
Biblioteca Daniel Cosi Villegas 
El COLEGIO DE MÉXICO, A, 

  

D EL COLEGIO DE MEXICO, A.C. 
  

ca] 
  

M CENTRO DE ESTUDIOS HISTORICOS 
Al     

ASI EN LA TIERRA COMO EN EL CIELO: 
MANIFESTACIONES COTIDIANAS DE LA CULPA 

Y EL PERDON EN LA NUEVA ESPAÑA 
DE LOS SIGLOS XVI Y XVII 

THEkE5S I]sS 
PRESENTADA POR: 

ESTELA ROSELLO SOBERON 
EN CONFORMIDAD CON LOS REQUISITOS 
ESTABLECIDOS PARA OPTAR AL GRADO DE 

DOCTOR EN HISTORIA     
DIRECTORA DE TESIS: PILAR GONZALBO AIZPURU 

2005



Presidente: 

  

C Biblioteca Daniel Coslo Villegas 

luventario  _/ Primer vocal: 

       

Segundo vocal: 

IM 

390507851438



Índice 

Agradecimientos 
Introducción 

Capítulo |. La crisis de la Iglesia en los siglos XV y XVI. Las 
discusiones en torno al libre albedrío y la justificación: la 
dignidad del hombre y la conciencia individual 

1. El contexto europeo 
2. Algunos conceptos fundamentales 

a) El pacto primigenio 
b) Gracia divina y libertad humana 
c) La conciencia, la intención y la responsabilidad 

3. La disputa entre Martín Lutero y Erasmo de Rótterdam. 
Antecedentes de las ideas protestantes y contrarreformistas en 
torno a la justificación 
4. La respuesta tridentina: alternativa católica a las nuevas 
preocupaciones de la Modernidad 

Capítulo ll. La lucha contra la tiranía del Demonio: hacia la 
configuración de una nueva conciencia entre los indios de la 
Nueva España en el siglo XVI 
|. América en la coyuntura. Utopía y dignidad humana entre los 
indios de la Nueva España 

1. La idea de la dignidad humana de los indios en el pensamiento 
español del siglo XVI 
2. El inicio de la historia: la primera Iglesia novohispana en la 
construcción de la culpa y el perdón 
3. La lucha contra el Demonio: la configuración de una nueva 
conciencia culpable 
4. El nuevo significado del Mal y la construcción de una primera 
identidad indocristiana 
5. El miedo cristiano: la muerte, el juicio, el Demonio y el Infierno 
entre los indios evangelizados 

a) El miedo a la Muerte y al Juicio. 
b) El miedo al Demonio y al Infierno. 

Il. Los indios y el Dios cristiano: la consolidación de una nueva 
alianza. 

1. La justicia divina y el aprendizaje del mecanismo del perdón: los 
fundamentos del pacto 

a) La misericordia, el amor y la amistad de Cristo. 
b) El amor a Dios y el amor al prójimo en la primera sociedad 
indocristiana. 
c) El amor civilizatorio y la reforma de las costumbres. 

III. Las manifestaciones cotidianas de la culpa y el perdón entre los 
indios 

31 
31 
40 
41 
46 
48 

52 

55 

76 

76 

76 

89 

91 

96 

103 
104 
107 

115 

115 
119 

121 
125 

131



1. Ausencia de culpa o culpa particular 
2. El perdón como nuevo escenario de negociación cultural 

a) Entre el miedo y el consuelo 
b) El poder y la reconciliación cotidiana 

3. La confusión entre las dos Justicias 
4. El perdón como vínculo social 
5. Los procesos inquisitoriales: algunos ejemplos de negociación 
cultural 

a) El proceso del cacique don Carlos: los límites del perdón 
6. Los sacramentos: algunas otras experiencias cotidianas en torno 
a la redención 

a) El bautismo 
b) La confesión 
c) La eucaristía 
d) Las ofrendas y las limosnas 

Capítulo lll. La negociación cotidiana: las manifestaciones del 
sentimiento de culpa y la búsqueda del perdón en la sociedad 
novohispana del siglo XVII 
I. La culpa en la Nueva España 

1. La doble dimensión de la culpa: responsabilidad individual y 
responsabilidad colectiva 

a) La culpa desde la responsabilidad individual: el caso del 
obispo Palafox 
b) La culpa desde la experiencia comunitaria. 

1b) La comunión de los santos 
2b) La salvación dentro de la concepción corporativa de 
la sociedad 

2. La distribución de la culpa en la Nueva España: actores y 
virtudes 

a) La importancia de la virtud en la Nueva España 
b) La culpa entre las mujeres novohispanas 
c) La culpa entre los hombres de la Nueva España 

3. La persistencia del Demonio: tentaciones y trasgresiones en el 
contacto cotidiano con Satanás 

II. El perdón en la Nueva España 
1. El significado tridentino del perdón: las obras meritorias y la 
reforma de las costumbres 
2. La redención desde la experiencia novohispana de la ritualidad 

a) Los sacramentos de la confesión y de la eucaristía 
b) Los ayunos y las procesiones 
c) Indulgencias y jubileos 
d) El culto a los santos 
e) La oración 

131 
134 
134 
136 
137 
141 

144 
149 

152 
153 
157 
167 
170 

175 
175 

175 

176 
183 
184 

191 

194 

199 
206 

215 
230 

230 
233 
239 
244 
250 
253 
258



Capítulo IV. El triunfo de María intercesora: de la Justicia a la 
Misericordia divinas. Importancia mariana en el universo 
simbólico novohispano del perdón y la reconciliación 
I. La tradición mariana occidental 

1. Madre medianera y Señora amorosa 
II. María en la sociedad novohispana de los siglos XVI y XVII 

1. La presencia de María mediadora en la primera sociedad 
novohispana del siglo XVI. 
2. La Virgen en la Nueva España del siglo XVII 

a) El impulso tridentino 
b) Las relaciones cotidianas de María con los novohispanos 
c) La intercesión milagrosa de María en la cotidianidad 
novohipana 

. Piedad colectiva y piedad individual 
a) María conciliadora: protectora de la paz y del honor 
b) María y la salvación del alma 
Cc) María sanadora 
d) El vínculo amoroso en los milagros marianos novohispanos 

III. El cuerpo mariano en la experiencia novohispana de la redención 
1. 
. 
3. 
4. 

María: madre Inmaculada 
La humanidad y feminidad de la Virgen en la Nueva España 
Lo ctónico y lo apolíneo: María única entre las mujeres 
Los senos y el vientre de la Virgen en algunos sermones 

novohispanos del siglo XVII 

6. 

a) Tus dos pechos, cervatillos coquetones, mellizos de gacela... 
b) Bendita tú entre todas las mujeres y bendito es el fruto de tu 
vientre Jesús 

. El jardín del cuerpo mariano 
a) María y las flores 
b) María y el agua 
Cc) María y la luz 
La victoria de Guadalupe en el nuevo Paraíso mexicano 

Algunas consideraciones finales 

Bibliografía Consultada 
Archivos y fondos consultados 

38
A 

$8
3 

2 

290 

297 

300 
302 
303 

311 
315 

319 
320 

322 
325 
325 
327 
328 
331 

362



Agradecimientos 

Antes que nada, agradezco al CONACYT y a El Colegio de México por el 

apoyo económico e institucional que me brindaron para realizar y concluir mi 

doctorado. Pero además, ahora que termina esta etapa académica de mi vida, me 

gustaría aprovechar para expresar mi gratitud a muchas personas que colaboraron, 

de una manera u otra, a que hoy pueda presentar este trabajo de investigación. La 

presencia, compañía y ayuda de todas ellas fueron indispensables para transitar el 

camino y llegar a buen puerto. Sin duda, esta tesis no habría sido la misma sin ellos. 

En primer lugar, quiero agradecer profundamente a la doctora Pilar Gonzalbo 

que siempre me guió y acompañó con su lucidez, conocimiento, disciplina y afecto. 

Todo el esfuerzo y lo que haya de bueno en estas páginas es tan mío como suyo. 

Agradezco, también, a los profesores que cuidadosamente leyeron los 

borradores de este trabajo para enriquecerlo con sus sugerencias y comentarios: a 

las doctoras Solange Alberro, Ann Staples y Dorothy Tanck, al padre Francisco 

Morales y al doctor Juan Pedro Viqueira. En este mismo sentido, quiero agradecer a 

mis compañeros del seminario de Historia de la vida cotidiana de El Colegio de 

México. 

Al doctor Jorge Traslosheros y al doctor Aurelio González no sólo les 

agradezco sus ideas y las discusiones académicas en las que pensamos muchos de 

los problemas que se plantean en la investigación; a ambos les debo, además, el 

tiempo que me escucharon en los momentos más difíciles del recorrido. 

También, gracias a mis compañeros del seminario de Reforma y 

Contrarreforma de la UNAM, muy especialmente a Eleonora, Miguel y Javier, con



quienes empecé a discutir mucho de lo que al final escribí en este trabajo. A 

Marialba Pastor le agradezco, como siempre, estar ahí. 

Más allá de los linderos académicos, pero no siempre lejos de ellos, son 

muchas las personas a las que quiero dar las gracias. A Rosi López y al personal de 

la Biblioteca de El Colegio de México por su apoyo constante. A Julio Casillas le 

agradezco, una vez más, su calidez y compromiso profesional, pero sobre todo, 

haber sido un paciente Virgilio en este viaje. A Patricia Ayala, enseñarme un día que 

nadie puede llegar al Cielo sin antes pisar el Infierno. A Soco, Joaquín, Carolina, 

Laura y mis amigos del Colegio, Florencia, Fausta, María José, Úrsula, Daniela y 

Rodrigo les debo haber recuperado el ánimo, así como la discusión e intercambio de 

ideas, pero sobre todo, la solidaridad, amistad, cariño y buen humor con los que me 

salvaron en los instantes más oscuros. 

A Estela Soberón tendría que agradecerle muchas cosas más, pero aquí, sólo 

le doy las gracias por su fortaleza, alegría y serenidad que siempre me hacen seguir 

adelante. A Galo, Emi, José Luis, Sergio y Jimena por la compañía entrañable. A 

Martha, Jaime, Jorge y Pepe, por estar. A María José por devolverme la alegría. A 

mi abuela porque con ella empecé a imaginar y entender de qué se tratan el Cielo y 

el Infierno. Y finalmente a Juan, por lo que también le toca.



Introducción 

Por más increíble que parezca, en la actualidad, resulta casi imposible hablar 

de pueblos que no vivan de una u otra manera dentro de Occidente. Desde los 

primeros viajes de exploración en el siglo XV, el contacto de Europa con otras 

civilizaciones marcó el inicio de una historia de universalización de ciertos valores, 

ideas, formas de vida y creencias hasta entonces propias únicamente de la ecumene 

occidental. En este sentido, muchos historiadores y antropólogos han comenzado a 

interesarse en estudiar la vida cotidiana y la cultura popular de aquellas sociedades 

que, al ser conquistadas o colonizadas por las naciones europeas desde el siglo XVI, 

dieron origen a nuevas y distintas expresiones de la modernidad, expresiones que 

fueron producto de los procesos de apropiación particular de la tradición occidental 

en diferentes rincones del planeta. El presente trabajo surgió desde una 

preocupación parecida!. 

Hablar de la Nueva España es hablar, irremediablemente, de Occidente, pero 

es hacerlo de un Occidente singular. La fusión de la cultura católica e hispánica con 

la tradición del mundo prehispánico y más tarde la incorporación de elementos 

propios del continente africano dio como resultado una sociedad compleja y mestiza. 

La Nueva España de los siglos XVI y XVII fue un universo plural caracterizado por un 

orden corporativo y estamental presente en la vida cotidiana de todos sus habitantes. 

No obstante, las marcadas diferencias entre los diversos sectores de la población no 

  

* En realidad, esta tendencia historiográfica está más presente entre investigadores que estudian las sociedades 
poscoloniales de África y Asia. En el caso de América Latina, el debate histórico ha permanecido más o menos 
cerrado a este tipo de temas. Para Saurabh Dube, el silencio de la historiografía latinoamericana al respecto es 
muy lamentable, ya que trabajos de este tipo serían de mucha riqueza para el debate de la historia y de la cultura 
en torno al tema de la Modernidad, Occidente y el mundo que alguna vez fue conquistado o colonizado por 
Europa. Dube, Pasados..., p. 19.



fueron obstáculo para la existencia de la unidad, la paz y la cohesión entre sujetos 

muy distintos entre sí. A lo largo de los trescientos años de la historia colonial hubo 

diversos factores que favorecieron aquel orden de estabilidad política y social. 

Algunos historiadores han señalado las condiciones económicas de una 

sociedad que se consolidó gracias al auge de la minería y a la fuerza de un sistema 

comercial que tejía las redes estratégicas que vinculaban a Europa, América y Asia. 

Otros más han llamado la atención sobre la eficacia política de una Monarquía que 

supo hacer funcionar a las instituciones necesarias para resolver los conflictos y 

disolver las tensiones al interior de los virreinatos americanos? Esta investigación 

prefiere apuntar en otro sentido. 

La historia que aquí se narra insiste en la importancia que tuvieron el sistema 

religioso y la experiencia cotidiana de la religiosidad como factores fundamentales 

para reproducir el consenso cultural que hizo posible mantener el estado de paz que 

distinguió a la Nueva España durante tres siglos. En realidad, el tema central de este 

trabajo es el proceso de cristianización y occidentalización de la conciencia individual 

en la Nueva España, así como las formas particulares en que dicha conciencia 

individual guió las conductas y comportamientos cotidianos de la población 

novohispana entre los siglos XVI y XVII. 

En este sentido, la construcción y evolución histórica del sentimiento de culpa, 

su experiencia diaria, así como el aprendizaje y la utilización del mecanismo del 

perdón como recurso fundamental para restablecer y regenerar las relaciones, los 

  

2 Entre los historiadores que han estudiado la importancia de las redes comerciales articuladas alrededor de la 
Nueva España se encuentran Pierre Chaunu y Antonio García de León. En cuanto a los investigadores que han 
insistido en la eficacia de las instituciones políticas de la monarquía hispánica destaca Jorge Traslosheros.



pactos y los acuerdos políticos, sociales y culturales de aquella sociedad son el eje 

principal de la investigación. 

La apropiación novohispana del binomio culpa-redención, incidió en la 

construcción de los consensos culturales que orientaron la articulación de distintas 

relaciones sociales, el establecimiento de vínculos políticos particulares, la 

reproducción de un universo simbólico, así como el significado de algunas 

experiencias afectivas, la difusión de ciertas ideas, valores y creencias y la 

conducción de algunos hábitos, costumbres y rutinas cotidianas. 

Heredera de la mentalidad medieval, lo mismo que de las ilusiones del 

humanismo cristiano, la sociedad novohispana nació como resultado del desencanto 

barroco. El golpe de la Reforma luterana y el riesgo del avance de la herejía 

protestante significaron el retraimiento de la tolerancia del cristianismo renacentista. 

No obstante, para la segunda mitad del siglo XVI, los efectos del humanismo ya 

habían permeado profundamente en las preocupaciones de una Iglesia que tuvo que 

hacer frente a las nuevas preguntas del hombre de aquel tiempo: el peso de la 

voluntad humana, la importancia de la libre elección y el sentido de la 

responsabilidad y la conciencia individual. 

Éste fue el marco cultural donde se construyó la sociedad novohispana de los 

siglos XVI y XVII; sociedad que si bien se integró a las preocupaciones de Occidente 

desde sus orígenes, también se consolidó como un mundo distinto y singular con 

validez en sí mismo. Dentro del complejo ordenamiento de la Nueva España hubo 

un mecanismo fundamental para establecer los acuerdos que permitieron mantener 

la paz y la cohesión; este mecanismo no fue otro que la negociación.



10 

Contrariamente a lo que a veces se cree, la sociedad novohispana no fue 

producto, únicamente, de la imposición y el autoritarismo. No obstante las jerarquías 

existentes, la Nueva España obedeció a un orden mucho más complejo que el de los 

abusos, las relaciones estáticas o el control absoluto de los grupos que ostentaban el 

poder civil y religioso. [En realidad, el dinamismo y la flexibilidad, así como la 

existencia de diversos espacios y mecanismos de negociación fueron elementos 

fundamentales para mantener el equilibrio y la unidad por tanto tiempo. 

En efecto, la negociación constituyó la base del funcionamiento político y 

social de la Nueva España; fue también la negociación cultural la que hizo posible 

reproducir los consensos normativos para orientar las conductas de los distintos 

grupos sociales que vivían en aquel reino. La investigación que aquí se presenta 

estudia una dimensión de dicho mecanismo: la negociación religiosa, misma que 

constituyó el eje de diversas relaciones sociales, distintos intercambios materiales y 

culturales, así como el pilar de muchos pactos indispensables en el equilibrio de 

aquella sociedad. 

Como se ve a lo largo de los cuatro capítulos que componen el trabajo, las 

experiencias cotidianas relacionadas con el negocio de la salvación trascendieron el 

ámbito religioso. Las formas de vivir la culpa y buscar el perdón no se limitaron a la 

vida interior de los sujetos sino que afectaron sus costumbres, conductas, hábitos, 

actividades y formas de interactuar con los demás. 

La hipótesis central de la investigación es que, después del sometimiento de la 

guerra de conquista, el pacto colonial que originó a la Nueva España se afianzó y 

legitimó mediante la promesa del perdón divino y la salvación eterna. A lo largo de



11 

trescientos años, aquel pacto político se actualizó de manera cotidiana mediante la 

creencia y el ejercicio de una justicia misericordiosa que no sólo garantizó la vida 

eterna, sino también, permitió regenerar los consensos necesarios para mantener la 

estabilidad entre sujetos que, a pesar de su diversidad se reconocieron en una 

misma identidad cultural y religiosa que los unificaba?. 

De esta manera, la investigación concentra su atención en las manifestaciones 

cotidianas del sentimiento de culpa, así como en los distintos caminos recorridos 

para encontrar la redención. El estudio de estas experiencias emocionales abre una 

ventana para reconstruir la representación ideal de ciertos deseos y aspiraciones 

compartidas, así como los miedos, temores y preocupaciones que aquejaban a los 

habitantes de la Nueva España o los diferentes significados y formas de vivir la 

felicidad, el consuelo y la esperanza”. 

Ocuparse de la culpa y el perdón desde su dimensión histórica no sólo permite 

imaginar el sentido que tuvieron diferentes emociones , afectos y sentimientos en 

aquella sociedad. Además, el estudio de estos fenómenos cotidianos hace posible 

acercarse a la configuración de los hábitos, las costumbres, conductas, relaciones y 

actitudes que homogeneizaron y unificaron a los sectores de la población 

novohispana. 

Como se ha mencionado, la investigación enfatiza la importancia que tuvo la 

negociación religiosa en la conservación y reproducción del orden político y social. 

  

3 Como se menciona más adelante, esta investigación utilizó varios supuestos teóricos de la sociología y la 
antropología. La hipótesis de la religión como elemento de cohesión social se toma, evidentemente, de los 
trabajos de Emile Durkheim. Durkheim, Las formas elementales..., p. 49. 
% Siguiendo nuevamente a Durkheim, el fenómeno religioso se configura como reflejo y proyección no sólo de 
todo lo que una colectividad observa a su alrededor, sino también, de todo aquello a lo que dicha comunidad 
aspira.



12 

Es preciso señalar que, a diferencia de otro tipo de estudios, éste no ve en la religión 

el disfraz de otras necesidades humanas auténticas. Por el contrario, este trabajo 

rescata la experiencia religiosa como un fenómeno tan original y válido como el resto 

de comportamientos que buscan satisfacciones básicas”. 

Las experiencias cotidianas en torno a la culpa y el perdón forman parte de un 

conjunto de manifestaciones exteriores que hablan de formas particulares de vivir el 

fenómeno de la religión. En ellas es posible encontrar la interpretación y 

representación con que los novohispanos ordenaron la vida y el mundo, así como la 

estrecha relación que establecieron entre lo sagrado y lo profano. 

En la Nueva España, la apropiación del catolicismo, así como la configuración 

de diferentes maneras de vivirlo significaron la articulación de relaciones entre 

sujetos diversos, sí, pero que orientaron sus conductas y comportamientos de 

acuerdo con valores y creencias compartidas. La aspiración de alcanzar la salvación 

eterna fue un deseo general entre los sectores que componían a la población. Fue 

precisamente la participación de ese deseo colectivo la que hizo posible establecer 

relaciones de reciprocidad entre sujetos que anhelaban estar libres de pecado y 

ganar la vida eterna, pero que además, pronto hicieron del principio de negociación 

la base para restablecer los vínculos, pactos y relaciones quebrantadas en la Tierra?. 

En la Nueva España, el mecanismo del perdón fue clave no sólo para sanar la 

alianza entre los pecadores y un Dios siempre misericordioso; la posibilidad de 

  

* Es Leszek Kolakowski quien asegura que el estudio de las manifestaciones religiosas debe realizarse desde 
una perspectiva que considere a la religión como un sistema independiente, integrador de sentido que relaciona 
al hombre con la naturaleza y el cosmos. Kolakowski, Vigencia..., p. 107. 
6 Para Max Weber, las relaciones sociales son conductas plurales que sólo pueden orientarse a partir de la 
existencia de un sentido recíprocamente comprendido. Esta investigación hace de esta definición uno de sus 
supuestos básicos. Weber, Economía..., p. 21



13 

acceder a la redención divina fue una pieza fundamental en la reconstitución de los 

lazos sociales y los acuerdos políticos necesarios para conservar el orden y la 

cohesión. 

Es importante recordar que en Occidente, los intentos por reducir la violencia y 

encontrar un estado de orden y seguridad siempre han estado relacionados con la 

dominación de los instintos y las pasiones mediante la racionalización de las 

conductas. En realidad, todas las sociedades tienen mecanismos de autocontrol 

para dirigir los comportamientos de sus miembros y asegurar con ello el orden y la 

estabilidad de la colectividad. [En muchas sociedades, estos mecanismos de 

autocontrol se originan a partir del miedo hacia una autoridad externa que amenaza 

con el castigo cuando se han violado las normas o reglas que aseguran la 

conservación del bien común. 

En el caso de la civilización occidental, la particularidad de dichos mecanismos 

de autocontrol radica en la interiorización que cada individuo hace de los mismos”. 

Es decir, en las sociedades occidentales, la construcción de un aparato psíquico y 

emotivo que limita las tendencias agresivas e instintivas de los seres humanos 

guarda estrecha relación con la formación de una conciencia individual que juzga a 

los sujetos desde su fuero interno. En este sentido, la presencia del sentimiento de 

la culpa cristiana ha sido esencial en la conformación de una conciencia moral 

distinta a la de otras civilizaciones? 

  

7 El proceso de interiorización de los autocontroles en la historia de Occidente fue estudiado por Norbert Elias en 
El proceso de la civilización. La presente investigación sigue muy de cerca las ideas de Elias al respecto. 
* Sigmund Freud dedicó muchos de sus trabajos más importantes a estudiar el sentimiento de culpa y el origen 
del mismo en el aparato psíquico de los seres humanos. Si bien las ideas de Freud siempre son objeto de 
debate, discusión y polémica, un estudio que aborda la construcción de la culpa y el perdón en la Nueva España 
no podía pasar por alto algunas de las teorías más importantes contemporáneas para abordar la investigación de



14 

La distinción entre el bien y el mal, el vicio y la virtud es un elemento 

fundamental para garantizar el orden en cualquier sociedad. En el mundo no 

occidental, esta conciencia moral obedece a un saber compartido por todos los 

miembros de una comunidad, saber que permite a dichos sujetos discernir entre lo 

bueno y lo malo en aras de conservar la paz y el bienestar colectivo. [En estas 

sociedades, la educación moral de los sujetos busca transmitir las costumbres y 

conductas permitidas y diferenciarlas de aquéllas que están prohibidas para 

disciplinar los comportamientos de las personas. 

Generalmente, este proceso educativo se acompaña de la existencia de una 

justicia rigurosa que hace del castigo físico y corporal su principal mecanismo de 

coerción. Además, en estas sociedades, el castigo a la trasgresión es público y 

externo y muchas veces puede recaer en sujetos cercanos pero distintos al mismo 

trasgresor. 

En el caso de Occidente, la conciencia moral se construye desde una 

experiencia espiritual diferente. Desde la antigiedad, muchos filósofos, poetas y 

trágicos griegos se ocuparon de una preocupación común: la capacidad que tiene el 

ser humano para reflexionar, pensar con uno mismo y recogerse en la propia 

intimidad. Para Demócrito, Homero, Sócrates, Safo, Eurípides o Aristóteles, aquella 

interioridad mental era la conciencia moral misma?. 

En Occidente, la conciencia es un saber privado, exclusivo, que permite a los 
  

estos fenómenos emocionales. Es preciso aclarar que, si bien las ideas de Freud han sido utilizadas a lo largo de 
esta investigación para realizar ciertas interpretaciones, en ningún momento se pretendió realizar un ejercicio de 
psicoanálisis de los sujetos históricos. Lejos de cometer esa anacrónica tontería, la utilización de las teorías 
freudianas en torno a la culpa resultó enriquecedora para la comprensión del sentimiento culpigeno, así como 
para formular algunas hipótesis y conjeturas para explicar la naturaleza de dicho sentimiento en la Nueva España 
de los siglos XVI y XVII. 
En Syneidesis: il tema semantico della con-scienza nella Grecia antica Antonia Cancrini tiene un estudio 

lingúístico que ofrece muchos indicios para la reconstrucción histórica de dicho concepto.



15 

seres humanos establecer un diálogo interno consigo mismos. Esta privacidad del 

yo interior sólo puede experimentarse a partir de la plena autoconciencia que el 

individuo tiene de su unidad*”. La evolución histórica de ese diálogo interior se ha 

dado a lo largo de muchos siglos; uno de los parteaguas más importantes de dicho 

recorrido se dio en el siglo XIl con la distinción que hizo Pedro Abelardo entre el vicio 

y el pecado. Como se explica en el primer capítulo de la investigación, la diferencia 

fundamental entre ambos conceptos estriba en un punto: la intención. 

Para Abelardo, no todos los malos actos son pecaminosos. La esencia misma 

del pecado radica en la intención del sujeto, de ahí que la conciencia individual sea la 

única que puede juzgar la moralidad de una acción. Sólo el individuo puede conocer 

a ciencia cierta las verdaderas intenciones que motivaron sus conductas. En 

Occidente, este ejercicio de autorreflexión y la experiencia del sentimiento de culpa 

cristiana han tenido un lugar muy importante en distintos proyectos históricos para 

reformar y disciplinar las costumbres en aras de mantener el orden y la paz en las 

sociedades. 

En contraste, dentro del mundo prehispánico nunca existió una preocupación 

filosófica por establecer aquel diálogo interior del individuo consigo mismo. Los 

autocontroles morales obedecieron a las necesidades externas y colectivas que se 

han señalado anteriormente. En este sentido, la presente investigación explora las 

particularidades históricas que cruzaron el proceso de construcción de una 

conciencia moral cristiana, individual y responsable en la sociedad colonial que 

surgió después de la guerra de conquista; sociedad americana y mestiza que no por 

  

19 Ver Morris, The discovery... p. 1-20.



16 

ello dejó de vivir la occidentalización de sus costumbres, relaciones y formas de 

percibir y estar en el mundo. 

Uno de los elementos centrales en dicho proceso de transformación moral fue 

el establecimiento de un vínculo entre el orden de la Justicia divina y las costumbres 

y comportamientos cotidianos. Es decir, la creencia cristiana en las consecuencias 

individuales que tenían las acciones terrenas de cada persona en su destino en el 

Más Allá introdujo la importancia de la responsabilidad individual en el escenario de 

las relaciones sociales de la Nueva España. Como se explica en distintos momentos 

de la investigación, la experiencia de dicha responsabilidad adquirió rasgos 

particulares dentro de una sociedad que hizo de la mediación uno de sus principios 

políticos y culturales más importantes. 

Para fines de este trabajo se estudió el período que transcurre entre los 

primeros años de la conquista en el siglo XVI y la primera mitad del siglo XVIII. En 

realidad, el estudio de la construcción del sentimiento de culpa cristiana y el 

aprendizaje del mecanismo del perdón sólo es posible al contemplar una historia de 

larga duración. En este sentido, los primeros cincuenta años de los 1700 

corresponden a lo que podría llamarse el largo siglo XVIl novohispano. 

De cualquier forma, a decir verdad, el marco de la investigación no es 

cronológico, sino temático. Es decir, a pesar de que se ha dedicado un capítulo al 

mundo indígena del siglo XVI y más tarde se habla de la sociedad mestiza del siglo 

XVII, en ningún momento se ha ignorado que el mundo indígena que se describe en 

el segundo capítulo de la investigación pervivió en muchas regiones de la Nueva



17 

España durante el siglo XVII. 

En realidad, cuando se habla del mundo indígena del siglo XVI, este trabajo se 

refiere a los indios que apenas recibían el mensaje cristiano. En algunas regiones 

del norte, por ejemplo, los problemas y realidades que se estudian para la 

transformación moral de los indígenas del centro en los primeros años de la 

conquista seguramente fueron muy similares a los que se enfrentaron los 

evangelizadores de pueblos indígenas en años más tardíos. 

De esta manera, cuando la investigación abandona el universo de los indios 

del siglo XVI, ésta no lo hace desde la absurda suposición de que dicho mundo había 

desaparecido ya en todo el territorio de la Nueva España del siglo XVII. Más bien, al 

hablar del siglo XVII, la tesis se refiere al escenario cultural de la mentalidad mestiza 

dominante compartida por gran parte de españoles, indios, y diversos sectores de la 

población de origen africano. 

Por ello, es importante insistir en que, a pesar de que la segunda parte de la 

investigación no olvida la pervivencia de muchos elementos del universo indígena 

que encontraron los primeros frailes a su llegada, las hipótesis y explicaciones que 

se dan para el siglo XVIl contemplan a aquella población indígena ya incorporada a 

la cultura mestiza, misma que participaba de la mentalidad católica contrarreformista 

que predominó en dicha época. 

En este mismo sentido, cabe hacer algunas aclaraciones con relación al 

ámbito espacial estudiado. Las manifestaciones novohispanas de la culpa y el 

perdón estuvieron presentes prácticamente en todas las regiones del virreinato. Sin 

embargo, a pesar de que éstas no fueron fenómenos locales o exclusivos para



18 

ciertas regiones, la investigación se limita al estudio de dichas experiencias en tres 

zonas geográficas específicas: el obispado de México, el de Puebla y el de 

Michoacán. 

La disponibilidad de las fuentes fue un factor importante para establecer esta 

delimitación del espacio, pero además, a pesar de algunas posibles particularidades 

en las formas de vivir la religión, los tres obispados anteriores vivieron realidades 

similares que correspondieron a conquistas guerreras y espirituales parecidas y más 

o menos contemporáneas. Hablar del norte o de la zona maya es hacerlo de 

fenómenos y relaciones sociales y culturales distintas. 

En algunos casos excepcionales, se utilizaron expedientes y documentos de 

Zacatecas o Guatemala. No obstante, además de que como se ha señalado esto no 

fue lo común, cuando se hizo así fue por tratarse de ejemplos interesantes que 

coincidían con los referentes culturales católicos y mestizos del centro geográfico del 

virreinato. 

También es necesario aclarar que, por razones de comodidad, el trabajo utiliza 

el término “Nueva España” para referirse a los territorios mencionados pero no 

pretende hacer generalizaciones equivocadas. Además, aunque se sabe que en los 

siglos XVI y XVII no hubo “novohispanos”, sino españoles, criollos, indios, mestizos, 

negros y mulatos, el término se usa para simplificar la lectura, pero no para borrar la 

diversidad y complejidad que caracterizó a los diferentes sectores de población que 

habitaron en la Nueva España. 

Sobre el estado de la cuestión y el tipo de fuentes consultadas son necesarias



19 

las siguientes anotaciones. Las manifestaciones cotidianas de la culpa y el perdón en 

la Nueva España como fenómenos culturales que incidieron en la articulación de 

formas de negociación e interdependencias favorecedoras del equilibrio y la paz 

social no han sido objeto de ningún estudio monográfico. No obstante, existe una 

abundante bibliografía teórica e historiográfica que permitió abordar este tema de 

investigación. 

En primer lugar, es necesario referirse a las obras teóricas que hicieron 

posible aproximarse al fenómeno religioso desde la perspectiva desde la que se 

deseaba estudiar el tema central de este trabajo. Las obras clásicas de la sociología 

y la antropología ofrecieron herramientas metodológicas muy importantes para 

interpretar la experiencia de la religiosidad como un fenómeno social y cultural. 

En este sentido, la consulta de los trabajos de Max Weber, Emile Durkheim y 

Marcel Mauss fue indispensable, lo mismo que las obras antropológicas de Edward 

Evan Evan Pritchard, de Radcliffe Brown y de Peter Winch. También desde la 

antropología, los trabajos de Clifford Geertz en torno a la interpretación de la cultura 

brindaron mucha luz para el estudio de los principales problemas de esta 

investigación. 

Por su parte, existen autores que, al haberse dedicado al fenómeno religioso y 

a la relación entre la religión y el sentido de la historia y el ordenamiento de la 

sociedad, dieron pistas muy valiosas para la formulación de algunas hipótesis. Entre 

ellos, cabe mencionar los trabajos de Leszek Kolakowski, Ernest Becker, Rúdiger 

Safranski, Mary Douglas y Erick Voegelin. Además, las obras de Sigmund Freud, 

William James y Norbert Elias también fueron de enorme valor para la realización de



20 

este trabajo. 

Del mismo modo, para la teoría se consultaron algunos autores preocupados 

por la importancia y la evolución que han tenido los sentimientos y las emociones a lo 

largo de la historia. En este sentido, los trabajos de Jean Delumeau sobre el miedo, 

los de Fernando Escalante sobre el sufrimiento, así como los de Irving Singer y 

Martha Nussbaum sobre el amor fueron referencias de mucha utilidad para la 

interpretación de los problemas que se tratan en esta tesis doctoral. 

Por otro lado, los textos historiográficos para estudiar las experiencias de la 

culpa y el perdón en la Nueva España también son abundantes y pueden clasificarse 

en varios grupos. En primer lugar, es preciso tomar en cuenta los trabajos históricos 

sobre la religiosidad en la Europa medieval y moderna, mismos que fueron referencia 

obligada para este estudio. De esta manera, los trabajos de Jean Delumeau, los de 

Jacques Le Goff, Carlo Ginzburg o Christian William, por mencionar algunos, 

ayudaron a trazar la huella de algunos fenómenos religiosos propiamente 

novohispanos. 

Sobre el humanismo, la reforma que vivió la Iglesia desde el siglo XV, el 

Concilio de Trento y la religiosidad contrarreformista se consultaron varias obras de 

autores italianos especialistas en dichos temas. Además, también resultaron 

indispensables los trabajos de autores españoles que abordan el estudio de la 

mentalidad, la época y la religiosidad barroca en la península ibérica. Entre ellos, 

destacan los trabajos de José Luis Abellán, José Antonio Maravall, José Luis 

Sánchez Lora, Julio Caro Baroja o Santiago Sebastián. 

En el sentido anterior, las obras de los místicos del Siglo de Oro español como



21 

Santa Teresa de Jesús o San Juan de la Cruz fueron consultadas para entender 

algunos rasgos de las formas barrocas de vivir la religión en España. Por otro lado, 

además de la obra de San Ignacio de Loyola, también se leyeron los textos de fray 

Luis de Granada y Alejo Venegas del Busto, autores que si bien escribieron en 

España tuvieron gran influencia en la configuración de la religiosidad 

contrarreformista novohispana. 

No obstante los préstamos y herencias europeas, la religiosidad barroca de la 

Nueva España se construyó como una experiencia original y novedosa dadas las 

circunstancias particulares del mundo americano. Muchos historiadores se han 

ocupado del fenómeno religioso en dicha sociedad. Sus trabajos contribuyeron a 

pensar diferentes preguntas, lo mismo que a imaginar los posibles caminos para 

encontrar algunas respuestas a dichas interrogantes. 

En cuanto a los antecedentes prehispánicos, los trabajos de Alfredo López 

Austin sobre la cosmovisión y el lugar que tenía la religión entre los indios del 

Altiplano Central fueron fundamentales. Con relación a los primeros tiempos de la 

conquista y los problemas de la transición del mundo prehispánico al orden cristiano 

se consultaron autores que abordan la época desde distintas perspectivas. En el 

plano de las mentalidades y los imaginarios, los trabajos de Luis Weckmann, Serge 

Gruzinski y Pablo Escalante fueron de gran utilidad. Además, la lectura de Christian 

Duverger, Richard Greenleaf o Lewis Hanke dio pistas importantes para reconstruir el 

contexto social y cultural de los primeros años de la conquista espiritual. 

En cuanto a la bibliografía para estudiar la culpa y el perdón en la Nueva 

España del siglo XVII, hubo varios autores imprescindibles. La historia de la



22 

educación en el virreinato ofrece indicios para reconstruir el discurso religioso de las 

autoridades eclesiásticas, así como para imaginar los mecanismos y medios de 

difusión que hicieron posible la reproducción cotidiana del sistema cultural que daba 

sentido a la vida novohispana. Por ello, los trabajos de Pilar Gonzalbo fueron muy 

útiles para la investigación. 

Por otro lado, los trabajos del seminario de Historia de las Mentalidades 

también fueron de lectura obligada pues muchos de ellos estudian temas vinculados 

a las diferentes formas de vivir la culpa y el perdón, tales como el matrimonio, la 

sexualidad, el pecado o la confesión. Con relación a este último problema, también 

es necesario mencionar los trabajos de Oscar Martiarena y de Martine Azoulai sobre 

la confesión entre los indios. 

Al ocuparse de un escenario de la religiosidad femenina novohispana, los 

trabajos de Rosalva Loreto y Asunción Lavrín ofrecieron una dimensión particular de 

la experiencia religiosa barroca, misma que iluminó un espacio más dentro del 

universo de la culpa y el perdón en aquella sociedad. Pocos son los historiadores 

que se han ocupado del maravilloso cristiano en la Nueva España. No obstante, 

Antonio Rubial ha llamado la atención sobre la importancia que tuvieron los santos 

novohispanos y sus milagros en la construcción de una identidad criolla en el siglo 

XVII. Por supuesto, el trabajo de Luis Weckamnn fue referencia obligada al tocar el 

tema de mirabilia en la Nueva España. 

Con relación al culto mariano de los siglos XVI y XVII, fue indispensable 

recurrir a la lectura de David Brading, Solange Alberro, Edmundo O'Gorman y 

Ernesto de la Torre Villar. Todos ellos ofrecieron material muy importante para



23 

reconstruir el lugar que ocuparon el culto y la figura de María en la búsqueda del 

perdón divino entre los novohispanos. 

Por último, vale la pena mencionar la obra de Jorge Traslosheros, historiador 

que, al brindar una explicación sobre el funcionamiento de los tribunales eclesiásticos 

y el orden de la Justicia novohispana resultó de enorme importancia para la 

elaboración de este trabajo. En cuanto a las fuentes primarias que se consultaron es 

preciso hacer algunas aclaraciones de orden general. 

Esta investigación busca la relación entre los supuestos básicos del universo 

cultural de la Nueva España y las manifestaciones y expresiones cotidianas del 

sentimiento de culpa y la búsqueda del perdón entre los habitantes de aquella 

sociedad. En ese sentido, las fuentes necesarias para rastrear las ideas, creencias, 

imaginarios y valores que constituyeron el sentido común de los novohispanos, así 

como aquellas para ingresar a las prácticas, conductas y rutinas que marcaron el 

ritmo de su cotidianidad fueron diversas y heterogéneas. 

Debido al silencio o parquedad que muchos documentos presentan con 

relación al tema estudiado, se buscó cruzar la información de diferentes series 

documentales. En realidad, lo que se hizo fue confrontar información de fuentes de 

muy diverso tipo para diluir la inevitable distorsión que genera observar un fenómeno 

histórico desde una sola perspectiva. 

Los tipos de fuente utilizados pueden dividirse en dos grupos. Por un lado, 

todos aquellos documentos que dejan ver el discurso eclesiástico en torno a la 

tansmisión y las formas reglamentadas y recomendadas para vivir la culpa y buscar 

, pu lón. Los catecismos, los confesionarios, las doctrinas, los concilios



24 

provinciales y los sermones corresponden a este tipo de textos. Del mismo modo, 

las vidas de hombres virtuosos también fueron muy útiles para rastrear los 

principales valores, sentimientos, ideas y creencias que el discurso oficial relacionó 

con las experiencias emocionales estudiadas. 

Probablemente, las virtudes y conductas piadosas de aquellos hombres y 

mujeres correspondieron a la idealización de comportamientos que debían ser 

tomados como modelo entre los demás mortales. Aún así, la experiencia de tanta 

virtud y santidad habla, en muchos casos, de la exageración del significado que tenía 

la culpa para sujetos que asumieron la obligación de sufrir y sacrificarse al 

reconocerse a sí mismos como terribles pecadores. 

Ahora bien, además de este tipo de fuentes, también se utilizaron aquellas 

otras que mostraron el lado contrario de una misma experiencia emocional. Si los 

catecismos, doctrinas, confesionarios, sermones, concilios y vidas de santos 

permitieron observar la idealización de los valores y comportamientos necesarios 

para ganar la redención del alma, las cartas annuas, las visitas episcopales, los 

diarios de viajeros y en el extremo, los procesos inquisitoriales, hicieron posible 

asomarnos al universo cotidiano de la religiosidad popular. 

Sabemos que incluso estas fuentes, no escapan al tinte oficial de las 

autoridades que las redactan o escriben. Sin embargo, a partir de una minuciosa 

lectura de las mismas, es posible imaginar las prácticas, hábitos y conductas 

cotidianas relacionadas con las experiencias de vivir la culpa y buscar el perdón. En 

«ste sentido, es importante hacer una mención específica, la que se refiere a la 

uti On de narraciones milagrosas.



25 

En general, las historias de milagros corresponden, también, a la idealización 

de una realidad o incluso, al deseo de los grupos religiosos por difundir el culto a una 

imagen, promover la visita a ciertos santuarios y a veces, transmitir entre los fieles 

ciertos valores, creencias o formas de comportamiento particulares. Los milagros 

utilizados en esta investigación no escapan a este tipo de intereses. No obstante, 

este tipo de fuente resultó de enorme utilidad para completar el cuadro del escenario 

emocional que se estudió en la investigación. 

Más allá de la veracidad o fantasía de estas narraciones extraordinarias, los 

milagros fueron útiles no porque se creyera o no en ellos. Como toda creación 

literaria, ésta ofrece un panorama del universo cultural que daba sentido a la vida de 

una época. A lo largo de la investigación, nunca se pensó en hacer historia del 

discurso, sin embargo, valdría la pena hacer algunas aclaraciones importantes para 

comprender bajo qué criterios se llevó a cabo la interpretación de las fuentes 

milagrosas. 

Las narraciones novohispanas de milagros y maravillas presentan, en 

realidad, un imaginario colectivo creado y recreado por la propia sociedad que creía 

en dichos sucesos sobrenaturales. Muchas veces, los clérigos que recopilaban 

dichas historias simplemente narraban acontecimientos que formaban parte del 

dominio popular y que muchas personas conocían ya desde siempre. Es decir, las 

historias, símbolos e imágenes transmitidas en aquellos relatos habían sido 

escuchadas o incluso narradas por los propios fieles a las que se dirigían; esto 

significa que los narradores de milagros conocían perfectamente bien al público al 

que se dirigían y éste, a su vez, no era ajeno a las historias que se le contaban. De



26 

tal suerte, aquellas narraciones constituyeron, en realidad, un diálogo 

recíprocamente referido, un diálogo que podía comprenderse puesto que los 

referentes de los que se echaba mano formaban parte del sistema de códigos 

culturales que ordenaban la realidad novohispanal”. 

Las historias milagrosas citadas en el trabajo no se utilizaron con el afán de 

difundir la fe en apariciones ultraterrenas o en sucesos que rompen con la lógica de 

la racionalidad moderna. Estas narraciones son fuentes históricas de gran valor, 

puesto que en ellas encontramos personajes y situaciones comunes y corrientes que, 

a pesar de la posible idealización, sin duda formaron parte de la vida cotidiana de 

aquella sociedad. Por ello, en un estudio como el que se presenta, no interesa la fe 

o el escepticismo en torno a los acontecimientos milagrosos narrados, sino más 

bien, el universo simbólico, el crisol de relaciones, la emocionalidad y el sistema de 

valores, ideas y creencias al que se puede acceder con la lectura de este tipo de 

documentos. 

Con todo lo anterior, vale la pena señalar las preguntas y reflexiones 

principales que sirvieron como hilo conductor para cada capítulo. El primer apartado 

de la investigación parte del escenario europeo en torno a las discusiones 

humanistas y renacentistas del libre albedrío y la justificación. El objetivo de esta 

primera parte es dejar en claro el contexto histórico en que Europa y América se 

encontraron, así como definir algunos conceptos teóricos fundamentales para el 

  

1 Tzvetan Todorov insiste en la importancia de analizar cualquier tipo de fuente bajo este criterio. Para Todorov, 
el significado de los discursos se construye en un doble sentido, el del propio emisor del mensaje, así como el del 
receptor que puede enriquecer el significado de lo que se le ha dicho. Este intercambio dialógico es siempre una 
constante de la comunicación. Ver Todorov, Mikhail Bakhtin... En el caso de los milagros narrados por los 
clérigos novohispanos estos relatos se nutrían de la propia experiencia de los escuchas que conocían de 
antemano el mensaje que quería difundirse entre ellos. De esta manera, los milagros podían reforzar el 
significado que tenían la culpa y el perdón en aquel universo social y cultural.



27 

desarrollo de los siguientes capítulos. De esta manera, la tesis inicia con la crisis 

que atravesó el mundo europeo durante los siglos XV y XVI y la relación que tuvo el 

consecuente sentimiento de pesimismo con los proyectos reformistas y de 

renovación espiritual que vivió la Iglesia durante dicho período. 

Además de tratar algunas discusiones entre Martín Lutero y Erasmo de 

Rótterdam en torno a la libertad humana, el capítulo ofrece una introducción a las 

respuestas y reacciones del Concilio de Trento frente a las nuevas preocupaciones 

del siglo XVI. Si bien la investigación se ocupa de un fenómeno religioso desde su 

dimensión social, política y cultural, fue necesario abrir el trabajo con algunas 

aclaraciones de orden teológico que resultan útiles para la comprensión de temas y 

problemas presentes a lo largo de toda la investigación. 

De esta manera, el primer capítulo recordó algunas ideas presentes en la 

discusión histórica sobre la relación entre la Misericordia y la Justicia divinas, la 

importancia que ha tenido el concepto de Alianza en la tradición judeocristiana, así 

como la trascendencia de la intención en la conciencia moral individual. 

El segundo capítulo se sumerge ya en la realidad americana. Aquí, el 

universo protagónico es el mundo indígena del centro de la Nueva España en el siglo 

XVI, es decir, la sociedad de los indios recién convertidos y evangelizados. En este 

apartado se presenta la inserción de las poblaciones americanas en las discusiones 

europeas sobre la dignidad del hombre, la justificación, la libertad y la 

responsabilidad que tienen los seres humanos en la elección de un destino en el Más 

Allá. 

El capítulo aborda el proceso de construcción de una nueva emocionalidad



28 

cristiana entre los indios, así como las primeras manifestaciones indígenas y 

cotidianas relacionadas con el sentimiento de culpa y la búsqueda del perdón. El hilo 

conductor de este apartado es la transformación moral y emocional que vivieron los 

indios evangelizados en las primeras décadas del siglo XVI. La transmisión de los 

nuevos significados del Bien y el Mal o la importancia que tuvieron el Miedo y el 

Amor en la articulación de nuevas relaciones sociales son algunos de los temas más 

relevantes. 

Además, este capítulo habla de la importancia que dieron los frailes a la 

presencia del Demonio en la cotidianidad de los indígenas, así como de la 

personificación que se hizo de dicho personaje desde los primeros tiempos de la 

conquista. De tal suerte, la primera fase de la evangelización entre los indios se 

presenta como la lucha que dieron algunos misioneros convencidos de la necesidad 

de acabar con la tiranía de Satanás para poder instaurar la nueva Monarquía católica 

entre los “antiguos esclavos del Demonio”. 

El tercer capítulo de la investigación abandona el mundo indígena del siglo 

XVI para hablar de las experiencias en torno a la culpa y el perdón en la sociedad 

mestiza del siglo XVII. En una primera parte, el capítulo toca la construcción del 

sentimiento de culpa desde sus dos dimensiones: la social y la colectiva. Además, 

uno de los hilos conductores de este apartado es la importancia que tuvo la 

distribución de distinto tipo de culpas entre los diversos sectores novohispanos y las 

consecuencias que tuvo esta distribución en la configuración de estereotipos sociales 

fundamentales en la transmisión de valores y comportamientos favorecedores de un 

orden social particular. La segunda parte del capítulo expone para el siglo XVI! una



29 

de las hipótesis centrales de toda la investigación: el mecanismo del perdón y la 

negociación como pilares del orden social novohispano. 

Por último, el cuarto capítulo de la investigación cierra con la presencia de 

María en el universo simbólico de la culpa y el perdón en la Nueva España. Aquí, se 

habla del culto mariano como un elemento homogeneizador entre toda la población, 

así como la devoción más representativa de la Justicia Misericordiosa que hizo 

posible mantener la paz y la unidad entre sectores tan distintos entre si. 

En este apartado, la Virgen se estudia como la imagen misma de la mediación 

y la negociación. Sus atributos femeninos cobran un significado particular en una 

sociedad ávida de encontrar mecanismos para la regeneración de ciertos vínculos y 

las reconciliaciones cotidianas. La luz mariana que ilumina las últimas páginas de la 

investigación no es gratuita. En realidad, ésta no hace sino reflejar el espíritu de una 

época y una sociedad. Frente a la especial protección de aquella Madre y Señora 

amorosa, los novohispanos se sintieron contentos y jubilosos. El triunfo de María en 

su reino significó el triunfo de la Monarquía de Dios y la derrota del Demonio en su 

tierra. Como se ve en este capítulo, para muchos, la elección que hizo la Virgen de 

la Nueva España como morada terrena materializó en aquel territorio las profecías de 

Bernardo de Balbuena: el Cielo se hizo realidad en la Tierra y la Nueva España se 

convirtió en un nuevo indiano paraíso. 

Pensado así, el recorrido realizado en estos cuatro capítulos parte de aquella 

sociedad indígena en la que los primeros frailes, a pesar de sus esperanzas e ideas 

humanistas, encontraron oscuridad; sociedad que bajo la mirada occidental de 

aquellos misioneros había vivido sumergida en el caos de las tinieblas, los sacrificios



30 

y otros engaños del Demonio. Poco a poco, y nuevamente bajo una interpretación 

histórica completamente vectorial, la sociedad católica fundada después de la 

conquista vivió la transformación de la oscuridad del pecado en la luz y claridad de la 

virtud y la redención. Con María, aquella transformación llegó a su climax, pero 

como se ve a lo largo de la investigación, en realidad, el Paraíso novohispano estuvo 

muy lejos de materializar la utopía de la vida pura y virtuosa con la que habían 

soñado los primeros evangelizadores. En su lugar, el triunfo de la Virgen anunció, 

más bien, el triunfo de la negociación y la mediación como pilares del funcionamiento 

de las relaciones sociales, políticas y culturales de aquel reino. 

En México, la construcción histórica de una conciencia individual particular 

estuvo marcada, sin duda, por este rasgo fundamental para el orden y la cultura de la 

sociedad novohispana de los siglos XVI y XVII.



31 

Capítulo l. La crisis de la Iglesia en los siglos XV y XVI. Las 
discusiones en torno al libre albedrío y la justificación: la dignidad 
del hombre y la conciencia individual 

1. El contexto europeo 

La preocupación en torno a la decadencia moral de la humanidad y el clamor 

por reformar los males y vicios que aquejaban al Papado y a la Iglesia fueron parte 

de un sentir general en la Europa del siglo XV y principios del siglo XVI. En realidad, 

la crisis moral y administrativa que vivió la Iglesia en dicho periodo no fue un 

fenómeno novedoso ni mucho menos una situación aislada o ajena a las 

transformaciones que sufrieron las sociedades europeas a finales de la Edad Media y 

principios del Renacimiento”?. 

Como todo momento de transición, el siglo XV europeo ofreció a sus 

contemporáneos facetas oscuras y caras luminosas; contrariamente a lo que se cree, 

los inicios de la edad moderna no sólo estuvieron imbuidos por el júbilo humanista, el 

entusiasmo frente a los horizontes que se abrían allende el mar, el desarrollo de las 

artes, la cultura, la técnica, el saber y la economía. En realidad, el Renacimiento no 

fue una etapa de optimismo pleno; los siglos XV y XVI vieron nacer fuertes críticas y 

opiniones de gran pesimismo alrededor de la decadencia que vivían el hombre y el 

mundo, la naturaleza y la sociedad!?. 

  

12 Vale la pena recordar los procesos de transformación económica, política y social que se vivían en Europa. 
Sólo por mencionar algunos: el desarrollo del sistema capitalista, las inversiones de los banqueros en los centros 
manufactureros y los monopolios comerciales, así como las nuevas rutas que se abrían con los viajes de 
expedición marítima. Al mismo tiempo, la popularización de la imprenta y el descubrimiento de América 
favorecieron el intercambio de ideas y fomentaron nuevas discusiones teológicas y filosóficas. Por otro lado, los 
siglos XV y XVI vivieron, también, el fortalecimiento de las alianzas entre las nuevas burguesías y los antiguos 
monarcas, factor fundamental en la formación de los Estados nación. Ver Laurent, Storia dell individualismo..., 

. 35. 
E De manera que no es de extrañar que al mismo tiempo que Cosme de Medicis fundaba la Academia florentina, 
máxima expresión del optimismo humanista cristiano, Maquiavelo y Guicciardini expresaran, exponiendo como



32 

Las epidemias de la peste negra, la guerra de los Cien Años, la irrupción de 

múltiples rebeliones campesinas, el Cisma de la Iglesia y la escandalosa moral de los 

Papas y algunos sectores religiosos fueron factores que, desde la segunda mitad del 

siglo XIV, apuntaron a la fragmentación y al desorden social'* Para muchos, la 

existencia de tantas calamidades parecía reflejar la etapa de vicios, corrupción y 

depravación en la que se vivía. Fue precisamente dentro de este contexto de crítica 

y pesimismo que florecieron los nuevos deseos y movimientos reformistas de la 

Iglesia y la espiritualidad de los siglos XV y XVI'*. 

Frente al consenso general de que todo iba de mal en peor, la necesidad del 

cambio y la renovación de la Iglesia y la espiritualidad se hizo cada vez más urgente. 

A decir verdad, algunas de las situaciones objeto de crítica se habían denunciado 

desde tiempo atrás. No obstante, la sensibilidad y preocupación hacia algunos 

problemas relacionados con la jerarquía y la religiosidad popular se incrementaron, 

sobre todo, a finales del siglo XV y principios del siglo XVI. 

La crisis por la que atravesaban el Papado, el clero y la religiosidad cotidiana 

se tradujo en fuertes críticas a fenómenos como la preponderancia de altos cargos 

eclesiásticos entre la nobleza o la vida profana y llena de excesos característica de 

las cortes papales y de los monasterios. La decadencia moral de la jerarquía 

eclesiástica se encontraba lo mismo en la vida licenciosa de los Papas y sus hijos 

  

ejemplo su propia vida, el estado de desventura que aquejaba a su país. Ver Delumeau, // peccato..., p. 220 y 
Erba, L' umanesimo..., p. 23. 
14 Jean Delumeau ha señalado el ambiente de angustia que dominaba la vida cotidiana de los hombres de este 
periodo histórico. Frente a estas condiciones de peligro, fragilidad y disgregación, el recuerdo del Juicio Final 
estaba siempre presente en la mente de la mayor parte de los europeos de los siglos XIV, XV y XVI. Ver 
Delumeau, // peccato... p. 208. 
% Como bien se sabe, las corrientes reformistas han estado siempre presentes en la historia de la Iglesia. No 
obstante, es hasta el siglo XVI que puede hablarse de un verdadero movimiento de “reforma”, movimiento que 
vislumbró la necesidad de revisar drásticamente las instituciones, prácticas, dogmas y doctrinas de la Iglesia 
occidental. Ver Mc Grath, Christian spirituality..., p. 10



33 

que entre los sectores del bajo clero donde el concubinato y la regencia de negocios 

eran condiciones comunes y cotidianas**, 

Por otro lado, los reformistas de este período también denunciaron el 

ausentismo de los obispos en sus parroquias y lamentaron las carencias de la 

formación teológica de los curas y los frailes cuya falta de devoción se reflejaba en la 

proliferación de diversas “supersticiones” y “charlatanerías” populares, así como en 

un culto desmedido a los santos y a las reliquias. Entre los fieles, los ritos de los 

sacramentos y los fenómenos milagrosos se consideraban más episodios mágicos 

que momentos de comunión con la presencia divina. Además, tanto los críticos 

laicos como los religiosos reprobaron la remuneración ilícita de las acciones 

pastorales, así como el comercio de bulas e indulgencias que aseguraban el perdón 

en el Más Allá?”. 

Todos estos abusos e irregularidades despertaron distintos deseos y 

esfuerzos por llevar a cabo la reforma de la Iglesia y la espiritualidad cristiana. Es 

importante señalar que los movimientos reformistas de este período no sólo 

surgieron como iniciativa de las élites de pensadores laicos, ya que la propia Iglesia 

contó con críticos importantes que también señalaron la necesidad de llevar a cabo 

una reforma profunda. De esta manera, las críticas y esfuerzos reformistas se vieron 

presentes tanto entre el clero secular como entre las órdenes religiosas, lo mismo en 

la labor de obispos y cardenales como Antonio de Florencia, Francisco Ximénez de 

Cisneros de Alcalá de Henares o Johann von Eich de Eichestasdt, que en la 

fundación de nuevas órdenes observantes, en los sermones de famosos 

  

16 Lutz, Reforma... p. 38. 
17 Lutz, Reforma..., p. 38-39.



34 

predicadores, así como en los diferentes movimientos de piedad mística y de la 

devotio modema!*. 

Ahora bien, si los reformadores de los siglos XV y XVI vieron con 

preocupación y pesimismo el estado del mundo en el que vivían, al mismo tiempo, la 

mayor parte de ellos compartió el espíritu humanista que hizo del retorno a la Edad 

antigua y de la fe en el hombre la esperanza para renovar a la sociedad cristiana y 

remediar los males que aquejaban a la Iglesia. 

Desde el siglo XV, los horizontes del universo humano comenzaron a sufrir 

una apertura en distintas direcciones. Los viajes de exploración en Asia, África y el 

Océano Pacífico ampliaron el orbe conocido en la Europa cristiana. Los 

descubrimientos de nuevas tierras en América vinieron acompañados por adelantos 

tecnológicos y nuevas concepciones astronómicas que hicieron de la Tierra el centro 

del sistema planetario y del hombre el artífice de su propio destino. Los cambios 

materiales y mentales propios de aquellas transformaciones cosmogónicas 

despertaron la necesidad de buscar nuevas respuestas que permitieran comprender 

al hombre e interpretarlo desde una luz distinta; una luz que hizo del ser humano el 

personaje más importante de la Creación divina. 

La valoración renacentista de la figura humana se relacionó estrechamente 

con el nuevo interés en la historia, la poesía, la filosofía moral y la cultura del mundo 

grecolatino. La vuelta a la Antiguedad abrió la mirada hacia un ser humano distinto, 

hacia valores e ideas olvidados durante siglos que ahora deseaban rescatarse en 

aras de la renovación moral del hombre, la Iglesia y la sociedad. 

  

18 Hubert Jedin ha señalado cómo este proceso de renovación encontró continuidad tanto en los movimientos de 
reforma protestante como en el mismo Concilio de Trento. Ver Jedin, Riforma Cattolica... p. 37-45.



35 

El humanismo del siglo XV proyectó la visión de un mundo reconstruido sobre 

el pasado dorado de las civilizaciones griega y latina*?. La posibilidad de la 

renovación moral a partir del regreso a la época dorada de la Antiguedad fue 

retomada por los reformistas cristianos que exaltaron las virtudes clásicas del 

hombre. Para muchos pensadores, el ser humano debía cultivar y desarrollar 

virtudes como la templanza, la fortaleza, la prudencia o la justicia para poder vivir y 

participar activamente en la reconstrucción de una sociedad cristiana ideal”. 

En este sentido, los humanistas cristianos hicieron un llamado al 

entendimiento humano: si el hombre constituía el centro de la Creación de Dios esto 

se debía a su naturaleza libre y racional. La libertad y racionalidad propias del ser 

humano hacían de él un individuo con capacidad de elegir y por lo tanto, un individuo 

con posibilidad de perfeccionarse. Esta exaltación del hombre constituyó uno de los 

pilares de la cosmovisión renacentista. Varios fueron los pensadores, literatos, 

predicadores, comentaristas, teólogos y canónigos que insistieron en el tema?!; entre 

ellos, cabe mencionar a Giannozzo Manetti y Picco della Mirándola, quienes 

exaltaron el discurso de la dignidad humana. Tanto Manetti como Picco insistieron 

en el hombre como creatura superior al resto de los animales y vieron en el ser 

humano el vínculo entre la tierra y el cielo??. 

  

19 Francisco Rico ha insistido en cómo el humanismo fue un proyecto de renovación sumamente ambicioso que 
puede estudiarse desde múltiples perspectivas como son la historia de la filología, la historia de la enseñanza 
básica, la historia de la filosofía. En realidad, el humanismo debe entenderse como una tradición histórica con 
varias ramificaciones. Ver Rico, El sueño..., p. 19. Para fines de esta investigación es suficiente con recordar el 
espíritu optimista de la transformación de la sociedad mediante la participación activa de un ser humano libre, 
digno, responsable y capaz de ganarse el perdón y la vida eterna mediante sus actos y obras. 
2 Dianne Bono, Cultural..., p. 18. 
21 En el tópico de la dignidad humana confluyeron ideas de muy distintas tradiciones. Así, este discurso 
renacentista se construyó a partir de ideas y concepciones bíblicas, clásicas, herméticas y patrisitcas. Ver Rico, 
El sueño..., p. 171. 
2 Ver Rico, El sueño..., p. 170.



36 

Para los humanistas, el hombre constituyó un inmenso repertorio de 

posibilidades. Al haber sido creado a imagen y semejanza de Dios, el ser humano 

tenía la capacidad de razonar, entender, desear, discernir y prever?. A partir de la 

libre utilización de su voluntad, el hombre podía hacer uso de su juicio y su razón 

para elegir el camino que deseaba forjarse; podía escoger lo que deseaba ser, pero 

más importante aún, podía rectificar, abandonar un camino equivocado y emprender 

otro distinto?*. 

Los humanistas cristianos, hablaron del hombre como un individuo libre y 

racional, formado a imagen y semejanza de su Creador e insistieron en la 

responsabilidad que tenía aquella creatura perfecta en la reconstrucción de una 

sociedad cristiana pacífica, virtuosa y armónica. Es decir, la valoración de la 

dignidad humana hizo del hombre el rey de la Creación, pero al mismo tiempo 

depositó en él la responsabilidad de consolidarse como un ciudadano virtuoso capaz 

de construir la sociedad cristiana con la que se soñaba. Tales fueron las ideas de 

uno de los humanistas cristianos más importantes de la época: Erasmo de 

Rotterdam. 

Para el teólogo holandés, el hombre había recibido de su Creador el don 

gratuito de la libertad de espíritu. Insistiendo en la necesidad de practicar un 

cristianismo interior, alejado de las prácticas supersticiosas y mágicas tan comunes, 

Erasmo invitó a los fieles a seguir el ideal de la vida de Cristo. En el pensamiento 

erasmista, practicar el cristianismo requería una transformación de todo el ser, una 

transformación que llevara a los fieles a imitar a Jesús como modelo de virtudes. 

  

2 Rico, El sueño..., p. 182. 
2 Rico, El sueño..., p. 182.



37 

Para Erasmo, el mensaje cristiano no debía limitarse a una serie de argumentos y 

prédicas, sino que debía inspirar los actos y las conductas cotidianas de todos los 

hombres que creían en el Hijo de Dios” . 

Coincidiendo con la preocupación de otros humanistas cristianos de la época, 

Erasmo insistió en la relación que tenía el hombre con su sociedad. Si bien en su 

pensamiento se exaltaba la individualidad del ser humano, el erasmismo reparó 

también en la solidaridad que debía existir entre todos los cristianos que formaban 

parte de la misma comunidad. En este sentido, Erasmo revitalizó el tema paulino del 

cuerpo místico de Cristo en el que cada individuo formaba parte de un cuerpo cuya 

cabeza era el Hijo de Dios?*. De esta manera, el cristiano tenía la responsabilidad 

individual de perfeccionarse mediante un comportamiento virtuoso inspirado en el 

modelo de Jesús, perfeccionamiento que lo llevaría no sólo a convertirse en un 

individuo mejor, sino también a consolidar una sociedad cristiana en la que reinarían 

el amor, la caridad, la humildad, la concordia y la sencillez””. 

Como se ha señalado ya, el discurso de la dignidad del hombre y la fe en el 

ser humano como agente de la reforma y la renovación de la moral y la sociedad, 

correspondieron a una tradición humanista que fincó sus esperanzas en la 

recuperación de los valores clásicos y la cultura antigua. Entre los humanistas 

cristianos, la idealización del pasado se acompañó del deseo de volver a las fuentes 

y a los orígenes del cristianismo primitivo, época dorada en la que no se habían 

  

25 Ver Bataillon, Erasmo...,p. 88. 
26 Abellán, Historia crítica..., p. 67-69. 
27 Abellán, Historia crítica..., p. 65.



38 

corrompido los ideales de pobreza, caridad y humildad. Los deseos de 

transformación cristiana fueron comunes entre humanistas de diferentes Estados y 

regiones. En realidad, en los siglos XV y XVI, España, Francia, Italia, Inglaterra y los 

Países Bajos constituyeron un sistema cultural en el que circulaban las cartas y las 

obras de críticos y pensadores que compartían la preocupación por la decadencia de 

la Iglesia y la moral en todo el continente. 

La España de los Reyes Católicos y de Carlos V vio florecer distintos 

proyectos y movimientos de renovación eclesiástica y cristiana de gran envergadura. 

Entre 1497 y 1498, siguiendo los deseos de reforma y apelando a la renovación del 

cristianismo primitivo, el entonces cardenal Francisco Ximénez de Cisneros expresó 

la necesidad de una reforma eclesiástica que redujera la corrupción y la ignorancia 

entre el clero regular y el secular”. 

Cisneros propuso algunas medidas para renovar el espíritu del cristianismo 

primitivo y acabar con los abusos de la Iglesia decadente. Sólo por mencionar 

algunas ideas de su proyecto reformista vale la pena recordar la insistencia en que 

los sacerdotes residieran en sus parroquias, la necesidad de que los curas y los 

frailes frecuentasen el sacramento de la penitencia, enseñaran a los niños la doctrina 

y predicaran el evangelio los domingos. Los intentos de reforma del cardenal 

Cisneros encontraron fuerte resistencia entre el clero secular. No obstante, las 

órdenes monásticas mendicantes siguieron sus recomendaciones y sufrieron 

importantes reformas apoyadas por el Papa Alejandro VI y por los Reyes Católicos??. 

Entre las preocupaciones más consistentes del cardenal Cisneros se encontró 

  

2 Balderas, La reforma..., p. 227. 
29 Balderas, La reforma..., p. 220.



39 

la de mejorar la preparación de los clérigos. Así, uno de sus proyectos más 

importantes fue la fundación de la Universidad de Alcalá de Henares, institución que 

desde 1509 impulsó uno de los principales programas de educación humanista en la 

España del siglo XVIY. Las innovaciones transmitidas en la facultad de teología de 

Alcalá incluyeron la difusión del pensamiento escotista, el estudio de la Biblia y la 

patrística y el estudio de las lenguas antiguas necesarias para acercarse a las 

verdaderas fuentes del cristianismo, 

Si bien la labor de Cisneros fue una de las más importantes dentro del 

movimiento reformista español, lo cierto es que no fue la única manifestación de 

corte humanista en la España de aquel periodo. La difusión de las ideas de teólogos 

y pensadores laicos afines al deseo de renovación moral y social se vio reflejada en 

la influencia de Erasmo de Rotterdam y de Tomás Moro sobre personajes como Luis 

Vives, Juan de Valdés, fray Juan de Zumárraga y Vasco de Quiroga*?. Además, al 

hablar de la reforma y el humanismo cristiano español, es importante recordar el 

desarrollo de movimientos espirituales que buscaron nuevos caminos para entrar en 

comunión con Dios. De esta manera, es imposible olvidarse de los alumbrados y los 

místicos, entre los que destacaron personajes como Santa Teresa y San Juan de La 

Cruz. 

La España de los siglos XV y XVI estuvo inundada por la fiebre del 

  

% Desde finales del siglo XII existía en Alcalá un colegio que había sido incorporado a un monasterio franciscano 
del siglo XV. Éste fue el edificio donde se planeó instalar la Universidad. De cualquier forma, Bataillon señala 
cómo todo estaba por hacerse para que la Universidad pudiese funcionar en aquel recinto. La primera piedra fue 
colocada por Cisneros en marzo de 1498. La enseñanza universitaria no funcionó de modo normal sino hasta 
1509. Las primeras constituciones de la Universidad se promulgaron un año después, el 22 de enero de 1510. 
Ver Bataillon, Erasmo..., p. 13. 
91 En este sentido es importante recordar la elaboración de la Biblia políglota de Antonio de Nebrija, obra 
representativa de los esfuerzos y proyectos del humanismo español. 
2 Ver Francisco López Estrada, Tomás Moro..., p. 51-53.



40 

humanismo reformador. La difusión de las obras de autores clásicos como Platón, 

Aristóteles, Séneca, Cicerón y Boecio, así como la circulación del Enchiridion de 

Erasmo o la Utopía de Moro y el acercamiento a las fuentes bíblicas y patristicas en 

sus lenguas originales influyeron en la construcción de la imagen de un hombre 

distinto. Poco a poco, la concepción medieval del ser humano comenzó a 

transformarse ante la exaltación de la individualidad, la libertad y la razón que 

caracterizaban a la máxima creatura divina. El discurso de la dignidad humana fue 

permeando en el pensamiento de autores como Luis Vives, Francisco Cervantes de 

Salazar, Lope Alonso de Herrera o Fernán Peréz de Oliva, mismos que insistieron en 

el hombre como la creación más importante de Dios, como el único ser capaz de 

ejercer su libertad, su juicio y su razón para elegir el destino que deseaba construir”. 

En España, como en otros países europeos, la mirada de teólogos y filósofos 

humanistas no sólo definió al hombre desde la importancia de su individualidad en la 

vida terrena. La transformación de la concepción humana también despertó la 

pregunta del lugar que debía ocupar el hombre en su relación con Dios. De esta 

manera, los pensadores de los siglos XV y XVI hicieron centro de sus reflexiones el 

peso que tenían las acciones humanas en la posibilidad de acceder al perdón divino 

y conseguir la salvación del alma. 

2. Algunos conceptos fundamentales 

A pesar de que la teología rebasa con mucho los fines de esta investigación, 

  

3 Ver Rico, El sueño..., p. 182-184.



41 

es inevitable que a lo largo de la misma sea necesario recordar algunos supuestos 

básicos que atañen directamente a los problemas que se estudian en ella. En este 

caso, tres son los temas de esta naturaleza que es necesario traer a colación. Por 

un lado, la Alianza entre el hombre y su Creador. Por otro, la relación entre la gracia 

divina y la libertad humana y por último, en estrecha relación con el anterior, el 

problema de la importancia que tienen la conciencia, la intención y la responsabilidad 

individual en el actuar humano. Pero vayamos por partes y comencemos por revisar 

el tema del pacto entre el hombre y Dios. 

a) El pacto primigenio 

El tema de la Alianza es la esencia de la religión judeocrisitana. El concepto 

de berith (alianza) se remonta a los acuerdos políticos entre las antiguas tribus de 

Israel. La concepción de una alianza entre el hombre y su Creador se originó en una 

tradición histórica en la que las tribus más fuertes y poderosas concedían a aquellas 

tribus que así lo solicitaban un pacto que garantizaba la máxima seguridad para los 

débiles”. 

A pesar de lo que pudiera parecer, es importante insistir en que el berith nunca 

fue un acuerdo unilateral. En realidad, lo que sustentaba la alianza entre las tribus 

que lo acordaban era un principio de reciprocidad en el que el más débil prometía 

guardar ciertas condiciones y mostrar su lealtad a quien le había concedido la 

alianza. De ahí que no sea arriesgado señalar que el berith significó, siempre, un 

acuerdo de obligaciones mutuas, del hesed (deber de la alianza) que ambas partes 

  

* Asi, por ejemplo, los israelitas concedieron un berith a los gabaonitas, mientras que el rey de los amonitas 
Hohas lo dio a los yaboritas. Ver Bauer, Diccionanio..., p. 35.



42 

debían respetar". Por lo demás, el berith siempre se consolidó como una acción 

libre y voluntaria*, Además, el hesed en el que se sustentaba la alianza generaba 

vínculos de solidaridad, unión y mutuas obligaciones de carácter casi familiar”. 

La religión del Antiguo Testamento habla de tres momentos en que se 

consolidaron alianzas fundamentales entre el hombre y Yaveh. El primero, cuando 

Dios se comprometió con Noé para continuar la vida sobre la Tierra; el segundo, 

cuando Yaveh prometió a Abraham una numerosa descendencia y la Tierra de 

Canaan para todos sus hijos**; y el tercero, cuando Dios entregó el Decálogo a 

Moisés . El pacto de Yaveh con Abraham constituye uno de los símbolos más 

importantes de la religión judeocristiana y de la civilización occidental. La alianza 

entre el hombre y su creador generó una relación liberadora que dio origen a una 

nueva concepción de la existencia humana. 

Cuando Abraham recibió la promesa de la Tierra de Canaan a cambio de su fe 

y su lealtad, el hombre se liberó de su presente y fue capaz de proyectarse hacia el 

futuro para soñar con un Más Allá prometedor. De esta manera, el pacto entre 

Abraham y Yaveh inauguró un orden existencial distinto en el que el futuro comenzó 

a destellar como la esperanza de poder llegar a un estado siempre mejor. A partir de 

ese momento, aquel pacto entre el hombre y Dios constituyó una liberación divina 

para la humanidad, una promesa que permitió transferir el orden terreno presente a 

  

35 Bauer, Diccionario..., p. 34. 
% En ocasiones, el ofrecimiento del berith partía de una parte y a veces, el más débil no tenía más remedio que 
aceptarlo. Bauer, Diccionanio..., p. 34 
% El resultado del berith era el salom entre ambos contrayentes: un vínculo de paz, amistad y unidad inseparable. 
l as relaciones generadas por el berith eran tan próximas al parentesco que las partes que lo acordaban se 
llamaban hermanos entre si. Bauer, Diccionario..., p. 34. 

Bauer, Diccionario..., p. 35.



43 

un orden futuro trascendente?'. 

No obstante la importancia y el significado de esta alianza entre Abraham y 

Yaveh, el pacto fundamental de la tradición veterotestamentaria fue el acordado en el 

Monte Sinaí entre Dios y Moisés. La entrega del Decálogo a los hombres estableció 

una nueva relación entre los seres humanos y su creador. Una vez que Yaveh 

impuso a sus creaturas una serie de normas éticas que éstas aceptaron respetar, 

surgió un nuevo vínculo de reciprocidad entre un Dios que liberaba a Israel de su 

esclavitud y unos hombres que asumían las nuevas responsabilidades morales de 

dicha liberación”, 

En realidad, la articulación de este acuerdo obedeció a la gracia infinita de 

Yaveh; un acto motivado únicamente por el amor que Dios sentía hacia los hombres. 

Por ello, el hesed (obligación de la alianza) de Yaveh era la gracia y la misericordia 

inmerecida para los seres humanos, mientras que el de estos últimos era el 

agradecimiento, la obediencia y la entrega amorosa a Dios*!. Como es fácil deducir, 

la violación humana a cualquiera de los mandamientos del Decálogo significaba la 

ruptura y la fragmentación de aquella alianza recíproca. 

El tema del pacto o berith entre el hombre y Dios guarda estrecha relación con 

los conceptos de la justicia y la misericordia divinas, así como con la gracia de Dios y 

la libertad humana. Desde los primeros tiempos de la patrística, la discusión en torno 

a la ira y la bondad divinas ocupó un lugar privilegiado en las reflexiones teológicas; 

en este sentido, el problema de la relación entre la justicia y la caridad fue una 

  

% Voegelin, Order..., p. 194-195. 
% El Decálogo constituye el símbolo de la proclamación de. un nuevo Rey-Dios que da las reglas fundamentales 
para el orden de su dominio. Voegelin, Order..., p. 425. Con la entrega del Decálogo a los hombres, Dios se 
convirtió en el nuevo señor de la moral. Ver Bauer, Diccionanio..., p. 245. 

' Bauer, Diccionanio..., p. 37.



preocupación central para los padres de la Iglesia. 

La oscilación entre la justicia y la misericordia de Dios está presente ya en 

varios pasajes del Antiguo Testamento. En ellos es necesario resaltar una condición 

que se repite constantemente: la ira de Dios estalla como un momento pasajero; 

nunca se trata de una condición eterna, sino más bien, es un estado transitorio 

detrás del cual siempre sobreviene la misericordia*?. Y es que la ira no es expresión, 

únicamente, del castigo de un ser cruel y poco benévolo, sino también, es la 

manifestación de una voluntad divina que busca restablecer y mantener el orden de 

la Alianza entre Yaveh y su pueblo elegido. 

La fragmentación de la alianza siempre generó la ira de Dios, ira que no era 

otra cosa que una reacción justa frente a la trasgresión de las normas que 

fundamentaban el pacto establecido. No obstante la crueldad y el rigor que en 

ocasiones acompañaban a los designios de Yaveh, para aquel Dios justiciero, el 

castigo jamás fue la última palabra. Por el contrario, el amor que el Todo Poderoso 

sentía hacia los hombres siempre lo movió a permitirles la reconciliación con él. De 

esta manera, en el Antiguo Testamento, la explosión de la ira divina solamente 

correspondió a momentos pasajeros tras los cuales siempre llegó la compasión. En 

realidad, la tensión existente entre la ira y la bondad de Dios siempre se resolvió a 

favor de una única posibilidad: la del perdón. Sólo en la redención podían confluir la 

misericordia y la justicia divinas. 

La importancia del concepto de reconciliación en el Antiguo Testamento 

encontró la continuidad más importante, aunque paradójicamente, la novedad más 

  

2 Lodi, Misericordia..., p. 16



45 

significativa, en la venida de Cristo al mundo. Y es que con su llegada, la 

misericordia adquirió una nueva dimensión en la historia de salvación. Fue San 

Pablo, precisamente, quien al hablar por primera vez de Jesucristo como Hijo de 

Dios*, dio las pautas necesarias para establecer la continuidad entre la Alianza con 

el Dios Juez del Antiguo Testamento y la Alianza con el Dios Padre misericordioso de 

la Nueva Ley”. 

La llegada del Hijo de Dios a la Tierra y su misión de sacrificio hicieron posible 

la remisión del Pecado Original entre los hombres, así como la reconstitución de las 

condiciones necesarias para establecer la Nueva Alianza entre los seres humanos y 

su creador. El mensaje de Cristo en el Nuevo Testamento era claro: “Mi 

mandamiento es éste: que os améis los unos a los otros como yo os he amado”; el 

amor volvía a fungir como el principio que unía a los hombres con su Dios, pero esta 

vez, lo novedoso del mensaje cristiano radicaba en que el amor se presentaba como 

un sentimiento que también debía vincular a los hombres entre sí. 

El amor divino hizo posible la llegada del Redentor al mundo, pero Cristo 

introdujo, por primera vez en la historia de la humanidad, el concepto de redención 

como elemento para reconstruir el orden y la unidad social. [El Sermón de la 

Montaña y la oración del Padre Nuestro son la máxima expresión de esta novedosa 

idea. El “perdona nuestras ofensas como también nosotros perdonamos a los que 

nos ofenden” establece una nueva idea de relaciones de reciprocidad en las que los 

vínculos descansan en el concepto del perdón. En realidad, tanto el origen como la 

permanencia de la comunidad evangélica cristiana descansan en esta posibilidad de 

  

3 Es Leszek Kolakowski quien hace esta interesante apreciación. 
4 Ver Lodi, Misericordia...,p. 85-88.



46 

reconciliarse con Dios, lo mismo que en la posibilidad de reconciliarse con los 

semejantes. 

b) Gracia divina y libertad humana 

Pasemos ahora al segundo problema teológico que vale la pena recordar: la 

relación entre la gracia divina y la libertad humana. Para ello, es necesario 

remontarse a las discusiones y controversias entre Pelagio y San Agustín en el siglo 

V. En aquellos debates teológicos, Pelagio sostuvo que la gracia divina consistía, 

antes que nada, en la creación del hombre como un ser dotado de libre albedrío y de 

una santidad especial que le permitía discernir entre el bien y el mal. Esta naturaleza 

humana libre y santa era una donación gratuita y por lo tanto, constituía ya en sí 

misma una gracia de Dios*. De esta manera en el pensamiento pelagiano, la gracia 

era un auxilio divino y externo que permitía a los hombres decidir libremente en la 

toma de decisiones. Por otro lado, Pelagio afirmó que la condición de la humanidad 

no había cambiado después del Pecado Original; la acción de Adán había sido un 

mal ejemplo para su descendencia, pero no había “infectado” a sus hijos con pecado 

alguno*. 

Por su parte, frente a las ideas de Pelagio, San Agustín afirmó que la gracia 

no consistía en la posibilidad que tenían los hombres de observar la ley libre y 

rectamente. Para el obispo de Hipona, la gracia era una inspiración divina, una 

relación difusa entre el Espíritu Santo y los hombres que existía en el corazón de 

  

1 Sesboue, Storia dei dogmi..., p. 254. 
% Sesboué, Storia dei dogmi...,p. 257.



47 

estos últimos gracias a la mediación de Cristo”. En cuanto al Pecado Original, San 

Agustín sostuvo que todos los hombres habían heredado la culpa de Adán y que no 

existía acto humano alguno que pudiera restablecer la relación entre el hombre y 

Dios. Por ello, y en una acción infinitamente amorosa, Dios había enviado a su hijo 

para restituir la gracia entre los hombres y hacer posible el perdón y su salvación*. 

Como puede observarse, para Pelagio, la posibilidad de salvación radicaba 

únicamente en los hombres, ya que éstos debían ganarse la vida eterna a partir del 

mérito de sus buenas obras y rectas decisiones. Para San Agustín, en cambio, el 

proceso de salvación no dependía de las acciones humanas, sino de la mediación de 

Cristo que había restablecido la gracia entre los hombres, haciendo posible la 

reconciliación con Dios*. 

Más allá de las simplificaciones de esta comparación, es interesante observar 

que en las reflexiones de ambos teólogos se escondían dos concepciones diferentes 

sobre la humanidad. Para San Agustín, los hombres eran seres decadentes e 

imposibilitados para actuar sobre su destino de salvación, mientras que Pelagio los 

describía como seres autónomos y libres que podían incidir en el camino hacia la 

vida eterna”, 

Resulta curioso pensar que la Iglesia reconoció como dogma la posición 

agustiniana y condenó la de Pelagio como herejía??. No obstante esta disposición, 

  

% Sesboué, Storia dei dogmi...,p. 225. 
“ Mc Grath, Christian spirituality...,p. 107. 
“ Mc Grath, Christian spirituality...,p. 107. 

De manera que para San Agustín, la salvación era un don inmerecido, mientras que para Pelagio se trataba 
de una recompensa y una justa retribución divina a las buenas conductas de los hombres en la Tierra. Ver Mc 
Grath, Christian spirituality..., p. 108. 
% Los Concilios de Cartagena en 418 y de Orange en 529 establecieron la oficialidad de las ideas agustinianas, 
aunque las tendencias de San Agustín hacia la teología de la predestinación fueron poco subrayadas. Mc Grath, 
Chnstian spirituality...,p. 109.



48 

en los siglos XIV y XV, la discusión pelagiano-agustiniana cobró nuevos bríos en las 

controversias entre la escuela de la vía moderna que rescató las ideas de Pelagio y 

la escuela agustiniana que defendió la postura del obispo de Hipona. Pero dejemos 

ahí esta controversia teológica y ocupémonos, por último, de los problemas de la 

libertad, la intención y la responsabilidad individual. 

c) La conciencia, la intención y la responsabilidad 

Las reflexiones medievales en torno a la importancia de la conciencia se 

apoyaron, sobre todo, en el estudio de los escritos de San Pablo”?. En ellos, la 

conciencia aparecía como una capacidad situada en el interior del alma que 

iluminaba y guiaba la conducta del sujeto, al mismo tiempo que la juzgaba, 

aprobándola o condenándola. Esta “luz del alma” permitía que los hombres 

distinguieran entre el bien y el mal, entre la verdad y la falsedad. Para San Pablo, la 

conciencia no aparecía como consecuencia de un acto juzgado después de 

cometido, sino que era una noción previa que indicaba a los hombres lo que debían 

hacer y lo que no. La autoridad de la conciencia se fundaba en que ésta procedía de 

Cristo y en que ésta era otorgada a los hombres a través del Espíritu Santo o 

mediante la luz divina*?. 

En el siglo X1!l, Santo Tomás de Aquino se ocupó de este problema con gran 

preocupación. Para Santo Tomás, el ser humano participaba de una dignidad que 

ninguna otra creatura poseía: la de su naturaleza racional. Como bien se sabe, en 

  

% En efecto, el término griego syneidesis presente en los pasajes del Nuevo Testamento se tradujo al latín con la 
palabra con-sciencia. Ver Ghisalberti en Gabbi, Coscienza: storia..., p. 29. 

3 Ghisalberti en Gabbi, Coscienza:storia..., p. 29



49 

el pensamiento tomista, la dignidad del hombre radicaba en la capacidad de 

entendimiento y en la posibilidad de actuar desde la inteligencia y no desde el 

instinto”. 

En este sentido, lo que hacía posible que los hombres cometieran actos libres 

e inteligentes era el juicio de la razón práctica; juicio que no era sino la conciencia 

misma, la cual permitía que los hombres distinguieran entre las acciones buenas y 

las malas*. En realidad, para Santo Tomás, la conciencia se identificaba con el 

conocimiento natural de los primeros principios relativos a las cosas operables y este 

conocimiento se expresaba en la capacidad humana para rechazar el mal e 

inclinarse al bien, De manera que la conciencia individual permitía que los hombres 

construyeran razonamientos articulados para distinguir entre la bondad y la maldad 

de un acto concreto”. 

Como puede observarse, en el pensamiento de Santo Tomás, el 

funcionamiento de la conciencia individual dependía de la existencia de un código 

moral que no venía del exterior del hombre, sino que estaba impreso en su corazón 

como una ley innata y natural, Resumiendo: para Santo Tomás, la conciencia era 

el juicio de la razón práctica que permitía a los hombres percibir la ley natural de su 

corazón y evaluar, con ella, el valor moral de sus propias acciones y 

comportamientos. Santo Tomás llamó reflexión a este acto de auto conocimiento e 

  

%4 Smith, p. 48. 
Cavalcoli en Gabbi, Coscienza: storia..., p. 54 

% Ghisalberti, en Gabbi, Coscienza: storia..., p. 34. Como se explica más adelante, al hablar de los “primeros 
principios”, Santo Tomás suponía la existencia de ciertos principios básicos impresos en el alma de todos los 
seres humanos, estos principios universales y naturales regían las conductas de los seres humanos. 

Ghisalberti, en Gabbi, Coscienza: storia...,p. 35. 
% En la tradición del pensamiento medieval, el corazón era el órgano donde radicaban la conciencia, la 
inteligencia, los sentimientos y las inclinaciones morales que regían las conductas humanas. Ver Gabbi, 
Coscienza: storia..., p. 11.



50 

introspección. La reflexión era, por lo tanto, la capacidad que tenía el espíritu para 

regresar a sí mismo y tomar conciencia de la propia existencia partiendo de la 

consideración moral de los propios actos*?. Ahora bien, la conciencia individual no 

era capaz, únicamente, de juzgar la naturaleza de las acciones pasadas, sino 

también, de prever la naturaleza de las futuras y aún más, de discernir sobre la 

intención que había motivado un acto determinado”. 

Sin lugar a dudas, uno de los elementos más importantes del pensamiento 

occidental relacionado con la responsabilidad individual es el de la importancia que 

tiene la intención que mueve las acciones humanas. El primer teólogo medieval en 

reparar en el problema de la intencionalidad de las conductas y los comportamientos 

fue Pedro Abelardo en el siglo XII%*. 

Observando que las penitencias tarifarias de los libros y manuales sólo 

medían los efectos concretos del pecado, Abelardo insistió en la necesidad de 

valorar subjetiva e internamente las culpas de los pecadores”. El teólogo señaló 

que no era suficiente con reparar únicamente en las consecuencias externas de las 

faltas cometidas, sino que había que encontrar una relación entre el daño que los 

pecadores provocaban en la sociedad y la responsabilidad individual que los 

motivaba a cometer sus acciones? 

Abelardo rescató del Nuevo Testamento la importancia que tenía el “consenso 

  

% Cavalcoli, en Gabbi, Coscienza: storia...,p. 46. 
$0 Cavalcoli, en Gabbi, Coscienza: storia...,p. 54. 

' Las reflexiones de Abelardo en torno a la intención se dieron en un contexto material, económico y político que 
fortalecía la importancia que tenía el individuo en la sociedad. En efecto, su teología de la intencionalidad fue 
retomada por Santo Tomás en el siglo XIII y desarrollada por los sucesivos teólogos escolásticos. Ver 
Ghisalberti, en Gabbi, Coscienza: storia..., p. 31. 
62 Como seguramente se recuerda, en la Alta Edad Media, existían libros y manuales que registraban diferentes 
tarifas para la expiación de los pecados. Las “cuotas” a pagar dependían de las consecuencias externas de las 
acciones pecaminosas. Ver Ghisalberti, en Gabbi, Coscienza: storia..., p. 33. 
63 Ver Prodi, Una storia della giustizia...,p. 54-57.



51 

interior” entre el pensamiento y la acción en el momento en que ésta se cometía. 

Distinguiendo entre vicio (la inclinación del ser humano hacia el mal después del 

Pecado Original) y pecado (el consenso interior con dicha inclinación), Abelardo 

afirmó que los hombres eran responsables de sus actos sólo cuando existía dicho 

consenso, es decir, cuando los sujetos actuaban a sabiendas de la implicación moral 

que tenían las acciones que cometían. De esta manera, la intención y la conciencia 

eran condiciones absolutamente indispensables para dotar de responsabilidad moral 

a los sujetos que actuaban. En efecto, la responsabilidad no podía reducirse a la 

exterioridad de las acciones cometidas, sino que radicaba en la intención que las 

había motivado”. 

Las ideas de Abelardo en torno a la intención, abrieron una perspectiva moral 

totalmente novedosa, poniendo en duda el antiguo sistema de penitencias tarifarias 

que había funcionado durante toda la Edad Media. Con Abelardo, el juicio moral de 

las conductas dejó de concentrarse en las consecuencias exteriores de los pecados 

confesados. A partir de ese momento, la intención cobró un lugar preponderante en 

dichos juicios y con ello, no sólo se abrió un nuevo espacio para la defensa del 

confesado, sino también, un nuevo capítulo en la historia de la idea occidental de 

responsabilidad individual. Hasta aquí el paréntesis teológico. 

Contagiados por la exaltación renacentista de la dignidad del hombre y 

compartiendo la preocupación del mundo moderno por la individualidad, algunos 

  

6 De esta manera, una misma acción podía tener intenciones distintas y esta condición podía hacer la diferencia 
entre una acción plenamente responsable y otra que no lo era. Ver Ghisalberti, en Gabbi, Coscienza: storia..., p. 
31-33.



52 

teólogos y filósofos de los siglos XV y XVI volvieron los ojos a los temas de la 

Alianza, la relación entre la libertad humana y la gracia divina y el problema de la 

conciencia y la responsabilidad individual. La discusión en la que confluyeron estos 

tres problemas teológicos fue la de la naturaleza de la justificación humana, es decir, 

qué lugar tenía la participación del hombre en el camino de su salvación eterna; 

cómo podía el hombre acceder al perdón de Dios. Entre los personajes más 

interesados en responder estas preguntas se encontraron Martín Lutero y Erasmo de 

Rótterdam. 

3. La disputa entre Martín Lutero y Erasmo de Rótterdam. Antecedentes de las 
ideas protestantes y contrarreformistas en torno a la justificación 

En la primera década del siglo XVI, un monje agustino de Tubingia que 

participaba del espíritu humanista de su tiempo, regresó al estudio de las fuentes del 

Nuevo Testamento, más especificamente a la Epístola de los Romanos de San 

Pablo, proponiendo una nueva interpretación que habría de cambiar la historia de 

Occidente. Como muchos de sus contemporáneos, Martín Lutero vio con indignada 

preocupación la pérdida de “identidad intelectual” que vivía la Iglesia en aquellos 

días. La perversión de las prácticas cristianas y la falta de lectura de las Sagradas 

Escrituras planteaban la necesidad de regresar a las versiones más puras y 

auténticas de la piedad y los textos cristianos; fiel a estas ideas, Lutero concentró sus 

estudios en San Pablo y San Agustín'*. 

Estudiante de la Universidad de Erfurt, en su juventud Lutero comulgó con las 

  

65 Mc Grath, Christian spirituality..., p.13.



53 

ideas de la vía moderna en torno a la justificación. Sin embargo, poco a poco, el 

monje agustino abandonó sus ideas semipelagianas para acercarse más a las 

interpretaciones agustinianas sobre el Pecado Original y la salvación”. Retomando 

a San Agustín, Lutero reinterpretó la Epístola a los Romanos de San Pablo y afirmó 

que la única justificación posible para los hombres era la de la fe en Cristo. Las 

obras humanas no tenían efecto alguno en la salvación, ya que a partir del Pecado 

Original, los hombres permanecían siempre pecadores y era sólo la gracia divina la 

que podía conseguir su justificación gracias a la mediación del hijo de Dios**, 

Lutero descubrió en la justicia divina sólo amenaza y castigo. Para el monje 

agustino, Dios no era un juez flexible que pudiese ofrecer a los hombres la salvación 

como una recompensa a sus obras meritorias. La verdadera misericordia divina 

estribaba, en realidad, en que Dios otorgaba a los hombres la gracia como un don 

que no merecían. De esta manera, en el pensamiento luterano sobre la 

justificación, las obras humanas y la participación del hombre no influían en el juicio 

divino sobre el destino en el Más Allá. La humanidad sólo podía salvarse gracias a la 

misericordiosa intervención de Dios, intervención que suponía, por lo demás, el 

previo conocimiento divino de aquéllos elegidos para justificarse y aquéllos 

  

86 La vía modera fue el nombre que recibió la escuela de pensamiento que en los siglos XIV y XV recuperó 
algunas de las ideas pelagianas en torno al tema de la salvación. Los seguidores de la vía moderna pensaban 
que Dios estaba obligado a justificar a los hombres que lo merecían debido a la alianza o pacto que había entre 
los seres humanos y la divinidad. Conocida también como la escuela nominalista, esta corriente contó entre sus 
pensadores más importantes a Guillermo de Occam, Pierre d'Ailly y Gabriel Biel. En el siglo XV, las ideas de la 
vía moderna cobraron importante difusión en las universidades de París, Heidelberg y Erfurt. Ver Mc Grath, 
Christian spirituality..., p. 109. 
67 La transformación de las ideas teológicas de Lutero se dio hacia 1515. La evolución de su pensamiento se 
suele relacionar con la “experiencia de la torre”, pues al parecer, el cambio más radical de sus ideas lo 
experimentó a partir de las profundas crisis que vivió en la torre del convento agustiniano de Wittenberg. Mc 
Grath, Christian spirituality..., p. 135. 
68 Para Lutero, el pecado no se podía borrar de los hombres jamás. Incluso aquellos que habían sido justificados 
permanecían pecadores y justos al mismo tiempo. Ver Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 290. 

Mc Grath, Christian spirituality..., p. 138.



destinados a la condena eterna. 

Algunos críticos de Lutero señalaron que en sus teorías, el hombre quedaba 

exento de cualquier responsabilidad moral al actuar, ya que si Dios conocía de 

antemano quién debía salvarse y quién condenarse, las buenas o malas obras no 

significaban diferencia alguna en el destino eterno de los hombres. Ante estos 

ataques, Lutero respondió que las buenas obras eran respuestas perfectamente 

congruentes con la gracia que Dios otorgaba al pecador justificado, pero que éstas 

no colaboraban en absoluto a su salvación. Las obras debían acompañar y seguir a 

la fe, pero no eran, de ninguna manera, la causa de la justificación””. 

De esta manera, la doctrina luterana de la justificación por la fe sin las obras 

anuló la importancia que tenían la libertad y la responsabilidad moral de los 

individuos en el recorrido terreno hacia su salvación eterna”. En este sentido, el 

primer crítico a la opinión luterana sobre la importancia que tenían la libertad y la 

voluntad de los hombres en su destino de salvación fue Erasmo de Rotterdam. En 

su Diatriba de libero arbitrio, Erasmo criticó la posición de Lutero y afirmó que la 

negación del libre albedrío en los hombres convertía a Dios en un ser injusto y cruel, 

quitaba al mérito y a la culpa su significado y vanalizaba el sentido que tenían los 

premios y las penas en la justicia de Dios”?. 

Para Erasmo, Dios era justo pues premiaba a quien lo ameritaba y castigaba 

al que lo merecía. Por ello, la libertad para elegir entre el bien y el mal, propia del 

  

70 Ver Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 290. 
Es importante señalar que el luteranismo reivindicó la importancia del individuo desde otra perspectiva. La 
lectura personal de la Biblia como único medio para escuchar el llamado divino y seguir la vocación, el 
establecimiento de un vínculo directo entre el hombre y su creador fueron la respuesta de la modernidad luterana 
ante el problema de la libertad y la individualidad. En realidad, las preguntas del mundo moderno preocuparon a 
toda la cristiandad a pesar de que las respuestas que se dieron a las mismas fueron múltiples y diversas. 

Ver Capizi, La difesa..., p. 44.



55 

hombre, no podía negarse como lo hacía Lutero. La gracia divina era un elemento 

indispensable para que la elección humana fuera exitosa, pero no anulaba la 

importancia de la libertad en el camino hacia la salvación. Es decir, para Erasmo, la 

gracia de Dios era una causa principal en la justificación de los seres humanos, pero 

la voluntad del hombre era una causa secundaria. De esta manera, la justicia divina 

y la libertad humana coexistían en un perfecto estado de conciliación””. 

Por otro lado, Erasmo distinguió entre la presciencia divina y la predestinación. 

En efecto, el humanista holandés reconoció la capacidad divina para conocer el 

futuro, pero afirmó que si la justicia divina preveía el castigo hacia los pecadores, el 

acto de pecar dependía únicamente de la voluntad de los hombres”*. El Pecado 

Original, continuaba Erasmo, había modificado la condición de la libertad humana, 

pero lejos estaban los hombres de haberla perdido irremediablemente. Frente a 

estos argumentos, Lutero acusó a Erasmo de pelagianismo insistiendo en que 

después del Pecado Original, el ser humano había quedado dominado por la 

búsqueda egoísta de sus intereses y con ello, incapacitado para colaborar en su 

justificación”. 

4. La respuesta tridentina: alternativa católica a las nuevas preocupaciones de 
la Modernidad 

La rápida difusión de las ideas luteranas preocupó severamente a los 

polemistas católicos. Pronto, los seguidores de Lutero se convirtieron en una seria 

  

7 Capizi, La difesa..., p. 46. 
74 Capizi, La difesa..., p. 49 
5 Terranova, Le due riforme..., p. 13.



56 

amenaza de fragmentación dogmática y doctrinal”? Como seguramente se 

recuerda, los reformadores protestantes no defendieron, únicamente, la justificación 

sólo por la fe. Además, Lutero, Calvino y Zwinglio ofrecieron fuertes críticas a la 

naturaleza de ciertas prácticas y cultos devocionales, lo mismo que a la teología y 

administración de los sacramentos”. No es desatinado afirmar que la mayor parte 

de aquellas críticas giraron en torno a las vías que la Iglesia ofrecía como medios 

para acceder al perdón y a la reconciliación entre el hombre y Dios. De esta manera, 

los reformadores protestantes condenaron el supersticioso culto a los santos, la 

difusión de la idea de Purgatorio, así como la venta de indulgencias y bulas papales. 

En cuanto a la teología y la administración de los sacramentos, los 

protestantes afirmaron que en ellas se concentraban las peores distorsiones y los 

más graves errores de la escolástica; para estos reformadores, la teología y la 

administración de los sacramentos eran un claro ejemplo de los excesos y abusos 

cometidos por la Iglesia y el clero??, A pesar de las diferencias entre sus doctrinas 

teológicas, los reformadores protestantes coincidieron en que los sacramentos se 

habían convertido en gestos mágicos, en ritos supersticiosos que no tenían 

verdadera relación con lo que predicaba la Escritura??. Para estos reformadores, los 

sacramentos expresaban, sobre todo, la enorme influencia que tenían los clérigos 

  

76 En realidad, una de las características del dogma en la Edad Media fue su pluralismo doctrinal. A decir verdad, 
nunca había existido una única doctrina sobre la justificación. A pesar de las disposiciones del Concilio de 
Orange en 529, las diferentes escuelas teológicas discutieron con frecuencia sobre la teología de la justificación. 
Mc Grath, Christian spirituality..., p. 131. 

La teología de los sacramentos se desarrolló a lo largo de toda la Edad Media, llegando a su máxima 
consolidación con Pedro Lombardo en el siglo XIl. Para los teólogos medievales, el sacramentum era un rito 
eclesiástico al que se atribuía la posibilidad de conferir y canalizar la gracia de Dios. Ver Mc Grath, Christian 
spintuality..., p 221 

Mc Grath, Christian spirituality..., p. 222. 
Es importante recordar que la reforma protestante no fue homogénea. Este movimiento se caracterizó por la 

existencia de distintas corrientes que guardaban diferencias importantes entre si. Tanto Lutero, como Calvino, 
Zwinglio o los anabaptistas coincidieron en muchas de sus posturas, pero al mismo tiempo, dieron a sus 
respectivos pensamientos características particulares. Bourgeois, / segni..., V. Ill, p. 133.



57 

sobre los fieles. Por ello, lamentaban que entre el pueblo, lo común era pensar que 

el poder de perdonar los pecados se encontraba en los ministros mismos y no era 

concebido ya como un don que procedía únicamente de Dios*. 

Por otro lado, Lutero y sus seguidores insistieron en que la Escritura no 

hablaba, en ningún momento, de la institución de siete sacramentos por parte de 

Cristo. En su afán por volver a lo más auténtico del Evangelio, Lutero reconoció que 

solamente el bautismo y la eucaristía aparecían en los textos bíblicos como 

sacramentos legados a los hombres por el hijo de Dios?! No obstante este 

reconocimiento, tanto para Lutero como para los otros reformadores protestantes, los 

sacramentos no conferían la gracia, sino simplemente, nutrían la fe%?, Además, el 

protestantismo negó rotundamente la presencia real de Cristo en el sacramento de la 

eucaristía, levantando con esta afirmación importantes discusiones en torno a la 

doctrina de la transustanciación. 

La irrupción de la reforma protestante generó un ambiente de confusión 

teológica y doctrinal sin precedente. La proliferación de nuevas iglesias y sectas 

religiosas fortaleció el clamor de los católicos que, desde tiempo atrás, insistían en la 

urgencia y necesidad de llevar a cabo una profunda reforma al interior de la Iglesia?*?. 

Para muchos reformadores, la crisis que sufría la Iglesia exigía cambios y 

  

% Bourgeois, / segni..., p. 134. 
8! Bourgeois, / segni..., p. 134. 
82 Así, por ejemplo, Calvino afirmaba que los sacramentos tenían la misma función que un mensajero que llevaba 
buenas noticias a los hombres: estos ritos no conferían el bien, sino únicamente anunciaban y demostraban a los 
hombres que todo les había sido dado desde la libertad de Dios. Bourgeois, / segni..., p. 135. 

Las convocatorias de humanistas y teólogos reformistas volvieron a presionar para organizar un Concilio 
general en el que se discutiera a fondo esta reforma. Ahora, no solamente se trataba de enmendar los males que 
aquejaban a la Iglesia desde tiempo atrás, sino también, de poner fin al desorden provocado por la reforma 
protestante. Terranova, Le due riforme..., p. 63.



58 

transformaciones a varios niveles. El ausentismo de los clérigos, el debilitamiento de 

las parroquias como sedes para la práctica de la religiosidad popular, la venta de 

cargos, así como la ineficiencia y corrupción de la burocracia eclesiástica llamaban a 

la revisión de las estructuras jurídicas y administrativas de la institución. Por otro 

lado, la crisis de la espiritualidad cristiana, los escándalos de la vida de los Papas, el 

dispendio, la lujuria y la relajación de las costumbres y la disciplina entre algunos 

sectores de la jerarquía eclesiástica llamaban a una profunda reforma moral. 

Además, la irrupción de las ideas humanistas en torno a la dignidad del hombre y las 

interpretaciones teológicas y doctrinales del protestantismo planteaban la necesidad 

de una revisión profunda que aclarara y unificara las diferentes interpretaciones en 

torno a la justificación, el Pecado Original, el Purgatorio, los sacramentos y la 

santidad. 

De esta manera, en 1523, la iniciativa brotó desde el Imperio. En esta fecha, 

distintos teólogos y reformadores buscaron presionar a Carlos V para que convocara, 

tanto en los Estados católicos como en los luteranos, un Concilio común, libre y 

cristiano que reconciliara las diversas posturas alrededor de la teología, la Iglesia y la 

experiencia de la piedad. Los llamados del Emperador llegaron a los oídos sordos 

del Clemente VII?*, pero a pesar de la indiferencia papal, los clamores reformistas no 

cesaron. De esta manera, Paulo lll, sucesor de Clemente, intentó llevar a cabo un 

  

8 En un principio, los mismos protestantes insistieron en la organización de un concilio común con los católicos. 
Sin embargo, poco a poco abandonaron la idea de participar en el mismo, poniendo condiciones cada vez más 
exigentes para garantizar su presencia. Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 199. Finalmente, llegado el momento 
de la reunión, los sectores protestantes se rehusaron a enviar representantes al concilio pues lo consideraron un 
sínodo doméstico del Papa en Roma. Terranova, Le due riforme..., p. 63 

Hacia 1522 o 1523, el Papa Adriano IV, antecesor de Clemente, había reconocido la responsabilidad del 
Papado en el estado de cosas que aquejaban a la Iglesia. Sin embargo, Adriano murió sin poder organizar un 
proyecto de reforma y cuando Clemente VII llegó a la silla pontificia, los intentos por poner fin a los abusos y a las 
violaciones de la disciplina eclesiástica no fueron retomados por el Papa. Ver Lutz, Reforma..., p. 86.



59 

programa de reformas que emanaran desde Roma con el fin de evitar la proliferación 

de movimientos reformistas exteriores. No obstante la voluntad de Paulo lll, Roma 

se encontraba sumamente dividida e incluso los sectores que deseaban la reforma 

tenían ideas distintas de lo que ésta debía ser**. 

De esta manera, la inercia de los sectores más conservadores de la Iglesia, 

las divisiones internas entre los partidos reformistas y las condiciones geopolíticas de 

la Europa de Carlos V y Francisco | retrasaron la reunión de un concilio ecuménico 

hasta el año de 1545. En efecto no fue sino hasta el 13 de diciembre de aquel año 

que dieron inicio las primeras sesiones del Sacrosanto y Ecuménico Concilio de 

Trento. El concilio tridentino concluyó el 4 de diciembre de 1563. Durante aquellos 

dieciocho años, teólogos y juristas del clero regular y secular se reunieron para 

discutir, no siempre de manera sistemática ni consistente, las definiciones 

doctrinales, las formas litúrgicas, los problemas referentes a la disciplina eclesiástica, 

así como para establecer los principios de la administración y el funcionamiento 

jurídico de la Iglesia?”. 

Como se ha mencionado ya, el Concilio de Trento careció de un proyecto 

ordenado. No obstante, el tridentino sentó las bases de la Iglesia y la religiosidad 

católica del mundo moderno. Es importante señalar que si bien el Concilio trató lo 

mismo los temas doctrinales que los jurídicos y los administrativos, la mayor parte de 

  

% Lutz, Reforma..., p. 88. 
87 Antes de iniciar el concilio, se discutió si la reforma católica debía tratar únicamente las cuestiones morales o 
también las dogmáticas. Los prelados españoles, influidos por la reforma del cardenal Cisneros insistieron en 
combatir los abusos de la corte pontificia mientras que el partido papal señaló que la reforma debía ocuparse, 
solamente, de los problemas dogmáticos. La postura de los obispos españoles fue apoyada por el Emperador 
Carlos V quien también opinó que la necesidad de purificar al clero y poner fin a los abusos e irregularidades 
entre la jerarquía eclesiástica era urgente. Al final, el partido papal tuvo que ceder y aceptó tratar, al mismo 
tiempo, los asuntos doctrinales, los asuntos administrativos y los que se referían a la disciplina eclesiástica. Ver 
Balderas, La reforma..., p. 175.



60 

los padres que acudieron al Concilio en 1545 tenía una formación jurídica más que 

teológica. Esta condición se vio reflejada en los temas que, en un principio, se 

discutieron de manera prioritaria*?. Efectivamente, en sus primeras sesiones, Trento 

privilegió los debates alrededor de los asuntos jurídicos y administrativos que debían 

aclararse para fortalecer la autoridad y hegemonía del Papa, así como para legitimar 

la importancia de la jerarquía eclesiástica en la experiencia cotidiana de la 

religiosidad católica. 

En este sentido, varias son las medidas reformistas que es importante 

recordar. En primer lugar, el Concilio estableció la obligación que tenían los obispos 

y sacerdotes de residir en sus diócesis y parroquias. Además, el Concilio prohibió la 

acumulación de varios obispados en una sola persona. En el decreto sobre la 

predicación, el tridentino señaló como la principal obligación de los obispos, primados 

y demás responsables, la predicación del Evangelio de Jesucristo. Además, estipuló 

que los obispos debían asistir cada tres años a un sínodo provincial, tenían que 

convocar anualmente al sínodo diocesano, así como realizar periódicamente las 

visitas episcopales a su diócesis?*. 

La reforma tridentina buscó restablecer la autoridad de los obispos entre los 

fieles y para ello hizo de la parroquia el centro de la jurisdicción administrativa y el 

núcleo y la sede de la religiosidad católica. En este sentido, una de las prioridades 

de Trento fue la de realizar una vigorosa centralización de la vida religiosa. Pero 

además, el Concilio se ocupó, como otra de sus labores más importantes, de 

  

88 Los participantes de Trento fueron en su mayoría obispos y miembros del clero secular. Como bien se sabe, 
los grandes teólogos se encontraban casi siempre entre los miembros de órdenes religiosas que si bien 
estuvieron presentes e influyeron de manera fundamental en la redacción de los decretos del Concilio, fueron, 
efectivamente, una minoría numérica. Prosperi, // Concilio..., p. 55. 
8 Balderas, La reforma..., p. 278-287.



61 

enmendar la disciplina entre el clero regular y secular, disciplina que habría de dar el 

ejemplo para conducir por el buen camino los comportamientos cotidianos de los 

feligreses. 

De esta manera, el Concilio propuso la formación de un clero parroquial en 

seminarios que enseñaran teología, pero sobre todo, insistió en la necesidad de 

reformar las costumbres y enmendar los vicios entre las jerarquías eclesiásticas. 

Como se ha señalado ya, la reforma de las costumbres del clero debía ser el ejemplo 

para reformar, también, la moral decadente entre los fieles católicos. No obstante la 

importancia de la reforma de la disciplina y la administración eclesiástica, la difusión 

de las ideas protestantes requirió de una respuesta teológica que también defendiera 

la ortodoxia doctrinal. En este sentido, dos fueron las preocupaciones tridentinas 

más importantes: por un lado, la definición de la doctrina de la justificación y por 

otro, la doctrina de los sacramentos”. 

Para definir la ortodoxia católica, los teólogos tridentinos se apoyaron en la 

tradición escolástica, en las nuevas ediciones griegas del Nuevo Testamento 

rescatadas por Erasmo, lo mismo que en las nuevas traducciones de la Biblia y los 

textos de la patrística que las imprentas de Basilea, París, Lyon y Venecia se habían 

encargado de difundir”'. La discusión tridentina en torno a la doctrina de la 

justificación concluyó en la VI sesión del Concilio, el 13 de enero de 1547 con la 

aprobación del decreto que la definía? Frente a las doctrinas de Lutero y de 

Calvino, el Concilio mitigó el efecto catastrófico de la caída después del Pecado 

  

% Contrariamente a lo que a veces se cree, el Concilio de Trento no sólo declaró anatema las proposiciones 
protestantes. Por primera vez, la Iglesia católica definió de manera positiva una doctrina católica ortodoxa. Ver 
Jedin, Riforma Cattolica..., p, 78. 
% Terranova, Le due riforme..., p. 64 
2 Iserloh, Compendio di storia..., V. VI, p. 565.



62 

Original. Para Trento, la falta de Adán había provocado la existencia de la muerte y 

el dolor físico entre su descendencia, pero el sacrificio de Cristo había redimido a los 

hombres reconciliando a estos últimos con Dios. 

El Concilio rescató las ideas agustinianas según las cuales la justificación 

implicaba la regeneración interna del individuo, de manera que los teólogos 

tridentinos hablaron de la justificación como un proceso que transformaba al pecador 

externa e internamente. Es decir, el sujeto justificado no sólo vivía la remisión de 

sus pecados, sino también la renovación interna de su ser*. En cuanto al problema 

central de la relación entre la gracia divina y la libertad humana, Trento estableció 

que la gracia de Dios era indispensable para generar la renovación interna en el 

sujeto justificado, pero que éste participaba activa y libremente al elegir con su 

voluntad las buenas o malas obras que en el Más Allá le serían premiadas o 

castigadas”. Como puede observarse, Trento defendió los principios renacentistas 

de la dignidad del hombre, haciendo del ser humano una creatura responsable de su 

salvación eterna. Al hacer de la justificación una conquista humana, el Concilio 

restauró el valor del mérito, la libertad y la responsabilidad individual. 

Con relación a la teología de los sacramentos, Trento rescató la tradición 

medieval que afirmaba que éstos eran siete ritos que contenían y conferían la gracia 

de Dios. Frente a las ideas protestantes que sólo reconocían al bautismo y la 

eucaristía como signos que nutrían la fe de los fieles, Trento definió a los siete 

  

% Mc Grath, Christian spirituality..., p. 162. 
% De manera que el Concilio reconoció que la vida etema se conseguía como fruto de la gracia divina y de la 
remuneración que obtenían los hombres a cambio de sus buenas acciones. Iserioh, Compendio di storia..., p. 
565.



63 

sacramentos como vehículos de la gracia y la comunión con Cristo. No está de 

más recordar que el sistema sacramental había constituido un ámbito clave del poder 

eclesial sobre los fieles. Intentando fortalecer la presencia y legitimidad de los 

ministros en los cultos y prácticas religiosas, el Concilio subrayó el origen divino de 

los sacramentos, pero también los definió como acciones y actos ministeriales a 

través de los cuales se manifestaba el poder de Dios?” 

En efecto, la revisión de la doctrina de los sacramentos planteó el problema de 

definir, nuevamente, el lugar que tenía la jerarquía eclesiástica en la liberación de los 

fieles de sus culpas, así como en el acceso que tenían los mismos al perdón de Dios. 

En este sentido, es importante destacar los decretos tridentinos sobre los tres 

sacramentos más cercanos a la culpa y el perdón: el bautismo, la penitencia y la 

eucaristía. Como seguramente se recuerda, los reformadores protestantes nunca 

discutieron el fundamento escriturístico del sacramento del bautismo*. Lo que sí 

discutieron, en cambio, fue el efecto del Pecado Original entre la especie humana? 

No es gratuito que las discusiones del Concilio tridentino en torno al bautismo se 

dieran en las sesiones dedicadas al Pecado Original y a la Justificación*% 

Contrariamente a las doctrinas protestantes, los teólogos tridentinos afirmaron 
  

95 La doctrina de los sacramentos reconoció al bautismo, la confirmación, la eucaristía, la penitencia, la 
extremauncuión, el matrimonio y la ordenación. 
y Sesboue, Storia dei dogmi..., V. 1, p. 137. 
% De esta manera, la administración de los sacramentos quedaba estrictamente limitada a los ministros 
ordenados. Sin embargo, el Concilio reconoció la excepción del bautismo, sacramento que en casos de urgencia 
podía ser administrado incluso por herejes o cismáticos, siempre y cuando se pronunciara la fórmula trinitaria y se 
tuviera la intención de hacer lo que la Iglesia hacía. Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 137-141. 
% El movimiento protestante que introdujo una verdadera novedad en el bautismo fue el de los anabaptistas. 
Para ellos, el bautismo debía repetirse en la edad adulta, ya que la validez del sacramento dependía del 
consenso interior y la conciencia plena de aquel que lo recibía. Prodi, Una storia della giustizia..., p. 58. 
% Para Lutero y Calvino, la caída del hombre después del Pecado Original había fracturado, de manera 
irremediable, la relación entre los hombres y su creador. De ahí que no existiera acción humana que pudiera 
justificar a los hombres y, por lo tanto, el único remedio para restablecer la alianza quebrantada era la gracia de 
Dios. 
190 El decreto sobre el sacramento del bautismo se aprobó en la V sesión del Concilio el 17 de junio de 1546. Ver 
Prosperi, ll Concilio..., p. 59.



6S 

que la remisión del Pecado Original era absolutamente posible. Para Trento, el 

remedio para restablecer la alianza entre los hombres y su creador se encontraba en 

los méritos de Jesucristo, único redentor de los hombres que había venido a la Tierra 

para reconciliar a los seres humanos con Dios; los méritos de Cristo podían 

conferirse a los hombres mediante el sacramento del bautismo*”'. 

Por otro lado, el Concilio señaló que el sacramento del bautismo no podía 

repetirse y que éste debía ser administrado lo mismo entre los adultos que entre los 

niños, pues todos los seres humanos habían heredado el pecado de Adán. En 

cuanto a quiénes tenían la autorización para administrar el sacramento y cómo 

debían hacerlo, el Concilio estableció que éste debía llevarse a cabo según los usos 

y las formas de la Iglesia católica y preferiblemente por ministros ordenados, aunque 

se aceptó que en casos de emergencia, incluso los herejes y cismáticos pudieran 

administrarlo. 

De manera que para Trento, el bautismo era el sacramento de la Nueva Ley 

que borraba el Pecado Original entre los niños y los adultos, imprimiendo en el alma 

de los mismos la gracia divina necesaria para restablecer la alianza quebrantada por 

Adán y Eva. El sacramento del bautismo obligaba a quienes lo recibían a profesar la 

fe en Cristo, pero al mismo tiempo, a observar las nuevas leyes que dicha fe 

suponía. Trento estableció claramente que aquellos bautizados que quebrantaban la 

ley de Cristo perdían nuevamente la gracia divina, ofreciendo, como único remedio 

posible para recuperarla, el sacramento de la penitencia*?. 

  

101 Es interesante señalar cómo la doctrina tridentina sobre el bautismo rescató las ideas pelagianas que 
aceptaban la remisión del Pecado Original. Ver Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 211. 
1% Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 141.



65 

Como probablemente se recuerda, Lutero criticó el sacramento de la 

penitencia por ser el origen de prácticas abusivas y erróneas como fue la venta de 

indulgencias. Además, Lutero señaló que la confesión era un rito que obedecía a la 

tradición humana y que Cristo jamás había establecido como sacramento a la 

penitencia. Para el monje agustino, el verdadero sacramento penitencial consistía, 

únicamente, en el bautismo**. 

Nuevamente en contraposición a las ideas protestantes, Trento definió la 

penitencia como uno de los sacramentos instituidos por Cristo'. Los teólogos 

tridentinos reconocieron que tanto el bautismo como la penitencia eran ritos que 

hacían posible el perdón de los pecados. No obstante esta relación, los padres de 

Trento insistieron en distinguir claramente ambos sacramentos. Mientras el bautismo 

correspondía al nacimiento a la vida de Cristo y al ingreso del bautizado a la Iglesia, 

la penitencia constituía un remedio y una curación para los bautizados que perdían la 

gracia nuevamente. 

El tridentino dejó en claro las dos dimensiones de la penitencia. Por un lado, 

el acto del ministro de la Iglesia, que no era sino la absolución, y por otro, los actos 

del penitente que consistían en la contrición, la confesión y la satisfacción. Sólo Dios 

podía perdonar a los hombres, pero era el confesor quien hacía posible la 

reconciliación entre los seres humanos y su Creador'*. Para lograr este propósito, 

el pecador debía arrepentirse y confesar sus pecados al sacerdote, con lo cual, 

  

1% Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 155. 
194 El decreto sobre el sacramento de la penitencia se aprobó en la sesión XIV el 25 de noviembre de 1551. 
Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 155. 
105 Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 154 y Prosperi II Concilio..., p. 127-128.



66 

después podía recibir la absolución divina.*%., 

El decreto sobre la penitencia insistió en la obligación de los fieles de confesar 

sus pecados mortales una vez al año, subrayando el carácter judiciario de dicha 

acción'”. En este sentido, Trento otorgó a los confesores la función de jueces. La 

absolución del pecador no era, únicamente, un acto de declaración del Evangelio. La 

sentencia pronunciada por el sacerdote modificaba la situación del sujeto confesado, 

ya que ésta expresaba la remisión y el perdón de los pecados por parte de Dios. 

En cuanto al sacramento de la eucaristía, Trento declaró anatema las 

doctrinas protestantes que se referían a ella, pero además, estableció la definición 

ortodoxa de este rito. En el siglo XVI, la práctica de este sacramento vivía una 

profunda crisis y decadencia. La mayor parte de los fieles no lo recibía 

frecuentemente y la gente prefería ofrecer misas para obtener beneficios individuales 

antes que acercarse a comulgar' Como es fácil imaginar, las doctrinas 

protestantes incrementaron la crisis en torno a las prácticas y devociones 

eucarísticas. 

Lutero rechazó que en la misa se llevara a cabo el sacrificio de Cristo y afirmó 

que el Hijo de Dios había dejado el vino y el pan para comer y beber pero no para 

adorar'*. Por su parte, Calvino expresó que la comunión era un medio para 

consolar las conciencias afligidas y un vínculo de unificación entre los cristianos que 

  

10 Es importante señalar que en Trento, el pecador que vivía una contrición imperfecta podía ser absuelto ya que 
la atrición podía evolucionar con el tiempo en un verdadero amor hacia Dios. La contrición imperfecta era aquella 
que motivaba al pecador a confesarse por temor a las penas del infierno. Esta forma de contrición, también 
llamada atrición, era contraria a la contrición perfecta que movía a la confesión por la esperanza y la fe en el amor 
divino y en el perdón de Dios. En el siglo XVIII, hubo fuertes debates entre contricionistas y atricionistas que 
estudiaban la validez de una confesión movida sólo por el temor. Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 157. 

7 La obligación anual de confesarse se había establecido en el Concilio lateranense de 1215. Ver Prosperi, // 
Concilio..., p. 125. 
198 Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 143. 
19% Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 144.



67 

formaban parte de un mismo cuerpo, mientras que Zwinglio asignó al sacramento de 

la eucaristía un valor puramente simbólico. Probablemente, la afirmación más 

importante de los reformadores protestantes en torno a la eucaristía, fue el rechazo 

de que en la misa, el pan y el vino se transformaran en el cuerpo y la sangre de 

Cristo, negando con ello la presencia real del Hijo de Dios en el cáliz y la hostia. 

En este sentido, el decreto tridentino sobre el sacramento de la eucaristía 

atacó las doctrinas protestantes y defendió la doctrina medieval de la 

transustanciación. Los teólogos de Trento concluyeron que con el acto de la 

consagración, el sacerdote operaba la transformación de la entera sustancia del pan 

en la sustancia del cuerpo de Cristo lo mismo que la transformación de la entera 

sustancia del vino en la sangre del Hijo de Dios**”. En realidad, Trento hizo de la 

Eucaristía el sacramento más importante de todos. En él, los fieles conmemoraban 

el sacrificio de Cristo en la cruz; al recibir el Santísimo Sacramento, los hombres 

participaban del acto de amor divino más grande: el restablecimiento de la gracia de 

Dios y la recuperación del acceso al perdón y la vida eterna. Por ello, Trento 

fomentó la comunión frecuente entre los fieles, alentó las procesiones de Corpus 

Christi e insistió en celebrar la fiesta anual al Santísimo Sacramento**”. 

El Concilio de Trento no sólo se ocupó de la reforma administrativa, moral y 

doctrinal de la Iglesia y el catolicismo. Como se ha dicho ya, éste retomó, también, 

algunas prácticas y formas de devoción medievales relacionadas con la experiencia 

de vivir la culpa y buscar la redención. En este sentido, Trento volvió a valorar la 

  

- Mc Grath, Christian spirituality..., p. 260. 
zsboué, Storia dei dogmi..., p. 147.



68 

función de la plegaria, difundió nuevas técnicas de oración meditativa y ponderó la 

actividad caritativa y las obras meritorias como elementos esenciales para conseguir 

la salvación eterna!*?. 

Además, las formas de devoción difundidas por Trento comprendieron la 

organización de nuevas cofradías, el culto a las imágenes sagradas, el fomento a las 

procesiones y peregrinaciones, así como la celebración de misas y las fiestas 

religiosas del calendario litúrgico. Estas manifestaciones de la piedad barroca se 

apoyaron, principalmente, en los decretos tridentinos que defendieron la importancia 

de la intercesión de los santos, la validez de los ayunos, las limosnas y las oraciones, 

así como la legitimidad de las indulgencias y la existencia del Purgatorio. 

Una de las críticas luteranas más severas a la Iglesia fue el ataque hacia los 

abusos relacionados con la concesión de indulgencias. Los excesos generados por 

la venta de bulas y de absoluciones extra sacramentales fueron objeto de 

preocupación para muchos reformadores del siglo XV. La primera confrontación 

entre Lutero y la Iglesia se articuló, precisamente, alrededor del rechazo que el 

agustino mostró ante dichas remisiones de penitencia!*?. 

Frente al ataque luterano, el Concilio de Trento defendió la legitimidad de 

aquella institución eclesiástica. En su decreto sobre las indulgencias, Trento 

estableció que Jesucristo había concedido a la Iglesia la potestad de conceder estas 

remisiones y hacer uso de dicha facultad. Por ello, el Concilio ordenó que “el uso de 

las indulgencias sumamente provechoso al pueblo cristiano... debe conservarse en la 

  

112 Evenett, The Spirit..., 
113 Las primeras indulgencias de las que se tiene noticia datan de los siglos XI y XI!. En esas fechas, los Papas y 
los obispos comenzaron a otorgar remisiones parciales o plenarias de la penitencia impuesta en la confesión. 
Vilter, Dictionnaire de spiritualite..., V. Vil, p. 1718.



69 

Iglesia y fulmina anatema contra los que o afirman ser inútiles o niegan que la Iglesia 

tenga potestad de concederlas”'** Al mismo tiempo, el tridentino reconoció los 

abusos y los excesos alrededor de este tipo de concesiones por lo que ordenó a los 

obispos proceder con moderación a la hora de otorgarlas y evitar, con ello, la 

decadencia de la disciplina eclesiástica. 

Es importante recordar que dentro de la Iglesia, la institución de las 

indulgencias descansó en la doctrina de la Comunión de los Santos. La solidaridad 

existente entre la Iglesia triunfante, la militante y la purgante se originaba en su 

común participación en la redención de Cristo***. La doctrina de la Comunión de los 

Santos sostenía que las tres iglesias que formaban parte del Cuerpo Místico de 

Cristo compartían toda clase de bienes espirituales tales como las obras meritorias, 

los sufrimientos, el estado de santidad, así como el más preciado de todos que era la 

redención de Jesucristo. Todos estos bienes constituían el tesoro espiritual de la 

Iglesia, tesoro del cual podían disponer tanto el Papa como los obispos. De esta 

manera, la validez de las indulgencias estaba avalada por dicho capital espiritual, 

mismo que hacía posible remitir las penitencias confesionales a los fieles que 

adquirían dichos documentos***. 

Además de insistir en la validez de las indulgencias como medios para 

acceder al perdón divino, Trento fortaleció la importancia que tenía la intercesión de 

los santos en la búsqueda de la salvación eterna. Al respecto, el decreto sobre la 

  

114 Sacrosanto y Ecuménico Concilio de Trento. Decreto sobre las indulgencias. 
115 Vilter, Dictionnaire de spiritualite..., V. Vi, p. 1715. 
116 Es interesante reparar en que la doctrina de las indulgencias surgió entre los siglos XI y XI!, momento 
coyuntural en el desarrollo de las primeras instituciones bancarias y del incipiente nacimiento del capitalismo 
moderno. La validez de las indulgencias descansaba en una lógica similar a la de las transacciones económicas 
de los primeros cheques bancarios.



70 

invocación y veneración de los santos, las reliquias y las imágenes sagradas 

estableció lo siguiente: 

los santos que reinan juntamente con Cristo ruegan a Dios por los hombres, 
que es bueno y útil invocarlos humildemente y recurrir a sus oraciones, 
intercesión y auxilio para alcanzar a Dios los beneficios por Jesucristo su hijo 
Nuestro Señor que es sólo nuestro redentor y salvador y que piensan 
impíamente los que niegan que se deben invocar los santos que gozan en el 
cielo de eterna felicidad o los que afirman que los santos no ruegan por los 
hombres o que es idolatría invocarlos para que rueguen por nosotros.*'” 

La alusión a las críticas luteranas es evidente en este decreto. No obstante, 

como se ha señalado ya, el espíritu reformista del tridentino no sólo respondió a los 

ataques de Lutero. El Concilio insistió en la importancia del culto a los santos, a sus 

reliquias e imágenes; al mismo tiempo, estipuló los lineamientos de la ortodoxia 

católica que se debía seguir en este culto. El interés en combatir las supersticiones, 

los abusos y el desorden de algunas manifestaciones populares alrededor de la 

veneración a los santos fue preocupación de una Iglesia que deseaba reformarse y 

enfrentar las nuevas condiciones del mundo moderno del que también formaba parte. 

A partir de Trento, la santidad comenzó a adquirir nuevas características. La 

revisión crítica de las vidas de antiguos santos acompañó a minuciosos análisis en 

los nuevos procesos de santidad. Sin embargo, la variedad devocional se 

incrementó considerablemente, lo mismo que los diversos cultos marianos. Además, 

Trento reinterpretó el papel protector de los personajes sagrados y promovió algunos 

118 nuevos como el Ángel de la Guarda Al mismo tiempo, el tridentino insistió en 

celebrar fiestas y organizar peregrinaciones; formalizó nuevas ceremonias como la 

  

117 Sacrosanto y Ecuménico Concilio de Trento. Decreto sobre la veneración de los santos, las reliquias y las 
imágenes sagradas. 
"18 Menozzi, Storia delle religioni..., p. 439.



71 

representación del Vía Crucis y fomentó los cantos y rezos públicos y privados para 

invocar la intercesión de la Virgen, los santos y los mártires?*?. 

En medio de la renovación del culto tridentino a los santos, hubo una novedad 

importante con relación a la búsqueda humana del perdón. Durante la Edad Media, 

la función principal de estos personajes sagrados radicó en sus poderes 

taumatúrgicos, en su capacidad para realizar milagros y en su carácter protector y 

benefactor. Trento conservó la importancia de todos estos elementos de la santidad 

medieval y por ello, el Concilio subrayó la eficacia de rezar a estos seres 

heroicamente virtuosos para pedir su intercesión y alcanzar el perdón de Dios. Sin 

embargo, a partir del Concilio de Trento, la Iglesia insistió en los santos más como 

modelos de comportamiento virtuoso a imitar que como seres mágicos o con poderes 

sobrenaturales*?. 

Para la Iglesia contrarreformista, los santos no sólo realizaban milagros e 

intercedían por el perdón de los hombres, estos seres sagrados constituían, sobre 

todo, el ejemplo de conducta que los hombres debían seguir para alcanzar la 

redención y la vida en el Más Allá. Este nuevo elemento en la concepción de la 

santidad revela la adaptación de la Iglesia a la nueva mentalidad moderna en la que 

la virtud se convirtió en un medio necesario para alcanzar un fin determinado!?'. Al 

insistir en la salvación como un bien asequible a partir de la libre elección moral y la 

realización de buenas obras, la Iglesia participaba de la lógica racional y de la 

valoración del individuo, características de la modernidad occidental. Los santos no 

  

119 Menozzi, Storia delle religioni..., p. 440. 
122 Es importante aclarar que una cosa es lo que dice la Iglesia de manera oficial y otra lo que cree la gente en su 
vida cotidiana. 
121 Es inevitable pensar, por ejemplo, en el desarrollo del pensamiento político de Maquiavelo en esta época.



72 

sólo intercedían ya por los hombres; además, mostraban a estos últimos los 

lineamientos éticos a los que había que plegarse en aras de recibir el premio eterno. 

Como se ha visto hasta ahora, el Concilio de Trento revisó los problemas de la 

culpa y el perdón desde la óptica de una Iglesia que necesitaba reformarse para 

sobrevivir a la crisis en la que había vivido durante los dos últimos siglos. En este 

sentido, otro de los decretos tridentinos más importantes fue el que afirmó la 

existencia del Purgatorio como lugar para expiar las culpas después de la muerte. 

En una de sus últimas sesiones en diciembre de 1563, el Concilio reconoció lo 

siguiente: 

que hay Purgatorio y que las almas detenidas en él reciben alivio con los 
sufragios de los fieles y en especial con el aceptable sacrificio de la misa, [así 
como con] las oraciones, las limosnas y, otras obras de piedad que se 
acostumbran hacer por otros fieles difuntos '“. 

El reconocimiento dogmático del Purgatorio en la Iglesia cristiana no se dio 

sino hasta el siglo XV, más precisamente en el año de 1439, cuando el Concilio de 

Florencia estableció que “aquellos que han muerto bajo la amistad de Dios antes de 

haber hecho dignos frutos de penitencia son purificados después de su muerte 

poenis purgatoriis y se benefician de los sufragios de los vivos”? 

Durante el siglo XV, la predicación sobre el Purgatorio fue común y el lugar 

eterno formó parte del imaginario popular. El aumento de las supersticiones en torno 

a dicho sitio despertó las críticas de Lutero y otros reformadores que rechazaron la 

existencia de un lugar que no era mencionado en los textos de la Sagrada 

  

12 Sacrosanto y Ecuménico Concilio de Trento. Decreto sobre el Purgatorio. 
2 Vilter, Dictionnaire de spiritualité. V. XIl, p. 2654. J. Le Goff ha localizado el nacimiento del Purgatorio entre 

los años de 1170 y 1180. Antes del siglo XII, los padres de la Iglesia habían utilizado la palabra purgatorio como 
un adjetivo para calificar al fuego, o las penas que purificaban a los pecadores de sus culpas. No fue sino hasta 
el siglo XIl que la palabra purgatorio comenzó a utilizarse como un sustantivo, refiriéndose al lugar intermedio 
entre el Cielo y el Infierno. Ver Le Goff, The Birth..., p. 155.



73 

Escritura*?* 

En su respuesta a las críticas protestantes, Trento defendió la doctrina del 

Purgatorio, aunque nuevamente, pidió a los obispos ser cautelosos en su predicación 

para evitar las supersticiones en tomo a esta creencia!*. De esta manera, el 

Concilio fomentó el culto a las ánimas del Purgatorio, apoyó la organización de 

cofradías con dicha advocación y aplaudió el fervor comunitario de una devoción que 

mucho proliferó gracias a la difusión que le dieron los jesuitas, los carmelitas y los 

capuchinos!? 

El decreto tridentino sobre el Purgatorio enfatizó la importancia que tenían los 

sufragios de los vivos para ayudar al alma de los difuntos a cumplir su purificación. 

Las limosnas, las misas y las oraciones adquirieron especial valor en este sentido. 

Entre dichas prácticas piadosas, Trento destacó el peso que tenía el ayuno como 

sacrificio purificador y como acto gracioso ante los ojos de Dios. Por ello, el Concilio 

pidió a los obispos que recomendaran a todos los fieles “aquellas cosas que 

conducen a la mortificación de la carne como es la abstinencia de manjares y 

ayunos”*?”. 

Como máxima expresión de la mentalidad barroca, el Concilio compartió el 

desprecio por el mundo y la concepción del cuerpo como dominio fácil para las 

tentaciones del Demonio. De esta manera, la disciplina y la mortificación del cuerpo 

  

12 vale la pena señalar que, en un principio, Lutero no atacó la existencia del Purgatorio. Fue en el año de 1530 
que el monje agustino la rechazó completamente, lo mismo que el valor expiatorio de las misas y las 
indulgencias. Vilter, Dictionnaire de spiritualité..., p. 2656. Aunque el Purgatorio no aparece nunca en los textos 
del Antiguo ni del Nuevo Testamento, la teología del Purgatorio se desarrolló a partir de textos bíblicos como 
Macabeos, Corintios, Timoteo., Lucas. Vilter, Dictionnaire de spiritualité..., p. 2653. 
125 La mesura recomendada por el tridentino fue secundada por personajes como Francisco Suárez o Roberto 
Bellarmino. Vilter, Dictionnaire de spiritualite..., p. 2666. 
2, Vilter, Dictionnaire de spiritualité..., p. 2667. 
27 Sacrosanto y Ecuménico Concilio de Trento. Decreto sobre el ayuno.



74 

fueron recomendaciones tridentinas para controlar racionalmente las pasiones y 

apetitos concupiscentes. Como-muchas otras prácticas ascéticas, el ayuno era 

considerado una disciplina moral y religiosa que liberaba a los hombres de sus 

ataduras terrestres'??, Además de estas implicaciones, este ejercicio tenía una 

estrecha relación con el acceso al perdón divino: el ayuno realizado por Cristo 

cuarenta días antes de su Pasión había constituido una práctica preparatoria para el 

sacrificio que había posibilitado la redención de los hombres. Los fieles que 

recurrían a esta disciplina no sólo se alejaban de las tentaciones mundanas sino 

también, se purificaban, se preparaban interiormente para acercarse a Dios y 

compartían el sufrimiento de Cristo en la Cruz'*?. 

Como se ha visto a lo largo de este capítulo, la crisis que enfrentó la Iglesia a 

partir del siglo XV y principios del siglo XVI formó parte de un momento de coyuntura 

y transformación histórica. Los cambios mentales y materiales que vivieron las 

sociedades europeas de aquellos siglos generaron nuevas interrogantes y nuevas 

preocupaciones para la humanidad. Al convertirse en el centro del universo, el 

hombre, creatura libre, racional y responsable, se preguntó por el sentido que tenían 

sus acciones terrenas en la posibilidad de acceder al perdón de Dios. 

Las respuestas a este problema teológico fueron diversas. En realidad, a 

  

128 La práctica del ayuno constituye un fenómeno universal. Sin embargo, los orígenes occidentales de la práctica 
cristiana se remontan a Grecia y Roma donde el ayuno fue una práctica común entre diversos grupos ascéticos. 
Entre los pitagóricos, por ejemplo, el ayuno tenía una función purificadora que permitía a los hombres recobrar su 
antiguo estado de inocencia, perdido como consecuencia de alguna trasgresión. En cuanto a sus orígenes 
hebreos, se sabe que el pueblo de Israel solía practicar el ayuno con un sentido meritorio. Los hebreos 
practicaban el ayuno con el fin de expiar sus culpas y calmar la ira de Dios. Ver Mirecea Eliade, Enciclopedia 
della religione, V. Mi, p. 152-153. Ver Dictionnaire de spiritualité. VW. VIII, p. 1168. 

122 Viller, Dictionnaire de spiritualitó. V. VI p. 1168.



75 

pesar de las diferencias y los matices entre las posturas de diferentes teólogos y 

filósofos, la pregunta encontró respuesta en dos corrientes de pensamiento que 

definieron al hombre de manera distinta. La concepción humanista renacentista del 

hombre libre, capaz de forjarse su propio destino fue defendida por la Iglesia católica. 

Frente a esta imagen optimista del ser humano, el protestantismo retomó las ideas 

de la predestinación del hombre y negó la importancia del libre albedrío en su 

justificación eterna. 

La crisis de la Iglesia de los siglos XV y XVI culminó en el cisma entre 

católicos y protestantes. Los llamados de las voces reformistas para convocar un 

Concilio que evitara la fragmentación de la Iglesia fueron escuchados demasiado 

tarde. Para 1545, año en que iniciaron las sesiones del Sacrosanto y Ecuménico 

Concilio de Trento, las ideas protestantes ya habían echado fuertes raíces en varios 

países europeos y con ello, la consolidación del luteranismo y el calvinismo en 

Europa anunciaron el fin de la antigua unidad cristiana medieval. 

En realidad, la división entre católicos y protestantes significó el tránsito a una 

era distinta. Una era que abrió el horizonte del ser humano hacia nuevos derroteros, 

hacia nuevas rutas, nuevas tierras y nuevas formas de negociar y buscar la salvación 

en el Más Allá. Fue precisamente en ese momento que América apareció por 

primera vez ante los ojos de los europeos. Y fue bajo aquella nueva mirada que el 

Nuevo Mundo se insertó dentro de los paradigmas de la modernidad Occidental que 

entonces empezaba a configurarse.



76 

Capítulo Il. La lucha contra la tiranía del Demonio: hacia la 
configuración de una nueva conciencia entre los indios de la Nueva 
España en el siglo XVI 

Il. América en la coyuntura. Utopía y dignidad humana entre los indios de la 
Nueva España 

1. La idea de la dignidad humana de los indios en el pensamiento español del 
siglo XVI 

Las primeras descripciones colombinas de las tierras nuevas transmitieron 

imágenes ricas en emociones y sensaciones placenteras y felices. ¡Desde los 

primeros encuentros de los europeos con el Nuevo Mundo, América materializó la 

posibilidad de encontrar territorios de eterna primavera, tierras en las que reinaban la 

abundancia, la fertilidad y la belleza de una naturaleza pura no contaminada por los 

vicios de la civilización. 

Más allá del descubrimiento de aquel idílico Paraíso Terrenal, rico en frutas, 

animales y paisajes exóticos, el pensamiento humanista proyectó en el Nuevo 

Continente sueños de una posible renovación humana, así como la oportunidad de 

construir una nueva sociedad cristiana. Los ideales utópicos provenientes de la 

Antiguedad y retomados por Tomás Moro en su Utopía parecieron cobrar realidad en 

tierras donde, a decir de los viajeros y primeros cronistas de Indias, los hombres eran 

buenos, sencillos e ingenuos. 

El entusiasmo renacentista frente a las inmensas posibilidades del ser humano 

alimentó narraciones extraordinarias que pintaron a los habitantes del Nuevo Mundo 

como hombres que vivían en una etapa parecida a la anterior a la Caída de Adán. El 

Novus Mundus de Américo Vespuccio o el De orbe novo de Pedro Mártir de Anglería



77 

cautivaron la imaginación de aquellos europeos que vieron en los indios desnudos, 

inocentes, solidarios y libres la posibilidad de recuperar la Edad dorada de la que 

habían hablado Virgilio y Luciano*?. 

Bajo aquella mirada, América se definió, desde un principio, como el territorio 

humano que permitía a los hombres proyectarse hacia un futuro mejor'*!. De esta 

manera, el Nuevo Continente constituyó, desde el inicio de su historia occidental y su 

inserción en el mundo moderno, el escenario de la ilusión europea para enmendar el 

camino y ejercer la capacidad humana de rectificar y perfeccionarse. 

La España del siglo XV vivió el descubrimiento del Nuevo Mundo en medio de 

movimientos de reforma cristiana entusiasmados con la posibilidad que tenían los 

hombres de retomar el buen camino. Al mismo tiempo, la España de Colón y del 

Cardenal Cisneros vivió una importante etapa en el proceso de formación de un 

Estado centralizado cuyo principal elemento de cohesión era la religión católica. 

En este sentido, el interés de los monarcas españoles en apoyar la reforma de 

la disciplina de la Iglesia no sólo obedeció a las creencias religiosas y a las 

necesidades espirituales de Fernando, Isabel y más tarde, Carlos V. En realidad, la 

preocupación de aquellos monarcas por la reforma de la jerarquía eclesiástica se 

relacionó estrechamente con la necesidad de fortalecer un clero ejemplar en sus 

costumbres que colaborara en la consolidación de la institución monárquica y que al 

funcionar como un eficaz instrumento moralizador, ayudara en la conservación y la 

  

190 Es importante recordar que si bien Vespuccio y Pedro Mártir de Anglería describieron las virtudes de este 
“buen salvaje”, al mismo tiempo reconocieron la existencia de luchas internas, el canibalismo, la promiscuidad y 
las relajadas costumbres sexuales entre los indios. No obstante, la fascinación humanista ante la posible 
renovación que ofrecían los habitantes del Nuevo Mundo, enfatizó, sobre todo, el carácter bondadoso e inocente 
de los aborígenes americanos. Ver Brading, Orbe..., p. 29. 

En La última Tula Alfonso Reyes plantea cómo América se vio como el territorio para “realizar una justicia más 
igual, una libertad mejor entendida, una felicidad más completa”. Abellán, Historia crítica..., p. 384.



78 

autoridad del orden político y social interno??? 

La reconquista de Granada a finales del siglo XV fortaleció el júbilo político 

religioso entre aquellos españoles que vieron en sus monarcas a personajes elegidos 

por la Providencia para defender la cristiandad y consolidar un verdadero Imperio 

católico**. Fue dentro de este contexto de mesianismo y exaltación hispánica que el 

3 de mayo de 1493 el Papa Alejandro VI concedió a los Reyes Católicos la donación 

pontificia mediante la Bula Inter Caetera. Este documento papal estableció los 

límites entre los dominios castellanos y los portugueses reservando el derecho de 

posesión de las tierras descubiertas al cumplimiento de la obligación espiritual de 

adoctrinar a los indios en la fe católica e imponerles las buenas costumbres!””. 

De esta manera, al iniciar el siglo XVI, España concentró su expansión 

territorial en las colonias transatlánticas despertando, con ello, la necesidad de 

construir una justificación legítima de sus conquistas. Los debates en torno al 

derecho que tenía la corona española de ocupar las nuevas tierras apelaron a 

diferentes argumentos justificativos que comprendieron la contigúidad territorial, el 

derecho a ocupar lo que no estaba bajo el dominio de ninguna otra autoridad 

verdaderamente legítima, el derecho de sumisión de los idólatras o la herencia del 

  

12 Yer Evangelización y teología..., “La sociedad española y la evangelización americana” Valentín Vázquez de 
Prada y Juan Bosco Amores Carredano, p. 70-71. 
13% El mesianismo español se fue construyendo a lo largo de toda la Edad Media a partir del periodo visigótico. 
Es curioso recordar cómo en el siglo XV, periodo en que el mesianismo comenzó a cobrar mayor fuerza, los 
delegados de Castilla presentes en el Concilio de Basilea (1434-1436) exigieron la precedencia sobre sus 
homólogos ingleses aduciendo la superioridad del monarca español, defensor de la cristiandad frente al peligro 
del Islam. Ver Brading, Orbe..., p. 33. 
19 A decir verdad, las Bulas que definieron los limites territoriales de cada monarquía fueron dos. La primera, la 
Inter Caetera y la segunda, una emitida un poco después, aunque está fechada el día cuatro de mayo. Estas 
bulas alejandrinas establecieron que los territorios castellanos serían los comprendidos más allá de la linea 
imaginaria trazada a cien leguas de las Azores, mientras que los portugueses comprenderían aquellos territorios 
más acá de aquella línea. Más tarde, el tratado de Tordesillas de 1494 fijó la frontera entre la zona castellana 
sobre el meridiano situado a 370 leguas de Cabo Verde. Ver Abellán, Histona crítica..., p. 430, 1979.



79 

Imperio romano que había abarcado también aquellas islas!*, 

No obstante, para la mayor parte de los españoles, el argumento de mayor 

peso para defender la legitimidad de las conquistas en América fue, sin duda alguna, 

la donación papal que obligaba a los monarcas españoles a llevar el Evangelio a los 

habitantes del Nuevo Mundo. De acuerdo con esta justificación moral, la reina Isabel 

dejó claro en su Codicilio la obligación que tenían sus sucesores de 

ynduzir e traer los pueblos dellas [las Islas e Tierra Firme del Mar 
Océano] e les convertir a nuestra sancta fe católica, e enviar a las dichas Islas 
e Tierra Firme prelados e religiosos e clerigos e otras personas doctas e 
temerosas de Dios para instruir los vecinos e moradores dellas en la fe 
católica, e les enseñar e doctrinar buenas costumbres...*** 

Conforme las conquistas avanzaron y la colonización se convirtió en una 

realidad política para la monarquía hispánica, la justificación del dominio español 

sobre las poblaciones americanas proyectó las preocupaciones del humanismo 

cristiano en el Nuevo Mundo. Al preguntarse por la necesidad de evangelizar a los 

indios, los teólogos y filósofos españoles se plantearon el problema de la posibilidad 

que tenían los indios de salvarse y se preguntaron por la dignidad humana de las 

poblaciones americanas. 

Influido por las corrientes del humanismo cristiano, el pensamiento teológico y 

político del siglo XVI planteó el problema del hombre como un individuo digno y 

merecedor de ciertos derechos naturales, al mismo tiempo que como un sujeto con 

obligaciones sociales*?. Esta fue la perspectiva que orientó las palabras del célebre 

sermón de fray Antonio de Montesinos el domingo anterior a la Navidad de 1511 en 

  

15 Ver en Evangelización y teología... , “El sentido evangelizador de la reforma española”, Luis Suárez 
Fernández, p. 165. 
19 Isabel la Católica, Codicilio..., p. 42, 1969. 

" Ver Augusto Sarmiento “La condición personal como fundamento de la libertad e igualdad de derechos entre 
los hombres y los pueblos según Francisco de Vitoria”, p. 266, en Evangelización y teología...



80 

Santo Domingo. Aquella mañana, Fray Antonio exhortó a los fieles a tratar a los 

aborígenes conforme a sus derechos naturales y a no olvidar la obligación moral que 

tenían de instruirlos en la fe cristiana. En el sermón, Montesinos preguntó a los 

colonos que lo escuchaban si los indios no eran hombres, si éstos no tenían un alma 

racional y si no estaban los españoles obligados a amarlos como a ellos mismos. 

Las preguntas del dominico constituyeron un evidente recurso retórico para 

poner en tela de juicio la legitimidad del dominio español sobre las tierras antillanas. 

También en su Codicilio, la reina Isabel había suplicado y encargado a sus 

sucesores que 

.«..NnO Consientan nin den lugar que los indios, vezinos e moradores de las 
dichas Indias e Tierra Firme, ganadas e por ganar, reciban agravio alguno en 
sus personas ni bienes, mas manden que sean bien e justamente tratados e si 
algund agravio han recebido lo remedien e provean por manera que no se 
exceda en cosa alguna lo que por las letras apostólicas de la dicha concesión 
nos es iniungido e mandado.' 

Los abusos cometidos por los conquistadores y el olvido de su obligación 

moral para con los indios habían anulado la única justificación real de la presencia 

hispánica en el Nuevo Continente. El llamado de atención de fray Antonio llegó a 

oídos de la Corona y un año después del polémico sermón, Carlos V convocó a la 

Junta de Burgos para que varios teólogos y catedráticos discutieran los casos de 

injusticia denunciados y argumentaran, una vez más, la defensa de la legitimidad del 

Imperio en América. 

Entre los tratadistas más célebres que acudieron a dicha reunión estuvieron 

Palacios Rubios y Matías de Paz. La participación de aquellos personajes se 

distinguió por la insistencia que ambos pusieron en la justificación jurídica de la 

  

1% Isabel la Católica, Codicilio..., p. 42, 1969.



81 

donación papal para defender la legitimidad del Imperio español en sus posesiones 

de ultramar**?, 

La Junta de Burgos se ocupó, principalmente, de analizar las condiciones 

laborales de los indios y de defender los derechos naturales que aquéllos tenían. De 

esta manera, la Junta definió que las poblaciones americanas no eran esclavas por 

naturaleza, reconoció que los indios eran seres humanos libres y racionales y que 

éstos debían ser instruidos para la fe. Además, se estableció que el trabajo de los 

naturales debía ser provechoso para ellos mismos lo mismo que para la república y 

que éste debía ser soportable y estar acompañado de ciertos períodos de descanso. 

Por último, la Junta determinó también, que los indios poseían derecho a tener y 

conservar sus casas y haciendas y que éstos debían recibir un salario conveniente a 

cambio de su trabajo”. 

Más allá de su importancia como el primer intento por regular las relaciones 

laborales en las colonias americanas, la Junta de Burgos interesa por la concepción 

humana que estaba detrás de los argumentos que los teólogos y tratadistas 

defendieron en aquella reunión. Al insistir en la libertad de los indios y condenar las 

corrientes de pensamiento que planteaban que los naturales eran esclavos o siervos 

por naturaleza, la Junta volvió a tocar un tema de discusión fundamental: si los 

  

13% Fue Palacios Rubios quien ideó la necesidad de leer a los indios el Requerimento antes de hacerles la guerra 
justa para someterlos en caso de que se negasen a aceptar el dominio español de manera pacífica. Por su parte, 
Matías de la Paz afirmó que era ilícito hacer la guerra a los indios en aras de obtener riqueza o poder; por el 
contrario, coincidió con Palacios Rubios en que la guerra era lícita si, después de escuchar la amonestación o el 
requerimento, los indios se negaban a convertirse a la fe y someterse al dominio del monarca español. Ver 
Abellán, Historia crítica..., p. 432-434, 1979. 
140 Ver Abellán, Historia crítica..., p. 431, 1979. La Junta de Burgos reconoció la libertad de los indios así como 
sus derechos humanos. Al mismo tiempo, concluyó que los españoles debían gobernar a los indígenas con la 
finalidad de conseguir su conversión. En este sentido, la Junta definió la encomienda como un sistema justo y la 
consideró como una institución que estaba de acuerdo tanto con las leyes humanas como con las leyes divinas. 
Hanke, La lucha..., p. 15-16, 1948.



82 

indios americanos podían aspirar a la salvación eterna o no. Fue fray Bernardo de 

Mesa, presente en aquella reunión, quien emitió una de las primeras opiniones 

favorables al respecto: 

...Será falta de Dios haber hecho hombres sin capacidad bastante para 
recibir la fe y para salvarse así, por cierto, yo creo que ninguno de sano 
entendimiento podrá decir que en estos indios no haya capacidad para recibir 
la nuestra fe y virtud que baste para salvarse y conseguir el último fin de la 
Bienaventuranza!*. 

El tema de la posibilidad que tenían los indios de salvarse animó diversas 

discusiones teológicas al inicio del siglo XVI. Cinco años después de la Junta de 

Burgos, trece maestros de teología, presididos por Juan Hurtado de Mendoza, se 

reunieron en el convento de San Esteban en Salamanca, para tratar el mismo 

problema. Es Las Casas quien en su Historia de las Indias recuerda cómo los 

teólogos allí reunidos concluyeron que “...contra quienes sostuvieran que los indios 

no podían recibir la dicha fe y con pertinacia lo defendiesen se debía proceder con 

muerte de fuego como contra los herejes”'*?. 

Efectivamente, ya en la cuarta década del siglo XVI, fray Bartolomé de las 

Casas retomó la preocupación por la justificación indigena y argumentó una de las 

más sólidas defensas de la posibilidad que tenían los indios para salvarse. Basando 

sus argumentos en San Agustín y San Juan Crisóstomo, el dominico partió de la 

premisa de que todos los pueblos del mundo poseían cualidades similares y que en 

todas las naciones había un número desconocido de almas que podían aspirar a la 

salvación eterna. Si Cristo era el liberador que había venido a redimir a los hombres 

del pecado, los indios tenían el derecho de conocer el Evangelio y ser persuadidos 

  

1 Zavala, Servidumbre..., p. 35, 1944. 
142 Abellán, Historia crítica..., p. 466, 1979.



83 

racionalmente para convertirse a la verdadera fe y alcanzar la vida eterna!*. 

Lejos de adentrarnos en las intensas discusiones que este tema despertó, es 

importante recordar que la pregunta teológica se resolvió de manera oficial el 17 de 

junio de 1546 cuando los teólogos reunidos en el Concilio de Trento reconocieron 

que toda la humanidad descendía de Adán, que el Pecado Original se había 

transmitido a todas las generaciones sin excepción y que todos los seres humanos, 

incluidos por supuesto los indios, eran pecadores que podían buscar el perdón de 

Dios y por consiguiente, encontrar la salvación eterna!” 

La aceptación de los indios como seres que podían recibir la fe y aspirar a la 

salvación significó la integración de la población americana a la historia de salvación 

europea. En realidad, la incorporación de los indios a la cristiandad, y por ende, al 

mundo occidental, descansó en el reconocimiento de su naturaleza racional y sobre 

todo, en el reconocimiento de su dignidad humana. Como se ha visto ya, el tema de 

la dignidad del hombre fue central en el pensamiento cristiano español del siglo XVI. 

Sin duda, este tópico humanista definió la mirada con la que España se aproximó a 

las poblaciones americanas que conquistó y que puso bajo su dominio. 

Muchos de los primeros teólogos y misioneros españoles que entraron en 

contacto con el continente americano vieron con asombro y entusiasmo las formas 

alternativas de la vida humana que encontraron en las nuevas y exóticas 

poblaciones'*. Al mismo tiempo, sería absurdo negar la presencia de otros filósofos 

  

143 Ver Brading, Orbe..., p. 81. 
14 Azoulai, Les péchés..., p. 16. 

Toulmin señala esta simpatía y curiosidad etnográfica como una actitud típica de los humanistas renacentistas 
del siglo XVI en Europa. El rescate de autores como Plinio, Suetonio, Marco Aurelio y muchos otros historiadores 
grecolatinos despertó el interés en la diversidad del género humano. Personajes como Vitoria, Las Casas o 
Sahagún compartieron este espíritu humanista. Ver Toulmin, Cosmópolis..., p. 23.



84 

y pensadores menos benévolos y entusiasmados con los indios del Nuevo 

Continente y sus civilizaciones. No obstante, contrariamente a lo que se cree, 

incluso los personajes más adversos a las poblaciones americanas no pusieron en 

duda la humanidad de las mismas**, En realidad, más que discutir si los indios eran 

hombres o no, los teólogos y juristas españoles se preguntaron si éstos eran libres o 

esclavos por naturaleza. Sin duda, la expresión más importante de esta controversia 

fue la disputa entre Bartolomé de las Casas y Ginés de Sepúlveda!””. 

Siguiendo la corriente dominica de la universidad de Salamanca, Las Casas 

defendió la racionalidad de los indios como la condición fundamental para insistir en 

su libertad y su dignidad humana!*. Para fray Bartolomé, los indios poseían el tipo 

de raciocinio propio de la recta razón, es decir, aquella racionalidad que permitía a 

los hombres ajustarse al bien moral de la ley**. 

Discípulo de fray Francisco de Vitoria, Las Casas retomó los postulados de las 

Relecciones de su maestro al hablar de la dignidad humana de los indios'*%. Frente 

a la idea de los indios como siervos por naturaleza, Vitoria insistió en que los 

  

"4 Ver Abellán, Historia crítica..., p. 464, 1979. 
147 Como seguramente se recuerda, la postura de Juan Ginés estuvo fuertemente influida por las ideas de la 
Política de Aristóteles. Por su parte, la defensa de la racionalidad de los naturales y la incompatibilidad de la 
religión cristiana con la desigualdad entre los hombres fueron el eje de la postura lascasiana. Sobre el debate 
entre Las Casas y Sepúlveda, ver Brading, Orbe..., p. 98-122. 
14 Los teólogos salamantinos del siglo XVI, encabezados por fray Francisco de Vitoria construyeron una teología 
humanista sobre el hombre y el derecho natural. Esta escuela de pensamiento se caracterizó por desarrollar 
reflexiones vivas y dinámicas interesadas en los principales problemas del momento. Los teólogos salamantinos 
defendieron la idea de la igualdad de todos los hombres y vieron en la semejanza entre el hombre y su creador el 
principal argumento para defender la dignidad humana. Ver Agustín Sarmiento, “La condición personal como 
fundamento de la libertad e igualdad de derechos entre los hombres y los pueblos según fray Francisco de 
Vitoria” en Evangelización y teología, p. 267. 
14% Mauricio Beuchot, “La aplicación del derecho natural de los indios según Bartolomé de las Casas” en 
Evangelización y teología, p. 1119. En este sentido, cabe recordar la definición que hace Leo Strauss de la 
dignidad humana como la capacidad que tiene el hombre de elegir automáticamente sus valores últimos, en 
hacer estos sus constantes fines y en la posibilidad de elegir racionalmente los medios para alcanzar los mismos. 
Strauss, Natural..., p. 44, 1953. 
150 L as Relecciones recopilan las conferencias que Vitoria dictó en su cátedra de Salamanca entre 1532 y 1537. 
Muchas de ellas tocan el problema de la legitimidad del dominio español en América lo mismo que el de la 
naturaleza humana de los indios.



85 

habitantes del continente americano eran seres humanos libres a los que la 

condición de pecado en la que vivían no había privado de las marcas que el Creador 

les había dado al hacerlos a su imagen y semejanza!”*'. 

Para Vitoria, el hombre constituía el centro de la creación divina en cuanto a 

creatura racional, libre, moral y responsable compuesta de cuerpo y alma. Por tanto, 

los indios, quienes compartían aquellas condiciones y características humanas, eran 

sujetos jurídicos con una serie de derechos naturales innatos, tales como el derecho 

a la propiedad, el derecho a la verdad, el derecho a la libertad religiosa o el derecho 

al perfeccionamiento de la inteligencia!*?. 

En sus reflexiones americanistas, Vitoria rechazó los argumentos tradicionales 

que habían legitimado el dominio español en el Nuevo Mundo!'*. En cambio, 

presentó otros justos títulos para legitimar las conquistas hispánicas en América. De 

esta manera, el famoso dominico defendió el derecho que tenían los españoles de 

comerciar libremente y establecerse en los territorios con los que comerciaban 

siempre y cuando lo hicieran en son de paz. Además, Vitoria insistió en el derecho 

que tenían los pueblos de conformar alianzas como las de los tlaxcaltecas con 

Cortés. Por otro lado, también defendió el derecho a la intervención humanitaria 

para evitar los sacrificios humanos y salvaguardar la integridad de la vida!”. 

Si bien Vitoria criticó el argumento de la donación papal y negó que el Papa 

tuviese autoridad temporal sobre los reinos políticos, el dominico insistió 

  

18 Ver Brading, Orbe..., p. 102. 
182 Yer Abellán, Historia crítica..., p. 438. 
18 Vitoria criticó la justificación de la donación papal afirmando que el papa no tenía derecho de disponer de los 
reinos temporales. El dominico defendió el derecho que tenían los indios de conservar sus leyes y gobiernos 
legítimamente constituidos. Ver Brading, Orbe..., p. 104. 
15% Abellán, Historia crítica..., p. 442-455, 1979.



86 

enérgicamente en el derecho que tenían los españoles de difundir el Evangelio, 

convertir a los indios y proteger a los conversos. Así expresaba estas ideas en sus 

famosas Relecciones: 

Los cristianos tiene derecho de predicar y anunciar el Evangelio en las 
provincias de los bárbaros...pueden enseñar la verdad a los que quieran oírla, 
mayormente tratándose de algo que se refiere a la salvación y felicidad, con 
mayor razón que acerca de otras cosas pertenecientes a cualquier humana 
disciplina...porque de otro modo quedarían fuera del estado de salvación, a los 
españoles les compete corregirlos y dirigirlos y aun mas, parece que están en 
obligación de verificarlo...porque los bárbaros son prójimos... [y] corresponde 
a los cristianos instruir en las cosas divinas a aquellos que las ignoran'*. 

Para Vitoria, la justificación de la conquista descansaba en una obligación 

moral. Los indios eran seres humanos racionales, prójimos necesitados de 

instrucción religiosa; bárbaros, sí, pero hombres que podían perfeccionarse y 

encontrar la salvación y la felicidad eterna si los españoles les mostraban el camino 

de la fe y la verdad cristiana. 

El reconocimiento del raciocinio indigena supuso la capacidad que tenían los 

naturales de aprender el Evangelio y someterse a un proceso de transformación 

moral. Esta fue, efectivamente, la actitud adoptada por los misioneros franciscanos, 

dominicos y agustinos que emprendieron la labor evangelizadora y la conversión de 

los indios en la Nueva España en el siglo XVI. 

Ahora bien, si los frailes misioneros defendieron la dignidad humana de los 

indios desde un principio, el reconocimiento de aquella condición no fue suficiente 

para iniciar el proceso de integración indígena a la historia de salvación y al mundo 

occidental. En realidad, para los misioneros, la tarea más difícil, fue concientizar a la 

propia población indígena del significado que tenía poseer aquella dignidad humana 

  

155 Vitoria, Reelecciones..., p. 111.



87 

en el nuevo orden político, social y religioso del que empezaban a formar parte; es 

decir, explicar a los indios el sentido que tenía ser una persona humana bajo la 

cosmovisión cristiana occidental. 

Antes del contacto con el mundo europeo, el mundo indígena no consideró a 

los hombres personas libres y responsables, sujetos de derechos y obligaciones. La 

labor evangelizadora de los primeros frailes comprendió el intento de construir entre 

los indios la conciencia de una nueva personalidad individual y una nueva 

responsabilidad moral'*. Probablemente, el punto de partida para construir aquella 

nueva conciencia fue la transmisión del interés que tenía Dios en todos los hombres. 

La idea de valorar a los hombres por la semejanza con su Creador y por el 

interés que éste mostraba por el primero debió extrañar a los indios evangelizados. 

No obstante, poco a poco, los frailes intentaron transmitir a los indígenas las 

herramientas mentales y éticas para construir el nuevo vínculo con el Dios cristiano. 

La nueva relación que debía establecerse entre ellos y la divinidad era aquella del 

pacto libre y voluntario, alianza que como se ha visto ya, tenía como eje articulador la 

dinámica de la culpa y el perdón. 

El vínculo de los indios con sus antiguas divinidades se fundó en diferentes 

relaciones de ayuda y amenaza cotidianas en las que los dioses mandaron 

catástrofes y ofrecieron remedios a los hombres que los adoraban. La alianza entre 

los indios y el Dios cristiano supuso, en cambio, la articulación de nuevas formas de 

relación y de reciprocidad entre la divinidad y los seres humanos. Esta nueva 

  

15 María Mercedes Otero Tomé y María Pilar Ferrer Rodríguez han llamado la atención sobre este fascinante 
problema. Al estudiar la idea de la dignidad del hombre en la Doctrina de fray Pedro de Córdoba, ambas autoras 
han señalado la importancia que tuvo la introducción de esta nueva conciencia humana en el mundo indígena. 
Ver “La dignidad del hombre en la Doctrina de fray Pedro de Córboba” en Evangelización y teología..., p. 975-980.



88 

reciprocidad se fundamentaba en la promesa de la Justicia divina. 

En principio, no es difícil imaginar que para los indios, muchos de los actos y 

exigencias atribuidas al nuevo Dios parecieron quizás arbitrarias. A diferencia de los 

antiguos dioses prehispánicos, el cristiano era un dios cuyos designios no dependían 

de la conservación de un equilibrio cósmico o de razones que obedecieran a fuerzas 

no personalizadas, sino de una voluntad racional que debió haber sido extraña para 

los indígenas. Más allá de las costumbres y valores comunes entre estos últimos y 

los españoles, parece que la idea occidental de Justicia sí resultó francamente 

novedosa en un mundo en el que la resolución de conflictos políticos y sociales muy 

probablemente se había dado mediante mecanismos muy diferentes a los de la 

justicia occidental!*”. 

De manera que la defensa de la legitimidad de las conquistas hispánicas en el 

Nuevo Continente rescató las preocupaciones del humanismo cristiano proyectando 

en América la posibilidad de construir una sociedad de hombres dignos y 

responsables que buscaran perfeccionarse para alcanzar la salvación en el Más Allá. 

Ésta fue la prioridad de la primera iglesia novohispana: materializar los sueños 

utópicos de los reformistas y reconstruir entre los indios la edad de oro del 

cristianismo primitivo. Para ello, los frailes se vieron con la ardua labor de enfrentar 

múltiples problemas cotidianos, novedosos y particulares, así como con el reto de 

organizar la nueva iglesia novohispana. 

  

17 Jorge Traslosheros ha insistido sobre este punto.



89 

2. El inicio de la historia: la primera Iglesia novohispana en la construcción de 
la culpa y el perdón 

El período conocido como la edad dorada de las órdenes mendicantes 

correspondió a una etapa en que los religiosos estuvieron protegidos por privilegios 

pontificios que les permitieron ejercer el sacerdocio con mayor independencia!* 

Algunos meses antes de que Cortés hiciese el llamado para que el Emperador 

Carlos V enviase misioneros franciscanos y dominicos a la Nueva España, los 

franciscanos Jean Glapios y Francisco de los Ángeles se presentaron ante León X en 

el Vaticano. El motivo de su visita no fue otro que conseguir la autorización pontificia 

para trasladarse a México con el fin de predicar, bautizar y administrar el resto de los 

sacramentos entre los indios de la Nueva España'*?. 

Aunque la misión de aquellos franciscanos se retrasó, la Bula de León X, Alias 

felicis, concedió a los mendicantes la autoridad apostólica a falta de obispos 

designados en el Nuevo Mundo'*%. Tras la elección de Francisco de los Ángeles 

como ministro general de su orden en las Pascuas de 1523, éste renunció a 

participar en la misión mexicana y eligió a fray Martín de Valencia para que lo 

relevara en la empresa americana. De esta manera, el 13 de mayo de 1524 una 

delegación de doce franciscanos encabezada por fray Martín desembarcó en el 

puerto de San Juan de Ulúa; la llegada de aquella comitiva supuso la introducción a 

América de muchas ideas y temores heredados de la Edad Media, pero también, 

  

158 ¿o ehristian Duverger localiza dicho periodo entre 1524 y 1572. Duverger, La conversión..., p. 11. 
% la conquista militar de México Tenochtitlan concluyó el 13 de agosto de 1521. La Bula papal Alias felicis 
autorizó el traslado de aquellos dos misioneros el 25 de abril del mismo año. Ver Duverger, La conversión..., p. 
25. 
160 La misión franciscana de Jean Glapois y de Francisco de los Ángeles se retrasó ante la muerte del papa León 
X. Su sucesor, Adriano VI, ratificó, un año después, los privilegios dados a los mendicantes. Ver Duverger, La 
conversión..., p. 26.



90 

proyectó las esperanzas renacentistas y humanistas de Erasmo de Rótterdam y 

Tomás Moro en el Nuevo Mundo***. 

Tanto la cosmovisión medieval como el humanismo renacentista cristiano 

definieron la mirada con la que los frailes comprendieron las realidades americanas a 

las que comenzaron a enfrentarse. Desde los primeros años de su misión, los frailes 

emprendieron una cruenta batalla contra lo que ellos percibieron como claras 

acciones del Demonio y sus secuaces, intentando implantar entre los indios una 

religiosidad cristiana sencilla, centrada en el amor a Cristo y al prójimo en la que no 

se exageraran los cultos exteriores**?. 

En su lucha cotidiana contra Satán y al difundir e implantar un modelo de 

religiosidad reformista y humanista entre los indios, los misioneros tuvieron que 

resolver problemas concretos y particulares de las nuevas poblaciones, se ocuparon 

de aclarar dudas sobre la administración de los sacramentos entre los indios, así 

como de crear las normas y resoluciones para emprender la labor pastoral en la 

Nueva España. De esta manera, entre 1524 y 1555, la incipiente iglesia 

novohispana fue testigo de varias reuniones o juntas eclesiásticas cuyo fin fue el 

organizar e institucionalizar el proceso de evangelización entre los indios de las 

tierras recién conquistadas'*. El período de las juntas eclesiásticas correspondió a 

  

181 Muchos son los autores que han insistido ya en la presencia de ideas humanistas entre los primeros 
misioneros que llegaron a estas tierras. La influencia de la Utopía de Moro, así como del Enchiridion y la 
Paraclesis de Erasmo estuvieron claramente presentes en personajes como fray Juan de Zumárraga y Vasco de 
Quiroga. Autores como Marcel Bataillon y Silvio Zavala se han encargado de estudiar este fenómeno. Por su 
parte, sobre la presencia de las ideas medievales en la cosmovisión de los frailes, el autor obligado es Luis 
Weckmann. 
162 Ver Francisco Martín Hernández. “Proyecto de una nueva sociedad y una nueva iglesia en la primera 
evangelización americana” en Evangelización y teología... p. 1459-1460. 
163 A pesar de que son pocos los estudiosos que se han ocupado de las Juntas Eclesiásticas, los trabajos de José 
A. Llaguno, los de Fernando Gil y los de Willi Henkel sitúan dichas reuniones en los años de 1524, 1532, 1536, 
1537, 1539, 1541, 1544, 1546. Más recientemente, Francisco Morales ha dudado de que las Juntas realmente 
hayan tenido lugar.



91 

una etapa en la que los frailes trataron temas de gran diversidad y novedad. Las 

juntas elaboraron informes geográficos y etnográficos, discutieron la regulación del 

trabajo de los tamemes y discutieron la tasación de los tributos. No obstante, su 

principal labor consistió en crear los métodos y medios necesarios para la catequesis 

de los indígenas, así como la resolución de las dudas sobre la administración de los 

sacramentos entre los indios y organizar el trabajo evangelizador y civilizador entre 

los naturales**. 

En realidad, las prioridades de las juntas giraron en torno al desarraigo de la 

idolatría, a la enseñanza de la doctrina, a la predicación del Evangelio, a la reforma 

de las malas costumbres, así como a la administración de los sacramentos. Fue 

precisamente a partir de este período de las Juntas Eclesiásticas que dio inicio el 

proceso de construcción del sentimiento de culpa entre la población indígena 

novohispana, así como el principio de una nueva historia de relaciones de 

negociación articuladas alrededor de la búsqueda terrena del perdón en el Más Allá. 

3. La lucha contra el Demonio: la configuración de una nueva conciencia 
culpable 

Desde los primeros tiempos de la evangelización, los frailes concibieron su 

empresa como una cruenta batalla contra las huestes del Mal. Para los franciscanos 

y más tarde para el resto de los evangelizadores, los templos paganos, los ídolos, los 

  

164 Esta primera etapa de evangelización correspondió a la etapa que Joseph-Ignasi Saranyana ha llamado de la 
teología profética. Esta teología fue el sustento de instrumentos pastorales tales como catecismos, sermonarios, 
confesionarios e itinerarios para convertir a los indigenas. La teología profética buscó enfrentar a los conversos 
con los nuevos deberes de conciencia derivados de las convicciones religiosas cristianas. Entre los principales 
representantes de esta teología estuvieron fray Pedro de Córdoba, fray Juan de Zumárraga, fray Bartolomé de las 
Casas, fray Toribio de Benavente, fray Bernardino de Sahagún, fray Juan Focher y fray Diego de Valadés. Todos 
ellos intentaron conservar las costumbres e instituciones indigenas compatibles con la religión y civilización 
cristiana como estrategia de su misión evangelizadora. Ver Saranyana, Teología profética..., p. 80-88.



92 

sacrificios humanos y el canibalismo existentes entre los indios fueron vistos como 

pruebas contundentes de la presencia y de la acción diabólica en el Nuevo Mundo. 

De esta manera, los frailes vieron con horror los vicios y pecados que habían 

plagado al mundo indígena hasta entonces. Sin embargo, es importante recordar 

que, al mismo tiempo que los frailes repudiaron todo aquello que a sus ojos hablaba 

de la presencia de Satanás en el Nuevo Mundo, los misioneros reconocieron que el 

orden de violencia y crueldad que había reinado entre los indios durante siglos no 

había obedecido a la responsabilidad directa de estos últimos. Bajo la mirada de los 

frailes, los indios eran sujetos buenos, bondadosos e inocentes que habían sido 

víctimas de los engaños y mentiras del Demonio. 

En efecto, los frailes condenaron los vicios y las malas costumbres existentes 

entre los indios, pero también elogiaron algunas prácticas y conductas que a sus 

ojos parecían virtuosas. Para los misioneros, la presencia de aquellas virtudes 

hablaba de la existencia de la ley natural entre los indigenas. En este sentido, tanto 

Las Casas como Sahagún dedicaron muchas páginas para describir la afinidad de la 

moral indígena y la moral cristiana!**, 

En realidad, para los frailes, antes de su llegada, los indios habían estado 

ajenos a la palabra de Dios y por lo tanto, habían desconocido la naturaleza 

pecaminosa de sus actos. Si los indios practicaban el canibalismo, realizaban 

sacrificios humanos, se embriagaban y tenían una moral sexual completamente 

reprobable desde la mentalidad cristiana, estas malas costumbres no se debían a 

  

185 Pilar Gonzalbo ha advertido cómo los presuntos vicios y virtudes que los frailes encontraron entre los indios 
sólo se encontraban en la mente de los observadores. Para los indios, las prácticas y costumbres que los frailes 
juzgaron no tenían, evidentemente, ninguna connotación ética cristiana y respondían, únicamente, a la 
reproducción de patrones de conducta transmitidos de generación en generación. Ver Pilar Gonzalbo, p. 57.



93 

una naturaleza mala inherente a los indios mismos, sino más bien, a la infamia de 

Satán que los había sometido por tanto tiempo bajo su dominio. 

“Los bárbaros, sin culpa suya, han estado miles de años fuera del estado de 

salvación, han nacido en el pecado y no están bautizados...” afirmaba fray Francisco 

de Vitoria'*. Por ello, los frailes tenían la misión de revelarles la verdad, convertirlos 

a la fe y otorgarles los medios necesarios para conseguir la salvación de su alma. 

En este sentido, la misión de los mendicantes debía emprender un proceso de 

purificación de todas aquellas prácticas que a los ojos de los frailes eran 

demoníacas; prácticas y costumbres que resultaban un obstáculo para que los indios 

alcanzaran el reino de Dios y la felicidad eterna. La creencia en el posible 

perfeccionamiento y la purificación moral del mundo indígena definió una de las 

características más importantes del proceso de evangelización del siglo XVI: los 

frailes mendicantes no vinieron con la convicción de administrar la condena eterna 

entre los indios de la Nueva España, sino más bien, llegaron con el firme propósito 

de abrirles el camino del perdón y de la salvación en el Más Allá?**”. 

Como se ha mencionado ya, este proceso depurador se concibió como parte 

de una guerra sobrenatural entre los misioneros y Satanás en donde los primeros se 

concentraron en transformar y erradicar las prácticas y costumbres prehispánicas 

incompatibles con la ética cristiana. Dentro de aquella batalla ultraterrena, uno de los 

problemas más difíciles para los frailes fue construir entre los indios una nueva 

conciencia individual culpable. 

  

186 Zavala, Servidumbre natural..., p. 82. 
187 Es Duverger quien ha señalado cómo los primeros doce franciscanos no vinieron a dictar la condena de los 
indios sino a impartir entre ellos la absolución. Dueverger, La conversión..., p. 98.



94 

Antes de continuar, es indispensable aclarar que los indios prehispánicos 

poseyeron una conciencia moral particular, distinta a la conciencia moral cristiana. 

Por ello, los frailes tuvieron como una de sus primeras tareas evangelizadoras 

emprender un proceso de transformación moral para construir entre los indios una 

nueva conciencia capaz de reconocer los significados del Bien y del Mal cristianos, 

distinguir la importancia de la responsabilidad individual, así como realizar reflexiones 

e introspecciones para ejercer juicios de valor ético religioso que vincularan los actos 

terrenos con las consecuencias en el Más Allá. 

En realidad, la primera pregunta que viene a la mente al historiar el proceso de 

construcción de la conciencia culpable cristiana entre los indios es si antes de la 

llegada de los españoles los indígenas experimentaron culpa o sentimientos 

análogos a ella', Se sabe que entre los indios prehispánicos, existieron 

prohibiciones y tabúes que no debían violarse para evitar catástrofes que podían 

poner en peligro la unidad y estabilidad de toda una comunidad. Es decir, antes de 

la llegada de los españoles, los pueblos prehispánicos tuvieron conciencia de que 

había ciertos deberes a los que no se podía faltar y prohibiciones cuya violación era 

peligrosa si se deseaba conservar el bienestar de la sociedad. 

De acuerdo con aquella cosmovisión, como sucedía con otras formas no 

  

188 Siguiendo a Freud, el sentimiento de culpa aparece frente a la ambivalencia que genera el deseo hacia lo 
prohibido. Esta ambivalencia no es otra cosa que una actitud afectiva formada por dos sentimientos opuestos 
como el amor y el odio, la atracción y el miedo, el placer y la pena que subsisten al mismo tiempo y que se 
suceden rápidamente sin poder encontrar el medio de conciliación. Es importante distinguir la diferencia entre el 
sentimiento que da el conocimiento de haber violado o no cumplido con ciertos deberes y el sentimiento de 
culpabilidad. Aunque en principio ambos sentimientos podrían confundirse, la culpa radica en la confrontación 
interior que experimenta un sujeto al desear algo que le está prohibido. De manera que la existencia de dicho 
deseo implica la presencia de una voluntad individual, misma que se ve coartada por un código moral o una serie 
de prohibiciones. Es decir, la confrontación interna originada por el deseo prohibido supone la existencia de una 
conciencia individual que conoce las prohibiciones que limitan el deseo. Es precisamente esta conciencia moral 
la que genera en el hombre las sensaciones de vergúenza, angustia, temor y repugnancia que se traducen en el 
sentimiento de culpa. Ver Pericles Felici, El pecado..., p. 34.



95 

occidentales de explicar el mundo, la trasgresión de ciertas normas por parte de un 

sujeto podía ocasionar desgracias o perjuicios colectivos. En la mentalidad indígena 

prehispánica, el desequilibrio del cosmos obedecía al conflicto de potencias divinas 

no personalizadas que podían entrar en una situación de caos debido a la violación 

de ciertos tabúes. En ese sentido, la trasgresión de las normas podía generar temor 

o vergiienza entre los sujetos que sabían haber puesto en riesgo la estabilidad de su 

comunidad. 

Sin embargo, estos sentimientos de angustia generados frente a la violación 

conciente de ciertas prohibiciones eran distintos a los de la culpa cristiana. En el 

caso del sentimiento occidental, el miedo y la repulsión que experimenta el sujeto 

culposo generalmente van acompañados del asumir la responsabilidad individual de 

las consecuencias originadas por dicha trasgresión. 

En el caso del México prehispánico, las fuerzas que determinaban la 

naturaleza de los comportamientos humanos eran divinas o externas al sujeto que 

actuaba; en un mundo donde la autonomía e indivisibilidad de los sujetos era 

completamente inexistente, el concepto de responsabilidad individual occidental 

carecía de significado alguno'*. De acuerdo a lo que se sabe, la naturaleza de la 

“individualidad” mesoamericana era muy distinta a la occidental. En las civilizaciones 

precolombinas, el ser humano estaba compuesto por un conjunto anímico plural y 

complejo. El individuo era resultado del juego interno entre las esencias divinas que 

habitaban en él, esencias que se transformaban a lo largo del tiempo. La 

  

169 Serge Gruzinski ha señalado que en el mundo prehispánico, las conductas humanas podían estar 
determinadas por el enojo de un dios, el hechizo de un brujo, la envidia de un vecino, la emanación de algún 
infractor de prohibiciones. Ver Gruzinski, “Normas cristianas...” en Historias, p. 33.



96 

coexistencia de estas distintas presencias divinas generaba fuertes contradicciones 

internas entre la disposición al pecado o a la virtud, a la fuerza o a la debilidad en las 

acciones humanas”””. 

Con todo esto, cabe suponer que entre los indios prehispánicos existieron 

sentimientos análogos a la culpa occidental pero diferentes a ella en un aspecto 

fundamental: la ausencia de una conciencia que vinculara las elecciones morales 

que guiaban las conductas individuales con las consecuencias prácticas terrenas y 

ultraterrenas de aquellas decisiones éticas. La construcción de esta nueva 

conciencia capaz de distinguir responsabilidades morales cuyo cumplimiento o 

violación generaban consecuencias personales fue uno de los retos más difíciles 

para los frailes durante la primera evangelización. 

El proceso de construcción de esta nueva conciencia entre los indios inició con 

la transformación de ciertos valores, ideas, emociones y sentimientos que generaron 

novedosas expresiones culturales entre los indígenas recién convertidos. La 

cristianización del concepto del Mal, así como de los sentimientos del Miedo y el 

Amor fueron fundamentales en este proceso de occidentalización de la conciencia 

entre los indios conquistados. 

4. El nuevo significado del Mal y la construcción de una primera identidad 
indocristiana 

Con la llegada de los frailes y a partir de su empresa evangelizadora, los 

códigos éticos y morales que habían dado sentido al orden de la sociedad 

prehispánica comenzaron a modificarse. Uno de los núcleos más importantes de 
  

170 Ver López Austin, Tamoanchan y Tlalocan, p. 30-35.



97 

aquel fenómeno de transformación moral se concentró en la labor que hicieron los 

frailes para convencer a los indios de que sus antiguas divinidades eran “malas” y de 

que aquellos que habían adorado como dioses eran, en realidad, falsos y 

engañadores demonios. 

Este supuesto mental orientó la transformación del significado que habían 

tenido hasta entonces las ideas del Bien y del Mal entre los indios, lo mismo que la 

construcción de una relación diferente de lo “bueno” y lo “malo” con ciertas prácticas 

y conductas específicas. En este sentido, Motolinía afirmó: “...estos naturales por la 

ceguedad de su idolatría muchas veces tomaban las tinieblas por luz y la luz por 

tinieblas y no pocas veces elegían el mal por el bien y el bien tenían por mal. Y por 

tener el paladar estragado, el amargo tenían por dulce y lo suave dejaban por les 

parecer amargo...””*. De manera que los misioneros tuvieron que trabajar 

arduamente en enseñar a los indios los nuevos criterios de “verdad” y de realidad 

que imperaban en el orden y la cosmovisión cristianos. 

Al enfrentarse con las deidades prehispánicas, los evangelizadores no 

negaron su existencia ni su realidad, sino que vieron en ellas la verdadera 

personificación de Satanás. Por ello, en el mensaje misionero, las deidades que 

para los indios habían asegurado el orden y la estabilidad durante varios siglos se 

convirtieron en la encarnación misma del Mal. De esta manera, los primeros 

catecismos, doctrinas y sermones dirigidos a los indígenas describieron a los dioses 

prehispánicos como seres malvados que causaban gran dolor y miseria a los 

hombres. 

  

171 Motolinía, Memoriales..., p. 352.



98 

Al respecto, Sahagún contaba cómo los frailes intentaron persuadir a los 

indios de que aquellos que habían adorado como divinidades eran “...muy temibles a 

la gente, mucho provocan el miedo, sus imágenes, sus hechicerías son muy negras y 

muy sucias, muy asquerosas... Ellos son los que mucho afligen a la gente””?. De 

esta manera, los misioneros trataron de desengañar a los indígenas e insistieron en 

la confusión en la que habían vivido durante siglos: 

Vosotros pensabais que gracias a ellos vivíais, que ellos os daban 
vuestro alimento, vuestro sustento y todo aquello que es de la tierra. Pero esto 
no es verdad, porque ellos sólo son vuestros enemigos, los que causan daño, 
los que os hacen miserables porque son engañadores, malvados, de la gente 
hacen burla los inhumanos diablos... 

Frente a estos argumentos, los frailes exigieron a los indios abandonar, odiar y 

despreciar a los demonios que bajo su mirada habían sumido a aquellas tierras en un 

estado de caos, violencia y crueldad: “...mucho a vosotros os hace falta que 

aborrezcáis, despreciéis, no queráis bien, escupáis a aquellos a los que habéis 

tendido por dioses”*”*. 

La transmisión de este mensaje debió generar fuertes sentimientos de tristeza 

y angustia entre los indios. El abandono del marco de referencias, así como del 

sistema de ideas y creencias que había dado sentido a la vida durante siglos debió 

ser profundamente doloroso y confuso para aquellos sujetos!”?. La respuesta que 

dieron los sacerdotes indígenas a los frailes que les revelaban aquella verdad habla 

en este sentido: 

Habéis dicho que no son verdaderos dioses los nuestros. Nueva palabra 

  

172 Sahagún, Coloquios..., p. 125. 
173 -, Sahagún, Coloquios..., p. 181. 
74 Sahagún, Coloquios..., p. 133. 

En este sentido, Motolinía cuenta cómo los frailes no se cansaron en consolar a los indios y en insistirles en 
que el abandono de sus antiguas deidades no generaría sequías ni enfermedades entre ellos.



99 

es esta la que habláis y por ella estamos espantados, perturbados...Porque 
nuestros progenitores...nos dieron su norma de vida...Ellos nos enseñaron 
todas sus formas de culto...Decían... que ellos, los dioses son por quien se 
vive, que ellos nos dan nuestro sustento...Ellos son a quienes pedimos el agua, 
la lluvia, por los que se producen las cosas en la tierra...¿Y ahora nosotros 
destruiremos la antigua regla de vida?””*". 

No obstante la posible confusión, frente a la insistencia de los evangelizadores 

en convencer a los indios de que sus divinidades eran el Mal mismo, algunos indios 

comenzaron a construir una nueva identidad cristiana. El paulatino abandono de la 

antigua religión prehispánica transformó a los indios en sujetos distintos, pero 

además, hizo que éstos tuvieran que verse a si mismos bajo una nueva mirada'””. 

En su Monarquía indiana, Torquemada narra una interesante historia que 

plasma algunas imágenes relacionadas con la construcción de esta nueva identidad 

indígena cristiana a partir de los nuevos significados del Bien y del Mal. Se trata de 

la visión que tuvo Papan, hermana del emperador Moctezuma, diez años antes de la 

llegada de Hernán Cortés a la ciudad de Tenochtitlan. 

Contaba el franciscano que en aquel tiempo anterior a la conquista, la india 

había sufrido un “parasismo” que hizo creer a los que la rodeaban que había muerto. 

No obstante y a pesar de que Papan había sido enterrada, ésta logró salir de dicho 

estado catatónico y, levantándose de su sepulcro, narró a Moctezuma las cosas que 

había visto y experimentado durante aquel extraño trance. La noble indígena 

recordó haber estado 

en un valle muy espacioso y ancho que parecía no tener principio ni fin, 
muy llano sin sierras ni barrancas ni montañas, en medio del cual iba un 
camino que después se dividía en diversas sendas y a un lado de este valle 
  

176 Sahagún, Coloquios..., p. 153. 
177 Norbert Elias ha insistido en la importancia que tienen los sujetos que nos miran en la construcción de nuevas 
identidades. En realidad, la identidad nunca es estática y cambia siempre de acuerdo al contexto en que los 
sujetos se definen a si mismos. Ver Norbert Elias, The established...



100 

pasaba un caudaloso río, cuyas aguas y corrientes iban haciendo grandes y 
espantosos ruidos, y queriéndome echar al agua para pasar a la otra parte, se 
me apareció un mancebo vestido de hábito largo, blanco como el cristal, 
relumbrante como el sol y en su rostro resplandeciente como una estrella el 
cual tenía en la frente una señal (y haciéndola con los dedos de sus manos 
puso un dedo sobre otro en forma de cruz) y con unas alas de pluma rica que 
hacían muchos y muy galanos visos, los ojos garzos, de color de una 
esmeralda, muy honestos rubio muy bien apersonado y de muy gallarda 
estatura y tomándome por la mano me dijo: ven acá, que aun no es tiempo que 
pases este río (que Dios te quiere bien aunque no lo conoces) y yo con grande 
humildad le di la mano y me llevó por aquel valle adelante donde vide muchas 
cabezas y huesos muertos y otros muchos que se quejaban con gemidos muy 
dolorosos que movían a mucha compasión. Más adelante vide muchas 
personas negras, con cuernos en la cabeza y los pies de hechura de los 
venados o ciervos, los cuales edificaban una casa y estaban dando priesa en 
acabarla; y volviendo a mirar por la parte oriente...vi que venían por las aguas 
del río arriba unos navíos...muy grandes, con muchas personas de otro traje 
diferente de este nuestro que vestimos y usamos, los ojos garzos de color 
bermejo y con pendones en las manos y capacetes en sus cabezas, los cuales 
decían ser hijos del sol y el mancebo que me llevaba de la mano y me 
enseñaba todas estas cosas me dijo que Dios no era servido que por entonces 
me echara al río porque había de ver con mis ojos vueltas las cosas en otro 
estado y gozar de la fe que aquellas gentes traían y que ellos habían de ser 
señores de nuestros reinos y que aquellos huesos y cabezas que gemían en 
aquellos campos eran nuestros antepasados que no habían tenido lumbre de fe 
por lo cual estaban en aquella pena y que aquella casa que edificaban los 
negros era para encerrar a los que muriesen en las batallas que habían de tener 
con los que venían en los navíos y que me volviese y esperase aquella gente y 
que cuando se apaciguasen las cosas y se publicase el laboratorio del 
bautismo fuese yo la guiadora de las gentes que había de ir a él”. 

Aunque Torquemada afirmó que aquella historia se había sacado de las 

pinturas antiguas, es evidente que el relato del fraile era, en realidad, una historia 

típicamente cristiana. En ella es fácil reconocer los símbolos e imágenes medievales 

más comunes para describir el paisaje del Otro Mundo: el valle y el río, la imagen del 

ángel guía, las cárceles y los tormentos infernales, los diablos negros habitando el 

territorio de la muerte!*”?. No obstante, la narración es interesante pues habla de la 

  

178 Torquemada, Monarquía..., p. 327. 
179 Sobre las imágenes medievales, ver Patch p. 89-142.



101 

articulación de dos historias diferentes en una nueva historia de salvación 

novohispana inaugurada por los frailes mendicantes. En este sentido, varios son los 

detalles que vale la pena analizar. 

Efectivamente, en la visión de Papan, la india reconoció a muchas personas 

que llevaban un traje distinto al que usaban los indios; hombres que se decían “hijos 

del sol” y que habían de hacer la guerra a los habitantes de aquellos reinos. Sin 

embargo, a pesar de los disturbios entre aquellos sujetos extraños y los indios, 

Papan anunció que las cosas entre ellos se calmarían con la llegada del bautismo y 

que entonces, ella habría de ser la “guiadora de las gentes que habían de ir a él”. 

De esta manera, Papan no era sino la protagonista de una historia de 

encuentros, personaje principal en una etapa de transición en la que se darían 

ciertos cambios y transformaciones que harían que las cosas entraran en un estado 

distinto. Durante su viaje al Más Allá, la india distinguió la existencia de dos 

universos, dos mundos separados entre si no sólo por el tiempo, sino también, por 

dos sistemas morales diferentes. 

Por un lado, Papan comprendió la división entre un antes y un después 

generados a partir de la llegada de aquellos hombres y su nueva fe. Pero por otro, la 

hermana de Moctezuma entendió también que aquellos indios que se negaran a 

abrazar la fe del bautismo en el futuro serían encerrados en las jaulas de los 

monstruosos demonios, a diferencia de aquéllos que como ella se convirtieran a la 

nueva fe para alcanzar la vida eterna. De esta manera, Papan percibió que a partir 

de aquel momento, el mundo y la historia podrían dividirse entre “los buenos” y “los 

malos”. Lo verdaderamente interesante en el relato de Torquemada es que los



102 

antepasados prehispánicos de los indios se encontraban del lado de los condenados. 

La historia narrada por el franciscano perteneció a esa tradición evangelizadora 

empeñada en mostrar a los indios que una parte de su pasado debía ser erradicada 

para alcanzar la salvación del alma y la vida en el Más Allá. 

La construcción de esta nueva identidad indígena estuvo estrechamente 

relacionada con la construcción del sentimiento de culpa entre los primeros indios 

evangelizados. En las primeras doctrinas y sermones, los frailes advirtieron de cómo 

hasta entonces, la ignorancia y los engaños diabólicos exentaban a los indios de 

cualquier responsabilidad moral'9%. No obstante, en sus prédicas, los frailes 

aclararon también cómo desde el momento en que los indios conocían la verdad de 

la fe católica, éstos se hacian responsables de sus comportamientos y acciones. 

Así, la decisión de abandonar a sus antiguas deidades y acercarse al camino de la 

felicidad eterna se convertía en un acto de libre elección. 

Vosotros...nunca habíais escuchado la reverenciada palabra de Dios, ni 
teníais el libro divino, la palabra divina...desde entonces estáis ciegos, estáis 
sordos, como en el tiempo de oscuridad en lugar tenebroso vivíais. Por esto 
no son grandes vuestras culpas. Pero ahora, si no queréis Sscugnar, el 
reverenciado aliento, la palabra de Dios...mucho es lo que peligraréis...* 

De esta manera, la satanización de una parte del pasado indígena fue 

configurando un nuevo sentimiento de culpa entre sujetos que poco a poco debieron 

aprender el significado que tenían las elecciones libres dentro del nuevo sistema de 

valores que los frailes transmitían. Es muy probable que el proceso de renuncia a 

aquella parte de la identidad prehispánica se haya vivido a partir de la 

  

19 Los indios sólo tenían la mancha del pecado original, pero ésta no era producto de una elección moral, sino la 
herencia que los hacía parte de la humanidad reconocida por el pensamiento cristiano. 
181 Sahagún, Coloquios..., p. 161.



103 

experimentación de distintas emociones que generaron una nueva conciencia y 

nuevos sentimientos culpables entre muchos indios. No es difícil imaginar que la 

angustia, el miedo y la verguenza formaron parte del universo emocional en el que 

surgieron las primeras experiencias de culpa cristiana entre aquellos sujetos 

cristianizados. 

5. El miedo cristiano: la muerte, el juicio, el Demonio y el Infierno entre los 
indios evangelizados 

El ambiente que rodeó el primer momento evangelizador estuvo plagado de 

sentimientos angustiosos y profundamente desoladores. La muerte, las 

enfermedades, la confusión y el desasosiego provocado por situaciones violentas y 

nunca antes conocidas sumieron a los indios en un estado de tristeza y 

desorientación difíciles de sobrellevar'*?. Seguramente, los efectos de la anarquía 

generada por la guerra se agudizaron a partir de un discurso evangelizador que 

insistió en convencer a los indios de la falsedad de sus dioses, de los errores en los 

que habían vivido durante siglos y de sus inconscientes pero reales relaciones con 

ese monstruoso ser al que los frailes llamaban Demonio***. Este ambiente incierto y 

desolador favoreció la difusión y transmisión de las nuevas sensaciones de temor 

indispensables en el aprendizaje del nuevo sentimiento de culpa cristiana. 

La utilización del miedo como un recurso pastoral fue una herramienta común 

entre algunos evangelizadores. En su /ltinerario, fray Juan Focher aclaraba a los 

  

182 | as palabras de Motolinía hablan por si solas: “Quedó tan destruida la tierra de las revueltas y las plagas...que 
quedaron muchas casas yermas del todo y en ninguna hubo adonde no cupiese parte del dolor y del llanto...”, 
Historia de los indios..., p. 124. 
183 No es dificil imaginar que este discurso incrementó la sensación de sin sentido que vivieron los indios en los 
primeros años posteriores a la conquista armada.



104 

frailes que era lícito coaccionar a los indios “condicionada e indirectamente, por 

ejemplo, mediante amenazas, miedo, injurias o trabajos serviles, para que de esta 

forma les nazca el deseo de convertirse a la fe”. La pastoral del miedo utilizada 

por los frailes se apoyó en sermones, actividades y mensajes terroríficos que 

dibujaron, principalmente, el horror de la Muerte, el Juicio, el Demonio y el Infierno**?. 

a) El miedo a la Muerte y al Juicio. 

Desde su llegada al Nuevo Mundo, el tema de la muerte estuvo presente en el 

discurso moralizador de los frailes mendicantes*%, La alusión sistemática al horror 

de la amenaza de la condena eterna buscó mover el ánimo de los indios y generar 

en ellos sentimientos de miedo, vergúenza y arrepentimiento. En sus doctrinas, los 

frailes hablaron de la muerte como el acontecimiento supremo en que Dios hacía el 

balance de los actos buenos y malos de cada persona para decidir su destino en el 

Más Allá. 

De esta manera, la difusión del miedo hacia aquel instante decisivo funcionó 

como un instrumento de presión que buscaba enfrentar a los indios con la incipiente 

  

18 Focher se basaba en la siguiente cita de San Agustín: “Cristo mediante el castigo, comprometió a San Pablo a 
la fe”. Al mismo tiempo, Focher aclaró que la utilización del miedo debía acompañarse del ejemplo virtuoso de los 
frailes y además, insistió en que aunque la utilización del miedo era lícita, no siempre era conveniente ni 
edificante. Ver Itinerario..., p. 77-81. 
185 En este sentido es importante recordar la pastoral de los Novísimos: Muerte, Juicio, Infierno y Gloria, que tuvo 
un lugar importante entre las prédicas de los frailes. Entre los místicos de los siglos XV y XVI, la reflexión en 
estos cuatro tópicos fue muy utilizada como medio para auxiliar a los hombres a llevar una vida virtuosa y vencer 
las tentaciones del demonio. Fray Luis de Granada practicó metódicamente la meditación de los Novísimos y es 
bien sabido que sus textos influyeron de manera importante en muchos de los frailes que evangelizaron a los 
indios de la Nueva España. 
186 El tema de la muerte fue común durante toda la Baja Edad Media y fue un tópico central en la literatura del 
Siglo de Oro español. Las obras de San Francisco de Asís, de Jorge Manrique, San Juan de la Cruz o Berceo 
forman parte de una misma tradición que vio en el momento de abandonar la vida terrena la puerta para ingresar 
a la vida eterna. Ver Gonzalbo, “La muerte maestra...”, p. 10-11.



105 

conciencia moral cristiana que empezaba a construirse entre ellos*?”. Las escenas 

con las que los frailes transmitieron el miedo a la muerte apelaron a diferentes 

sentimientos, sensaciones y emociones angustiosas y dolorosas. Así describía 

Sahagún, por ejemplo, el momento en que terminaban los días de la vida terrena de 

un hombre: 

La muerte es espantosa, aterrorizante...la muerte es muy penosa...el alma 
no sabe dónde ha de ir, no sabe qué le ha de acontecer sea bien o quizá sea 
mal. Por eso se turba mucho, está triste, y sabe que abandona el mundo donde 
vive sintiéndose bien, abandona a sus prójimos, a sus amigos, a sus 
amados...'**. 

Frente a la confusión terrena producto del nuevo orden material que 

comenzaba a configurarse, la descripción de una muerte que prometía más 

incertidumbre no debió ser consoladora ni tranquilizante para los indios ya de por si 

desconcertados. La muerte aterrorizaba, seguramente, pero para aquellos que 

comenzaban a experimentar sentimientos culposos, lo verdaderamente espantoso 

debió ser el terror frente al Día del Juicio Final. También al respecto, Sahagún 

comentaba a los indios: 

.. MUY espantoso es el Juicio según el cual somos sentenciados, pues 
luego que sale el alma, al abandonar el cuerpo, luego es llevada ante nuestro 
Señor Dios, allí es sentenciada, es examinada. Lo que ha hecho sea bueno sea 
malo, todo aparecerá y el juez Dios efectuará recta justicia***, 

Las escenas del Juicio Final abundaron en el mensaje evangelizador que los 

frailes transmitieron a los indios desde un principio'”. Los sermones de los 

  

187 Pilar Gonzalbo ha señalado la importancia que tuvo infundir el santo temor de Dios entre los moribundos que 
debían asumir sus responsabilidades individuales al reconocer la trascendencia de sus actos terrenos en el Más 
Allá. Gonzalbo, “La muerte maestra...”, p. 16. 
188 Sahagún, Apostilla..., p. 87. 
19 Sahagún, Apostilla..., p. 87. 
19 Las escenas del Juicio Final difundidas por los misioneros pertenecían a la tradición de la Baja Edad Media 
europea. Las fuentes más comunes para reconstruir aquellas imágenes fueron los textos bíblicos de San Mateo, 
San Marco, San Lucas, Isaías, Ezequiel, Daniel y Corintios. Las escenas del día del Juicio se transmitieron de



106 

misioneros describieron la imagen de un Juez severo y espantoso que daría premio a 

los buenos y castigo a los malos. Además, las fachadas de algunos templos y 

capillas se decoraron con escenas plásticas de aquel temido momento y muchas 

fueron las representaciones teatrales que se organizaron en los atrios de los 

conventos para evocar el día de la Resurrección de los justos y la condena de los 

pecadores!”'. 

La más famosa de aquellas representaciones teatrales fue la que se escenificó 

en Tlatelolco, el año de 1531. El auto fue escrito por fray Andrés de Olmos quien lo 

compuso en lengua mexicana. Al parecer, el evento fue todo un éxito y así, el día de 

la representación llegaron gentes de toda la comarca, incluidos el virrey don Antonio 

de Mendoza y el arzobispo don Juan de Zumárraga*?. La maravillosa 

representación se llevó a cabo en un escenario de tres pisos superpuestos por donde 

San Miguel, los ángeles, Cristo y el Demonio subieron y bajaron del Cielo a la Tierra, 

de la Tierra al Infierno y viceversa generando gran expectación y asombro entre los 

concurrentes. 

En el primer acto, un San Miguel amenazante y convencido se dirigió a los 

malvados con la siguiente exclamación: “¡Llorad por esto! ¡Recordad esto! 

¡Temedlo! ¡Espantaos! Pues vendrá sobre vosotros el día del Juicio, espantoso, 

horroroso, temible, tembloroso. Vivid vuestras vidas rectamente...porque ya viene el 

  

manera cotidiana y formaron parte importante de la cultura popular de la Edad Media. Ver Delumeau, La peur..., 
. 201. 

Fs Entre las capillas decoradas con motivos del Día del Juicio Final está la del convento de Calpan que todavía 
conserva algunos bajorrelieves que representan a Cristo en majestad y algunas figuras humanas que salen de 
sus tumbas. Ver Pablo Escalante, p. 375. 
18 Ver Horcasitas, El teatro..., p. 563.



107 

Día del Juicio...”*%, 

A decir de Mendieta, muchos de los espectadores, conmovidos e 

impresionados, buscaron reformar sus costumbres y convertirse a la nueva religión. 

El auto, afirmó el franciscano, “mucho abrió los ojos a todos los indios...para darse a 

la virtud y dejar el mal vivir y a muchas mujeres sacó erradas para movidas de temor 

y compungidas convertirse a Dios””. 

b) El miedo al Demonio y al Infierno. 

Los frailes no sólo difundieron el miedo a la Muerte y al Juicio Final. Como se 

ha señalado ya, en la búsqueda de transformar la moral de los indígenas, los 

misioneros atemorizaron a los indios mediante horribles descripciones del Demonio 

al que habían adorado, lo mismo que con espantosas imágenes del Infierno donde 

habitarían de no convertirse a la nueva fe. 

Las primeras descripciones que los frailes hicieron del Infierno provinieron de 

las imágenes medievales y renacentistas de aquel reino ultraterreno. Los horrendos 

paisajes infernales plasmados en las prédicas misioneras glosaron elementos típicos 

de los textos apocalípticos, de las narraciones apócrifas medievales y de aquellos 

recuerdos escritos por los monjes europeos sobre viajes al Infierno y revelaciones 

sobre el Más Allá*9. De esta manera, el primer Infierno presentado a los indios fue 

aquel lugar espantoso donde acontecían los peores tormentos y atrocidades. A decir 

  

18 Ver Horcasitas, El teatro..., p. 569. 
19 Citado por Horcasitas, El teatro..., p. 563. 
185 Sobre la construcción de las imágenes infernales, Georges Minois ha insistido en la combinación de elementos 
populares de textos apócrifos y apocalípticos y la visión intelectual que terminó por desarrollarse con los teólogos 
escolásticos. La síntesis más importante de dicha fusión se encuentra, evidentemente, en la Divina Comedia de 
Dante, en la que el poeta reunió la lógica de la teología, los simbolos populares y la doctrina cristiana en la visión 
infernal más genial de todos los tiempos. Ver Minois, Piccola storia..., p. 57.



108 

de fray Pedro de Córdoba, aquel terrorífico paisaje reunía 

las almas de los que no creen...y de los malos cristianos que no guardan 
los mandamientos de Dios. En este lugar están juntos todos los males: 
porque allí está fuego muy grande que quema las almas de los que no son 
cristianos y de los malos cristianos... Allí tienen siempre las ánimas muy 
grandes dolores, enfermedades, tormentos, muy gran sed y hambre y muy gran 
frío y calor. Allí cuecen las almas en calderas y ollas llenas de pez y piedra 
azufre y resina hirviendo. Allí las asan y queman y tienen otras penas 
infinitas...y estas penas nunca tienen fin**, 

Sin duda, la desolación generada por la guerra fue un escenario ideal para 

imaginar y reconstruir tanta miseria y sufrimiento humanos. Es importante señalar 

que si bien las imágenes del Infierno presentadas por los frailes echaron mano de los 

símbolos medievales típicamente infernales, en realidad, aquellas escenas del 

Infierno se construyeron, también, a partir de realidades particulares del fenómeno de 

la conquista y la evangelización de los indios. 

De esta manera, la tradición medieval se hizo presente en las imágenes de las 

cárceles, las prisiones y la caverna oscura y tenebrosa al centro de la Tierra. Sin 

embargo, seguramente estas imágenes cobraron mayor credibilidad frente a las 

cárceles y cepos utilizados por algunos frailes para castigar la desobediencia de los 

indios*”. La retroalimentación entre el imaginario medieval y la realidad de la lucha 

contra el Demonio entre los indios se tradujo, también, en los lienzos utilizados por 

los frailes como recurso didáctico para evangelizar. En aquellas grandes pinturas, 

los misioneros representaron a los indios “cargados de grilletes y esposas de 

hierro...conducidos por los demonios como ministros que son de los infiernos pues 

  

1% tray Pedro de Córdoba, Doctrina..., p. 66. 
1% En Historia de la vida cotidiana en México, Pablo Escalante narra algunos de los castigos ejemplares con los 
que los frailes y conquistadores torturaron a los indios . Ver Escalante, Historia de la vida..., p. 428-429.



109 

llevan éstos las mismas cadenas y grilletes que los que obran mal...”%, 

También en este sentido, vale la pena recordar las palabras de Sahagún para 

describir a los pecadores en el Infierno: “ahí están, mordiéndose los unos a los otros, 

son como perros”, Seguramente, la referencia debió impresionar bastante a 

aquellos indios que conocieron la brutalidad de algunos conquistadores que utilizaron 

a sus perros para amedrentar a los recién sometidos. La coincidencia entre los 

castigos terrenos por la violación a las nuevas normas de conducta y las penas 

descritas para los condenados en el Más Allá debió ser un mecanismo sumamente 

eficaz en la construcción de una nueva conciencia culposa que comenzó a asociar 

los malos actos con ciertas consecuencias punitivas individuales. 

Las representaciones teatrales de las penas en el Infierno fueron una de las 

herramientas más comunes para fomentar los sentimientos de miedo, angustia y 

verguenza relacionados con la experiencia de la culpa. Al respecto, uno de los 

ejemplos más famosos fue el sermón de fray Antonio de la Roa, quien poco antes de 

su muerte, predicó lanzándose en una pequeña hoguera preparada junto al púlpito 

para mostrar a los aterrorizados espectadores el horror de las penas del Infierno?%., 

No debió de ser menos impresionante ver a fray Luis Caldera arrojar algunos perros 

y gatos vivos en una fogata en el atrio de la Iglesia con el fin de ejemplificar los 

sufrimientos de los condenados en el Más Allá??*. 

Entre algunos indígenas, aquel tipo de prédica tuvo un impacto considerable. 

Mendieta contó cómo frente a aquellas representaciones, muchos indios lloraron y 

  

19 Valadés, Retórica..., p. 493. 
1% Sahagún, Adiciones..., p. 79. 
200 Ver Grijalva, Crónica de la orden..., p. 230. 

' Escalante, Historia de la vida cotidiana..., p. 376.



110 

temblaron de miedo*. La amenaza de los sufrimientos en el Infierno debió generar 

terror entre sujetos que poco a poco debieron aprender las nuevas normas y reglas 

de conducta en aras de evitar la condena en aquel espantoso lugar. 

En sus crónicas, los frailes refirieron muchas visiones y viajes al Infierno 

experimentados por indígenas recién convertidos. En todas ellas, el común 

denominador fue el terror que experimentaban los protagonistas ante las espantosas 

escenas que acontecían frente a sus ojos. La historia de Benito, natural de Cholula, 

es un caso que vale la pena recordar. Contaba Mendieta que antes de morir Benito, 

su espíritu fue llevado a ver las penas del Infierno “a do del gran espanto había 

padecido mucho tormento y grandísimo miedo”. Cuando el indio contó al fraile lo que 

había visto en aquel lugar “de la memoria de lo que contaba temblaba y estaba como 

atónito"? 

La difusión del miedo al Infierno estuvo estrechamente vinculada con la 

transmisión del temor hacia el Demonio. En realidad, el primer paso para lograr la 

conversión de los indios fue la renuncia a Satanás exigida en el bautismo?*”. En su 

lucha contra el Diablo, los frailes no descansaron en sus intentos por convencer a los 

indios de renunciar a Satanás y liberarse de él. En sus esfuerzos, los misioneros no 

escatimaron en horrendas descripciones sobre aquel monstruoso ser del que era 

necesario apartarse y huir. Nuevamente, la personificación del Demonio promovida 

por los frailes tuvo sus orígenes en las imágenes populares procedentes de la Edad 

Media. De esta manera, el Diablo se describió como un enemigo corpóreo que si 

  

202 Mendieta, Historia eclesiástica..., p. 462. 
20% Mendieta, Historia eclesiástica..., p. 462. 

Sobre el procedimiento que se debía seguir para que los indios bautizados renunciaran al Demonio, ver el 
prólogo de Zumárraga al manual del bautismo de fray Juan Focher. Focher, Manual del bautismo..., p. 139-141.



111 

bien podía tomar diferentes formas siempre conservaba algunas características que 

delataban su verdadera personalidad?”. 

Para los frailes, el Demonio se distinguía por su “fealdad, su suciedad, su 

negrura”. Se trataba de un ser monstruoso que cautivaba a los hombres “con su 

mordisco, sus dentelladas...su baba"?%, En las descripciones de los misioneros, el 

Diablo se concibió como una “gran bestia feroz”, un ser hediondo, horrendo y 

repulsivo que perseguía a los hombres para cautivarlos eternamente en sus 

dominios. 

Sin embargo, es importante señalar que a pesar de los elementos medievales 

presentes en aquellas descripciones del Demonio, poco a poco, como se ha 

señalado ya, la personificación del Diablo entre los indios se construyó mediante la 

identificación de aquel personaje con las divinidades prehispánicas y los sacerdotes 

que habían dirigido los cultos religiosos en el pasado indígena. En este sentido, la 

aparición diabólica que presenció un indio en Cuernavaca habla por si misma. Fray 

Andrés de Olmos narró la escena de la siguiente manera: “Muy de noche, al 

encender una vela encima de la casa, allá en un sitio desierto apareció el Diablo; 

como rey se presentó engalanado, así iban engalanados los señores en los tiempos 

antiguos cuando iban a bailar...”2”. 

Frente a las imágenes que hicieron de una parte de la identidad prehispánica 

sinónimo del mal y del pecado, algunos indígenas, motivados por el miedo y la 

desorientación, comenzaron a sentir vergienza y temor al identificarse con aquella 

  

205 Luis Weckmann habla de la herencia medieval de los frailes al concebir al Demonio como un enemigo físico 
contra el cual era indispensable luchar. Ver Weckmann, La herencia..., p. 173. 
> Fray Andrés de Olmos, Tratado..., p. 15. 

Olmos, Tratado..., p. 10.



112 

parte de un pasado a la que era mejor renunciar. Al respecto, Motolinía narró la 

tremenda historia del sacerdote de Tlaxcala, relato que plasma algunos elementos 

conmovedores de aquel complejo proceso de construcción y transformación 

emocional?*, 

En los primeros tiempos de la conversión, un sacerdote indígena que había 

dejado el templo prehispánico que servía, salió a caminar por el mercado de la 

ciudad vestido con los atavíos de su antigua dignidad, masticando navajas de 

obsidiana. Frente a este desafío al nuevo orden cristiano, los temerosos indios 

catequizados creyeron ver al dios Ometochtli. Con gran miedo y terror, los indigenas 

decidieron sepultar al sacerdote a pedradas, informando más tarde a los misioneros 

que habían matado al Demonio. 

Esta impresionante narración muestra el ambiente de temor que rodeó a los 

indios recién evangelizados. Es fácil imaginar cómo el miedo, el rechazo y la 

vergienza hacia ciertos rasgos y elementos de la cultura prehispánica se 

construyeron a partir de las constantes amenazas y prohibiciones de los frailes. De 

esta manera, poco a poco algunos indios comenzaron a experimentar sentimientos 

de culpa alrededor de la identificación con una parte de su pasado indígena. 

En este punto, es importante traer a colación las recomendaciones que hacía 

fray Juan Focher a los frailes evangelizadores. Después de adoctrinar a los indios y 

de orar con ellos, los misioneros debían despedirlos en paz “no sin antes recordarles 

que no frecuenten la compañía de los que todavía no son cristianos”. De manera 

que la conciencia culposa de los indios también se consolidó a partir de la difusión de 

  

208 La historia la rescata Pablo Escalante. Ver Escalante, Historia de la vida cotidiana..., p. 435. 
20% Focher, Itinerario..., p. 149



113 

sentimientos de hostilidad e intolerancia hacia todo aquello que fuera contrario a la 

ética cristiana?”, 

Frente al mensaje de los misioneros, algunos indígenas decidieron destruir 

sus idolos y quemar sus templos. Otros más, contaba Motolinía, “tomaron tanto 

espanto y temor al escuchar las descripciones de Satanás que temblaban al oír lo 

que los frailes les decían y algunos pobres desarrapados...comenzaron a venir al 

bautismo y a buscar el reino de Dios clamándole con lágrimas y suspiros y mucha 

importunación”?"*. 

Del mismo modo, muchos indios prefirieron olvidar el nombre de sus antiguas 

deidades o al menos, dejaron de invocarlos en los lugares públicos en que antes 

solían hacerlo?'? De esta manera, poco a poco, los nombres de las antiguas 

deidades se fueron borrando de la memoria y así, paulatinamente, al dejar de 

nombrar a sus antiguos protectores, los indios dejaron, también, de creer en ellos?*?. 

Los frailes fueron los principales promotores del olvido de aquellas palabras, pero al 

mismo tiempo, fueron quienes enseñaron a los indios los nombres con los que 

habían de llamar al dios cristiano y a los intercesores que podían paliar el temor y la 

angustia generados por la amenaza de Satanás. Si el miedo fue el móvil para 

olvidar, la promesa de un nuevo tipo de amor y el surgimiento de una novedosa 

relación afectiva entre los indios y el dios cristiano fueron los ejes para el aprendizaje 

  

210 Es importante aclarar, nuevamente, que algunos elementos de la cultura prehispánica generaron gran 
admiración entre los frailes misioneros. Estos elementos que a los ojos de los frailes eran positivos y dignos de 
alabanza, se incorporaron al orden cristiano de la sociedad indigena evangelizada y formaron parte fundamental 
de la nueva cultura cristiana novohispana. 

Motolinía, Memoriales..., p. 37. 
212 Motolinía mismo afirmaba que prefería callar los viejos nombres de los antiguos demonios, pues “ya entre los 
indios es muy descomulgado nombrar ninguno de los demonios. Historia de los indios..., p. 379. Es Safranski 

quien afirma cómo sólo el olvido permite escapar al poder del origen. Ver Safranski, El mal..., p. 21. 
213 Sobre la importancia de nombrar, ver Fernando Escalante, Una idea...p. 165



114 

de los nuevos nombres sagrados. 

En este sentido, contaba Sahagún que una de las primeras preguntas que 

hicieron los sacerdotes a los frailes fue la de cuál era el nombre del nuevo dios al que 

había que adorar. La respuesta de los misioneros fue la siguiente: “Es muy 

maravilloso y mucho apacigua el Corazón, mucho da libertad [redime]su precioso 

nombre. Porque su reverenciado nombre es Jesucristo”?*. 

Aún cuando las palabras de los frailes no hayan sido exactamente ésas y 

aunque la pregunta no se hubiera formulado así, se sabe que muy pronto, los indios 

convertidos adoptaron la costumbre de nombrar a Jesús tres veces en situaciones 

peligrosas o cuando el Demonio insistía en aparecérseles?!*. De esta manera, la 

invocación de Jesús, de María y de los santos se convirtió en uno de los primeros 

antídotos contra el miedo, así como uno de los medios cotidianos más sencillos para 

encontrar el consuelo y el alivio. Así, muy pronto, la difusión del amor de Cristo y la 

promesa de la redención constituyeron la contraparte del proceso de construcción del 

sentimiento de culpa entre los indios. Y es que en el pensamiento cristiano, la culpa 

no hace sentido alguno sin el mecanismo del perdón de Dios. Fue precisamente a 

partir de la promesa de redención que los frailes intentaron construir la nueva alianza 

entre los indios recién convertidos y la divinidad que debían comenzar a adorar. 

  

214 Sahagún, Coloquios...p. 129. 
215 Motolinía, Historia de los indios...,p. 121



115 

ll. Los indios y el Dios cristiano: la consolidación de una nueva alianza. 

1. La justicia divina y el aprendizaje del mecanismo del perdón: los 
fundamentos del pacto 

Como se ha visto hasta ahora, la transmisión del miedo entre los indios fue 

una estrategia básica en la configuración de los primeros sentimientos de culpa entre 

los indígenas del siglo XVI. No obstante, los frailes nunca vieron la utilización de 

aquel recurso como un instrumento suficiente para mover a los indios al 

arrepentimiento y al deseo de buscar la salvación del alma. Los misioneros 

reconocieron que el examen de conciencia y el ejercicio de introspección necesarios 

para arrepentirse de los pecados cometidos debían realizarse desde la voluntad y la 

razón. Por ello, decía fray Francisco de Vitoria, llevar a los indios los misterios de 

Dios sólo mediante el temor era un gran sacrilegio?**, 

Para el cristianismo, el miedo por si solo no tiene ningún significado, ya que el 

temor y la culpa son sólo una dimensión del orden y del sentido vital. Para que el 

miedo resulte significativo es esencial la creencia en el amor de Dios a los hombres, 

fundamento de la relación recíproca y personal entre el ser humano y su creador. En 

realidad, el eje de dicha relación es la promesa de una Justicia divina en el Más Allá, 

Justicia que contempla, sobre todas las cosas, la posibilidad de acceder al perdón de 

Dios. 

En efecto, la posibilidad de acceder al perdón divino proporciona a los 

creyentes sensaciones de alivio, consuelo y liberación. De esta manera, la creencia 

en la redención es el paliativo que permite a los seres humanos sobrellevar el miedo 

  

216 Vitoria, Relecciones..., p. 92-98. Vitoria utilizó este argumento para explicar por qué no era lícita la guerra para 
convertir a los indios.



116 

frente a la amenaza del castigo eterno?””. En este sentido, los primeros misioneros 

que llegaron a la Nueva España concibieron la empresa de evangelización como una 

misión claramente liberadora. El afán por desarticular las viejas relaciones entre los 

indios y sus antiguas divinidades y el deseo de articular una nueva relación entre los 

indígenas y el dios cristiano se comprendió como una acción que buscaba, sobre 

todas las cosas, otorgar a los indios la libertad que el Demonio les había arrebatado 

desde largo tiempo atrás. 

En su Retórica, fray Diego de Valadés explicó a los indios cómo Dios 

omnipotente había enviado a los frailes para iluminar el entendimiento de los 

indígenas “con los rayos de la luz divina y librar vuestras almas y cuerpos del muy 

pesado yugo que los oprime. Y si es en sumo grado molesta la esclavitud de los 

hombres es con todo mucho más intolerable aquella que os tuvo atados y vendidos 

al diablo”?19. Por dicho motivo, continuaba fray Diego, el único y verdadero Dios 

pedía a los hombres “que le sirvamos voluntariamente y con sencillez, no con la 

servidumbre con que estabais sujetos al diablo. Nadie que tenga razón puede acatar 

al diablo ni las exigencias irracionales que os impone...”?"?. 

Las palabras de Valadés muestran aspectos curiosos de la batalla que los 

frailes dieron contra el Demonio, así como de la naturaleza de la nueva alianza que 

los frailes deseaban consolidar entre los indios y el dios cristiano. Como puede 

observarse, el objetivo claro de aquella guerra sobrenatural fue derrocar la tiranía de 

Satán e instaurar el nuevo reino de Dios entre los indios. Es interesante encontrar la 

  

217 Leszek Kolakowski ha señalado cómo la figura de Jesucristo genera la sensación de que existe un camino 
para evitar las tinieblas y cómo Cristo materializa los sentimientos de paz y esperanza entre los cristianos. 
Vigencia y caducidaad..., p. 28. 
216 Valadés, Retórica..., p. 397. 
219 Valadés, Retórica..., p. 397.



117 

concepción política en la definición de las relaciones ultraterrenas tanto de los indios 

con el Diablo como de aquellos mismos con el dios cristiano que debían comenzar a 

adorar. 

Siguiendo la tradición aristotélica, fray Diego presentó el dominio de Satanás 

como una tiranía gobernada únicamente por los intereses y deseos del terrible 

monarca. Para el fraile, en la tiranía que el Demonio había ejercido sobre los 

indios, sólo habían reinado la arbitrariedad, el caos y la irracionalidad. Los sujetos 

dominados por aquel tirano habían permanecido como esclavos, sacrificando a sus 

hijos, renunciando a sus propiedades, mutilando sus cuerpos y derramando su 

sangre**. En suma, siervos de Satanás, los indios habían vivido sumergidos en la 

confusión, la violencia y las tinieblas. 

En contraste, el franciscano presentó la monarquía de Cristo que los frailes 

habían venido a instaurar como un régimen donde reinaban el orden, la libertad y la 

luz. Nuevamente, las referencias de fray Diego se remontaban a los textos 

aristotélicos, de manera que la monarquía de Dios debía surgir como un acuerdo 

libre y voluntario, como una nueva alianza que debía garantizar la armonía, la 

seguridad y la paz. El reino de Dios del que hablaba Valadés era, en realidad, el 

reino de la Justicia y el orden de la recta razón? 

Muchos frailes compartieron la visión de fray Diego de Valadés. Para aquellos 

misioneros, su empresa consistió en liberar a los indios de su esclavitud demoníaca y 

  

22 En su Política, Aristóteles habla del tirano como un gobernante que no es responsable frente a nadie y que 
rige contra la voluntad de sus gobernados. 

Valadés, Retórica..., p. 397. 
22 Para Aristóteles, la monarquía perfecta era aquella donde el monarca gobernaba de acuerdo a la ley 
respetando la libertad y la voluntad de los gobemados. Como bien se sabe, la teoría política de Aristóteles fue 
retomada por Santo Tomás quien cristianizó las ideas de la filosofía clásica y sentó las bases del contractualismo 
medieval.



118 

sentar las bases para que éstos pudieran convertirse en súbditos de un nuevo señor 

justo y bondadoso?*. El nuevo señor al que los indios debían someterse era un dios 

personalizado con una voluntad racional. La lógica de su Justicia era, en realidad, 

sencilla: premiar a los buenos y castigar a los malos en el Más Allá de acuerdo a las 

conductas y los actos de la vida terrena. 

Los frailes explicaron a los indios cómo la alianza voluntaria con el nuevo 

señor implicaba la obligación de obedecer ciertas leyes y mandamientos que el 

soberano premiaba con la vida eterna en el Cielo. Por el contrario, el 

quebrantamiento de aquellas leyes se traducía en el riesgo de caer en el reino de la 

muerte y las tinieblas por toda la eternidad. De esta manera, fray Pedro de Córdoba 

revelaba a los indios uno de los secretos de la nueva religión: 

Dios hizo dos lugares. El uno arriba en el cielo a donde hay todos los 
placeres y bienes y riquezas que se pueden pensar. Allí no hay trabajos ni 
enfermedad ni dolor ni tristeza ni hambre ni sed ni cansancio ni frío ni calor ni 
otra cosa que nos pueda dar pena ni pesar. Este lugar se llama gloria o 
paraíso. A este lugar deleitoso...van las almas de los buenos cristianos y allí 
van también las vuestras almas y vosotros si quisiérades ser amigos de Dios y 
tornárades cristianos y guardáredes sus mandamientos”*, 

Sobre el segundo lugar, aquel que se encontraba abajo, en medio de la tierra 

y encerrado en ella, fray Pedro decía llamarse Infierno. “Allí van las almas de los que 

no creen, que no son cristianos y no guardan los mandamientos de Dios”?*. En 

aquel lugar, el dolor no cesaba nunca, había “enfermedades, tormentos y muy gran 

sed y hambre y muy gran frío y calor... Y tienen otras penas infinitas [que] nunca se 

  

a presencia del contractualismo medieval es clara en esta concepción político religiosa. En los pactos de 
vasallaje, la voluntad y la responsabilidad individual eran elementos indispensables para establecer una nueva 
alianza donde la reciprocidad entre el vasallo y el señor eran el vínculo fundamental. Al respecto, ver Anthony 
Black, Political Though!t..., p. 32. 
24 Fray Pedro de Córdova, Doctrina..., p. 66 
225 Fray Pedro de Córdova, Doctrina..., p. 66



119 

acaban...”22, 

El dominico explicó cómo la decisión final de quiénes irían a cada sitio recaía 

en aquel Dios, sabio, todo poderoso y de una Justicia infinita. Por ello, también fray 

Juan de Zumárraga pidió a los indios estar preparados para recibir el veredicto de un 

juez implacable, pues aquellos que habían dejado de “seguir la regla y el orden de la 

misericordia de Dios que les prometía el cielo no podrán huir de la orden de 

tormentos que la justicia divinal ordenó en la cárcel perpetua del infierno...”2?”. 

a) La misericordia, el amor y la amistad de Cristo. 

La transmisión de la idea del dios juez fue muy importante en la primera etapa 

de la evangelización de los indios. No obstante la insistencia en el Día del Juicio 

Final y en la imagen del Juez implacable, el verdadero protagonista de la primera 

empresa misionera fue el Cristo amoroso y redentor, y no el tremendo juez de los 

últimos tiempos. Y es que en realidad, la idea de Justicia de Dios predicada por los 

frailes enfatizó la misericordia y el amor divinos como atributos principales de aquella 

Justicia que debía articular la alianza entre los indios y la divinidad, De esta 

manera, los primeros evangelizadores presentaron a los indios a un Dios bondadoso 

y comprensivo. Un Dios que por amor había enviado a su hijo para redimir los 

pecados de los hombres. En este sentido, Sahagún presentó a dicha divinidad de la 

siguiente manera: 
  

2% Fray Pedro de Córdova, Doctrina..., p. 66. 
Zumárraga, Regla cristiana breve..., p. 10. 

a Aquí vale la pena recordar las recomendaciones de Guy de Montrocher, párroco de Teruel en el siglo XIV. En 
su obra, Montrocher recomendó que los confesores expusieran antes que nada, la piedad, la misericordia, la 
caridad y la mansedumbre con que Cristo estaba dispuesto a recibir a los pecadores. Si pese a todo, el pecador 
no quería confesarse, entonces el confesor debía presentarle los terrores del Juicio, las penas del Infierno e 
insistir en que Dios castigaba a los que no querían hacer penitencia. Ver Delumeau, La confesión y el perdón..., 
p. 32.



120 

«01 €es perfectamente bueno, ..es sumamente amoroso, piadoso, 
misericordioso, en lo que más claramente muestra su infinita misericordia es 
haberse hecho hombre acá en este mundo semejante a nosotros, humilde, 
pobre...y murió por nosotros y derramó su sangre por nuestra redención para 
liberarnos del poder de los demonios, nuestros enemigos crueles y malvados 
que son éstos que vosotros tenéis por dioses”, 

Las descripciones que los frailes hicieron de Cristo buscaron destacar el 

ágape cristiano como fundamento del nuevo vínculo entre los indios y Dios. “Muy 

amoroso es a la gente, muy compasivo de ella, muy misericordioso y en mucho 

sobre pasa todas las cosas su amor...”, decía Sahagún*". La relación que los indios 

debían establecer con el dios cristiano era la de una nueva amistad cuyo principio 

era la reciprocidad?”*. La idea de esta nueva relación de afectividad recíproca 

también fue transmitida por fray Pedro de Córdova en su Doctrina: 

..habéis de saber que Dios hizo a vosotros y también a nosotros y a 
todos cuantos hay en el mundo para que le conozcamos y conociéndole le 
amemos y amándole nosotros a Él, Él también nos tenga por amigos y desque 
muriésemos lleve nuestras ánimas al cielo adonde está la gloria y los deleites 
que tiene aparejados para las ánimas de los sus amigos que son los buenos 
cristianos...*?, 

Ahora bien, el establecimiento de la nueva amistad entre los indios y el Dios 

cristiano sólo constituyó la primera parte de la misión evangelizadora. En realidad, 

no bastaba con que los indios comprendieran que podían hacerse amigos del nuevo 

Dios. Además, los frailes debieron transmitir la idea de que aquella divinidad, 

siempre amorosa y misericordiosa, estaba dispuesta a reconciliarse con aquellos que 

al ofenderla quebrantaban la relación de amistad. De manera que el vínculo 
  

22 Sahagún, Coloquios..., p. 83. 
20 Sahagún, Coloquios..., p. 127. El ágape cristiano consiste, precisamente, en aquel amor cuyo punto de 
partida y punto de llegada son el amor que procede de Dios. Se trata de un don divino con el que el hombre es 
capaz de amar a Dios mismo y como resultado de aquel amor, puede amar también a su prójimo y puede amarse 
a sí mismo. Ver Pizzomi, Giustizia..., p. 150. 
21 Pizzorni señala cómo el cristianismo convirtió la reciprocidad mundana del amor en el mundo clásico en una 
nueva reciprocidad escatológica. Ver Pizzorni Giustizia..., p. 151. 
22 Fray Pedro de Córdova, Doctrina..., p. 65



121 

amoroso entre los indios y Dios podía restituirse siempre a partir del mecanismo del 

perdón. Fray Pedro de Córdova explicó este principio básico a los indios recién 

convertidos: 

..Cuando vosotros hiciéredes algún mal o quebrantáredes algún mandamiento 
de Dios, a ese mismo Dios habéis de pedir perdón del pecado que cometisteis, 
arrepintiéndoos de buen corazón por lo que hicisteis y pedís perdón a Dios, 
luego como Dios es bueno y os ama como a hijos os perdona**. 

b) El amor a Dios y el amor al prójimo en la primera sociedad 
indocristiana. 

El aprendizaje del amor de Dios y del mecanismo del perdón fue 

verdaderamente importante en el proceso de construcción del nuevo sistema de 

ideas y valores que dio orden, sentido y cohesión a la sociedad novohispana que 

surgió en el siglo XVI. Y es que desde un principio, los frailes predicaron que el amor 

a Dios y la amistad con él significaban, al mismo tiempo, practicar el amor al prójimo. 

“...así quiere él, nuestro Dios, el señor nuestro, que nosotros unos a otros nos 

queramos , que mutuamente nos favorezcamos, que nos hagamos el bien nosotros 

los hombres en la tierra...”, decía Sahagún a los indios?”. 

Por su parte, fray Juan de Zumárraga explicaba a los indios cómo Cristo había 

resumido los Diez Mandamientos de su padre en dos: “...amor de Dios y amor del 

prójimo, de los cuales esencialmente depende toda la ley y los profetas. Esta regla y 

ley de amor vino a persuadir al mundo el Hijo de Dios y redentor nuestro para dar 

orden a nuestras desordenadas vidas en cada uno de los estados”?*, 

La difusión del precepto del amor cristiano fue fundamental en la configuración 
  

23 Fray Pedro de Córdova, Doctrina..., p. 82. 
24 Sahagún, Coloquios..., p. 113. 

Zumárraga, Regla cristiana breve..., p. 8. De esta manera Zumárraga actualizaba la ley de Yaveh en la nueva 
alianza con Jesucristo a partir del principio cristiano del amor.



122 

de las nuevas relaciones sociales que dieron origen a la Nueva España. En ellas, la 

caridad, la fraternidad, la solidaridad y la amistad constituyeron ejes emocionales y 

afectivos que posibilitaron su articulación? Muchos fueron los sermones que los 

frailes dedicaron a transmitir la importancia del amor al prójimo en la nueva sociedad 

que comenzaba a configurarse?””. 

En ellos, los frailes explicaron cómo el amor de Cristo se traducía en la 

posibilidad del perdón de Dios; al mismo tiempo, los sermones de los misioneros 

hablaron a los neófitos de la importancia que tenía el amor al prójimo, así como del 

perdón entre los hombres para restablecer las relaciones sociales terrenas y 

cotidianas. En este sentido, los evangelizadores explicaron a los indios la 

reciprocidad del vínculo del perdón. Si Dios perdonaba las ofensas a los hombres, 

éstos debían aprender, también, a perdonar a quienes los ofendían. Sahagún 

explicaba a los indios aquel principio cristiano fundamental con las siguientes 

palabras: 

Si alguno de tus enemigos te ha ofendido gravemente, si te ha 
maltratado, si te ha afligido, si te ha deshonrado, si te ha avergonzado mucho o 
te ha quitado tus cosas, tu hacienda...te ha engañado mucho o maltratado a tu 
padre o a tu hermano mayor o a tu hermano menor pues por mano de él murió 
y después se ha apenado, se ha angustiado, se ha arrepentido por lo que ha 
  

26 Es interesante recordar cómo Cicerón fue el primero en hablar de la amistad como el pleno acuerdo entre los 
ámbitos de la realidad divina y la realidad terrena. Para Cicerón, la amistad era el móvil de la sociabilidad y la 
fuerza que unía a las personas a partir de la armonía de sus intereses. Al reconocer la naturaleza común entre 
los hombres, Cicerón habló de una amistad o solidaridad que debía vincular a los seres humanos en una misma 
comunidad universal: la humanitas. San Pablo retomó las ideas ciceronianas y las cristianizó al hablar del 
Cuerpo místico de Cristo. Ver Pizzomni, Giustizia..., p. 75-86. 
237 Entre ellos, llama la atención uno de Sahagún en el que el franciscano aclaró a los indios a quiénes había que 
considerar como iguales. En sus Adiciones a la Postilla, fray Bernardino advirtió que los demonios no eran 
prójimos de los seres humanos, por lo que no había obligación alguna para que los indios les profesaran amor. 
Asimismo, Sahagún afirmó que a aquellos parientes que habían ido al reino de los muertos por no haberse 
convertido tampoco había que amarlos. En cambio, el fraile concluía diciendo que “...las gentes que viven por 
todas partes del mundo todas son tus prójimos; es necesario que las ames espiritualmente de la misma forma 
que te amas a ti mismo...” además, “...las gentes del mundo que están allá en el cielo empíreo, todos son tus 
prójimos...y las almas que hacen penitencia allá en el purgatorio [también]”. Como es fácil observar, el mensaje 
de Sahagún integró en una misma comunidad a todos aquellos que formaban parte del Cuerpo místico de Cristo. 
Ver Sahagún, Adiciones..., p. 50.



123 

hecho y de su propia voluntad se humilla ante ti, te ruega que lo perdones, que 
te aplaques es tu obligación que te aplaques, que renuncies al enojo, que 
hables con el con buen semblante... Y después, dondequiera que lo veas, lo has 
de saludar, lo has de mirar con buen semblante**, 

La transmisión de aquel mensaje requirió la interiorización de nuevas formas 

de sentir y vivir diversas emociones, sentimientos y sensaciones. El aprendizaje del 

perdón como vínculo social tuvo que darse a partir de novedosas experiencias 

afectivas que poco a poco influyeron en la configuración de una concepción sui 

generis del orden y las formas de interacción social. Al parecer, en la sociedad 

prehispánica el perdón no fue un mecanismo principal en la resolución de los 

conflictos sociales. La dinámica que imperó entre los indios antes de la llegada de 

los españoles fue la de la venganza, la ley del talión o la de las penas físicas para 

compensar las faltas y las ofensas??. 

En sus Memoriales, Motolinía realizó un recuento de las penas y los castigos 

prehispánicos más comunes para mantener el orden y los usos y las costumbres en 

la antigua sociedad indígena. Los informes del franciscano registraron como algunas 

de las prácticas más gravemente penadas y prohibidas entre los indios el homicidio, 

el adulterio, la homosexualidad, la violación, el robo, la traición, el aborto y la 

embriaguez?*. En el texto de Motolinía, sorprende menos la poca variedad de las 

sanciones prehispánicas que la severidad de las mismas. Los indios que habían 

cometido aquel tipo de faltas solían ser castigados drásticamente por las autoridades 

  

2% Sahagún, Adiciones..., p. 66. 
Es importante señalar que la venganza no se cometía de manera anárquica. Los indios no podían hacerse 

justicia por su propia mano. En realidad, Motolinía también exalta la existencia de tribunales donde un consejo de 
jueces decidía la sentencia que debía aplicarse al acusado. Aquellos que ignoraban dichas instancias, eran 
sentenciados a muerte. Motolinía, Memoriales..., p. 565 
24 Evidentemente, en su recuento, Motolinía buscó exaltar la virtud de los indios prehispánicos al observar la 
coincidencia de su código moral antiguo con el código moral cristiano.



124 

encargadas. 

Sentenciaban a muerte a los que perpetraban y cometían enormes y 
graves crímenes, ansí como a los homicidas. El que mataba a otro moría por 
ello. La mujer preñada que tomaba con qué lanzar la criatura ella y la física que 
le había dado con que echarse la criatura ambas morían. El que hacía fuerza a 
una virgen ora fuese en el campo ahora en casa del padre moría por ello. El 
que daba ponzoña a otro con que moría, el homicida y el que se la dio la 
ponzoña con que mató ambos morían...El hombre que andaba vestido con 
vestiduras y traje de mujer y la mujer que andaba vestida como hombre, ambos 
tenían pena de muerte”. 

Frente a estos usos y costumbres antiguos, los frailes hablaron de la 

importancia de amar al prójimo y de perdonarlo. Los misioneros advirtieron a los 

indios que la venganza era un pecado grave y que era necesario evitarlo. “Muy 

necesario es que te resuelves, si alguien te maltrata, a que no lo maltrates a él, si 

alguien te riñe, no lo has de reñir, si alguien te aflige, en ninguna manera te has de 

vengar”, eran las palabras de Sahagún al respecto?”. 

En este punto vale la pena hacer una anotación. En el Malestar a la cultura, 

Freud afirmó que en los seres humanos, las tendencias agresivas e instintivas son 

mucho más poderosas que los intereses racionales. Para evitar la perturbación de 

nuestra relación con los semejantes, la cultura se ve obligada a realizar múltiples 

esfuerzos para dominar aquellas manifestaciones instintivas y agresivas. De manera 

que, a decir de Freud, no existe ningún precepto tan antagónico a la naturaleza 

humana primitiva como la idea cristiana de “Amarás al prójimo como a ti mismo”?*, 

Es interesante pensar que siguiendo el argumento freudiano, el amor cristiano 

  

21 Las sentencias se ejecutaban de diferente manera: a veces se utilizaban garrotes de palo de encina, otras 
veces se ahorcaba a los condenados y en ocasiones, se prefería quemarlos o apedrearlos. Es justo señalar que 
en ocasiones, los condenados no eran sentenciados a la pena de muerte. A veces, se les quemaban los cabellos 
con cera encendida hasta dañar la piel de la cabeza o se les trasquilaba públicamente y después se les derribaba 
la casa para compensar las faltas que habían cometido. Motolinía, Memoriales..., p. 357-362. 
242 Sahagún, Adiciones..., p. 73 
28 Freud, El malestar..., p. 55-56



125 

es un agente civilizatorio que busca someter los instintos y la agresividad humanas al 

control amoroso racional?. La difusión del precepto del amor cristiano entre los 

indios, tuvo, efectivamente, aquel carácter civilizador. 

c) El amor civilizatorio y la reforma de las costumbres. 

El proceso de occidentalización de la conciencia indígena se ancló en el 

establecimiento imaginario de un nuevo pacto amoroso entre los indios y el dios 

cristiano. En realidad, la nueva alianza religiosa tuvo un carácter civilizatorio que 

supuso la modificación y reforma de ciertas costumbres, conductas y 

comportamientos indígenas a partir del sometimiento de algunas emociones y 

deseos espontáneos**. Para los indios, uno de los elementos más sorprendentes 

de aquella nueva relación religiosa fue la naturaleza recíproca de la misma y sobre 

todo, la constante posibilidad de renovar aquel vínculo a pesar de los eventuales 

momentos de ruptura generados por el incumplimiento de las reglas que daban 

sentido al acuerdo original?*“, 

Las primeras experiencias indígenas alrededor del perdón divino supusieron el 

paulatino aprendizaje de diversos mecanismos para alcanzar la redención. No 

obstante la variedad de medios para restablecer las relaciones quebrantadas, los 

frailes exigieron a los indios un requisito indispensable: la reforma de aquellas 

costumbres o conductas que habían ofendido a Dios. En sus primeros encuentros 

con los indios, los frailes reconocieron la existencia de costumbres y conductas 

  

24 Martha Nussbaum ha descrito al amor cristiano como un amor racional, contrario al amor erótico que somete a 
los hombres a las fuerzas del deseo y la pasión. Nussbaum, Upheavals... p. 564. 
«, Evidentemente, esta hipótesis sigue muy de cerca las teorías sociohistóricas de Norbert Elias 
6 Uno de los vocablos utilizados por Sahagún para traducir el término cristiano de pecado fue tla-tlacolli, que 
o quebrantamiento o ruptura de algo. Ver Sahagún, Coloquios..., p. 159.



126 

virtuosas propias de la ley natural y la racionalidad indígena. Sin embargo, al mismo 

tiempo, los misioneros sintieron gran alarma frente a la moral diabólica que regía 

muchas de las prácticas cotidianas entre los indios que venían a evangelizar. 

Los esfuerzos por erradicar aquellas costumbres prehispánicas contrarias a la 

ética que debía seguirse para alcanzar la salvación del alma se reflejaron en 

diferentes normas, presiones y nuevas prohibiciones a las que los indios tuvieron que 

acostumbrarse. De esta manera, la transmisión de las reglas de comportamiento 

cristiano supuso el aprendizaje y la interiorización de nuevas obligaciones, lo mismo 

que de nuevas disciplinas mentales y corporales?””. 

Este proceso de occidentalización moral se llevó a cabo de diferentes 

maneras. La predicación, la catequización, la confesión y la educación de los 

indígenas fueron estrategias que apuntaron en ese sentido?*% Además, los 

tribunales del provisorato de indios también tuvieron un papel fundamental en el 

proceso de la reforma de las costumbres indígenas?**. Por otra parte, las crónicas 

de los frailes narran milagros relacionados con este proceso de reforma de las 

costumbres y con los esfuerzos de los misioneros por erradicar algunas prácticas 

prehispánicas entre los indios recién convertidos. 

Uno de aquellos relatos es el de la india que acusó a su marido con los frailes 

por encontrar que estaba amancebado. El indio, furioso contra su mujer, le propinó 

una tremenda paliza que la dejó sumamente lastimada. Aquella noche, contaba 

  

247 Gruzinski, “Normas cristianas...”, en Historias 15, p. 31-32. 
Gruzinski, “Normas cristianas...”, en Historias 15, p. 31. En un principio, los frailes enseñaron a los indios el 

peligro que corrían cuando practicaban ciertos actos o conductas que dentro del nuevo orden constituían pecados 
graves. En este sentido, fray Juan Focher recomendó a los misioneros que instruyeran a los indios explicando la 
inconveniencia de continuar con la idolatría, la costumbre de mentir, los pecados de la came y la embriaguez. 
24 Sobre la labor de dicho tribunal, ver Jorge Traslosheros



127 

Mendieta, “le aparecieron a la mujer Nuestro Señor Jesucristo y su bendita Madre, la 

cual rogaba al Hijo por aquella india. Y dijo Nuestro Señor que era menester que 

viniese San Pedro y tocando con las manos a la india (que seguramente era devota 

del santo) la sanoó...”2P, 

Los esfuerzos de los frailes por acabar con la poligamia e introducir la 

costumbre del matrimonio monógamo entre los indios fueron intensos. Motolinía 

también registró una historia en la que los personajes sobrenaturales auxiliaron a los 

frailes en aquella empresa civilizatoria: 

No les faltaban excusas a los señores y principales para estar con 
muchas mujeres...hasta que el Espíritu Santo vino a la nave trayendo un ramo 
de oliva de su divina clemencia y lo que a los hombres parecía imposible, su 
poderosa sabiduría le hizo posible enviando...a su arcángel San Rafael para 
que atase a Asmodeo, quitándole el poder que en este vicio ejercitaba y 
procurase mujeres a nuestros convertidos inspirando a los señores que 
contentasen con una?*', 

En cuanto a la reforma de las costumbres en el beber, los milagros y mensajes 

sobrenaturales también formaron parte importante de la campaña de los frailes. De 

esta manera, contaba Mendieta cómo Francisca, una niña india de nueve años, 

reprendió a un joven por su viciosa conducta: “Mira lo que te digo, Simeón, de parte 

de Dios. Ya has sido muchas veces avisado y reprendido de nuestra madre y su 

hermano Francisco que dejes la borrachera que destruye tu ánima y te ha de llevar al 

Infierno si no la dejas. Ahora te digo yo lo mesmo de parte de Dios, que te 

enmiendes de aquí adelante si no verás el castigo que ha de hacer de ti"2*?. 

Estos relatos maravillosos llaman la atención en varios sentidos. Además de 

  

250 Mendieta, Historia eclesiástica...,p. 464. 
251 Motolinía, Historia de los indios..., p. 149. 
282 Mendieta, Historia eclesiástica..., p. 455.



128 

mostrar la interrelación cotidiana entre la dimensión terrena y la sobrenatural, las tres 

narraciones ejemplares muestran que no sólo los santos y los arcángeles ayudaron a 

los frailes en la empresa de reformar las costumbres indígenas incompatibles con la 

ética cristiana. En efecto, es interesante reparar en que en estas historias, son los 

propios indios quienes colaboraban en el proceso de transformación de las 

conductas prohibidas por los misioneros. 

En este mismo sentido, es importante señalar que desde un principio, los 

frailes involucraron de manera activa a los caciques y principales que tuvieron una 

misión crucial en la reforma de los comportamientos y las prácticas antiguas de los 

indios. Motolinía contaba cómo después de adoctrinar a dichas autoridades, 

...8 imponerles en todas las buenas costumbres de la religión 
cristiana...no solamente éstos han sido traídos al camino de nuestra verdad y 
fe católica, más ellos mismos hechos maestros y predicadores de sus padres y 
mayores y discurren por la tierra descubriendo y destruyéndoles sus 
ídolos...apartándolos de otros vivios nefandos...y ellos son los que más 
persiguen las ceremonias y ritos condenados**. 

La participación de los indios en este proceso de transformación moral se vio 

reflejada, también, en la pronta incorporación de sujetos indígenas en los tribunales 

encargados de reformar las costumbres de los indios. Probablemente, en un 

principio, el abandono de las costumbres y prácticas antiguas debió vivirse de 

manera confusa y dolorosa. Además, evidentemente, este proceso no se dio de 

manera rápida ni tampoco homogénea?”. Sin embargo, al parecer, poco a poco, 

muchos indios descubrieron que la práctica de aquellas virtudes cristianas resultaba 

útil y conveniente en el nuevo orden de la vida material y cotidiana que comenzaba a 

  

253 Motolinía, Mermoriales..., p. 445. 
Se ha señalado ya la importancia de la diversidad en las respuestas indígenas ante el proceso de conversión y 

ante los intentos de transformación de la moral y la construcción de una nueva identidad indígena cristiana.



129 

configurarse**. 

En realidad, la batalla que los frailes emprendieron contra el pecado significó 

la construcción de un nuevo criterio para guiar las conductas y las costumbres 

indígenas: el de la razón y la justicia occidentales. En este sentido no es desatinado 

afirmar que los misioneros, en su afán civilizatorio buscaron someter los instintos y 

las pasiones que habían configurado ciertas prácticas y conductas indígenas 

mediante la creación de nuevos mecanismos de autocontrol típicamente 

occidentales? La construcción de una nueva conciencia capaz de reconocer el 

sentimiento de culpa, de asumir nuevas responsabilidades individuales y de distinguir 

la importancia que tenía la intención en las acciones humanas, fue, sin duda, un 

elemento fundamental dentro de dicho proceso civilizatorio. 

Ahora bien, la interiorización de aquel nuevo código ético debió haber 

colaborado a disciplinar a la manera occidental, muchos gestos, conductas, 

costumbres y comportamientos indígenas contrarios a la moral cristiana. En 

realidad, ése era el principal objetivo de la misión evangelizadora de los frailes. No 

bastaba con transmitir a los indígenas los sentimientos de culpa ni de enseñarles el 

significado del perdón. Lo importante era que los recién convertidos condujeran 

  

255 Es importante recordar el carácter utilitario que tiene la práctica de la virtud dentro de una sociedad. Siguiendo 
la teoría weberiana de los valores como medios útiles para alcanzar ciertos fines, Leo Strauss ha insistido en que 
la búsqueda de la virtud obedece al cálculo de situaciones convenientes para aquellos que la buscan. Strauss, 
Natural right..., p. 110. 

Es curioso observar cómo el proceso civilizatorio que buscó someter los instintos irracionales que los frailes 
relacionaban con el Demonio estuvo vinculado con el fenómeno de la congregación y la fundación de nuevas 
ciudades. En el pensamiento renacentista, la civitas griega se rescató y se consideró el fruto de la racionalidad 
humana, el centro que garantizaba la libertad, la paz y la Justicia. Ver Anthony Black, Political Thought, p. 19. 
En el caso del proceso evangelizador, los centros urbanos materializaron la posibilidad de construir un nuevo 
orden desde la racionalidad occidental, racionalidad que a decir de los frailes, debía liberar a los indios de la 
irracionalidad demoníaca. Muchos misioneros insistieron en que el Demonio solía habitar en las barrancas, los 
bosques y las cuevas, simbolos medievales relacionados con la barbarie y la incivilización. En ese sentido, 
Grijalva afirmó que algunos indios buscaban congregarse porque en los pueblos, el Demonio no los molestaba 
más. Grijalva, Crónica..., p. 91.



130 

todas las acciones de su vida cotidiana dentro de aquellos referentes mentales y 

emocionales. 

Siguiendo a Santo Tomás de Aquino, para el pensamiento cristiano, la Justicia 

es la virtud que guía las acciones humanas de acuerdo a la regla de la razón?”. 

Parece evidente que para que los hombres puedan actuar conforme a lo que es 

recto, éstos deben poseer una conciencia capaz de discernir entre lo bueno y lo 

malo, entre lo justo y lo injusto. Como se ha visto ya, los frailes evangelizadores 

trabajaron arduamente en la transmisión de aquel nuevo código de valores cristianos 

que permitiría a los indios realizar nuevos juicios éticos de sus conductas y 

comportamientos. No obstante, siguiendo a Santo Tomás, no era suficiente con que 

los indios reconocieran los nuevos significados que tenían lo bueno y lo malo dentro 

de la nueva cosmovisión cristiana. 

En realidad, el elemento fundamental para que aquellos sujetos recién 

convertidos observaran el orden de la Justicia occidental era la creación de hábitos, 

es decir, la construcción de un fuero interno que inclinara a los indios a seguir las 

normas éticas transmitidas por los frailes en el proceso de la evangelización**. Una 

- vez que los indios reconocían los nuevos significados del Bien y del Mal cristianos, 

éstos debían guiar sus conductas y comportamientos cotidianos de acuerdo a dichos 

conceptos. El aprendizaje y la repetición de aquellas nuevas costumbres dio origen 

a ciertos hábitos disciplinadores entre la población convertida. 

Como se advirtió desde un principio, la construcción de aquel fuero interno 

  

257 Santo Tomás, Tratado de la justicia..., p. 125. 
Santo Tomás afirma que la justicia es el hábito según el cual cada uno da al otro lo que es suyo según 

derecho, permaneciendo en ello con una voluntad constante y perpetua. Ver Santo Tomás, Tratado de la 
justicia...p. 123.



131 

entre los indígenas obedeció a un proceso psicológico difícil de historiar. Sin 

embargo, los esfuerzos por construir aquella conciencia culposa y las distintas 

experiencias indígenas alrededor del sentimiento de culpa y en torno a la búsqueda 

del perdón dieron origen a novedosas instituciones, a diferentes formas de 

interacción y negociación cotidiana que dibujaron el entramado de relaciones 

sociales y manifestaciones culturales particulares de la sociedad novohispana de los 

siglos XVI y XVII. 

lll. Las manifestaciones cotidianas de la culpa y el perdón entre los indios 

1. Ausencia de culpa o culpa particular 

Como se ha señalado ya, el proceso de internalización de la culpa entre los 

indígenas es un fenómeno difícil de historiar. En realidad, la única vía para imaginar 

lo que sucedió en el fuero interno de los indios es la observación de algunas 

manifestaciones expiatorias que hacen suponer la existencia de dicho sentimiento en 

el sistema emocional de los indígenas convertidos. Sin embargo, las cosas no son 

tan simples y vale la pena detenerse un momento para hacer ciertas aclaraciones. 

Las opiniones en torno al sentimiento de culpabilidad entre los indígenas de la 

Nueva España estuvieron divididas y no siempre coincidieron. Durante todo el siglo 

XVI e incluso durante el siglo XVII, algunos confesores y evangelizadores lamentaron 

la ausencia de sentimientos culpiígenos entre los naturales. Para aquellos 

desencantados sacerdotes, los indios no experimentaban arrepentimiento alguno, 

participaban en las prácticas expiatorias más por la naturaleza exterior de los rituales 

mismos y además, persistían en sus costumbres paganas y comportamientos



132 

viciosos. No obstante, frente a estos testimonios pesimistas, hubo también otros 

misioneros que vieron con júbilo y satisfacción las devotas demostraciones de culpa 

y arrepentimiento entre los indios, al mismo tiempo que celebraron la aceptación 

indígena de los sacramentos que aseguraban el perdón de los pecados y la 

salvación en el Más Allá. 

En realidad, es posible suponer que entre los indios, el proceso de 

construcción de aquel sentimiento y la interiorización de las nuevas normas morales 

cristianas no debieron darse de manera rápida ni homogénea. Frente al mensaje de 

los misioneros, los indios reaccionaron de forma muy distinta, dependiendo de las 

regiones geográficas, los grupos o clases sociales a los que pertenecieron e incluso 

de acuerdo a las órdenes que los evangelizaron*. La diversidad de aquellas 

primeras respuestas es reflejo de la complejidad de la sociedad indígena del siglo 

XVI. 

Para muchos indios, la comprensión de los nuevos conceptos del Bien y del 

Mal, de la salvación del alma o del pecado no debió ser fácil ni sencilla. A pesar de 

que las reacciones indígenas frente a estos conceptos fueron diversas, seguramente, 

el común denominador entre muchos indios fue la confusión de sentimientos ante el 

nuevo sistema de ideas y creencias cristiano?%. No obstante, a pesar de este estado 

de confusión o de comprensión a medias del mensaje evangelizador, existen 

innumerables testimonios sobre expresiones de culpa y manifestaciones de 

  

2% Gruzinski ha señalado la heterogeneidad de la intemalización de la norma cristiana entre los indios. Gruzinski, 
“Normas...”, en Historias 15, p. 32-40. 
260 Pablo Escalante ha señalado la confusión que seguramente experimentaron los indios recién convertidos. En 
la sociedad indocristiana del siglo XVI, la comprensión a medias del mensaje evangelizador debió haber sido la 
regla y seguramente tuvieron que pasar varios años para que el mensaje se asimilara verdaderamente. Ver 
Escalante, Historia de la vida..., p. 433-435.



133 

expiación que inducen a pensar que desde los primeros tiempos de la conversión, el 

binomio emocional de la culpa y el perdón constituyó una de las experiencias 

cotidianas más importantes en la vida de los indios evangelizados. 

Estas manifestaciones exteriores relacionadas con el sentimiento de culpa y 

con la búsqueda del perdón son indicios que permiten reconstruir un largo proceso 

de aprendizaje y construcción emocional en donde la culpa y la redención se 

configuraron como sentimientos y conceptos con un significado y un sentido 

particular y específico. Como toda experiencia emocional, la culpa cristiana entre los 

indios se construyó a partir de diversos factores éticos, afectivos, históricos y 

sociales. En realidad, este sentimiento surgió como resultado de una condensación 

de información que incluyó nuevos juicios de valor, nuevas sensaciones y 

percepciones del mundo externo, así como antiguos recuerdos y viejas formas de 

sentir y entender las emociones que relacionaban a los indios con su universo 

exterior?*'. Todos estos factores y elementos hicieron de la culpa cristiana entre los 

indios una experiencia emocional distinta y particular. 

A manera de hipótesis es posible afirmar que el aprendizaje de este 

sentimiento se dio dentro de un largo proceso donde los indios participaron en 

actividades, ritos y ejercicios cotidianos que incidieron en la articulación de 

novedosas relaciones de intercambio y negociación favorecedoras del orden y la 

estabilidad social. Probablemente, el proceso de interiorización de la culpa, y por 

ende, la configuración de un fuero interno que obedeciera a la moral cristiana se dio 

  

261 Sobre la concepción de los sentimientos como producto de este proceso de construcción histórica y como 
condensación de información que relaciona a los seres humanos con su mundo son importantes los trabajos de 
Martha Nussbaum y de Femando Escalante.



134 

de manera lenta y paulatina. Sin embargo, es posible pensar que, en cambio, la 

asimilación de las nuevas referencias simbólicas, mentales y afectivas relacionadas 

con la culpa y el perdón transmitidas a partir de la educación y la evangelización se 

dio de manera mucho más rápida. 

El veloz aprendizaje de estos nuevos códigos y categorías mentales generó el 

consenso cultural necesario para la articulación de nuevas relaciones de intercambio 

recíprocamente referidas. Estas relaciones de negociación se dieron de manera 

cotidiana y estuvieron principalmente orientadas por la aspiración compartida de 

conseguir el perdón de los pecados y alcanzar la vida eterna. Ahora bien, si el 

mensaje evangelizador presentó como el móvil de la negociación la posibilidad de 

obtener el perdón de los pecados y ganar la felicidad en el Cielo, lo verdaderamente 

interesante es que, desde un principio, muchas de aquellas relaciones de 

intercambio y negociación cotidiana relacionadas con la culpa y el perdón también 

estuvieron orientadas por intereses terrenos y materiales que aseguraban una 

supervivencia más segura en el nuevo orden de relaciones económicas, políticas y 

sociales que comenzaba a configurarse. Desde los primeros años de la 

evangelización, las experiencias cotidianas relacionadas con la culpa y el perdón 

fueron factores muy importantes para generar y mantener el orden, el equilibrio, la 

estabilidad y la paz en la Tierra. 

2. El perdón como nuevo escenario de negociación cultural 

a) Entre el miedo y el consuelo 

No es exagerado afirmar que el concepto del perdón constituyó uno de los



135 

pilares más importantes para la legitimidad política de la Corona española en el 

Nuevo Mundo. Como se ha visto ya, la justificación de las conquistas en América fue 

una justificación religiosa que señaló la obligación que tenían los Reyes de garantizar 

las condiciones materiales y espirituales necesarias para que los indios obtuvieran el 

perdón de sus pecados y alcanzaran, así, la salvación de su alma. Frente a este 

imperativo mesiánico, la Corona encomendó a los frailes la misión de evangelizar a 

los indios, misión que supuso la concientización indígena de la naturaleza culpable 

del hombre, así como el ofrecimiento de la posibilidad de acceder al perdón de los 

pecados. En este sentido, los frailes difundieron entre los neófitos los sentimientos 

de miedo, vergienza y temor necesarios para configurar una nueva conciencia 

culpable, pero al mismo tiempo, transmitieron las emociones de alivio y consuelo 

asociadas al mecanismo del perdón. 

Como se ha visto hasta ahora, el proceso de construcción de la culpa entre los 

indios no fue homogéneo ni inmediato. Algunos indígenas permanecieron ajenos a 

dicha experiencia cristiana, mientras otros asimilaron el mensaje de los frailes 

aprendiendo el nuevo sentido ético cristiano que tenían costumbres como la idolatría, 

la embriaguez, la poligamia o la mentira, reconociendo, también, la posibilidad de 

enmendarse y alcanzar el perdón.  Independientemente de estas diferentes 

velocidades dentro del proceso de transformación emocional y moral de los indios, la 

constante oscilación entre la opresión de la culpa y la liberación del perdón presente 

en el mensaje de los frailes generó un escenario de tensión emocional indispensable 

para que la Iglesia ejerciera su poder sobre los indigenas convertidos, así como para 

que los evangelizadores condujeran los nuevos lineamientos morales que debían



136 

guiar las conductas y comportamientos de aquellos sujetos. 

En un principio, la reproducción de aquella tensión emocional se dio mediante 

los intercambios cotidianos entre los indios y los frailes. Al participar en los ritos y 

actividades expiatorias difundidas por los misioneros, los indios legitimaron el poder 

de aquéllos como nuevos intermediarios divinos capaces de otorgar el perdón. En 

realidad, esta dinámica de legitimación cotidiana tuvo un doble sentido, ya que si 

bien ésta sólo era posible en la medida en que se conservaba aquella tensión 

emocional, esta tensión se reproducía al mismo tiempo que se daba la interacción 

entre sujetos que comenzaban a compartir las mismas referencias simbólicas, 

emotivas y mentales. 

b) El poder y la reconciliación cotidiana 

Con todo lo anterior es posible afirmar que en la Nueva España, desde un 

principio, la introducción del concepto cristiano del perdón significó, en realidad, la 

introducción de un mecanismo de legitimación política, lo mismo que uno de los 

principales instrumentos para administrar el poder. La idea de redención constituyó 

un elemento crucial para establecer una nueva relación entre los indios y el dios 

cristiano, pero al mismo tiempo, el mecanismo del perdón funcionó como la 

estrategia política más importante para restablecer las relaciones sociales 

quebrantadas, resolver los conflictos cotidianos y mantener con ello, la paz, la unidad 

y la cohesión social. 

Como se ha señalado ya, es probable que la interiorización del sentimiento de 

culpa entre los indios se diera de manera lenta y paulatina. Sin duda, frente a la



137 

dificultad de interiorizar aquel sentimiento y hacer de él el criterio para guiar los 

comportamientos de acuerdo a la nueva moral, la posibilidad de reconciliarse y 

obtener la absolución de las faltas cometidas debió resultar sumamente exitosa entre 

una población asustada que constantemente se vio en la necesidad de pedir una 

segunda oportunidad y evitar, con ello, los castigos terrenos, así como la condena en 

el Infierno. 

Las primeras experiencias cotidianas de los indios en torno al perdón 

originaron interesantes relaciones de intercambio y de negociación. El estudio de 

este tipo de intercambios cotidianos da interesantes indicios para imaginar el proceso 

de construcción y reproducción de los consensos culturales que permitieron 

mantener la paz y la unidad en la Nueva España durante tres siglos. 

3. La confusión entre las dos Justicias 

Una de las primeras experiencias cotidianas que los indios vivieron en torno al 

mecanismo del perdón fue la del establecimiento de nuevas relaciones sociales 

orientadas a partir del concepto occidental de Justicia??. Sin duda, en un principio, 

los evangelizadores fueron los principales promotores de este concepto entre los 

indios. Desde un principio, los misioneros transmitieron el significado y la lógica del 

orden de la Justicia occidental encargándose de administrar el perdón divino, pero 

también, en algunas ocasiones, ocupándose de administrar el perdón terreno. Esta 

situación generó, en muchos casos, gran confusión entre algunos indígenas 

incapaces de separar los ámbitos de la Justicia en el Cielo y de la Justicia en la 

  

262 Sobre la teoría de la negociación cultural novohispana en tomo a la Justicia, Jorge Traslosheros es la fuente 
obligada.



138 

Tierra. Los orígenes de esta confusión se remontan a la primera inquisición 

apostólica de fray Martín de Valencia. 

En su cargo de inquisidor, fray Martín combatió y persiguió a los idólatras, 

pero además, se encargó de ejercer su poder “contra toda persona que de obra o 

palabra hiciere cosas que parezcan pecado"** De esta manera, las funciones 

inquisitoriales de fray Martín comprendieron la lucha contra la idolatría, así como 

procurar la reforma de las costumbres y los comportamientos paganos o poco 

compatibles con la religión cristiana?”. 

En ocasiones, los deseos de llevar a cabo la verdadera conversión de los 

indios y reformar las “malas” costumbres entre ellos, enfrentaron a fray Martín con las 

autoridades civiles; y es que el jefe de la misión franciscana reclamó que las 

credenciales que le había otorgado la Santa Sede para conseguir la evangelización 

de los indios le conferían jurisdicción eclesiástica, pero también, civil y criminal sobre 

los mismos*”, 

En este sentido, las controversias entre fray Martín y Gonzalo de Salazar, 

representante de Cortés, no fueron sencillas. Después de varias reuniones en las 

que el cabildo revisó las bulas que daban jurisdicción a los franciscanos, los 

regidores informaron a Motolinía, representante de fray Martín, que no existía en los 

documentos papales el otorgamiento de ninguna autoridad para que la orden tuviera 

jurisdicción civil y criminal sobre los indígenas*%. No obstante que el cabildo pidió a 

los frailes abstenerse de ejercer ese tipo de poder, los misioneros continuaron 

  

263 Greenleaf, Zumárraga... p. 16. 
Ver Traslosheros. 
Greenleaf, Zumárraga..., p. 20. 

266 Greenleaf, Zumárraga..., p. 20.



139 

interviniendo en la reducción de conflictos sociales en los que actuaron como 

jueces?*”. 

La llegada de los frailes al nuevo mundo significó, en realidad, la 

institucionalización del foro de la justicia divina en la tierra. Siguiendo la tradición 

neotestamentaria de “aquello que desatares en la Tierra será desatado en el Cielo”, 

los frailes creyeron poseer el poder para remitir los pecados, pero además, el poder 

para dirimir las controversias internas entre los miembros de la nueva Iglesia 

indocristiana?*%%. Se sabe que, ignorando las recomendaciones del cabildo, los frailes 

impartieron justicia en los conventos. Al respecto, las palabras de fray Diego de 

Valadés dan testimonio de este tipo de situaciones: 

..NOSOtros los religiosos, además de la autoridad que nos ha sido dispensada 
por la Sede Apostólica, escuchamos todas las controversias de los indios que 
están relacionadas con lo espiritual y por causa de la buena voluntad que nos 
tienen ponemos fin a ellas sin aparato de juicio. Ellos aceptan (como venido 
de un oráculo) lo que nosotros hemos determinado , pues juzgamos con ánimo 
paternal lo que es justo... Ellos no usan de ninguna excusa o apelación pues lo 
que ha ordenado el religioso lo reciben cual si viniese de Dios, como lo es en 
realidad. Y esto mueve a los religiosos a que investiguen prudente y 
maduramente la verdad de las cosas y a escuchar a ambas partes con grande 
justicia y paciencia. Por lo cual los indios toman esto como sentencia 
definitiva**?, 

  

287 En este sentido, es curioso recordar algunas de las reflexiones de Paolo Prodi en su historia de la justicia. 
Una de las aportaciones más importantes de la religión hebrea a la teopolítica del antiguo Egipto y de otros reinos 
de Medio Oriente fue que mediante la idea del Pacto o la Alianza, Yaveh se convirtió en el garante de la esfera 
política y social. Es decir que en la historia del pueblo hebreo, la justicia se transportó a la esfera teológica y 
dependía, directamente, de Dios. De esta manera, se abrió por primera vez un foro o sede de administración de 
la justicia que no se identificaba con el Estado; es decir, un foro de justicia alternativa a las sedes del político 
donde los hombres podían encontrar un espacio diferente para ser disculpados. Ver Prodi, Una storia della 
glustizia..., p. 24. 

Paolo Prodi ha señalado cómo los discípulos de Cristo heredaron el poder de interpretar y concretar el perdón 
divino con la constitución de un foro que aparecía como alternativa al de la justicia humana. En realidad, el 
cristianismo integró en el mismo sistema de normas aquellas reglas éticas que definian la relación de los hombres 
con Dios y aquellas normas jurídicas que regulaban las relaciones interpersonales entre los hombres. Esta 
integración de los dos sistemas normativos se dio a partir de la constitución de aquella estructura alterna a la de 

la justicia política. Prodi, Una storia della giustizia..., p. 29. 
Valadés, Retórica..., p. 493.



140 

La estrecha relación entre la administración de la justicia divina y de la justicia 

terrena generó confusión entre muchos indios. Se sabe, por ejemplo, que cuando 

algunos indígenas cometían crímenes o delitos callaban lo que habían hecho y 

buscaban a los frailes para hacer penitencia. En esas situaciones, los frailes les 

daban trabajo en las huertas o en los conventos y después de algún tiempo de haber 

trabajado, los indios confesaban la causa que los había movido a pedir aquellas 

labores expiatorias?”% Cuenta Sahagún que después de dichas confesiones, los 

indios pedían a los frailes una cédula firmada “con propósito de mostrarla a los que 

rigen, gobernador y alcaldes para que sepan que han hecho penitencia y confesados 

y que no tiene nada contra ellos la justicia...”?”?. 

En la sociedad indocristiana, los evangelizadores asumieron un nuevo poder a 

partir de su capacidad para administrar el perdón entre los indios. Efectivamente, 

para muchos indígenas no fue fácil separar los ámbitos de la redención divina y del 

perdón terreno. No obstante, desde un principio, muchos indios se vincularon con 

las autoridades religiosas a partir del deseo de acceder al perdón. En la vida 

cotidiana, el poder de los frailes para dispensar el perdón espiritual se convirtió, en 

realidad, en un atributo de autoridad política para resolver controversias terrenas y 

materiales. En su ejercicio de aquel poder ambiguo, los frailes transmitieron entre los 

indios la importancia de la reconciliación como mecanismo para establecer los 

vínculos y las relaciones sociales fragmentadas. 

  

270 Escalante, Historia de la vida cotidiana..., p. 377. 
271 Sahagún, Historia general..., p. 46-47.



141 

4. El perdón como vínculo social 

La intervención de los frailes como jueces en los conflictos cotidianos fue 

fundamental en el proceso de aprendizaje del perdón como nuevo mecanismo para 

restablecer la concordia y la paz social, así como para generar nuevos lazos de 

solidaridad y fraternidad entre los indios. Varios son los casos que hablan en este 

sentido. Algunas cartas anuas de los jesuitas relatan historias de reconciliación que 

si bien acontecieron en una etapa posterior a los primeros años de la evangelización, 

permiten imaginar la existencia de situaciones similares desde los primeros años del 

proceso de conversión de los indios?”?. 

Contaban los jesuitas cómo los indios de Pátzcuaro solían reñir por “cosillas” y 

buscaban a los padres de la Compañía para que intervinieran como árbitros en 

aquellos pleitos. Frente a dichas situaciones, los padres advertían a los indios que si 

querían recibir el perdón de Dios ellos debían perdonar también a sus semejantes””. 

Así sucedió, por ejemplo, alguna vez con una india embarazada que recibió 

los insultos de otras dos mujeres aparentemente sin motivo. Las agresoras tomaron 

a la india y le arrancaron “un gran puño de cabellos” dejándola “como para rebentar y 

echar la criatura de enojo de se ver tan maltratada”. En un principio, ésta pensó ir a 

dar queja a las autoridades civiles, pero como la casa de los jesuitas estaba de 

camino, prefirió dar cuenta de lo que había sucedido a uno de los padres. 

“ ..mostrándole los cabellos con grandes ansias, le dijo el padre que mirase un 

crucifijo que allí estaba delante y que aprendería lo que debía hacer. Poniéndose los 

  

272 Los casos que se presentan a continuación datan de las últimas dos décadas del siglo XVI. Se encuentran en 
Felix Zubillaga, Monumenta Mexicana. 
273 Zubillaga, Monumenta..., V. ll, p.523.



142 

ojos en él se quitó del todo y luego se sintió buena y se tornó en paz a su casa 

perdonando las que la avían maltratado”?”*. 

Algo parecido aconteció en otro pleito entre dos indígenas en el que uno de 

ellos resultó malherido. Ya en el hospital, éste pidió confesarse con un jesuita. 

Cuando el padre le pidió perdonar a su agresor, tal como Dios solía perdonarle las 

ofensas que cometía, el indio accedió a las recomendaciones de su confesor. De 

esta manera, el padre llamó al otro indigena para que pidiera perdón y pagara algo 

de los gastos de la cura de su compañero. 

El agresor, temeroso de los parientes del herido, acompañó al jesuita 

conciliador hasta el hospital. Allí, el padre habló con los parientes ofendidos quienes 

respondieron que si su hijo debía perdonar para ser perdonado por Dios, ellos 

también estarían de acuerdo en olvidar la ofensa. De esta manera, el jesuita reunió 

a los dos contrincantes, mismos que se abrazaron una vez que el agresor hubo 

pagado lo recomendado por el sacerdote, quedando así los dos “en mucha paz”. 

La historia no concluye ahí; unos días después de la reconciliación, el alcalde 

encontró al herido y le preguntó qué había sucedido. El indio no quiso responder, 

pero otros indígenas le informaron lo que había pasado. El alcalde mandó buscar al 

agresor para hacer justicia con él, pero los parientes del herido, con gran 

preocupación, buscaron al jesuita y le dijeron “que ellos no querían nada ni habían de 

salir de lo que [él] les había mandado” y le pidieron que procurara que no buscasen 

más al indio acusado, pues ellos y su hijo ya lo habían perdonado?”*. 

Los dos relatos anteriores muestran el interés de los evangelizadores en 

  

274 Zubillaga, Monumenta..,.p. 524. 
275 Zubillaga, Monumenta..., p. 523



143 

promover la paz y la concordia entre los indios a partir del restablecimiento de las 

relaciones sociales quebrantadas. En ambas historias se hace referencia al principio 

de reciprocidad que vincula al orden de la Justicia en el Cielo con el de la Justicia en 

la Tierra. En el primer caso, el jesuita calmó la ira de la indigena agredida pidiéndole 

que observara un crucifijo para encontrar lo que debía hacer después de ser 

ofendida de aquella manera. Evidentemente, la india perdonó a las mujeres que la 

habían agredido, siguiendo el ejemplo del Cristo en la cruz. Por su parte, en el 

segundo relato, el indio herido optó por la misma decisión una vez que su agresor le 

pidió una disculpa y pagó cierta cantidad para la cura en el hospital. 

Es curioso pensar cómo en muchos casos, los indios prefirieron buscar a los 

sacerdotes que a las autoridades civiles para resolver sus problemas cotidianos. 

Probablemente, esta preferencia se debió a la existencia de relaciones afectivas 

personales y estrechas entre muchos indios y los evangelizadores. Pero además, 

también es posible que la relación cotidiana de los indios con los sacerdotes generó 

entre los primeros la asociación de los religiosos con una autoridad y una capacidad 

especiales para reconciliar y restablecer el orden perdido. Al parecer, poco importó 

la naturaleza terrena o ultraterrena de los vínculos que se deseaban enmendar: los 

indios acudieron con los sacerdotes para solucionar conflictos y regenerar el estado 

de paz que en algún momento había quedado alterado así en el Cielo como en la 

Tierra. 

Como se ha visto ya, la principal estrategia para restablecer el orden perdido 

fue la de promover el principio de la reconciliación, mecanismo que al liberar las 

tensiones sociales cotidianas evitó la explosión de la violencia, el malestar o el enojo



144 

social, restableciendo, con ello, la posibilidad de mantener el equilibrio al interior de 

la comunidad. La asimilación del principio de la reconciliación, así como del 

funcionamiento del mecanismo del perdón comenzó a darse desde las primeras 

relaciones de negociación entre los indios y los frailes. En la necesidad de 

comunicarse con las nuevas autoridades y de establecer nuevos vínculos con ellas, 

los indios aprendieron rápidamente los códigos culturales que facilitaban aquel tipo 

de interacciones. 

Algunos procesos inquisitoriales contra indigenas entre las décadas de 1530 y 

1550 proporcionan indicios interesantes para imaginar el proceso mediante el cual se 

aprendieron esas nuevas formas de negociación cultural. 

5. Los procesos inquisitoriales: algunos ejemplos de negociación cultural 

La persecución contra la idolatría fue severa desde la llegada de fray Martín 

de Valencia como primer inquisidor de la Nueva España. Sin embargo, los procesos 

contra indios idólatras se incrementaron considerablemente durante las décadas de 

los años treinta y cuarenta, cuando fray Juan de Zumárraga asumió el cargo de 

inquisidor?” Durante dicho período, muchos indios fueron acusados de esconder 

ídolos, de practicar sacrificios humanos, así como de llevar conductas y 

comportamientos sexuales contrarios a la moral cristiana. La persistencia de 

aquellas conductas pecaminosas llevó a muchos indigenas como Miguel Tlaylotla o 

los caciques de Yanhiutlan y de Coatlan a declarar frente al Santo Oficio de la 

Inquisición. 

  

276 Ver Greenleaf, Zumárraga..., p. 28, 56-93



145 

Es importante señalar que desde los primeros años de la evangelización, la 

Inquisición Apostólica fue una de las instituciones novohispanas que más colaboró 

en la reproducción cotidiana del ambiente de tensión emocional entre los 

sentimientos de culpa y los del perdón. La lógica del funcionamiento del Santo Oficio 

osciló siempre entre generar el miedo y el temor y ofrecer alternativas para la 

liberación y la redención. En este sentido, basta recordar el Edicto de Gracia que se 

leía en las misas y en los días de fiesta para anunciar la existencia de los tribunales 

inquisitoriales. 

En aquella declaración pública, las autoridades religiosas no sólo informaban a 

los fieles sobre la función del Santo Oficio, sino además, anunciaban un período de 

gracia de treinta o cuarenta días para efectuar confesiones voluntarias para ganar la 

absolución de los pecados mediante penitencias ligeras?””. De esta manera, el 

procedimiento inquisitorial descansaba en generar la tensión emocional entre el 

temor al castigo y la oportunidad de acceder al perdón. En realidad, la eficacia de 

aquella institución dependió, en gran medida, del poder del miedo y de la amenaza. 

Frente a ambos sentimientos, los indios se vieron en la necesidad de buscar formas 

de negociación e intercambio que les permitieran ganar el perdón. Los procesos 

inquisitoriales emprendidos contra algunos indígenas en las primeras décadas de la 

conquista muestran la naturaleza de aquellas negociaciones. 

El primer caso que vale la pena recordar es el del cacique de Matlatlan. A 

decir de los informes de fray Andrés de Olmos, entonces comisionado de Zumárraga 

para investigar la existencia de ídolos ocultos, el cacique era un hombre perverso 

  

277 Ver Greenleaf, Zumárraga..., p. 33.



146 

que practicaba la idolatría y llevaba una vida llena de vicios y escandalosos 

comportamientos sexuales?”?. 

Los reportes de fray Andrés hablaban de las diecisiete o veinte concubinas del 

cacique, algunas de ellas, parientes cercanas del acusado que, por si fuera poco, 

estaba casado. Los cargos contra el principal indígena no paraban ahí. Además, el 

cacique era un borracho empedernido y alentaba a sus súbditos a embriagarse 

también. En las fiestas de Panquetzalistli se había visto al acusado sacrificar un 

pollo en su casa y se sabía que entre sus gobernados era común seguir sacrificando 

perros?”?. 

Acusado de dichos cargos, el cacique fue llamado a declarar; al enfrentarse 

con las autoridades del Santo Oficio, el indigena confesó y admitió sus culpas, 

ganando con ello la benevolencia y la misericordia de fray Andrés. En efecto, frente 

al reconocimiento voluntario de sus pecados, el franciscano declaró una “indulgente” 

sentencia contra el indio acusado, ordenando que se le dieran cien azotes, que lo 

raparan y que lo mandaran a una escuela de niños para que aprendiera el credo y la 

doctrina cristiana”, 

Probablemente, al cacique de Matlatlan poco le decían los mensajes de los 

frailes que hablaban de la moral cristiana. Al parecer, en su vida cotidiana, el 

cacique experimentó escasos sentimientos de culpa ante sus poligámicas y 

escandalosas costumbres. No obstante, al mismo tiempo, parece que el indígena 

comprendió y asimiló rápidamente las nuevas reglas cristianas del orden moral, 

  

278 Greenleaf, Zumárraga..., p. 80. 
279 Greenleaf, Zumárraga..., p. 81. 

Greenleaf, Zumárraga...,p. 81



147 

político y religioso. De esta manera, al ser llamado a declarar, el cacique acudió al 

recurso de la confesión, seguramente a sabiendas de que el reconocimiento de sus 

faltas le garantizaría la misericordia divina, pero sobre todo, quizás, comprendiendo 

que aquella confesión le aseguraría el indulgente perdón terreno por parte de los 

frailes. 

Es decir, en realidad, poco podemos saber de lo que ocurría en el fuero 

interno del cacique de Matlatlan, sin embargo, lo que sí es evidente es que el 

indígena conocía los nuevos códigos éticos y culturales cristianos y que muy pronto 

aprendió a negociar con ellos para reconciliarse con las nuevas autoridades y 

obtener así, una segunda oportunidad para poder vivir en paz. En este mismo 

sentido, los siguientes tres casos de indios procesados también son ejemplo de ese 

proceso de asimilación cultural entre los indios recién evangelizados. 

El 10 de julio de 1537, el cacique de Xinantepec denunció a Mixcóatl por 

idólatra, hechicero y por predicar en contra de los frailes. El acusado pregonaba ser 

un dios y decía tener control sobre Tlaloc, a quien solía ofrecer diferentes sacrificios 

al interior de algunas cuevas llenas de idolos?** . Entre muchos indígenas, Mixcoatl 

era popular debido a sus poderes para propiciar la lluvia y para lograr la curación de 

ciertas enfermedades. 

En septiembre de 1537, el indígena acusado fue llamado a declarar ante 

Zumárraga. Frente al inquisidor, Mixcoatl afirmó que era cristiano y que había sido 

bautizado e instruido en la doctrina durante seis o siete días. En su declaración, el 

indigena admitió muchas de sus faltas e incluso llegó a confesar tener 

  

281 Greenleaf, Zumárraga ...,p. 70



148 

conversaciones con el Demonio, pero una vez que concluyó su confesión, Mixcoatl 

suplicó la misericordia de Dios y el perdón de Zumárraga, argumentando que ya 

había dejado sus prácticas pecaminosas y que si en el pasado había incurrido en 

ellas era porque el demonio lo había engañado**?. 

El indio Martín, procesado en 1538, también utilizó un argumento similar para 

defenderse durante su juicio. Acusado de poseer ciertos ídolos a quienes ofrecía 

ayunos junto con otros indios, Martín declaró que era cristiano, que había sido 

bautizado y que “comprendía que el diablo lo había estado engañando durante 

cuatro años y que había efectuado esas ceremonias y otras sin ser conciente de su 

pecado"**. Por ello pedía perdón y suplicó misericordia a las autoridades. Por 

último, otra india también procesada, Ana, nativa de Xochimilco, fue acusada en 

1538 de ser curandera y de invocar al dios Tezcatlipoca para curar a una mujer. En 

su declaración, Ana confesó sus faltas y dijo haber cometido sus pecados porque el 

dios Tezcatlipoca la había engañado?”. 

Más allá de los respectivos castigos que estos tres indígenas recibieron para 

expiar sus culpas y reconciliarse, lo verdaderamente interesante es que tanto 

Mixcoatl, como Ana y Martín, argumentaron en su defensa la falta de responsabilidad 

de sus actos, mismos que dijeron estar motivados, en realidad, por los engaños y 

artimañas del demonio. Frente a la insistencia de los misioneros en acusar al diablo 

y sus secuaces (las antiguas divinidades prehispánicas) del estado de pecado en el 

que habían vivido los indios, éstos se apropiaron de aquella idea y la utilizaron como 

  

282 Greenleaf, Zumárraga...,p. 71 
Greenleaf, Zumárraga ...,p. 73. 

2% Greenleaf, Zumárraga..., p. 74.



justificación de sus comportamientos prohibidos ante las autoridades cristianas que 

los vigilaban. 

Aparentemente, estos tres indígenas no fueron los únicos en apropiarse de 

aquella justificación. En el Confesionario de fray Alonso de Molina, el fraile prevenía 

a los indios de utilizar aquella excusa con las siguientes palabras: “..No dirás 

hízome fuerza el demonio o provocóme el demonio a que pecase...”"**. Esta 

recomendación hace suponer que con ella, el fraile buscó fortalecer el sentimiento de 

culpa y fomentar la importancia de la responsabilidad individual entre los indios. En 

su mensaje, fray Alonso concluía pidiendo a los indios reconocer lo siguiente: “...yo 

hice lo que me mando, yo tengo la culpa de lo que cometí y del desatino que 

hice..."2, 

Es decir, probablemente, la interiorización del sentimiento de culpa y la 

comprensión de la responsabilidad individual sobre las conductas y los actos 

personales se dio durante un largo y lento proceso de asimilación. No obstante, los 

procesos inquisitoriales anteriores muestran, en cambio, la rápida apropiación de los 

símbolos, ideas y creencias que daban orden y sentido a la vida en la nueva 

sociedad cristiana y sobre todo, ejemplifican el surgimiento de nuevas negociaciones 

culturales entre los indios y las autoridades religiosas a partir de aquella apropiación 

de los nuevos códigos cristianos. 

a) El proceso del cacique don Carlos: los límites del perdón 

Los procesos y casos anteriores hacen suponer que, en efecto, la base para el 

  

285 Molina, Confesionario...,p. 12-13. 
Gruzinski, “Confesión, alianza...” en Vida cotidiana..., p. 32. 

149



150 

establecimiento de aquellas relaciones de negociación entre los indios y las 

autoridades religiosas fue la creencia en la misericordia divina, así como el principio 

cristiano de la posibilidad de la reconciliación. No obstante la importancia de la 

redención en la configuración de la primera sociedad novohispana, es importante 

señalar que si bien la misericordia divina era eterna e infinita, existían ciertos limites 

y condiciones terrenas para poder acceder al perdón de Dios. En este sentido, vale 

la pena traer a colación el proceso del cacique don Carlos en el año de 1539. 

Don Carlos fue nieto de Nezahualcoyotl e hijo de Nezahualpilli. Durante su 

infancia, se crió en la casa de Cortés y fue educado por los franciscanos en el 

Colegio de Santa Cruz de Tlatelolco. Probablemente hacia 1531, don Carlos se 

convirtió en el cacique de Texcoco, cargo que conservaba en junio de 1539 cuando 

fue denunciado por un indio de Chiconautla por dogmatizar contra la fe. 

Las acusaciones contra el cacique afirmaban que don Carlos se burlaba de los 

indios devotos, que decía que las enseñanzas de los frailes eran inútiles y 

engañosas y además, que arengaba contra el poder político de las autoridades 

españolas”. Las investigaciones inquisitoriales descubrieron que el hijo de don 

Carlos no conocía los rudimentos de la fe, así como que el cacique mantenía 

relaciones de concubinato con su sobrina. Por si fuera poco, algunos de sus 

súbditos declararon que el cacique los animaba a continuar con la costumbre del 

concubinato. Además, las autoridades inquisitoriales encontraron diversos ídolos 

prehispánicos escondidos en algunas de sus propiedades. 

Después de varias exhaustivas y minuciosas investigaciones en torno al 

  

287 Greenleaf, Zumárraga..., p. 87.



151 

cacique, don Carlos fue llevado ante Zumárraga para ser interrogado formalmente. 

Durante su interrogatorio, el cacique negó haber ofendido a Dios o haber 

dogmatizado. Además, rehusó haber practicado la idolatría y rechazó animar a los 

indios a volver a la poligamia, aunque reconoció mantener relaciones con su sobrina 

Inés. Por otro lado, don Carlos afirmó ser un cristiano ejemplar, señaló que 

guardaba el día de descanso de cada semana y que pedía a sus súbditos que 

también lo observaran. A pesar de estas declaraciones, ninguno de sus gobernados 

testificó a su favor. 

Como último recurso para defenderse, el cacique afirmó que sus enemigos lo 

habían acusado sólo por odio y por venganza. No obstante aquel argumento, la 

sentencia contra don Carlos se pronunció y su ejecución fue presenciada por toda la 

población de México y de Texcoco. Después de recorrer las calles de la ciudad 

llevando el sambenito, el cacique fue llevado al cadalso y ahí, antes de ser 

ejecutado, don Carlos confesó sus culpas y dijo estar arrepentido de ellas. Sin 

embargo, la confesión del indígena a último momento poco cambió su destino. En 

realidad, debido a lo tardío de su confesión, Zumárraga no podía otorgarle ya el 

perdón. No obstante, a pesar de su trágica situación, antes de morir, don Carlos se 

dirigió a los indígenas en su lengua y les pidió que observaran su ejemplo, que 

desdijeran sus idolatrías y que siguieran la fe cristiana. 

Es difícil saber a ciencia cierta si las últimas palabras del cacique don Carlos 

fueron motivadas por la solidaridad de un indígena que advertía a otros los peligros 

de no abandonar sus antiguas costumbres y creencias o si en realidad, al recibir la 

negativa del perdón en la Tierra, don Carlos se encomendaba realmente para



152 

obtener la misericordia divina y evitar así, que también su alma se quemara en las 

llamas del Infierno. En todo caso, esta interrogante nunca tendrá una respuesta 

segura. Sin embargo, la historia del cacique de Texcoco permite observar los límites 

de la negociación terrena para obtener el perdón divino. La confesión pertinente y el 

arrepentimiento oportuno fueron condiciones indispensables para obtener una 

exitosa absolución en la Tierra y ganar así la salvación en el Cielo. 

6. Los sacramentos: algunas otras experiencias cotidianas en torno a la 
redención 

Además de las experiencias cotidianas 'alrededor de la justicia, otro de los 

escenarios privilegiados para el aprendizaje del sentimiento de culpa y del 

mecanismo del perdón entre los indios fue la práctica de los sacramentos. Al 

parecer, desde los primeros tiempos de la evangelización, algunos indígenas 

mostraron especial interés en participar en aquellos nuevos rituales religiosos. 

Frente al caos y sin sentido generados por la guerra, algunos indios encontraron la 

posibilidad de hallar cierta sensación de continuidad y un nuevo sentido vital en la 

participación de los nuevos rituales religiosos promovidos por los frailes. 

De esta manera, muchos indígenas convertidos desearon recibir los 

sacramentos en aras de experimentar nuevamente sensaciones de estabilidad, 

bienestar y protección terrena. Y es que al constituir una nueva alianza con la 

divinidad de los conquistadores, los indios establecían, también, fuertes vínculos con 

las autoridades religiosas que decían tener los medios para proporcionar seguridad 

no sólo en el Cielo sino también en la Tierra.



153 

La articulación de relaciones de negociación cotidiana en torno a los 

sacramentos tuvo importantes consecuencias en la reproducción de las jerarquías 

sociales en las que descansaron el orden y la estabilidad de la Nueva España desde 

sus orígenes. Además, la práctica cotidiana de los sacramentos y la consecuente 

articulación de relaciones de negociación para obtener el perdón contribuyeron a 

generar un ambiente de emotividad colectiva fundamental para mantener la unidad y 

la paz en la sociedad novohispana. 

Vayamos por partes y veamos algunos de estos tipos de intercambio material, 

espiritual y afectivo que se dieron alrededor de la práctica cotidiana de dichos rituales 

religiosos. 

a) El bautismo 

Como se ha visto ya, los frailes consideraron a los indios herederos del Pecado 

Original y por lo tanto, seres urgidos de recibir el sacramento del bautismo. Ante la 

premura de aquella situación, la Junta Eclesiástica de 1524, estableció la necesidad 

de administrar este sacramento entre los niños diariamente y dos veces a la semana 

a los adultos, los jueves y los domingos por las mañanas después de que 

escucharan la doctrina y la misa**. 

El sacramento del bautismo constituyó el ritual religioso en el que se inauguró 

la alianza entre Cristo y los indígenas convertidos??? En él, los indios debían 

  

268 Willi Henkel, “El impulso evangelizador...”, Evangelización y teología..., p. 418. 
26% En el Manual del bautismo de adultos y matrimonio de los bautizados, fray Juan Focher daba la bienvenida a 
los indios que recibían el sacramento con las siguientes palabras: “Eres bienvenido, ...porque ser cristiano es ser 
adorador de Dios y su servidor, aún más, su amigo; todavía más, hijo de Dios...” al mismo tiempo, el fraile 
exclamaba, “Amigo, ¿No propones en lo futuro no adorar al dyablo, huir de los hurtos, de la lujuria y de todos los 
pecados, mediante la gracia de Dios?” Ver Focher, Manual del bautismo..., p. 14-13, 1997.



154 

renunciar a Satanás para establecer un pacto voluntario con Jesucristo. Muchos 

relatos de los frailes mostraron el momento de transición en que los indios debieron 

desarticular las relaciones con sus antiguas deidades, personificadas por los 

misioneros como el Demonio y buscar, a cambio, una nueva relación con el dios 

cristiano. Las siguientes historias maravillosas plasman el ambiente emocional en el 

que debió darse aquel proceso de transformación de las alianzas religiosas. 

La primera historia que vale la pena recorder, es la del bautizo del hijo de 

Moctezuma. Cuenta Motolinía que el hijo del antiguo emperador cayó gravemente 

enfermo, solicitando a los frailes que lo fueran a visitar a su casa para recibir el 

sacramento del bautismo. Ante esta petición, los misioneros acudieron gustosos y 

realizaron el rito. Ya en la casa del enfermo, los frailes lo sacaron en una silla para 

hacer el exorcismo y a las palabras del sacerdote ne te lateat sathana comenzó a 

temblar en tanta manera no sólo el enfermo sino también la silla en que estaba, tan 

recio que al parecer de todos los que allí se hallaban parecía salir de él el 

demonio...”2P%. 

No es difícil imaginar la reacción de miedo y angustia de algunos indios frente a la 

insistencia de los frailes en la inconveniencia de continuar sometidos a Satanás. 

Seguramente, buscando paliar aquellas emociones, muchos indígenas desearon 

establecer una nueva relación protectora con el dios de los vencedores y también, 

con las autoridades religiosas cristianas. 

La historia de una india de Texcoco que fue bautizada por los frailes tras un 

encuentro con Satanás también habla en este sentido. El relato narra cómo una 

  

2% Motolinía, Historia de los indios..., p. 121.



155 

noche, aquella mujer pasó por “el patio de los teucales que son las casas del 

demonio”, llevando a su hijo a cuestas como era la forma acostumbrada de cargar a 

los niños entre los indios. Ahí, “salió a ella el demonio y echó mano de la criatura, 

queriéndola tomar a la madre que muy espantada estaba porque no estaba 

bautizado ni señalado con la cruz”?”. 

Probablemente, poco a poco, frente al nuevo ordenamiento de la sociedad, 

algunos indios comprendieron que quedarse sin bautismo los dejaba en un estado de 

irremediable desprotección y vulnerabilidad. De manera que incluso muchos de los 

indios que en un principio se rehusaron a recibir el sacramento terminaron por 

aceptarlo en aras de integrarse al nuevo orden cristiano. La historia maravillosa del 

indio que se había resistido a recibir el bautismo hasta que tuvo un encuentro poco 

amistoso con el Demonio es un testimonio más que habla en este sentido. 

Cuenta la historia que estando el indígena a punto de morir, llegó Satanás para 

llevárselo y le dirigió las siguientes palabras: “Qué haces, indio? Date priesa a 

morir, vente conmigo que estoy aquí esperando tu ánima para llevarla al infierno a 

donde pagarás las penas debidas a tus culpas”???. El indio, sumamente espantado, 

respondió al Demonio de la siguiente manera: 

Por qué tengo que ir yo contigo al infierno y padecer eternas penas? Qué 
hice yo? En qué pequé, pues he vivido reverenciando los dioses que mis 
padres honraron y he acudido siempre a su servicio? Respondió entonces el 
demonio: Míos son tus padres y mayores y todos los pecadores de la tierra y 
por las manchas de sus culpas si no las lava el agua del bautismo...”?%*, El 
final de la historia es completamente predecible: el indio asustado caminó 
hacia el convento y se hizo bautizar. 

  

2% Motolinía, Historia de los indios..., p. 121. 
22 Dávila Padilla, Historia de la fundación..., p. 118. 
28 Dávila Padilla, Historia de la fundación... p. 118.



156 

Al parecer, muchos indígenas sintieron un atractivo especial por el sacramento 

del bautismo. Las crónicas de los misioneros describen a multitudes de indios 

entusiasmados que llegaron a los conventos para ser bautizados. Los frailes hablan 

de niños y adultos, jóvenes y ancianos, gente sana y enferma que cruzaba ríos y 

caminaba durante días sin importar la falta de comida o las inclemencias del clima 

con tal de recibir el sacramento??”. 

...€ran tantos los que se venían a bautizar”, afirma Motolinía, “que los sacerdotes 

bautizantes muchas veces les acontecía no poder levantar el jarro con que 

bautizaban por tener el brazo cansado y aunque remudaban, el jarro les cansaba 

ambos brazos y de traer el jarro en las manos se les hacían callos y aun llagas... En 

aquel tiempo acontecía a un solo sacerdote bautizar en un día cuatro y cinco y seis 

mil. ..285. 

El deseo de algunos indios por recibir este sacramento se tradujo, muchas veces, 

en ofrendas y regalos rituales como rosas, flores y cacao que los indígenas llevaban 

a los misioneros a cambio de que los bautizaran. Aquel intercambio de bienes 

materiales por bienes espirituales habla de la estrecha relación entre la articulación 

de una nueva alianza religiosa y el establecimiento de nuevas relaciones de 

negociación entre los indios y las nuevas autoridades terrenas”*, 

  

2% Motolinía, Historia de los indios... p. 127. Es importante señalar que, muy probablemente, los relatos de los 
frailes fueron parte de una campaña de promoción de los sacramentos entre los indios. Sin embargo, es 
imposible que todas aquellas descripciones hayan sido producto, únicamente, de la imaginación o exageración de 
los misioneros con fines publicitarios. 
2 Motolinía, Historia de los indios...,p. 188. 
2% En este sentido Pablo Escalante ha señalado cómo algunos de los primeros indígenas recién convertidos 
llegaron a confundir la naturaleza de aquella alianza divina con la articulación de nuevos pactos políticos con las 
nuevas autoridades religiosas. De esta manera, algunos caciques y principales que pidieron ser bautizados



157 

b) La confesión 

El estudio del sacramento de la confesión entre los indios evangelizados plantea 

innumerables preguntas que podrían ser objeto de una investigación por si misma??”. 

Sin embargo, al ser escenario privilegiado para las primeras experiencias cotidianas 

en torno al aprendizaje de la culpa y el perdón es indispensable detenernos un 

momento sólo en algunos problemas interesantes que hacen pensar en ciertos 

rasgos del proceso de configuración de la conciencia culpable y la emocionalidad 

cristiana entre los indios. 

Al igual que en el caso del bautismo, los frailes jamás pusieron en duda la 

capacidad de los indios para recibir el sacramento de la penitencia?%. Fue también 

en la Junta de 1524 donde los misioneros establecieron por primera vez la obligación 

que tenían los indios de reconciliarse una vez al año si estaban sanos y dos, en caso 

de estar enfermos. Además, la Junta apuntó que los candidatos a recibir el 

sacramento del matrimonio también debían confesarse después de realizar un previo 

examen de la doctrina cristiana?*, 

En su intento por instaurar este sacramento entre los indios, los frailes hicieron 

frente a varios obstáculos y dificultades. En un principio, el problema de las fronteras 

lingúísticas buscó solución en el adiestramiento de intérpretes indios, así como en el 

rápido aprendizaje de las lenguas indígenas por parte de algunos evangelizadores. 

La transmisión de los nuevos códigos morales, así como del nuevo significado del 

  

buscaron confirmar y legitimar su antiguo poder mediante los nuevos códigos religiosos que daban sentido al 
nuevo orden de las cosas. 

Martine Azoulai, Serge Gruszinski y Oscar Martiarena se han ocupado del estudio de este problema en 
rticular. 

Esa Luis Martínez Ferrer, La penitencia..., p. 119. 
2% Martini, El indio y los sacramentos..., p. 115.



158 

Bien y del Mal no fue sencilla y en un principio, los indios tuvieron que aprender a 

reconocer los actos que en el nuevo orden quedaban prohibidos y eran considerados 

pecaminosos. Por otro lado, la escasez de confesores en los primeros tiempos de la 

evangelización también fue un problema de orden práctico que hizo difícil administrar 

el sacramento a los indios que lo solicitaban. 

Todos estos problemas generaron diferentes soluciones que se reflejaron en la 

diversidad de los primeros rituales alrededor del sacramento de la penitencia entre 

los indios. Durante los primeros años de la evangelización, la confesión no se llevó 

de manera uniforme ni homogénea y muchas veces, cada orden utilizó 

procedimientos distintos de acuerdo a las circunstancias del proceso 

evangelizador”, 

No obstante la diversidad de aquellos procedimientos, a partir de 1526, el 

aprendizaje del nuevo ritual religioso, así como la confesión misma se convirtieron en 

parte fundamental de la vida cotidiana de los indios*%* Desde un principio, el 

sacramento de la penitencia no sólo introdujo nuevas formas de relación entre los 

indios y su propia conciencia, sino también, configuró nuevos vínculos entre los 

confesores y los indigenas y nuevas formas de interacción entre la población 

indígena misma. 

Muchos de los primeros evangelizadores registraron el interés de algunos 

  

0 Así, por ejemplo, mientras los primeros franciscanos se preocuparon, sobre todo, por administrar el mayor 
número de confesiones en el menor tiempo posible, los jesuitas, ya en un periodo posterior, se concentraron en 
dar especial importancia al examen de conciencia de los indios que deseaban recibir el sacramento. En realidad, 
la insistencia en el peso que tenía el examen de conciencia obedeció a la nueva religiosidad tridentina 
preocupada por fortalecer la importancia que tenía la responsabilidad individual para ganar la salvación del alma. 
En este sentido, el franciscano fray Alonso de Molina, quien compartió la preocupación por el examen de 
conciencia antes de la confesión también participó de este nuevo espiritu contrarreformista. 

nm Aunque la Junta de 1524 estableció la obligación de la confesión, al parecer no fue sino hasta 1526 que se 
administró este sacramento a los indios.



159 

indios convertidos hacia este sacramento. Al respecto, Motolinía refería: 

Vienen a se confesar...de lejos, mayormente en la cuaresma y están esperando 
el día todo sin comer por se confesar, ...y por alcanzar la confesión están un 
día y otros muchos por no irse sin confesar, esperando y preservando, y 
aunque los confesores son pocos, viendo la perseverancia que tienen alcanzan 
lo que desean con su justa importación...*?, 

No obstante el entusiasmo descrito por algunos misioneros como Motolinía, 

otros confesores lamentaron que los indios sólo buscaran confesarse por la atracción 

que causaba en ellos la práctica de algunas penitencias y no por experimentar 

verdaderos sentimientos de culpabilidad*% Para los indios evangelizados, uno de 

los atractivos más importantes de la religiosidad cristiana fue su carácter teatral, 

exterior y comunitario. En realidad, los indígenas sintieron gran interés en practicar 

los distintos ejercicios y ritos religiosos así como en participar en las fiestas, 

celebraciones y procesiones recomendadas por los evangelizadores como vías para 

conseguir la expiación debido al carácter festivo, externo y colectivo de aquellas 

prácticas. 

No obstante, la afición de los indios por esta dimensión externa de las 

manifestaciones expiatorias no fue sinónimo de la ausencia absoluta de alguna 

experiencia interna paralela relacionada con el aprendizaje del sentimiento de culpa y 

del mecanismo del perdón. En realidad, es muy probable que al participar en 

aquellos ritos y ejercicios cotidianos, los indios se involucraran afectiva y 

emocionalmente. La experiencia interna de aquellas emociones y sentimientos 

  

%2 Motolinía, Mermoriales..., , p. 132. 
% Se sabe, por ejemplo, que los indios sintieron especial gusto por la práctica de la disciplina lo mismo que por 
participar en procesiones cargando las cruces para expiar sus pecados. En cambio, parece que la asistencia a 
misa no generó interés entre los indigenas penitentes. Debido al gusto por ciertas prácticas penitenciales, la 
legislación canónica pidió tomar en consideración la gravedad de los pecados a la hora de establecer las penas 
correspondientes. Ver Martini, El indio..., p. 116.



160 

incidió en la configuración de un nuevo sentimiento de culpa con significados y 

sentidos particulares. 

Es interesante pensar en los posibles factores que influyeron en el gusto 

indígena por los ritos de penitencia cristiana. Más allá de insistir en la afinidad y 

puntos de contacto entre la religiosidad medieval y tridentina y la religiosidad 

prehispánica, vale la pena detenerse un momento para imaginar cuál pudo ser el 

sentido que los indios otorgaron al nuevo ritual de la confesión cristiana. 

En el mundo prehispánico, los indios tuvieron cierto tipo de prácticas 

expiatorias y penitenciales cuyo fin era purificar a los sujetos". No es momento de 

detenerse en aquellos antiguos rituales; basta señalar que de acuerdo con lo que se 

sabe sobre los sentimientos prehispánicos análogos a la culpa, las prácticas 

penitenciales anteriores a la llegada de los frailes debieron haber tenido valor como 

actividades necesarias para evitar catástrofes y males materiales que afectaban a 

toda la comunidad. Es decir, las prácticas penitenciales prehispánicas buscaron 

remedio para los problemas temporales relacionados con la desorganización del 

cosmos y el desorden al interior de una comunidad, pero carecieron de las 

implicaciones espirituales del restablecimiento de una alianza recíproca entre los 

individuos y un dios personalizado*%. Además, es poco probable que las prácticas 

prehispánicas de expiación buscaran la introspección o la reflexión individual para 

mover a los sujetos al verdadero arrepentimiento de sus faltas. 

Siguiendo lo anterior, cabe suponer que quizás, muchos de los indios que en 

  

90 Varios cronistas dedicaron interesantes descripciones de dichos rituales. Las Casas y Sahagún son dos de 
ellos. 
905 Luis Martínez Ferrer ha señalado la relación existente entre la penitencia prehispánica y la cura de ciertas 
enfermedades, así como entre dicha práctica y la posibilidad de evitar la muerte o los males corporales. Martínez 
Ferrer, La penitencia..., p. 98.



161 

un principio acudieron ansiosamente a confesarse y que desearon cumplir con las 

penitencias establecidas, buscaron encontrar el remedio a los males colectivos 

desencadenados por los efectos de la conquista tales como el hambre, la 

enfermedad, la muerte y el caos. De esta manera, el entusiasmo por cumplir con 

algunas penitencias como la disciplina y el ayuno pudo estar relacionado con los 

antiguos efectos que tenía el sacrificio en el restablecimiento del orden y la 

estabilidad terrena y material al interior de la comunidad. 

Es decir, probablemente, en un principio, los indios encontraron el sentido del 

nuevo ritual religioso a partir de sus propias ideas y creencias tradicionales. De esta 

manera, el significado que habían tenido las prácticas expiatorias en el mundo 

prehispánico tuvo que transformarse poco a poco para dar origen a un nuevo 

sentimiento y una experiencia interior cristiana propiamente indígena. La paulatina 

transformación del significado de la penitencia entre los indios estuvo estrechamente 

vinculada con el establecimiento de las nuevas relaciones de negociación entre los 

indios y sus confesores. 

En su carácter de intermediarios entre los indios y el dios cristiano y como 

sujetos con autoridad para dispensar el perdón divino, los confesores poseyeron una 

jerarquía superior al resto de los seres humanos. Esta jerarquía pronto se tradujo en 

una relación de subordinación de los indios hacia los frailes y confesores*%, relación 

que se reprodujo y mantuvo gracias al ejercicio cotidiano de ciertas prácticas y 

actividades desde los primeros años de la evangelización. 

  

96 En su Historia de la sexualidad Michel Foucault ha destacado la confesión como un elemento central en la 
configuración del poder civil y religioso. Serge Gruzinski se ha interesado en estudiar la articulación de este tipo 
de relaciones de poder entre los indios y los confesores a partir de la interiorización de las nuevas obligaciones y 
responsabilidades morales y religiosas. Ver “Confesión, alianza y sexualidad...”, Vida cotidiana..., p. 108.



162 

Se sabe, por ejemplo, que los franciscanos que administraron el sacramento de 

la penitencia, reunían a los indigenas que deseaban confesarse en los patios de las 

iglesias. Ahí, los domingos por la tarde, los frailes leían los Diez Mandamientos 

mientras los indios anotaban por medio de piedritas o de granos de maíz los pecados 

que habían cometido especificando el número de veces que habían incurrido en 

ellos, así como las circunstancias particulares en que se habían realizado las 

acciones pecaminosas”””. 

En algunas ocasiones eran tantos los indios que deseaban confesarse, que los 

frailes les pedían anotar o dibujar sus pecados con el fin de agilizar el procedimiento 

de la confesión. Este tipo de confesiones estableció relaciones jerárquicas entre 

aquellos sujetos capaces de ofrecer el perdón de Dios y aquellos otros que lo 

suplicaban. Cada vez que los indios dibujaban sus pecados, los marcaban con 

piedritas o los expresaban por escrito a los frailes, se reforzaba el aprendizaje de los 

nuevos códigos culturales y morales promovidos por los evangelizadores y con ello, 

la posibilidad de reproducir las nuevas jerarquías sociales. 

La existencia de aquella nueva jerarquización social fue fundamental en la 

articulación de las relaciones entre los indios y sus confesores. No obstante, los 

vínculos que permitieron dicho intercambio cotidiano no se limitaron al ámbito del 

poder. En muchos casos, los lazos que prevalecieron entre los indígenas y sus 

confesores fueron afectivos y emocionales. Algunos de los indígenas que se 

confesaban lo hacían con la finalidad de deshacerse de sentimientos de miedo e 

intranquilidad que los atormentaban. Al practicar el nuevo sacramento, estos sujetos 

  

%7 Valadés, Retórica..., p. 483.



163 

buscaban recibir a cambio las sensaciones placenteras y de alivio propias de la 

absolución, 

Se sabe que muchos indios salían de sus comunidades y caminaban durante 

horas para buscar la confesión con aquellos frailes o sacerdotes que, por alguna 

razón, les brindaban mayor seguridad y consuelo que otros. En realidad, estas 

movilizaciones indígenas fueron motivadas por distintas causas. No obstante, el 

común denominador de aquellas preferencias fue la confianza de los indios hacia 

ciertos confesores en particular. 

Algunas veces, los indios buscaron a los sacerdotes que conocían su lengua. 

Tal fue el caso de unos indios otomíes que acudían con los padres jesuitas “porque 

temían que por la dificultad de la lengua otomí y por no sabella bien los padres que 

los habían confesado no les avían entendido". En otras ocasiones, los indios 

buscaron a los confesores que podían brindarles mayor tranquilidad al ayudarles a 

realizar mejores exámenes de conciencia exhortándolos a confesar todos sus 

pecados sin verguenza ni temor, prometiéndoles una segura absolución?””, 

En estos casos, las relaciones de los indios con sus confesores se 

establecieron como vínculos íntimos y personales en los que se involucraba la 

experiencia de diferentes emociones y sentimientos como la amistad y la empatía. 

Sin embargo, no en todas las relaciones entre los indios y sus confesores 

prevalecieron las emociones de alivio y consuelo. En realidad, algunas veces, los 

indios sintieron mucho miedo y temor ante los frailes o sacerdotes que los 

  

208 En La confesión y el perdón Delumeau ha señalado la relación de la figura del padre confesor con los 
sentimientos de temura y afecto. En realidad, la aparición de la confesión transformó la imagen del pater familias 
romano que había sido sinónimo únicamente de autoridad. Delumeau, La confesión..., p. 12. 
% Zubillaga, Monumenta...,p. 417, V. II 
90 Zubillaga, Monumenta...,p. 28, V. III



164 

confesaban. Se sabe, por ejemplo, que por este motivo, algunos señores y 

principales prefirieron recibir el sacramento de la penitencia fuera de sus pueblos, 

para evitar así, que los confesores que los conocían no quisieran absolverlos si no 

modificaban sus costumbres paganas*”'. 

Sin duda, uno de los fenómenos más interesantes relacionados con este 

intercambio emocional cotidiano fue el de muchos indígenas que a pesar de su 

deseo de confesarse, prefirieron callar sus pecados frente a los sacerdotes debido a 

la verguenza que generaba en ellos el haber cometido aquellas faltas. En este 

sentido, existen muchas historias de jesuitas que insistieron a los indios en no 

esconder sus pecados por vergúenza, explicándoles cómo aquella actitud los podía 

llevar al infierno sin remedio alguno. En ciertos casos, aquellas exhortaciones 

fueron efectivas. El siguiente testimonio es un ejemplo de ello. 

Un indio de Puebla que buscó a los jesuitas para confesarse explicó a los 

padres que no podía dormir al examinar su vida y hallar que “había callado algunos 

pecados por vergienza en la confesión y por ser tan feos y tener el miedo al 

confesor no los había osado decir jamás, pero él se quería confesar generalmente, 

de toda su vida la cual traía examinada...”**?. En realidad, este tipo de actitudes 

muestran la naturaleza del proceso de interiorización indígena de las coacciones 

externas impuestas por los evangelizadores y los confesores. Efectivamente, los 

sentimientos de pudor y de vergúienza experimentados por algunos indios dan 

indicios para imaginar la paulatina construcción de un fuero interno cristiano que 

  

911 Martiarena, Culpabilidad..., p. 107-108. El Primer Concilio Provincial Mexicano de 1555 recomendó por ello 
que ningún indio se confesara en los pueblos que no les correspondía, a menos de tener la autorización de su 
propio ministro. 

Zubillaga, Monumenta..., p. 29, V.IIl



165 

poco a poco comenzó a guiar los comportamientos y conductas de aquellos sujetos 

en su vida cotidiana. 

Ahora bien, las experiencias de intercambio en torno al sacramento de la 

confesión no sólo se articularon entre los indios y los confesores. El sacramento de 

la penitencia buscaba restablecer las relaciones entre los indios pecadores y Dios, 

pero el restablecimiento de aquella relación ultraterrena implicaba, necesariamente, 

el remedio del desorden terreno generado por las faltas cometidas por los pecadores. 

Siguiendo la costumbre de la restitución cristiana, los indios que se confesaban 

tenían que indemnizar a las víctimas de sus actos pecaminosos, auxiliar a los 

parientes de los afectados o restituir los bienes que habían obtenido como resultado 

de sus robos, engaños, despojos o avaricia?**, Al parecer, esta práctica penitencial 

fue bien asimilada por muchos indígenas que buscaron cumplir con aquel requisito 

incluso previamente a ser confesados. Al respecto Motolinía comentó: 

..MUChOs de ellos cuando se viene a confesar ya han restituido lo que 
eran a cargo, que no esperan a que el confesor se lo mande y algunos ha 
habido tan pobres que por poco que restituyan se quedan sin nada, aunque 
ningún confesor es tan indiscreto que quite a nadie los alimentos, sino ellos 
por la contrición que tienen y como oyen que se ha de restituir lo ajeno?**, 

Este mecanismo de restitución cristiana fue un elemento fundamental para 

liberar las tensiones y los conflictos cotidianos al interior de la sociedad novohispana. 

Aquellos indios que cumplían con la penitencia y practicaban la restitución 

conseguían el perdón de sus pecados en el Más Allá, pero al saldar las cuentas que 

tenían pendientes en la Tierra, obtenían la posibilidad de reintegrarse nuevamente en 

  

913 La tradición de la restitución cristiana se originó en la Edad Media y está presente en los libros de penitencias 
tarifarias de la Alta Edad Media. Berman, La formación..., p. 83. 
914 Motolinía, Historia de los indios..., p. 157.



166 

su comunidad. En este sentido, es fácil observar, una vez más, la importancia que 

tuvieron las relaciones de negociación en torno a la experiencia de la culpa y el 

perdón como factores de regeneración del equilibrio y la recomposición del orden 

social. 

Al respecto, son sugerentes las palabras de aquel indio que para obtener la 

absolución de sus pecados entregó a los frailes algunas mantas para los pobres. Al 

acercarse a los misioneros, el indio señaló: “Axan, atley, nicpia, atley nicnequi, que 

quiere decir agora no tengo nada ni debo nada ni quiero nada”***. En realidad, este 

intercambio de bienes materiales por el bien espiritual de la redención, se dio, 

muchas veces, como un mecanismo de compensación, un mecanismo que abría una 

nueva oportunidad para que los indios restablecieran los vínculos sociales 

quebrantados. Con ello, muchos posibles brotes de mayor violencia se desvanecían 

de manera cotidiana y así, se fomentaban y se mantenían la unidad y el equilibrio al 

interior de la sociedad. 

El sacramento de la penitencia no sólo contribuyó a generar equilibrio y paz a 

partir de los intercambios emocionales, materiales y espirituales anteriormente 

mencionados. Además, este sacramento fue uno de los principales mecanismos 

para promover de manera cotidiana, la reforma moral de los confesados. En efecto, 

aquellos indígenas que desearon conseguir la absolución de sus pecados no sólo 

tuvieron que mostrar cierto arrepentimiento y cumplir las penitencias establecidas por 

sus confesores. Además, para poder acceder al perdón divino, los indios debieron 

prometer no incurrir en el futuro en las mismas faltas cometidas y perdonadas. 

  

915 Motolinía, Historia de los indios..., p. 197.



167 

A pesar del pesimismo de algunos confesores que se quejaron de la constante 

reincidencia de los indios en sus comportamientos viciosos, probablemente, algunos 

indigenas comprendieron la necesidad de dejar la bebida, evitar el adulterio, practicar 

la monogamia y llevar aquello que en suma los confesores llamaban “una buena 

vida”. Se sabe que algunos confesores condicionaron la absolución de los indios a la 

reforma de sus malas costumbres. Al parecer, para muchos indígenas, el retraso de 

la absolución de sus pecados fue sinónimo de pesar, sufrimiento y angustia?*'*. No 

obstante, a decir verdad, la práctica de costumbres y comportamientos 

cristianamente virtuosos no fue la regla entre todos los indios. El proceso de reforma 

y transformación moral fue lento y de ninguna manera unidireccional. Por ello, dentro 

de este proceso, la negociación cotidiana fue intensa y constituyó uno de los 

escenarios principales para el aprendizaje de la culpa cristiana y del mecanismo del 

perdón. 

c) La eucaristía 

A diferencia del bautismo y de la penitencia, el sacramento de la eucaristía no 

se institucionalizó de manera general entre los indios sino hasta la Junta 1539**”. 

Debido a la complejidad que tenía para los indios la comprensión del concepto de la 

transubstanciación, así como por la importancia del Santísimo Sacramento, la Junta 

Apostólica de 1524 prefirió restringir la administración de la eucaristía entre los 

neófitos y dejar la decisión de qué indios podían comulgar a la discreción de los 

  

96 Zubillaga, Monumenta...,v. ll. p, 420. 
917 Ver Fernando Gil, “Las juntas eclesiásticas durante el episcopado de fray Juan de Zumárraga” en 
Evangelización y teología..., p. 512.



168 

evangelizadores?***. 

Este carácter selectivo de la comunión constituyó un factor importante en la 

interacción entre los indios que podían comulgar y los frailes o sacerdotes que les 

administraban el Santísimo Sacramento. La posibilidad de comulgar fue, al menos 

en los primeros tiempos de la evangelización, un símbolo de estatus que distinguió a 

ciertos indigenas dentro de su comunidad. No es difícil imaginar que los sujetos 

privilegiados que podían recibir el sacramento de la eucaristía establecieron una 

relación especial con las autoridades religiosas. 

Los indios a los que les era permitido comulgar ganaron aquella distinción 

gracias a sus buenos comportamientos, su devoción religiosa o incluso su 

perseverancia y deseo de acercarse a los misioneros y a la nueva religión 

cristiana?*?. Estos sujetos privilegiados debieron generar si no admiración al menos 

curiosidad entre otros indígenas. La siguiente narración milagrosa plasma de 

manera curiosa el ambiente de misterio y admiración que debió rodear a los indios 

que podían comulgar. 

Cuenta fray Jerónimo de Mendieta cómo cierta mañana, fray Pedro de Reina 

daba la comunión a los indios cuando se acercó a él una india que también quería 

recibir el Santísimo Sacramento. En ese instante, “una de las formas de las que 

tenía consagradas el dicho guardián se fue de sus manos a la boca de la india” y 

  

318 Frente a las disposiciones de la Junta, algunos misioneros insistieron en no dar la comunión a los sujetos que 
continuaban viviendo en el vicio y practicando las malas costumbres. Sin embargo, otros evangelizadores 
propusieron administrar el sacramento entre aquellos indios que se habían confesado durante cuatro o cinco 
años, que hubieran practicado la virtud cristiana y que pudieran discernir entre el pan material y el sacramentado. 
Ver Martini, El indio..., p. 177. 
919 En este sentido vale la pena recordar las palabras del primer indio que, a decir de Motolinía, recibió la 
comunión: *...pues las veces que aquí he venido solamente he confesado e son ya muchas veces, ruégote que 
agora me quieras confesar y comulgar que cierto mi ánima desea mucho recibir el cuerpo de mi señor 
Jesucristo...” Motolinia, Memoriales..., p. 133.



169 

muchos vieron sorprendidos“ir por el aire” la ostia que llegó a la boca de la 

muchacha??. 

En realidad, la paulatina introducción del sacramento de la eucaristía entre los 

indios se dio a partir de 1539. En la segunda mitad del siglo XVI, y a partir de su 

llegada a la Nueva España en 1572, los promotores más entusiastas del Santísimo 

Sacramento en las comunidades indígenas fueron los padres de la Compañía de 

Jesús. Generalmente, los jesuitas dieron la comunión a los indios los días de 

Jubileo, pero además, también administraron el Santísimo Sacramento durante la 

celebración de las misas cotidianas. En dichas celebraciones, los indios se 

adornaban la cabeza con flores y caminaban hasta el altar para recibir la comunión. 

Una vez concluida la ceremonia religiosa, los jesuitas festejaban con los recién 

comulgados en alegres convites donde se fortalecían los sentimientos de concordia y 

fraternidad*?*. 

Como se ha visto hasta ahora, las experiencias cotidianas en torno a los 

sacramentos fueron escenario de un constante intercambio de emociones, 

sentimientos y bienes materiales y espirituales cuyo fin fue acceder al perdón de los 

pecados y encontrar la salvación eterna. Estas relaciones de negociación cotidiana 

fortalecieron los sentimientos de solidaridad, caridad e identidad cristiana 

fundamentales para el mantener la unidad y la cohesión en la primera sociedad 

novohispana. 

En su búsqueda del perdón a través de los sacramentos, los indios se 

vincularon con los sacerdotes y establecieron novedosas formas de sociabilidad en 

  

22 Mendieta, Historia eclesiástica..., p. 459 
321 Martini, El indio..., p. 179.



170 

las que se liberaron las tensiones y la violencia contenida de manera cotidiana. De 

esta manera, cada vez que los indios se bautizaban, se confesaban o comulgaban, 

fortalecían los consensos culturales y sociales que contribuyeron a mantener el 

orden y la paz en la sociedad novohispana desde sus orígenes. 

Es importante señalar que la práctica de los sacramentos no fue la única 

manifestación expiatoria que colaboró a reproducir la estabilidad social en la Nueva 

España. La religiosidad medieval y tridentina de los evangelizadores y misioneros 

contempló la práctica de la oración, el culto a los santos, la celebración de misas y 

procesiones, así como la práctica de los ayunos, ofrendas, limosnas y disciplinas 

como vías importantes para ganar el perdón de los pecados y la vida eterna. 

Si bien los indígenas participaron de manera entusiasta en todos estos rituales 

y actividades religiosas vale la pena resaltar, sobre todo, la práctica de las ofrendas y 

las limosnas como ejemplo importante para comprender la relación entre los 

intercambios cotidianos alrededor de la esperanza en el perdón divino y el 

mantenimiento del orden y la paz social. 

d) Las ofrendas y las limosnas 

Muchos de los primeros evangelizadores admiraron el gusto de los indios al 

realizar ofrendas y limosnas para expiar sus culpas y ganar la salvación del alma. Se 

sabe que los indígenas que visitaban los conventos en busca de la absolución, 

portaban con ellos mantas y paños bordados, incienso, velas y distintas artesanías 

para ofrecer y ganar el perdón de Dios. Además, muchos indígenas también solían 

llevar entre sus obsequios rituales comida guisada, corderos, cerdos, gallinas y



171 

palomas?*?. 

Bajo la mirada de los frailes, las ofrendas de los indios tenían la finalidad de 

conseguir la redención de sus pecados. Sin embargo, el intercambio de dichos 

regalos tuvo, al mismo tiempo, implicaciones más terrenas y materiales?%. Las 

ofrendas de los indios no sólo consolidaron una nueva relación con la divinidad 

cristiana, sino también, establecieron nuevos vínculos de reciprocidad con las 

autoridades religiosas que aseguraban la promesa de orden y bienestar así en la 

Tierra como en el Cielo. De esta manera, los indios realizaron sus ofrendas 

religiosas con la finalidad de experimentar sentimientos de seguridad terrena y 

ultraterrena. En este sentido, lo más interesante de aquellos intercambios cotidianos 

fue la relación que tuvieron con la reproducción de algunos vínculos sociales. 

Muchas de las mantas y de los alimentos que llegaban a los conventos como 

regalos religiosos se repartían a los pobres de los hospitales que estaban bajo el 

cuidado de los frailes?*?* . Lo mismo sucedía con algunas limosnas reunidas en las 

misas, en las fiestas religiosas o en las actividades cotidianas de distintas cofradías. 

Los ofrecimientos materiales para ganar el cielo se traducian, por ejemplo, en 

tamales, cargas de maíz, cerdos, mantas o camisas como aquellas que los cofrades 

de Nuestra Señora de la Encarnación de Tlaxcala entregaron a sus hermanos más 

  

22 Motolinía, Historia de los indios..., p. 187. Emest Becker ha explicado cómo los hombres no sólo producen 
alimentos para comer. En las sociedades primitivas, los seres humanos producían un excedente con el fin de 
ofrecerlo como un mérito espiritual. La naturaleza brindaba a los hombres el alimento y éstos, deseosos de 
expiar un sentimiento de deuda, ofrecían en agradecimiento los regalos necesarios para mantener el equilibrio en 
la economía de la naturaleza. Becker, La lucha..., p. 59-60. 
22 En su “Ensayo sobre el don” Marcel Mauss ha estudiado la importancia de los regalos contractuales o potlatch 
entre las tribus polinesias. El intercambio de bienes materiales genera obligaciones de reciprocidad entre los que 
dan y los que reciben estableciéndose una alianza entre sujetos que poseen deberes y obligaciones simétricas. 
Ver Marcel Mauss, Sociologie..., p. 147-167, 1950. 
2 Motolinía, Historia de los indios...,p. 187.



172 

necesitados durante la cuaresma de 1538**. 

De esta manera, la redistribución de la riqueza mediante este tipo de ejercicios 

religiosos colaboraba a paliar el posible descontento o malestar de los sujetos más 

pobres y desvalidos de la sociedad. Así, las prácticas caritativas fortalecieron los 

lazos de fraternidad entre los indios evangelizados, generando sentimientos de 

unidad, seguridad, protección e identidad entre todos aquellos sujetos que se sabían 

parte de la comunidad cristiana. 

A pesar de las opiniones de algunos evangelizadores y confesores de indios 

de los siglos XVI y XVII, lo señalado hasta ahora hace suponer que los indígenas 

experimentaron el sentimiento de culpa de forma particular. Como se ha visto a lo 

largo de este capítulo, los indios hicieron de las prácticas, actividades, ritos y 

ceremonias expiatorias elementos fundamentales de su vida cotidiana. La 

presencia de dichas manifestaciones de expiación parece hablar de un paulatino y 

complejo proceso de aprendizaje emocional en el que los indígenas dieron a la culpa 

y al perdón un significado y un valor específicos. 

En este sentido, es probable que aquellas prácticas y ejercicios expiatorios 

externos retroalimentaran el escenario afectivo y emocional de los indígenas 

convertidos. Este fenómeno de retroalimentación entre el universo externo y el 

universo interno de los indios incidió en el surgimiento de una emotividad cristiana 

colectiva que permitió la articulación de novedosas relaciones de intercambio de 

bienes materiales y espirituales, así como de diversas emociones, sentimientos y 

  

325 Motolinía, Historia de los indios..., p. 199.



173 

sensaciones. Sin duda, este sistema afectivo y emocional cristiano formó parte de 

los consensos culturales que hicieron posible la negociación cotidiana entre sujetos 

que poco a poco comenzaron a comprender el significado de los códigos, símbolos y 

categorías mentales difundidas por los misioneros. 

Ahora bien, en principio, aquellas relaciones de negociación estuvieron 

motivadas por un discurso evangelizador que intentó construir el deseo compartido 

de expiar las culpas y ganar la felicidad en el Cielo. No obstante, más allá de la 

recepción e interiorización de aquel mensaje religioso entre los indios, lo cierto es 

que estas relaciones de intercambio cotidiano proporcionaron fuertes sentimientos de 

seguridad y estabilidad en la Tierra. Las negociaciones para conseguir el perdón en 

el Más Allá generaron sentimientos de orden y continuidad mediante la participación 

indígena en los nuevos rituales y ejercicios religiosos. [En estas ceremonias de 

intercambio, los indios no sólo se deshicieron de algunos bienes materiales, sino 

también, de muchos sentimientos de miedo, angustia e incertidumbre a cambio del 

establecimiento de nuevas alianzas y amistades que les brindaron sensaciones de 

tranquilidad, protección y unidad. 

Estas relaciones de negociación e intercambio cotidiano para expiar los 

pecados y ganar el perdón constituyeron uno de los pilares de la dinámica social 

novohispana desde sus orígenes. La participación de los indios en las fiestas y las 

procesiones, la organización de distintas cofradías, la celebración de misas, la 

práctica de los sacramentos o la adquisición de indulgencias contribuyeron a liberar 

las tensiones cotidianas generadas por el miedo a la amenaza del Infierno y a 

experimentar la seguridad que hacía posible soñar con el Cielo.



174 

El aprendizaje del sentimiento de culpa entre los indios se dio de manera lenta 

y poco homogénea y, seguramente, muchos indígenas tuvieron dificultad para 

comprender el significado de la responsabilidad individual, así como para internalizar 

el nuevo sistema de valores que debía guiar sus comportamientos de acuerdo a la 

moral cristiana dominante. No obstante, lo que sí quedó más claro desde un 

principio fueron las oportunidades que abrían la misericordia divina y la posibilidad de 

acceder a la redención terrena. De esta manera, poco a poco, la sociedad 

novohispana comenzó a configurarse como un espacio social privilegiado para la 

práctica del perdón. En realidad, sólo en la Tierra se podía ganar la misericordia en 

el Cielo. En la Nueva España, esta sencilla y simple condición hizo de la 

reconciliación la clave para ganar la felicidad eterna, pero también, el elemento 

fundamental para la sociabilidad y la reproducción del orden y la estabilidad en la 

Tierra.



175 

Capítulo lll. La negociación cotidiana: las manifestaciones del 
sentimiento de culpa y la búsqueda del perdón en la sociedad 
novohispana del siglo XVII 

l. La culpa en la Nueva España 

1. La doble dimensión de la culpa: responsabilidad individual y responsabilidad 
colectiva 

La sociedad novohispana del siglo XVI| se caracterizó, entre otras cosas, por 

su diversidad, su organización corporativa y su alto grado de jerarquización. En la 

Nueva España, cada grupo, cada cuerpo, cada estamento tuvo un lugar y una 

función específica que desempeñar. No obstante, a pesar de las profundas 

diferencias que existían entre los novohispanos, a los ojos de la Iglesia y bajo la 

cosmovisión religiosa que daba sentido a la vida, todos los habitantes de la Nueva 

España compartieron una misma condición: su naturaleza pecadora. La conciencia 

culposa de los habitantes de aquella sociedad fue un factor de unificación entre 

sujetos muy diferentes entre si. 

La experiencia de la culpa en la Nueva España se dio dentro de dos 

dimensiones imposibles de separar. Por un lado, la culpa se vivió como un 

sentimiento estrictamente individual, un sentimiento a partir del cual los sujetos 

tuvieron que enfrentar la relación que tenían la elección voluntaria de ciertos actos 

cotidianos con las consecuencias que aquellas decisiones morales tenían sobre su 

futuro en el Más Allá. Pero por otro, el sentimiento de culpa también movió a los 

sujetos a reflexionar en las obligaciones corporativas y sociales que, mediante el 

pecado, se incumplían y violaban, generando con ello, desorden, discordia y conflicto



176 

en la sociedad. Es decir, como en otras sociedades católicas, en la Nueva España, 

la culpa se vivió dentro de dos dimensiones distintas pero estrechamente vinculadas: 

la de la responsabilidad individual y la de la obligación comunitaria??. 

a) La culpa desde la responsabilidad individual: el caso del obispo 

Palafox 

Entre los escritos personales del ilustre y “piadosísimo” don Juan de Palafox y 

Mendoza, una de los rasgos que más llaman la atención al imaginar la personalidad 

del virtuoso obispo es la de un sufrimiento profundo que pocas veces deja de 

traducirse en abundantes lágrimas y llanto. Palafox sufría y sufría mucho al luchar a 

cada instante contra las tentaciones que lo aquejaban día y noche. 

El Demonio, refería el obispo, no dejaba al pobre hombre un minuto en paz “y 

de un espíritu salta luego a otro: como de la sensualidad salta al de blasfemia, de 

este al de la incredulidad de la fe (y) de este al de la desesperación...”2”.. Frente a la 

insistencia de Satanás, la vida del santo varón se llenaba de tribulaciones, penas y 

congojas. La constante necesidad de tener que elegir una vida virtuosa y renunciar 

al mal hacía de la vida de don Juan una continua batalla entre la conciencia y el 

deseo prohibido. Al respecto, Palafox refería que: “...es guerra la vida del hombre 

sobre la tierra y que la carne pelea contra el espíritu y el espíritu pelea contra la 

  

2% Si bien podría pensarse en ciertas analogías, la experiencia de la culpa comunitaria cristiana es diferente a la 
del sentimiento de miedo o vergienza que pudieron sentir los indigenas del México prehispánico frente a la 
violación de algún tabú. En ambos casos, los sujetos tenían conciencia de su pertenencia a la comunidad, pero 
en el caso del sujeto cristiano éste asumía dicha pertenencia desde la conciencia de su responsabilidad 
individual, es decir, desde el conocimiento de tener ciertos derechos y ciertas obligaciones personales que lo 
convertían en miembro de dicha comunidad. Como ya se ha explicado, en el caso del México prehispánico, es 
dudoso que los sujetos contaran con una conciencia de responsabilidad individual similar; la pertenencia a su 
comunidad se concebía desde una conciencia holista que vinculaba al ser humano con el orden del cosmos, la 
naturaleza y la sociedad. 

Palafox, Vida interior..., p. 169.



177 

carne”*2. 

Para Palafox, como para el resto de los católicos, el verdadero drama de su 

existencia radicaba en la conciencia de que el camino de su salvación o de su 

condena dependía, únicamente, de su capacidad para elegir"". Esta capacidad 

hacía recaer el destino eterno del hombre en la propia responsabilidad individual. Al 

otorgarle la posibilidad de elegir, Dios elevó al hombre haciéndolo semejante suyo**. 

Al mismo tiempo, el don de la libertad abrió al ser humano un nuevo horizonte de 

dudas, anhelos y deseos no siempre exentos de dolor y angustia. 

Ante la aventura de la libertad, el hombre se descubrió solo y comprendió que 

las consecuencias de sus aciertos o sus errores eran única y exclusivamente cosa 

suya. En este sentido, Palafox se sabía culpable de sus malos actos y el 

reconocimiento de su naturaleza pecadora lo llenaba de miseria, angustia y enojo. 

“Yo, yo, yo -exclamaba- miserable pecador, bruto, ingrato, sementido...traidor. Yo 

fui la pésima fiera que a mi mismo y en mi mismo me despedacé la túnica de la 

gracia”***. 

La doctrina tridentina de la justificación hizo del binomio gracia-libre albedrío la 

condición indispensable para alcanzar la vida eterna. Estas eran las palabras del 

Concilio al respecto: 

Dispónense pues para la justificación, cuando movidos y ayudados por 
la gracia divina y concibiendo la fe por el oído se inclinan libremente a Dios, 
creyendo ser verdad lo que sobrenaturalmente ha revelado y prometido y en 
primer lugar que Dios justifica al pecador por su gracia adquirida en redención 
por Jesucristo y en cuanto reconociéndose por pecadores y pasando del temor 

  

22 Palafox, Vida interior..., p. 9. 
Rudiger Safranski afirma que el drama de la existencia humana inició en el momento en que Dios otorgó a 

Adán el don de la libertad para elegir si comer o no del fruto prohibido. Ver Safranski, El mal... p. 22 
20 Safranski, El mal..., p. 22. 

1 Palafox, Vida interior..., p. 9.



178 

a la divina justicia que útilmente los contrista a considerar la misericordia de 
Dios, conciben esperanzas de que Dios les mirará con misericordia por la 
gracia de Jesucristo y comienzan a amarle como fuente de toda justicia y por lo 
mismo se mueven contra sus pecados... y en fin... (empiezan) una vida nueva y 
(a) observar los mandamientos de Dios...”*. 

Es decir, para Trento, la salvación del hombre no era posible sin el socorro y el 

favor divino, pero el ser humano debía asumir su parte al enfrentar su 

responsabilidad y elegir el Bien o el Mal para forjarse su destino en el Más Allá. La 

decisión de obedecer o no los mandamientos de Dios era una elección libre y 

voluntaria. La desobediencia a la ley divina era sinónimo de ingratitud y ofensa a un 

señor bondadoso que ofrecía a los hombres la redención eterna sólo por amor. De 

ahí el dolor y el arrepentimiento que causaba la culpa en el pecador conciente de su 

traición. 

“Y si tan grande culpa es no amar este señor, ¿qué será ofenderle y 

quebrantar sus mandamientos?...¿cómo puedes tener manos para ofender aquellas 

manos que tan liberales fueron para contigo, hasta ponerse en una cruz?"*, 

exclamaba asombrado fray Luis de Granada. 

Acompañando el mismo sentir, don Juan de Palafox y Mendoza se arrepentía 

y se lamentaba de la siguiente manera: “Quisiera no aver tenido pensamientos, 

palabras, obras, movimientos, facultades ni sentidos para ofenderos”**. Pero a 

pesar de aquellos deseos, las faltas se habían cometido y el hubiera, como siempre, 

no hacía sentido. Si el obispo novohispano había pecado, el único camino posible 

para enmendar sus errores era el del arrepentimiento. En realidad, los tormentos 

  

$2 Sacrosanto y Ecuménico Concilio de Trento, Sesión VI. 
$ Fray Luis de Granada, Guía de pecadores..., p. 61. 

Palafox, Vida interior..., p. 8.



179 

propios de aquel sentimiento tampoco eran ligeros. El arrepentimiento no estaba 

exento de dolor, pero abría al pecador un espacio de respiro para intentar tomar un 

nuevo camino y dejar atrás aquello que no tenía más remedio. 

En el catolicismo, la primera condición para liberarse del sentimiento de culpa 

es arrepentirse. Sólo mediante el arrepentimiento el hombre puede volver a 

encontrar la esperanza que brinda la posibilidad del perdón. Este sentimiento es el 

remedio para una conciencia que reconoce sus errores y busca rectificar. La 

experiencia de esta emoción no significa únicamente dolor y vergúenza. El 

arrepentimiento también otorga al pecador nuevas sensaciones de consuelo, ilusión, 

seguridad y confianza. 

El obispo Palafox meditaba sobre este sentimiento recordando la escena del 

Pecado Original cuando Adán y Eva, “apenas tuvieron que arbitrar y escoger lo 

bueno que Dios quería o lo malo que le prohibía...se huyeron del pecado a la 

trasgresión, de lo bueno a lo malo, de Dios a la criatura *W. Frente a dicha elección, 

Dios no sólo expulsó a Adán y Eva del Paraíso. Además, misericordioso, también 

brindó al hombre y a su compañera la conciencia de haber obrado mal y con ello, la 

capacidad para arrepentirse. De esta manera, una vez cometido el pecado, 

...Cuando su Divina Majestad podía ejecutar el golpe riguroso de la muerte que 
el hombre se había escogido se contentó con abrirle los ojos para que viese su 
caída. Cubrióle con pieles de animales para que llorase su pecado y conociese 
su mortalidad. Le dio motivos y consideraciones de dolor, de arrepentimiento 
y pena: los volvió a su gracia, los bendijo para que se multiplicasen, les dio 
hijos y sucesión fecundísima?**, 

La posibilidad de reconocer el error, recapacitar y arrepentirse abrió a los 

  

3 Palafox, Obras IV, p. 184. 
%6 Palafox, Obras IV, p. 184



180 

hombres un nuevo horizonte para levantarse y continuar buscando la vida eterna. En 

el cristianismo, el pecador arrepentido experimenta dos sensaciones que, aunque en 

principio parecerían contradictorias, dentro de la emocionalidad barroca fueron 

perfectamente compatibles: por un lado el amor y la esperanza en la redención divina 

y por otro, el temor a Dios. 

Efectivamente, en el mundo de la Contrarreforma las emociones se vivieron de 

forma contrastante y ambivalente. El placer y el dolor, la libertad y la opresión, el 

gozo y la tristeza frecuentemente se fusionaron y confundieron originando un 

complejo crisol de sensaciones difíciles de «separar. La experiencia del 

arrepentimiento formó parte de este tipo de emociones amalgamadas. Aquel que se 

arrepentía vivía una extraña mezcla de amoroso temor o temeroso amor, *...porque 

temiendo y amando se navega mucho más que no temiendo aunque amando; 

porque el lastre del temor lleva seguro el navío del amor al puerto eterno del 

amor” explicaba Palafox. 

En realidad, las palabras del obispo correspondían a la visión barroca del 

miedo. Durante los siglos XVI y XVII, la Iglesia vio en la difusión de aquel sentimiento 

un medio eficaz para auxiliar a los hombres a vencer el pecado y las tentaciones del 

Demonio**. La pastoral del miedo se tradujo en la popularización de la meditación 

en los novísimos o postrimerías del alma recomendado por los místicos españoles de 

la época. En la Nueva España, este tipo de ejercicio piadoso se difundió mediante la 

  

3 Palafox, Obras l, p. 285. 
Desde el siglo VII, algunos textos de la liturgia visigótica recurrieron a la referencia sistemática del miedo 

como una herramienta útil para la evangelización cristiana. La utilización del miedo en la labor pastoral se 
intensificó en los ambientes monásticos del siglo XII, así como en el periodo de crisis de los siglos XIV y XV en 
Europa. En efecto, durante estos siglos las descripciones de los horrores en el infierno se inspiraron en las 
guerras, las epidemias y los conflictos sociales que sufrían las poblaciones urbanas y campesinas europeas. Ver 
George Minois, Piccola storia dell'inferno, p. 82-92.



181 

lectura de las obras de fray Luis de Granada, así como de la Agonía y tránsito de la 

muerte de Alejo Venegas del Busto. 

La reflexión metódica y personal en la Muerte, el Juicio, la Gloria y el Infierno 

formó parte de la experiencia individual de la culpa entre muchos devotos 

novohispanos**. La aproximación cotidiana a los lugares más importantes de la 

geografía eterna buscó mover la conciencia de aquellos que reconocían las 

consecuencias que tendrían sus actos en el Más Allá. 

En sus sermones, los predicadores siempre insistieron en el carácter 

sorpresivo de la muerte. “Día vendrá y no sabes cuándo, si hoy, si mañana, en el 

cual tú mismo que estás ahora leyendo esta escritura...te has de ver en una cama 

con una vela en la mano, esperando el golpe de la muerte y la sentencia dada contra 

todo el linaje humano”. La muerte aterrorizaba no sólo por su carácter sorpresivo, 

sino sobre todo, quizás, por ser un instante de profunda soledad e incertidumbre. El 

momento de la muerte era la antesala de aquel juicio particular en el que cada 

pecador tendría que rendir cuentas de sus actos y sus acciones solo ante Dios*** 

...¿QqUé sentirás en aquella hora, cuando salido ya desta vida, entres en aquel 
divino juicio, solo, pobre y desnudo sin más valedores que tus buenas obras y 
sin más compañía que la de tu propia conciencia, y esto en un tribunal tan 
riguroso donde no se trata de perder la vida temporal sino de vida y muerte 
perdurable?... ¡Cuán confuso te hallarás y cuán arrepentido!**? 

Las palabras de fray Luis nos sirven de preludio para imaginar la congoja, el 

  

*% Pilar Gonzalbo ha señalado la importancia que tuvo la meditación en los novísimos en la misión 
evangelizadora de los jesuitas en la Nueva España. Gonzalbo, La educación popular de los jesuitas, p. 117. 
% Fray Luis de Granada, Guía de pecadores, p. 83. 
%1 Pilar Gonzalbo habla de la influencia que tuvieron las tendencias individualistas del siglo XVI en la evolución 
del concepto del juicio después de la muerte. Poco a poco, el juicio final tan temido en la Edad Media fue 
pasando a un segundo plano mientras que el juicio particular fue cobrando cada vez más importancia. Esta 
transformación fue paulatina y heterogénea, pero a la larga, esta fue la concepción que predominó en los 
sermones y prédicas de la Iglesia. Ignacio de Loyola insistió en la importancia que tenía el juicio particular como 

el. momento decisivo en el destino del hombre. Ver Pilar Gonzalbo, La educación de los jesuitas, p. 127-128 
9 fray Luis de Granada, Guía de pecadores, p. 88.



182 

temor y la angustia que debían experimentar los fieles devotos y culposos ante la 

amenaza del veredicto de aquel Juicio. Y si se trata de encontrar fieles culposos y 

devotos, quién mejor que el obispo Palafox que pasaba la vida sumido en pesares y 

llanto al enfrentar su naturaleza pecadora. 

...en todo cuanto obraba o peligroso o dudoso a su alma le parece que iba 
echando capas de bronce al cielo, por la parte cóncava para cerrarlo y que no 
entrase en él, de lo cual resultaba grandísimo dolor, congoja y aflicción y 
acudir a Dios, llorar, pedir, clamar y suspirar...entre estos peligros, daños y 
pecados, le parecía que veía el infierno abierto y que le iban a echar en él, con 
que se volvía a Dios a pedir misericordia pero sin dejar, como debía, sus 
culpas, aunque huyendo siempre de ellas...””. 

Frente a aquellos sentimientos de constante preocupación y persecución, don 

Juan buscó todos los medios posibles para expiar sus culpas y enmendar sus 

pecados. Sus intentos por recuperar el estado de gracia perdido y alcanzar la 

salvación del alma se tradujeron en una vida de rigurosa disciplina y de un fuerte 

control de las pasiones y los deseos sensuales y materiales. 

De esta manera, el obispo contaba cómo al asumir su condición de pecador, 

“comenzó a tener oración, a madrugar, a llorar y a hacer ejercicios de penitencia. Y 

solía levantarse a las tres de la mañana, otras más temprano en invierno y lloraba 

voz en grito sus culpas pidiendo misericordia”, Palafox caminaba descalzo, vestía 

con ropa de lana gruesa, dormía sobre una tabla y se disciplinaba ásperamente. 

Además, ayunaba y jamás comía fruta. El obispo tomaba tres disciplinas al día, se 

pellizcaba los brazos, usaba un cilicio perpetuo de latón y velaba todas las noches***. 

Todas estos ejercicios cotidianos eran expresiones típicas de la devoción 

  

4 Palafox, Vida interior, p. 123. 
4 Palafox, Vida interior, p. 81. 
45 Palafox, Vida interior, p. 87.



183 

contrarreformista. La práctica de la oración, las manifestaciones exteriores de dolor y 

arrepentimiento, la penitencia corporal fueron mecanismos para “domar y mortificar la 

carne” en todo lo posible. 

El peso de la responsabilidad individual, el miedo a errar irremediablemente y 

perder la vida eterna se tradujeron en este universo de prácticas expiatorias 

personales en las que el pecador tenía que buscar solo el camino para alcanzar la 

vida en el Más Allá. La salvación era un asunto de responsabilidad individual, cada 

ser humano debía elegir y forjar su propio destino de felicidad o miseria eterna. 

Como es fácil imaginar, nunca fue sencillo sobrellevar aquella carga en completa 

soledad. Por ello, desde la Edad Media y durante los siglos XVI y XVII los hombres 

buscaron compañía para recorrer los caminos que podían llevar al perdón y a la vida 

en la gloria celestial. 

b) La culpa desde la experiencia comunitaria. 

En ninguna sociedad las experiencias emocionales de los sujetos dependen 

únicamente de los individuos aislados. Si bien los novohispanos vivieron la culpa 

como una experiencia personal, en realidad, ésta no podía desligarse de los factores 

sociales que vinculaban a unas personas con otras. Es decir, en la Nueva España, 

la experiencia de la culpa y la búsqueda de la salvación fueron asuntos en gran 

medida individuales. Sin embargo, las formas de relación social, las 

interdependencias entre unas personas y otras, así como las transformaciones y 

estructuras específicas del tejido social incidieron directamente en las distintas



184 

formas en que los sujetos vivieron la culpa y buscaron el perdón”. 

En un orden jerárquico y comunitario, lo normal era que la culpa también se 

viviera de esa manera. En este sentido, dos fueron los andamios mentales que 

incidieron en la experiencia comunitaria de dicho sentimiento: por un lado, la 

concepción corporativa de la sociedad y por otro, la doctrina de la comunión de los 

santos. 

1b) La comunión de los santos 

La doctrina de la comunión de los santos integró en una misma comunidad a 

vivos y difuntos, pobres y ricos, seres naturales y seres sobrenaturales. El catecismo 

del Concilio de Trento definió a la Iglesia como el cuerpo místico de Cristo, 

comunidad que reunía a la Iglesia triunfante, a la militante y a la purgante en una 

misma corporación. 

La Iglesia triunfante, explicaba el catecismo, era “aquel lucidísimo y felicísimo 

coro de espíritus bienaventurados y de aquellos que triunfaron en el mundo y de la 

carne y del perversísimo demonio y que libres ya y seguros de las molestias de esta 

vida, gozan de la eterna bienaventuranza”. Por su parte, la Iglesia militante era “el 

escuadrón de todos los fieles que aun viven en la tierra, la cual por eso se llama 

militante, porque está en guerra continua con los cruelísimos enemigos, mundo, 

carne y Satanás”””. En cuanto a la Iglesia purgante, ésta estaba compuesta por las 

ánimas de los justos que por un tiempo determinado debían purificarse en el 

Purgatorio “para que se las pueda franquear la entrada en la patria celestial donde no 

  

%6 Sobre la relación entre las formas psíquicas de los individuos y la sociedad en la que viven, ver Norbert Elias, 
La sociedad de los individuos, p. 105-106. 
%7 Catecismo del Concilio de Trento, p. 95.



185 

entra cosa manchada”"*. Según la definición tridentina de la Iglesia, las tres partes 

de la misma vivían en estrecha y permanente comunicación. En este sentido, 

nuevamente es el obispo Palafox quien aclaraba que 

«..1nO0 8Ólo comuníicanse las almas entre si por la caridad y unión de voluntad y 
por una misma unidad en la gracia y caridad con Cristo Señor Nuestro que es 
su cabeza, con su madre santísima, con toda la corte celestial y participar de 
aquellos inefables bienes y tesoros que aquellos celestiales cortesanos 
adquirieron, sino de lo que hoy están mereciendo los mártires, confesores, 
almas pías y santas que se hallan actualmente mereciendo en la Iglesia***. 

Es decir, la comunicación entre los miembros de aquella comunidad se 

fundamentaba en la constante circulación y redistribución de los bienes espirituales 

que conformaban el “tesoro de merecimientos” de toda la Iglesia, tesoro que al 

repartirse auxiliaba a todos los fieles que gozaban de él a encontrar su salvación. 

La doctrina de la comunión de los santos fortaleció las creencias y 

aproximaciones populares de la salvación como un trance comunitario. Desde la 

Edad Media, muchos fieles, aterrorizados frente a las imágenes del Juicio Final, 

prefirieron imaginar que al llegar aquel terrible momento, sus amigos y parientes 

paliarían la sensación de soledad y desamparo. La confrontación solitaria con el 

Juez severo e inclemente descrito por los predicadores se hacía menos amenazante 

al pensar en la compañía que los seres queridos podían brindar con sus rezos, misas 

y buenas obras**. 

Tanto Agustín como otros teólogos medievales, insistieron en la posibilidad de 

  

%8 Catecismo del Concilio de Trento, p. 62. 
%9 Palafox, Obras l, p. 387 

Maureen Flynn recuerda cómo la visión católica de las puertas del Cielo estaba llena de rostros conocidos. 
Así como Dante encontró la mirada de Beatriz, así los demás fieles esperaban encontrar a sus seres queridos en 
trance tan importante. Durante la Edad Media, los fieles no imaginaban la confrontación solitaria con el Dios Juez 
del que hablaba el Apocalipsis. Por ello, siempre prefirieron creer que en aquel momento estarian acompañados 
por los buenos deseos de sus amigos y parientes. Ver Flynn, Sacred charity..., 1981, p. 12.



186 

que los vivos auxiliaran a los muertos con sus limosnas, responsos, oraciones y 

obras misericordiosas?*. A pesar de que la salvación era un asunto estrictamente 

individual, la Iglesia militante y la triunfante podían asistir a la purgante para ganar la 

vida eterna de manera más fácil y rápida. En este sentido, Trento insistió en la 

invocación y veneración de los santos, aclarando el poder que tenían aquellos seres 

como intercesores de los que aun no conseguían la vida en el Cielo. El catecismo 

del Concilio señalaba cómo era “...bueno y útil invocarles humildemente y recurrir a 

sus oraciones, intercesión y auxilio para alcanzar de Dios los beneficios por 

Jesucristo su hijo Nuestro Señor que es solo nuestro redentor y salvador”*?. 

Por su parte, la Iglesia militante también podía colaborar en la salvación de 

otros sujetos. La práctica de obras de misericordia espirituales era uno de los 

principales medios para ayudar al prójimo a alcanzar la vida eterna. Enseñar al que 

no sabe, dar buen consejo a los demás, corregir al que yerra, perdonar las injurias, 

consolar al triste, sufrir con paciencia las flaquezas de los otros, rogar a Dios por los 

vivos y los muertos eran todas acciones recomendadas por el catecismo de Trento 

para acompañar al prójimo en su camino al cielo**, 

Del mismo modo, la práctica de la oración por los otros, el ofrecimiento de 

misas por los seres queridos, así como los socorros espirituales brindados por los 

jubileos y las indulgencias eran vías que la Iglesia ofrecía para evitar la soledad de 

las almas que buscaban el perdón de los pecados. En realidad, la doctrina que 

fortalecía la presencia de lo colectivo en la posibilidad de acceder a la salvación del 

  

91 Elynn, Sacred charity..., p. 12. 
9% Catecismo del Concilio de Trento, p. 356. 
23 Catecismo del Concilio de Trento, p. 21.



187 

alma era la del tesoro de los méritos de los santos*”. 

Para la Iglesia tridentina, las personas santas que habían vivido a lo largo de 

la era cristiana habían acumulado con sus buenas obras y abundancia de gracia 

méritos que podían traspasarse a los demás cristianos. De esta manera, los 

bienaventurados podían ofrecer a los vivos un tesoro de méritos que podían utilizar 

para la satisfacción de sus necesidades espirituales, Esta doctrina fue el 

fundamento de la validez que tenían las indulgencias en el camino de la salvación. 

Estos bienes espirituales, decía el catecismo tridentino, eran “perdones de penas 

debidas por nuestras culpas que se conceden en virtud del tesoro de los méritos de 

Jesucristo y de sus santos”**, 

Resultado de un proceso de modernización al interior de la Iglesia, las 

indulgencias consistieron en la remisión parcial o total de las penitencias o castigos 

terrenos debidos al pecado. Este tipo de perdones sustituyó las antiguas penas 

corporales típicas de la Edad Media por la práctica de diferentes obras meritorias 

como la oración, la participación en ciertas procesiones o la visita a determinados 

altares o templos específicos. 

La concepción comunitaria de la salvación se tradujo en fuertes sentimientos 

de solidaridad entre todos los miembros del Cuerpo Místico de Cristo: los vivos, los 

muertos, los santos y los seres humanos en busca de la vida eterna. Dentro de esta 

concepción, la salvación no sólo era asunto de responsabilidad individual. Al 

pertenecer a la comunión de los santos, cada uno de los cristianos tenía 

  

35 Elynn, Sacred charity...,p. 13. 
355 Flynn, Sacred chanrity..., p. 13. 
%% Catecismo del Concilio de Trento, p. 115.



188 

responsabilidades compartidas sobre la salvación de sus prójimos. Todos los 

miembros de la Iglesia tenían la obligación de auxiliar a sus hermanos para ganar la 

vida en el Cielo. 

En la Nueva España, esta solidaridad ultraterrena generó lazos emocionales 

que se tradujeron en prácticas devocionales y actividades relacionadas con la 

experiencia de la culpa. En este sentido, entre los novohispanos, la preocupación 

por las ánimas del Purgatorio y la obligación colectiva de auxiliarlas para salir de tan 

terrible estado fue una constante en la vida cotidiana. Los predicadores no dejaron 

de insistir en “el monte de tormentos y diluvio de penas” que vivían las ánimas de 

amigos, parientes y seres queridos para purgar sus pecados antes de ir al Cielo. 

Si las lenguas de los ángeles y de los hombres se unieran para explicar 
cuan libre y pesada es la mano de la justicia divina en los tormentos del 
Purgatorio, por mucho > que dijera su elocuencia, siempre les quedará mucho 
más y más que decir...*”. 

Por si quedaban dudas de lo mal que lo pasaban las ánimas del Purgatorio en 

aquel infierno transitorio, algunos párrocos y predicadores acudieron al manual del 

padre Joseph Boneta, Gritos del purgatorio, en donde las propias almas de los 

pecadores clamaban por el socorro de sus amigos y familiares: 

Ah! hombres que vais por estas calles tan perdidos por los negocios de 
esta vida, como olvidados de esta. Tened, esperad siquiera un instante, dad 

una ligera vista hacia acá abajo, poned los ojos en estas lastimosas almas que 
os llaman... Atended y mirad si hay dolor que pueda compararse con el 
nuestro... Compadeceos de nosotros ya que no por atormentadas 
desvalidas...**. 

Ante los gritos de aquellas almas adoloridas, ante la posibilidad de 

encontrarse, tarde o temprano, en la misma situación, los novohispanos fueron 

  

257 Sermón del 3 de noviembre de 1699 en la catedral de México. Lafragua, 1260. FR. 
% Joseph Boneta, Gritos en el infiemo..., p 7.



189 

devotos de las ánimas del Purgatorio: ofrecieron misas y limosnas por ellas, 

organizaron cofradías, practicaron la oración y adquirieron indulgencias**?. 

La solidaridad ultraterrena entre las almas de la iglesia purgante y la militante 

se tradujo en una serie de conductas, hábitos, acciones y comportamientos 

cotidianos que constituyeron manifestaciones de piedad y formas particulares de vivir 

la religiosidad en la sociedad novohispana. Si bien la Iglesia se esforzó en controlar 

aquellas manifestaciones piadosas e intentó estipular las prácticas y acciones 

autorizadas desde la ortodoxia, lo cierto es que la creencia en las ánimas del 

Purgatorio dio origen a innumerables expresiones ciertamente heterodoxas pero que, 

al compartir los mismos símbolos y códigos culturales del catolicismo tridentino, 

constituyeron la base de diversas formas de intercambio y negociación para acceder 

al perdón de los pecados. Los siguientes son ejemplos de este tipo de 

manifestaciones religiosas relacionadas con la devoción novohispana a las ánimas 

del Purgatorio. 

En el año de 1744, en la parroquia de la Veracruz de la ciudad de Pachuca, un 

español de nombre Francisco Ruiz asistía a los entierros “con la ocasión de pedir 

limosna para el culto de San Francisco Javier” y repartir, con ayuda de otros sujetos, 

“camándulas o dezenarios de que pende una crucecita de madera y con esa ocasión 

y para sacar más limosna decía que el que rezase en cada cuenta de la camándula 

un Padre Nuestro se gana muchas indulgencias y se sacan tres ánimas del 

Purgatorio”*0. 

El caso de Francisco Ruiz no fue el único en la búsqueda de caminos 

  

35% Ver más adelante el apartado especial dedicado a las indulgencias. 
260 AGN, Inq. V. 921, Exp. 26, F. 277-278.



190 

alternativos para ganar el perdón de los pecados y auxiliar a las almas de los seres 

queridos a librarse del sufrimiento en el Purgatorio. En este sentido, la proliferación 

de novedosas devociones no autorizadas por la Iglesia fue un fenómeno común en la 

Nueva España del siglo XVII. 

En 1615, en el pueblo de Querétaro y en la Villa de Celaya, aparecieron 

fijadas en las puertas de las iglesias unas memorias de devociones que la Iglesia 

prohibió al calificarlas de dañosas y de supersticiosas. El texto prohibido que animó 

a muchos fieles a pedir misas dedicadas a San Pedro afirmaba lo siguiente: 

En el tiempo del Papa Clemente que fue de Roma, en las crónicas de San 
Pedro se halló un escrito que Nuestro Señor otorgó a San Pedro que cualquier 
cristiano que ayunare el viernes a pan y agua como ayunaron los apóstoles le 
guardará Dios en su vida y los ángeles vendrán en su guarda y serán llevados 
por el ángel de Dios al paraíso y con su ánima librará Dios de penas de 
Purgatorio siete ánimas?*'”. 

En realidad, es difícil entender cuáles fueron los criterios de la Inquisición para 

distinguir lo ortodoxo de lo heterodoxo. Por ejemplo, las imágenes de San Pedro, de 

los apóstoles y de los ángeles no eran contrarias a las creencias de la Iglesia; 

además, la práctica del ayuno había sido ampliamente recomendada por el Concilio 

de Trento. Sin embargo, la Inquisición prohibió esta devoción por parecerle propia 

de “invenciones de espíritus particulares”*?. 

Para la Iglesia, aquellos “espíritus de novedad” eran peligrosos porque 

liquidaban “las verdaderas devociones” y si no se frenaba a tiempo su proliferación, 

“cada día se inventarán (más), entibiando” la devoción a otras prácticas e imágenes. 

Por ello, la Iglesia novohispana intentó mantener el control de la piedad cotidiana 

  

%1 AGN, Inq., V. 486, Exp. 156. 
%2 AGN, Inq., V. 667, Exp. 2. Esta es la frase que utilizaron los inquisidores para prohibir la devoción a los 
rosarios de San José y de Santa Ana.



191 

relacionada con las ánimas del Purgatorio. 

Ahora bien, la concepción comunitaria de la salvación no sólo se sustentó en 

la doctrina de la comunión de los santos. Además, la organización y racionalidad 

corporativa de la sociedad también fueron factores esenciales para entender la 

salvación del alma como un fenómeno social y colectivo. 

2b) La salvación dentro de la concepción corporativa de la sociedad 

La estructura de la sociedad novohispana correspondió a la concepción 

corporativa y estamental del pensamiento tomista. Dentro del universo de Santo 

Tomás, cada especie había sido “distribuida ordenadamente, como las estrellas del 

firmamento, las aves en el aire, los peces en el agua, los otros animales en la 

tierra... 3. Al igual que el universo, los reinos y las ciudades debían obedecer a un 

orden racional en el que cada miembro ocupara su lugar y ejerciera su función 

específica: 

.. habría que distribuir a las personas en sus diferentes sitios, según sus 
habilidades para cumplir con un oficio...se ha de procurar que cada uno tenga 
lo necesario para desarrollar sus capacidades dentro de su estado pues de otra 
manera no podría sostenerse el reino o la ciudad...**, 

Esta división del trabajo era necesaria para mantener el Bien Común y 

salvaguardar la paz en la Tierra, condición indispensable para que los hombres 

lograran conseguir su felicidad en el Cielo. En el pensamiento tomista existía una 

estrecha relación entre el orden sobrenatural y el terreno, entre la salvación personal 

del individuo y el orden de la sociedad. Para Santo Tomás, el fin último del ser 

humano era la salvación de su alma. Sin embargo, los hombres no vivían aislados ni 

  

%3 Santo Tomás, Tratado..., p. 278 
%4 Santo Tomás, Tratado... p. 278.



192 

podían conseguir aquella finalidad únicamente mediante su razón individual. El 

hombre necesitaba la cooperación de otros hombres para lograr conseguir la 

felicidad eterna*", 

Cada ser humano tenía la responsabilidad moral de cultivar la virtud para 

avanzar hacia la vida en el Cielo, pero al mismo tiempo, cada persona tenía la 

obligación de observar la virtud para salvaguardar la paz y la armonía dentro del 

orden social y terreno. “Es...necesario que, además de que haya algo que mueva al 

individuo a buscar su propio bien, haya algo que lo mueva a buscar el Bien 

Común” decía Santo Tomás para referirse a esta doble dimensión de la búsqueda 

del Bien. 

Tanto en lo individual como en lo social, lo contrario del Bien era el desorden. 

El pecador que había incurrido en un estado de caos y rebelión debía realizar los 

ejercicios que le permitían regresar al equilibrio interior perdido por el vicio. Cuando 

el orden social era perturbado por los pecados de sus miembros era necesario que 

los sujetos enmendaran sus comportamientos y volvieran a ejercer las 

correspondientes funciones propias de su estado en la sociedad. 

No es de extrañar que bajo la mirada corporativa y estamental tomista, una de 

las formas más graves de pecar fue la omisión. Este tipo de pecado, decía el padre 

Joseph Boneta, se reducía a “no hacer cada cual en su oficio todo lo que se 

debe...no hay estado que no tenga su especial ministerio y hay obligación no sólo de 

”367 cumplirlo sino de llenarlo”"”", y es que el día del Juicio, continuaba el predicador, 

  

%5 Ver Copplestone, History..., p. 413. 
%8 Santo Tomás, Tratado..., p. 278. 
%7 Boneta, Gritos..., p. 281.



193 

Dios “pedirá menuda cuenta de lo que hizo y dejó de hacer en su ministerio: al 

casado pedirá cuenta de tantos sirvientes como tuvo, al obispo de tantas almas, al 

juez de tantas haciendas, al médico de tantas vidas, al abogado de tantas causas, al 

confesor de tantas conciencias”, 

En la Relación de su visita a Puebla entre 1643 y 1646, el obispo Palafox 

narra una historia que ilustra de maravilla el significado que tenía el pecado de 

omisión en la Nueva España del siglo XVII. Cuenta Palafox que en Acatzingo, 

localidad habitada por indios y españoles, 

Habían muchos años que faltaban en este valle las cosechas; siendo 
cosa lastimosa ver reducidas a tanta infertilidad labores tan grandes y fértiles. 
Temían los vecinos que se originaba de la omisión que se había tenido en 
pagar los diezmos y en absolverse de las censuras que sobre ello se habían 
fulminado, con que, movido a piedad, su Excelencia dispuso algunas personas 
se absolviesen y prometió facilitarlo con los que buscasen medios bastantes. 
Con esto ordenó que este día, cuatro de septiembre, se hiciese procesión en 
que asistió. Y habiendo llegado a la ermita se vistió de pontifical, bendijo la 
tierra y conjuró el viento y aquel día y los siguientes fue Nuestro Señor servido 
que lloviese?*?, 

Ante el incumplimiento de la obligación comunitaria, los habitantes de 

Acatzingo experimentaron sentimientos de culpa producto de su pecado de omisión. 

El no pagar diezmos afectaba al Bien Común y amenazaba la salvación individual de 

los sujetos. Bajo la mirada de los fieles y del propio obispo, la sequía de aquellos 

años no podía ser otra cosa que una clara manifestación del castigo divino. Frente a 

dicha situación, el pueblo arrepentido buscó expiar sus culpas mediante la procesión 

que, al finalizar, evidenció la misericordia divina con la irrupción de la lluvia tan 

esperada por todos. 

  

8 Boneta, Gritos..., p. 281. 
%9 Palafox, Relación de la visita eclesiástica..., p. 16.



194 

2. La distribución de la culpa en la Nueva España: actores y virtudes 

Ahora bien, si cada miembro de la sociedad debía cumplir con ciertas 

responsabilidades individuales y sociales y más tarde, el Día del Juicio, rendir 

cuentas del cumplimiento o incumplimiento de dichas obligaciones, en la Nueva 

España, la culpa se vivió de manera distinta y diferenciada de acuerdo a las 

responsabilidades propias de cada estamento, grupo social y sexo. 

Es decir, los pecados eran comunes a todos los fieles cristianos; todos los 

novohispanos debían esmerarse en cultivar la vida virtuosa por igual”. Sin 

embargo, las diferentes responsabilidades que cada individuo tenía al interior de la 

sociedad dieron un valor distinto a dichas virtudes y así, cada grupo, cada sexo y 

cada estamento debió poner mayor atención en cultivar ciertas virtudes que otras. 

La distribución de las culpas de acuerdo a las diferentes funciones que tenían 

los sujetos dentro de la sociedad contribuyó a fortalecer y reproducir ciertos roles, 

estereotipos y jerarquías que dieron orden y sentido a las relaciones y estructuras 

sociales en la Nueva España del siglo XVII. Al reglamentar los usos, las costumbres, 

las prácticas y los comportamientos cotidianos de los individuos y al intentar 

sistematizar y encausar las emociones de los mismos, la Iglesia se encargó de 

marcar las pautas y lineamientos de cómo debían vivirse y repartirse las culpas al 

interior de la sociedad novohispana. 

De esta manera, el reparto de las culpas contribuyó a regenerar los 

estereotipos que mantenían el orden de la estructura social, pero además, esta 

  

970 La Iglesia fundamentó el principio de igualdad entre los fieles cristianos sobre todo en la creencia del juicio 
divino y la aplicación de los mismos mandamientos a los miembros de todos los estratos de la sociedad. Ver Pilar 
Gonzalbo, Las mujeres..., p. 43.



195 

distribución del sentimiento de culpa también colaboró en la reproducción de un 

sistema emocional que dictó las normas para sentir y experimentar, de manera 

cristiana, diferentes emociones, sensaciones, afectos y deseos?*”. 

Muchos fueron los medios y mecanismos que la Iglesia utilizó para 

sistematizar las experiencias emocionales y afectivas de los sujetos. En este 

sentido, la asignación de culpas específicas para distinto tipo de sujetos se realizó, 

sobre todo, a partir de la predicación de sermones, la educación y la repetición de 

prácticas cotidianas. En la Nueva España, la constante insistencia en la naturaleza 

pecadora de los hombres y el recordatorio cotidiano sobre la culpa humana y el 

perdón divino fueron factores fundamentales en la construcción de una conciencia 

individual capaz de distinguir el Bien del Mal y el vicio de la virtud; una conciencia 

que debía tener presentes no sólo estas diferencias para conseguir la propia 

salvación individual, sino también, para guardar las responsabilidades sociales que a 

cada quien le correspondían. 

a) La importancia de la virtud en la Nueva España 

Para la cosmovisión cristiana, la vida en la Tierra es una etapa transitoria para 

llegar a la verdadera vida en el Más Allá. Bajo esta mirada, la historia constituye un 

proceso de constante progreso y purificación; un camino de perfeccionamiento y 

desprendimiento de todo lo mundano que culmina con la salvación eterna?*”?. Decía 

Jorge Manrique al respecto: 

  

371 En este sentido, por ejemplo, Pilar Gonzalbo ha subrayado cómo la iglesia reglamentó las formas de vivir 
diversos tipos de amor. Así, el amor materno debía ser el más fuerte, seguido por el amor paterno y por el 
conyugal. En cambio, la Iglesia recomendó menor intensidad en la experiencia del amor fraterno para evitar 

cualquier tipo de relación incestuosa. Pilar Gonzalbo, Familia y orden..., p. 94. 
Fernando Escalante, La mirada de Dios..., p. 24



196 

Este mundo es el camino 
para el otro, que es morada 
sin pesar, 
mas cumple tener buen tino 
para andar esta jornada 
sin errar** 

Efectivamente, los hombres que deseaban recorrer aquel camino de renuncia 

y retiro con buen fin debían tener siempre presente cuál era el último motivo de su 

existencia; sólo de esa manera podían elegir y realizar las acciones que les 

garantizaban librar con éxito las dificultades que se presentaban a lo largo de la vida. 

Así lo recordaba a los novohispanos Juan Martínez de la Parra. Los cristianos, decía 

el jesuita, “entramos al mar peligroso de esta vida” y debemos conocer “cuál es el fin 

adonde vamos, a que se encaminan todos estos medios, que si no nos 

determinamos a buscar con ellos nuestro fin van perdidos todos”*”*. 

La respuesta, continuaba Martínez de la Parra, era sencilla. Dios había 

creado al hombre “para amarle y servirle en esta vida después de verle y gozarle en 

la otra”?”. En realidad, el medio más adecuado para cumplir con aquel propósito 

existencial era el cultivo de la virtud y el cumplimiento de la ley divina. 

Desde la constitución de la Alianza entre Dios y los hombres, éstos habían 

quedado obligados a cumplir con los preceptos y normas morales dictadas por Yaveh 

para regular las conductas y comportamientos humanos. Desde entonces, el 

fundamento de aquel pacto con la divinidad descansó en el control racional de los 

instintos y los deseos de la carne*”*, así como en la búsqueda de la pureza, la 

  

73 Jorge Manrique, Poesía, p. 92 
374 Martínez de la Parra, Luz de verdades..., p. 48. 
e Martínez de la Parra, Luz de verdades...,p. 56. 

Maria Alba Pastor, Crisis..., p. 56.



197 

prudencia, la templanza, la justicia y la fortaleza. En pocas palabras, la permanencia 

del pacto entre los hombres y Dios dependía del cultivo de la virtud y de la 

obediencia a los diez mandamientos de la ley divina?””. 

En la Nueva España, la Iglesia se esforzó por homogeneizar las conductas y 

comportamientos de sujetos muy diversos entre si y de fomentar entre ellos la 

práctica de una vida virtuosa. Al llegar el siglo XVII el tema de la virtud novohispana 

fue uno de los tópicos principales en la construcción de una identidad criolla que 

exaltó la perfección de la Primavera indiana, la perfección y pureza de una tierra que 

la misma Virgen había escogido como morada terrena. Este entusiasmo y optimismo 

ante la Nueva España como reino de virtudes fue anunciado desde principios de 

siglo por el poeta español, Bernardo de Balbuena, en su Grandeza mexicana. 

¿qué pueblo, qué ciudad sustenta el suelo 
tan llena de divinas ocasiones 
trato de Dios y religioso celo 

de misas, indulgencias, estaciones, 

velaciones, plegarias, romerías 
pláticas, conferencias y sermones? 

Tanto convento, tantas obras pías, 
tantas iglesias, tantos confesores, 
jubileos, hermandades, cofradías, 

religiosos, gravísimos doctores, 
sacerdotes honestos, ejemplares, 
monjas llenas de Dios y sus favores 

hombres raros, sujetos singulares, 
en ciencia, santidad, ejemplo y vida 
a cientos, a montones, a millares; 

virtud profunda, santidad cumplida, 

  

377 Siguiendo a San Agustín, Martínez de la Parra definió los mandamientos como la “cifra de todas las virtudes, 
...preceptos que constituían el antídoto contra todos los vicios”. Martínez de la Parra, Luz de virtudes..., p. 152.



198 

obras heroicas, trato soberano 
almas devotas y gente corregida 

y en suma cuantas 
virtudes en el mundo el cielo ha puesto 
si con cuidado mira su librea 

aquí las hallará quien trata desto 
y más que esto si más y más desea*”? 

En realidad, la presencia de tanta virtud y tanta perfección tuvo como telón de 

fondo una sociedad de individuos concientes de sus culpas pero, es importante 

precisar, quizás no siempre dispuestos a asumir la responsabilidad de sus faltas. En 

la Nueva España, el cultivo de la virtud estuvo siempre delimitado por los diferentes 

significados que tuvo aquel sentimiento para sujetos de muy diversos sectores. 

Seguramente, las experiencias individuales alrededor de la culpa variaron de 

acuerdo a características emocionales y psicológicas únicas y particulares de cada 

sujeto. Como historiadores, no es eso lo que interesa estudiar. En realidad, la 

experiencia del sentimiento culpigeno tuvo una dimensión social que es la que hace 

sentido rastrear históricamente. Si bien hacer una “radiografía de los pecados” de 

acuerdo a los grupos, sexos y estamentos novohispanos podría resultar 

esquemático, no es imposible aventurarse a revisar qué virtudes, y por lo tanto, qué 

culpas, recaían con mayor peso en ciertos sujetos que en otros dentro de aquel 

orden social?”?. 

  

98 Bernardo de Balbuena, Grandeza..., p. 64. 
97% En Inquisición y sociedad, Solange Alberro habla de ciertas tendencias a determinados pecados de acuerdo al 
grupo étnico, socioeconómico o al sexo de los sujetos acusados ante el Santo Oficio. Alberro, Inquisición..., p. 
185.



199 

b) La culpa entre las mujeres novohispanas 

En la Nueva España, al ser las principales encargadas de conservar la 

tradición familiar y de promover el fervor religioso, las mujeres tuvieron la función 

central de mantener la cohesión social 9%. En este sentido, las autoridades civiles y 

religiosas mostraron gran preocupación por el comportamiento femenino e insistieron 

en promover diferentes virtudes para reproducir un modelo ideal de mujer 

cristiana**. 

De esta manera, los catecismos, los sermones y las representaciones 

teatrales que difundieron aquel estereotipo femenino ensalzaron la pureza, la 

castidad, la laboriosidad, la modestia, la humildad y sumisión ante los superiores 

como las virtudes más importantes en una mujer, Desde su más temprana edad, 

las niñas novohispanas debieron aprender y valorar aquellas virtudes que 

correspondían a su condición y a su sexo. 

De acuerdo a este estereotipo femenino, todas las mujeres debían cumplir con 

ciertas características virtuosas, debían mostrar recato y permanecer el mayor 

tiempo posible encerradas***. Sin embargo, en realidad, las mujeres novohispanas 

constituyeron un grupo diverso y heterogéneo no sólo por el origen étnico de sus 

miembros, sino también por el estado, la condición socioeconómica o a las 

actividades que éstos profesaban. Seguramente, estos factores incidieron en la 

naturaleza de distintas conductas y comportamientos femeninos, en el valor e 

  

20 Pilar Gonzalbo explica cómo este ideal femenino novohispano se construyó no sólo a partir de la concepción 
medieval y renacentista de la mujer, sino también, desde la tradición prehispánica que concebía a la mujer como 
un ser que debía dedicarse únicamente a las labores del hogar. Gonzalbo, Las mujeres..., p. 128. 
%1 María Alba Pastor ha señalado cómo dentro del cristianismo, la mujer es un sujeto que la comunidad debe 

vigilar y cuidar para conservar el honor y el prestigio de la familia. Pastor, Crisis..., p. 68. 
Pilar Gonzalbo, Las mujeres..., p. 89. 
Pilar Gonzalbo, Las mujeres..., p. 114.



200 

importancia que tuvieron para distinto tipo de mujeres ciertas virtudes sobre otras, en 

el significado que tuvo el sentimiento de culpa entre ellas, así como en las diferentes 

formas de vivirlo y experimentarlo. 

Es decir, cabe suponer que una hechicera mulata vivió el sentimiento de culpa 

de manera completamente distinta a como lo hizo una monja criolla. Muchos de los 

matices y diferencias entre las experiencias de aquel mismo sentimiento dependieron 

de las responsabilidades y funciones que cada tipo de mujer tuvo dentro del orden 

social novohispano. En este sentido, basta detenerse en un ejemplo y comparar 

algunas diferencias en los significados y experiencias culpígenas que vivieron 

algunas monjas y mujeres seglares de aquella sociedad. 

En el año de 1693, la ciudad de Puebla de los Ángeles vivió un jubiloso 

acontecimiento: la fundación del convento de monjas agustinas recoletas de Santa 

Mónica en una casa de recogimiento que, a decir del predicador que ofreció el 

sermón de inauguración, por muchos años había sido “posesión del Demonio”**. La 

transformación de un espacio de pecado en un espacio de pureza y perfección fue 

inmediata “porque las que allí habitaban eran fieras por sus culpas...[y] llegó el caso 

de que se poblase como de ángeles por la pureza y tuvo entrada la alegría y floreció 

la soledad como la azucena por la castidad de las Vírgenes consagradas a Dios”**. 

A los ojos del predicador, el convento de Santa Mónica materializó un jardín 

de rosas “plantado y cultivado de la poderosa mano del soberano agricultor”. Las 

doncellas que ingresaban a dicho Edén de perfección eran almas escogidas, 

espíritus elevados que “pareciesen más que habitantes del suelo moradores del 

  

% lafragua 1175, FR. 
8 | afragua 1175, FR.



201 

Empíreo”. Las palabras del predicador resaltaban la misión y responsabilidad que 

recaía en aquellas mujeres. Con aquel sermón panegírico, el ánimo y la emoción de 

las recoletas se disponían para asumir el rol que les había sido asignado: cultivar la 

virtud y rogar por la virtud de los otros, “regar la gracia divina” con sus rezos y 

comportamientos virginales. Como esposas de Dios, las monjas debían dedicar su 

vida al sacrificio, la reforma, la estrechez y la oración. Del cumplimiento de aquellas 

obligaciones dependía, en gran medida, la salud espiritual de su comunidad. 

Frente a esta enorme responsabilidad, entre muchas monjas novohsipanas, la 

culpa se vivió como un profundo amor doloroso. La traición al esposo eterno 

generaba la conciencia de un amor incondicional no correspondido. De esta manera, 

la penitencia, el sufrimiento y el dolor se transformaban en una manifestación 

amorosa intensa. Así lo expresaba Sor María de Jesús Felipa después de reconocer 

sus pecados: “...seguía mi penitencia alegre conforme con la Divina voluntad 

gozando con el grande amor y afecto que tengo a mi Divino y Sacramentado 

Dueño... **, 

Sor María de Jesús Felipa se describía a si misma como “capitana de todos 

los pecadores”. En sus palabras, es curioso encontrar la mezcla de fuertes 

sentimientos dolorosos con otros de enorme dicha y felicidad al reconocer su alta 

jerarquía en la escala de todos los que habían pecado. El asumirse como la 

pecadora máxima permitía a Sor María volcarse por completo sobre su sufrimiento y 

su dolor. La culpa era la vía en que aquella monja podía vivir intensamente el amor, 

si bien expresado en sufrimiento. 

  

26 Asunción Lavrín, Monjas y beatas..., p. 128.



202 

De esta manera, los placeres físicos del amor se transformaban en suplicios, 

martirios y tormentos. No obstante, por más extraño que pueda parecer, entre 

muchas monjas, el sentimiento de culpa permitió que aquellas mujeres 

experimentaran el gozo, el regocijo y el placer prohibido para ellas por otros medios 

sensuales””. 

En cuanto a las novohispanas seglares, la experiencia culpigena también 

estuvo relacionada con la asignación de obligaciones y funciones diferentes para las 

doncellas, las casadas y las madres. Para la Iglesia, la estabilidad de la familia 

dependió, en gran medida, de los comportamientos y conductas de sus mujeres. La 

responsabilidad que éstas tenían de mantener la unidad familiar no sólo descansó en 

sus propios actos; para los eclesiásticos, la mujer también era responsable de 

muchos de los pecados que podían cometer los hombres a su alrededor. Por ello, la 

mujer debía tener especial cuidado con su modestia y su pudor, pues así podía evitar 

que otros hombres, que no fueran su marido, la desearan. Bajo esta concepción, los 

varones actuaban movidos por la provocación femenina, de ahí que la adúltera fuese 

mucho más pecadora que el adúltero. En palabras de Joseph Boneta: 

...e8 más grave esta culpa en la mujer que en el hombre, es también más grave 
su pena. Es más grave su culpa porque rompe más frenos para caer, pues a 
más de los espirituales quebranta los de su natural modestia, ya porque 
regularmente da ocasión al pecado, pues no surtiera el efecto si ella no hubiera 
dado o permitido la causa 

  

287 Si bien éste es sólo un ejemplo de la experiencia de la culpa entre las monjas novohispanas, en realidad, 
existen muchas otras fuentes que permiten explorar a profundidad cómo se vivió este sentimiento entre mujeres 
que, a pesar de constituir una minoría de la población, tuvieron gran influencia en las costumbres y en las 
prácticas femeninas de la vida cotidiana en la Nueva España. Las niñas que se educaban en sus colegios, así 
como las sirvientas y esclavas que trabajaban con ellas en los conventos aprendian muchas conductas y formas 
de comportarse y de sentir en el contacto cotidiano con aquellas mujeres virtuosas. 
88 Boneta, Gritos en el infierno..., p. 92.



203 

En este mismo sentido, las mujeres también eran responsables de evitar entre 

sus maridos el pecado de los celos, fuente de discordia y desorden social. Por ello, 

las doncellas debían aprender, desde niñas, la modestia y el recato. A decir de los 

predicadores, lo mejor en una doncella era que no fuera ni vista, ni oída, que se 

dedicara sólo al cuidado del hogar y en el futuro al de sus hijos. Bajo esta mirada, 

las niñas no debían salir a pasear, ni realizar visitas, tampoco se recomendaba que 

leyeran comedias o que supieran escribir**, 

De manera que las doncellas debían actuar recatadamente y evitar con ello 

poner en peligro la honra propia y la de su familia. En una sociedad donde las 

relaciones sociales se veían fuertemente afectadas por los chismes y las 

murmuraciones, las doncellas tenían la obligación de evitar cualquier tipo de 

sospechas y procurar construirse un buen nombre con la rectitud de sus vidas. 

La responsabilidad de las madres novohispanas era, quizás, la más grande en 

el universo de responsabilidades femeninas. Habiendo cuidado su recato y 

modestia, aquellas mujeres habían logrado conseguir un marido con el cual 

compartían la responsabilidad de mantener la estabilidad, la unidad y la honra de la 

familia. Las madres de familia novohispanas debieron ocuparse, de acuerdo al 

modelo renacentista europeo, del cuidado de su hogar y de la educación de sus 

hijas, 

Por ello, las madres que no educaban a sus hijas, decía el padre Boneta, 

pecaban mortalmente. Esta obligación, continuaba el eclesiástico, “nace de la ley 

  

% Boneta afirmaba que “un papel ha menester menos para entrar en una casa que un hombre pues no hay reja 
que le impida el paso”. Boneta, Gritos...p. 254. 

Pilar Gonzalbo, Las mujeres..., (falta la página)



204 

natural, divina y humana y así, quien falta a ella quiebra de un golpe las tres 

leyes”! . De manera que las madres piadosas debían cuidar las amistades y visitas 

de las hijas, enmendar sus costumbres y poner atención en el vestido de las mismas, 

así como procurar en ellas discreción en el manejo de su cuerpo. Las siguientes 

palabras de una madre condenada en el Infierno nos hablan de aquellas 

responsabilidades maternas ineludibles: 

Yo fui una Madre que por no contristar en algo a mi hija la complacía en 
todo. Nada le negué que pudiera divertirla y entended y temblad, Madres, que 
esto era en la línea de lo usado y permitido, como son paseos, visitas y 
comedias?” 

Así que las madres de familia tuvieron la obligación de vigilar todos los actos 

de sus hijas. El control de dichas acciones estuvo orientado a reproducir los valores, 

jerarquías, costumbres y roles que daban orden y estabilidad dentro de la sociedad 

novohispana. Como puede imaginarse, en la Nueva España, las exigencias sociales 

hacia las mujeres fueron muchas. Al igual que en otras sociedades católicas, el sexo 

femenino vivió bajo condiciones de vigilancia y represión extremas. Muchas fueron 

las culpas que debieron recaer en aquellas mujeres debido a las fuertes 

responsabilidades que éstas tenían que asumir y cumplir en su papel de 

reproductoras del orden social. En realidad, llama la atención cómo casi todas 

aquellas obligaciones femeninas estuvieron vinculadas con el cuidado de su 

sexualidad y el control de su cuerpo. 

El estereotipo de la mujer cristiana se construyó alrededor de la pureza, la 

castidad y la inocencia. “La castidad, según los santos, se contenta con la pureza del 

  

% Boneta, Gritos..., p. 144. 
%%2 Boneta, Gritos..., p. 271.



205 

Alma y el Cuerpo...la modestia, requiere, a mas de esto, la reforma de los 

sentidos”%. Las mujeres eran responsables de actuar virtuosamente pero también, 

de evitar malos deseos y pensamientos que hacían de las doncellas “rameras 

públicas a los ojos de Dios y de los ángeles”. De manera que el principal deber de 

las mujeres fue el del cuidado de su sensualidad; el del correcto manejo de su 

cuerpo y de sus sentidos. 

Para evitar las tentaciones, las mujeres “no debían poner sus ojos en ningún 

varón, aunque fuera un apóstol”, ni debían escuchar lisonjas que provocaban en ellas 

la pérdida del recato; mucho menos, debían tocar a los hombres pues si “la vista y el 

oído son las primeras jornadas del amor, el tacto es su último y desastrado fin”, 

En estrecha relación con todo esto, una de las recomendaciones más constantes en 

los sermones religiosos de la época fue la del cuidado que debían tener las mujeres 

en su forma de vestir: “...se conoce por el traje la mujer, si el traje es profano, se 

conoce que es profana, si es honesto, se conoce que es honesta...” **, 

No obstante todas estas recomendaciones, al parecer, la obligación de 

reprimir la sensualidad y luchar contra las posibles tentaciones de la carne no 

siempre fue asumida al pie de la letra por muchas mujeres novohispanas que 

prefirieron sobrellevar su culpa antes de renunciar a vivir su sensualidad. El 

siguiente testimonio puede dar algún indicio sobre este aspecto. 

En la Cuaresma de 1668 salió a la luz pública un librito titulado Familiar 

prosopocopia epístola estimativa que por la piadosa consideración de un secretario 

  

9% Boneta, Gritos..., p. 301. 
%% Boneta, Gritos..., p. 308. 
9% Boneta, Gritos..., p. 317. 
%% Boneta, Gritos..., p. 321.



206 

suyo escribe y escribía la Purísima virgen desde el cielo a las señoras damas de la 

Nueva España. En el librito, prohibido por la Inquisición, por cierto, la Virgen pedía a 

las mujeres novohispanas que “por su amor se reformen de trajes profanos, cintas y 

colores festivos en las calles y procesiones de la Pasión de Cristo”**” . 

En su carta, la madre de Dios se “quejaba amorosamente” no para castigar a 

las mujeres, sino para pedir la enmienda de aquella costumbre entre “damas tan 

entendidas y de tan cristiano espíritu”. Y es que en realidad, si bien la sociedad 

novohispana se configuró dentro de los límites de la experiencia culpiígena, uno de 

los elementos más importantes de aquella experiencia, fue, sin duda, la constante 

trasgresión de las normas. 

c) La culpa entre los hombres de la Nueva España 

No obstante la continua trasgresión, los estereotipos novohispanos se 

construyeron y reprodujeron cotidianamente mediante la insistencia en el cultivo de la 

vida virtuosa. De manera que si las mujeres tuvieron responsabilidades particulares 

que cumplir, en la Nueva España, el sexo masculino también tuvo obligaciones y 

funciones claramente asignadas. 

El orden jerárquico de aquella sociedad hizo uno de sus principales pilares el 

reconocimiento de la figura patriarcal y el respeto hacia la autoridad masculina. El 

papa, el rey, el virrey, el juez, el confesor, el padrino y el padre de familia poseyeron 

fuertes atributos de prestigio, mando, poder y dominio dentro de la sociedad 

  

397 AGN, Inq., V. 611, Exp. 1, F.7.



207 

novohispana**, 

Como máximas figuras de autoridad, los hombres debieron garantizar y vigilar 

el buen orden de las costumbres y el cumplimiento de las normas que aseguraban la 

paz y el Bien Común. Además de efectuar esta vigilancia, ellos mismos debieron 

procurar llevar una vida virtuosa para alcanzar la salvación eterna y contribuir a 

mantener el orden y la armonía social. Ahora bien, si las virtudes y los pecados eran 

comunes para todo el género humano, como se ha señalado ya, los hombres y las 

mujeres tuvieron que cuidarse más de caer en algunos vicios que en otros. Así, por 

ejemplo, la castidad fue una virtud indiscutible entre los hombres y las mujeres, pero 

el cuidado de la sexualidad y el cuerpo masculino, a diferencia del femenino, no fue 

una preocupación tan constante entre las autoridades civiles y religiosas de la Nueva 

España?**. 

En cambio, las virtudes masculinas más exaltadas fueron la justicia y la 

fortaleza, ambas relacionadas con el mérito, la sabiduría y el valor. El cultivo de 

estas virtudes por parte de los varones novohispanos estuvo estrechamente 

vinculado con el cuidado y la conservación de la fama y el honor, valores 

fundamentales en la articulación de las relaciones sociales en la Nueva España del 

siglo XV11*, 

Al igual que el grupo de las mujeres, la población masculina de la Nueva 

  

%% Marialba Pastor, Crisis..., p. 70-71. 
Si bien es cierto que entre los eclesiásticos y los padres de familia la castidad siempre fue exaltada como un 

comportamiento necesario, en realidad, la doble conducta sexual masculina o la existencia de hijos ilegítimos por 
parte del padre no parecen haber sido motivos de gran conflicto o escándalo en la sociedad. Pastor, Crisis..., p. 
86. 
4% Ann Twinam menciona que el honor era un valor distintivo de las élites novohispanas. Si bien el honor fue 
importante sobre todo entre los sectores privilegiados, lo cierto es que este valor definió la naturaleza de muchas 
conductas y comportamientos que incidieron en la distribución de las herencias, en la consolidación de 
matrimonios, así como en otras formas de interrelación que dieron cohesión a la sociedad novohispana del siglo 
XVII. Twinam, “Honor, sexualidad...” en Asunción Lavrín, Sexualidad y matrimonio..., p. 131.



208 

España estuvo compuesta por individuos sumamente diversos entre si. Jueces, 

mineros, terratenientes y comerciantes coexistieron con eclesiásticos, universitarios, 

artesanos, trabajadores y esclavos. A esta diversidad socioeconómica y 

estamentaria se aunaron también las diferencias étnicas. 

La variedad de actividades, profesiones y origen étnico de los sujetos se vio 

reflejada en la variedad de estereotipos masculinos al interior de aquella sociedad. 

Las distintas responsabilidades que recaían en los hombres incidieron en la 

distribución de culpas diferentes de acuerdo a la función que dichos sujetos debían 

asumir. Nuevamente, vale la pena detenerse un momento para revisar algunos 

ejemplos de esta distribución de culpas particulares entre individuos que tenían 

distintas obligaciones y un lugar específico al interior de aquel orden social. 

Empecemos con los eclesiásticos. “El fin del confesor es curar”, decía el 

obispo Palafox en alguno de sus escritos*”. Como médicos espirituales, los 

confesores debían mostrar comprensión, suavidad y benevolencia“? Por ello, 

virtudes que no podían faltar en aquellos sujetos fueron la paciencia, la prudencia y 

la caridad. De esta manera, “santos varones” como el padre Diego López, primer 

rector del colegio jesuita de la ciudad de México, eran frecuentemente descritos 

como seres de “grande humildad, mucha paciencia, singular paz y tranquilidad de 

ánimo, obediencia extremada, superior prudencia y generosidad de corazón”**. 

En estos hombres virtuosos no podían caber los pecados de la ira o la 

soberbia. En su obligación de servir al prójimo, los eclesiásticos debieron cultivar la 

  

10% Palafox, Obras V. Il, p. 496 
Para Santo Tomás, el confesor debía ser dulcis, affabilis atque suavis, prudens, discretus, mitis, pius atque 

benignus. Ver Delumeau, La confesión..., p. 29. 
Florencia, Historia de la provincia, p. 283.



209 

humildad y alejarse de la vanidad y la arrogancia. En este sentido, el padre López 

descuidaba las comodidades y siempre procuró humillarse, eligiendo los oficios más 

bajos y de mayor trabajo como eran los de guisar, fregar las ollas y los casos en la 

cocina, barrer los cuartos de los enfermos y limpiar los vasos con las inmundicias**. 

En estrecha relación con este espíritu de servicio y sacrificio, los eclesiásticos 

tuvieron la obligación de cultivar la pobreza. “...ceñlos, sed pobres para ser dioses y 

ahuyentar las dolencias”, recordó a los sacerdotes seculares el predicador del 

sermón que se dijo en la fiesta de San Felipe Neri en el convento de Nuestra Señora 

de Balbuena en 1662*%. Y es que entre los sacerdotes, la pobreza debía constituir 

el remedio para curar los achaques de los otros. De manera que para cumplir con la 

misión que tenían dentro de la sociedad, aquellos varones debían tener especial 

cuidado en alejarse de la avaricia. 

Por su parte, los varones seglares tuvieron otro tipo de obligaciones que los 

hicieron más responsables de cuidar ciertas virtudes y evitar otros vicios específicos. 

Siguiendo la tradición hispánica, los hidalgos de la Nueva España debieron mostrar 

un ánimo generoso y caritativo. Tal fue el caso de don Alonso de Villlaseca, ilustre 

varón dueño de minas, estancias de ganado, tierras de maíz y numerosos esclavos 

en Pachuca y en Ixmiquilpan. 

Este rico propietario no se distinguió tanto por la abundancia de sus bienes 

materiales, sino más bien, por el desapego a los mismos. Durante su vida, don 

Alonso ofreció importantes limosnas a diferentes templos, hospitales, obras pías y 

  

0 Florencia, Historia de la provincia, p. 278. 
“5 Lafragua 1317, FR.



210 

órdenes religiosas, mostrando siempre su espíritu piadoso y humilde. Al ejercer su 

caridad, don Alonso de Villaseca alejó de si la codicia y evitó, mediante la 

redistribución de la riqueza, el surgimiento de envidias que podían haber amenazado 

al orden y la armonía de la sociedad**, 

Además de estas virtudes, los hidalgos novohispanos tuvieron la obligación de 

cultivar otras, más relacionadas .con su función de jefes de familia. En este sentido, 

era su responsabilidad mantener el orden al interior de sus casas, evitando en ellas 

la proliferación de las malas costumbres y los comportamientos pecaminosos. Los 

gritos de este padre de familia condenado en el Infierno pueden dar una idea del 

peligro que suponía incumplir con aquellas obligaciones: 

Los gritos, pues, que doy ahora en el Infierno es por los gritos que dejé 
de dar en mi casa. Allí gritaba por quebrar la criada un vaso de mi gusto y por 
quebrar la ley de Dios nunca daba un grito: allí gritaba por faltar a mis 
mandamientos, pero por ver que entre año faltaban a los de Dios nunca levanté 
la voz, antes permití y tal vez mandé a los criados que raid sin 
necesidad las fiestas y antepusieran mis preceptos a los de la Iglesia**” 

Al dejar de velar por las buenas costumbres en su casa, aquel condenado 

padecía la eterna vigilancia de demonios que le quitaban el sueño para que no 

volviera a dejar de velar*%. Para evitar aquel trágico destino, éstos eran los sucintos 

consejos que daba el obispo Palafox a todos los padres de familia novohispanos: 

Gobernad bien vuestras casas 
huid de las eternas brasas 
Cada casa moderada 
república es limitada 
De lo grande y lo pequeño 
el que gobierna es el dueño*” 
  

10 Sobre la vida de don Alonso de Villaseca, ver Florencia, Historia... p. 308-310 
408 Poneta, Gritos en el infiemo..., p. 11. 
10 Boneta, Gritos en el infierno... p. 11. 
10% Palafox, Bocados..., FR.



211 

Así que los padres de familia tenían la obligación de ejercer su autoridad entre 

sus hijos, esposas, sirvientes y esclavos. Como pilares de sus casas, los varones 

tuvieron que ser justos y promover con el ejemplo el bien común. Para ello, el obispo 

Palafox recomendaba lo siguiente: 

Gobernar con suavidad 
causa amor y autoridad 
Quien gobierna sin pasiones 
domina los corazones 
Quien gobierna con amor 
causa gusto y no dolor”*" 

Es decir, además de la justicia, los hombres virtuosos tenían que cultivar la 
templanza y evitar con ello la ira y los abusos de poder. En sus casas, los varones 
tenían que procurar la buena educación de sus hijos y gobernar bien a sus 
criados, pero también, los novohispanos tuvieron responsabilidades y obligaciones 
propias de su calidad de esposos. Al respecto, el cultivo de la virtud también era 
específico: 

Del casado es grande ciencia 
el tener mucha paciencia... 
y si esta viene a faltar 
es penar y más penar 
Porque se enciende la ira 
si uno tira y otro tira** 

El esposo virtuoso debía ser paciente y hacer uso de su buen juicio y 

prudencia para mantener la unidad del matrimonio y por ende, la cohesión familiar. 

Dentro de la Nueva España, los rumores y las murmuraciones eran frecuentes. Este 

tipo de chismes cotidianos constituyó un peligro real para la reputación, la honra y la 

fama de las familias. Por ello, los esposos virtuosos tenían que cultivar la templanza 

y hacer caso omiso de calumnias y difamaciones que mucho daño podían causar a 
  

410 Palafox, Bocados..., FR. 
411 Palafox, Bocados..., FR.



212 

los hogares. De este espíritu templado y sabio era ejemplo el mismo patriarca San 

José, simbolo de la figura paterna y esposo perfecto dentro de la Sagrada Familia. 

Que justo y piadoso celo el de Joseph cuando viendo preñada a su 
querida esposa, arguyéndole el adulterio los ojos, incitándole la obligación de 
la ley para acusarla, le atajaba los pasos el amor y la satisfacción que tenía su 
castidad para censurarla...y como la amaba tan tierno, más quería tratar de 
dejarla piadoso que mostrarse sediento a la calumnia”*? 

El bondadoso San José era comparado con “un frondoso árbol, plantado a las 

corrientes de un río, con cuyas aguas frescas se secundará tan copioso que dará el 

fruto a su tiempo, sin que la sequedad del estío pueda ajarle su hermosura”**?. El 

predicador de este sermón explicaba cómo las corrientes de aquel frondoso árbol 

eran las de María Santísima: “...el plantarse Joseph junto a estas aguas fue para 

unirse y ser una misma cosa con ellas”***. 

De esta manera, la unidad de aquel matrimonio sagrado dependió, en gran 

medida, de las virtudes de un esposo que en lugar de hacer caso a las calumnias 

sobre su paternidad y dar rienda suelta a la ira y a los celos, mantuvo la templanza y 

la paciencia. En una sociedad donde la legitimidad de los hijos era un valor 

fundamental y una condición esencial para la distribución del poder y de la riqueza, 

el ejemplo de las virtudes del santo seguramente buscó fortalecer el sentimiento de 

culpa ante las posibles dudas masculinas en torno a la castidad y fidelidad de sus 

esposas. 

En la Nueva España, la distribución del sentimiento de culpa no se dio 

  

42 Lafragua 1174, FR. 
43 Lafragua 1174, FR. 
414 Lafragua1174, FR.



213 

únicamente a partir de las funciones que recaían en las mujeres y los hombres. La 

posición social de los sujetos, el lugar que ocupaban dentro de aquel orden 

jerárquico, el estamento, la profesión o el origen étnico también fueron factores que 

incidieron en la repartición de diferentes culpas de acuerdo a distintas 

responsabilidades sociales e individuales. Para entender esta última condición, 

basta detenerse en los ejemplos de aquello que se esperaba de los trabajadores y de 

los indios, ambos ejemplos expuestos, una vez más, por don Juan de Palafox y 

Mendoza. 

Dentro de la tradición cristiana, la pobreza constituye una virtud entre aquellos 

que sobrellevan la vida con mansedumbre y humildad*!*. Por ello, en sus Bocados 

espirituales, el obispo Palafox pedía a los labradores y a la “gente sencilla” soportar 

el sufrimiento de sus arduos trabajos y aceptar humildemente la pobreza en la que 

vivían. 

No es pequeña penitencia 
los trabajos con paciencia 
no es muy pequeño penar 
segar, arar y cabar 
no es muy pequeño ayunar 
mal comer y mal pasa 

Es decir, cuando los labradores aceptaban con resignación aquellas dolorosas 

penas, éstas se convertían en obras meritorias que los ayudaban a asegurar un 

futuro eterno de luz y felicidad: 

Y así San Isidro arando 

de la gloria está gozando... 
  

415 Fernando Escalante, La mirada..., p. 203. Todos aquellos que sufren en la Tierra pueden esperar una 
recompensa en el Más Allá. A partir del siglo XIII, con San Francisco de Asís, la pobreza se convirtió en un ideal 
de vida y una señal para los elegidos. Escalante, La mirada..., p. 204. 

Palafox, Bocados..., FR



214 

Muy bien puedes labrador 
hacer amor tu sudor 
Aplícale a Dios las penas y todas las haces buenas 
Pues es por Dios el yen 
merecer para gozar” 

De acuerdo a estos consejos, los trabajadores y los pobres debían aceptar su 

condición y alejar de ellos el resentimiento o la envidia. Pero además, el obispo 

hacía otras recomendaciones más prácticas y cotidianas a todos los labradores 

que deseaban ganar la vida eterna: 

Aborreced la mentira 
y nunca admitáis la ira 
Templaos siempre en el beber 
que poco es vuestro comer 
No juréis ni maldigáis 
que si lo hazéis no os salváis**? 

Es decir que “la gente sencilla” debía cuidarse, además, de la gula en el 

beber, así como de la blasfemia si quería ganar el Cielo. Sólo para terminar, y en 

estrecha relación con estos últimos consejos, es inevitable recordar las virtudes 

que exaltaba Palafox entre los indios que muchas veces describía. 

Algunos de los rasgos positivos de aquellos sujetos eran “la humildad, la 

modestia, el silencio, la largueza, la parsimonia, la paciencia...”*?. Para Palafox, los 

indios buenos eran sumisos y dóciles. Cualquier acto de rebeldía o desobediencia 

entre ellos era sinónimo de pecado. Por ello, para evitar el mal y los vicios, los indios 

debían evitar embriagarse con pulque, tepache o vingui, sustancias que 

frecuentemente los hacían caer en tentaciones y flaquezas como la pereza, la lujuria 
  

pod sa Palafox, Bocados..., FR 
18 Palafox, Bocados..., FR 

419 Palafox, Obras V. III, p. 144.



215 

y la gula*?. 

Como se ha podido observar, la distribución de las culpas en la Nueva España 

se dio a partir de la insistencia en las diferentes responsabilidades que cada sujeto 

tenía al interior de la sociedad. Las virtudes y los pecados fueron, evidentemente, 

los mismos para todos, pero cada sujeto debió cuidarlas y evitarlos de manera 

distinta, siempre de acuerdo al lugar que ocupaba dentro de la estructura social. 

Esta orientación específica de la búsqueda de la virtud y el cuidado para evitar 

ciertos vicios y pecados incidió en la reproducción de los estereotipos que marcaron 

la pauta de los comportamientos y conductas ideales que los sujetos debían seguir e 

imitar para salvarse. Sin embargo, en la realidad, el seguimiento de aquellos 

modelos perfectos no fue siempre la regla. 

3. La persistencia del Demonio: tentaciones y trasgresiones en el contacto 
cotidiano con Satanás 

En la Nueva España, la constante preocupación de las autoridades por cultivar 

la virtud fue paralela a la existencia cotidiana de transgresiones de muy diverso tipo. 

A decir del viajero Thomas Gage y otros contemporáneos suyos, la novohispana fue 

una sociedad de sujetos que mucho disfrutaron de los placeres y gozos terrenos; 

personas que no se privaron de la buena comida, la música, el baile y otras 

actividades mundanas y carnales que, a pesar de la culpa, les brindaron mucha 

alegría y contento en su vida diaria. 

A decir verdad, el orden social de la N.ieva España se configuró, en gran 

  

420 Palafox, Virtudes del indio..., p. 31.



216 

medida, a partir de la coexistencia y alternancia de las prohibiciones y la violación 

constante a las mismas*?!, La constancia de la trasgresión retroalimentó la 

necesidad de insistir en los estereotipos virtuosos, regenerándose así, de manera 

cotidiana, el sentimiento de culpa entre todos aquellos sujetos que al no cumplir con 

las condiciones del modelo ideal, se asumían como pecadores. 

Aquella sociedad “tan virtuosa” de la que hablaba y se felicitaba Bernardo de 

Balbuena en su Grandeza mexicana fue, en realidad, un campo fértil para las 

tentaciones; un territorio en donde el Demonio se hizo presente todos los días y a 

todas horas, realizando muy bien su trabajo sin darse nunca por vencido“. Ya lo 

había advertido Job al enfrentar su sufrimiento: “Tentación es la vida del hombre 

sobre la Tierra” y los novohispanos no debieron sentirse ajenos a dicha realidad. Al 

respecto, fray Luis de Granada aconsejaba: 

..Cada uno debe tener cuidado y vele en oración contra sus tentaciones, 
porque no halle el Diablo lugar de engañarlo: que nunca duerme, buscando por 
rodeos a quien tragar. Ninguno hay tan santo ni tan perfecto que no sea 
algunas veces tentado*? 

Aquella virtuosa excepción tampoco se encontró en la Nueva España. Hasta 

los más santos y piadosos personajes de este reino tuvieron que hacer frente, más 

de una vez, a tan empecinado enemigo. En la Nueva España, el contacto y la 

convivencia con Satanás fueron realidades de todos los días. En muchos momentos, 

  

er George Bataille ha afirmado que la trasgresión no es la negación del interdicto, sino su complemento 
necesario. Este binomio interdicto-trasgresión definió la estructura de la vida social en la Nueva España. Ver 
Bataille, El erotismo..., p. 92. 
42 Para Muchembled, la idea de culpabilidad, tan central en la cultura y el mundo barroco fortaleció el miedo a la 
trasgresión. Dentro de aquel universo, las transgresiones materializaban los deseos destructivos de los que 
todos los hombres debían precaverse y alejarse, controlando sus impulsos animales de violencia y sexualidad. 
No es extraño que ante esta cosmovisión, la popularidad de Satanás y las invasiones diabólicas se haya 
incrementado tanto durante el siglo XVII. El diablo encamaba la trasgresión misma y su invasión expresaba 
fuertes sentimientos de culpabilidad. Ver Muchembled, Historia del diablo..., p. 172. 
42 Fray Luis de Granada, Imitación de Cristo, p. 39.



217 

aquella interacción acercó a los hombres a las llamas del Infierno a niveles tan reales 

que, por instantes, los escenarios sobrenaturales y maravillosos parecían 

materializarse en la Tierra. Estos momentos de comunicación con el Demonio, que 

no eran sino instantes de rebeldía, cansancio y profunda culpa ante la experiencia de 

anhelos y deseos prohibidos, se expresaron siempre de dos maneras: el pacto y la 

batalla. Las siguientes historias son una muestra de cómo se vivieron dichos 

contactos cotidianos con el mundo maravilloso en la sociedad novohispana del siglo 

XVII. 

En el año de 1705, en la ciudad de Puebla de los Ángeles, el arriero mulato, 

Tomás de Soto, pidió a su confesor que fuera en su nombre al Santo Oficio para 

buscar la misericordia que necesitaba antes de morir*?*. Tomás había sido cargador 

de agua en el reino de Guatemala y había llegado enfermo de viruelas a la ciudad de 

Puebla, donde se alojó para ser atendido en el Real Hospital de San Pedro. 

Seguramente, la enfermedad de Tomás y la proximidad con la muerte, 

movieron su ánimo al miedo y al arrepentimiento, emociones que llevaron al mulato a 

confesar su antiguo pacto con el Demonio. Contaba Tomás a su confesor cómo un 

día, todavía en Guatemala, después de una jornada agotadora, “deseando tener más 

fuerzas que las que tenía para con más actividad hacer su oficio” preguntó a 

Sebastián de Sosa, también mulato aunque de oficio carpintero, qué podía hacer. 

De Sosa ofreció a su amigo darle la solución, pero a cambio, Tomás debía “olvidarse 

de Dios y de sus santos, debía dejar de ir a misa y no confesarse*?. 

  

224 AGN, Inq., V. 729, Exp. 11, F. 387-405. 
425 AGN, Inq., V. 729, Exp. 11, F. 387-405



218 

Tomás accedió a estas condiciones y así, Sebastián lo condujo a una laguna 

llamada del Buen Suceso. En el camino, los mulatos vieron venir a un “toro prieto” al 

que Tomás le “hizo cuatro o cinco lances buenos” antes de que el animal se hiciera 

invisible y desapareciera. Frente a esta situación, Sebastián mostró gran entusiasmo 

y dijo a su compañero que era “un lindo muchacho” pues sólo quienes pasaban 

aquella prueba podían ir con él a buscar lo que deseaban. 

Finalmente, Tomás y Sebastián llegaron a la laguna. Ahí, éste pidió al primero 

que se desnudara y se zambullera en el agua, a lo que Tomás, acto seguido, 

obedeció sumergiéndose hasta el fondo de la laguna. Ya en lo más profundo, Tomás 

se encontró en “una plazueleta grande muy amena con mucha diversidad de hierbas 

de distintos colores”2, 

Justo en el centro de aquel lugar, el mulato encontró a “un hombre sentado en 

una silla de seda, de rostro negro y barbas grandes”. Una vez frente a él, el hombre 

negro preguntó a Tomás: “...pues buen hombre qué queréis” a lo que éste respondió: 

“quiero ser buen cargador”. El hombre de la silla de seda tomó la palabra y dijo: 

“...me habéis de hacer una escritura de ser mi esclavo”, y prometiéndoselo Tomás, el 

Demonio “sacó una lanzeta y le picó una vena, le salió sangre y con ella el Demonio 

escribió en un papel un pacto por diez años”*”. 

Después, le dijo a Tomás que tomase la hierba que quisiera y que no se 

acordara más de Dios; también le pidió que no escuchara misa ni se confesara ni 

hiciera cualquier “otra acción cristiana”. Tomás lo prometió así y “tomó una porción 

de hierba amarilla”, a lo que el Demonio, despidiéndose de su nuevo vasallo 

  

28 AGN, Inq., V729, Exp. 11, F. 387-405 
227 AGN, Inq., V. 729, Exp. 11, F. 387-405.



219 

pronunció: “Ea, andad buen hombre, ya lleváis ahí para ser buen cargador”.*?8 

Tomás volvió a la superficie y contó a Sebastián lo que había sucedido. En 

realidad, éste sabía bien lo que había ocurrido a su amigo, pues él había hecho un 

pacto similar con el Demonio, sólo que en su caso, Sebastián lo había realizado 

“para ser buen toreador”*??. Los efectos de las hierbas fueron inmediatos en Tomás. 

Durante tres años, el mulato ejerció su oficio de cargador de agua con mucha mayor 

eficacia, sin esfuerzo alguno y cargando más que cualquier otro de sus compañeros. 

La historia de Tomás de Soto recuerda en mucho a la del herrero español 

Juan Antonio Gamboa. En este caso, Juan Antonio trabajaba en unas minas 

cercanas a Zacatecas. Un día, “viéndose pobre y acongojado de trabajos, por ver si 

podía remediarse con bienes temporales para con ellos asistir y mantener a su 

madre y una hermana que [tenía] en Zacatecas pretendió tener pacto con el 

Demonio”**, 

Juan Antonio confesó haber realizado el pacto “por medio de algunas 

diligencias que en voces comunes había oído decir muchas veces así a la gente de 

minas como algunos vaqueros toreadores para tener buenos sucesos, mejor fortuna 

y mucha agilidad en cualquiera cosa que pusiese mano”*%?. Después de hacer la 

petición, el herrero esperó la respuesta de Satanás en un pajarillo que llamaban 

guachichil o chupa rosa y que decían hablaba por el Demonio. No obstante, Juan 
  

28 Es curioso reparar en este intercambio de dones entre Tomás y el Demonio. Mientras Satán obsequia al 
mulato la hierba que le asegura lo que pide, el futuro buen cargador ofrece su fidelidad al rey de las tinieblas. 
Este intercambio de bienes y compromisos sella el pacto o la alianza que fundamenta el vínculo entre el Diablo y 
su nuevo sirviente. En la tradición europea no fue extraño que el Demonio regalara a sus servidores sustancias 
curativas o con poderes especiales para lograr ciertos objetivos. Ver Ginzburg, The Night battles, p. 100. 
29 AGN, Inq., V.729, Exp. 11, F. 387-405. 

AGN, Inq., V. 777, Exp. 24, F. 208-212. 
1 AGN, Inq., V. 777, Exp. 24, F. 208-212.



220 

Antonio no encontró respuesta alguna, por lo que insistió, haciendo ayunos al 

Demonio por tres domingos y comiendo sin sal durante tres días. 

Al parecer, Juan Antonio tuvo menos suerte que Tomás de Soto en sus 

negociaciones con Satanás. El herrero nunca encontró respuesta a sus peticiones 

para tener pacto o amistad con él. Ante esta situación, Juan Antonio experimentó 

gran arrepentimiento y con muchas lágrimas pidió perdón, rezó varios rosarios y se 

confesó*”, 

Las historias de estos hombres hablan de momentos de cansancio y 

desesperación. Tanto Tomás como Juan Antonio formaban parte de aquel sector 

que Palafox denominaba como “gente sencilla”. Al parecer, ni el cargador ni el 

herrero pudieron sobrellevar sus pesados trabajos con resignación y transformar, tal 

como lo recomendaba el ilustre obispo, su “sudor en amor”. Ambos personajes 

experimentaron hartazgo, los dos añoraron sufrir menos y ver mayores premios 

terrenales como fruto de su trabajo cotidiano. Ni la resignación ni la humildad 

parecen haber predominado en los momentos en que ambos sujetos decidieron 

hacer pacto con el Demonio y renunciar a sus obligaciones cristianas. 

Sin embargo, también en ambos casos, frente a la tentación y el pecado 

sobrevino inevitablemente el arrepentimiento. En el primero de aquellos sujetos, este 

sentimiento estuvo motivado, seguramente, por el temor a la enfermedad y la 

proximidad de la muerte. En el segundo, el arrepentimiento llegó al ver los nulos 

efectos de su peligrosa traición al único señor al que había que adorar 

cristianamente. 

  

2 AGN, Inq., V. 777, Exp. 24, F. 208-212.



221 

Pero los casos de Tomás de Soto y de Juan Esteban Gamboa no son, ni 

mucho menos, situaciones excepcionales. Entre muchos novohispanos, la 

experiencia de la culpa y la tentación se tradujo en este tipo de contactos 

sobrenaturales con el príncipe de los vicios y los pecados. El caso de las brujas de 

las minas de Sombrerete es un ejemplo interesante que permite imaginar más 

detalles de aquellas experiencias transgresoras entre los habitantes de la Nueva 

España del siglo XVII. 

Cuentan los documentos cómo una noche de mayo de 1666, el sastre de 

Sombrerete, Sebastián Ximénez salió de su casa. Sorprendido por la brillantez de la 

luna, el sastre encontró en la plaza a la mestiza Felipa Conchola. Sebastián se 

aproximó a ella y movido por causas que desconocemos, éste “la tomó de los 

cabellos para aporrearla”*%. En el momento en que el sastre iba a asestar el golpe, 

Sebastián descubrió que en lugar de los cabellos, en su mano había un cuerno de 

vaca y vio con horror que Felipa había desaparecido. 

La mestiza Conchola no era la única mujer que tenía fama de bruja y de tener 

pacto con el Demonio en la villa. Felipa pertenecía a un grupo de mujeres entre las 

que estaban, también, Doña María Balenzuela, española, doña Inés Flores, india y la 

mulata María la viuda. Todas estas mujeres tenían la capacidad de convertirse en 

palomas y volar a distintos lugares**. Alguna vez, cuando María volaba de esta 

manera, Felipa la vio y pronunció ¡Jesús!, provocando la caída de su compañera en 

  

3 AGN, Inq., V. 605, Exp. 17, F. 551-568. 
Las actividades realizadas por estas brujas novohispanas encuentran un paralelismo con las acciones típicas 

de las brujas europeas de la Edad Media. A decir del concilio de Ancyra en el año 314, existían “ciertas mujeres 
criminales convertidas a Satán, seducidas por las ilusiones y los fantasmas del demonio que creen y profesan 
que durante las noches, con Diana, diosa de los paganos...e innumerable multitud de mujeres cabalgan sobre 
ciertas bestias y atraviesan los espacios en la calma noctuma...”. Ver Caro Baroja, Las brujas..., p. 98.



222 

una ciénega**. 

Por las noches, Felipa Conchola, María la viuda, doña María Balenzuela e 

Inés Flores se reunían en un corral en el campo y ahí, acompañadas por un sirviente 

negro de doña María Balenzuela, danzaban alrededor de un chivato*%, Durante sus 

encuentros, doña Inés enseñaba a las demás mujeres a “mascar copal” para hacer 

candelitas de todos los colores, mismos que las mujeres utilizaban en su rito 

noctumo*”. Una vez concluido el baile, cada una de ellas se acercaba al chivato “le 

besaba en el culo y se iban a volar”**. 

La historia de estas mujeres da indicios para reconstruir la naturaleza de 

distintas formas de interacción social femenina alrededor de la trasgresión. Llama la 

atención la congregación y el sentimiento de identidad entre mujeres que, a pesar de 

sus diferencias étnicas y sociales, encontraron en la rebeldía y la violación de las 

normas morales femeninas un motivo de camaradería y solidaridad. 

Para estas mujeres, el pacto con el Demonio abrió la posibilidad de olvidar el 

orden social que las sometía y reprimía, liberándose así, al permitirse lo prohibido 

para cualquier mujer cristiana ideal. En el proceso de estas brujas no encontramos 

rasgos de arrepentimiento. Por el contrario, entre Felipa, Inés, María la viuda y doña 

María Balenzuela lo que sobresale son indicios de un sentimiento de orgullo y un 

poder clandestino adquirido mediante el pecado y la trasgresión. 

  

5 AGN, Inq., V 605, Exp. 17, F. 551-568. 
8 En la tradición europea medieval, el macho cabrio tuvo relación con ritos sucios y de carácter lujurioso o 
sexual, de ahí que siempre se le identificara con el Demonio. Ver Baroja, Las brujas... p. 134. 

En los sabbat de las brujas europeas, la danza, las orgías y los actos impúdicos y excesivos fueron elementos 
siempre presentes. Generalmente, estas reuniones noctumas culminaban cuando las brujas besaban al Diablo 
en forma de chivo en el trasero, encendiendo candelas ardientes que iluminaban aquel rito. Ver Baroja, Las 
brujas..., p. 137. 
8 AGN, Inq., V. 605, Exp. 17, F. 551-568. Muchembled explica la representación del rostro demoníaco en las 
partes bajas del cuerpo como una señal de la fascinación creciente por aquella parte prohibida del cuerpo. Ver 
Muchembled, Historia del diablo, p. 129.



223 

Muy diferente, en cambio, es la historia de Gregoria Rosa de Ubeda, doncella 

española de la ciudad de Puebla, que también invocó al Demonio y tuvo pacto con él. 

Movida por la culpa y el arrepentimiento ante la negativa de su confesor para 

absolverla, Gregoria se autodenunció en el Santo Oficio en el mes de abril de 1697. 

En su declaración, la mujer admitió que a los diecinueve años de edad, 

“viéndose en pobreza llamó al Demonio para que la favoreciese y socorriese y con 

efecto le apareció y lo vido en forma de mono”**. Desesperada, Gregoria anunció a 

Satanás que no quería ser más cristiana y siguiendo las indicaciones del Demonio, 

se quitó el rosario para pisarlo, haciendo antes “otras indecencias, poniéndoselo 

detrás y en partes indecentes”*”. 

El pacto de Gregoria con Satanás duró aproximadamente ocho meses, 

período en el que el Diablo le pidió frecuentemente besarle las partes indecentes. 

Para sellar su amistad, el Demonio le pidió se dejara hacer en la espalda “una 

escriptura de que era suya su alma”. Gregoria confesó que mientras Satanás 

escribía sobre su piel, ella “sentía como ardor” y al finalizar aquel acto tan 

evidentemente erótico, el Demonio pronunció satisfecho “Ya eres mía y ella quedó 

muy contenta”**”. 

Una vez “firmado” el pacto, Gregoria pidió a Satanás tener relaciones carnales 

con ella a lo cual, el principe de las tinieblas aceptó gustoso. De esta manera, y 

personificado en la figura de un hombre soltero “a quien la declarante tenía gran 

  

9 AGN, Inqg., V. 449, Exp. 10, F. 78-87. La representación del demonio como un animal fue una herencia 
medieval muy frecuente en el mundo barroco. Las representaciones demoníacas animales más comunes fueron 
los leones, los dragones, las serpientes y otros animales salvajes que se asociaban con el miedo, lo incierto y lo 
irracional. Ver Rosalva Loreto..., p. 188. 
440 AGN, Inq., V. 449, Exp. 10, F. 78-87. 
41 AGN, Inq., V. 449, Exp. 10, F. 78-87.



224 

afición”, Gregoria tuvo relaciones diez o doce veces con Satanás. Cuando el 

Demonio se introducía al cuarto de Gregoria por un agujero entre las vigas, ésta 

“sentía tantas pasiones en el corazón que juzgaba se moría”. Entre “actos carnales, 

pláticas y besos” Gregoria pedía al Diablo le contara secretos sobre las demás 

personas, cosa que el Demonio hacía a cambio de que ella le besara las partes 

indecentes*?, 

La historia de pasión y erotismo entre Gregoria y Satanás terminó cuando ella 

sintió gran culpa al querer azotar a un santo Cristo para darle gusto a su perverso 

amante. Aterrorizada y arrepentida, Gregoria frenó su relación y corrió a confesarse, 

acto que desde entonces repitió frecuentemente. La fuerte represión y el control 

corporal al que debían someterse las mujeres novohispanas del siglo XVII 

seguramente provocaron otros encuentros femeninos similares a los de Gregoria con 

el Demonio. La combinación del deseo y la angustia típica de los momentos de 

tentación se tradujo en esta asociación de la experiencia sexual con el contacto 

demoníaco. 

En el caso de Gregoria, la relación se estableció como un pacto, como un 

acuerdo que finalizó ante la culpa y el arrepentimiento de la doncella, pero que había 

sido originado mediante la libre voluntad y el consentimiento de la pactante con su 

tentador amigo. Sin embargo, no todos los intercambios cotidianos entre las mujeres 

novohispanas y el Demonio se articularon mediante el libre acuerdo. En muchos 

casos, los encuentros femeninos con Satanás se experimentaron, en realidad, como 

cruentas y difíciles batallas. Tal fue el caso de sor Marina de la Cruz, hermana del 

  

42 AGN, Inq., V. 449, Exp. 10, F. 78-87.



225 

convento de Jesús María en la ciudad de México. 

Los encuentros cotidianos de Marina con el Demonio se tradujeron en 

pensamientos pecaminosos que generaban en la monja angustia extrema; pero 

además, la lucha interior entre el vicio y la virtud muchas veces se expresó en 

horribles golpes, tormentos y maltratos físicos que Satán propinaba a la virtuosa 

mujer**. 

Frecuentemente, el Demonio se aparecía a Marina con gran alboroto. Las 

“descompuestas risas” que la monja escuchaba por el caracol y las escaleras 

anunciaban a la mujer el inicio de nuevos tormentos. Cuando el Diablo se acercaba 

a Marina, éste tomaba distintas figuras. En ocasiones, Satán se presentaba como un 

indio o como un “feísimo etíope”. Otras, como un conejo y otras más como un 

sirviente. En principio, el Diablo se divertía tentando a Marina con “gestos y visajes” 

que la hacían reír. Marina resistía estos momentos cerrando su ventana para 

impedirle la entrada y recurriendo a la oración“, pero el Demonio era insistente. Al 

encontrar resistencia en la monja, Satanás quitábale las fuerzas y le derramaba “el 

chocolate que era el único sustento con que pasaba”**. 

No contento con seducir a Marina con aquellas “boberías”, Satán arrebataba a 

la monja la disciplina “y dándole con ella mortales golpes...lo mismo hacía con 

cuantas cosas había en la celda que hallase a mano”. Los enfrentamientos físicos 

entre Marina y el Demonio tenían consecuencias tremendas; pasados aquellos 

momentos, las compañeras de la monja se compadecían de ella pues “hallábasele 

  

a Sigúenza y Góngora, Paraíso Occidental, p. 170. 
“4 Siguenza y Góngora, Paraíso Occidental, p. 171 
445 Sigúenza y Góngora, Paraíso Occidental, p. 172.



226 

en ocasiones tan lastimado y quebrantado el cuerpo que causaba lástima”. 

Las batallas de sor Marina de la Cruz con Satanás son ejemplo de la 

experiencia novohispana del control corporal femenino frente al sentimiento de 

culpa“, Durante aquellos enfrentamientos, Marina experimentaba emociones, 

sensaciones y reacciones físicas que formaban parte de una manera particular de 

vivir la sensualidad. En cada encuentro con Satanás, Marina experimentaba miedo, 

soledad y dolor, pero al mismo tiempo, seguramente también sintió placer, gozo y 

deseo. Esta mezcla de emociones y sensaciones contradictorias pero 

complementarias en la cultura barroca fue uno de los principales ingredientes de la 

experiencia culpiígena en la Nueva España del siglo XVII. 

En la Nueva España, no sólo las mujeres tuvieron que enfrentarse a los 

artilugios y ataques de Satán. También algunos varones virtuosos se vieron en la 

necesidad de hacerle la guerra a tan execrable enemigo. Entre ellos, sólo por 

mencionar un ejemplo, se encontró el Padre Diego Trujillo, miembro de la Compañía 

de Jesús. Los encuentros entre este jesuita con Satanás también fueron arduos y 

dolorosos. En un principio, el Demonio se presentó al padre Trujillo “con luchas 

invisibles e interiores tan fuertes que harían desmayar al más esforzado y volver 

atrás al más valiente”. Poco a poco y mediante constantes mortificaciones y 

oraciones el padre logró vencer al enemigo. 

No obstante, como siempre, Satanás continuó con sus esfuerzos y, 

observando “la constancia del nuevo soldado y que de este modo no lo podía vencer, 

  

46 En su artículo “The Devil, Women, and the Body in Seventeenth Century Puebla” Rosalva Loreto ha hablado 
de este tipo de enfrentamientos entre algunas otras monjas poblanas. Ver Loreto, “The Devil...”. p. 181-200. 
447 Florencia, Historia..., p. 390.



227 

mudó de forma de pelear y acometióle al descubierto apareciéndose visiblemente 

con horrendas formas y figuras, ya de perro, ya de león, ya de sierpe, ya de gigante y 

otras disformes que pretendía atemorizarlo para que desistiese...”***. 

Para tentar al padre Trujillo, “...que de natural y de suyo era altivo”, el 

Demonio le preguntaba cómo era posible que un personaje tan noble y valeroso 

como él pudiera humillarse así y obedecer a sus superiores. Frente a este discurso, 

el padre tuvo que vencer sus pasiones y ejercitarse en prácticas para cultivar la 

humildad. Para ello, pidió ejercer el oficio de portero y de hortelano, venciendo así el 

pecado de soberbia con el que lo tentaba el Demonio constantemente. 

Los casos anteriores dan idea de instantes en que el ánimo de los 

novohispanos se veía quebrantado y en los que se hacía difícil no caer en tentación y 

seguir el camino de la vida virtuosa. Frente a las exigencias del código moral 

católico, la realidad cotidiana de los novohispanos tendría que haber sido una 

constante batalla contra la ira, la lujuria, la soberbia, la pereza o la codicia**?. No 

obstante, como el resto de los seres humanos, los novohispanos fueron hombres y 

mujeres imperfectos cuya “naturaleza pecadora” los hizo flaquear y rebelarse contra 

la rigidez de los modelos de comportamiento virtuoso. 

Como se ha señalado ya, la construcción de la sociedad novohispana del siglo 

XVIl se fundamentó en el principio tridentino de la observancia de la ortodoxia 

católica. En este sentido, las autoridades civiles y religiosas tuvieron la prioridad de 

  

48 Florencia, Historia..., p. 390. 
“49 Estos son los pecados capitales en los que incurrieron o estuvieron a punto de cometer los personajes de los 
procesos presentados. A esta lista de pecados, solo faltan la venganza y la gula para completar los siete 
pecados capitales.



228 

conducir y ordenar los comportamientos cotidianos de los habitantes de aquel reino 

de acuerdo a los principios morales dictados por la Iglesia. Es decir, durante el siglo 

XVII, las autoridades de la Nueva España buscaron construir un orden social que 

respondiera a los lineamientos de la disciplina cristiana recomendada por Trento**. 

La promoción de distintos estereotipos virtuosos entre la población fue una de 

las principales estrategias para imponer aquella disciplina. No obstante, en la 

realidad, los habitantes de la Nueva España no siempre se apegaron a la 

inflexibilidad de los modelos de virtud oficiales. La Iglesia lo supo y al reconocer la 

debilidad de los fieles, hizo de la visita episcopal el instrumento más importante para 

corregir los errores, reformar las costumbres y dar a los pecadores la oportunidad de 

reconciliarse y volver al orden y al decoro***. 

Ahora bien, las visitas periódicas de los obispos a las poblaciones de sus 

respectivas jurisdicciones contribuyeron a fomentar la disciplina entre algunos fieles 

de la Nueva España. Es probable que frente a la oferta de los obispos de acceder al 

perdón de los pecados mediante la reforma de los comportamientos viciosos y 

prohibidos, algunos fieles buscaran enmendar sus costumbres y actuar de acuerdo a 

las exigencias morales del catolicismo. No obstante, para muchos otros 

novohispanos, la oportunidad cristiana de poder conseguir siempre la redención 

también significó la posibilidad de negociar la disciplina. 

En este sentido, en la Nueva España, la existencia del mecanismo del perdón 
  

ed Jorge Traslosheros define esta disciplina como “un conjunto de disposiciones de carácter moral y canónico en 
orden al buen desarrollo del culto divino” Para Traslosheros las fuentes de esta disciplina son los concilios 
ecuménicos y provinciales, los sinodos y decretos papales, la normatividad de los prelados diocesanos, los 
principios cristianos y los usos y costumbres de las iglesias locales. Traslosheros, Iglesia, justicia..., p. 125 

En Iglesia, justicia y sociedad..., así como en otros artículos, Jorge Traslosheros ha estudiado e insistido en la 
importancia que tuvieron la institución de la visita episcopal y la política tridentina de la reforma de las costumbres 
en la constitución de pactos, acuerdos y negociaciones cotidianas que permitieron mantener la cohesión y la 
unidad en la Nueva España del siglo XVII.



229 

incidió en un proceso particular para interiorizar las exigencias del discurso 

disciplinante de la Iglesia católica. En una sociedad tan diversa, producto, además, 

de una guerra de conquista, la negociación de la disciplina resultó un mecanismo 

indispensable para equilibrar las tensiones, mantener la paz y evitar las rupturas 

violentas del orden político y social. 

A decir verdad, la novohispana fue una sociedad con altos márgenes de 

tolerancia hacia la trasgresión y la violación cotidiana de las normas oficiales. La 

negociación de la salvación como pilar de la economía ultraterrena se tradujo en un 

orden social mucho más permisivo de lo que a veces se cree, así como en la 

construcción de una mentalidad condescendiente y flexible ante el quebrantamiento 

de las reglas. 

Frente a las exigencias morales de una Iglesia que insistió en la necesidad de 

rectificar el camino y enmendar las malas costumbres para conseguir la verdadera 

reconciliación y la vuelta al orden, muchos novohispanos prefirieron acudir a 

múltiples formas de negociación cotidiana que mediante su eficacia religiosa y a 

veces mágica, parecían ahorrar a los sujetos el esfuerzo de adecuar sus conductas a 

los rígidos modelos virtuosos de la moralidad católica. 

Es decir, ante el conocimiento de haber transgredido la ley, los novohispanos 

no siempre asumieron la responsabilidad de rectificar y enmendar sus conductas 

viciosas. En realidad, el sistema cultural del universo católico ofreció a dichos 

sujetos muchas vías oficiales y extraoficiales para negociar el perdón de manera más



230 

rápida, atractiva y sencilla**?. 

II. El perdón en la Nueva España 

1. El significado tridentino del perdón: las obras meritorias y la reforma de las 
costumbres 

Como en toda sociedad católica, en la Nueva España, la dimensión 

sobrenatural fue fundamental en la experiencia cotidiana. La comunicación con la 

divinidad fue cosa de todos los días y la búsqueda del perdón de Dios fue uno de los 

ejes rectores de la vida en la Tierra. 

O Jesús, O Juez!”, exclamaba el obispo Palafox, “aunque piadoso recto, 
aunque recto piadosísimo, perdonadnos en vida para que nos perdones en la 
muerte. Haced Señor que vivamos bien para que muramos bien. Tengamos 
cuenta con las costumbres viviendo para que hallemos la misericordia 
prevenida a la remisión muriendo. Ayudadnos señor aquí padre para que nos 
ayudéis después Juez. Un instante nos das para ser juzgados, muchos 
concedéis para ser buenos... Juzgadnos y encaminadnos en la vida con amor 
para que después de la muerte no seamos juzgados con rigor**, 

Las palabras del obispo Palafox reflejan la importancia que tuvo el 

arrepentimiento temprano en la piedad contrarreformista. Inserta en la pastoral del 

“bien vivir para bien morir”, la reflexión palafoxiana evoca la idea cristiana de la 

muerte como guardiana de la vida. Para Trento, la justicia misericordiosa de Cristo 

contemplaba al hombre como un ser responsable de sus conductas y sus 

omportamiantos y por ende, como un sujeto responsable de obrar bien o mal y 

ganar o perder con ello el Cielo desae a “iorra. 

  

182 Es importante insistir en que la Iglesia aceptó dichas prácticas y ritos expiatorios siempre y cuando éstos 
fuesen acompañados de la reforma de las malas costumbres. Es decir, aquellas manifestaciones religiosas 
tenían un valor meritorio siempre y cuando también se rectificaran los vicios y pecados y se restituyeran las faltas 
cometidas. No obstante, en la realidad, muchos novohispanos acudieron a dichos rituales meritorios sin reformar 
sus malos comportamientos, confiando en la eficacia misma de dichas prácticas redentoras. 
15 Palafox, Obras Il, p. 57.



231 

El Concilio tridentino insistió en dejar clara la importancia que tenían los 

sacramentos, las indulgencias, la intercesión de los santos, la oración, los ayunos, 

limosnas y otras prácticas penitenciales en el camino a la salvación eterna pero, 

sobre todo, exaltó la importancia que tenían la reforma de las costumbres y la 

posibilidad humana de enmendar y corregir las conductas pecaminosas como 

condiciones indispensables para ganar el perdón de Dios. 

En este sentido, y retomando los lineamientos tridentinos, el Ill Concilio 

Provincial Mexicano encargó a los obispos novohispanos la labor de ofrecer a los 

fieles arrepentidos todos los medios ortodoxos para “remediar y quitar [los] delitos de 

manera que todo fuese enderezado a la salud y utilidad de las ánimas...quitar y 

remediar todos los pecados públicos y contagiosos...” pues su principal deber era 

“corregir y castigar los excesos de que Dios Nuestro Señor se ofende y los pueblos 

se escandalizan”*. 

La finalidad de las visitas pastorales recomendadas por dicho Concilio a todos 

los obispos fue, precisamente, hacer posible el cumplimiento de aquella obligación. 

Durante sus visitas, los prelados pretendieron resolver los conflictos e irregularidades 

denunciadas por los fieles. A su paso por las comunidades, los obispos debieron 

combatir a usureros, simoniacos, blasfemos, hechiceros y ensalmadores. Además, 

tuvieron que asegurarse de la regular administración de los sacramentos, la 

recaudación de los diezmos, el cumplimiento de las obras pías, la celebración de las 

misas, el respeto a la vida maridable, el decoro de los templos, así como la 

  

4 AGN, Inq., V. 82, Exp. 18 
Los feligreses tenían la obligación de denunciar los pecados públicos y las situaciones adversas a la práctica 

de una religiosidad ortodoxa. Así se hacía saber en las cartas y edictos que se leían en las iglesias ocho días 
antes de la visita pastoral. AHAM, Caja 34, Exp. 72.



E 

observancia de las reglas y normas morales que aseguraban una vida virtuosa entre 

todos los feligreses*%. 

En suma, en la Nueva España, la responsabilidad de los obispos, como 

pastores de una grey que incluía clérigos y laicos, fue asegurar que aquéllos 

cumplieran sus funciones y que éstos estuvieran bien instruidos y se comportaran de 

acuerdo a la ética católica. De esta manera, la visita episcopal constituyó un 

mecanismo de vigilancia, la vía para corregir y enmendar “los abusos” que se habían 

introducido en los pueblos y en las ciudades, así como para “cultivar el ejercicio de 

las virtudes con detestación de todos los vicios”. 

En realidad, lo que los obispos procuraron con su gestión fue ofrecer a los 

pecadores el remedio de sus daños, la corrección de sus faltas y la constante 

reconciliación con la divinidad a la que habían ofendido*”. De acuerdo con las 

exigencias tridentinas, los seres humanos que deseaban conseguir la salvación de 

su alma debían elegir el Bien y renunciar al Mal en sus costumbres y acciones 

cotidianas. 

Para ello, el padre Francisco de Florencia recomendaba a los novohispanos 

“ceñir el uso de los sentidos con la mortificación, la libertad con el recogimiento, el 

apetito desordenado de los bienes temporales con la pobreza, la rebeldía de la carne 

con la castidad, el desahogo de la voluntad con la obediencia” y así “evitar el 

desorden que de ordinario tenemos en todo eso los hombres allá en el siglo”*%*. 

De manera que la política de la reforma de las costumbres fue el eje pastoral 

  

4% AHAM, Caja 34, Exp. 72. 
157 AGN, Reales Cédulas Originales, V. 15, Exp. 130 

Sermón a Luis Gonzaga, 1683, Lafragua, FR. La insistencia del padre Florencia en el orden coincide con la 
exaltación de la prudencia, virtud cardinal exaltada en el Renacimiento.



233 

del Concilio tridentino y por ende, el pilar del proyecto contrarreformista de la Iglesia 

novohispana**%*. Si bien desde la mirada de Trento el cultivo de la vida virtuosa fue 

condición indispensable para ganar el Cielo, tanto el tridentino como más tarde el lll 

Concilio Provincial Mexicano, reconocieron también, la existencia y la importancia de 

distintos hábitos, prácticas, conductas y acciones meritorias, complementarias a las 

buenas costumbres, efectivas para ganar la redención. 

Es importante insistir en que para la Iglesia, aquellas obras y rituales 

meritorios eran un complemento útil para alcanzar la vida eterna, pero en ningún 

momento constituyeron por sí mismos la vía directa para ascender al Cielo. La 

Iglesia de la Contrarreforma siempre señaló como condición indispensable para 

conseguir la salvación del alma el apego de las costumbres y las conductas a la ética 

cristiana. No obstante, para muchos fieles de la Nueva España, siempre resultó más 

fácil y conveniente limitarse a practicar aquellos rituales meritorios, confiando en su 

poder y su eficacia redentores. 

2. La redención desde la experiencia novohispana de la ritualidad 

Como se ha señalado ya, los novohispanos vivieron rodeados de distintos 

sentimientos de culpa ante el frecuente desorden que regía sus vidas. No obstante, 

esta constante experiencia culpigena no siempre implicó que los habitantes de la 

Nueva España asumieran sus responsabilidades individuales y que buscaran 

enmendar o corregir las conductas y comportamientos pecaminosos que les hacían 

faltar a sus deberes. 

  

15% Sobre la importancia de la política de la reforma de las costumbres en el proyecto de la Iglesia novohispana. 
Ver Traslosheros, /glesia...., p. 33-41.



234 

Contrariamente a lo que imponía el orden formal, en la realidad cotidiana 

novohispana, lo que rigió fue la flexibilidad moral promovida por la posibilidad de 

conseguir la reconciliación con Dios. Frente a esta situación, muchos novohispanos 

prefirieron, antes que reformar sus costumbres prohibidas, conseguir el perdón de 

sus pecados mediante la participación en una ritualidad meritoria que parecía 

asegurar la vida eterna. La preeminencia de la búsqueda del perdón como una 

experiencia religiosa volcada hacia la ritualidad, debe explicarse a partir de dos 

dimensiones. Por un lado, la insistencia tridentina en la importancia de la ritualidad, 

pero por otro, algunas particularidades del orden social novohispano que 

favorecieron este tipo de religiosidad cotidiana. 

Para Trento, la experiencia interior de la redención debía traducirse en 

expresiones exteriores que la denotaran. En realidad, la vivencia espiritual debía 

complementarse con prácticas meritorias exteriores, con ritos que no eran sino 

formas de servicio ofrecidas a Dios a cambio de su benevolencia. 

“...errados van los herejes que censuran el culto exterior a Dios...”, decía el 
obispo Palafox en una clara alusión a los protestantes, pues “el primero y 
principal intento de la Iglesia...es ejercitar las alabanzas divinas no solamente 
interior sino exteriormente...”**, 

En la Nueva España, este rasgo de la religiosidad tridentina se convirtió en 

una de las principales características de la experiencia religiosa cotidiana. Ahora 

bien, la popularidad de la ritualidad entre los novohispanos no sólo obedeció a la 

promoción de Trento a la religiosidad exterior. La presencia de ciertas condiciones 

sociales propias de la Nueva España fue un factor decisivo en el éxito que tuvo la 

  

0 Palafox, Obras, p. 409.



235 

experiencia ritual en la búsqueda cotidiana del perdón**?. Antes de ahondar en 

aquellas características particulares, es importante hacer algunas aclaraciones de 

orden general. 

En todas las culturas, los ritos permiten a los hombres expresar emociones y 

sentimientos, así como experimentar distintas sensaciones y estados de ánimo 

peculiares. Los ritos reproducen y refuerzan los símbolos, valores, ideas y creencias 

que dan sentido a la existencia dentro de una determinada comunidad. En realidad, 

estas prácticas traducen significaciones compartidas alrededor de sentimientos, 

experiencias y saberes comunes*? y en ellas se plasman símbolos que esconden 

objetos y fenómenos reales que, al no ser palpables en la existencia corriente, 

requieren de dichas representaciones para poder ser accesibles al conocimiento 

racional de los hombres**. Los ritos traducen necesidades colectivas, simbolizan 

ideas y sentimientos que se originan en el seno de la sociedad. La característica 

principal de estas celebraciones religiosas es la de ser prácticas humanas que 

buscan objetivos específicos a partir de la comunicación entre el mundo terreno y el 

mundo sagrado***. 

En la Nueva España y siguiendo la promesa del Evangelio del ciento por uno y 

además la vida eterna, los rezos, las ofrendas y los sacrificios religiosos no sólo 

buscaron fines ultraterrenos, sino también, obtener beneficios materiales aquí en la 

tierra. Aquellos rituales religiosos no sólo ponían de manifiesto el sentido de las 

relaciones entre lo sagrado y lo profano. Al mismo tiempo, aquellas ceremonias y 

  

11 Seguimos las ideas de Mary Douglas para rastrear qué características del orden social novohispano pudieron 
incidir en la presencia de este tipo de manifestaciones religiosas. Ver Douglas, Natural Symbols. 
262 Durkheim, Las formas..., p. 20. 
163 Weber, Ensayos..., p. 335. 
164 Durkheim, Las formas..., p. 44.



236 

prácticas cotidianas evidenciaban la experiencia colectiva de distintos sentimientos 

de solidaridad, así como la dinámica articulación de diversas formas de interrelación 

y negociación cotidiana entre los seres humanos. En este sentido, la ritualidad 

novohispana fue un factor fundamental en la reproducción de muchos elementos 

cohesionadores que colaboraron a mantener y reafirmar el orden y la estabilidad 

social durante trescientos años. 

Cabe suponer que una de las condiciones que favoreció la ritualidad religiosa 

novohispana fue la existencia de una estructura social con fuertes vínculos 

comunitarios. En la Nueva España, los sujetos definieron sus conductas y 

comportamientos a partir de normas impuestas por la comunidad. Estas reglas de 

comportamiento incidieron en la configuración de lealtades, obligaciones, 

solidaridades y formas de negociación cotidiana. La ritualidad y las formas exteriores 

de la experiencia religiosa colaboraron a recrear y regenerar aquellos tipos de 

interacción social. 

Por otro lado, el alto grado de jerarquización social también fue una condición 

que retroalimentó la experiencia religiosa ritual. Como se ha visto ya, el orden social 

novohispano se configuró a partir de la asignación de roles y patrones de 

comportamiento ideales. Esta división de funciones y actividades diversificadas 

estuvo representada simbólicamente en la concepción de la sociedad como un 

cuerpo dividido en estamentos y grupos con obligaciones específicas. En la 

cotidianidad, los rituales religiosos representaron, reprodujeron y reforzaron aquella 

estructura social mediante la ejecución de actos simbólicos que traían a la memoria y 

reafirmaban los valores y creencias colectivas compartidas por todos los habitantes



237 

de aquella sociedad. 

Por último, otra de las características novohispanas favorecedoras de la 

experiencia religiosa ritual fue la diversidad y heterogeneidad de los grupos humanos 

que constituyeron dicha sociedad. [En medio de sujetos tan distintos entre sí, la 

ritualidad se convirtió en la mejor vía de comunicación e interacción social posible. 

La práctica de aquellas ceremonias religiosas teatrales y comunitarias incidió en la 

continua recreación de una sensibilidad común entre todos los habitantes de la 

Nueva España. Además, los ritos también contribuyeron a la cotidiana difusión y 

reproducción de los significados y del código simbólico católico que daba sentido a la 

vida dentro de una sociedad compuesta por personas que en un principio, provenían 

de mundos culturales muy distintos. 

En este sentido, es importante reparar en la apropiación cotidiana de la 

religión y los símbolos católicos por parte de aquellos grupos diversos. Si la religión 

es una construcción dinámica, producto de experiencias y necesidades personales y 

colectivas particulares, no sorprende que en la Nueva España, las formas de vivir la 

religiosidad, así como de interpretar, utilizar y comprender los símbolos religiosos, 

pudieron variar y transformarse. 

Los novohispanos conocieron los significados ortodoxos de las imágenes, 

creencias y rituales católicos. No obstante, al hacer de la experiencia religiosa y de 

aquel código simbólico algo propio y profundamente familiar, la configuración de 

algunos rituales y la relación de algunos sujetos con el imaginario católico, en 

ocasiones se vivieron como experiencias cotidianas abiertas y susceptibles a las 

necesidades, preocupaciones, deseos y sensibilidades particulares.



238 

Cierto es que la Inquisición tuvo especial cuidado e interés en regular las 

formas cotidianas de vivir la religiosidad. Sin embargo, contrariamente a lo que se 

cree, en su vigilancia para conservar y mantener la ortodoxia, el Santo Oficio no se 

dedicó tanto a prohibir, sino más bien a señalar los límites de lo permitido. Es decir, 

frente a las restricciones morales de la religión católica, así como frente al cuidado de 

la consistencia y conservación del dogma, la Inquisición no se comportó siempre de 

igual manera ni tampoco lo hizo de forma rígida e irrevocable. 

En realidad, en la Nueva España, el Santo Oficio es un ejemplo del grado de 

elasticidad que tuvieron los marcos de referencia de la ortodoxia religiosa, así como 

de la moral católica. Los casos en que intervenía el Santo Tribunal eran situaciones 

extremas que ponían en peligro la solidez de principios estructurales y básicos del 

sistema de ritos, símbolos, creencias y valores católicos. No obstante, en lo 

cotidiano, la sociedad novohispana dejó abiertos amplios espacios de libertad para 

conducir las conductas cotidianas de manera católica, así como para vivir una 

experiencia religiosa que satisfaciera necesidades muy distintas entre sí. 

La existencia de estos espacios abiertos para comportarse, lo mismo que para 

vivir el afecto a devociones particulares, participar de distinta manera en las 

procesiones y ceremonias religiosas o para ofrecer distinto tipo de sacrificios y 

servicios a Dios y a la Virgen favoreció la articulación de un sinnúmero de relaciones 

de interacción y negociación cultural en las que las fronteras de lo ortodoxo y lo 

heterodoxo no siempre quedaron del todo claras. Por ello, más que señalar las vías 

ortodoxas y las heterodoxas que los novohispanos buscaron para encontrar el 

perdón se ha preferido reparar en el carácter siempre ritual de dichos caminos



239 

expiatorios, así como en las relaciones de interacción y negociación que se 

articularon en torno a la búsqueda de la vida eterna. 

En este sentido, la práctica de la confesión, la recepción de la eucaristía, el 

ejercicio del ayuno, la participación en procesiones expiatorias, la obtención de 

indulgencias, el culto a los santos o la práctica de la oración son algunos escenarios 

privilegiados de aquella experiencia de expiación ritual. Por este motivo, éstas son 

las manifestaciones que se han elegido para reconstruir las relaciones de interacción 

y negociación cultural alrededor de la experiencia cotidiana del perdón. 

a) Los sacramentos de la confesión y de la eucaristía 

Siguiendo las definiciones del Concilio de Trento, el obispo Juan de Palafox 

habló de los sacramentos como 

..Canales por donde el Espíritu Santo encamina toda el agua de su gracia y 
méritos de su sangre... Pues siendo así que nosotros somos caminantes y 
viadores de la Patria Celestial, nos quiso dar todo aquello con que podemos 
pasar por esto caduco y transitorio sin perder aquel Celestial y eterno 

465 reyno... —. 

Reconocidos por Trento como “medicinas para remediar los pecados del 

alma”, los sacramentos constituyeron una de las vías principales para conseguir la 

redención divina y la vida eterna. En la Nueva España, la práctica de aquellos 

rituales religiosos estuvo reglamentada por varios decretos del Ill Concilio Provincial 

Mexicano que buscaron normar los gestos y establecer los tiempos y espacios 

conforme a la ortodoxia tridentina. 

En la administración de los santos sacramentos ponga cuidado 
grandísimo y obre en esto el cura con singular atención y reverencia. El lugar, 

  

65 Palafox, Obras IV, p. 355.



240 

el tiempo y el modo sea todo muy decente. No mezcle lo sagrado con lo 
profano. No utilice palabras ligeras o livianas o de gracejo o de chanza porque 
esto no es conveniente en un ministerio que se debe ejercitar con tantas 
veras...**, decía Palafox al respecto. 

Aquellos pecadores que habían caído del estado de gracia e inocencia podían 

reconciliarse por medio de los sacramentos de la penitencia y la eucaristia*$”. El 

Concilio tridentino insistió en fomentar ambos sacramentos entre toda la feligresía, 

por lo que el obispo Palafox recomendó a todos los curas de la Nueva España que 

antes de decir misa, confesaran diariamente a todos aquellos que así lo 

solicitaran***. 

El Il Concilio Provincial Mexicano ordenó a los párrocos que amonestaran a 

sus feligreses 

..desde el domingo de Septuagésima para que no retarden la confesión hasta 
que se acerque la conclusión de la Cuaresma, sino que más bien se preparen a 
ella de tal suerte que confesados antes de la Semana Mayor reciban el 
Santísimo Sacramento de la Eucaristía en el tiempo que ha determinado la 
Iglesia**, 

Además, el sínodo pidió que el domingo de Cuasimodo, los párrocos 

anunciaran que aquellos “españoles, mestizos, negros y descendientes de éstos que 

aún no se hubieran confesado en aquel tiempo ni recibido la sagrada eucaristía han 

quebrantado el precepto de la Iglesia y cometido una grave ofensa contra Dios...”*”*, 

El establecimiento de días y períodos específicos para la confesión contribuyó a 

homogeneizar los comportamientos y rutinas cotidianas de sujetos que a pesar de 

  

$ Palafox, Obras Ill, p. 457 
287 111 Concilio Provincial Mexicano, p. 398. 
168 Palafox, Obras lI!, p. 13. Durante la Edad Media, los fieles se limitaban a cumplir con la obligación de 
confesarse una vez al año, el Jueves Santo de la Semana Mayor. A partir del Concilio de Trento, la Iglesia 
fomentó la frecuencia de dicho sacramento fortaleciendo las pulsiones culpigenas del hombre, así como las 
motivaciones personales e individuales para recurrir a la confesión. Ver Prosperi, // Concilio..., p 133. 
169 11) Concilio Provincial Mexicano, p. 196 
279 11) Concilio Provincial Mexicano, p. 196.



241 

sus diferencias, empezaba a compartir un sistema emocional común. 

Desde el Concilio de Letrán, los fieles quedaron obligados a confesarse una 

vez al año. Siguiendo esta tradición, el Concilio de Trento estipuló que era obligación 

de los fieles cumplir con la confesión anual, aunque sólo era obligatorio confesar los 

pecados mortales, ya que los veniales no se consideraban factores excluyentes de la 

gracia de Dios. No obstante, el Catecismo romano de 1566 recomendó la prudente 

confesión de todos los pecados, mortales o no””*. 

Por otro lado, la reproducción de distintas experiencias sensitivas, afectivas y 

emocionales pertenecientes a un sistema de referentes culturales compartidos 

también se logró mediante la reglamentación de los gestos corporales involucrados 

en la práctica de los sacramentos. Las penitencias de los confesados garantizaban 

el perdón de los pecados. Para conseguir la redención divina, los novohispanos 

debieron procurar las victorias del espíritu contra la carne, victorias que sólo podían 

conseguirse mediante la mortificación de los sentidos, el trabajo, el sufrimiento y el 

llanto*”?. 

En cuanto a la eucaristía, sacramento que quitaba “los pecados veniales y 

previene que no caiga en los mortales y sustenta el alma y le da fuerzas para que 

persevere lo bueno y huya también lo malo...”*7*, el 11! Concilio Provincial insistió e 

llamar a todos los fieles, españoles, indios, mestizos y negros para que asistieran a 

misa y recibieran el Santísimo Sacramento””*. 

Si bien todos los fieles católicos estaban invitados a participar en aquel ritual, 

  

171 Ver Delumeau, La confesión..., p. 18. 
72 Palafox, Obras lll, p. 13. 
73 Palafox, Obras IV, p. 429. 
274 11] Concilio Provincial Mexicano, p. 194.



242 

aquéllos que recibieran el cuerpo de Cristo, debían prepararse con “la pureza de 

intención y la reverencia” necesarias para “comer dignamente el pan de los 

ángeles”*”*. Al contener el cuerpo y la sangre de Cristo, el pan y el vino de la 

eucaristía debían recibirse con buena disposición espiritual y corporal. De ahí que 

los novohispanos que deseaban comulgar debían presentarse arrepentidos, 

absueltos y en ayuno. 

En la Nueva España, la recepción de la eucaristía fue una actividad común y 

frecuente. En este sentido cabe recordar las reglas y recomendaciones del padre 

Antonio Núñez de Miranda dedicadas a fomentar la frecuencia de este 

sacramento”* Siguiendo los lineamientos tridentinos, el jesuita recomendaba que 

todos los miembros de las congregaciones de la Purísima comulgaran cada ocho o 

quince días, de acuerdo a lo que recomendaran los confesores en cada caso. 

A pesar de todas las disposiciones para administrar los sacramentos de 

manera ortodoxa, en ocasiones, los rituales alrededor de la confesión y de la 

eucaristía adquirieron rasgos peculiares derivados de interpretaciones y experiencias 

particulares que respondieron a vivencias cotidianas de la religiosidad. Los dos 

siguientes ejemplos hablan de algunas formas de apropiación popular de aquellos 

rituales religiosos. 

En el año de 1693, en la ciudad de Puebla de los Ángeles, un grupo de 

jesuitas del seminario de San Jerónimo y de los Colegios de San lidefonso y del 

Espíritu Santo incurrieron en ciertos “abusos” alrededor de la confesión y el 

Santísimo Sacramento. A decir de los informes inquisitoriales, el padre Tomás de la 

  

475 11] Concilio Provincial Mexicano, p. 194. 
176 Ver Gonzalbo, La educación popular de los jesuitas, p. 212.



243 

Xara, el padre Martín Morales y el padre Andrés Montes celebraban misa en la 

capilla de Nuestra Señora de la Soledad permitiendo la entrada únicamente a la 

beata Micaela Cortés*”. 

Aquella “virtuosa doncella” sólo se confesaba con los tres sacerdotes 

mencionados, y generalmente, éstos le administraban el sacramento en sesiones 

que tomaban varias horas por la mañana y otras más por la tarde. Lo misterioso de 

dichas reuniones causó sospechas entre algunos feligreses que pronto denunciaron 

los hechos ante el Santo Tribunal. Poco a poco, el caso se fue complicando, pues 

algunos devotos más descubrieron, también, que, durante la misa ordinaria, los 

padres daban a Micaela “entre cuatro y seis formas”. En un principio, los testigos de 

aquel error lo atribuyeron a la “cortedad de vista” del padre de la Xara, pero después, 

repararon en que aquello sólo ocurría con la privilegiada beata. 

Después de una minuciosa investigación, el misterio de la historia fue resuelto. 

En realidad, los jesuitas tenían una relación especial con Micaela. El acuerdo 

establecido entre ambas partes era el siguiente: la beata debía recibir mayor número 

de ostias en cada comunión a cambio de confesarse sólo con aquellos sacerdotes, 

mismos que gozaban de la exclusividad de los relatos y revelaciones del Más Allá 

que Micaela les ofrecía y por los que los padres sentían gran atracción. 

El caso de los jesuitas de Pátzcuaro, Francisco David y Diego de Estrada 

también habla de ciertas irregularidades en torno a la administración cotidiana de los 

sacramentos de la penitencia y la eucaristía. Esta vez, los padres de la Compañía 

de Jesús confesaban a varias mujeres todos los días. Durante su confesión, los 

  

77 AGN, Inq., V. 688, Exp. 3, F. 347-424.



244 

padres condicionaban la absolución a cambio de que las fieles revelaran “los 

nombres de los cómplices de sus pecados”, el lugar de su domicilio y el número de 

personas que vivía con ellas. Se sabe que aquellos jesuitas tenían relación con 

algunas autoridades civiles a quienes revelaban la información de sus confesadas, 

violando con ello el secreto sacramental””?. 

Los dos ejemplos anteriores muestran la articulación de distintas relaciones 

sociales de intercambio y negociación cotidiana a partir de la creencia común en los 

sacramentos como vías de comunicación entre lo terreno y lo sagrado. La búsqueda 

del perdón mediante la práctica de estos rituales regeneró las formas de 

comunicación simbólica que permitieron reproducir distinto tipo de relaciones y 

solidaridades terrenas favorecedoras de la cohesión y la unidad social. 

b) Los ayunos y las procesiones 

También de acuerdo a los lineamientos de la religiosidad tridentina, además de 

confesarse y comulgar, muchos novohispanos acudieron cotidianamente al ayuno 

como práctica para acceder al perdón de Dios*”?. A decir del Ill Concilio Provincial 

Mexicano, el ayuno debía ser observado por españoles, indios, negros y mestizos de 

cualquier sexo, mayores de veintiún años. Tan sólo los niños, los enfermos y la 

gente de edad avanzada o impedida quedaba exenta de dicho ejercicio, siempre y 

  

178 AGN, Inq., V. 692, Exp. 6, F 404-537 
179 Entre los cristianos, la costumbre del ayuno como práctica meritoria o como penitencia se popularizó a partir 
del siglo Il. Los ayunos judíos de los lunes y los jueves pasaron a la tradición cristiana en los ayunos de los 
miércoles y los viemes de abstinencia. Además, la práctica del ayuno en distintos días de fiesta tuvo significados 
particulares y diversos. Así, mientras en Pascua el ayuno era una expresión de lamentación, en la Cuaresma, la 
misma práctica tenía un significado purificador. Carolyne Walker, Holy fast..., p. 34-37.



245 

cuando tuvieran el previo consentimiento de su confesor**, 

La observancia del ayuno en días específicos se anunciaba en la misa, al 

tiempo del ofertorio, cuando los fieles quedaban enterados de las fechas en que 

estaba prohibido consumir leche, queso, manteca y otras comidas condimentadas**. 

En realidad, es posible que los fieles escaparan del sufrimiento de aquellos días de 

renuncia y arrepentimiento gozando del júbilo de los cuarenta días de indulgencia 

que se recibían por cada uno en que se practicaba aquel sacrificio**?. 

Los sacrificios de aquel ejercicio se realizaban dominando las tentaciones de 

la gula y los apetitos de la carne. Sin embargo, durante la Cuaresma, no faltaban 

quienes, dominados por las pasiones y los deseos, rompían el ayuno tomando 

pulque o comiendo cabrito**. Frente a estas situaciones, la Iglesia siempre dio la 

alternativa de evitar el pecado, eludiendo los sinsabores e insípidas jornadas 

adquiriendo la Bula o el privilegio que exentaba a los fieles de dicha obligación**”. 

En algunos casos, la intervención sobrenatural auxilió a los fieles a sobrellevar 

aquella práctica meritoria. Así sucedió, por ejemplo, a un congregante del colegio 

jesuita de la ciudad de México. Aquel mancebo “de buena gracia y donaire” había 

caído en los “deseos dañados de cierta mujer”. Un día, el muchacho recibió cierto 

regalo de bocadillos de “pan de pasta muy buena”**. El estudiante había prometido 

ayuno a la Virgen por lo que prefirió no “probar cosa alguna para llevar adelante su 

  

20 11) Concilio Provincial Mexicano, p. 340. 
8% 111 Concilio Provincial Mexicano, p. 341. A partir del siglo XIII, varios teólogos cristianos hicieron la 
reglamentación canónica de los ayunos. Desde ese siglo, la abstinencia no se redujo a la came, pues quedó 
prohibido, también, el consumo de otros productos animales como los huevos y la leche. Walker, Holy fast..., p. 
41. De ahí la insistencia del 11! Concilio Provincial Mexicano y más tarde del IV en prohibir “el uso de la leche, 
huevos, queso, mantequilla y todo lo que son lacticinios”. Ver Luisa Zahino, El cardenal Lorenzana...,p. 251 
82 11) Concilio Provincial Mexicano, p. 341. 
163 AGN, Inq., V. 21, Exp. 69 y AGN, Inq., V. 125, Exp. 14 
84 111 Concilio Provincial Mexicano, p. 341. 
“85 Zubillaga, Monumenta Mexicana, V. 7, p. 149.



246 

buen propósito”. 

A la mañana siguiente, cuando se animaba a comer los bocadillos, descubrió 

“un pestilencial olor y vio que hervían todos de gusanos”“%, El joven quedó 

sumamente agradecido con la Madre de Dios por haberlo liberado de aquel peligro. 

Acudió luego a confesarse, comulgó y de ahí en adelante no dejó de practicar los 

servicios y ayunos en los días de fiesta de la Virgen**” 

Además de los ayunos, una de las prácticas expiatorias más socorridas en la 

Nueva España fue la de las procesiones. En este sentido, el Ill Concilio Provincial 

Mexicano estipuló la obligación que tenían los fieles de hacer “públicas y generales 

preces para aplacar la ira del Todopoderoso y conseguir el remedio en nuestras 

tribulaciones”. La creencia popular en las calamidades y desastres naturales 

como castigos divinos generó la organización de este tipo de celebraciones religiosas 

cuyo fin era conseguir el perdón de los pecados y el cese de las penalidades 

divinas**? 

De esta manera, por ejemplo, durante la Cuaresma de 1659, los religiosos de 

San Juan de Dios, los de San Hipólito, los de la Compañía de Jesús, los 

mercedarios, carmelitas, agustinos, franciscanos y dominicos de la ciudad de México 

reunieron esfuerzos para sacar una procesión por la salud del reino que padecía una 

epidemia de “calenturas que si se sangraban morían”. Lo mismo sucedió en 1655 

  

-. ¿gy Zubillaga, Monumenta Mexicana, V. 7, p. 150. 
%a, Zubillaga, Monumenta Mexicana, V. 7, p. 150. 

pd Concilio Provincial Mexicano, p. 311. 
18% América Molina del Villar ha señalado cómo a pesar de lo recurrentes que fueron los desastres naturales en la 
Nueva España, los habitantes de aquella sociedad no dejaron de sentirse atemorizados ante aquellas que se 
creían manifestaciones divinas. De ahí que las procesiones se convirtieron en ceremonias promovidas por las 
autoridades con la finalidad de aminorar o evitar aquellas fenómenos que sólo Dios podía controlar. Molina del 
Villar, Por voluntad divina..., p. 85. 
*% Guijo, Diario, p. 116.



247 

en aras de calmar un incendio en que se prendió toda la calle de San Juan**”. 

La organización de procesiones en la Nueva España fue una vía común para 

pedir la misericordia divina y evitar sequías, inundaciones y sarampiones, lo mismo 

que la condena eterna de los pecadores. Entre aquellas manifestaciones expiatorias 

destacaron, sobre todo, las procesiones de luz y sangre, así como las que se 

organizaban con motivo de los Autos de Fe. 

La práctica de la disciplina fue un ejercicio común entre todos los 

novohispanos. Durante la Cuaresma, muchos fieles de distinto estado y condición 

pedían realizar este tipo de penitencia"? No obstante, cuando la práctica de las 

disciplinas se hacía de manera pública, no todos los novohispanos vencían el miedo 

al “qué dirán”. Probablemente, este factor incidió en el hecho de que las 

procesiones de luz y sangre fueran mucho más comunes entre los indios, los negros 

y los mulatos, grupos que, sin duda, tuvieron menos temor a exhibirse frente a la 

sociedad*”. El siguiente testimonio habla de la popularidad que tenían este tipo de 

prácticas entre la población indígena: 

...en las procesiones públicas son penitentísimos y castigan sus culpas con 
increíble fervor, y esto con una sencillez tan sin vanidad que sobre no llevar 
cosa sobre si que cause ostentación oO estimación, van vestidos 
disciplinándose duramente, con incompartibles cilicios, todo el cuerpo y el 
rostro y descalzos...mirando al suelo o a la imagen con grande y singular 
humildad y devoción***. 

En cuanto a las procesiones organizadas por el Santo Oficio antes de los 

Autos de Fe, vale la pena recordar aquella que se celebrara el 10 de abril de 1649 en 

  

9% Guijo, Diario, p. 14. 
12 Zubillaga, Monumenta Mexicana, V. 7, p. 136. 
18 Zubillaga, Monumenta Mexicana, V. 7, p. 136. 

Además, habría que considerar otras condiciones como las antiguas tradiciones sacrificiales tanto en la cultura 
prehispánica como en la africana. 

Palafox, Libro de virtudes del indio, p. 16.



248 

la ciudad de México. La procesión salió del Convento de Santo Domingo hacia las 

cinco de la tarde. En ella participaron todas las religiones con sus estandartes y 

hábitos de gala. Además, familiares, eclesiásticos y seglares marcharon llevando 

cirios y cruces. Al día siguiente, la procesión acompañó a los sentenciados y durante 

su camino, “...los religiosos más graves y doctos de todas las religiones con 

particulares lágrimas los exhortaron al arrepentimiento y a morir conociendo a 

Dios...”*S, 

Las procesiones expiatorias se realizaron en días determinados como la 

preparación para las fiestas o las conmemoraciones, muy especialmente durante la 

Cuaresma. Estos rituales fueron fundamentales para afirmar y reproducir el orden 

corporativo y jerárquico de la sociedad novohispana, pero además, configuraron 

espacios privilegiados para vivir la experiencia del perdón. En ellas, sobresalió la 

heterogeneidad de sus participantes; sujetos diversos vestidos de acuerdo a su 

estamento y condición que, sin embargo, formaban parte de una misma comunidad y 

participaban en una misma experiencia: la búsqueda de la redención. 

Los miembros de las cofradías que desfilaban en aquellas ceremonias 

realizaban actividades distintas. Algunos cantaban, otros llevaban las andas donde 

descansaban las imágenes, algunos más recogían las limosnas, llevaban cirios y 

velas, repartían colación, oraban, tocaban vihuelas, chirimías y tambores o se 

disciplinaban. La distribución de aquellas actividades piadosas al interior de la 

celebración reproducía la estructura de un orden social donde cada sujeto tenía 

responsabilidades fundamentales para garantizar la unidad colectiva. 

  

1% Guijo, Diario, p. 44



249 

Días antes de la procesión, algún voluntario o pregonero oficial recordaba a 

los vecinos que cortaran las malas hierbas de la calle, que taparan los agujeros, 

barrieran y regaran la tierra, retiraran los animales muertos y procuraran que los 

cerdos y las gallinas no salieran a estorbar*. Además, en algunas ocasiones, los 

indios de los pueblos vecinos tenían la obligación de enviar la juncia y las flores, así 

como de poner la enramada para la procesión***. 

Con estos preparativos iniciaba un período temporal que interrumpía las 

rutinas cotidianas e inauguraba un nuevo ciclo en el calendario. La procesión se 

movía y al hacerlo generaba un ritmo, un paso y un compás. Los fieles reunidos de 

aquella manera marchaban con calma y lentitud. Así, en su rítmico andar, la 

procesión representaba al cuerpo místico de Cristo que, avanzando poco a poco, 

recordaba el fluir de la vida humana en el camino al Cielo*?*. 

Las procesiones expiatorias constituyeron espacios de perdón. La 

construcción de aquella especialidad simbólica se realizó a partir de arcos triunfales, 

papel picado, mantones de Manila que decoraban las fachadas por donde pasaban 

los penitentes. Además, aquel espacio de redención cobró vida mediante la mezcla 

de diversos olores: los cirios y las velas, las yerbas y flores que tapizaban el piso, el 

sudor y la sangre de los disciplinantes. Por otro lado, el sonido del paso lento y 

continuo de los participantes, el roce de sus ropas, los susurros de los rezos y las 

oraciones, el llanto y los lamentos complementaban el universo de aquel espacio 

imaginario. 

  

1% López Cantos, Juegos... p. 48. 
1% Ver AGN, Indios, V. 32, Exp. 354 y AGN, Indios, V. 56, Exp. 91. 
1% Elías Cannetti hace una hermosa descripción sobre la importancia del ritmo entre las masas cristianas. 
Cannetti, Masa y poder..., p. 153.



250 

La experiencia sensual dentro de aquellas procesiones osciló siempre entre el 

placer y el dolor: el dolor frente al castigo divino, la esperanza en la posibilidad de 

purificación; el sufrimiento del sacrificio ofrecido por los penitentes se convertía en 

una sensación de solidaridad y compañía que brindaba placer y bienestar a todos los 

que participaban en aquel ritual. 

c) Indulgencias y jubileos 

Además de los ayunos y las procesiones, el catecismo del padre Ripalda 

recordaba la existencia de otro tipo de “socorros espirituales” para ganar la salvación 

del alma%. Entre aquellas “ayudas” para acceder al Cielo se encontraban los 

jubileos e indulgencias, “perdones de penas debidas por nuestras culpas que se 

conceden en virtud del tesoro de los méritos de Jesucristo y de sus santos”*%*. 

Como una reacción a las protestas luteranas en contra de los abusos y 

excesos alrededor de la venta de bulas y perdones, el Concilio de Trento insistió en 

la validez y legitimidad de las indulgencias ofrecidas por la Iglesia para librarse de las 

penas temporales. El “inmenso tesoro” de bienes espirituales recabado por Cristo, 

la Virgen y los santos mediante su sufrimiento podía repartirse “por la mano de su 

vicario, el Pontífice Romano, el cual dispensa estos tesoros y gracias que llaman 

indulgencias y perdones para que satisfagamos con ellas las penas temporales que 

1502 merecen nuestras culpas”””". 

En la Nueva España, las oportunidades y ocasiones para ganar indulgencias 

  

5% Ripalda, Catecismo... p. 29 
51 Ripalda, Catecismo..., p. 29. 
5% Palafox, Obras V. Ill, p. 160.



251 

fueron cosa de todos los días. Bastaba con que los fieles, hombres o mujeres, 

mostraran verdadero arrepentimiento, estuvieran confesados y comulgados y 

realizaran distintas prácticas, acciones o ejercicios para recibir los privilegios de 

aquellas remisiones de pecados. En este sentido, muchas rutinas piadosas 

cotidianas estuvieron orientadas por el deseo de ganar este tipo de perdones. 

Generalmente, los fieles se enteraban de las fechas y ocasiones de jubileo 

acudiendo a los templos donde se publicaba aquella información. Además, algunas 

veces, pregoneros oficiales anunciaban por toda la ciudad las condiciones especiales 

en que podían ganarse las gracias e indulgencias”. 

La visita a diferentes templos “ornados con espirituales dones de indulgencias” 

fue muy popular entre los fieles novohispanos que deseaban garantizar la salvación 

de su alma. El perdón de las indulgencias también podía conseguirse escuchando 

misa en determinados altares o algún número específico de veces". Del mismo 

modo, la asistencia a distintos rezos u oraciones comunitarios o la organización de 

procesiones fueron vía autorizada para ganar el perdón de aquella manera Así lo 

estipuló, por ejemplo, el jubileo concedido por Inocencio X, publicado en la catedral 

de México el 21 de noviembre de 1649: 

Han de salir del dicho colegio de San Pedro y San Pablo procesiones de 
la doctrina y han de ir a la dicha iglesia de la Santísima Trinidad y a los que 
confesados y comulgados la acompañaren y asistieren a los sermones y 
pláticas se les concede indulgencia plenaria", 

  

5% Guijo, Diario, p. 28. 
9% AHAM, Caja 14, Exp. 16, Fondo Episcopal. Los altares de privilegio daban mayor número de indulgencias que 
los demás. En la Nueva España la competencia entre los templos por ver cuál era el que otorgaba mayor 
cantidad de perdones fue un fenómeno común. 
506 Entre los rezos comunitarios que ganaban indulgencias estaban el rosario y la oración de las cuarenta horas 

continuas. AHAM, Caja 14, Exp. 16, Fondo Episcopal. 
Guijo, Diario, p. 73.



252 

Por su parte, los padres de la Compañía de Jesús de la ciudad de México 

ofrecían indulgencias plenarias a todos los fieles que escuchaban sus sermones y 

pláticas, lo mismo que a quienes se confesaban con ellos el día de San Andrés*”, 

Sólo para concluir en este punto, vale la pena señalar que las vías para conseguir 

indulgencias no siempre fueron muy ortodoxas. En este sentido, es posible recordar 

la famosa y extendida devoción a las cuentas de Santa Juana de la Cruz, objetos 

milagrosos que concedían indulgencias a aquellos sujetos que las poseían. A decir 

de la devoción popular, las cuentas ayudaban a ganar indulgencias plenarias “en 

todas las fiestas de Nuestro Señor y Nuestra Señora y de los apóstoles rezando 

cualquier cosa%, Además, sólo con traerlas, se ganaban “innumerables perdones” 

y las cuentas tenían tantas virtudes que podían librar de muchas tentaciones a los 

hombres. 

La mentalidad moderna que contemplaba la transacción racional para ganar el 

Cielo se hizo presente en esta devoción y así, quienes traían aquellos objetos 

milagrosos, recibían especiales “prestaciones” dependiendo del día y de las 

oraciones que rezaran. De esta manera, los lunes y miércoles, por cada cinco Ave 

Marías o Padre Nuestros que se rezaran con aquellas cuentas, los fieles ganaban el 

Jubileo de Santiago y podían sacar cinco ánimas del Purgatorio. El lunes, en 

cambio, por cada treinta y tres credos, los fieles podían ganar “todo lo que se ganaría 

yendo a visitar la Cruz en que Cristo Nuestro Señor padeció su santo sepulcro”. 

La memoria de la devoción de las cuentas de Santa Juana aclaraba cómo 

  

%%7 Guijo, Diario, p. 73. 
5% AGN, Inq. V. 297, Exp. 1 
5% AGN, Inq. V. 297, Exp. 1.



253 

rezando nueve Ave Marías con aquellas cuentas “se gana lo que se ganaría con un 

novenario de misas”*”. Es decir, esta devoción alternativa ofrecía a los fieles 

grandes beneficios espirituales, ahorrándoles los sacrificios, esfuerzos y el tiempo 

exigidos por la Iglesia para ganar exactamente lo mismo. Es natural que la 

institución eclesiástica reaccionara rígidamente contra esta competencia en el 

negocio de la salvación. 

d) El culto a los santos 

La validez del perdón por medio de las indulgencias descansó en la creencia en 

la intercesión de los santos, pilar de la religiosidad medieval reforzada y retomada 

por Trento”*' . En la Nueva España, la devoción a los santos, los mártires y la Virgen 

proliferó de manera rápida entre los diversos sectores de la población. La relación 

de los novohispanos con el maravilloso cristiano fue estrecha y cotidiana. Para 

muchos sujetos, la intercesión y protección de seres virtuosos y sobrenaturales 

fueron factores fundamentales en la búsqueda del perdón. 

En su sesión XXV, el Concilio de Trento estableció que 

los santos que reinan juntamente con Cristo, ruegan a Dios por los 
hombres...es bueno y útil invocarles humildemente y recurrir a sus oraciones, 
intercesión y auxilio para alcanzar de Dios los beneficios por Jesucristo su 
hijo Nuestro Señor que es solo nuestro redentor y salvador*”?. 

De manera que la intercesión de los santos era motivo para esperar la 

misericordia divina. Porque, en palabras del obispo Palafox, “-¿quién puede dudar 

que es grandísimo consuelo al culpado y temeroso tener quien ruegue al 
  

510 AGN, Inq. V. 297, Exp. 1 
511 El Concilio tridentino fomentó de manera privilegiada el culto a La Virgen y a San José. Además, a partir de 
¿rento, la Iglesia llevó a cabo un proceso de depuración de la antigua lista de santos medievales. 
12 Concilio de Trento, Sesión XXV p. 356



254 

ofendido?”**?, En realidad, para Trento, los santos no sólo fueron personajes con 

poderes y dones especiales para rezar por el perdón de los pecados de los hombres; 

además, el Concilio tridentino insistió en la figura de aquellos seres maravillosos 

como modelos de virtud a seguir para alcanzar la vida eterna. 

Ya lo había apuntado antes fray Luis de Granada en su /mitación de Cristo: 

Los santos y amigos de Cristo sirvieron al Señor en hambre, en sed, en frío, 
en desnudez, en trabajos, en fatigas, con vigilias y ayunos, en oraciones y 
santos pensamientos... ¡Oh cuán muchas y graves tribulaciones padecieron 
los apóstoles, mártires, confesores y vírgenes...los que en esta vida 
aborrecieron sus vidas para poseer sus ánimas la vida perdurable...1*** 

En la Nueva España, las autoridades religiosas difundieron el culto a imágenes 

sagradas que transmitieron valores fundamentales para orientar las conductas 

cotidianas necesarias para mantener el orden y la estabilidad social. Sin duda, 

algunos novohispanos comprendieron la ejemplaridad de la vida de aquellos seres 

virtuosos y probablemente, en ocasiones, éstos buscaron medir sus costumbres con 

aquella vara tan alta. No obstante, más allá del intento de aquellos devotos por 

imitar la virtud de los santos, la mayor parte de los novohispanos estableció 

relaciones familiares, estrechas y materiales con estos personajes sobrenaturales 

que podían auxiliarles a ganar el perdón de sus pecados. En este sentido, siguiendo 

las recomendaciones tridentinas, el Ill Concilio Provincial Mexicano, más que 

fomentar el culto a los santos y a las imágenes religiosas, se preocupó por normar y 

ordenar las condiciones en que debía conducirse aquel tipo de práctica devocional. 

De esta manera, el Ill Concilio determinó la ortodoxia alrededor del culto a los 

santos recomendando cautela en la alabanza a los mismos para evitar todo tipo de 

  

513 Palafox, Obras IV, p. 189. 
514 Fray Luis de Granada, Imitación..., p. 50.



255 

“profanas irreverencias y falsas supersticiones”: 

...para que la piadosa y laudable costumbre de venerar las sagradas imágenes 
produzca en los fieles el efecto para que ha sido establecida y el pueblo haga 
memoria de los santos y arregle su vida y costumbres a su imitación, es muy 
conveniente que nada se presente en las imágenes indecente o profano con 
que pueda impedirse la devoción de los fieles**”. 

La recomendación del Ill Concilio Provincial pedía, a continuación, que ningún 

español o indio pintara imágenes para las iglesias sin el previo examen del obispo o 

del provisor. Además, ordenaba retirar y borrar las imágenes que representaran 

historias apócrifas o indecentes y pedía sustituirlas por otras**?. Esta advertencia del 

Il Concilio hace recordar el testimonio del dominico fray Domingo de Echegaray, 

quien en 1714 descubrió una extraña v poco ortodoxa devoción popular en la ciudad 

de México. 

Contaba el religioso que una mañana, caminanu. por la calle, vio con 

curiosidad a un indio que llevaba en las manos “un alma del Purgatorio pintada con 

monterilla, signo de los ajusticiados”?*”. Al preguntarle al indio “qué significaba 

aquello o qué alma era aquélla” éste respondió que era el alma de Juan Minero y que 

la llevaba a una señora que se la había mandado pintar. 

El dominico tomó el alma y observó que tenía “los rayos que le pintan a los 

santos”. Preocupado ante aquella devoción, el fraile le quitó el alma y ordenó al indio 

que fuera a denunciarse al Tribunal. La sorpresa y preocupación del religioso no 

pararon allí. Días después, fray Domingo encontró a ciertas mujeres que le 

informaron que aquella misma alma “estaba pintada en la Iglesia de la Misericordia y 

  

515 111 Concilio Provincial Mexicano, p. 325. 
916 11) Concilio Provincial Mexicano, p. 325 
917 AGN, Inq., V. 551, Exp. 141



256 

que siempre le encendían muchas candelas”. 

Como se encontraba cerca del templo, el dominico decidió visitarlo y encontró, 

en efecto, “la dicha alma con muchas candelas encendidas”. El fraile llamó al 

sacristán a quien preguntó qué santo era aquél. El párroco respondió que se trataba 

del alma de Juan Minero, lo que provocó gran indignación en el dominico, pues era 

bien sabido que aquel hombre era un facineroso a quien habían ahorcado por sus 

crimenes. Fray Domingo intentó quitar las candelas que ardían frente a la imagen 

del supuesto “santo del Purgatorio”, pero el sacristán lo impidió y le recomendó que 

mejor fuera a hablar con el capellán. 

El dominico entró a la sacristía y pidió al sacristán que retirara la imagen, pero 

don Juan Montalvo explicó que “aquella alma era representación de las almas de los 

ajusticiados, mas lo cierto era que toda la gente le tenía a esta alma por el alma de 

Juan Minero y por tenerla por Bien Aventura le encendían candelas y así esto en 

muchas casas de México y fuera la veneraban y la tenían pintada y decían que hacía 

milagros”**?. 

Sin duda, el culto a las imágenes ortodoxas satisfizo las necesidades de gran 

parte de los novohispanos. La celebración de las fiestas patronales, la práctica de la 

oración a santos reconocidos por la Iglesia, así como la aceptación de los milagros 

atribuidos a los personajes celestiales promovidos de manera oficial formaron parte 

de la devoción popular más común en la Nueva España. No obstante, las relaciones 

entre lo terreno y lo sobrenatural fueron tan estrechas que, en ocasiones, las 

  

518 Es interesante que sólo el teólogo dominico fue capaz de reconocer las diferencias entre las devociones 
ortodoxas y las heterodoxas. Ni la gente común, ni el capellán o el sacristán encontraron problemas en el culto a 
esta peculiar devoción.



257 

necesidades específicas de los distintos sectores de la población dieron origen a 

devociones populares sui generis y particulares. Tal habría sido el caso, 

seguramente, del culto al alma de Juan Minero. 

Los novohispanos convivieron con los santos de manera familiar y cotidiana. 

Las imágenes de los templos, los altares en las calles, las narraciones hagiográficas 

de los sermones religiosos promovieron que la presencia de aquellos seres 

ultraterrenos fuera una constante en la vida diaria de todos los habitantes de aquella 

sociedad. En este sentido, los santos, modelos de virtud e intercesores para 

alcanzar la vida eterna, fueron verdaderos habitantes de la cotidianidad novohispana; 

la dimensión maravillosa de aquellos personajes se integró a la vida terrena a partir 

de distintas costumbres y acciones compartidas por todos los sectores de aquella 

sociedad. 

De esta manera, no fue extraño encontrar imágenes de diferentes santos 

grabadas en dulces, bizcochos y otros manjares o en los instrumentos de fierro con 

que se herraban los rebaños**?. En ocasiones, las mujeres guardaban almohadillas 

con imágenes pintadas y hubo quienes, como don Diego Robles y su esposa Ana de 

Guevara, vendieron por medio real algunas imágenes de la Virgen y su hijo a manera 

de muñecos de yeso*”. La tienda de este matrimonio de comerciantes de la ciudad 

de la Nueva Veracruz era visitada por muchas mujeres negras que gustaban de 

comprar los muñecos para decorar sus cocinas, así como por otras mujeres que las 

adquirían para que sus hijos jugaran con ellas. 

  

519 El 111 Concilio Provincial Mexicano prohibió grabar dichas imágenes en aquellos objetos cotidianos. /1! Concilio 
Provincial Mexicano, p. 326. 
$20 AGN, Inq., V. 286, Exp. 74.



258 

El culto a los santos fue sumamente popular entre todos los sectores de la 

Nueva España. En este sentido, en el año de 1684, un fraile de San Francisco de la 

ciudad de México denunció que los mestizos, negros, mulatos e indios de la ciudad 

asistían a bendecir sus escapularios y santos domésticos, aprovechando aquellas 

ocasiones para juntarse y emborracharse delante de los altares donde recibían 

aquellas bendiciones”?'. El franciscano pedía evitar aquellos abusos, así como 

explicar a quienes acudían a dichas celebraciones que las bendiciones no generaban 

entre ellos parentesco o compadrazgo alguno. 

De manera que los santos no sólo tuvieron el poder sobrenatural de interceder 

por la salvación eterna, sino también, el de congregar en torno a ellos a distintos 

sujetos que al reunirse encontraron sentimientos de seguridad, identidad y 

solidaridad terrena*?. 

e) La oración 

Otra de las vías más importantes para expiar las culpas y buscar la redención 

fue la práctica cotidiana de la oración. Para el catecismo del padre Ripalda, orar era 

“levantar a Dios el alma a pedirle mercedes”. Y muchos novohispanos no pedían 

otra cosa que el perdón de sus pecados y la posibilidad de acceder a la vida eterna. 

Entre los eclesiásticos, la oración fue considerada un alimento espiritual, una 

fuente de luz para el entendimiento, “el horno de la caridad divina, donde se 

  

%2 AGN, Inq., V. 520, Exp. 85. 
Una de las manifestaciones típicas de este fenómeno fue la organización de cofradías. En la investigación 

para la tesis de licenciatura, estudié los sentimientos de solidaridad, unidad y cohesión que surgían en torno a la 
identificación de los cofrades novohispanos, más específicamente los negros y mulatos, con sus santos patrones. 
%2 Ripalda, Catecismo, p. 12.



259 

consumen y crecen los defectos de las almas”?*?*. Por ello, entre las penitencias más 

comunes, se recomendó el rezo de distintas oraciones, además, la práctica de la 

oración fue utilizada para alejar las tentaciones y apartarlas de la vida de los seres 

humanos. De esta manera, en la Nueva España la oración formó parte fundamental 

de la experiencia cotidiana en torno a la culpa y el perdón. En este sentido, llama la 

atención la siguiente disposición del Ill Concilio Provincial Mexicano. Ordenaba el 

sínodo novohispano que todos los días a las tres de la tarde se tocaran las 

campanas por tres golpes 

...en todas las iglesias catedrales y parroquias [exhortando] a todos los fieles 
que al oír esta señal conforme a la devoción de cada uno rece algunas 
oraciones en memoria de la Pasión del Señor. Y cada vez que lo hicieren 
ganarán cuarenta días de indulgencia*?. 

Con esta disposición, el Concilio buscó que todos los novohispanos de 

cualquier estado y condición hicieran conciencia de la Pasión de Cristo, máximo 

símbolo de la culpa humana y la redención divina. El Concilio estipuló el instante 

preciso en que toda la población debía recordar el sufrimiento del redentor, pero 

además, exhortó a todos los fieles a orar en aquel momento. 

El decreto es curioso pues muestra, por un lado, la búsqueda del Concilio por 

homogeneizar algunas prácticas cotidianas evocadoras de ciertos sentimientos 

específicos. Al buscar que a las tres de la tarde todos los novohispanos pensaran en 

la Pasión de Cristo, el Concilio promovía que a dicha hora, a mayor o menor grado, 

los novohispanos experimentasen sentimientos de miedo, tristeza, pesadumbre y 

dolor relacionados con la Pasión de Cristo. Sin embargo, al mismo tiempo, al ofrecer 

  

2 Palafox, Obras V. III, p. 256. 
9 111 Concilio Provincial Mexicano, p. 328.



260 

cuarenta días de indulgencia, los motivados novohispanos habrían pasado de 

aquellas penosas sensaciones a la experimentación del gozo , el alivio y la 

esperanza propias de acercarse al perdón de Dios. 

En segundo lugar, al exhortar a la oración y al recuerdo de la Pasión de Cristo, 

el Concilio fortalecía la práctica de comportamientos colectivos que homogeneizaban 

a todos los sectores novohispanos. No obstante este intento homogeneizador, el 

Concilio apuntaba, también, que cada sujeto podía elegir para sus oraciones la 

devoción que más le conviniese, abriendo con ello un espacio de libertad que 

reconocía las diferencias y las posibles preferencias devocionales entre los 

miembros que componían a la sociedad novohispana. 

En estrecha relación con la práctica de la oración se encontraban los 

Ejercicios Espirituales. Esta rutina piadosa, promovida principalmente por los 

jesuitas, buscó disponer el ánimo de los fieles mediante metódicas meditaciones que 

auxiliaban a vencer el pecado y las tentaciones del Demonio**. La práctica de los 

Ejercicios Espirituales se realizaba en tres partes. En una primera etapa, los fieles 

se veían obligados a realizar una elección voluntaria y racional del camino que 

deseaban seguir para encontrar la salvación del alma*?”. En una segunda fase, los 

ejercicios buscaban conmover las pasiones y las emociones de los fieles mediante 

las meditaciones sobre la vida, la pasión y la muerte de Cristo. Por último, los 

ejercitantes eran invitados a alcanzar amor mediante la oración adecuada y la 

práctica de una vida virtuosa*?, 

  

%% Ver Pilar Gonzalbo, La educación popular de los jesuitas, p. 63. 
%2 San Ignacio habla de tres tipos de binarios o personalidades humanas de acuerdo a las diversas actitudes 
para servir a Dios. Ver Pilar Gonzalbo, La educación popular de los jesuitas..., p. 143. 

Ver Pilar Gonzalbo, La educación popular de los jesuitas...,, p. 139-219.



261 

Los Ejercicios Espirituales fueron muy populares entre todos los sectores de la 

Nueva España. Expertos en el conocimiento de la psique humana, los jesuitas 

organizaron los ejercicios de San Ignacio adecuando las meditaciones al sexo, la 

condición o el origen étnico de los fieles participantes. La adaptación de los 

Ejercicios a las características y necesidades específicas de quienes los practicaban 

buscó homogeneizar la sensibilidad con la que todos los fieles debían experimentar 

la culpa y el perdón. El siguiente caso habla de una curiosa adaptación de dichos 

ejercicios en la ciudad de Pátzcuaro. En realidad, la historia muestra una experiencia 

poco ortodoxa en torno a aquella rutina piadosa, pero interesa porque da indicios 

para imaginar las emociones, imágenes y sensaciones con las que se vivían y 

concebían los sentimientos de culpa y perdón entre algunos novohispanos del siglo 

XVII. 

A decir de la ortodoxia, los Ejercicios de San Ignacio debían practicarse de 

manera individual. El ejercitante debía estar solo, en un cuarto con escasa luz y 

dedicarse a la meditación personal de los temas asignados para cada día. En 1693, 

el padre Estrada y el padre David, jesuitas de la ciudad de Pátzcuaro, cobraron fama 

por organizar algunos Ejercicios Espirituales que no cumplían, exactamente, con las 

condiciones estipuladas por la ortodoxia. 

Aquellos dos jesuitas reunían en diferentes casas ordinarias entre diez y 

cincuenta mujeres, “todas de distintas edades, calidades, vidas y estados”"?. Estas 

mujeres seleccionadas por los padres convivían durante varios días en un mismo 

cuarto, condición que al parecer, no favorecía mucho “el recogimiento necesario para 

  

%2% AGN, Inq., V. 692, Exp. 6



262 

un moderado aprovechamiento” de los Ejercicios. 

De cualquier forma, una vez reunidas las mujeres, los padres asignaban a 

determinados días de la semana nombres de los Ejercicios; así, por ejemplo, el 

tercer día de reunión era el día del Infierno, el sexto el de las Banderas y el octavo el 

de la Gloria. Durante este último, los jesuitas, en lugar de promover la meditación 

establecida por San Ignacio, levantaban un altar en cada casa, llevaban instrumentos 

musicales y ofrecían abundantes meriendas a las ejercitantes. El día de la Gloria de 

aquellos ejercicios se volvió muy popular entre las fieles de Pátzcuaro y algunos 

decían que muchas de ellas sólo asistían para comer bien. Por ello, los bromistas 

afirmaban en son de chanza que “el que quisiese regalarse, entre en ejercicios” . 

Los ejercicios de estos jesuitas se practicaron durante los ayunos de precepto 

de la Cuaresma, además, el padre Estrada y el padre David mandaron con 

frecuencia realizar estos ejercicios como penitencia. Algunas de las mujeres que 

cumplieron con aquella condición para salvarse, llegaron a experimentar visiones del 

Demonio vestido de cuero tocando una guitarra y bailando. Además, también vieron 

en el Cielo a Jesús Nazareno amenazando a los pecadores de Pátzcuaro “con el 

justo castigo de sus culpas”. 

Además de los Ejercicios Espirituales, otra devoción popular relacionada con 

la práctica de la oración fue el rezo del rosario. Como se verá más adelante, en la 

Nueva España, el poder intercesor de la Virgen para alcanzar la vida eterna fue una 

de las creencias más comunes entre toda la población. La madre de Dios, 

mediadora y corredentora de los hombres tuvo un lugar fundamental en la 

  

5% AGN, Inq., V. 692, Exp. 6



263 

experiencia novohispana en torno al perdón. En este sentido, el obispo Núñez de la 

Vega exclamaba: “Dichosos mil veces los cristianos que muchas veces meditaren 

con afecto cordial en María santísima, porque en los que así lo hacen hay indicios 

muy probables de que alcanzarán su eterna salvación”** 

Rezar el rosario fue una de las rutinas que marcaron el ritmo de la vida 

cotidiana de la sociedad novohispana. Curas, párrocos y guías espirituales 

recomendaron que todos los habitantes de la Nueva España rezaran diariamente uno 

de los tres misterios del rosario. Además, durante los días especiales o entre las 

personas muy devotas fue costumbre rezar completos los quince misterios de 

aquella oración. Los miércoles y los sábados, los indios, divididos en hombres y 

mujeres, se reunían en las Iglesias para rezar el rosario a coro”. Por su parte, los 

españoles tenían la costumbre de rezarlo en sus casas en compañía de toda la 

familia* 

Los dominicos fueron importantes promotores de esta práctica devocional. En 

1650, el dr. Fray Juan de Palacios y fray Pedro de Loisa mandaron imprimir edictos y 

patentes por todo el reino de la Nueva España solicitando que todos los habitantes 

rezaran el rosario de quince misterios una hora diaria de rodillas, En realidad, el 

rosario no sólo se rezó al interior de las casas y de los templos. Las procesiones de 

la Virgen del Rosario desfilaban por las calles rezando a voces aquella oración ”*, 

Por otro lado, se sabe, por ejemplo, que en la Noche Buena de 1651, los 
  

5% Núñez de la Vega, Constituciones... p. 611. 
El rezo del rosario se dividía en tres misterios, los Gozosos, los Dolorosos y los Gloriosos. Estos misterios se 

dividían, a su vez, en cinco partes. 
Incluso en el siglo XX se ha promovido la creencia de que al unir las voces de todos los fieles en coro éstas 

llegarían mejor al Cielo. 
Palafox, Obras V. 11, p. 16-18. 

5% Guijo, Diario, p. 128 
%% Guijo, Diario, p. 128.



264 

vecinos de la ciudad de México adornaron sus ventanas con imágenes de Nuestro 

Señor y velas que alumbraban las calles. Ahí se juntaron mulatos, mestizos, negros 

e indios para arrodillarse y rezar todos juntos el rosario de la Madre de Dios*”. En 

un principio, esta costumbre fue aceptada por las autoridades religiosas, pero poco 

después fue reglamentada mediante la prohibición de que asistiesen mujeres a 

dichas reuniones de devoción noctuma**, Finalmente, las autoridades terminaron 

por prohibir aquella práctica que, al popularizarse, comenzó a ser motivo de 

desorden y conductas poco piadosas**. 

Entre algunas cofradías con advocación mariana, los miembros de aquellas 

corporaciones adquirían la obligación de rezar el rosario por determinado número de 

horas y en días específicos. La finalidad de dicho compromiso era “ofrecer aquel 

agradable servicio a la Madre de Dios” en beneficio y utilidad de los hermanos que 

“están en pecado mortal, para los agonizantes y para las ánimas del Purgatorio". 

Los cofrades que aceptaban esta obligación firmaban una cédula o patente mediante 

la cual adquirían el compromiso devocional. Al repartirse y distribuirse las ocho mil 

setecientas y setenta y seis horas que tenía el año entre todos los cofrades, la Virgen 

recibía aquel servicio de manera continua y perpetua”. 

La cédula establecía que en caso de que el cofrade no hubiese podido cumplir 

con su obligación, éste debía buscar a otra persona para cubrir su hora de rezo, así 

como estipulaba la obligación que tenían los cofrades de no dejar desocupada su 

  

%% Guijo, Diario, p. 188 
5% Guijo, Diario, p. 188 
5% Guijo, Diario, p. 148. 
540 AHAM, Caja... 
51 AHAM, Caja...



265 

hora en caso de muerte”? Nuevamente, la negociación cotidiana para ganar la 

salvación del alma no sólo articuló relaciones entre los hombres y la Virgen 

intercesora, sino también, relaciones de solidaridad terrena que favorecieron a 

mantener la cohesión y la unidad al interior de la sociedad novohispana. 

Como muchas otras rutinas religiosas meritorias, el rezo del rosario alcanzó tal 

popularidad que, entre muchos fieles, fue común la creencia de que bastaba con 

practicar dicha oración para garantizar la salvación eterna. Por eso, algunas 

autoridades eclesiásticas no se cansaron en insistir que el rezo del rosario no era 

suficiente si no iba acompañado de la práctica de las buenas costumbres. Así lo 

señalaba el obispo Núñez de la Vega en alguna de sus cartas pastorales: 

...NO tiene sólida y verdadera devoción a la Madre de Dios el que no cesa 
de ofender a su hijo benditísimo; no blasonéis de que sois devotos cordiales 

de María porque le rezáis su rosario solamente... Rezadle hijos míos con deseo 
de reformar la vida...** 

La importancia de la oración como medio para alcanzar la vida eterna 

favoreció la aparición de rezos populares no siempre reconocidos o autorizados por 

la jerarquía eclesiástica. Estas oraciones heterodoxas se caracterizaron por sus 

rasgos pragmáticos, lo mismo que por su relación con prácticas y creencias 

mágicas” Entre otros, éste fue el caso de los rosarios apócrifos de San José y 

Santa Ana, comunes entre algunos fieles de Puebla y de México durante el siglo 

XVII. 

Los fieles a la devoción del esposo de la Virgen pedían el auxilio “de los 

  

52 AHAM, Caja... 
% Núñez de la Vega, Constituciones..., p. 611. 
5 Araceli Campos Moreno, Oraciones..., p. 34. Campos Moreno propone la clasificación de dichos rezos 
distinguiendo entre oraciones, ensalmos y conjuros. Mientras los primeros dos tienen un tono invocante sumiso, 
los terceros son peticiones imperativas.



266 

méritos de San José...para que lo que nuestras fuerzas no puedan alcanzar lo 

alcancemos por su intercesión y ruegos...**. El rosario a San José no invocaba a la 

Virgen y en lugar del Ave María ortodoxo, decía “Dios te salve Joseph, varón por 

excelencia justo”. Además, el novedoso rosario se refería a Jesús como hijo 

adoptivo de San José, afirmación poco precisa que también contravenía a la 

ortodoxia católica. Estos pequeños cambios en la oración preocuparon severamente 

a muchos eclesiásticos que vieron en el rezo un motivo de confusión para los 

fieles, 

No obstante, lo que probablemente escandalizó más a los eclesiásticos que 

denunciaron aquella devoción fue que quienes rezaban el rosario de San José se 

atribuían como propias las obras del celestial varón por concordia espiritual. Aquello 

resultaba un exceso, pues a decir de fray Francisco Sánchez, “cada uno puede hacer 

participante a los que quisiese de sus buenas obras, pero hacerse participante de las 

ajenas no comunicándolas al otro...es usurpar y abusar de las llaves del 

Pontífice...” 

En cuanto al rosario de Santa Ana, los devotos de aquella rutina piadosa 

mandaban decir misas en su honra, le ofrecían su confesión y comunión en la 

Pascua y daban limosna en las iglesias, los altares o frente a las imágenes 

dedicadas a la Madre de María"*. Los fieles del rosario de Santa Ana realizaban, 

también, otras obras caritativas que ofrecían a la santa objeto de su fe. Muchos de 

  

95 AGN, Inq., V. 667, Exp. 2. 
5 Asi lo afirmó el dominico fray Francisco Sánchez quien denunció al Santo Oficio aquella devoción. El religioso 
explicó la inconveniencia de llamar a San José con calificativos que sólo correspondían a la Madre de Dios. 
AGN, Inq., V. 667, Exp, 2. 
57 AGN, Inq., V. 667, Exp. 2. 
5 AGN, Inq. V.667, Exp. 2



267 

ellos visitaban a los presos y a los enfermos, hacían ayunos y penitencias o se 

disciplinaban y utilizaban cilicios en su honra**. 

Los rosarios de San José y de Santa Ana son sólo un ejemplo de un 

sinnúmero de oraciones heterodoxas populares entre los novohispanos. Sólo por 

mencionar algunas más, vale la pena recordar la existencia de muchas memorias de 

devociones prohibidas que se pegaban en las puertas de las iglesias. 

En el año de 1615, varios religiosos del pueblo de Querétaro y de la villa de 

Celaya informaron sobre la costumbre que tenían muchos fieles de mandar decir 

misas para San Pedro. En realidad, esta práctica piadosa se debía a la circulación 

de un devocionario que promovía “falsas esperanzas y promesas supersticiosas”. 

Entre otras cosas, aquel devocionario prometía que todos aquellos que ayunaran los 

viernes a pan y agua o quienes mandaran decir misas a San Pedro serían llevados al 

Paraíso por los ángeles de la guarda a la hora de su muerte, liberando, además, a 

siete ánimas de las penas del Purgatorio”. 

Otra memoria popular fue la de la Corona de los méritos de la Pasión de Cristo 

Nuestro Señor. Esta memoria concedía apócrifas indulgencias a quienes ofrecieran 

oración a dicha devoción””*. Por otro lado, en Puebla, la oración de las Candelas de 

San Dimas o buen ladrón también aseguraba indulgencias a quienes oraran y 

mandaran bendecir candelas en honor a dicho santo”. 

Los ejemplos anteriores hacen pensar que en la Nueva España, las fronteras 

  

549 AGN, Inq., V. 667, Exp. 2 
5% AGN, Inq., V. 486, Exp. , F. 156 
51 AGN, Inq., V. 902, F. 17 y 18 
5% | a devoción fue prohibida por el Santo Oficio en 1736. Ver AGN, Inq., V. 859, Exp. 204.



268 

entre lo ortodoxo y lo heterodoxo nunca fueron muy claras en las formas cotidianas 

de vivir la religiosidad. Aquello que estaba permitido no era, muchas veces, tan 

distinto de lo que quedaba terminantemente prohibido. Por otro lado, las devociones 

que se desviaban de la ortodoxia compartían, en realidad, el sistema de símbolos y 

creencias aceptadas por la autoridad eclesiástica. 

Cabe señalar que las oraciones apócrifas no autorizadas por el Santo Oficio 

fueron consideradas “invenciones de espíritus particulares” que ponían en riesgo la 

continuidad de las verdaderas devociones. Tomando en cuenta que aquellas 

“verdaderas devociones” constituían uno de los mecanismos principales para difundir 

los valores, ideas y creencias que daban sentido a la estructura y al orden social no 

es extraño que las autoridades se preocuparan por frenar cualquier culto o devoción 

que promoviera versiones erróneas o no autorizadas del imaginario simbólico que 

mantenía la cohesión al interior de la sociedad. 

Como se ha visto a lo largo de este capítulo, la creencia en la salvación del 

alma como un asunto siempre negociable incidió en la experiencia novohispana de 

una religiosidad cotidiana cuyo eje principal fue la ritualidad meritoria centrada en el 

perdón. La participación de los distintos grupos humanos que conformaron aquella 

sociedad en este tipo de rituales, prácticas y rutinas expiatorias garantizó la 

reproducción cotidiana del sistema simbólico, las estructuras jerárquicas y la 

emocionalidad colectiva que vincularon y unieron a los novohispanos entre si. 

Regidas y orientadas por las disposiciones del Concilio de Trento, en la Nueva 

  

583 AGN, Inq., V. 667, Exp. 2.



269 

España, la experiencta de la culpa y la búsqueda del perdón contaron con múltiples 

vías y caminos ortodoxos. Ahora bien, aunque la mayor parte de los novohispanos 

vio la salvación del alma como el fin último de la vida en la tierra, frente a las 

exigencias morales de una Iglesia que pedía la reforma de las costumbres para 

ganar la redención, muchos sujetos buscaron garantizar la vida eterna, adaptando 

las prácticas y los significados de los medios ortodoxos para alcanzar el perdón a sus 

propias capacidades y necesidades particulares. 

En ocasiones, esta transformación o adaptación de las prácticas y devociones 

expiatorias oficiales dio como resultado el surgimiento de formas novedosas y 

particulares de vivir la religiosidad católica en esta sociedad. En este sentido, 

algunas veces, el significado meritorio de los ejercicios para acceder a la redención 

quedó reducido a la fe en el poder mágico de las prácticas mismas. En gran 

medida, la reducción del valor del mérito a la del poder mágico anuló la importancia 

que tenía el ejercicio de la responsabilidad individual como un esfuerzo moral que 

exigía a los sujetos renunciar al Mal para acceder al Bien. No obstante, al mismo 

tiempo, los novohispanos que prefirieron estos caminos hicieron gala de su 

creatividad individual al esmerarse en encontrar las mejores prácticas y los medios 

más sencillos y eficaces para garantizar el perdón de los pecados, evitando asumir la 

responsabilidad individual y el esfuerzo moral necesarios para rectificar las malas 

costumbres . 

Efectivamente, el reconocimiento tridentino de la libertad humana como 

elemento fundamental para encontrar el camino hacia la salvación del alma abrió un 

sinnúmero de espacios y posibilidades para idear la mejor forma de acceder a la vida



270 

eterna. En la Nueva España, esta libertad se tradujo en una experiencia religiosa 

cotidiana caracterizada por la flexibilidad, la benevolencia y la autocomplacencia. En 

este sentido, la experiencia de la culpa y la búsqueda del perdón se vivieron desde 

una religiosidad cotidiana indulgente y tolerante, accesible a las posibilidades de 

seres humanos frágiles, imperfectos y débiles que siempre podían encontrar los 

atajos para ganar la salvación y el perdón de los pecados. 

En realidad, este horizonte de laxitud, así como la existencia de este margen 

de libertad para negociar y encontrar distintas alternativas y posibilidades para salvar 

el alma fueron elementos clave en la configuración de un orden social capaz de 

liberar de manera constante las tensiones generadas por una ética católica rígida y 

exigente. La liberación cotidiana de aquellas tensiones evitó la ruptura o 

fragmentación violenta del orden y la estructura social, favoreciendo, con ello, la 

conservación del equilibrio, la paz y la unidad de dicha sociedad durante casi 

trescientos años. 

Capítulo IV. El triunfo de María intercesora: de la Justicia a la 
Misericordia divinas. Importancia mariana en el universo simbólico 
novohispano del perdón y la reconciliación 

Il. La tradición mariana occidental



271 

1. Madre medianera y Señora amorosa 

La historia novohispana de los siglos XVI y XVII corrió sobre los cauces 

emocionales de la culpa y el perdón. Desde los orígenes de aquella sociedad, la 

conquista española tuvo como justificación ideológica erradicar la tiranía del Demonio 

entre los indios para construir la monarquía de Dios en estas tierras. Para la 

segunda mitad del siglo XVII, la visión criolla de la historia de la Nueva España exaltó 

“el triunfo de la luz sobre las tinieblas”, la victoria de la virtud y la pureza sobre el 

vicio y el pecado. 

Para la élite novohispana de aquel momento, el resultado de la contienda 

entre las huestes del Mal y los ejércitos divinos se hizo evidente en un fenómeno 

maravilloso único e irrepetible: la elección de la Madre de Dios al hacer de la Nueva 

España su morada terrena. La aparición de la Virgen a Juan Diego y el sucesivo 

milagro de la impresión de su imagen en el ayate del indio constituyeron tópicos 

centrales del orgullo y la identidad criolla novohispanos. Como se verá a lo largo de 

este capítulo, si bien la figura de Guadalupe fue un símbolo criollo por excelencia en 

el siglo XVII, la presencia de María en la vida cotidiana fue común para todos los 

habitantes de la Nueva España desde el siglo XVI?”. 

Como se ha venido insistiendo, el orden y la estructura de aquella sociedad se 

sustentaron en la existencia de una Justicia misericordiosa que hizo del perdón y la 

reconciliación los ejes más importantes del funcionamiento político y social. En este 

sentido, María personificó, mejor que nadie, dos aspectos constitutivos de dicho 

  

5% En algunas ocasiones, Solange Alberro ha afirmado que la presencia de María, en especial la de Guadalupe, 
cobró auge sólo a partir del siglo XVIII. No obstante, en este capítulo me gustaría plantear que la presencia 
mariana fue fundamental en la vida cotidiana de la Nueva España desde los primeros años posteriores a la 
conquista en el siglo XVI. Ver Alberro, “Remedios y Guadalupe...” en Manifestaciones religiosas..., p. 315-330.



272 

orden de justicia misericordiosa. Por un lado, la posibilidad de mediar y negociar, por 

otro, el peso de las relaciones personales y afectivas en la configuración de los 

distintos pactos y acuerdos propios de aquel orden de negociación. A decir verdad, 

estos dos atributos relacionados con la Virgen provenían de una larga tradición 

occidental que había hecho de la Madre de Dios la figura más importante de la 

mediación y la intercesión. 

En la religión católica, el poder intercesor y mediador de la Virgen es una de 

las principales expresiones de la misericordia divina. María, madre dulce, amorosa y 

compasiva constituye una fuente de esperanza y consuelo para todos los cristianos. 

Gracias a su intercesión, los hombres pueden asegurar la fertilidad, la liberación de 

los peligros y sufrimientos cotidianos, así como la salud del cuerpo y la salvación del 

alma. Entre sus devotos, María es abogada de todos sus hijos, máxima defensora de 

la causa humana ante el tribunal de Dios*%, En el siglo XII, San Anselmo expresó 

esta difundida creencia al recomendar a los pecadores afligidos que rezaran a la 

Virgen recordando en sus oraciones cómo: “el acusado huye del Dios justo a la 

buena madre del Dios misericordioso”, En palabras del santo, la intercesión de 

María convertía la Justicia divina en Misericordia. 

El atributo mediador de María se anuncia ya en el Evangelio de San Juan. El 

episodio, las bodas de Caná, es uno de los tres únicos momentos en que la Virgen 

aparece al lado de su hijo en el Nuevo Testamento*”. Cuenta la Escritura que en 

  

55 Marina Wamer, Tú sola..., p. 408. 
5% Marina Warner, Tú sola..., p. 407. 

Los otros dos momentos en que María aparece con Jesús son cuando él se pierde en el templo y después de 
la Crucifixión. En el primer caso, Jesús recuerda a su madre la verdadera naturaleza de su presencia en este 
mundo. En el segundo, María refuerza la importancia que tienen el sacrificio, el dolor y el sufrimiento en la 
historia de salvación.



273 

aquella ocasión María y Jesús fueron invitados a unos esponsales en Galilea: 

“...faltando el vino, la madre de Jesús le dijo: Vino no tienen. Y dícele Jesús: ¿Qué 

tengo yo contigo mujer? Aun no ha venido mi hora"***, 

Ésta era la primera vez que la Virgen intercedía por las necesidades de los 

hombres ante su hijo divino. Y a pesar de que Jesús recordó a su madre que aun no 

había llegado el momento de su misión redentora, éste ejecutó el milagro y 

transformó el agua de las tinajas en vino, con lo que fue posible continuar la fiesta. 

Desde aquel momento se anunciaba ya una realidad permanente: para María no 

había imposible; su poder era infinito pues su Hijo no podía negarle nada. 

Es importante señalar que antes del siglo X, la Virgen fue una figura lejana 

para los cristianos, un personaje remoto, utilizado por los teólogos para definir 

algunas complejidades de la doctrina cristológica**?. En realidad, la devoción popular 

en torno a María surgió a partir de aquel siglo y abrevó, sobre todo, de distintos 

relatos orientales procedentes de Asia Menor, Egipto y Siria, así como de la tradición 

de varios evangelios apócrifos entre los que destacó el Libro de Santiago”. 

Si bien los primeros movimientos marianos del siglo X transformaron ya a la 

Virgen distante en la madre dulce y misericordiosa, fue realmente a partir de la 

segunda mitad del siglo Xl y sobre todo en el siglo Xll que surgió una verdadera 

piedad hacia María y un renovado interés por la Virgen en distintas áreas tanto del 

pensamiento como de la experiencia religiosa**?. Fue a partir de aquel momento que 

  

58 Juan 2, 3-5, La Biblia 
5% Warner, Tú sola..., p. 182. 
%0 Warner, Tú sola..., p. 51. 
1 Ver Gold, The lady and the Virgin, p. 43. Wamer también ha señalado cómo el contacto de los cruzados, 
peregrinos y mercaderes europeos con Bizancio incidió en la nueva popularidad mariana en Occidente. Wamer, 
Tú sola..., p. 183.



274 

los fieles cristianos comenzaron a ver en María a un ser tierno y sensible dispuesto a 

interceder por todos aquellos devotos que compartían su amor. 

Desde entonces, la nueva piedad mariana se caracterizó por la articulación de 

relaciones de profunda intimidad y compromiso emocional y directo entre los 

hombres y la Madre de Dios. Fue Bernardo de Claraval (1135-1153) el primero en 

hablar del amor místico como vínculo principal entre María y sus fieles. También fue 

el monje cisterciense uno de los teólogos que más insistió en la importancia de María 

como mediadora e intercesora de todos los hombres. 

Si se levantan los vientos de las tentaciones, si te ves arrastrado contra 
las rocas del abatimiento, mira la estrella, invoca a María. Si eres batido por las 
olas de la soberbia, de la ambición, de la detracción o de la envidia, mira la 

estrella, invoca a María. Si la ira o la avaricia, si la seducción carnal sacuden 
con furia la navecilla del espíritu, vuelve tus ojos a María... Que nunca se cierre 
tu boca al nombre de María, que no se ausente de tu corazón...así podrás 
contar con el sufragio de su intercesión...**?, 

En todo Europa, el nuevo fervor mariano de estos siglos se tradujo en un 

incremento de los tratados sobre la Virgen, en la edificación de templos e iglesias 

bajo su advocación, así como en la aparición de muchas colecciones de milagros de 

Nuestra Señora? La divulgación en lengua romance de estas narraciones buscó 

despertar la admiración de oyentes y lectores para promover la nueva devoción 

mariana. Los milagros de Nuestra Señora constituyeron alabanzas en si mismos. Al 

hablar de pequeños acontecimientos religiosos y festivos dentro de la vida cotidiana 

de los hombres, estas narraciones maravillosas movieron a los nuevos devotos a 

  

%2 Bernardo de Claraval, Obras, V. !l, p. 639. 
%3 Gold, The lady..., p. 44. Jesús Montoya Martínez destaca entre las colecciones de milagros más importantes 
la de Adgar de origen anglonormando, la del francés Gautier de Coinci y la de los españoles Alfonso X el sabio y 
Gonzalo de Berceo. Montoya Martínez en Berceo, El libro..., p. 15.



275 

experimentar amor y agradecimiento hacia María***. 

Más allá de difundir modelos ejemplares de piedad, veneración y amor a la 

Virgen entre los fieles, los milagros de dichas colecciones buscaron mostrar a los 

hombres los principales atributos de aquella madre amorosa, siempre intercesora, 

protectora y conciliadora*%. En el mundo hispánico de los siglos XI! y XIII, las 

colecciones de milagros marianos más conocidas fueron las de Gonzalo de Berceo y 

Alfonso X el Sabio. En ambos casos, los autores presentaron narraciones donde 

María intervenía para librar a sus devotos de diferentes peligros y sufrimientos. La 

Madre de Cristo no sólo intercedía para garantizar a sus hijos el perdón de sus 

pecados y la vida eterna. La Virgen también auxiliaba a sus fieles en situaciones 

terrenas cotidianas: los liberaba del cautiverio de los moros, sanaba a leprosos y 

tullidos, ayudaba a las mujeres en el parto. No faltaban ocasiones maravillosas 

como la del devoto que fue a Valencia y mató un dragón con el auxilio de María**, 

En medio de aquella variedad de historias, cabe destacar dos elementos 

presentes en muchas de ellas. Tanto en los milagros de Nuestra Señora como en 

las cantigas, los autores hicieron hincapié en la constante confrontación entre el 

Diablo y la Madre de Dios. Las narraciones medievales presentaron al Demonio 

como un enemigo activo, incansable, que no dejaba de tentar, engañar y confundir a 

los seres humanos para que sucumbieran ante el pecado. Por otro lado, los devotos 

de la Virgen no siempre fueron seres virtuosos o puros. Por el contrario, muchos de 
  

54 La tradición de estas narraciones tiene su origen en el siglo VII, aunque ya San Agustín había relatado algunos 
milagros relacionados con la Virgen. El papa Gregorio Magno y Gregorio de Tours contaron historias con este 
tema, pero antes del siglo XI, estas narraciones sólo se habían registrado en latín. Ver Montoya Martínez, El 
libro..., p. 15-22. 
5 | uise M. Enkertin habla del carácter pedagógico de estos relatos, mismos que poco a poco comenzaron a 
formar parte del sistema de ideas y creencias populares de los fieles cristianos. V. Enkerlin, “Texto y contexto...”, 
en Relaciones..., p. 71. 
56 Esta historia está en la cantiga 189 de Alfonso X.



276 

ellos eran “mal ordenados”, tenían malas costumbres y frecuentemente recurrían a 

vicios y errores. Algunos de ellos padecían de folía, locura o ignorancia. No 

obstante estas características, los fieles de María siempre recibían su ayuda y su 

protección”. 

La intención de subrayar estos dos elementos presentes en muchos milagros 

medievales es que ambos nos dan indicios para reconstruir los atributos de la Virgen 

que desearon difundirse entre sus devotos desde aquellos siglos. La confrontación 

de María con el Demonio y su predecible triunfo mostraba a la Virgen como una 

Madre todo poderosa siempre capaz de vencer el Mal y proteger a sus hijos de 

Satanás. El segundo elemento, el de la ausencia de un juicio moral sobre los fieles 

auxiliados, es importante, pues habla de dos rasgos fundamentales de la relación 

entre María y los hombres: el poder mediador de esta Madre misericordiosa, así 

como el vínculo amoroso entre los devotos y su Señora. No importaba qué tan 

virtuosos o viciosos fueran los fieles de la Virgen; al ofrecer su constante servicio de 

amor a la Reina de los Cielos, ésta tenía el compromiso de mediar y negociar 

siempre por ellos. 

Como se ha mencionado ya, el poder negociador de María fue uno de los 

rasgos más importantes de su maternidad misericordiosa. Sin embargo, el culto a la 

Virgen no sólo exaltó la figura de María como una Madre comprensiva y mediadora. 

Desde el siglo XI, la Virgen fue descrita, también, como una Señora todo poderosa a 

quien sus vasallos debían rendirle un constante servicio amoroso. 

  

%7 Desde el siglo XIl, María ganó la fama de ayudar a cualquier devoto. El ejercicio de su caridad y compasión 
no dependían de ningún juicio moral. María comprendía la fragilidad y debilidad humanas y nunca negaba su 
mediación a los hombres que la amaban. Flynn, Sacred charity..., p. 28.



277 

A partir de los siglos XII y XIII, la espiritualidad medieval en torno a la Virgen 

hizo del servicio de amor su doctrina más importante? Bernardo de Claraval 

definió el servicio amoroso como “la complacencia del que sirve en saber que su 

servicio es aceptado, no esperando otra merced que tener contenta a la persona 

amada”**. En este sentido, el devoto de María debía alabar a su amada y esperar, 

desinteresadamente, que ésta aceptara aquella devoción como un servicio de amor. 

En realidad, los vínculos entre la Virgen y sus fieles correspondían a la noción 

medieval del vasallaje. 

María, como Reina de los Cielos y la Tierra, era una Señora natural”””. Al 

igual que los señores feudales, la Virgen tenía obligaciones para con sus siervos: 

protegerlos, defenderlos y evitarles cualquier daño o deshonra*”*. La relación que 

los devotos de María establecían con ella obedecía a una adhesión afectiva y 

siempre personal. Los vínculos que unían a la Virgen con sus amorosos vasallos 

eran la amistad, la lealtad, el apego””?. La presencia de María madre y señora fue 

una constante en la vida cotidiana de los novohispanos desde el siglo XVI. 

Il. María en la sociedad novohispana de los siglos XVI y XVII 

1. La presencia de María mediadora en la primera sociedad novohispana del 
siglo XVI. 

Como en toda la cristiandad romana, en la Nueva España, el auge del culto 
  

8 Ver Jesús Montoya Martínez, en Berceo, El libro..., p. 26. Muchos autores han relacionado el auge del culto 
mariano en el siglo XI! con un fenómeno cultural de nueva reverencia a la mujer en general. De ahí que dichos 
estudiosos vinculen la popularidad del culto mariano con el desarrollo contemporáneo de la literatura cortesana 
en la que la mujer tuvo un papel central. Gold, The lady..., p. 44. 
5e9 Montoya Martínez, en Berceo, El libro...,p. 26. Claraval abrevaba de la pietatis affectus benedictina. 
>. Montoya Martínez, en Berceo, El libro..., p. 33 

Montoya Martínez, en Berceo, El libro..., p. 34 
72 En la poesía cortés, este tipo de vínculo se llamaba atenencia o aligamiento y no era otra cosa que “el vínculo 
que nace entre personas cuando emparientan o cuando se someten voluntariamente una a otra” Montoya 
Martínez, en Berceo, El libro..., p. 31.



278 

mariano se dio en el siglo XVII. No obstante, la Virgen estuvo presente en la 

cotidianidad de aquella sociedad desde sus orígenes. En realidad, en el siglo XVI, la 

figura de María tuvo un lugar simbólico muy importante en la consolidación de los 

primeros pactos políticos y sociales, así como en la construcción del nuevo consenso 

cultural necesario para mantener la cohesión y la estabilidad después del 

sometimiento violento y guerrero de las comunidades indígenas. 

Muchos de los primeros cronistas plasmaron el fervor mariano que existía entre 

los conquistadores. Tanto Bernal Díaz del Castillo como Francisco López de 

Gómara hablaron de un acto que se repitió constantemente a lo largo de los primeros 

enfrentamientos guerreros entre indios y españoles: la edificación de altares con una 

cruz y una imagen de Nuestra Señora en los antiguos templos prehispánicos. Desde 

los primeros encuentros con los indígenas, Cortés dejó clara la importancia que tenía 

la Virgen en la religión cristiana. En muchas de sus acciones, el conquistador 

presentó a María no sólo como una madre misericordiosa y máxima protectora de 

todos los hombres. Desde un principio, el capitán mostró a los indios, también, el 

poder conciliador y mediador propio de la Madre de Dios. 

Uno de los episodios más conocidos de la conquista es el momento en que 

Cortés recibió de los indios de Tabasco un regalo de veinte mujeres entre las que se 

encontraba doña Marina. El conquistador aceptó el presente gustoso y pidió a los 

indígenas que poblaran aquel lugar para tener “verdadera paz”””?. Más tarde, exhibió 

ante los indios 

... Na imagen muy devota de Nuestra Señora con su hijo precioso en brazos y 
se les declaró que en aquella santa imagen reverenciamos, porque así está en 

  

73 Bernal Díaz del Castillo, Historia verdadera..., p. 119.



279 

el Cielo la Madre de Nuestro Señor Dios...*”* 

Cuenta Bernal que a los caciques les gustó mucho la imagen por lo que pidieron 

a Cortés se las dejase para tenerla en su pueblo. Unos días más tarde, los indios 

hicieron un altar en donde el padre Olmedo dijo misa y bautizó al pueblo como Santa 

María de la Victoria””*. El episodio es revelador, pues muestra la presencia mariana 

en un intercambio de regalos que sella un pacto entre los indios y los conquistadores. 

No es el único ejemplo donde la Virgen tuvo un lugar simbólico importante en la 

consolidación de aquellas primeras negociaciones políticas y culturales 

indispensables en el proceso de pacificación de la sociedad de la primera mitad del 

siglo XVI. 

Otro ejemplo de negociación similar lo encontramos en Cempoala. También 

frente a los caciques y sacerdotes, Cortés ofreció su amistad a cambio de que los 

indios dejasen sus idolatrías y sacrificios. Ante la negativa de los indígenas a dejar 

sus antiguas costumbres, el enfrentamiento no se hizo esperar. Cortés y sus 

hombres vencieron con las armas a las huestes del cacique gordo y más tarde, 

destruyeron los ídolos de los templos indígenas. Hecha la destrucción, el 

conquistador explicó a los vencidos “...que les tenían como hermanos y que les 

favorecía en todo lo que pudiese contra Moctezuma y sus mexicanos””* 

Nuevamente, tras la violencia, el capitán buscó la negociación pacífica. Una vez 

más, el pacto se selló con la presencia de María, pues hecha aquella promesa de 

alianza, Cortés aclaró: 

  

74 Bernal Díaz del Castillo, Historia verdadera..., p. 119. 
5 Bernal Díaz del Castillo, Historia verdadera..., p. 120. 
76 Bernal Díaz del Castillo, Historia verdadera... p. 132.



280 

.. QUe en aquellos sus altos cues no habían de tener más ídolos, que él les 
quiere dejar una gran señora, que es madre de Nuestro Señor Jesucristo en 
quien creemos y adoramos, para que ellos también la tengan por señora y 
abogada...Y luego se en caló y se hizo un altar con buenas mantas y mandó 
traer muchas rosas de los naturales que había en la tierra, que eran bien 
olorosas y muchos ramos y lo mandó enramar...*””. 

La devoción de Cortés a la Virgen no sólo dejó verse en aquellos momentos 

climáticos. El capitán oraba a María todos los días y constantemente le agradecía 

todas sus bendiciones y auxilio divino. Es Torquemada quien refiere el episodio de 

una cruenta batalla entre los indios y los conquistadores ya en México Tenochtitlan. 

En aquella ocasión, los sacerdotes del templo “...quisieron quitar...una imagen de la 

madre de Dios Nuestro Señor del altar del templo donde la puso Cortés...”**?. 

La batalla dejó a muchos indios muertos y a otros más, profundamente 

asustados, tristes y confundidos. Fue en aquella confrontación que algunos 

indígenas dijeron que “...la imagen de Nuestra Señora les echaba tierra en los ojos y 

que un caballero muy grande, vestido de blanco, en un caballo con la boca, pies y 

manos hacía tanto mal como el caballero con su espada...” *”?. Una vez ganada la 

batalla, Cortés llevó al templo mayor las imágenes del crucifijo y de Nuestra Señora. 

Acompañado por la gente con sus armas en procesión: 

..pusieron las imágenes...cantando los que sabían, con gran devoción el Te 
Deum laudamus, a vista de los mexicanos y con gran silencio que parece que 
Dios les tenía las manos y enmudecía las lenguas. Cortés se vistió de fiesta, 
derramó muchas lágrimas de alegría y devoción...*% 

Poco a poco, los indios fueron advirtiendo la relación especial entre la Virgen y 

  

77 Bernal Díaz del Castillo, Historia verdadera..., p. 133. 
578 Torquemada, Monarquía... libro IV, Capítulo LXIX, p. 211 
9 Torquemada, Monarquía... libro IV, Capítulo LXIX, p. 211 
seo Torquemada, Monarquía..., libro IV, Capítulo LIIl, p. 169



281 

Cortés, pero al mismo tiempo, el conquistador transmitió entre los indígenas la fe en 

una Madre amorosa, protectora universal que intercedía por todos sus hijos sin 

importar que éstos fueran españoles o indios. En este sentido, basta recordar lo que 

ocurrió cuando una comisión de indígenas se lamentó con Cortés por la sequía que 

imperaba en sus tierras. La comitiva reprochó al capitán “...que el no llover era por 

el enojo de sus dioses y lleváronle las cañas de maíz secas y las mazorcas en agua 

chupadas...**. Cortés aseguró a los indios que llovería, pues su Dios era poderoso. 

Acto seguido: 

... llamó a sus soldados y dijo ...que se confesaran y que comulgaran a otro día 
y fueron a misa y con ternura comulgando le hizo oración a la Virgen y al punto 
empezó a llover tanto que con dificultad pasaron a su alojamiento... **. 

Este milagro fue uno de los primeros en que los indios se expusieron al poder 

intercesor de María. Al mismo tiempo, aquel episodio maravilloso fue una de las 

primeras ocasiones en que los indígenas pudieron observar y descubrir la otra cara 

del conquistador. Frente a la Virgen, Cortés, el capitán fuerte y guerrero, se 

convertía en un ser frágil y pequeñito; un vasallo de amor que se arrodillaba y oraba 

con ternura y humildad a su Madre y Señora. María mostraba la otra faceta de la 

conquista: ya no la guerra y la imposición, sino el lado misericordioso y consolador; 

la posibilidad de mediar, negociar y pactar. 

Pero Cortés no fue el único responsable de introducir el culto mariano en la 

Nueva España. Herederos de la tradición de Duns Escoto, los primeros franciscanos 

que llegaron a evangelizar en el siglo XVI fueron fervorosos devotos de la Madre de 

  

1 Vetancurt, Teatro..., p. 130. 
Vetancurt, Teatro...,p. 130. Este fue el primer milagro mariano relacionado con las lluvias en la Nueva España.



282 

Dios***. A pesar de sus ideas reformistas, los misioneros nunca desdeñaron el poder 

intercesor de la Virgen en la historia de salvación. A diferencia de algunas doctrinas 

y catecismos españoles del siglo XVI, claramente influidos por el pensamiento 

erasmista, las doctrinas de fray Pedro de Gante y las del propio fray Juan de 

Zumárraga presentaron a María como mediadora y corredentora de los hombres**. 

En este sentido, cabe mencionar, por ejemplo, las diferencias entre las 

doctrinas de Constantino Ponce de la Fuente y las obras doctrinales de Zumárraga. 

Para Ponce, Cristo era el único redentor de los hombres ante Dios Padre**. Por 

ello, en sus doctrinas, María aparece solamente como “...instrumento de nuestro 

remedio y de quien saliese un tal fruto por donde el hombre fuese librado de la 

primera caída y quebrantada la cabeza de la serpiente”, Es decir, la figura de 

María se presenta completamente subordinada y en función de la importancia que 

tiene Cristo como redentor. En realidad, como otros erasmistas, Ponce enaltecía 

más a la Virgen por la virtud de su vida, que por su poder medianero o intercesor””. 

En contraste, los catecismos de fray Pedro de Gante y de fray Juan de 

Zumárraga loaron a la Virgen y celebraron su activa participación como intercesora 

misericordiosa. De esta manera, en su Doctrina cristiana, fray Pedro hizo hincapié 

en las preces que había que recitar en honor a la Virgen, lo mismo que en la 

  

3 Desde el siglo XI, Duns Escoto defendió la inmaculada concepción de la Virgen. A pesar de las críticas que 
hizo Santo Tomás a dicha doctrina, los franciscanos la defendieron fehacientemente, confrontándose con los 
dominicos que siguiendo a su padre, negaron que María hubiese sido eximida del Pecado Original. Ver Santiago 
Sebastián, Contrarreforma y barroco, p. 222. 

Frente a los abusos y exageraciones del culto mariano en la Edad Media, Erasmo criticó las supersticiones 
populares y propuso volver a las fuentes bíblicas para fundamentar una nueva devoción religiosa cuyo eje debía 
ser la figura de Cristo. 

606 José Ramón Guerrero, en Evangelización..., p. 110. 
José Ramón Guerrero, en Evangelización...,p. 184. 
Edmundo O'Gorman habla de la tolerancia que tuvieron los erasmistas españoles hacia la devoción mariana. 

Estos pensadores reconocieron el culto a María, haciendo una concesión a la religiosidad popular. Sin embargo, 
criticaron las supersticiones y exageraciones en tomo a la imagen de la Virgen. Ver O'Gorman, Destierro..., p. 
118.



283 

importancia de celebrar sus fiestas, Por su parte, Zumárraga pidió a los frailes que 

enseñaran a los indios el Ave María y la Salve y exhortó a los misioneros a que 

difundieran la acción medianera de la Madre de Cristo, recordando estas palabras: 

“Como quiera que Nuestro Señor sabe que yo le he ofendido, pido su gracia para 

más no le ofender. Por tanto ruego a la Virgen María que ruegue a su hijo precioso 

me quiera perdonar todos mis pecados”***. 

Incluso fray Bernardino de Sahagún, siempre cauteloso ante las posibles 

confusiones de los indios, insistió en enseñarles a rezar a María de la siguiente 

manera: “Habla por mi ante tu precioso niñito para que me conceda tu gracia, para 

que aquí en la tierra acepte con paciencia cuantas miserias y penas envíe sobre mí 

mi deidad mi Señor. Amén”. Frente a la violencia de los conquistadores, los 

frailes transmitieron a los indios sentimientos de protección paternal. Es muy 

probable que la imagen de la Virgen asociada a los misioneros haya fungido como un 

poderoso antídoto contra el miedo, la confusión y la desolación propios de aquellos 

años de guerra y enfermedad. 

Más allá de la tradición escotista heredada por los primeros evangelizadores 

franciscanos, hubiera resultado imposible no hablar a los indios recién convertidos de 

María y su amor maternal. Sin embargo, como ya se ha visto, los frailes no se 

limitaron a enseñar la existencia de la Virgen como madre de Dios, sino que 

insistieron en su poder medianero y educaron a los indios para que imploraran su 

intercesión de manera cotidiana. 

  

58 | as fiestas enumeradas por el franciscano son la de la Anunciación, la Visitación de Nuestra Señora. La 
Asunción de la Virgen, la Concepción de Nuestra Señora, la octava de la Concepción y la conmemoración de la 
Expectación de Nuestra Señora. Ver Ernesto de la Torre Villar, El culto..., p. 237. 

ses Zumárraga, Regla cristiana breve, p.123. 
%% Sahagún, Apéndice a la postilla, p. 175.



284 

La difusión del culto a María en la primera mitad del siglo XVI se tradujo en la 

toponimia de la nueva geografía y las nuevas instituciones novohispanas. Así, por 

ejemplo, en Texcoco, zona donde predicaron fray Juan de Ayora y fray Pedro de 

Gante, se edificaron ermitas marianas como las de la Concepción de Quauhxincan, 

la de Santa María Tlayotlacan o la de la Purísima Concepción de Tenochco. 

También muchos altares, barrios, hospitales y conventos al interior de los pueblos de 

indios recibieron la advocación de Nativitas, la Asunción, la Candelaria o el Tránsito 

de la Virgen***. 

Además de la presencia cotidiana de María en los nombres que comenzaron a 

organizar la existencia de los indios en la sociedad recién fundada, la devoción a la 

Virgen se tradujo en otro tipo de manifestaciones populares. Pronto, los indígenas 

aprendieron a invocar a la madre de Dios en situaciones peligrosas, empezaron a 

rezar el Ave María y la Salve acompañándolas de “un canto llano gracioso” y 

festejaron con especial fervor las fiestas de Nuestra Señora “en las principales 

advocaciones de sus pueblos con mucho regocijo y solemnidad”*%?. De las fiestas 

marianas, los indios prefirieron celebrar las de la Natividad del Señor y la de la 

Purificación o de la Candelaria*%. En esta última, los nuevos devotos llevaban “sus 

candelas a bendecir y después que con ellas han andado la procesión tienen en 

mucho lo que les sobra y lo guardan para sus enfermedades y para truenos y rayos y 

otras necesidades”?”. 

e 

9%! En su Teatro mexicano, Vetancurt ofrece abundante información sobre la toponimia mariana en la Provincia 
del Santo Evangelio 

Motolinía, Memoriales, p. 93 
9% Motolinía, Memoriales, p. 93 

Mendieta, Historia eclesiástica...,p. 432. Como se verá más adelante, la costumbre de curar con la cera de las 
velas ofrecidas a María perduró hasta el siglo XVII.



285 

Más allá de todas estas demostraciones de piedad indígena, otro indicio 

importante de la difusión que tuvo el culto mariano en el siglo XVI son las narraciones 

de milagros y maravillas que ocurrieron a muchos indios recién convertidos*%. Estos 

relatos maravillosos comparten algunos rasgos típicos de los milagros marianos 

medievales. Al igual que en los reinos españoles de los siglos XI! y XII, donde la 

Virgen tuvo que batallar contra el Diablo, ayudar a convertir moros y judíos y 

transmitir entre sus devotos el gran amor que les tenía, en la Nueva España de la 

primera mitad del siglo XVI María también tuvo mucho qué hacer. En los primeros 

milagros marianos novohispanos, la Virgen aparece luchando contra el Demonio, 

ayudando en la conversión de los indios y también, demostrando a sus nuevos 

devotos su capacidad para protegerlos y mediar por ellos. 

En su Historia eclesiástica indiana, Gerónimo de Mendieta relató el caso de un 

indio enfermo que murió en Tlaxcala. Contaba el franciscano cómo ya enterrado el 

indígena: 

.. fue su espíritu arrebatado y llevado por unos negros por un camino 
muy triste y penoso a un lugar escuro y de grandísimos tormentos. Y 
queriéndolo lanzar en él los que lo llevaban, el mancebo a grandes voces 
llamaba y decía como alegando su derecho: Señora mía, Santa María, ¿por qué 
me echan aquí? ¿Yo no recogía los niños y los llevaba a baptizar? ¿No 
juntaba a los muchachos y los llevaba a casa de Dios?... Santa María, valedme 
y libradme de estas penas y tormentos, que de mis pecados yo me enmendaré. 
Santa María, escapadme y defendedme de estos negros...***, 

En el final del relato, Mendieta intentaba demostrar la eficacia intercesora de la 

Virgen. Una vez hecha la petición para ser librado de la condena eterna, el indio 

recuperó su espíritu y revivió. Después, éste enmendó su vida, se confesó *y en 
  

55 Estas narraciones son comunes en las crónicas de frailes de diferentes órdenes religiosas. De esta manera, 
las encontramos lo mismo en Gerónimo de Mendieta, Dávila Padilla o Juan de Grijalva. 
5% Mendieta, Historia eclesiástica...,p. 462.



286 

aquel buen estado” volvió a morir. En realidad, la historia milagrosa del franciscano 

buscaba promover la imagen de María medianera y misericordiosa, la imagen de una 

Madre que auxiliaba a sus hijos a ganar la vida eterna. En este sentido, también 

otros frailes utilizaron la narración de milagros marianos para difundir la capacidad 

que tenía la Virgen para negociar en el Más Allá. Al mismo tiempo, las historias 

milagrosas no sólo hablaron de la intercesión de María en los asuntos eternos, 

además, muchas de ellas también promovieron el poder de la Virgen para cuidar a 

sus hijos en la vida terrena. Al respecto es Dávila Padilla quien cuenta la siguiente 

historia milagrosa en el pueblo de Tepoztlán: 

Venían un día cinco indios del monte, con sus carguillas de leña a 
cuestas y cogióles en el camino un aguacero tempestuoso, extraordinaria furia 
de relámpagos y truenos. Recogiéronse los pobrecitos a la concavidad que 
hacía una peña [esperando que pasara la tormenta] para poder seguir su 
camino. De los cinco los tres solamente traían rosario al cuello y los miraban 
en aquel aprieto deseando que les valiese la intercesión de la Emperatriz del 
cielo. Quiso Dios arraigar la devoción del rosario de su madre en los 
corazones de la gente recién convertida y permitió que cayese un rayo entre 
los cinco indios, Y los que traían los rosarios salieron vivos y los que no 
quedaron muertos”. 

Al concluir su relato, el fraile dominico celebró la grandeza del milagro pues 

“...Jos dos que murieron estaban entreverados entre los tres que quedaron y la fuerza 

indomable del rayo tuvo respeto a los que estaban señalados con el rosario y anduvo 

entresacando a los que no lo estaban”**. 

Poco a poco, la tradición medieval de los relatos marianos fue nutriéndose de 

situaciones y realidades propiamente novohispanas. Los misioneros narraron 

historias que, a pesar de su similitud con antiguas narraciones europeas, integraron 

  

% Dávila Padilla, Historia de la fundación... p. 615 
%% Dávila Padilla, Historia de la fundación..., p. 615



287 

elementos novedosos que dieron como resultado imágenes católicas propias de una 

sociedad cristiana americana. En este sentido, también es Mendieta quien narra la 

historia de un indio de Xochimilco al que se le apareció la Virgen. 

Andando un indio viejo, Miguel de San Gerónimo en su canoa, le 
apareció una mujer en figura y hábito de india, muy bien aderezada y de buen 
parecer, la cual estando en pie en la ribera se puso a hablar con él 
familiarmente...Y le trató cosas secretas que tocaban a su persona y le consoló 
en ellas. Y después de estas pláticas le mandó que fuese al guardián de aquel 
monasterio le dijese amonestase al pueblo que se enmendasen los pecadores 
y los viciosos y hiciesen penitencia para amansar la ira del Señor, que estaba 
ofendido, porque el pueblo no pereciese con la enfermedad que andaba...***, 

Una vez más, la Madre de piedad y de misericordia aparece como una mujer 

dulce y amorosa. Miguel de San Gerónimo se acerca a ella de manera familiar, le 

cuenta cosas secretas, íntimas, que hablan de una relación de proximidad y 

confianza entre el indio y la Virgen. María, madre protectora y compasiva, da la 

solución para calmar la ira divina y evitar la muerte de sus hijos. El relato de 

Mendieta plasma los dos atributos marianos en los que se ha insistido en este 

capítulo: su poder mediador y los vínculos afectivos y personales que unen a la 

Virgen con sus devotos de amor. 

2. La Virgen en la Nueva España del siglo XVII 

a) El impulso tridentino 

El culto mariano difundido por los franciscanos en el siglo XVI se concentró en 

la figura de María como intercesora y Madre de Dios. Se ha mencionado ya que los 

primeros misioneros fueron fervorosos devotos de la Virgen, a pesar de que al mismo 

tiempo, compartieron muchas preocupaciones reformistas que en el contexto 

americano cobraron un nuevo significado. En este sentido, algunos frailes 

  

% Mendieta, Historia eclesiástica..., p. 453



288 

expresaron una fuerte inquietud frente a las posibles confusiones idolátricas en torno 

al culto a María. Probablemente esta preocupación tuvo que ver con que la devoción 

mariana novohispana de la primera mitad del siglo XVI no exaltó la gran variedad de 

advocaciones de la Virgen que se conocían en Europa. En realidad, los 

evangelizadores enseñaron a los indios a venerar e invocar a María y no a 

Guadalupe, Remedios o la Soledad. 

En un principio, los nombres con los que se llamó a la Virgen en la Nueva 

España fueron los que hablaban de distintos momentos de su vida o de aquellos 

atributos propios de su naturaleza única y sobrenatural: la Purísima Concepción, la 

Anunciación, la Natividad%%, A decir verdad, la devoción mariana de la primera mitad 

del siglo XVI estuvo rodeada de mucha cautela reformista, de un especial cuidado en 

el manejo de las imágenes de la Madre de Dios, así como del poder milagroso que 

tenían las mismas. 

Al llegar la segunda mitad del siglo XVI, los lineamientos del Concilio de 

Trento, presentes ya en el Primer Concilio Provincial Mexicano, buscaron reorientar 

las prácticas y costumbres piadosas de la devoción popular novohispana*. Entre 

los rasgos más importantes de aquella nueva religiosidad tridentina se encontró la 

defensa del culto mariano, así como el impulso del fervor de los fieles para honrar las 

imágenes de la Madre de Dios. Frente a las corrientes reformistas que intentaron 

desposeer a María de sus atributos y poderes divinos, el Concilio de Trento inició un 

  

800 En este sentido, es interesante recordar las dos hipótesis de Edmundo O'Gorman sobre la primera ermita de 
la Virgen en el Tepeyac. A decir del historiador, es probable que en un principio no haya existido imagen alguna 
de María en el templo. En todo caso, si existió, ésta fue la de una Inmaculada y probablemente no haya sido muy 
espectacular. De cualquier forma, lo interesante es que en un principio, la ermita del Tepeyac estuvo dedicada, 
sin más, a “la Virgen Sacratísima, que es Nuestra Señora Madre”. O'Gorman, Destierro..., p. 9. 
8% Ver O'Gorman, Destierro..., p. 119.



289 

movimiento de recuperación mariana que engrandeció la figura de la Virgen y su 

importancia en la historia de salvación*%?. 

El impulso del culto a María insistió en recordar muchos de los nombres que la 

Virgen había recibido durante siglos. Además, volvieron a reconocerse muchas de 

sus antiguas virtudes, como la de ser vencedora de las herejías y el Demonio*%. Si 

bien el Concilio de Trento no prestó mucha atención a los problemas mariológicos, 

en su sesión dedicada al Pecado Original (sesión XV de 1546) eximió a la Virgen de 

aquella mancha universal. Legitimando muchas de las creencias tradicionales y 

prácticas cotidianas de la religiosidad popular, Trento reconoció que la Virgen había 

nacido sin pecado. Además, también insistió en la veracidad de su poder medianero 

y corredentor. En realidad, a partir del siglo XVII, el poder intercesor de María se 

convirtió en uno de los estandartes más importantes de la Contrarreforma*”, 

Es importante recordar que Trento negó el poder de las imágenes sagradas en 

si mismas. No obstante, el siglo XVII vivió la reedición de algunas obras de los 

padres griegos que habían defendido la veneración de los íconos frente a los 

ataques iconoclastas. En la Nueva España, la difusión de estas obras de teología 

fortaleció, también, la celebración del culto a las imágenes marianas que pronto se 

popularizaron entre todos los grupos y sectores de aquella sociedad", 

  

80 Este creciente fervor a María se expresó en toda la sociedad católica de los siglos XVI y XVII. Luis XII 
consagró su reino a la Virgen, Descartes peregrinó a Nuestra Señora de Loreto para agradecer el descubrimiento 
de las bases de la ciencia. Ver Santiago Sebastián, Contrarreforma..., p. 195. 
8% Santiago Sebastián, Contrarreforma..., p. 195 

Pedro Canisio, Francisco Suárez y Roberto Belarmino fueron teólogos tridentinos defensores de María. 
Probablemente, el Concilio evadió hacer dogma la inmaculada concepción de la Virgen para evitar mayores 
tensiones con las corrientes reformistas con las que aun se deseaba conciliar en las primeras reuniones. Ver 
Marina Wamer, Tú sola..., p. 320. 

Ver O'Gorman, Destierro..., p. 121. 
806 Ver Brading, La Virgen de Guadalupe..., p. 22. En este sentido, cabe recordar que algunos franciscanos y 
jesuitas aceptaron la presencia de María en los santuarios donde ocurrían los milagros. Además, algunos 
predicadores novohispanos llegaron a aplicar la doctrina de la transubstanciación a la imagen de Guadalupe.



290 

b) Las relaciones cotidianas de María con los novohispanos 

En el siglo XVII, María fue el personaje sobrenatural más presente en la vida 

cotidiana de los novohispanos. La proliferación de la piedad mariana se tradujo en 

diferentes costumbres, prácticas y hábitos públicos y privados que marcaron el ritmo 

de los días y las horas en aquella sociedad. La oración del rosario, la organización 

de procesiones, el ofrecimiento de limosnas, ayunos, promesas y novenarias a la 

Virgen, el canto de la salve todos los sábados del año o los certámenes organizados 

por los jesuitas para componer poemas, epigramas, elegías y panegíricos alabando a 

María fueron sólo algunas de las manifestaciones piadosas más comunes en aquella 

sociedad”. 

No obstante las diferencias y las jerarquías que separaban a los habitantes de 

la Nueva España, todos veneraron a la Virgen en sus distintas imágenes y 

advocaciones. El culto mariano fue motivo de experiencias gozosas y jubilosas para 

todos aquéllos que festejaron con música, flores y luces a una madre afectuosa, 

flexible y reconciliadora. La devoción a María fue común entre los gremios de 

plateros y pintores, entre alcaldes y corregidores; entre las señoras acomodadas y 

las más pobres; lo mismo entre indios, españoles o mestizos, que entre negros y 

mulatos. Esta popularidad generalizada se reflejó en las fiestas, las celebraciones y 

los milagros reconocidos por sujetos que se identificaron como hijos y vasallos 

amorosos de aquella Madre y Señora. Ejemplo de esta piedad generalizada lo 

encontramos en el fervor que muchos novohispanos mostraban a la imagen de 

Nuestra Señora de Loreto del Colegio de San Gregorio en México: 

  

807 Ver Zambrano, Diccionario... V. 9, p. 45



291 

Lo que todos admiran es la devoción y confianza grande con que de 
todos gremios acuden a esta soberana imagen, porque todos hallan en ella 
remedio en sus necesidades: las mujeres felicidad y facilidad en sus partos, 
los enfermos el alivio a sus dolencias, los afligidos consuelo, los atribulados 
desahogo, y todos acuden a ella con devoción semejante a la que muestran en 
Italia innumerables peregrinos...alrededor de la nuestra [imagen de Loreto] se 
ven colgados muchos cuadros en que pintados se Eee POnOn a la vista de todos los 
favores recibidos de la benignísima gran Señora** 

A diferencia de otros santos, la Virgen no era especialista en remediar ciertos 

males particulares. Como madre de Dios, su poder era mucho mayor y por lo tanto, 

podía interceder por los hombres en cualquier circunstancia**. No obstante, a pesar 

de la capacidad para auxiliar a sus hijos en todas sus necesidades, los fieles de 

María sí reconocieron algunas situaciones en las que imploraban la intercesión de la 

Virgen con especial fervor. La tradición medieval asoció la mediación de la Madre de 

Dios en casos relacionados con la sanación de los tullidos, los leprosos, los ciegos y 

los accidentados. Las colecciones de milagros de la Virgen de los siglos XIl y XIII 

mostraron a María resucitando niños, reviviendo personas que habían caído dentro 

de pozos de agua, ayudando a las mujeres en el parto y curando a niños enfermos y 

heridos?””, 

En la Nueva España, la Virgen fue invocada para intervenir en aquellas mismas 

situaciones, pero además, también se imploró su ayuda en otras circunstancias 

adversas propias de una realidad particular. De esta manera, María auxilió a los 

novohispanos en tiempos de epidemia, lo mismo que en épocas de sequía o de 

  

*% Florencia, Zodiaco..., p. 155. 
Luise M. Enkerlin habla de la devoción a la Virgen como un seguro de amplísima cobertura que protegía a sus 

devotos de cualquier cosa. Enkerlin, “Texto y contexto...”, en Relaciones..., p. 85. 
610 Ver William Christian, Local religion..., p. 98.



292 

inundaciónf**. La eficacia de la Virgen para resolver ciertos problemas específicos 

también se relacionó con distintas advocaciones invocadas con mayor frecuencia en 

circunstancias particulares. Así, por ejemplo, la Virgen de la Salud se llevaba a los 

enfermos, la de Guadalupe era eficaz para los exorcismos y Nuestra Señora de la O 

auxiliaba a las parturientas en problemas. Sin embargo, en realidad, la Virgen era 

siempre la misma y por lo tanto, realizaba los mismos milagros en cualquiera que 

fuese su advocación. De manera que mientras la Virgen de los Remedios hacía 

llover en la ciudad de México, la de la Soledad lo lograba en Oaxacal*? 

En realidad, las devociones marianas de la Nueva España no estuvieron tan 

asociadas al grupo étnico o a la especialidad milagrosa, como a los cultos locales o 

regionales'*?, La popularidad de algunas advocaciones marianas en diferentes 

regiones novohispanas obedeció a diversos factores. Algunas imágenes se hicieron 

famosas gracias a la promoción que les dieron ciertas órdenes religiosasé?**. A 

veces, las devociones particulares se hicieron populares en determinada 

comunidad***. En otras ocasiones, la fama de los milagros realizados por cierta 

imagen se proliferó, incidiendo en la construcción de templos o ermitas que se 

convirtieron en nuevos núcleos de devoción regional. En otros casos, devotos ricos 
  

611 Son bien conocidos los efectos que tuvieron las epidemias de sarampión, viruela y gripa entre los 
novohispanos de los siglos XVI y XVII. Por otro lado, en la Nueva España, la asociación de María con las lluvias 
fue importantísima. Mientras la Virgen de los Remedios generalmente hacía llover, Nuestra Señora de 
Guadalupe evitaba el exceso de agua. No extraña la importancia de la lluvia en una sociedad primordialmente 
agrícola, lo mismo que en una ciudad como la de México en donde las inundaciones siempre causaron serios 
problemas. En el caso de los milagros medievales de las colecciones españolas citadas, no abundan ejemplos 
en que la Virgen haga llover o frene las tempestades (fuera de las que ocurren en el mar). Entre las doscientas 

cantigas de Alfonso X el Sabio, sólo una, la ciento cuarenta y tres, registra un milagro de ese tipo. 
? Florencia, Zodiaco... , p.273 

613 William Christian ha estudiado la importancia de la religiosidad regional y local en la España del siglo XVI. Las 
imágenes sagradas preferidas por una comunidad se eligen como reflejo de una apropiación particular de la 
experiencia religiosa. Ver Christian, Local religion. .., p. 22. 

Dos ejemplos característicos serían la Virgen del Rosario con los dominicos y Nuestra Señora de Loreto con 
los jesuitas. 

Así, por ejemplo, la Virgen de los Dolores de Acatzingo se popularizó gracias a la devoción de una vecina de 
aquel poblado, doña Antonia Negreros.



293 

o pobres mandaron pintar bellas imágenes que atrajeron la visita de otros fieles. La 

devoción de personajes ilustres a ciertas advocaciones también influyó en el la 

creación de cultos locales a determinadas imágenes. 

Algunas veces, el origen de la popularidad de las advocaciones marianas se 

perdió en la memoria colectiva, rodeado de historias de apariciones milagrosas, 

lágrimas y sudores maravillosos. [En todo caso, para los novohispanos, María 

siempre fue una gran Señora y una Madre amorosa. Así lo expresó el padre 

Florencia al hablar de dos imágenes de la Virgen veneradas en el convento de San 

Francisco y en el del Carmen de la ciudad de Puebla: 

[A una la llaman la Gachupina y a la otra la Criolla] pero para todos son 
las dos imágenes. Como la Santísima Señora, habiendo nacido en Nazareth, se 
muestra amorosa madre con todos los que la sirven como hijos y esclavos en 
todo el mundof?**, 

De manera que ya fuera como Soledad, Remedios o Guadalupe, la Virgen fue 

invocada para interceder por el cuerpo y el alma de sus devotos. En la Nueva 

España María misericordiosa constituyó una fuente de alivio y consuelo liberando a 

sus hijos del miedo a la condena eterna y de los sufrimientos cotidianos. 

En el siglo XVII, el fervor mariano de todos los novohispanos se tradujo en la 

conformación de muchas cofradías que tuvieron como patrona a la Virgen. Indios, 

españoles, mestizos, negros y mulatos se congregaron bajo la protección de la 

Inmaculada, la Soledad, la Candelaria, Rosario, la Asunción o la Natividad**”. La 

  

e16 Florencia, Zodiaco..., 202 
617 En su Teatro mexicano, Agustín de Vetancurt da una lista detallada de las diferentes cofradías que existian en 
la Provincia del Santo Evangelio. A partir de sus informes, llama la atención que al menos en aquella región, la 
elección de ciertas advocaciones marianas fue indistinta entre los diferentes grupos étnicos. Así, por ejemplo, 
hubo cofradías de la Soledad de negros y mulatos, lo mismo que de indios o españoles. De la Inmaculada entre 
los indios, pero también entre los vecinos españoles. Lo mismo se observa con otras imágenes marianas 
populares entre los cofrades de las distintas corporaciones.



294 

universalidad del culto a María quedó plasmada, también, en la narración de 

diferentes milagros realizados por la Reina de los Cielos. Los más famosos, quizás, 

fueron los registrados por el padre Florencia y el padre Oviedo en la colección del 

Zodiaco mariano. 

Al igual que las colecciones medievales, ésta tuvo un carácter pedagógico y 

propagandístico. Sus autores buscaron enseñar a los lectores los atributos de María 

y su gran amor para con todos sus devotos%'?, En este sentido, los relatos del 

Zodiaco son narraciones breves, didácticas que intentaron moralizar y adoctrinar a 

los fieles de la Nueva España. Es importante señalar que como toda fuente literaria, 

ésta no presenta un retrato fehaciente de la realidad novohispana. Sin duda, los 

milagros marianos reordenaron y distorsionaron las experiencias cotidianas de 

aquella sociedad, otorgando un sentido a situaciones que probablemente hayan 

tenido una naturaleza caótica en la vida realó*?. No obstante, estos relatos nos 

ofrecen un cuadro del lenguaje simbólico, de los valores, las creencias, las actitudes 

y actividades cotidianas que dieron sentido a la existencia de los novohispanos en el 

siglo XVII. Sobre todo, estas narraciones milagrosas dan oportunidad de asomarnos 

a la configuración de los vínculos afectivos y personales entre sujetos muy distintos 

entre si y la siempre misericordiosa María. Antes de entrar al universo milagroso de 

estas historias para rastrear las relaciones cotidianas que tuvieron los novohispanos 

con la Virgen, vale la pena hacer algunos comentarios sobre ciertas diferencias 

existentes entre los relatos marianos medievales y los de la Nueva España del siglo 

XVII. 

  

618 Ver Enkerlin, “Texto y contexto...” en Relaciones..., p. 72 
19 Sobre las narraciones milagrosas como fuente histórica, ver Gold, The lady and the Virgin



295 

En primer lugar, como se ha mencionado ya, en las narraciones de Berceo y de 

Alfonso X el sabio, María aparece auxiliando a sus devotos en situaciones comunes 

en la sociedad española de los siglos XIl y XIII. De esta manera, la Virgen lucha 

contra los moros, ayuda a matar dragones, cura tullidos y leprosos, defiende castillos 

o rescata a los niños de los hornos de los judíos. Evidentemente, la cotidianidad 

novohispana era distinta y por lo tanto, la Virgen tuvo que realizar otro tipo de labores 

como fueron salvar a los niños de ser devorados por caimanes en el río 

Cosamaloapan, ayudar en la conversión de los indios idólatras, curar las cíclicas 

epidemias de sarampión o evitar las inundaciones que asolaban a la población de 

aquel reino americano. 

Es curioso y merece la pena anotar que los milagros medievales parecen más 

variados que los novohispanos. En el caso de la Edad Media, la Virgen aparece 

haciendo gala de su destreza multifacética. En la Nueva España, los temas de los 

milagros de la Virgen se repiten con mayor frecuencia y de pronto, parecen más una 

alegoría de los atributos femeninos de María como son su maternidad, su fertilidad, 

su capacidad conciliadora. 

Por otro lado, también hay diferencias importantes en torno a la naturaleza de 

los devotos marianos en una sociedad y en otra, lo mismo que en el tipo de su 

devoción. Aparentemente, la religiosidad medieval es más espontánea, las 

relaciones entre la Virgen y sus vasallos de amor se articulan mediante ofrendas de 

distinto tipo y arreglos personales. En el caso novohispano, da la impresión de que 

la devoción de los fieles está más reglamentada, los devotos marianos se relacionan 

con su Madre y Señora a partir de la organización de procesiones, la práctica de la



296 

oración y hábitos que se repiten en escenarios rodeados de velas, cantos y flores. 

Además, mientras que en el caso de los milagros medievales, la iniciativa de auxiliar 

a los devotos parte de la Virgen misma, en los novohispanos, los fieles imploran su 

mediación. Probablemente, detrás de estas diferencias no esté otra cosa que la 

mentalidad tridentina de Florencia y Oviedo, misma que se vería reflejada en un 

interés por regular y normar las prácticas y experiencias religiosas cotidianas y 

populares, lo mismo que por exaltar la importancia que tenían las prácticas meritorias 

(como la oración y las promesas) para ganar la intercesión divina. 

También en este sentido, es importante detenerse en otra diferencia que llama 

la atención. En los milagros medievales, los devotos no son siempre seres virtuosos. 

Como se dijo en su momento, muchos de ellos están llenos de vicios, son pecadores 

o en el mejor de los casos, locos o ignorantes. En contraste, los devotos del Zodiaco 

maríano nunca se describen como seres especialmente lujuriosos, inmorales o 

disipados. Esta diferencia tampoco es de extrañar. Mientras que en los siglos XIl y 

Xill los milagros marianos intentaban sembrar una nueva devoción y hubiera 

resultado contraproducente presentar a los nuevos devotos modelos de virtud 

demasiado exigentes, en la Nueva España del siglo XVII el culto a María se difundía 

en una situación completamente distinta. 

En primer lugar, la insistencia de Trento en la importancia que tenían las 

buenas costumbres habría hecho una incongruencia mostrar a los devotos 

premiados por María como seres viciosos y pecaminosos. Pero en segundo lugar, el 

discurso novohispano del siglo XVI! habló de este reino como el Paraíso de la piedad 

y la pureza cristianas. Los virtuosos fieles de María confirmaban esta grandeza



297 

espiritual. Por último y también en este sentido, no sorprende que mientras en los 

milagros medievales el Demonio aparece haciendo de las suyas y dando dolores de 

cabeza a la Virgen, en los milagros del Zodiaco el Diablo casi brilla por su ausencia. 

En realidad, en las historias marianas de la Nueva España, la única figura que 

ilumina el escenario es María, Madre gloriosa y Reina triunfante. 

c) La intercesión milagrosa de María en la cotidianidad novohipana 

Como se ha visto hasta ahora, la relación cotidiana de la Virgen con los 

novohispanos estuvo orientada por la maternidad y el señorío de María. Los 

habitantes de la Nueva España reconocieron en ella a una mujer afectuosa, cálida, 

flexible y reconciliadora, pero al mismo tiempo, admiraron su poder y su fortaleza. 

Esta dualidad mariana reflejó el lugar simbólico de lo femenino dentro de aquella 

sociedad patriarcal. Si en la Nueva España, la autoridad siempre recayó en las 

figuras masculinas, las mujeres (madres, hijas o esposas) poseyeron otro tipo de 

poder: su capacidad negociadora, el ingenio para mediar con los hombres que 

ejercían la autoridad a su alrededor. 

Los milagros marianos novohispanos presentaron a la Virgen como una Madre 

amorosa, pero también, como Señora exigente, activa y llena de iniciativas 

personales. Son varias las historias milagrosas en las que María decide en qué 

casa, templo, ermita o rincón desea habitar. En ocasiones, aquella madre 

misericordiosa reclama a algunos descuidados devotos sus derechos de Señora. 

Ese fue el caso, por ejemplo, de una mulata que prometió a la Virgen servirla toda su 

vida y después se arrepintió. Habiendo faltado a su compromiso, María le envió una 

grave enfermedad y al poco tiempo se le apareció entre sueños. Ahí, la Virgen le dijo



298 

que si deseaba vivir, volviese a su servicio, a lo que la mulata accedió, 

“...[hallándose] luego del todo buena y sirvió a la Virgen en su imagen mientras 

vivió”*20 

Algo parecido sucedió a Agustina de Santa Teresa, religiosa del convento de la 

Concepción en Puebla. Aquella monja soñaba con servir a Cristo siguiendo el 

ejemplo de Santa Gertrudis. Buscando la inspiración, Agustina creyó buena idea 

transformar una imagen de la Virgen en la de la Santa que deseaba imitar. Ni tarda 

ni perezosa, María se apareció en el convento para expresar su amorosa queja. 

“¿Cómo por Santa Gertrudis me dejas?”, reclamó a la religiosa. Agustina, 

arrepentida, comprendió que era mejor conservar la imagen de la Purísima 

Concepción tal y como estaba?*?'. 

En la Nueva España, la misericordia y el poder de la Virgen se expresaron en 

situaciones cotidianas muy distintas. María no sólo intercedió para ganar la vida 

eterna de sus devotos, sino también, auxilió a los mismos para aliviarlos de sus 

sufrimientos terrenos. Las historias de milagros marianos permiten reconstruir la 

naturaleza de los vínculos cotidianos que se articularon entre la Virgen y los 

novohispanos, lo mismo que imaginar el peso que tuvo dicha relación afectiva dentro 

de aquella sociedad. 

3. Piedad colectiva y piedad individual 

Como en otras sociedades contrarreformistas, la devoción novohispana a la 

Virgen se manifestó en prácticas comunitarias en las que participaron gremios, 

  

62 Florencia, Zodiaco..., p. 187. 
621 Florencia, Zodiaco... p. 204.



299 

cofradías, órdenes, colegios y otras corporaciones que formaban parte del Cuerpo 

Místico de Cristo. En muchas ocasiones, los fieles pidieron la intercesión de María 

para calmar la ira de Dios y cesar con ello los castigos divinos que asolaban a una 

comunidad. De esta manera, los devotos marianos invocaron el auxilio de su madre 

y señora en caso de inundaciones, sequías, incendios, temblores y enfermedades? 

Así sucedió, por ejemplo, en 1727, cuando la población de la ciudad de Oaxaca, 

“...para aplacar la ira del Cielo, se resolvió llevar...procesión a la catedral y hacer allí 

un solemne novenario a la milagrosa imagen de la Soledad”*?. 

Las epidemias de sarampión fueron comunes en la Nueva España. También 

en estos casos, los fieles se ampararon en la misericordia de María y pidieron su 

auxilio divino. Por ello, en Puebla de los Ángeles, pobres y niños rogaron a la Virgen 

del Refugio que los librara de aquella enfermedad, y en toda la ciudad se organizaron 

novenas para pedir la intercesión de María%”*. De igual forma, en 1641, la ciudad de 

México organizó una procesión de sangre para implorar la mediación de la Virgen de 

los Remedios, pues era bien conocido que “...se han experimentado de la devoción 

de esta imagen milagros que ha hecho Nuestro Señor en remedio de sus devotos, en 

especial en socorro de las aguas, para la salud y los temporales'*%. Otro ejemplo de 

la piedad colectiva es el servicio amoroso que recibió Guadalupe en la ciudad de 

México: 

Había el Señor afligido el territorio de México con una extrema sequedad. 
La inocente juventud de nuestros estudiosos tomó a su cargo aplacar la ira de 
Dios, por la intercesión de la soberana Virgen: Salieron de casa, acompañados 
de sus maestros, con candelas en las manos, cantando el rosario y letanías de 
  

Ver William Christian, Local religion..., p. 35 
62 Alegre, Historia de la provincia..., V. IV, p. 327. 
82 Florencia, Zodiaco... p. 238 
625 Vetancurt, Teatro..., p. 131



300 

Nuestra Señora. Llegando al templo...oyeron misa...y recibieron la santa 
comunión...Fue un espectáculo que sacó lágrimas de devoción a muchas 
personas y se atribuyó a la oración pura y humilde de aquellos piadosos 
jóvenes el agua con que poco después quiso el Señor consolar la afligida 
ciudad'”, 

Pero la piedad mariana no sólo tuvo manifestaciones colectivas. Los devotos 

de la Virgen también hicieron votos y promesas para librarse de males, peligros y 

sufrimientos individuales. Veladoras, estampas, medallas, panecitos, aceites, agua 

bendita y otros objetos milagrosos fueron bienes materiales relacionados con la 

devoción individual de los novohispanos. En sus ruegos a María, los fieles pidieron 

su intercesión para recobrar la salud, evitar accidentes, librarse del Demonio, 

restablecer la concordia e incluso, salvar el honor. Por supuesto, en muchas 

ocasiones los novohispanos invocaron a la Virgen para pedir su mediación y alcanzar 

la vida eterna. 

a) María conciliadora: protectora de la paz y del honor 

La presencia de María rodeó a los novohispanos de emociones gozosas y 

tranquilizadoras. La Virgen transmitió a sus devotos sensaciones de paz, armonía y 

confianza. Su poder para restablecer el equilibrio y su capacidad reconciliadora no 

se limitaron a la dimensión sobrenatural. Por ello, en muchas ocasiones, María 

intervino para reparar las relaciones humanas en conflicto; su intercesión favoreció, 

de esta manera, a mantener el orden y la estabilidad social. 

En cierta ocasión, dos vecinos de Toluca se retaron a duelo en el cerro de 

  

628 Alegre, Historia de la provincia..., V. ll, p. 47



301 

Tecaxic donde había una ermita dedicada a la Virgen. En pleno desafío, los 

hombres escucharon música de voces celestiales y “admirados de la dulzura de la 

repentina y no esperada consonancia, suspendieron la riña y buscando quién 

cantaba tan suavemente en aquel páramo, advirtieron que la música salía de la 

capilla de la Virgen"*?”. Llenos de pavor y reverencia, los dos hombres “pusieron las 

armas ante los pies de la Virgen y haciéndose de enemigos muy amigos, adoraron a 

la gran Señora como autora de la paz del mundo y reconciliadora suya...**, 

La Virgen no sólo restableció las relaciones armoniosas transformando viejas 

rencillas en nuevas amistades. Como se ha mencionado ya, el honor fue un valor 

fundamental en la estructura y el orden social de la Nueva España. En este sentido, 

los celos fueron una amenaza constante para la estabilidad cotidiana al interior de los 

hogares. Por ello, algunas mujeres recurrieron a la intercesión mariana para librarse 

de la deshonra y la furia de sus maridos, tal como lo muestra la siguiente historia de 

la Virgen de la Bala. 

En el pueblo de Iztapalapa, el Demonio sembró la cizaña y la discordia entre 

una pareja bien avenida, “..encendiendo para ello en el corazón del marido el 

infernal fuego de los celos haciéndole creer que su mujer no le guardaba la fe que 

debiera*?. Poseído por la pasión, el hombre intentó matarla con una pistola, pero la 

esposa, inocente, “se valió para defensa y escudo de una imagen pequeña de la 

Santísima Virgen”. Cuando el marido disparó, la bala quedó en la peana de la 

imagen y así, “...con esta maravilla la mujer quedó libre y el marido desengañado"**. 

  

627 Florencia, Zodiaco..., p. 175. 
62 Florencia, Zodiaco..., p. 175. 
62 Florencia, Zodiaco..., p. 131. 
6% Florencia, Zodiaco... p. 131.



302 

b) María y la salvación del alma 

Los novohispanos creyeron en la capacidad de la Virgen para mediar y 

conciliar en situaciones terrenas, al mismo tiempo, también reconocieron su poder 

negociador en el Más Allá. María, como nadie, podía conseguir el perdón divino, 

lograr la reconciliación necesaria para alcanzar la vida eterna y por ello, los devotos 

marianos se encomendaron a su Señora buscando su intercesión. 

Fray Thomás de San Juan, dominico muy enfermo y a punto de morir, se 

acercó a María en sus oraciones para pedirle auxilio en tan difícil tance. Rogando a 

la Virgen, el fraile pidió perdón “...por el descuido y flojedad que había tenido en 

servirla y suplicábale...su intercesión ...para presentarse del ante del soberano...”**. 

María escuchó las súplicas de su devoto y se apareció a fray Thomás rodeada de 

ángeles y resplandeciente de luz. Ante el júbilo de su fiel devoto, “...la Madre de 

misericordia con suavísimas palabras se llegó a consolarle, certificándole de la gloria 

que le estaba guardada en el Cielo..."%?. También Tomás de Anaya, “siervo de la 

Señora de Ocotlán”, recibió la ayuda de María para ganar la salvación de su alma. 

Una noche, después de morir, Tomás se apareció a su hermano entre sueños. 

Afligido, el hombre suplicó: 

Yo soy tu hermano ya difunto y te aviso que me abraso en terribles 
llamas del Purgatorio y estuve en gran peligro de condenarme, pero mi Señora 
de Ocotlán intercedió por mi, por haberle servido como sabes, pidiendo la 
limosna para sus cultos. Sácame hermano de este fuego y líbrame de una 
cadena que me oprime, pagando nueve pesos y dos reales que tomé de la 
demanda y por olvido no restituí?**, 

  

6% Dávila Padilla, Historia de la fundación..., p. 376-378 
6% Dávila Padilla, Historia de la fundación..., p. 378. 
€ Florencia, Zodiaco..., p. 269



303 

c) María sanadora 

El vínculo entre la salvación del alma y la salud del cuerpo se expresó en las 

sensaciones de bienestar y tranquilidad que María brindó a sus fieles en la vida 

cotidiana. La creencia popular en la enfermedad como castigo divino fomentó ruegos 

y oraciones para pedir la intercesión mariana y recobrar la salud. La Virgen no sólo 

se invocó en casos de epidemia, sino también a la hora de accidentes y 

enfermedades particulares. Algunas situaciones comunes en las que se imploró su 

mediación fueron los accidentes relacionados con caballos y caídas de grandes 

alturas. Al igual que en la Edad Media, en la Nueva España, la Virgen sanó a tullidos 

y a personas “acanceradas”, pero sobre todo, salvó a personas que cayeron en 

pozos de agua, ayudó a las mujeres a bien parir, curó a niños enfermos y 

accidentados y libró a muchos fieles de la ceguera. Estos últimos milagros tuvieron 

relación con símbolos femeninos y maternales como el agua y la luz**. 

En cierta ocasión, un niño de ocho o diez años jugaba con sus amigos a la 

gallina ciega. Al correr con los ojos vendados, el chico cayó en un pozo de agua 

profundo. Los otros niños, muy asustados, no tuvieron mejor idea que invocar el 

auxilio de Nuestra Señora de Guadalupe, 

...Y Cuando era natural que lo hallaran muerto por el golpe que se 
había dado en las losas...y por la mucho agua que podía haber tragado, 
lo sacaron bueno y sano, atribuyéndolo todos a milagro de la Virgen 

Otra vez, una india ciega llamada Pascuala del Espíritu Santo visitó la capilla de 

  

6% William Christian ha señalado que en España los milagros marianos relacionados con pozos de agua y la 
curación de la ceguera fueron comunes en los siglos XVI y XVII. Christian, Local religion..., p. 82 
eS Florencia, Zodiaco..., p. 104



Nuestra Señora del Refugio, 

...y Sin más diligencia que aplicarle a los ojos un poco de cebo de 
las candelas que ardían delante de la imagen, arrojó de los párpados 
ciertos animalillos y cantidad de tierra y luego al punto comenzó a ver y 
ella misma se volvió a su pueblo perfectamente sana**, 

En Iztapalapa, “...hallábase una mujer muy afligida porque sintiendo 

acerbísimos dolores de parto no podía dar a luz la criatura. Encomendóse muy de 

veras a Nuestra Señora de la Bala y parió luego dos gemelos...”**”. 

Todos estos milagros de sanación muestran a María librando a sus devotos 

del dolor, el sufrimiento y la oscuridad. Las curaciones de la Virgen se realizaban de 

manera muy distinta. En algunos casos los enfermos recobraban la salud mediante 

el contacto con una estampa . Otras veces, bastaba con estar cerca de una imagen 

o verla en una procesión o un templo. En ocasiones, la curación se lograba con 

flores, cera o agua bendita de algún altar mariano. Lo importante es que una vez 

consumado el milagro, no faltaban las lágrimas y los “tiernos y amorosos” 

agradecimientos de sus conmovidos devotos. En la Nueva España, las curaciones 

milagrosas fueron ocasiones privilegiadas para vivir las relaciones de amor e 

intimidad entre la Virgen y sus fieles. 

d) El vínculo amoroso en los milagros marianos novohispanos 

Como se ha visto ya, la devoción mariana fue común entre toda la población 

  

6% Florencia, Zodiaco..., p. 239 
67 Florencia, Zodiaco..., p. 131



305 

de la Nueva España. Indios, mestizos, españoles, negros y mulatos practicaron el 

culto a la Virgen y fueron fieles devotos de aquella madre y señora. Hombres y 

mujeres de diferentes edades y condiciones se encomendaron con fervor a María y 

le pidieron su intercesión de manera cotidiana. En la Nueva España, el servicio 

amoroso típico del culto mariano medieval dio origen a relaciones de intimidad y 

amistad entre la Virgen y sus devotos americanos. El servicio de amor a la Reina de 

los Cielos se tradujo en prácticas piadosas interiores y exteriores. Rezar el rosario, 

decir misa en honor a María, dedicarle ayunos, practicar obras de caridad e incluso 

barrer sus capillas o fregar los platos con humildad fueron parte de un conjunto de 

acciones comunes entre los devotos de la Virgen**, 

Para muchos varones, ya fueran clérigos o seglares, María fue la dama 

merecedora de todo su amor. El celo de aquellos amantes platónicos llegó a 

despertar las más extrañas y curiosas competencias entre algunos de ellos. Ese fue 

el caso de un venerable franciscano del convento de San Diego de la ciudad de 

México, quien orando a la Virgen, “sintiéndose con más que ordinario efecto de 

amarla, le vino un pensamiento, si habría en la tierra otro que la amase y excediese 

en este amoroso afecto". Atormentado por aquella duda, el franciscano preguntó a 

su señora si había algún varón que la amase más que él en el mundo, a lo que la 

Virgen, señalando al jesuita Bernardino de Llanos, respondió: 

Entre todos los que viven en la tierra, éste es el que más me ama y en quien yo 
reconozco mayor amor y afecto y conforme a él es mayor y más tierna la 
devoción con que me sirve y para mi de mayor.agrado*””, 

  

63 y. Zambrano, Diccionario..., V 10, p. 211. 
6% Zambrano, Diccionario..., V. 9, p. 243. 
6% Zambrano, Diccionario...,V. 9, p. 243.



306 

Si los novohispanos se convirtieron en vasallos de amor de la Virgen, las 

novohispanas también establecieron fuertes solidaridades con la Madre de Dios. La 

relación de las indias, españolas, negras y mulatas con la Virgen se expresó en 

distintos sentimientos de complicidad e identificación típicos de todas las amistades 

femeninas. En este sentido, muchas veces, la Virgen animó a las mujeres a resistir 

con fortaleza las difíciles tareas y situaciones que tenían que enfrentar en su vida 

diaria. Así, por ejemplo, María se apareció a una india principal del pueblo de 

Xuchipila que estaba muy enferma. 

Y llegando a [su] cama...la consoló diciendo que se esforzase, y le 
mandó abrir la boca y le dio unas cucharadas de cierto licor suavísimo... Fue 
cosa de maravillar que esta enferma tuvo mucha mejoría y se levantó desde a 
pocos días...”***. 

El amor de María hacia sus hijas no distinguió oficio, color ni condición. En el 

ingenio de azúcar de Malinalco y en Xalmolonga, los esclavos negros contaban la 

historia de la relación entre una negra bozal y la Virgen. La esclava había sido 

catequizada y bautizada antes de convertirse en devota de Nuestra Señora%*, Ana, 

que así se llamaba la mujer, amaba profundamente a María y con especial ternura 

“procuraba emplear en culto y servicio suyo cuanto tiempo le sobraba con las 

precisas tareas que sus amos le encomendaban”**. 

A María le gustaba mucho “la sencillez, humildad y devoción con la que la 

obsequiaba su devota”, y si por algún motivo ésta no podía ir a visitarla a la capilla, la 
  

%! Mendieta, Historia eclesiástica..., p. 460. 
Entre muchos otros, Martínez de la Parra recomendaba que los negros bozales aprendieran los conceptos 

básicos de la doctrina cristiana. El jesuita pedía que los evangelizadores hablaran a los esclavos de la Trinidad, 
la salvación, la condena, la Encarnación. Pero, aclaraba el predicador, “si más no se puede, enseñarlos a acudir 
a la que es fuente de luz, a la que es Madre de la Gracia, a la que es Maestra de la fe, a la que enseñó a los 
apóstoles, a la que alumbró a los evangelistas, a María, a María”. Martínez de la Parra, Luz de verdades..., p. 
100. 
8% Florencia, Zodiaco... p. 149.



307 

Virgen misma visitaba a la negra en su pobre choza “...y amorosamente le daba 

quejas de su descuido”. Ana sentía mucha mortificación al recibir a la Reina de los 

Cielos en su sencilla morada, pero a María eso no le importaba y así, 

Algunas veces sucedía estar la esclava en su casilla, partiendo y picando 
calabazas para cocerlas y al ver entrar a la Señora procuraba detenerla y que 
no se manchase los vestidos. Pero la benignísima Señora, sin hacer caso de 
su repulsa, se llegaba a ella y la acariciaba y después hallaban algunas pepitas 
de calabaza en el ruedo de sus vestidos**. 

La historia de Ana habla de una relación de gran intimidad entre la negra y la 

Virgen. El vínculo femenino entre ellas no era el de una señora y su esclava, sino el 

de dos amigas muy queridas que se frecuentaban, se visitaban y se necesitaban una 

a la otra. El júbilo y regocijo de las religiosas de Santa Clara en la ciudad de México 

también habla en este sentido. En 1653 se organizó una procesión para que la 

Virgen de los Remedios terminara con la sequía. El efecto de aquella ofrenda no se 

hizo esperar. Pronto comenzó a caer un aguacero que inundó con ríos de agua las 

calles. Para evitar que la imagen de la Virgen se dañara, ésta se metió al convento 

de las clarisas. Ahí, las religiosas no pararon en congratularse unas a otras por tener 

en su casa aquel tesoro**, 

Entre los gestos más amorosos y amistosos que las novohispanas mostraron 

hacia la Virgen estuvo el de vestirla. En realidad, ayudar a vestirse es muy frecuente 

entre amigas que guardan entre si confianza, cariño e intimidad. Muchas 

novohispanas gozaron aliñando las imágenes de María con joyas, vestidos y 

coronas". Esta costumbre femenina encontró una curiosa manifestación en la vida 

  

4 Florencia, Zodiaco..., p. 149. 
e Florencia, Zodiaco..., p. 128 
646 En el convento de carmelitas descalzas de la ciudad de Puebla, las joyas y perlas de la Purísima Concepción 
valían más de tres mil pesos. Ver Rosalva Loreto, La escritura..., p. 64.



308 

diaria de la madre capuchina María Marcela, misma que al realizar sus labores 

cotidianas, practicaba la oración e imaginaba que con sus rezos vestía a María. Así, 

...1O primero, rezaba la hora de quince misterios y era el vestido: la punta de la 
letanía. Lo sembraba de flores, eran a cada hora un Ave María con la 
salutación a cada uno de los miembros de la Señora. El manto, el rosario que 
se reza en comunidad, la corona de siete misterios o la de doce excelencias 

con doce Avesmarías... Cinco joyas son cinco salmos que componen las letras 
de su nombre. Un ramillete para las manos de cinco Avesmarías con cinco 
jaculatorias...”*”. 

Como se ha visto hasta ahora, en la Nueva España, la devoción a María 

mediadora incidió en la articulación de muchas relaciones cotidianas entre la 

dimensión maravillosa y los seres humanos. La intercesión y participación de María 

en la vida diaria de los novohispanos liberó a los hombres y las mujeres del miedo al 

castigo de la Justicia divina, pero también, del sufrimiento cotidiano. En este sentido, 

la Virgen fue siempre fuente de alivio, consuelo y esperanza para todos sus devotos. 

Las emociones de gozo que rodearon a María se asociaron siempre a su 

poder intercesor. La felicidad brindada por la Virgen a sus fieles se construyó 

evocando sensaciones placenteras que hicieron del perdón fuente de la experiencia 

jubilosa en la Nueva España. La amalgama de esta felicidad sensual y emocional 

encontró una de sus máximas expresiones barrocas en las imágenes novohispanas 

del cuerpo de María. 

III. El cuerpo mariano en la experiencia novohispana de la redención 

1. María: madre Inmaculada 

En la Nueva España y desde el siglo XVI, María se hizo presente en dos de sus 

  

647 Asunción Lavrín, texto no impreso



309 

facetas más importantes: la de Madre y la de Inmaculada. Las primeras imágenes 

marianas que se introdujeron en esta sociedad dependieron, muchas veces, de las 

advocaciones preferidas de los propios conquistadores y misioneros. De esta 

manera, mientras los franciscanos fomentaron el culto a la Purísima Concepción, y 

por ende, difundieron las imágenes de María como una hermosa doncella, los 

dominicos prefirieron venerar a la Virgen en su advocación del Rosario, y por lo tanto 

presentarla como madre cariñosa que carga al Niño Jesús**, 

Las imágenes de María también variaron de acuerdo a los pueblos y regiones: si 

en Michoacán, por ejemplo, pronto se veneró a Nuestra Señora de la Salud, una 

Virgen soberana y señora, en Veracruz, el culto a la Candelaria, una imagen de 

María joven y dulce que lleva al niño en sus brazos, fue mucho más popular. Si bien 

ambos tipos de imagen formaron parte del culto mariano novohispano, en realidad, al 

igual que en la Europa del Renacimiento y la Contrarreforma, en la Nueva España, 

poco a poco, las imágenes de la Virgen con Jesús en brazos fueron opacadas por las 

de María Inmaculada*”. | 

La máxima expresión de esta evolución iconográfica se encontró, evidentemente, 

en Guadalupe. Poco a poco, ésta se convirtió en la imagen mariana más popular 

entre los novohispanos. Ni siquiera Remedios, advocación de la Virgen con el niño, 

  

8% Ya se ha señalado la controversia entre franciscanos y dominicos alrededor de la concepción de María. Ver 
Wamer, Tú sola..., p.271. 
e En la Europa medieval, las imágenes de María amamantando al niño fueron muy populares entre una 
población asolada por pestes y hambrunas. A partir del Renacimiento, las imágenes de las Madonne de latte 
disminuyeron frente al auge de las imágenes de María como una doncella modesta y pura. Para Marina Warner, 
la evolución de la iconografía de la Virgen obedeció a distintos factores. Por un lado, el pudor ante la belleza del 
cuerpo femenino desnudo influyó en la opinión de algunos teólogos que consideraron indecoroso que la Virgen 
mostrara un seno desnudo. En este sentido, el Papa Paulo IV ordenó al pintor Daniele da Volterra vestir los 
desnudos de la Capilla Sixtina. Además, la postura tridentina en torno a la Inmaculada Concepción de María 
eximió a la Virgen del pecado original y en consecuencia, de los dolores del parto y de dar de amamantar al niño, 
castigos que recibieron las descendientes de Eva. Wamer, Tú sola..., p. 271.



310 

introducida por Cortés en el siglo XVI, tuvo tanta devoción en el XVII. En la Nueva 

España, la paulatina humanización de la Virgen se plasmó en la imagen de María 

como una jovencita dulce y tierna, misma que pronto desplazó a la Virgen hierática y 

solemne de los conquistadores*%, 

María Guadalupe fue una Inmaculada: la mujer sin mancha que venció al 

pecado*””. En ella renació la vida y se acabó la muerte. Con su participación, los 

seres humanos encontraron la posibilidad de regenerarse y la historia de salvación 

encontró esperanza y continuidad. Como Inmaculada, María inauguró una era 

distinta: la era de la Nueva Alianza y el perdón. La Virgen fue, evidentemente, una 

mujer. Fueron sus atributos y poderes femeninos los que le permitieron volver a 

crear la vida. María se asoció con la fecundidad, el agua, las flores, la luz. Fue 

dentro de su cuerpo puro que se engendró la posibilidad de volver a un nuevo 

principio, de borrar el pasado pecaminoso y de sellar nuevamente un pacto entre los 

hombres y Dios. 

La pureza de María no estaba sólo en su espíritu. [El cuerpo de la Virgen 

reflejaba una belleza única que se traducía en los sentimientos de consuelo, 

esperanza, ternura, candidez y protección que transmitían sus imágenes. De esta 

manera, las emociones y sensaciones inspiradas por la corporalidad femenina de 

  

650 En “Ajuar doméstico y vida familiar”, Pilar Gonzalbo ha señalado la creciente preferencia devocional hacia 
Guadalupe. A partir de la revisión de protocolos del siglo XVI! y principios del XVIII, se observa que en todas las 
dotes de la época aparece por lo menos un cuadro de dicha advocación. Ver Gonzalbo, “Ajuar...”, en Arte..., p. 
133. . 
e! Generalmente se ha exaltado el carácter tridentino del auge guadalupano en la Nueva España. Edmundo 
O'Gorman señaló la importancia que tuvo el obispo Montúfar en el impulso del culto a Guadalupe. Si bien es 
cierto que la Contrarreforma incidió de manera definitiva en el éxito del culto mariano en la religiosidad 
novohispana del siglo XVII, creo que es importante tomar en cuenta la herencia franciscana de dicho culto. 
Desde el siglo XVI, los franciscanos introdujeron el culto a la Inmaculada Concepción, misma que con el tiempo, 
comenzó a transformarse en Guadalupe. Jorge Traslosheros ha señalado esta paulatina transformación en las 
imágenes de la Virgen presentes en los sermones del siglo XVII.



311 

María fueron parte importante de la experiencia novohispana en torno al perdón y a 

la redención**. 

2. La humanidad y feminidad de la Virgen en la Nueva España 

Desde la Antiguedad, el cuerpo femenino ha estado rodeado de sentimientos 

ambivalentes. La relación de las mujeres con la Naturaleza y sus poderes para crear 

nueva vida siempre han generado admiración, pero al mismo tiempo, miedo*. En la 

Edad Media, este temor se convirtió en desprecio. Para muchos teólogos y 

exégetas, la mujer se asoció con el cuerpo y la carne, y el sexo femenino se 

consideró fuente de lujuria, flaqueza e irracionalidad. En este sentido, el pecado 

de las mujeres provenía del interior de sus cuerpos; el de los hombres, en cambio, 

obedecía a una fuerza exterior: la tentación**, 

La misoginia fue común en la cultura medieval. No obstante, cuando en el siglo 

XiIl, el cuerpo humano comenzó a adquirir un nuevo significado, la corporalidad 

femenina también vivió una clara reivindicación, Una de las manifestaciones más 

importantes de dicha revaloración de lo femenino fue la exaltación del cuerpo de la 

  

682 Es interesante recordar algunas ideas de Kant alrededor de la belleza y el placer. El filósofo alemán señaló 
cómo las sensaciones de contento o disgusto descansan no tanto sobre la condición de las cosas externas que 
las suscitan, como sobre la sensibilidad peculiar de cada hombre para ser grata e ingratamente impresionado por 
ellas. Ver Kant, Lo bello..., p.7. En este sentido, la sensibilidad novohispana fue producto de una construcción 
colectiva que asoció ciertas sensaciones y emociones con la experiencia del gozo y del placer. Como se verá a 
continuación, esta construcción de la sensibilidad barroca tendió un fuerte vínculo entre lo bueno y lo bello. 
653 Camille Paglia insiste en la concepción del cuerpo femenino como un sitio mágico. La mujer siempre se 
relaciona con lo oculto, lo escondido, con el “laberinto en el que el hombre se ve perdido”. Paglia, Sexual..., p. 
23. 
65 Caroline Walker, “El cuerpo...” en Fragmentos, V. |, p. 178. 
655 Walker, “El cuerpo...” en Fragmentos..., p. 178. 
6 En este período, la etema batalla entre el cuerpo y el espíritu cobró un sentido diferente. Contrarrestando las 
opiniones del los herejes cátaros, para los cristianos, el cuerpo dejó de ser solamente futuro alimento para los 
gusanos o fuente de todo mal. Bien gobernado, el cuerpo podía convertirse, también, en la vía para alcanzar la 
salvación del alma. A partir del siglo XI!l, la reivindicación del cuerpo en la cultura medieval encontró éxito en el 
culto a las reliquias, la veneración del Corpus Christi y la creencia en la incorruptibilidad de los cuerpos santos. 
Ver Walker, “El cuerpo...” en Fragmentos..., p. 168.



312 

Virgen. San Bernardo alabó su Inmaculada Concepción, mientras San Buenaventura 

escribió que María estaba en el Cielo en forma corporal, debido a su especial 

perfección”. Además, para muchos teólogos, la Virgen constituyó la humanidad 

misma de Cristo; al carecer de un padre humano, el cuerpo de Dios procedía 

únicamente de una mujer***, 

Como se ha señalado ya, a partir de los siglos XIl y XIIl, la Virgen lejana y 

distante comenzó a aproximarse a los hombres, brindándoles sensaciones de 

alegría, confianza y amor. Estas nuevas relaciones de intimidad entre los fieles y 

la Virgen se construyeron, en gran medida, a partir de un cuerpo femenino que 

inspiró a los devotos alivio y consuelo. 

Como en toda la cristiandad medieval, en la Nueva España, el cuerpo de la 

Virgen brindó a los fieles sensaciones de gozo y tranquilidad. Muchas de sus 

imágenes compartieron una belleza conmovedora que provocó llanto y admiración 

entre los que las observaban. La Virgen era hermosa, ligera y luminosa. Su sola 

presencia generaba las más profundas emociones de júbilo y placer. Así sucedió a 

dos jesuitas que al llegar al valle de Meztitlán encontraron dos imágenes de María, y 

viéndolas: “...se sintieron tan interiormente movidos que no sabían explicar la ternura 

  

65 Walker, “El cuerpo...” en Fragmentos..., p. 185. 
En la Edad Media, la diferenciación de los géneros no siempre fue clara. En muchas ocasiones, lo femenino y 

lo masculino se encontraron mezclados. Aristóteles vio en el hombre y la mujer una versión inferior y superior de 
la misma realidad. Algunos científicos medievales siguieron estas ideas. En el caso de la religión cristiana, 
algunos artistas representaron a Cristo con atributos femeninos, pues se sabía que todos los hombres y las 
mujeres poseían características de ambos géneros. De esta manera, Cristo tenía la capacidad de nutrir y 
además, su cuerpo, como el de las mujeres, también sangraba. Ver Walker, “El cuerpo...” en Fragmentos..., p. 
179. 
65% En Lo bello y lo sublime, Kant hace una distinción entre ambas emociones. Para el filósofo alemán, lo bello es 
una sensación agradable asociada con las sonrisas, la amabilidad y la compasión. Lo sublime, en cambio, 
produce respeto, admiración y siempre es más distante. Mientras lo bello genera jovialidad y encanto, lo sublime 
produce agrado pero a la vez temor. Ver Kant, Lo bello..., p. 9. Es probable que la belleza de María, muchas 
veces haya acercado a los hombres a los gozos y placeres espirituales, librándolos de las sensaciones sublimes 
asociadas siempre al Cielo y a Dios.



313 

y afectos que sintieron con su vista y se hallaban tan suspensos y gustosos que no 

quisieran salir de aquel lugar y apartarse de su presencia..."** 

La belleza del cuerpo mariano no fue el único rasgo corporal que acercó a los 

novohispanos con la Virgen. En la Nueva España, muchas de las imágenes de 

María que hablaban, sudaban o lloraban se hicieron muy populares. Estas 

manifestaciones milagrosas se convirtieron en prueba de la humanidad mariana, así 

como de la cercanía entre los hombres y aquella madre amorosa y comprensiva. En 

1649, los esclavos del ingenio de Xalmolonga vieron sudar una imagen de la 

Purísima Concepción en tres ocasiones distintas. 

...€n la última vez quedaron en ella dos gotas bien gruesas y cristalinas: la una 
en una mejilla y la otra en la barba, en donde se congelaron o endurecieron 
como dos perlas...siendo antes la dicha imagen de una perfección muy 
ordinaria, al tiempo de sudar en dichas tres ocasiones se dejó ver hermosísima 
y con tal belleza, alegría y perfección de rostro que no haya palabras bastantes 
para explicarlo...**. 

Algo similar pasó con la imagen de Nuestra Señora del Pueblito en Querétaro. 

Ahí, María sudó y lloró tan copiosamente “...que empapaba los lienzos con que la 

limpiaban” y el sudor de su frente estaba tan caliente “...como si fuera sudor de 

persona viva... 2. Efectivamente, en muchas ocasiones, las imágenes de la Virgen 

parecieron estar vivas. Para los novohispanos, María era tan humana como todos 

sus devotos y en este sentido, conocía y compartía con ellos distintas emociones y 

sentimientos que se traducían en su milagrosa expresión corporal. La Virgen de la 

Soledad, por ejemplo: 

  

ee Florencia, Zodiaco... p. 184. 
61 Florencia, Zodiaco... p. 150 
882 Florencia, Zodiaco... p. 195



314 

...todos los años en la Semana Santa...acabados los oficios del Jueves Santo 
se le pone el semblante tan triste y descolorido que parece semblante de un 
cadáver y luego que se canta la Gloria del sábado santo, de repente vuelve el 
rostro a su antiguo color y hermosura...***. 

Al igual que el resto de los cristianos, la Virgen sufría y gozaba al conmemorar la 

Pasión de su Hijo. El contacto cotidiano entre los novohispanos y María siempre fue 

íntimo y cercano. Muchas veces, la intimidad de aquellas relaciones se construyó 

mediante los gestos corporales de una Virgen que aliviaba y consolaba. El caso del 

cacique Juan Ceteutli también es un ejemplo de estas relaciones afectivas y 

sensuales entre los seres humanos y la Madre de Dios. 

En 1553, Don Juan halló la imagen de la Virgen de los Remedios debajo de un 

maguey. Años después, el cacique quedó ciego y tullido y fue a visitar a Guadalupe 

para invocar su intercesión, pues estaba seguro de que el origen de sus desgracias 

era el enojo de Remedios, a la que el indio no había dejado permanecer en su casa. 

Apenas lo entraron en la capilla o ermita de la Virgen cuando recobrando 
repentinamente la vista vio que la Señora se sonreía con él y que con rostro 
muy apacible, aludiendo a lo que él pensaba del enojo de la Virgen de los 
Remedios le dijo: A qué vienes a mi casa si me echaste de la tuya? Animado 
don Juan con la benigna reprehensión de la Señora, le dio sus excusas, que 
ella bien sabía y le pidió perdón, y la salud que tanto necesitaba. La Virgen que 
estaba muy satisfecha de su buen ánimo le respondió: Ya te lo concedo””. 

En la Nueva España, muchas imágenes de María sudaron, lloraron, palidecieron 

y sonrieron. En todo caso, lo importante es que la gestualidad milagrosa de la Virgen 

transmitió a los fieles múltiples sensaciones de cercanía que a cada instante les 

recordaron la naturaleza bondadosa y misericordiosa de aquella mujer sobrenatural. 

Porque María era humana y era mujer, pero su humanidad y su feminidad eran 

  

e Florencia, Zodiaco... p. 231. 
ee Florencia, Zodiaco..., p. 99



315 

únicas e irrepetibles. El cuerpo de la Virgen era el elemento que la humanizaba y la 

acercaba a los hombres, no obstante, al mismo tiempo, su corporalidad perfecta la 

proyectaba a un reino distinto al de los comunes mortales: el del Cielo y el Más Allá. 

3. Lo ctónico** y lo apolíneo: María única entre las mujeres 

Como se ha mencionado ya, el cuerpo femenino siempre se ha asociado con la 

Naturaleza. El poder de las fuerzas paganas de la biología obedece sólo al instinto, 

la brutalidad y la irracionalidad. Para la civilización occidental, este caos daemónico 

ha sido sinónimo de angustia y ansiedad; por ello, a lo largo de la historia, la 

mentalidad apolínea propia de Occidente ha intentado liberarse de dichos 

sentimientos reprimiendo lo ctónico del Universo, sometiendo el instinto a la razón, 

dando forma y orden a lo indefinido, nombrando y clasificando las cosas con la fría 

luz del intelecto**, 

La Naturaleza es incontrolable. Su fuerza creadora es equivalente a su poder 

destructor. Lo mismo sucede con el cuerpo femenino: por un lado, es el origen de la 

vida, pero por otro, también es fuente de pasiones, deseos e instintos en los que el 

hombre puede verse perdido. La religión cristiana buscó trascender la Naturaleza, se 

alejó de la tierra y de sus fuerzas misteriosas para elevarse hacia el cielo y crear un 

orden donde sólo reinasen la lógica y la razón**”. 

  

865 El adjetivo ctónico se refiere a las deidades o divinidades del inframundo. Camille Paglía utiliza este término 
para referirse a la parte irracional, misteriosa, turbulenta y caótica de la Naturaleza. La autora confronta lo ctónico 
a lo apolíneo, prefiriendo utilizar este término en lugar de lo dionisiaco. Mientras lo ctónico corresponde a las 
fuerzas subterráneas de la Naturaleza, lo apolíneo tiene que ver con todo aquello que se eleva hacia el Cielo. 

Es Camille Paglia quien desarrolla de manera magistral estas ideas en su introducción a Sexual personae. Lo 
anterior es casi una traducción literal de algunas de los argumentos más importantes de esta introducción. Ver 
Paglia, Sexual..., p. 5. 
e67 Para Paglia, este desplazamiento religioso de la Tierra al Cielo debilitó la fuerza femenina asociada con los 
cultos de la tierra y la fecunda voluptuosidad de las mujeres. Paglia, Sexual..., p. 12.



316 

En su búsqueda apolínea del control racional y el dominio de las fuerzas de la 

Naturaleza, el cristianismo se enfrentó al problema del cuerpo femenino de María***. 

Para resolverlo, la corporalidad de la Virgen adquirió características completamente 

opuestas a los arquetipos negativos del cuerpo de las demás mujeres. El cuerpo 

mariano fue único y no participó de la pasión, el deseo, el instinto, el caos o la 

contaminación. Por el contrario, éste sólo obedeció a la razón y al entendimiento; el 

cuerpo de la Virgen fue limpio y puro, inmaculado desde su milagrosa concepción***. 

La Madre de Dios “...fue una, fue sola, fue singular...tan una, tan singular, tan 

sola...siendo como dijo el Damasceno su Madre la gracia...%7%. Al ser preservado del 

Pecado Original, algunos teólogos consideraron el cuerpo mariano la creación más 

milagrosa de Dios. Así lo expresó en el púlpito, por ejemplo, fray Juan de Castro, 

mercedario novohispano que en 1690 predicaba en el convento de Santa Inés de la 

ciudad de México: 

...para todos los demás milagros, le basta a Dios un descuido de sus 
dedos, para la concepción de su madre, ha menester todo el cuidado de su 
entendimiento y todo el imperio de su voz”. En comparación a la 
Concepción Inmaculada, todos los otros milagrosos sólo eran “...un 
descuido [del] poder divino*”*. 

El segundo rasgo de la singularidad corporal de María fue su virginidad*”?. La 

madre de Cristo permaneció virgen incluso después del parto. Su cuerpo no sufrió de 

los dolores, malestares o incomodidades propias del dar a luz. Por el contrario, lo 

  

2. Paglia analiza ampliamente la figura de Artemis, hermana gemela de Apolo, para explicar el proceso de 
“apolonización” del cuerpo femenino en Occidente. Yo utilizo sus ideas y argumentos para estudiar el mismo 
fenómeno en varios sermones marianos novohispanos del siglo XVII. 
2 La inmaculada concepción de María se proclamó dogma hasta 1854. No obstante, desde el siglo IV, éste fue 
un tema de discusión teológica constante y la tradición popular reconoció a María como la única criatura humana 
libre del pecado original. Ver Wamer, Tú sola..., p. 85. 
670 | afragua, 1289, FR. Sermón de 1723 
67 lafragua, 1259, FR. 
672 La virginidad de María se declaró dogma en el IV Concilio Laterano con el papa Martín |. Ver Warner, Tú 
sola..., p. 655.



317 

que para otras mujeres fueron momentos de aflicción, para María fueron instantes 

liberadores y gozosos. Así lo expresó fray Juan Antonio Pérez en el siguiente 

sermón: 

En los meses mayores, cuando todas las mujeres grávidas se hallan más 
ligeras...Fue esta ligereza efecto de su original gracia: porque como en su 
concepción pasiva no tuvo el gravamen de la original culpa, en la concepción 
activa del Verbo no sintió pesadumbre sino alivio, que si a todas las mujeres 
destinó la naturaleza desta carga por la culpa, para María Santísima reservó 
este privilegio la gracia...*”*, 

De esta manera, al dar a luz a Cristo, el eterno redentor, en María, los 

sufrimientos del parto se convirtieron en jubilosas sensaciones de alivio y consuelo. 

El cuerpo siempre puro de la Virgen no fue contaminado por las pasiones y los 

deseos irracionales del acto sexualó”*. Por otro lado, la Virgen subió al Cielo en 

cuerpo y alma sin la más leve señal de corrupción biológica. María “al morir no pasó 

de la vida a la muerte , como todos morimos, sino que pasó de la vida a la vida y aun 

a más vida como si no muriera... Tú señora mía, como eres lámpara inextinguible, al 

acabar, eres también templo indisoluble al morir*?*, 

El desprecio cristiano por el cuerpo aunado a la misoginia de algunos padres de 

la Iglesia motivaron opiniones como la de San Juan Crisóstomo: 

...la belleza corporal [de la mujer] es nada menos que flemas, sangre, bilis, 
mocos y fluidos de alimentos digeridos...Si se considera lo que está 
almacenado detrás de esos amables ojos, el ángulo de la nariz, la boca y la 
mejillas se reconocerá que todo ese bien proporcionado cuerpo no es más que 
un sepulcro blanqueado””*, 

María era bella como ninguna, pero a diferencia de las demás mujeres, su cuerpo 

  

673 Lafragua 1121, FR. Sermón de 1723 en el convento de San Francisco de México 
5 Paglia habla del cuerpo femenino como una vasija sellada, el “prototipo de todos los espacios sagrados desde 
la cueva, el altar, el templo y la iglesia”. Paglia, Sexual..., p. 79 
675 | afragua 1137, FR. Sermón de 1694. 
676 Warner, Tú sola..., p. 93



318 

permaneció hermoso incluso después de la muerte. En realidad, la belleza física de 

la Virgen correspondía a su belleza y armonía interiores*””. Con su inmaculada 

concepción, María venció al pecado, con su virginidad a la pasión y con su belleza a 

la muerte; al hacerlo, su cuerpo siempre “brilló con el resplandor del amor espiritual 

interior *”, 

La Virgen fue “templo vivo de Dios”, “materno y virginal claustro”, “vaso sagrado”, 

“templo de la nueva alianza”??? : al contener al hijo de Dios, su cuerpo adquirió una 

sacralidad que lo alejó de la naturaleza común a todas las demás mujeres. Si la 

desobediencia de Eva había constituido el origen de la miseria, el mal y el dolor de la 

humanidad, la obediencia de María abrió a los hombres la posibilidad de volver a 

acceder a la salvación eterna. De esta manera, el cuerpo de la Virgen se convirtió 

en símbolo del nuevo pacto que liberaba a los hombres del pecado y los reconciliaba 

con Dios. 

El cuerpo de María, máximo milagro divino, no fue como el de ninguna otra 

mujer. No obstante, la corporalidad de la Virgen fue absolutamente femenina. Más 

aún, el consuelo emocional brindado por la Virgen se asoció con atributos 

maternales, regeneradores, amorosos y compasivos que hicieron posible acceder a 

la Misericordia y al perdón de Dios. Todas estas cualidades de María eran 

claramente femeninas; no extraña que en la Nueva España, su poder corredentor 

haya encontrado una de sus expresiones más interesantes en las imágenes en torno 

  

677 Paglia sostiene que la belleza femenina en los seres humanos otorga a la vista una ilusión reconfortante, la 
ilusión del control y el dominio de la razón sobre la Naturaleza. Paglia, Sexual..., p. 17. 
678 Así lo describía San Bernardo en sus sermones sobre El cantar de los cantares. Wamer, Tú sola..., p. 138. 
679 Todos estos son nombres con los que se llama a María en los sermones novohispanos. 

Desde el siglo V, los padres de la Iglesia hablaron de María como la nueva Eva. La Virgen se convirtió en la 
protagonista de la batalla contra Satanás. Ver Brading, La Virgen..., p. 55



319 

a su vientre y sus senos. 

4. Los senos y el vientre de la Virgen en algunos sermones novohispanos del 
siglo XVII 

En la Nueva España, los sermones religiosos fueron una pieza clave en la 

construcción de la mentalidad popular**!. Franciscanos, dominicos, mercedarios y 

jesuitas predicaron en conventos femeninos y masculinos, en diferentes templos y 

capillas, lo mismo que en la Universidad, difundiendo entre los diversos sectores los 

símbolos y arquetipos de la religiosidad contrarreformista. 

Uno de los temas más populares de aquellos sermones fue la alabanza a la 

Purísima Concepción. En ellos, el cuerpo de la Virgen apareció siempre como una 

alegoría, como la representación simbólica de aquellas realidades invisibles 

presentes en lo que sí se podía observar. La interpretación alegórica del mundo fue 

una característica de la cultura barroca. En la Nueva España, la realidad se ordenó 

simbólicamente; las metáforas, las alusiones y las analogías no sólo tuvieron una 

función adoctrinadora, sino también, fueron la vía para conocer y concebir el mundo 

y la vida**?. 

En los sermones de distintos religiosos novohispanos, las alegorías de María 

presentaron un cuerpo femenino intelectualizado, un cuerpo bello y puro que 

correspondía al orden de la virtud espiritual. En las alabanzas de aquellos 

  

81 En Le corps dans la société espagnole, María Cruz García de Enterría ha señalado la importancia que 
tuvieron los predicadores como grupo de intermediarios entre la cultura popular y la letrada en la España del siglo 
XVI. Ver Cruz García, “El cuerpo...”, p. 234. 

Dinko Cvitanovic insiste en la mentalidad alegórica como parte de la conciencia humana. Cvitanovic 
considera que este tipo de mentalidad no se originó en la Edad Media, pero señala que fue en dicho periodo 
cuando la alegoría sirvió como interpretación continuada y profusa de la realidad. Ver Cvitanovic, De Berceo..., p. 
5. La cultura barroca heredó este rasgo de la cosmovisión medieval y la Nueva España participó de él.



320 

predicadores, el cuerpo mariano participaba de las potencias del alma: 

entendimiento, memoria y voluntad'%. De esta manera, en María, las partes más 

sensuales del cuerpo femenino no conocieron la lujuria, los deseos ni la 

irracionalidad. Por el contrario, el vientre y los senos marianos sólo fueron sabiduría, 

templanza y controlada voluntad. 

a) Tus dos pechos, cervatillos coquetones, mellizos de gacela...** 

En la tradición medieval, el poder corredentor de los senos marianos estribó en la 

leche materna que alimentó a Jesús en sus primeros años. La leche de la Virgen fue 

simbolo de la bondad de Dios, máxima representación de la misericordia y la 

naturaleza redentora de Cristo. El líquido materno de la Virgen nutrió y calmó la 

ansiedad física del hambre de Jesús, pero también consoló con esperanza a los 

culposos pecadores que creyeron en la promesa de la redención eterna. 

La relación de la leche de María y la sangre de Cristo fue común en muchos 

sermones y pinturas medievales. En la Nueva España, esta simbólica asociación 

también fue tema de disertación para algunos predicadores. En 1723, el franciscano 

Juan Antonio Pérez dedicó un sermón a la Purísima en el templo de San Francisco 

de México. Durante su prédica, el fraile recordó: “...lo propio fue mamar Cristo tierno 

niño la leche de sus virginales pechos de María Santísima que hacer la planta de 

nuestra redención, porque mamar aquella virginal leche fue para ofrecer después en 

  

€83 Así enumera el Catecismo del padre Ripalda a las potencias del alma. Ripalda, Catecismo..., p. 37. Junto 
con los siete dones del Espíritu Santo, las potencias del alma vencen las pasiones y los instintos, evitando el 
desorden y la distracción, permitiendo a quienes los poseen encontrar el Sumo Bien. 
6% Cantar de los cantares, 4,4. La Biblia 
885 Durante la Edad Media, la leche de María se asoció con la intercesión y curación de los milagros de la Virgen, 
inspirando muchas reliquias en Europa. Wamer, Tú sola..., p. 266



321 

el calvario el pecho a la lanza". Fray Juan Antonio asoció así, “la leche de los 

virginales pechos de María con la sangre del costado de Cristo”. En su asociación, el 

fraile transmitió a sus oyentes la barroca mezcla de placer y sufrimiento inherente a 

la experiencia de la redención cristiana. 

En otro sentido, los senos de la Virgen también fueron simbolo del mesianismo 

hispánico del siglo XVIl. En un sermón promulgado en la catedral de México en 

1711, el mercedario fray Miguel de Aroche exclamó que España había encontrado su 

patrocinio “en los suaves pechos de María”; “...fueron los pechos de la mejor Juno 

María más esforzados alientos para despedazar con su poder al áspid venenoso de 

la herejía y a la sierpe infernal de la ambición”*?”. 

Muchos sermones novohispanos describieron los pechos de la Virgen mediante 

imágenes sensuales que, al mismo tiempo, deserotizaron el cuerpo de María, 

llenándolo de atributos racionales. También en 1711, el franciscano Juan Domingo 

de Leoz predicó un sermón a la patrona de la Universidad, entre doctores y 

catedráticos. En aquella ocasión, el religioso exaltó cómo María había elevado “...a 

la esfera de sus pechos rociada con los destellos o líneas del néctar e inteligencia de 

sus doradas copas o cálices divinos; salió de aquella recóndita vía láctea de letras, 

primogénita de la Ciencia, Madre de la sabiduría y academia de toda cultura"**, 

La analogía de este predicador hizo de los senos de María la fuente del 

conocimiento de los universitarios protegidos por aquella gran señora. Pero 

probablemente, uno de los ejemplos más curiosos de este juego alegórico entre la 

  

es |afragua 1121, FR. 
67 | afragua 1154, FR. 
88 | afragua 1259, FR.



322 

sensualidad y la deserotización del cuerpo de la Virgen se encuentra en el sermón 

del franciscano fray Luis de Rivera, quien en 1695 se refirió a los pechos de María 

...cOmo dos hermosos corderos que naciendo de un vientre se alimentan de un 
pasto de amena floresta de azucenas...Los pechos son como cauces de la 
naturaleza que administra el licor, son ministros que recaudan el 
alimento...Estos son los dos ministros, comisario y alguacil mayor en cuyo 
fidelísimo cuidado recauda el Santo Tribunal los alimentos de cándida 
doctrina...*”, 

María fue casta y pura y como tal, sus senos no participaron de la sexualidad 

propia de los pechos de otras mujeres. Su cuerpo virgen venció los deseos animales 

y las fuerzas irracionales de la Naturaleza, dando el triunfo al control, la razón y el 

entendimiento. Los predicadores novohispanos no sólo hablaron de los pechos de 

María. En sus sermones, también dedicaron muchas páginas para alabar su vientre 

santo. 

b) Bendita tú entre todas las mujeres y bendito es el fruto de tu vientre 
Jesús 

Desde la prehistoria, el culto a las diosas de la tierra asoció el vientre femenino, 

lugar mágico y sagrado, con la regeneración de la naturaleza. Siglos más tarde, el 

cristianismo reconoció este poder creador escondido en el cuerpo de las mujeres, 

pero al mismo tiempo, vio con inquietud y desconfianza la corporalidad del “sexo 

débil”. Durante la Edad Media, el flujo menstrual se relacionó con la corrupción y la 

brujería; el olor pestilente de aquella “sangre enviciada” procedía del vientre 

femenino, sitio privilegiado para la lujuria, el desenfreno, los bajos instintos y la 

  

eee Lafragua 1011, FR.



323 

irracionalidad**, 

Nuevamente, a diferencia de las demás mujeres, el vientre de María fue limpio y 

puro. El contraste entre la naturaleza de la Virgen y la de sus hijas se expresó 

claramente en el sermón que fray Juan de Mendoza predicó en 1684 en la 

Universidad de México. En aquella ocasión, el franciscano comparó a Eva con la 

Virgen, recordando cómo el Demonio había engañado a la primera: 

...dijole que para quedar científica había de comer, que en la comida estaba la 
sabiduría... [Eva] creyó persuadida a que el agar de la sabiduría era el vientre, 
sin considerar que las que el demonio prometía habían de ser forzosamente 
bachillerías de estómago de que ciencia en el vientre es prerrogativa única y 
sola de la mejor Eva María? 

Eva cedió a las tentaciones y deseos de su estómago, María, en cambio, 

obedeció siempre a su voluntad y entendimiento. El vientre mariano no sólo tuvo 

propiedades de sabiduría, además, engendró la virtud: “...de estas tres virtudes [fe, 

esperanza y caridad] María...es madre singular, como que sean de su vientre 

admirable fruto". La castidad de María venció “los torpes apetitos a las cosas 

carnales *9 y con ello aseguró el dominio de la razón sobre lo irracional. 

El carácter apolíneo del vientre mariano liberó a la Virgen de su sexualidad 

femenina, convirtiendo su cuerpo en un frío receptáculo o templo sagrado". Este 

control racional de los deseo y las pasiones se tradujo en imágenes maravillosas, 

como la que utilizó en 1732 el franciscano novohispano Francisco Leal para referirse 

al vientre de María. En aquella ocasión, el fraile describió dicha parte del cuerpo de 
  

69 En la Historia del diablo, Muchembled estudia la asociación medieval entre el cuerpo, la sexualidad femenina 
ye! demonio. Muchembled, Historia..., V. P. 91-103. 

1 e Lafragua 572, FR. 
2 |afragua 1137, sermón de 1749. FR. 

pa 80. Definición que da el catecismo del padre Ripalda para la lujuria. Ripalda, Catecismo..., p. 34. 
6% Vale la pena recordar las palabras de Camille Paglia para referirse a la virginidad de Artemis. Para Paglia, la 
virginal frialdad de la diosa griega es tan intensa que quema como el fuego. Creo que el caso de María es muy 
similar. Paglia, Sexual..., p. 74.



324 

la Virgen como “...aquella cítara que en el primero instante de su ser puso Dios en 

tan alto punto que su armonía no sólo hizo disonancia al espíritu malo...sino que su 

consonancia atrajo al Espíritu Divino para ser instrumento divino de sus voces”**, 

En el sermón de este predicador, el vientre mariano obedecía a la razón, al control y 

al entendimiento; su perfecta consonancia producía música armoniosa, máxima 

expresión del equilibrio apolíneo añorado por Occidente. 

Las imágenes alegóricas del cuerpo de la Virgen plasman la culminación barroca 

del proceso civilizatorio en que las pasiones, los deseos y los instintos prohibidos 

fueron sometidos al intelecto. La búsqueda occidental por controlar el caos de la 

Naturaleza encontró una de sus respuestas más importantes en la construcción de la 

corporalidad femenina de la Virgen María. Ahora bien, si la Virgen fue razón pura, no 

por ello dejó de ser mujer. Inevitablemente, el poder de María radicó en su 

naturaleza femenina, en su capacidad para volver a crear la vida, acabar con la 

muerte y permitir la continuidad de la historia mediante la posibilidad de la 

reconciliación. 

El cuerpo de la Virgen fue ciencia, sabiduría, pureza y voluntad racional, pero al 

mismo tiempo, su vínculo con las fuerzas de la fecundidad, la fertilidad y la irrupción 

de la vida eran irremediablemente fundamentales. De esta manera, el cuerpo 

mariano no sólo fue el frío templo en el que Cristo se encarnó. La fuerza femenina 

de la Virgen no podía ser contenida y por ello, su cuerpo también se convirtió en un 

hermoso jardín. 

  

e Lafragua 1216, FR.



325 

5. El jardín del cuerpo mariano 

La relación entre el cuerpo de María y la experiencia de la redención se expresó 

en las emociones tranquilizadoras que podía otorgar la sensación de dominio y 

control sobre las pasiones irracionales. No obstante, aquellas fuerzas instintivas 

tenían que liberarse de alguna manera y así, la violencia de la biología y su poder 

creador encontraron un cauce de gozosa liberación en las imágenes de un cuerpo 

mariano que irradiaba luz, que renacía como las flores y fertilizaba como el agua. 

Nuevamente, la relación entre la corporalidad de la Virgen y la experiencia del 

perdón se tradujo en emociones y sensaciones placenteras, liberadoras y 

esperanzadoras. El cuerpo de la Virgen se convirtió en el nuevo jardín, en el Paraíso 

recuperado ante el pecado de Eva. María, libre de aquella mancha original, permitió 

la llegada de nueva vida. En las imágenes de su cuerpo jardín, los predicadores 

recuperaron el placer de las fuerzas de la Naturaleza, suprimidas en las partes más 

sensuales de su cuerpo. 

a) María y las flores 

En los sermones novohispanos del siglo XVII, son muchas las imágenes del 

cuerpo mariano que florece. En ellos, María está rodeada de perfumes y aromas 

celestiales que proceden de su inmaculada pureza. En este sentido, el dominico 

Manuel Romualdo Dallo y Zavala se refirió al vientre de la Virgen como “montoncillo 

de trigo bordado de flores, guarnecido de azucenas, [que] nos atraerán con el buen 

olor de sus fragancias”*%, 

  

e | afragua 1140, sermón de 1746, FR.



326 

La dulzura de la Virgen, su belleza, juventud y ternura se transmitieron mediante 

imágenes llenas de colores asociados con distintas flores y frutos. De manera que 

para algunos predicadores de la Nueva España, en María “...albeó el candor de la 

azucena virgen...amarilleó la retamgualda...el triunfante laurel verdeó...ardió la 

encarnada rosa y bermejeó el clavel sangriento". Además, algunos religiosos 

novohispanos también asociaron la inmaculada concepción de la Virgen con el reino 

vegetal. 

Para el mercedario fray Miguel Picazo, María, sin pecado original, era “rosa sin 

espinas”, árbol que como la vara de Arón nació sin la raíz del pecado original: 

“... porque el testimonio de sus flores se dirigió a la limpieza en que se concibió la 

vara sin relación al delito...aquella vara que sobre concebida vistió flores en 

demostración de su pureza Otros predicadores vieron cómo en María 

reverdecían las flores marchitas por la prosapia de Eva***, Al vencer al pecado, la 

Virgen era “...palma de tal naturaleza que sobre ser insignia de victoria es árbol de 

sempiterna hermosura y donde jamás llega con su polilla el tiempo porque siempre 

se mantiene su verdor primitivo”?%, 

El cuerpo de María no sólo se asoció con las flores y los frutos. Así como los 

vegetales requirieron del agua para brotar, María fue necesaria para el renacimiento 

de la vida eterna; por ello, los predicadores novohispanos la describieron utilizando 

metáforas relacionadas con el líquido vital. 

  

e Lafragua 572, sermón de 1684, FR. 
6% | afragua 1140, sermón de 1738, FR. 
6% lafragua 1140, sermón de 1746, FR. 
700 Lafragua 1140, sermón de 1738, FR.



327 

b) María y el agua 

Como el agua a las flores, el cuerpo de María fue indispensable para engendrar 

la nueva vida cristiana. Si en la Naturaleza el líquido bajaba por el tallo para mojar 

las raíces de la planta, la Virgen fue “como lluvia, como rocío, como agua” para que 

brotara el Verbo como una flor. Nuevamente, la pureza mariana se asoció con la 

transparencia acuática. María era bella y limpia, clara y cristalina; su nitidez se 

encontraba incluso en el tono de su voz: “...voz pura y limpia... [quejes como voz de 

Dios, voz de muchas aguas...porque es voz de un mar de gracias...”*2. 

El carácter acuático y fertilizante de la Virgen hizo de ella “una nube que 

originándose del mar, ni bebe de la amargura ni lo pesado de sus salobres aguas. 

Toda suavidad para fecundar la tierra, toda ligereza para volar en prosecución de su 

amado, que trajo a la Tierra desde el Cielo”. En algunos otros sermones 

novohispanos, María fue descrita como el río Jordán, “inundada por el río caudaloso 

de la gracia” ”%. Como el agua en movimiento, la Virgen hizo posible el continuo fluir 

de la vida eterna, además, como el Jordán, las lágrimas de María también tuvieron 

un poder sanador'% . Las lágrimas marianas limpiaron, purificaron y aliviaron a los 

devotos que se acercaron con esperanza a la madre de Dios”%, 

El jardín del cuerpo mariano no sólo estuvo lleno de flores, frutos, ríos, fuentes y 

  

70% Lafragua 572, sermón de 1684. FR. 
702 | afragua, 1216, sermón de 1732. FR. 
703 Lafragua 1140, sermón de 1745. FR. 
79 Lafragua 572, sermón de 1699. FR. 

Durante siglos, los cristianos han creído en el poder curativo de las aguas del río Jordán. Ver Mircea Eliade, 
Enciclopedia..., V. 12, p. 427. 
706 Además de la leche y el sudor, las lágrimas son el único fluido corporal permitido a María. A diferencia de los 
demás liquidos del cuerpo, las lágrimas no causan repugnancia ni se consideran contaminadas. Wamer, Tú 
sola..., p. 292.



328 

lluvia. María era doncella jubilosa como la Aurora, “alegre y risueña para todos”””. 

Su cuerpo irradiaba luz y siempre se asoció con el Sol, la Luna y las estrellas. 

c) María y la luz 

Como la mujer del Apocalipsis, María fue “calzada de Luna, vestida de Sol y 

tocada de estrellas”"%, Desde su inmaculada concepción, su origen fue la luz divina. 

Así lo explicó a los feligreses el dominico novohispano, fray Manuel Romualdo Dallo 

y Zavala, en uno de sus sermones de 1711: “[María nació] del fuego del Espíritu 

Santo, opuesto a las llamas del primer pecado que secaron el tronco y abrasaron las 

ramas de la humana naturaleza... María no tiene otra raíz que el incendio del Espíritu 

Santo”. 

La relación del cuerpo de María con la luz generó entre los fieles sensaciones y 

emociones placenteras y reconfortantes. Algunos predicadores llamaron a la Virgen 

“lámpara inextinguible”, “lantía fogosa”, “hermosa en el pacífico dominio de sus 

rayos”, “día clarísimo a quien nunca se atrevió la noche de la culpa”. Con la luz de 

María los hombres experimentaron la esperanza y el consuelo que acompañan 

siempre al perdón. 

En este sentido, en 1749, el padre Joseph de Paredes expresó ante sus oyentes 

cómo la luminosa protección de la Virgen borraba el temor a las tinieblas, pues en 

María se aseguraba la redención y la vida eterna”*”. En su sermón, el jesuita insistió 

en el poder medianero de María: “...no es posible pasar de la noche al día sin pasar 

  

77 Lafragua 1138, sermón de 1711. FR 
me Así la describen numerosos sermones novohispanos del siglo XVII 
210 Lafragua, 1138. FR 

Lafragua 1137. FR.



329 

por la aurora que media entre las tinieblas y la luz: asimismo mediando María entre la 

gracia y el pecado, no puede ser que el hombre deje el vicio y abrace la virtud si no 

intercede María y como aurora divina le alumbra”””?. 

Como el Sol que vestía, María proporcionó a sus devotos calidez, claridad y 

esperanza ante la vida que volvía a comenzar. La Virgen fue *...todo luz...como Sol 

sin la más leve sombra y como sol tan refulgente que cuando las estrellas que son 

los ángeles no se hallan limpias a su vista...puede lucir en su presencia”*?. Para 

fray Pedro Antonio de Aguirre, María, “virgíneo Sol inmaculado...quedó a la sombra 

del árbol de la culpa en el paraíso... [y] allí a vista de tanto Sol vio a la muerte y a la 

culpa ciegos ambos a tanta luz””*? 

La luz del cuerpo mariano no sólo se expresó en su carácter solar. La asociación 

femenina con la luna fue fundamental en la construcción barroca del cuerpo luminoso 

de la Virgen. Al igual que la luna que cada noche renacía, María iluminó con la 

nueva luz de la redención la historia de salvación cristiana. En algunos sermones 

novohispanos, el milagroso resplandor lunar de la Virgen se tradujo en hermosas 

imágenes que dieron placer a los fieles devotos: 

Siempre la luna en plantas de María 
Ha sido espejo claro y refulgente 
Y hallándose en lugar tan eminente 
Llegó a brillar como la luz del día”** 

La experiencia sensitiva de la luminosidad mariana se construyó, también, a 

partir de la presencia de las estrellas en el cuerpo de la Virgen. Los astros que 

coronaban a María evocaban sensaciones de trascendencia y sacralidad. Como las 
  

mo Lafragua 1137. FR. 
73 Lafragua 1140, sermón de 1745. FR. 
714 Lafragua 1137, sermón de 1696. FR. 

Lafragua 1137, sermón de 1716. FR.



330 

estrellas, la Madre de Cristo era eterna, inmutable, reflejo perfecto de la creación 

divina. María, “lucero del alba”, “alba de los luceros” cuidaba y guardaba a sus 

devotos de la oscuridad. A la Virgen “la adornaron todos los astros con sus luces””**; 

su manto estrellado recordaba a sus hijos la promesa de la vida eterna y la 

recompensa en el Más Allá. 

En los sermones novohispanos, el jardín del cuerpo de la Virgen insistió en sus 

poderes y atributos femeninos. En dicho cuerpo maravilloso renacía la vida, como en 

jardín fecundo, fértil y luminoso que era. De cualquier forma, las fuerzas naturales 

presentes en dicho jardín no irrumpieron con la violencia o el caos propios de la 

biología o la geología reales. Las flores, el agua y la luz marianos brotaron en 

armonía, belleza, orden y benevolencia absolutos. El jardín de la Virgen fue una 

construcción apolínea, represión de las fuerzas oscuras y subterráneas de la 

verdadera naturaleza; Paraíso perfecto, reflejo de la sabiduría y el intelecto de 

Dios”**, 

En realidad, el cuerpo-jardín mariano de los sermones novohispanos del siglo 

XVII mostró el preludio del Cielo. El jardín de la Virgen reflejó los gozos y regocijos 

de la realidad celestial. Las emociones placenteras en las imágenes de aquel edén, 

remitieron al control racional sobre las pasiones instintivas. En este sentido, el 

cuerpo-jardín de María representó el triunfo de la voluntad y el entendimiento sobre 

los deseos irracionales y prohibidos. 

  

715 Lafragua 1140, sermón de 1745. FR. 
2 Paglia habla de la insistencia en lo bello como una estrategia apolínea. A lo largo de la historia, la civilización 
occidental se ha encargado de suprimir lo ctónico-terrestre, intentando dominar con la cultura la brutalidad y los 
horrores de las fuerzas naturales. Ver Paglia, Sexual..., p. 6. En este sentido, la autora se refiere a la naturaleza 
ctónica como “el secreto sucio de occidente”.



331 

Durante la segunda mitad del siglo XVII, poco a poco, los sermones dedicados a 

la Inmaculada Concepción comenzaron a dirigirse a María Guadalupe, la Virgen que 

eligió a la Nueva España, “jardín de rosas mexicanas”, su morada terrena. Para 

muchos criollos novohispanos, la presencia de María en estas tierras significó la 

recuperación del Paraíso celeste, el triunfo del Bien sobre el Mal, pero sobre todo, la 

consolidación de la utopía cristiana convertida en una indiana primavera. 

6. La victoria de Guadalupe en el nuevo Paraíso mexicano 

En la Nueva España, el siglo XVI! constituyó un momento histórico privilegiado. 

A pesar de la depresión económica y los conflictos políticos y sociales que afectaron 

al mundo occidental en aquella época, la sociedad novohispana no se vio afectada 

por la crisis que atravesaban las naciones europeas en aquel momento. Por el 

contrario, mientras España se vio invadida del pesimismo propio de una monarquía 

amenazada, el “reino mexicano” se consolidó como una sociedad que gozaba de las 

bonanzas de la paz y la riqueza de sus minas”*”. Las conquistas militares habían 

quedado atrás, el auge económico era una realidad innegable y el fortalecimiento de 

la burocracia y la Iglesia virreinales permitieron que la vida política y social se 

desarrollara casi sin sobresaltos ni contratiempos importantes”*?. Esta provechosa 

situación se tradujo en un ambiente de jubiloso optimismo presente, sobre todo, entre 

un sector criollo que se ufanaba y enorgullecía de dicha concordia y prosperidad. 

El entusiasmo de los criollos novohispanos del siglo XVII incidió en la 

construcción de un nuevo imaginario colectivo cuyo eje conceptual fue la utopía 

  

77 Traslosheros, “Utopía...” en prensa, p. 18 
718 Traslosheros, “Utopía...” en prensa, p. 2



332 

mariana. Para muchos, la presencia de Guadalupe en estas tierras fue máxima 

evidencia de la grandeza de una sociedad virtuosa y perfecta que, como el ave 

Fénix, había renacido entre los rastrojos del vicio y la idolatría. La Primavera 

inmortal anunciada por Bernardo de Balbuena comenzó a florecer bajo la mirada 

criolla que vislumbró con regocijo la consolidación del reino novohispano en el 

horizonte de la utopía cristiana. Francisco Bramón, Miguel Sánchez, Carlos de 

Sigúenza y Góngora y Sor Juana Inés de la Cruz celebraron con especial emoción el 

triunfo de Guadalupe y el perdón en el nuevo Paraíso mexicano”*?. 

En realidad, el triunfo de la luz sobre las tinieblas celebrado por los criollos del 

siglo XVIl correspondió a la idea cristiana y occidental de una historia vectorial que 

avanzaba siempre hacia un futuro mejor. [En el caso de la Nueva España, el 

perfeccionamiento de aquella sociedad había comenzado en el siglo XVI, con la 

presencia de los primeros frailes y conquistadores. Aquellos personajes, explicaba 

Miguel Sánchez en su Imagen de la Virgen María. Madre de Dios de Guadalupe..., 

“...ganaron esta tierra, haciendo oficio de ángeles, para que ganada y reducida a la 

fe, la pusiesen en las manos de Dios...”"?% 

Bajo la mirada criolla, el pasado prehispánico fue sinónimo de pecado, vicio y 
  

79 Es importante señalar que la devoción guadalupana novohispana abreva de dos tradiciones. Por un lado, la 
indígena y por otro lado la criolla. Muchos historiadores han insistido en las raíces prehispánicas del culto a 
Guadalupe, relacionando la figura de la antigua diosa Tonantzin con la de la Virgen mexicana. A pesar de ser 
pocos los indicios escritos que permitan rastrear el origen prehispánico de la devoción guadalupana, el Nican 
Mopoha, texto del siglo XVI escrito en nahuatl, es fundamental dentro de la tradición indigena. Algunos 
historiadores atribuyeron la autoría de este primer relato sobre las apariciones de Guadalupe a Juan Diego al 
indio Valeriano. Para Ángel María Garibay, el texto debió haber sido escrito de manera colectiva por los 
discípulos de Sahagún en el colegio de Santa Cruz de Tlatelolco, entre los que estaba, efectivamente, Valeriano. 
Para O'Gorman, en cambio, el relato fue redactado exclusivamente por Valeriano en el año de 1556 con el 
objetivo de incorporar la figura de Juan Diego y atraer a los indios a la devoción mariana católica. Ver Brading, La 
Virgen..., p. 503-504. Esta discusión en torno a la tradición indigena guadalupana rebasa con mucho los fines de 
esta investigación. Sin embargo, se puede dejar de mencionar la existencia del antiguo culto a Tonantzin en el 
cerro del Tepeyac y su posible relación con el impulso de la devoción a la Virgen entre los indios recién 
evangelizados. En cambio, lo que si interesa resaltar es que a pesar de esta herencia devocional indígena, en el 
siglo XVII fueron los criollos y no los indios quienes tuvieron mayor interés en fortalecer la devoción a Guadalupe. 

Sánchez, p. 11



333 

malas costumbres. Los indígenas idólatras habían vivido sometidos bajo el yugo del 

Dragón, rodeados de oscuridad y de ignorancia y condenados a la muerte eterna. 

No obstante, desde un principio, el destino de la Nueva España estaba ya escrito: la 

elección que María de Guadalupe hizo de estas tierras suponía, de antemano, la 

futura victoria de la virtud, el Bien y la fe cristianas. 

En 1620, Francisco Bramón publicó Los sirgueros de la Virgen, extraña 

mezcla literaria de novela y obra de teatro. En ella, su autor festejó con alegría el 

triunfo mariano en el “reino mexicano”, triunfo que años más tarde había de llenar de 

gozo a Miguel Sánchez, don Carlos de Siguenza y Góngora y Sor Juana Inés de la 

Cruz. En la obra de Bramón, María aparecía en el escenario para someter al 

pecado: 

Ven, Pecado, que a mi planta 
Te he de poner por despojos, 

Pues Dios puso en mí sus ojos, 
Y Dios por mí te quebranta”?' 

Ante las palabras de la Virgen, el Pecado, vencido, respondía: 

Ya es vencido Lucifer, 
Ah! del infierno, María 

Es en el mundo, y el Día 
Nacerá de esta mujer”? 

En realidad, la mujer celebrada por Bramón era la Virgen como Inmaculada 

Concepción. Poco a poco, los criollos del siglo XVII convirtieron el triunfo de la 

Purísima en la victoria de María de Guadalupe. La humilde y sencilla doncella que 

había vencido al pecado original se transformó en la ingenua y hermosa doncella 

mexicana que pudo derrotar al Demonio en la Nueva España. En un soneto 

  

721 Bramón, Los sirgueros..., p. 98 
712 Bramón, Los sirgueros...,p. 98



334 

dedicado a Guadalupe, Sor Juana plasmó esta sagrada metamorfosis: 

La compuesta de flores Maravilla, 

Divina protectora americana, 
Que a ser se pasa Rosa Mexicana, 
Apareciendo Rosa de Castilla; 

La que en vez del dragón- de quien humilla 
Cerviz rebelde en Patmos:, huella ufana, 

Hasta aquí Inteligencia soberana, 
De su pura grandeza pura silla”? 

La asociación entre la Purísima y la Mujer del Apocalipsis se tradujo, una vez 

más, en la imagen del Dragón-Pecado derrotado. Guadalupe, criolla mexicana, 

también se encargó de someter al Demonio, de erradicar las culpas y de inaugurar el 

triunfo de la redención entre todos sus devotos mexicanos. En su Primavera indiana, 

Carlos de Sigúenza y Góngora hizo hablar a Guadalupe recreando la escena en que 

ésta se apareció a Juan Diego. Los versos del célebre personaje muestran la 

transformación gloriosa de la sociedad prehispánica satanizada por la visión cristiana 

en el nuevo jardín paradisíaco americano: 

María soy, de Dios omnipotente 
Humilde Madre, Virgen soberana, 
Antorcha cuya luz indeficiente 

Norte es lucido a la esperanza humana: 
Ara fragante en templo reverente 
México erija donde fue profana 

Morada de Plutón, cuyos horrores 
Tala mi planta en tempestad de flores?” 

La aparición de María a Juan Diego y la impresión de su imagen en el ayate 

del indio anunciaron la transformación del antiguo y espinoso pedregal que había 

  

72 Sor Juana, Obras..., p. 164 
72 Sigienza y Góngora, Primavera indiana... p. 31.



335 

sido el mundo indígena, en el hermoso y fértil jardín de la sociedad barroca 

novohispana. Nuevamente las palabras de Miguel Sánchez hablan de esta 

progresiva y luminosa evolución: 

O María, novedad del Cielo! O poder de la divina mano! O intercesión de María! 
Aquí tantas espinas antes, agora tantas flores; aquí antes un inculto desierto, 
agora cosechas abundantes: antes cambronera espinosa enredada en abrojos, 
agora jardines matizados de abundancias floridas y milagrosas renuevas: 
antes soledad de gentiles, agora habitación de cristianos”? 

Para los criollos, Guadalupe consiguió la verdadera victoria de la conquista, la 

consolidación de la nueva sociedad cristiana y mestiza, el triunfo de los pactos y las 

negociaciones culturales sobre los que había descansado el orden novohispano 

desde sus orígenes. María Guadalupe era criolla, indígena y americana. Su 

misericordia protegía a todos aquellos que habían nacido, como ella, en la Nueva 

España. Orgulloso, Miguel Sánchez insistía en el favor que había hecho la Madre de 

Dios a los mexicanos con su milagrosa elección: “..pudiendo buscar realzados 

tejidos, preciosas telas y cortes de brocado se inclinó a una manta que toda es criolla 

desta tierra, en la planta de su maguey, en sus hilos sencillos, en su tejido 

”726 humilde... Cuando María decidió aparecerse en México, la Virgen eligió a la 

Nueva España 

...Por su tierra, no sólo como posesión, sino como su patria, dándole en cada 
oja de sus flores y rosas escrito el título y fundación amorosa con licencia para 
que los ciudadanos de México puedan entender, publicar, inferir, alegar, 
pretender, íntima y singular hermandad de parentesco con María € en aquesta su 
imagen pues renace milagrosa en la ciudad donde ellos nacen.. 

 



336 

Al desterrar al Demonio y al Pecado de la Nueva España, Guadalupe se 

convirtió en soberana de una sociedad virtuosa, pura y utópica. La “gran reina de 

flores colorida” de la que habló Sigúenza se convirtió en “moderna envidia del 

oriental intacto paraíso””%, Con ella, el Cielo bajó a la Tierra, iluminando con su luz 

sobrenatural la vida cotidiana de los orgullosos novohispanos. Al respecto, don 

Carlos de Sigúenza y Góngora escribió: 

La morada de luces cristalina 
Te rinda gloria pues amante subes 
O México a ser solio preeminente 
Que dora rayos del amor ardiente”? 

La fundación de un nuevo Paraíso en tierras mexicanas también fue celebrada 

por Miguel Sánchez. Contagiado por el entusiasmo y el optimismo de la época, el 

bachiller exaltó las glorias que cubrían a tan privilegiada sociedad. Con Guadalupe, 

la Nueva España quedó alumbrada por la luz del Sol, la Luna y las estrellas que 

adornaban a la Virgen y así, este Paraíso “plantado en lugar eminente de la Tierra” 

quedó libre para siempre de la oscuridad y las tinieblas”?. 

En el siglo XVII, los criollos novohispanos encontraron gozo y júbilo ante la 

realidad celestial que se materializaba en su tierra. La consolidación de un reino 

cristiano perfecto se traducía en la paz, la unidad y la cohesión de una sociedad que 

compartía el culto y el amor a Guadalupe. La realidad celeste que llegaba a la Tierra 

inundó a la Nueva España de risas, dulzura, luz, gloria y alegría; con ello, el reino 

mexicano del siglo XVII se llenó de fiesta, júbilo y triunfo. 

  

72 Sigilenza y Góngora, Primavera indiana..., p. 16. 
Sigúenza y Góngora, Primavera indiana..., p. 19 

7% Sánchez, p. 56



337 

“Ay qué alegría, ay qué contento, ay qué alegría!”, exclamaba Sor Juana 

emocionada. Las flores, los coros, los altares y las estrellas que colmaron aquella 

feliz región celebraron el triunfo de la utopía mariana en la Tierra. Por ello, la poetisa 

convocaba a todos a correr hacia el nuevo Paraíso donde María había salido 

victoriosa. 

Al jardín, hortelanos 
Al campo labradores 
Y veréis en el campo, y entre las flores, 
Una Rosa sin recelo 
De que la marchite el hielo 
Ni la abrasen los ardores!”?' 

El regocijo criollo ante la consolidación de la utopía novohispana intentó incluir 

en aquel imaginario festivo a todos los sectores de la sociedad. El triunfo de la luz 

sobre las tinieblas, de la virtud sobre el vicio, del Bien sobre el Mal debía ser 

celebrado por todos, lo mismo por criollos, que indios, negros o españoles. María 

Guadalupe era mexicana y como tal, brindaba su auspicio, amor y protección a todos 

los hijos de la Nueva España. En este sentido, los villancicos de Sor Juana 

plasmaron la dicha experimentada por sujetos de muy distinto color y condición ante 

el triunfo mariano. De esta manera, al identificarse con la guadalupana, los negros 

novohispanos cantaron así: 

Uh, uh, uh, 
Que non blanca como tú, 
Nin Pañó que no sa buena, 
Que Eya dici: so molena 
Con las sole que mirá”*? 

  

71 Sor Juana, Obras..., p. 215 
72 Sor Juana, Obras..., p. 211



338 

Por su parte, los indios también participaron del júbilo celeste novohispano y 

Sor Juana los presentó de esta manera: 

Los mexicanos alegres 
También a su usanza salen, 
Que en quien campa la lealtad 
Bien es que el aplauso campe, 

Y con las cláusulas tiernas 

Del Mexicano lenguaje, 
En un tocotín sonoro 

Dicen con voces suaves: 

Tla ya timohuica 
Totlazo zuapilli 
Maca ammo Tonantzin 
titechmoilcahuiliz”* 

En realidad, esta alegre danza indígena había sido ya convocada en Los 

sirgueros de Bramón. En su novela, aquel autor que celebrara el glorioso triunfo de 

la Virgen, llamó a los indios a unirse a tan feliz festejo: 

Bailad, mexicanos, 
Suene el tocotín, 

Pues triunfa María 
Con dicha feliz 

Coged frescas flores 
Del rostro de abril; 
Hacedle guirnaldas del blanco jazmín 

En dicha sagrada 
Podéis recibir 
El triunfo divino 
Que vemos aquí 

Cantad aleluyas 
A Dios, que sin fin, 

  

73 Sor Juana, Obras..., p. 212



339 

Pues triunfa María, 
Con dicha feliz”" 

El optimismo criollo que caracterizó al siglo XVIl novohispano hizo del Reino 

mexicano un nuevo Paraíso. La alegría y el júbilo del triunfo de Guadalupe en estas 

tierras no sólo se plasmó en la literatura o en el imaginario colectivo. La victoria de 

María sobre la culpa y el pecado también se tradujo en múltiples expresiones y 

prácticas culturales cotidianas. María, medianera y corredentora, fue la máxima 

figura sobrenatural de la experiencia religiosa de los novohispanos y así, en su 

convivencia cotidiana con la Madre de Dios, hombres y mujeres alabaron a María: 

..Con la devoción de luces para acompañarla, la música de cánticos para 
bendecirla, la publicidad de clarines para aclamarla, las alegrías de las 
trompetas para servirla, los regocijos de las chirimías para predicarla...7* 

Además, en aquel nuevo Jardín del Edén americano, 

«COMPUSO el gusto las danzas, la variedad los zaraos, la Nación sus mitotes, 
las comarcas sus tocotines, el fuego las salvas, el aire los perfumes, la tierra 
sus jardines, las aguas sus canoas, la limpieza el camino, el triunfo los arcos, 
la veneración los toldos, el ingenio las enramadas, el aplauso las gentes, la 
solemnidad el concurso...?* 

María Guadalupe, la rosa más bella de la Primavera indiana, convirtió aquel 

bosque oscuro y misterioso donde había habitado el Demonio en un cristalino y 

luminoso Paraíso de virtudes y bondades cristianas. La presencia de María en el 

Reino mexicano anunció el establecimiento de un pacto singular entre Dios y los 

habitantes de un reino elegido, y dejó impresa en la mentalidad novohispana la 

posibilidad siempre abierta de acceder a la reconciliación. De esta manera, en la 

  

734 Bramón, Obras..., p. 110 
735 Sánchez, p. 74 
7% Sánchez, p. 74



340 

Nueva España del siglo XVIl, María Guadalupe reveló el triunfo del perdón y la 

redención para todos los novohispanos, así en la Tierra como en el Cielo. 

Algunas consideraciones finales 

No obstante la incertidumbre que acompaña siempre el inicio de cualquier 

investigación, el recorrido histórico de Así en la Tierra como en el Cielo empezó a 

dibujarse con cierta claridad desde un principio. Después de muchas discusiones y 

pláticas con la doctora Pilar Gonzalbo, así como con algunos maestros que 

estuvieron siempre cercanos a este trabajo, el propósito de la tesis terminó por



341 

definirse pronto: transitar por un universo simbólico que debía partir de la oscuridad 

y la penumbra de la que hablaron los primeros frailes evangelizadores para alcanzar 

el destino de luz y de esplendor exaltado por los criollos novohispanos. Estudiar la 

materialización del Infierno y del Cielo en la Nueva España de los siglos XVI y XVII 

pronto desembocó en el eje verdadero de la tesis: rastrear la primera construcción 

del sentimiento de culpa cristiana, así como sus manifestaciones cotidianas entre los 

indios recién evangelizados, reconstruir la evolución de dicho sentimiento y de 

aquellas expresiones emocionales en la sociedad mestiza del siglo XVI! y confrontar 

aquel escenario de la culpa con el paralelo aprendizaje del mecanismo del perdón y 

la redención en la sociedad de novohispana de los siglos XVI y XVII. 

En realidad, el estudio de las prácticas cotidianas, los símbolos y las creencias 

religiosas en torno a la culpa y al perdón permitió acercarse al proceso de 

construcción del consenso cultural que existió en la sociedad virreinal. En este 

sentido, la aproximación al fenómeno de la religiosidad y a la dimensión sagrada en 

la vida diaria de los novohispanos abrió un espacio para reflexionar sobre la 

importancia que tuvo la relación entre los comportamientos, hábitos y conductas 

cotidianas y el universo simbólico en la conformación y articulación del orden político 

y social que caracterizó a la Nueva España durante dicho período. De esta manera, 

la experiencia religiosa se convirtió en el puente que hizo posible vincular la 

dimensión de la cultura con la política desde la perspectiva histórica de la vida 

cotidiana. 

La primera parte de la tesis se concentró en explicar el surgimiento del nuevo 

universo simbólico, político y social que tomó del modelo medieval y renacentista las



342 

principales coordenadas para construir la sociedad indocristiana en la Nueva España 

del siglo XVI. La segunda parte de la investigación hizo seguimiento de la evolución 

de dicho universo político, simbólico y social, mismo que a partir del siglo XVII hizo 

del proyecto renacentista y barroco el eje central del proyecto cultural que vio florecer 

a la Nueva España criolla y mestiza. 

Para la investigación, las formas de vivir la religión constituyeron un elemento 

fundamental para comprender el sentido que tenía la vida para los novohispanos, así 

como una pista de enorme valor para reconstruir las formas de estar en el mundo, de 

interactuar con los otros y de asumir una individualidad por parte de los mismos. Por 

otro lado, la tesis hizo de la presencia, la difusión y la práctica cotidiana del 

catolicismo en la Nueva España el factor principal para explicar el proceso de 

integración que vivió este territorio americano al universo histórico y cultural de la 

ecumene occidental desde el siglo XVI. 

Una de las preocupaciones centrales de la investigación fue plantear el 

estudio de la historia de México desde una perspectiva universal. En ocasiones, la 

historia de esta nación ha sufrido de un peligroso ensimismamiento que aísla “lo 

mexicano” del resto de otros mundos y otras civilizaciones. Por ello, la tesis tuvo 

como propósito importante destacar el vínculo entre el universo político, cultural y 

social de la Nueva España con aquel de la Europa de los siglos XVI y XVII. En este 

sentido, el trabajo insistió en que desde sus orígenes, la sociedad novohispana formó 

parte de Occidente, pero al mismo tiempo, señaló la particularidad y las diferencias 

del Occidente distinto que se originó en estas tierras americanas. A partir del siglo 

XVI, la guerra de conquista y el proyecto evangelizador introdujeron las vicisitudes



343 

del mundo occidental en una sociedad que comenzó a participar de forma activa en 

un novedoso proceso de integración que se tradujo en respuestas y soluciones 

propias para los retos compartidos por todos aquellos pueblos que de alguna u otra 

manera formaban ya parte de Occidente. 

En los siglos XVI y XVIl uno de los retos más importantes para la cultura 

occidental fue revisar el lugar que ocupaba en el mundo el ser humano como 

individuo libre y racional. En realidad, la preocupación por la individualidad ha sido 

una constante en la historia de Occidente. Sin embargo, durante los siglos XVI y 

XVII las reflexiones en torno al individuo se caracterizaron por su aire cristiano y 

religioso. A partir del Renacimiento, muchos filósofos europeos comenzaron a 

redefinir al hombre desde su relación con la Justicia divina, así como desde un marco 

de referencia ética que hizo de la responsabilidad humana el elemento crucial para 

comprender el significado de la vida. 

Dentro de este contexto, la respuesta católica del Concilio de Trento fue 

exaltar al ser humano como una criatura que debía asumirse como un sujeto 

racional, capaz de responsabilizarse de las consecuencias de sus actos y sus 

acciones. [Retomando las enseñanzas cristianas de San Pablo y de Erasmo, el 

catolicismo de los siglos XVI y XVIl no sólo insistió en la importancia de la 

responsabilidad individual como un asunto de conciencia interna, personal que debía 

rendir cuentas ante Dios y ante uno mismo. Además, el problema de la 

responsabilidad individual se convirtió en un problema central para la organización 

política y social de la comunidad cristiana. 

Asumirse como individuos responsables que formaban parte de un cuerpo



344 

social hacía de los sujetos seres que debían comportarse de acuerdo a la ética 

cristiana no sólo en aras de conseguir su salvación ultraterrena o su tranquilidad 

personal, sino también con el propósito de colaborar a construir y mantener el orden 

terreno, el bien común y la paz social. La relevancia que adquirieron las reflexiones 

católicas y protestantes en torno al lugar del individuo en el mundo en aquel período 

hicieron de aquellos siglos una etapa crucial en la construcción y el fortalecimiento de 

la conciencia individual en la historia de Occidente. En este sentido, el sentimiento 

de la culpa cristiana se convirtió en uno de los pilares emocionales para la 

configuración de nuevas experiencias y actitudes modernas para asumir la 

responsabilidad individual. 

Como se vio a lo largo de la tesis, el sentimiento de culpa cristiana se vive 

como el diálogo interno de un sujeto que se asume como una unidad en si mismo. 

Mediante el ejercicio de la autorreflexión, el individuo es capaz de distinguir la 

intención que motivó sus conductas, así como de realizar un juicio moral en torno a 

las mismas. La capacidad para llevar a cabo dicho discernimiento interior se 

construyó a lo largo de muchos siglos y es uno de los procesos más importantes 

para la historia de la modernidad Occidental. La internalización de las sanciones 

externas y la interiorización de las coacciones sociales y políticas para integrar un 

“tribunal” interno capaz de autodenunciar y de autosancionar las faltas cometidas por 

un sujeto son fenómenos fundamentales para entender la particularidad de la 

conciencia moral en Occidente. 

Es interesante observar cómo el fortalecimiento de la conciencia individual 

desde el pensamiento cristiano de los siglos XVI y XVII coincide con el



345 

fortalecimiento de otra de las expresiones más importantes de la Modernidad: el 

Estado nación. Es curioso, sí, pero no es casual. Tanto el fortalecimiento de la 

conciencia individual como el del Estado nación coinciden en una preocupación vital 

en la historia de Occidente: el interés por la disciplina racional de las conductas, así 

como por el disciplinamiento del orden social. 

Frente al caos y la crisis que precedieron al siglo XVI muchos filósofos 

renacentistas y humanistas buscaron el reordenamiento del mundo, la política y la 

moral. La preocupación de Erasmo por la disciplina en la educación de los niños, la 

política de la reforma de las costumbres defendida tanto por Martín Lutero como más 

tarde por el Concilio de Trento son expresiones del mismo sentir y la misma 

preocupación por instaurar la disciplina en ¡a sociedad. 

Como escenario privilegiado de los debates humanistas, renacentistas y 

contrarreformistas, la España de los siglos XVI y XVII participó de las principales 

preocupaciones del mundo moderno que se configuraba entonces. Para la Corona y 

la Iglesia hispánicas de aquel período, los temas de la responsabilidad moral y la 

disciplina social fueron de enorme importancia. En efecto, tanto para las autoridades 

civiles como para las religiosas, el problema de la disciplina fue fundamental no sólo 

en los intentos de fortalecer la conciencia individual de los fieles, sino en el proceso 

de construcción de un incipiente Estado nación capaz de garantizar el cumplimiento 

de las normas y las leyes en aras del cultivo del orden y de la virtud. Es decir que en 

España, como en muchas otras naciones europeas, el problema de la disciplina fue 

un factor esencial en la construcción y consolidación de una mentalidad y una 

organización política modernas.



346 

Como han insistido algunos historiadores del la Nueva España, la Corona 

española de los siglos XVI y XVIl buscó consolidar su poderío político, económico y 

cultural desde un proyecto de modernidad alternativa y diferente a la modernidad 

secularizadora o protestante que surgía como respuesta en otras monarquías 

europeas. 

Frente a las ideas de Maquiavelo que hacían del éxito del proyecto del Estado 

moderno sinónimo de la diferenciación entre las virtudes políticas del principe y sus 

virtudes católicas, la Corona española hizo del eje de su proyecto político el 

pensamiento del neoestoicismo y la teología tridentina. Para el proyecto político de 

la modernidad católica, la disciplina social no se conseguía mediante el uso de la 

fuerza o de algún cuerpo coercitivo como el ejército. La vía para disciplinar las 

conductas de los súbditos y lograr con ello el orden social era el de la moral. En este 

sentido, tanto el Estado como la Iglesia tuvieron la misión de conducir los 

comportamientos y las costumbres de los sujetos por el camino de la vida virtuosa; el 

cultivo de la virtud se convertía en el medio más eficaz para alcanzar la salvación 

eterna pero también, para mantener la paz y la estabilidad terrena. 

De manera que el proyecto político de la Corona española de los siglos XVI y 

XVII giró en torno a la idea de la práctica de las virtudes católicas entre los súbditos, 

entre los eclesiásticos, lo mismo que entre los políticos que debían gobernar, 

haciendo uso, como nadie, de la justicia, la prudencia, la templanza y la fortaleza. 

Como reino de la monarquía española, la Nueva España participó en la construcción 

de aquel proyecto alterno de Modernidad católica. A lo largo de la tesis, son muchos 

los indicios que hacen suponer la creencia compartida por algunos sectores de las



347 

élites novohispanas en la importancia que tenía la práctica de la virtud en la 

consolidación de un utópico y puro reino católico americano. 

Para muchos criollos del siglo XVII, la Nueva España había materializado el 

orden de la virtud cristiana en todos los ámbitos de la vida pública y privada. En un 

intento por demostrar la cristalización de aquella sociedad perfecta y buscando tejer 

la continuidad de la historia prehispánica con la hispánica del reino mexicano, don 

Carlos de Sigúenza y Góngora llegó a representar a los antiguos gobernantes 

indígenas como príncipes que habían compartido y practicado las virtudes cristianas 

para ejercer el poder incluso antes de la llegada de los españoles a la Nueva 

España. 

Ahora bien, como pudo observarse a lo largo de la tesis, el proceso de 

construcción del sentimiento de culpa en la Nueva España, proceso vital en el 

proyecto de disciplinamiento social mediante la práctica de la vida virtuosa estuvo 

marcado por el paralelo aprendizaje del mecanismo del perdón. En este sentido es 

posible afirmar que el concepto de redención cristiana, íntimamente ligado a la idea 

de Justicia misericordiosa, fue fundamental en la construcción de un orden político 

donde la disciplina tuvo un lugar central. 

En realidad, en la Nueva España de los siglos XVI y XVII, los sujetos 

reconocieron como máxima virtud política del Rey la capacidad que éste tenía para 

ejercer su Justicia Misericordiosa. Ciertamente, la noción del perdón y la creencia en 

la Misericordia fueron elementos sustanciales dentro de una mentalidad que hizo de 

la negociación y la mediación los pilares del orden político y social. En la Nueva 

España, el concepto cristiano del perdón cobró mucho mayor importancia que en



348 

otras sociedades católicas. La novohispana era una sociedad producto de una 

conquista guerrera que había dado como resultado un orden plural, jerárquico y 

diverso. En un universo con aquellas características, la negociación se convirtió en 

un mecanismo fundamental para liberar las tensiones y evitar las rupturas violentas 

que atentaban contra la cohesión, la unidad y la paz. 

De esta manera, en la Nueva España de los siglos XVI y XVII, las leyes y las 

normas no se aplicaron de manera invariable y rígida, por el contrario, éstas siempre 

se interpretaron de acuerdo a cada caso y cada excepción. Las relaciones 

cotidianas de los novohispanos con las autoridades, así como con otros 

novohispanos se caracterizaron por una dinámica personal, afectiva, donde las 

negociaciones, los arreglos alternos al orden establecido y los acuerdos de 

excepción fueron la regla. 

En cuanto a la construcción de una conciencia individual responsable y 

disciplinadora de las conductas, la presencia del perdón y de la misericordia en la 

mentalidad novohispana se tradujo en una conciencia benévola, autocomplaciente; 

culposa, sí, puesto que no desconocía los criterios morales cristianos sobre el bien y 

el mal, pero compasiva y conmiserativa hacia uno mismo. Lejos de ser un tribunal 

interno rígido e inflexible, entre la mayor parte de los novohispanos la conciencia 

individual fungió como una conciencia permisiva, conocedora de la fragilidad y la 

debilidad humanas. 

La combinación de aquellos sujetos de conciencia flexible y de aquel orden 

político y social negociador dio como resultado que entre muchos novohispanos no 

se asumieran las responsabilidades individuales en torno a las consecuencias de sus



349 

acciones. En realidad, en la Nueva España de los siglos XVI y XVII, la 

responsabilidad individual casi siempre se evadió gracias a la existencia de caminos 

menos difíciles, más cómodos y menos dolorosos para estar en paz con uno mismo y 

para encontrar los medios para seguir actuando y sobreviviendo dentro de un orden 

social que, ante la flaqueza del ser humano, estaba siempre dispuesto a dar una 

segunda oportunidad, así en la Tierra como en el Cielo. 

Bibliografía Consultada 

ABELLÁN García, José Luis, Historia crítica del pensamiento español, Madrid, 
Espasa-Calpe, 1979. 

ALBERRO, Solange, Inquisición y sociedad en México, 1571-1700, trad. Solange 
Alberro, México, Fondo de Cultura Económica, c1988. 

  , “Remedios y Guadalupe: de la unión a la discordia” en 
Manifestaciones religiosas en el mundo colonial americano, México, Universidad 
Iberoamericana/ INAH/CONDUMEX, 1997.



350 

ALEGRE, Francisco Javier, Historia de la provincia de la Compañía de Jesús de 
Nueva España, Roma, Institutum Historicum, 1956-1960 4 v. 

ALFONSO X El Sabio, Cantigas de Santa María,  introd., versión castellana y 
comentarios de José Filgueira Valverde, Madrid, Castalia, c1985. 

AQUINO, de Santo Tomás, Tratado de la justicia y el derecho : Summa Theologica, 
ed. Joaquín Ruiz-Giménez Cortés, Madrid, Victoriano Suárez, 1942 **v. 

ARENDT, Hannah, La vida del espíritu, Barcelona, Paidos, 2002. 

ARISTÓTELES. La política, ed. Carlos García Gual y Aurelio Pérez García, Madrid, 
Nacional, 1981. 

AZOULAI, Martine, Les péchés du nouveau monde : les manuels pour la confession 
des indiens XVle-XVlle siécle, Paris, A. Michel, c1993. 

BALBUENA, Bernardo de, Grandeza mexicana y fragmentos del Siglo de Oro y El 
Bemarndo, introd., Francisco Monterde, México, Universidad Nacional Autónoma de 
México, 1963. 

BALDERAS, Vega, Gonzalo, La reforma y la contrarreforma dos expresiones del ser 
cristiano en la modemidad, México, Universidad Iberoamerica, 1996. 

BATAILLE, Georges, El erotismo, trad. Antoni Vicens, Marie Paule Sarazin, México, 
Tusquets, 1997. 

BATAILLON, Marcel, Erasmo y España : estudios sobre la historia espiritual del siglo 
XVI, trad. Antonio Alatorre, México, Fondo de Cultura Económica, [1966] . 

BAUER, Johannes Baptist, Diccionario de teología bíblica, Barcelona, Herder, 1985. 

BEcKER, Ernest, La lucha contra el mal, trad. Carlos Valdés, México, Fondo de 

Cultura Económica, 1992. 

BERCEO, Gonzalo de, El libro de los milagros de Nuestra Señora, ed. Jesús Montoya 
Martínez, Granada, España, Departamento de Historia de la Lengua Española, 
Universidad de Granada, [19867]. 

BERMAN, Harold Joseph, La formación de la tradición jurídica de Occidente, trad. 
Mónica Utrilla de Neira, México, D.F., Fondo de Cultura Económica, 2001. 

La Biblia :Antiguo y Nuevo Testamento, versión de Casiodoro de Reina, revisada por 
Cipriano de Valera, 1602, México, Sociedades Bíblicas en América Latina, 1960.



351 

BLack, Anthony, Political thought in Europe 1250-1450, Cambridge, Cambridge 
University Press, 1993. 

Bono, Dianne M., Cultural diffusion of Spanish humanism in New Spain : Francisco 
Cervantes de Salazars Dialogo de la dignidad del hombre, New York, P. Lang, 
c1991. 

BONETA, Joseph, Gritos en el infierno para despertar al mundo, Madrid, por la viuda 
de Juan García Infancon a costa de Isidro Colomo, 1718. 

————————, Gritos del purgatorio y medios para acallarlos: libro primero y 
segundo, Puebla de los Ángeles, editado por Diego Fernández de León, 1708. 

BOURGEOIS, Henri, / segni della salvezza: 12-20 secolo, Casale Monferrato, Piemme, 
1998. 

BRADING, David Anthony, Orbe indiano: de la monarquía católica a la República 
criolla, 1492-1867, trad. Juan José Utrilla, México, Fondo de Cultura Económica, 
1991. 

  , La Virgen de Guadalupe : imagen y tradición, trad. de Aura 
Levy y Aurelio Major, México, Taurus, 2002. 

BRAMÓN, Francisco, Los sirgueros de la Virgen, selección de Agustín Yánez, México, 
Universidad Nacional Autónoma de México, 1944. 

CAMPOS Moreno, Araceli (ed.). Oraciones, ensalmos y conjuros mágicos del archivo 
inquisitorial de la nueva España, 1600-1630, México, El Colegio de México, Centro 
de Estudios Lingúísticos y Literarios, 1999. 

CANETTI, Elías, Masa y poder, trad. Horst Vogel, Madrid, Alianza, 1995. 

CAPIZI, Antonio, La difesa del libero arbitrio da Erasmo a Kant, Firenze, La nuova 

Italia, 1963. 

CARO BAROJA, Julio, Las brujas y su mundo, Madrid, Alianza, ca.1969. 

CAVALCOLI, Giovanni, “Autocoscienza e coscienza morale in Santo Tommaso 
d'Aquino”, en Luca Gabbi, Coscienza: storía e percorsi di un concetto, Roma, 
Donzelli editore, 2000. 

CHRISTIAN, William A., Local religion in sixteenth-century Spain, Princeton, N. J,., 
Princeton University, [c1981]. 

CLARAVAL, Bernardo de, San, Obras completas, ed. de los monjes cistercienses de 
España, Madrid, Católica, 1984 **v.



352 

COPPLESTONE, Frederick, History of philosophy, New York, Image Book, 1993. 

CÓRDOBA, 'Pedro de, Doctrina cristiana para instrucción y información de los indios, 
por manera de historia, Ciudad Trujillo, Universidad de Santo Domingo, [1945]. 

Concilio II! provincial mexicano, celebrado en México el año de 1585, confirmado en 
Roma por el Papa Sixto V, y mandado observar por el gobierno español, en diversas 
reales ordenes. Publicado con las licencias necesarias por Mariano Galván 
Rivera, México, Eugenio Maillefert y Compañía, Editores, 1859. 

CVITANOVIC, Dinko, De Berceo a Borges : la alegoría en las letras hispánicas, Buenos 
Aires, F. García Cambeiro, c1995. 

CRuUz, Sor Juana Inés de la, Obras completas, México, Porrúa, 2004. 

DÁVILA PADILLA, Agustín, ob. de Santo Domingo, Historia de la fundación y discursos 
de la Provincia de Santiago de México, de la Orden de Predicadores, México, 
Academia Literaria, 1955. 

DELUMEAU, Jean, La confesión y el perdón : las dificultades de la confesión, siglos 
XIII a XVIII, trad. Mauro Armiño, Madrid, Alianza, 1992. 

DELUMEAU, Jean, La peur en Occident : XIVe-XVllle siécles une cite assiegée, [Paris], 
Fayard, [1978]. 

—_—m—, | peccato e la paura: l'idea di colpa in Occidente dal XIII al XVIII 
secolo, Bologna, Ii Mulino, 2000. 

DÍAZ DEL CASTILLO, Bernal, Historia verdadera de la conquista de la Nueva España, 
ed. Miguel León-Portilla, [Madrid], Historia 16, [1984] 2 v. 

DOUGLAS, Mary Tew, Natural symbols : explorations in cosmology, New York, N. Y., 

Pantheon, 1982. 

DURKHEIM, Emile, Las formas elementales de la vida religiosa, ed. Santiago González 
Noriega, trad. Ana Martínez Arancón, Madrid, Alianza, 1993. 

DUVERGER, Christian, La conversión de los indios de Nueva España : con el texto de 
los Coloquios de los doce de Bernardino de Sahagún, trad. María Dolores de la 
Peña, México, Fondo de Cultura Económica, 1993. 

ELIADE, Mircea (dir.), Enciclopedia delle religioni, Milano, Settimo Milanese, s.f. 

ELIAS, Norbert, The established and the outsiders : a sociological enquiry into



353 

community problems, London, Sage, 1994. 

—_—_————-, El proceso de la civilización : investigaciones sociogenéticas y 
psicogenéticas,  trad.. Ramón García Cotarelo, México, Fondo de Cultura 
Económica, 1989. 

, La sociedad de los individuos, Barcelona, Península, 1987. 

ENKERLIN, Luise, “Texto y contexto del Zodiaco mariano” en Relaciones. Estudios de 
Historia y sociedad, V. XVII, n. 45, 1990, p. 63-89. El Colegio de Michoacán. 

ERBA, Andrea, L “umanesimo spirituale: I'Enchiridion di Erasmo da Rótterdam, Roma, 
Studium, 1994. 

ESCALANTE GONZALBO, Fernando, Una idea de las ciencias sociales, México, Paidós, 

1999. 

  , La mirada de Dios : estudio sobre la cultura del 

sufrimiento, México, Paidós, 2000. 

ESCALANTE, Pablo, Historia de la vida cotidiana en México, México, Fondo de Cultura 

Económica/ El Colegio de México, 2004. 

EVENETT, H. Outram, The spirit of Counter Reformation, Cambridge, Cambridge 
University, 1968. 

FeELICI, Pericles, El pecado en Freud, Madrid, Cocolusa, 1968. 

Evangelización y teología. Simposio internacional de teología, Universidad de 
Navarra, 1990. 

FOCHER, Juan. Manual del bautismo de adultos y del matrimonio de los bautizandos 
= : Enchiridion baptismi adultorum et matrionii baptizandorum, introd., Fredo Arias de 
la Canal, trad. del latín José Pascual Guzmán de Alba, revisión Jesús Gómez 
Fregoso, México, Frente de Afirmación Hispanista, 1997. 

——————, ltinerarío del misionero en América, introd., Antonio Eguiluz, Madrid, 
V. Suárez, 1960. 

FLORENCIA, Francisco de, Zodiaco mariano [por]...Obra reducida a compendio y 
añadida por Juan Antonio de Oviedo, introd., Antonio Rubial García, México, Consejo 
Nacional para la Cultura y las Artes, 1995. 

  , Historia de la Provincia de la Compañía de Jesus de 
Nueva España, prol., Francisco González de Cossío, México, Academia Literaria, 
1955.



354 

FLYNN, Maureen, Sacred charity : confratemities and social welfare in Spain, 1400- 
1700, New York, Cornell University, 1989. 

FREUD, Sigmund, El malestar en la cultura, Madrid, Alianza Editorial, 2000. 

CRUZ GARCÍA DE ENTERRÍA, María Cruz, “El cuerpo entre predicadores y copleros” en 
Agustín Redondo, Le corps dans la société espagnole des XVle et XVlle siecles, 
Paris, Publications de la Sorbonne, 1990, p. 233-244. 

GINZBURG, Carlo, The night battles: witchcraft and agrarian cults in the sixteenth and 
seventeenth centuries, trans. John and Anne Tedeschi, New York, Penguin, 1985. 

GoLD, Penny Schine, The lady [and] the virgin: image, attitude, and experience in 
twelfth - century France, Chicago, !ll., University of Chicago, [1985]. 

GONZALBO, Pilar, Familia y orden colonial, México, El Colegio de México, Centro de 
Estudios Históricos, 1998. 

—_—_————-, La educación popular de los Jesuitas, México, Universidad 
Iberoamericana, 1989. 

———_—————, Las mujeres de la Nueva España: educación y vida cotidiana, 
México, Centro de Estudios Históricos, El Colegio de México, 1987. 

—————————, “Ajuar doméstico y vida familiar”, ed. Elena Estrada de Gerlero, Arte 
y vida cotidiana, México, Instituto de Investigaciones Estéticas, Universidad Nacional 
Autónoma de México, 1995. 

—_—_—————, “La muerte maestra de la vida en la obra de fray Juan de 
Zumárraga” en Revista A, Universidad Autónoma Metropolitana, V. 8, número 22, 
septiembre-diciembre 1987, p. 9-34. 

GHISALBERTI, Alessandro, “Figure della coscienza nell pensiero medievale: Abelardo, 
Tomasso d“Aquino, Meister Eckhart” en Luca Gabbi, Coscienza: storia e percorsi di 
un concetto, Roma, Donzelli editore, 2000. 

GRANADA, Luis de, Obras completas, ed. Alvaro Huerga, Madrid, Fundación 
Universitaria Española, Dominicos de Andalucía, 1994-1999 40 v. 

GRIJALVA, Juan de, Crónica de la orden de n.p.s. Agustín en las provincias de la 
Nueva España : en cuatro edades desde el año de 1533 hasta el de 1592, México, 
Porrúa, 1985. 

GREENLEAF, Richard E., Zumárraga y la inquisición mexicana, trad. de Víctor Villela, 
México, Fondo de Cultura Económica, 1988.



355 

GRUZINSKI, Serge, “Normas cristianas y respuestas indígenas: apuntes para el 
estudio de occidentalizaciión entre los indios de Nueva España” en Historias Num. 
15, INAH, p. 31-43 

  , “Confesión, alianza y sexualidad entre los indios de Nueva 
España. Introducción al estudio de los confesionarios en lenguas indígenas” Vida 
cotidiana y cultura en el México virreinal, México, Seminario de Historia de las 
Mentalidades, INAH, 2000. 

GuiJo, Gregorio Martín de. Diario, ed. Manuel Romero de Terreros, México : Porrúa, 
1952 2 v. 

HANKE, Lewis, La lucha española por la justicia en la conquista de América, trad. 
Luis Rodríguez Aranda, Madrid, Aguilar, 1959. 

HORCASITAS, Fernando, El teatro náhuatl : épocas novohispana y modema, ed. 
Miguel León-Portilla, México, Instituto de Investigaciones Históricas, Universidad 
Nacional Autónoma de México, 1974- **v. 

Catecismo del Santo Concilio de Trento para los párrocos, ordenado por disposición 
de San Pío V, Barcelona, Sierra y Martí, 1833-*** **y, 

ISABEL |, La Católica, reina de España, Testamento y codicilio de la reina Isabel la 
Católica, 12 de octubre y 23 de noviembre de 1504, introd., L. Vázquez de Parga. 
Edición facsimilar, Madrid, Ministerio de Educación y Ciencia. Dirección y Ciencia. 
Dirección General de Archivos y Bibliotecas, [1969]. 

ISERLOH, Erwin, Compendio di storia e teologia della riforma, Brescia, Morceliana, ca. 
1990. 

JEDIN, Hubert, Riforma católica o controriforma?: tentativo di chiarimento dei concetti 

con riflessioni sul Concilio di Trento, Brescia, Morcelliana, 1995. 

KANT, Immanuel, Lo bello y lo sublime : ensayo de estética y moral, trad. A. Sánchez 
Rivero, Madrid, Espasa-Calpe, 1919. 

KOLAKOwSKI, Leszek, Vigencia y caducidad de las tradiciones cristianas, Buenos 
Aires, Amorrortu, c1971. 

LAVRIN Asunción y Rosalva Loreto L. (eds.), Monjas y beatas: la escritura femenina 
en la espiritualidad barroca novohispana siglos XVII y XVIII, México, Universidad de 
las Américas, Puebla, Archivo General de la Nación, c2002. 

  , Sexualidad y matrimonio en la América hispánica. Siglos XVI- 
XVIII. México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1991.



LAURENT, Alain, Storia dell'individualismo, 1 Mulino, Bologna, 1994. 

Le GorF, Jacques, The birth of Purgatory, Chicago Press, Chicago, 1984. 

LLAGUNO, José A., La personalidad jurídica del indio y el !IIll Concilio Provincial 
Mexicano (1585), México, Porrúa, 1963 . 

Lob1, Enzo, Misericordia e perdono nella liturgia, Bologna, EDB, 2000. 

LóPEz AUSTIN, Alfredo, Tamoanchan y Tlalocan, México, Fondo de Cultura 
Económica, 1994. 

LÓPEZ CANTOS, Angel, Juegos, fiestas y diversiones en la América española, Madrid, 
MAPFRE, 1992. 

LóPEZ ESTRADA, Francisco, Tomás Moro y España : sus relaciones hasta el siglo 
XVIII, Madrid, Universidad Complutense, 1980. 

LORETO, Rosalva, “The Devil, Women, and the Body in Seventeenth Century Puebla” 
en The Americas, Academy of American Franciscan History, Number 2, October 
2002, p. 181-200. 

LuTz, Heinrich, Reforma y contrarreforma, ed., Antonio Sáez Arance, Madrid, 
Alianza, 1992. 

MC GRATH, Alister, Christian spirituality: an introduction, Oxford, Blackwell, 1999. 

MANRIQUE, Jorge, Poesía, ed., María Morrás, Madrid, Castalia, c2003. 

MARTIARENA, Oscar, Culpabilidad y resistencia : ensayo sobre la confesión en los 
indios de la Nueva España, México, Universidad Iberoamericana, Departamento de 
Historia, 1999. 

MARTÍNEZ DE LA PARRA, Juan, Luz de verdades católicas, y explicación de la doctrina 
cristiana, que, siguiendo la costumbre de la casa profesa de la Compañía de Jesús 
de México, todos los jueves del año ha explicado en su iglesia el padre, Morelia, San 
Ignacio, 1886-**** **y, 

MARTÍNEZ FERRER, Luis, La penitencia en la primera evangelización de México, 
México, Universidad Pontificia de México, 1998. 

MARTINI, Mónica Patricia, El indio y los sacramentos en Hispanoamérica colonial: 
circunstancias adversas y malas interpretaciones, Buenos Aires, Prhisco- conicet, 
1993.



357 

MAUSsS, Marcel, Sociologie et anthropologie, ed. Claude Lévi-Strauss, Paris : Presses 
Universitaires de France, 1950. 

MENDIETA, Gerónimo, Historia eclesiástica indiana, ed., Antonio Rubial García, 

México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1997 2 v. 

MENOZZI, Daniele, “Il cattolicesimo dal Concilio di Trento al Vaticano ll”, en Giovanni 

Filoramo, Storia delle religioni, Roma, Editori Latereza, 1995. 

MINOIS, Georges, Piccola storia dell'inferno, Bologna, li Mulino, 1995. 

MOLINA, Alonso de, Confesionario mayor en la lengua mexicana y castellana introd., 
Roberto Moreno, México, Universidad Nacional Autónoma de México [Instituto de 
Investigaciones Filológicas, Instituto de Investigaciones Históricas], 1984. 

MOLINA DEL VILLAR, América, Por voluntad divina : escasez, epidemias y otras 
calamidades en la ciudad de México, 1700-1762, México, CIESAS, 1996. 

MOTOLINÍA, Fray Toribio de Benavente, Memoriales, ed. Nancy Joe Dyer. México, 
Centro de Estudios Lingúísticos y Literarios, El Colegio de México, s.f. 

  , Historia de los indios de la Nueva España, ed. 
Georges Baudot, Madrid, Castalia, [c1985)]. 

MUCHEMBLED, Robert, Historia del diablo : siglos XII--0X, trad. Federico Villegas, 
México, Fondo de Cultura Económica, 2002. 

NÚÑEZ DE LA VEGA, Francisco, Ob. de Chiapa y Soconusco, Constituciones 
diocesanas del obispado de Chiapas / Hechas y ordenadas por su sefñioría, ed., 
María del Carmen León Cázares y Marío Humberto Ruz, México, Instituto de 
Investigaciones Filológicas, Universidad Nacional Autónoma de México, 1988. 

NussBAum, Martha, Upheavals of thought. The intelligence of emotions, Cambridge, 
Cambridge University Press, 2001. 

O'GORMAN, Edmundo, Destierro de sombras : luz en el origen de la imagen y culto de 
Nuestra Señora de Guadalupe del Tepeyac, México, Instituto de Investigaciones 
Históricas, Universidad Nacional Autónoma de México, 1986. 

OLMOS, Andrés, Tratado de hechicerías y sortilegios, México, Universidad Nacional 
Autónoma de México, 1990. 

PAGLIA, Camille, Sexual personae, New York, Vintage Books, 1991. 

PALAFOX Y MENDOZA, Juan de, ob. de Puebla, Obras del ilustrissimo, excelentissimo, 
y venerable siervo de Dios Don..., de los supremos consejos de Indias, y Aragón,



358 

Obispo de la Puebla de los Angeles, y de Osma, Arzobispo electo de Megico, Virrey, 
y Capitán General de Nueva España, Madrid, Imprenta de Don Gabriel Ramírez, 
1762 13 v. 

  , Libro de las virtudes del indio, ed., 
Federico Gómez de Orozco, México, Secretaría de Educación Pública, [1950] 

  , Vida interior, del  llustrissimo, 
Excelentissimo, y Venerable Señor D. Juan de Palafox y Mendoza, del Consejo de 
Su Magestad.... Sevilla : L. Martin, 1691 

  , Relación de la visita ecleseástica de 

parte del obispado de la Puebla de los angeles, 1643-1646, ed., Bernardo García 
Martínez, Puebla, Gobierno del Estado, Secretaria de Cultura, 1997. 

  , Bocados espirituales, políticos, 
místicos y morales. Catecismo y axiomas doctrinales para labradores y gente 
senzilla, especialmente con otros tratados. Cambridge, General Microfilm Co., 199-. 

PASTOR, María Alba, Crisis y recomposición social : Nueva España en el tránsito del 
siglo XVI al XVII, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Facultad de 
Filosofía y Letras, Fondo de Cultura Económica, 1999. 

PATCH, Howard Rollin, El otro mundo en la literatura medieval, México, Fondo de 

Cultura Económica, [1956]. 

PIZZORNI, Reginaldo, Giustizia e caritá, Bologna,ESD, 1995. 

PRoDI, Paolo, Una storia della giustizia: dal pluralismo dei fonti al moderno dualismo 
tra coscienza e diritto, Bologna, 1! Mulino, 2000. 

PROSPERI, Adriano, // Concilio de Trento: una introduzione storica, Torino, G. Einaudi, 
2001. 

Rico, Francisco, El sueño del humanismo : (de Petrarca a Erasmo), Madrid, Alianza, 
1997. 

RIPALDA, Hieronymo de, Doctrina cristiana, Burgos, 1591. 

Sacrosanto y ecuménico Concilio de Trento, trad. castellano por Ignacio López de 
Aala, agrégase el texto latino, corregido según la edición auténtica de Roma, 
publicada en 1564, Madrid, Imprenta Real, 1785. 

SAHAGÚN, Bernardino de, Adiciones, Apéndice a la postilla y Ejercicio cotidiano, ed., 
Miguel León-Portilla, México, Instituto de Investigaciones Históricas, Universidad



359 

Nacional Autónoma de México, 1993. 

SAHAGÚN, Bernardino de, ed. Miguel León Portilla, Coloquios y doctrina cristiana, con 
que los doce frailes de San Francisco, enviados por el papa Adriano VI y por el 
emperador Carlos V, convirtieron a los indios de la Nueva España. En lengua 
mexicana y española, México, Instituto de Investigaciones Históricas, Universidad 
Nacional Autónoma de México, c1986. 

  , Historia general de las cosas de la Nueva España, México, 
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1989. 

SAFRANSKI, Rúdiger. El mal o El drama de la libertad, trad., Raúl Gabás, Barcelona, 
Tusquets, 2000. 

SÁNCHEZ, Miguel, Imagen de la Virgen María, Madre de Dios de Guadalupe. 
Milagrosamente aparecida en la ciudad de México. Celebrada en su historia con la 
profecía del capítulo doce del Apocalipsis, México, en la imprenta de la viuda de 
Bernardo Calderón, 1648. 

SARANYANA, Josep-lgnasi, Teología profética americana : diez estudios sobre la 
evangelización fundante, Pamplona, España : Universidad de Navarra, c1991. 

SEBASTIÁN, Santiago, Contrarreforma y barroco : lecturas iconográficas e 
iconológicas, ed., Alfonso Rodríguez G. de Cevallos, Madrid, Alianza, [c1981]. 

SESBOUE, Bernard, Storia dei dogmi, Casale, Monferrato, Piemme, s.f. 

SIGUENZA Y GÓNGORA, Carlos de, Parayso occidental: plantado y cultivado por la 
liberal benefica mano de los muy catholicos y poderosos reyes de España nuestros 
señores en su magnifico real Convento de Jesus María de México, introd., Margo 
Glantz. México, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional Autónoma de 
México, c1995. 

SIGUENZA Y GÓNGORA, Carlos de, Obras: con una biografía escrita por Francisco 
Pérez de Salazar, México, Sociedad de Bibliófilos mexicanos, 1928. 

SMITH, Michael A., Human dignity and the common good in the Aristotelian-Thomistic 
tradition, USA, Meleen University Press, 1995. 

STRAUSS, Leo, Natural right and history, Chicago, Ill., University of Chicago, [1953]. 

TERRANOVA, Analiza, Le due riforme: l'Europa da Lutero al Concilio di Trento, Roma, 
Settimo sigilo, 1989. 

TORQUEMADA, Juan de fr., Monarquía indiana : de los veinte y un libros rituales y 
monarquía indiana, con el origen y guerras de la Indias Occidentales, de sus



360 

poblazones, descubrimiento, conquista, conversión y otras cosas maravillosas de la 
mesma terra, México, Universidad Nacional Autonóma de México, Instituto de 
Investigaciones Históricas, 1975- **v 

TORRE VILLAR, Ernesto de la, El culto mariano en la catequesis novohispana del siglo 
XVI, Navarra, España, Instituto de Historia de la Iglesia, Facultad de Teología, 
Universidad de Navarra, 1994. 

TOULMIN, Stephen Edelston, Cosmopolis: the hidden agenda of modemity, Chicago, 
III, University of Chicago, 1992. 

TRASLOSHEROS, Jorge, /glesia, justicia y sociedad en la Nueva España. La audiencia 
eclesiástica del arzobispado de México 1528-1668, México, Porrúa UIA, 2004. 

  , “Utopía inmaculada en la Primavera Mexicana: Los sirgueros 
de la Virgen sin original pecado, primera novela mexicana, 1620 ”, en prensa. 

TWINAM, Ann, “Honor, sexualidad e ilegitimidad en la Hispanoamérica colonial” en 
Asunción Lavrín, Sexualidad y matrimonio en la América hispánica : siglos XVI-XVIIl, 
México, Grijalbo, 1991. 

VALADÉS, Diego, fray, Retórica cristiana, introd., Esteban J. Palomera, advertencia 
de Alfonso Castro Pallares, preámbulo de Tarcisio Herrera Zapién, México, Fondo 
de Cultura Económica, 1989 

VETANCURT, Agustín de, Teatro mexicano : descripción breve de los sucesos 
ejemplares, históricos y religiosos del Nuevo Mundo de las Indias. Crónica de la 
Provincia del Santo Evangelio de México. Menologio franciscano de los varones más 
señalados, que con sus vidas ejemplares, perfección religiosa, México, Porrúa, 1971. 

VILTER, Marcel, Dictionnaire de spiriualité: ascetique et mystique, doctrine et histoniée, 
Paris, G. Beauchesne, 1937-1995. 

VITORIA, Francisco de, Relecciones teológicas, ed. Teófilo Urdanoz, O.P., Madrid, 
[Católica], 1960. 

VOEGELIN, Eric, Order and history, [Baton Rouge, La.], Louisiana State University, 
[1956] 6 v. 

WALKER, Caroline B., Holy feast and holy fast : the religious significance of food to 
medieval women, Berkeley, Calif., University of California, c1987. 

WALKER, Caroline, B., “El cuerpo femenino y la práctica religiosa en la Baja Edad 
Media” en Feher, Michel, Fragmentos para una historia del cuerpo humano, ed., 
Ramona Naddaff y Nadia Tazi, trad. Anne Cancogne [y otros], Madrid, Taurus, 
1990- **v.



361 

WARNER, Marina, Tú sola entre las mujeres : el mito y el culto de la Virgen María, 
trad. Juan Luis Pintos, Madrid, Taurus, 1991. 

WEBER, Max, Ensayos sobre sociología de la religión, Madrid, Taurus, 1998. 

WECKMANN, Luis, La herencia medieval de México, México, Fondo de Cultura 

Económica, 1994. 

ZAHINO Peñafort, Luisa, El Cardenal Lorenzada y el IV Concilio Provincial Mexicano, 
México, D.F. , Universidad Nacional Autónoma de México, 1999. 

ZAMBRANO, Francisco, Diccionario bio-bibliográfico de la Compañía de Jesús en 
México, México, Jus, 1961-**** **y, 

ZAVALA, Silvio Arturo, Servidumbre natural y libertad cristiana : según los tratadistas 
españoles de los siglos XVI y XVII, México, Porrúa, 1975. 

ZUBILLAGA, Félix, Monumenta Mexicana, Romae, Apud "Monumenta Historica 
Societatis lesu, 1956-1991 7 v. 

ZUMÁRRAGA, Juan de, arz. de México, Regla cristiana breve, ed. lidefonso Adeva, 
prólogo Josep-Ignasi Saranyana, Pamplona, España, Eunate, 1994.



Archivos y fondos consultados 

ARCHIVO GENERAL DE LA NACIÓN 
Indios 
Inquisición 
Reales Cédulas Originales 

FONDO RESERVADO DE LA BIBLIOTECA NACIONAL 
Fondo Lafragua 
Fondo Raros y Curiosos 
Fondo de Origen 

ARCHIVO HISTÓRICO DEL ARZOBISPADO DE MÉXICO 
Fondo Episcopal 

AGN 

FR 

AHAM 

362


	pportada
	p1
	p2
	p3
	p4
	p5
	p6
	p7
	p8
	p9
	p10
	p11
	p12
	p13
	p14
	p15
	p16
	p17
	p18
	p19
	p20
	p21
	p22
	p23
	p24
	p25
	p26
	p27
	p28
	p29
	p30
	p31
	p32
	p33
	p34
	p35
	p36
	p37
	p38
	p39
	p40
	p41
	p42
	p43
	p44
	p45
	p46
	p47
	p48
	p49
	p50
	p51
	p52
	p53
	p54
	p55
	p56
	p57
	p58
	p59
	p60
	p61
	p62
	p63
	p64
	p65
	p66
	p67
	p68
	p69
	p70
	p71
	p72
	p73
	p74
	p75
	p76
	p77
	p78
	p79
	p80
	p81
	p82
	p83
	p84
	p85
	p86
	p87
	p88
	p89
	p90
	p91
	p92
	p93
	p94
	p95
	p96
	p97
	p98
	p99
	p100
	p101
	p102
	p103
	p104
	p105
	p106
	p107
	p108
	p109
	p110
	p111
	p112
	p113
	p114
	p115
	p116
	p117
	p118
	p119
	p120
	p121
	p122
	p123
	p124
	p125
	p126
	p127
	p128
	p129
	p130
	p131
	p132
	p133
	p134
	p135
	p136
	p137
	p138
	p139
	p140
	p141
	p142
	p143
	p144
	p145
	p146
	p147
	p148
	p149
	p150
	p151
	p152
	p153
	p154
	p155
	p156
	p157
	p158
	p159
	p160
	p161
	p162
	p163
	p164
	p165
	p166
	p167
	p168
	p169
	p170
	p171
	p172
	p173
	p174
	p175
	p176
	p177
	p178
	p179
	p180
	p181
	p182
	p183
	p184
	p185
	p186
	p187
	p188
	p189
	p190
	p191
	p192
	p193
	p194
	p195
	p196
	p197
	p198
	p199
	p200
	p201
	p202
	p203
	p204
	p205
	p206
	p207
	p208
	p209
	p210
	p211
	p212
	p213
	p214
	p215
	p216
	p217
	p218
	p219
	p220
	p221
	p222
	p223
	p224
	p225
	p226
	p227
	p228
	p229
	p230
	p231
	p232
	p233
	p234
	p235
	p236
	p237
	p238
	p239
	p240
	p241
	p242
	p243
	p244
	p245
	p246
	p247
	p248
	p249
	p250
	p251
	p252
	p253
	p254
	p255
	p256
	p257
	p258
	p259
	p260
	p261
	p262
	p263
	p264
	p265
	p266
	p267
	p268
	p269
	p270
	p271
	p272
	p273
	p274
	p275
	p276
	p277
	p278
	p279
	p280
	p281
	p282
	p283
	p284
	p285
	p286
	p287
	p288
	p289
	p290
	p291
	p292
	p293
	p294
	p295
	p296
	p297
	p298
	p299
	p300
	p301
	p302
	p303
	p304
	p305
	p306
	p307
	p308
	p309
	p310
	p311
	p312
	p313
	p314
	p315
	p316
	p317
	p318
	p319
	p320
	p321
	p322
	p323
	p324
	p325
	p326
	p327
	p328
	p329
	p330
	p331
	p332
	p333
	p334
	p335
	p336
	p337
	p338
	p339
	p340
	p341
	p342
	p343
	p344
	p345
	p346
	p347
	p348
	p349
	p350
	p351
	p352
	p353
	p354
	p355
	p356
	p357
	p358
	p359
	p360
	p361
	p362

