@iblioteca Daniel Cosi Viilzgas
EL COLEGIO DE MEXILO, AL,

EL COLEGIO DE MEXICO, A.C.

CENTRO DE ESTUDIOS HISTORICOS

E
M
—

ASI EN LATIERRA COMO EN EL CIELO:
MANIFESTACIONES COTIDIANAS DE LA CULPA
Y EL PERDON EN LA NUEVA ESPANA
DE LOS SIGLOS XVI Y XVIi

T E § 1T 8

PRESENTADA P OR:

ESTELA ROSELLO SOBERON

EN CONFORMIDAD CON LOS REQUISITOS
ESTABLECIDOS PARA OPTAR AL GRADO DE

DOCTOR EN HISTORIA

DIRECTORA DE TESIS: PILAR GONZALBO AIZPURU

2005



Presidente:

() Biblioteca Danicl Costo Villegas

luventano ‘,I

Primer vocal:

Segundo vocal:

3905078651438



indice

Agradecimientos
Introduccion

Capitulo I. La crisis de la Iglesia en los siglos XV y XVI. Las
discusiones en torno al libre albedrio y la justificacion: la
dignidad del hombre y la conciencia individual
1. El contexto europeo
2. Algunos conceptos fundamentales
a) El pacto primigenio
b) Gracia divina y libertad humana
¢) La conciencia, la intencién y la responsabilidad
3. La disputa entre Martin Lutero y Erasmo de Rétterdam.
Antecedentes de las ideas protestantes y contrarreformistas en
torno a la justificacion
4. La respuesta tridentina: alternativa catélica a las nuevas
preocupaciones de la Modernidad

Capitulo Il. La lucha contra la tirania del Demonio: hacia la
configuracion de una nueva conciencia entre los indios de la
Nueva Espaiia en el siglo XVI
I. América en la coyuntura. Utopia y dignidad humana entre los
indios de la Nueva Espafia
1. La idea de la dignidad humana de los indios en el pensamiento
espaiiol del siglo XVI
2. El inicio de la historia: la primera Iglesia novohispana en la
construccion de la culpa y el perdén
3. La lucha contra el Demonio: la configuracion de una nueva
conciencia culpable
4. El nuevo significado del Mal y la construccion de una primera
identidad indocristiana
5. El miedo cristiano: la muerte, el juicio, el Demonio y el Infierno
entre los indios evangelizados
a) El miedo a la Muerte y al Juicio.
b) El miedo al Demonio y al Infierno.
Il. Los indios y el Dios cristiano: la consolidacion de una nueva
alianza.
1. La justicia divina y el aprendizaje del mecanismo del perdén: los
fundamentos del pacto
a) La misericordia, el amor y la amistad de Cristo.
b) El amor a Dios y el amor al préjimo en la primera sociedad
indocristiana.
c¢) El amor civilizatorio y la reforma de las costumbres.
lll. Las manifestaciones cotidianas de la culpa y el perdon entre los
indios

31
31
40
41
46
48
52

55

76
76
76
89
91

103
104
107
115

115
119

121
125

131



1. Ausencia de culpa o culpa particular
2. El perdon como nuevo escenario de negociacion cultural
a) Entre el miedo y el consuelo
b) El poder y la reconciliacion cotidiana
3. La confusién entre las dos Justicias
4. El perdén como vinculo social
5. Los procesos inquisitoriales: algunos ejemplos de negociacion
cultural
a) El proceso del cacique don Carlos: los limites del perdon
6. Los sacramentos: algunas otras experiencias cotidianas en torno
a la redencién
a) El bautismo
b) La confesién
¢) La eucaristia
d) Las ofrendas y las limosnas

Capitulo Ill. La negociacién cotidiana: las manifestaciones del
sentimiento de culpa y la bisqueda del perdén en la sociedad
novohispana del siglo XVII
I. La culpa en la Nueva Espaiia
1. La doble dimension de la culpa: responsabilidad individual y
responsabilidad colectiva
a) La culpa desde la responsabilidad individual: el caso del
obispo Palafox
b) La culpa desde la experiencia comunitaria.
1b) La comunién de los santos
2b) La salvacién dentro de la concepcién corporativa de
la sociedad
2. La distribucion de la culpa en la Nueva Espafia: actores y
virtudes
a) La importancia de la virtud en la Nueva Espafia
b) La culpa entre las mujeres novohispanas
c) La culpa entre los hombres de la Nueva Espafia
3. La persistencia del Demonio: tentaciones y trasgresiones en el
contacto cotidiano con Satanas
Il. El perd6n en la Nueva Espafia
1. El significado tridentino del perdén: las obras meritorias y la
reforma de las costumbres
2. La redencién desde la experiencia novohispana de la ritualidad
a) Los sacramentos de la confesion y de la eucaristia
b) Los ayunos y las procesiones
¢) Indulgencias y jubileos
d) El culto a los santos
e) La oracion

131
134
134
136
137
141

144
149

152
153
157
167
170

175
175

175

176
183
184

191
194

199
206

215
230

230
233
239
244
250
253
258



Capitulo IV. El triunfo de Maria intercesora: de la Justicia a la
Misericordia divinas. Importancia mariana en el universo
simbélico novohispano del perdén y la reconciliacion
l. La tradiciéon mariana occidental

1. Madre medianera y Sefiora amorosa
Il. Maria en la sociedad novohispana de los siglos XVI y XVII

1.

La presencia de Maria mediadora en la primera sociedad

novohispana del siglo XVI.

2.

La Virgen en la Nueva Espafia del siglo XVII

a) El impulso tridentino

b) Las relaciones cotidianas de Maria con los novohispanos

c¢) La intercesion milagrosa de Maria en la cotidianidad
novohipana

. Piedad colectiva y piedad individual

a) Maria conciliadora: protectora de la paz y del honor

b) Maria y la salvacién del alma

¢) Maria sanadora

d) El vinculo amoroso en los milagros marianos novohispanos

lll. El cuerpo mariano en la experiencia novohispana de la redencion

1.
2
3.
4.

Maria: madre Inmaculada
La humanidad y feminidad de la Virgen en la Nueva Esparia
Lo cténico y lo apolineo: Maria Gnica entre las mujeres
Los senos y el vientre de la Virgen en algunos sermones

novohispanos del siglo XVII

6.

a) Tus dos pechos, cervatillos coquetones, mellizos de gacela...
b) Bendita ti entre todas las mujeres y bendito es el fruto de tu
vientre Jesus

. El jardin del cuerpo mariano

a) Maria y las flores

b) Maria y el agua

c) Maria y la luz

La victoria de Guadalupe en el nuevo Paraiso mexicano

Algunas consideraciones finales

Bibliografia Consultada
Archivos y fondos consultados



Agradecimientos

Antes que nada, agradezco al CONACYT y a El Colegio de México por el
apoyo econdomico e institucional que me brindaron para realizar y concluir mi
doctorado. Pero ademas, ahora que termina esta etapa académica de mi vida, me
gustaria aprovechar para expresar mi gratitud a muchas personas que colaboraron,
de una manera u otra, a que hoy pueda presentar este trabajo de investigacion. La
presencia, compaiiia y ayuda de todas ellas fueron indispensables para transitar el
camino y llegar a buen puerto. Sin duda, esta tesis no habria sido la misma sin ellos.

En primer lugar, quiero agradecer profundamente a la doctora Pilar Gonzalbo
que siempre me guié y acompaiié con su lucidez, conocimiento, disciplina y afecto.
Todo el esfuerzo y lo que haya de bueno en estas paginas es tan mio como suyo.

Agradezco, también, a los profesores que cuidadosamente leyeron los
borradores de este trabajo para enriquecerlo con sus sugerencias y comentarios: a
las doctoras Solange Alberro, Ann Staples y Dorothy Tanck, al padre Francisco
Morales y al doctor Juan Pedro Viqueira. En este mismo sentido, quiero agradecer a
mis comparfieros del seminario de Historia de la vida cotidiana de El Colegio de
México.

Al doctor Jorge Traslosheros y al doctor Aurelio Gonzalez no sélo les
agradezco sus ideas y las discusiones académicas en las que pensamos muchos de
los problemas que se plantean en la investigacion; a ambos les debo, ademas, el
tiempo que me escucharon en los momentos mas dificiles del recorrido.

También, gracias a mis compafieros del seminario de Reforma vy

Contrarreforma de la UNAM, muy especialmente a Eleonora, Miguel y Javier, con



quienes empecé a discutir mucho de lo que al final escribi en este trabajo. A
Marialba Pastor le agradezco, como siempre, estar ahi.

Mas alla de los linderos académicos, pero no siempre lejos de ellos, son
muchas las personas a las que quiero dar las gracias. A Rosi Lépez y al personal de
la Biblioteca de El Colegio de México por su apoyo constante. A Julio Casillas le
agradezco, una vez mas, su calidez y compromiso profesional, pero sobre todo,
haber sido un paciente Virgilio en este viaje. A Patricia Ayala, ensefiarme un dia que
nadie puede llegar al Cielo sin antes pisar el Infierno. A Soco, Joaquin, Carolina,
Laura y mis amigos del Colegio, Florencia, Fausta, Maria José, Ursula, Daniela y
Rodrigo les debo haber recuperado el animo, asi como la discusion e intercambio de
ideas, pero sobre todo, la solidaridad, amistad, carifio y buen humor con los que me
salvaron en los instantes mas oscuros.

A Estela Soberén tendria que agradecerle muchas cosas mas, pero aqui, sélo
le doy las gracias por su fortaleza, alegria y serenidad que siempre me hacen seguir
adelante. A Galo, Emi, José Luis, Sergio y Jimena por la compaiiia entrafiable. A
Martha, Jaime, Jorge y Pepe, por estar. A Maria José por devolverme la alegria. A
mi abuela porque con ella empecé a imaginar y entender de qué se tratan el Cielo y

el Infierno. Y finalmente a Juan, por lo que también le toca.



Introduccién

Por mas increible que parezca, en la actualidad, resulta casi imposible hablar
de pueblos que no vivan de una u otra manera dentro de Occidente. Desde los
primeros viajes de exploracion en el siglo XV, el contacto de Europa con otras
civilizaciones marcé el inicio de una historia de universalizacion de ciertos valores,
ideas, formas de vida y creencias hasta entonces propias unicamente de la ecumene
occidental. En este sentido, muchos historiadores y antropélogos han comenzado a
interesarse en estudiar la vida cotidiana y la cultura popular de aquellas sociedades
que, al ser conquistadas o colonizadas por las naciones europeas desde el siglo XVI,
dieron origen a nuevas y distintas expresiones de la modernidad, expresiones que
fueron producto de los procesos de apropiacion particular de la tradicion occidental
en diferentes rincones del planeta. El presente trabajo surgi6 desde una
preocupacion parecida’.

Hablar de la Nueva Espafia es hablar, iremediablemente, de Occidente, pero
es hacerlo de un Occidente singular. La fusion de la cultura catélica e hispanica con
la tradicion del mundo prehispanico y mas tarde la incorporacion de elementos
propios del continente africano dio como resultado una sociedad compleja y mestiza.
La Nueva Espairia de los siglos XVI y XVII fue un universo plural caracterizado por un
orden corporativo y estamental presente en la vida cotidiana de todos sus habitantes.

No obstante, las marcadas diferencias entre los diversos sectores de la poblaciéon no

! En realidad, esta tendencia historiografica esta mas presente entre investigadores que estudian las sociedades
poscoloniales de Africa y Asia. En el caso de América Latina, el debate histérico ha permanecido mas o menos
cerrado a este tipo de temas. Para Saurabh Dube, el silencio de la historiografia latinoamericana al respecto es
muy lamentable, ya que trabajos de este tipo serian de mucha riqueza para el debate de la historia y de la cultura
en torno al tema de la Modernidad, Occidente y el mundo que alguna vez fue conquistado o colonizado por
Europa. Dube, Pasados..., p. 19.



fueron obstaculo para la existencia de la unidad, la paz y la cohesién entre sujetos
muy distintos entre si. A lo largo de los trescientos afios de la historia colonial hubo
diversos factores que favorecieron aquel orden de estabilidad politica y social.

Algunos historiadores han sefalado las condiciones econémicas de una
sociedad que se consolid6 gracias al auge de la mineria y a la fuerza de un sistema
comercial que tejia las redes estratégicas que vinculaban a Europa, América y Asia.
Otros mas han llamado la atencién sobre la eficacia politica de una Monarquia que
supo hacer funcionar a las instituciones necesarias para resolver los conflictos y
disolver las tensiones al interior de los virreinatos americanos®. Esta investigacion
prefiere apuntar en otro sentido.

La historia que aqui se narra insiste en la importancia que tuvieron el sistema
religioso y la experiencia cotidiana de la religiosidad como factores fundamentales
para reproducir el consenso cultural que hizo posible mantener el estado de paz que
distingui6 a la Nueva Espafia durante tres siglos. En realidad, el tema central de este
trabajo es el proceso de cristianizacion y occidentalizacion de la conciencia individual
en la Nueva Espafa, asi como las formas particulares en que dicha conciencia
individual guié las conductas y comportamientos cotidianos de la poblacién
novohispana entre los siglos XVI y XVII.

En este sentido, la construccién y evolucion histérica del sentimiento de culpa,
su experiencia diaria, asi como el aprendizaje y la utilizacion del mecanismo del

perdon como recurso fundamental para restablecer y regenerar las relaciones, los

2 Entre los historiadores que han estudiado la importancia de las redes comerciales articuladas alrededor de la
Nueva Espaiia se encuentran Pierre Chaunu y Antonio Garcia de Le6n. En cuanto a los investigadores que han
insistido en la eficacia de las instituciones politicas de la monarquia hispanica destaca Jorge Traslosheros.



pactos y los acuerdos politicos, sociales y culturales de aquella sociedad son el eje
principal de la investigacion.

La apropiacion novohispana del binomio culpa-redencion, incidié en la
construccion de los consensos culturales que orientaron la articulacion de distintas
relaciones sociales, el establecimiento de vinculos politicos particulares, la
reproduccion de un universo simbélico, asi como el significado de algunas
experiencias afectivas, la difusion de ciertas ideas, valores y creencias y la
conduccién de algunos habitos, costumbres y rutinas cotidianas.

Heredera de la mentalidad medieval, lo mismo que de las ilusiones del
humanismo cristiano, la sociedad novohispana nacié como resultado del desencanto
barroco. EIl golpe de la Reforma luterana y el riesgo del avance de la herejia
protestante significaron el retraimiento de la tolerancia del cristianismo renacentista.
No obstante, para la segunda mitad del siglo XVI, los efectos del humanismo ya
habian permeado profundamente en las preocupaciones de una Iglesia que tuvo que
hacer frente a las nuevas preguntas del hombre de aquel tiempo: el peso de la
voluntad humana, la importancia de la libre eleccion y el sentido de la
responsabilidad y la conciencia individual.

Este fue el marco cultural donde se construy6 la sociedad novohispana de los
siglos XVI y XVII; sociedad que si bien se integré a las preocupaciones de Occidente
desde sus origenes, también se consolid6 como un mundo distinto y singular con
validez en si mismo. Dentro del complejo ordenamiento de la Nueva Espafia hubo
un mecanismo fundamental para establecer los acuerdos que permitieron mantener

la paz y la cohesion; este mecanismo no fue otro que la negociacion.



10

Contrariamente a lo que a veces se cree, la sociedad novohispana no fue
producto, inicamente, de la imposicion y el autoritarismo. No obstante las jerarquias
existentes, la Nueva Espaiia obedeci6é a un orden mucho mas complejo que el de los
abusos, las relaciones estaticas o el control absoluto de los grupos que ostentaban el
poder civil y religioso. En realidad, el dinamismo y la flexibilidad, asi como la
existencia de diversos espacios y mecanismos de negociacién fueron elementos
fundamentales para mantener el equilibrio y la unidad por tanto tiempo.

En efecto, la negociacion constituyé la base del funcionamiento politico y
social de la Nueva Espafia; fue también la negociacion cultural la que hizo posible
reproducir los consensos normativos para orientar las conductas de los distintos
grupos sociales que vivian en aquel reino. La investigacion que aqui se presenta
estudia una dimension de dicho mecanismo: la negociacién religiosa, misma que
constituy6 el eje de diversas relaciones sociales, distintos intercambios materiales y
culturales, asi como el pilar de muchos pactos indispensables en el equilibrio de
aquella sociedad.

Como se ve a lo largo de los cuatro capitulos que componen el trabajo, las
experiencias cotidianas relacionadas con el negocio de la salvacion trascendieron el
ambito religioso. Las formas de vivir la culpa y buscar el perdén no se limitaron a la
vida interior de los sujetos sino que afectaron sus costumbres, conductas, habitos,
actividades y formas de interactuar con los demas.

La hipétesis central de la investigacion es que, después del sometimiento de la
guerra de conquista, el pacto colonial que originé a la Nueva Espafia se afianz6 y

legitimé mediante la promesa del perdon divino y la salvacion eterna. A lo largo de



1

trescientos afos, aquel pacto politico se actualiz6 de manera cotidiana mediante la
creencia y el ejercicio de una justicia misericordiosa que no sélo garantiz6 la vida
eterna, sino también, permitié regenerar los consensos necesarios para mantener la
estabilidad entre sujetos que, a pesar de su diversidad se reconocieron en una
misma identidad cultural y religiosa que los unificaba®.

De esta manera, la investigacion concentra su atencion en las manifestaciones
cotidianas del sentimiento de culpa, asi como en los distintos caminos recorridos
para encontrar la redencion. El estudio de estas experiencias emocionales abre una
ventana para reconstruir la representacion ideal de ciertos deseos y aspiraciones
compartidas, asi como los miedos, temores y preocupaciones que aquejaban a los
habitantes de la Nueva Espafa o los diferentes significados y formas de vivir la
felicidad, el consuelo y la esperanza®.

Ocuparse de la culpa y el perdén desde su dimensién histérica no sélo permite
imaginar el sentido que tuvieron diferentes emociones , afectos y sentimientos en
aquella sociedad. Ademas, el estudio de estos fendmenos cotidianos hace posible
acercarse a la configuracion de los habitos, las costumbres, conductas, relaciones y
actitudes que homogeneizaron y unificaron a los sectores de la poblacién
novohispana.

Como se ha mencionado, la investigacion enfatiza la importancia que tuvo la

negociacion religiosa en la conservacion y reproduccién del orden politico y social.

3 Como se menciona mas adelante, esta investigacion utilizé varios supuestos teéricos de la sociologia y la
antropologia. La hipdtesis de la religion como elemento de cohesion social se toma, evidentemente, de los
trabajos de Emile Durkheim. Durkheim, Las formas elementales..., p. 49.

* Siguiendo nuevamente a Durkheim, el fenémeno religioso se configura como reflejo y proyeccion no sélo de
todo lo que una colectividad observa a su alrededor, sino también, de todo aquello a lo que dicha comunidad
aspira.



12

Es preciso sefialar que, a diferencia de otro tipo de estudios, éste no ve en la religion
el disfraz de otras necesidades humanas auténticas. Por el contrario, este trabajo
rescata la experiencia religiosa como un fenémeno tan original y valido como el resto
de comportamientos que buscan satisfacciones basicas®.

Las experiencias cotidianas en tomo a la culpa y el perdén forman parte de un
conjunto de manifestaciones exteriores que hablan de formas particulares de vivir el
fendbmeno de la religion. En ellas es posible encontrar la interpretacion y
representacion con que los novohispanos ordenaron la vida y el mundo, asi como la
estrecha relacion que establecieron entre lo sagrado y lo profano.

En la Nueva Espaiia, la apropiacion del catolicismo, asi como la configuracion
de diferentes maneras de vivirlo significaron la articulacion de relaciones entre
sujetos diversos, si, pero que orientaron sus conductas y comportamientos de
acuerdo con valores y creencias compartidas. La aspiracion de alcanzar la salvacion
eterna fue un deseo general entre los sectores que componian a la poblacion. Fue
precisamente la participacion de ese deseo colectivo la que hizo posible establecer
relaciones de reciprocidad entre sujetos que anhelaban estar libres de pecado y
ganar la vida eterna, pero que ademas, pronto hicieron del principio de negociaciéon
la base para restablecer los vinculos, pactos y relaciones quebrantadas en la Tierra®.

En la Nueva Espaiia, el mecanismo del perdén fue clave no sélo para sanar la

alianza entre los pecadores y un Dios siempre misericordioso; la posibilidad de

® Es Leszek Kolakowski quien asegura que el estudio de las manifestaciones religiosas debe realizarse desde
una perspectiva que considere a la religion como un sistema independiente, integrador de sentido que relaciona
al hombre con la naturaleza y el cosmos. Kolakowski, Vigencia..., p. 107.

® Para Max Weber, las relaciones sociales son conductas plurales que s6lo pueden orientarse a partir de la
existencia de un sentido reciprocamente comprendido. Esta investigacion hace de esta definicion uno de sus
supuestos basicos. Weber, Economia..., p. 21



13

acceder a la redencién divina fue una pieza fundamental en la reconstitucion de los
lazos sociales y los acuerdos politicos necesarios para conservar el orden y la
cohesion.

Es importante recordar que en Occidente, los intentos por reducir la violencia y
encontrar un estado de orden y seguridad siempre han estado relacionados con la
dominacién de los instintos y las pasiones mediante la racionalizacion de las
conductas. En realidad, todas las sociedades tienen mecanismos de autocontrol
para dirigir los comportamientos de sus miembros y asegurar con ello el orden y la
estabilidad de la colectividad. En muchas sociedades, estos mecanismos de
autocontrol se originan a partir del miedo hacia una autoridad externa que amenaza
con el castigo cuando se han violado las normas o reglas que aseguran la
conservacion del bien comun.

En el caso de la civilizacién occidental, la particularidad de dichos mecanismos
de autocontrol radica en la interiorizacién que cada individuo hace de los mismos’.
Es decir, en las sociedades occidentales, la construccion de un aparato psiquico y
emotivo que limita las tendencias agresivas e instintivas de los seres humanos
guarda estrecha relacion con la formacién de una conciencia individual que juzga a
los sujetos desde su fuero interno. En este sentido, la presencia del sentimiento de
la culpa cristiana ha sido esencial en la conformacién de una conciencia moral

distinta a la de otras civilizaciones®.

Bl proceso de interiorizacion de los autocontroles en la historia de Occidente fue estudiado por Norbert Elias en
El proceso de la civilizacién. La presente investigacion sigue muy de cerca las ideas de Elias al respecto.

® Sigmund Freud dedicé muchos de sus trabajos mas importantes a estudiar el sentimiento de culpa y el origen
del mismo en el aparato psiquico de los seres humanos. Si bien las ideas de Freud siempre son objeto de
debate, discusién y polémica, un estudio que aborda la construccion de la culpa y el perd6n en la Nueva Espaiia
no podia pasar por alto algunas de las teorias mas importantes contemporaneas para abordar la investigacion de



14

La distincion entre el bien y el mal, el vicio y la vitud es un elemento
fundamental para garantizar el orden en cualquier sociedad. En el mundo no
occidental, esta conciencia moral obedece a un saber compartido por todos los
miembros de una comunidad, saber que permite a dichos sujetos discemir entre lo
bueno y lo malo en aras de conservar la paz y el bienestar colectivo. En estas
sociedades, la educacién moral de los sujetos busca transmitir las costumbres y
conductas permitidas y diferenciarlas de aquéllas que estan prohibidas para
disciplinar los comportamientos de las personas.

Generalmente, este proceso educativo se acompara de la existencia de una
justicia rigurosa que hace del castigo fisico y corporal su principal mecanismo de
coercion. Ademas, en estas sociedades, el castigo a la trasgresion es publico y
externo y muchas veces puede recaer en sujetos cercanos pero distintos al mismo
trasgresor.

En el caso de Occidente, la conciencia moral se construye desde una
experiencia espiritual diferente. Desde la antigiedad, muchos filésofos, poetas y
tragicos griegos se ocuparon de una preocupaciéon comun: la capacidad que tiene el
ser humano para reflexionar, pensar con uno mismo y recogerse en la propia
intimidad. Para Demécrito, Homero, Sécrates, Safo, Euripides o Aristételes, aquella
interioridad mental era la conciencia moral misma®.

En Occidente, la conciencia es un saber privado, exclusivo, que permite a los

estos fendmenos emocionales. Es preciso aclarar que, si bien las ideas de Freud han sido utilizadas a lo largo de
esta investigacion para realizar ciertas interpretaciones, en ningliin momento se pretendié realizar un ejercicio de
psicoandlisis de los sujetos histéricos. Lejos de cometer esa anacrénica tonteria, la utilizacién de las teorias
freudianas en torno a la culpa resulté enriquecedora para la comprension del sentimiento culpigeno, asi como
para formular algunas hipétesis y conjeturas para explicar la naturaleza de dicho sentimiento en la Nueva Espafia
de los siglos XVI y XVII.

°En Syneidesis: il tema semantico della con-scienza nella Grecia antica Antonia Cancrini tiene un estudio
linghistico que ofrece muchos indicios para la reconstruccion histérica de dicho concepto.



15

seres humanos establecer un dialogo interno consigo mismos. Esta privacidad del
yo interior sélo puede experimentarse a partir de la plena autoconciencia que el
individuo tiene de su unidad'®. La evolucién histérica de ese dialogo interior se ha
dado a lo largo de muchos siglos; uno de los parteaguas mas importantes de dicho
recorrido se dio en el siglo Xll con la distincién que hizo Pedro Abelardo entre el vicio
y el pecado. Como se explica en el primer capitulo de la investigacion, la diferencia
fundamental entre ambos conceptos estriba en un punto: la intencion.

Para Abelardo, no todos los malos actos son pecaminosos. La esencia misma
del pecado radica en la intencién del sujeto, de ahi que la conciencia individual sea la
Unica que puede juzgar la moralidad de una accién. Sélo el individuo puede conocer
a ciencia cierta las verdaderas intenciones que motivaron sus conductas. En
Occidente, este ejercicio de autorreflexion y la experiencia del sentimiento de culpa
cristiana han tenido un lugar muy importante en distintos proyectos histéricos para
reformar y disciplinar las costumbres en aras de mantener el orden y la paz en las
sociedades.

En contraste, dentro del mundo prehispanico nunca existi6 una preocupacion
filosofica por establecer aquel dialogo interior del individuo consigo mismo. Los
autocontroles morales obedecieron a las necesidades externas y colectivas que se
han sefalado anteriormente. En este sentido, la presente investigacion explora las
particularidades histéricas que cruzaron el proceso de construccion de una
conciencia moral cristiana, individual y responsable en la sociedad colonial que

surgié después de la guerra de conquista; sociedad americana y mestiza que no por

1% Ver Morris, The discovery..., p. 1-20.



16

ello dej6 de vivir la occidentalizacion de sus costumbres, relaciones y formas de
percibir y estar en el mundo.

Uno de los elementos centrales en dicho proceso de transformacion moral fue
el establecimiento de un vinculo entre el orden de la Justicia divina y las costumbres
y comportamientos cotidianos. Es decir, la creencia cristiana en las consecuencias
individuales que tenian las acciones terrenas de cada persona en su destino en el
Mas Alla introdujo la importancia de la responsabilidad individual en el escenario de
las relaciones sociales de la Nueva Espafia. Como se explica en distintos momentos
de la investigaciéon, la experiencia de dicha responsabilidad adquiri6 rasgos
particulares dentro de una sociedad que hizo de la mediacion uno de sus principios

politicos y culturales mas importantes.

Para fines de este trabajo se estudi6 el periodo que transcurre entre los
primeros afios de la conquista en el siglo XVI y la primera mitad del siglo XVIIl. En
realidad, el estudio de la construccion del sentimiento de culpa cristiana y el
aprendizaje del mecanismo del perdén sélo es posible al contemplar una historia de
larga duracion. En este sentido, los primeros cincuenta afos de los 1700
corresponden a lo que podria llamarse el largo siglo XVII novohispano.

De cualquier forma, a decir verdad, el marco de la investigacion no es
cronolégico, sino tematico. Es decir, a pesar de que se ha dedicado un capitulo al
mundo indigena del siglo XVI y mas tarde se habla de la sociedad mestiza del siglo
XVII, en ningiin momento se ha ignorado que el mundo indigena que se describe en

el segundo capitulo de la investigacion pervivi6 en muchas regiones de la Nueva



17

Espaiia durante el siglo XVII.

En realidad, cuando se habla del mundo indigena del siglo XVI, este trabajo se
refiere a los indios que apenas recibian el mensaje cristiano. En algunas regiones
del norte, por ejemplo, los problemas y realidades que se estudian para la
transformacion moral de los indigenas del centro en los primeros afios de la
conquista seguramente fueron muy similares a los que se enfrentaron los
evangelizadores de pueblos indigenas en afios mas tardios.

De esta manera, cuando la investigacion abandona el universo de los indios
del siglo XVI, ésta no lo hace desde la absurda suposicion de que dicho mundo habia
desaparecido ya en todo el territorio de la Nueva Espafa del siglo XVIIl. Mas bien, al
hablar del siglo XVII, la tesis se refiere al escenario cultural de la mentalidad mestiza
dominante compartida por gran parte de espafoles, indios, y diversos sectores de la
poblacién de origen africano.

Por ello, es importante insistir en que, a pesar de que la segunda parte de la
investigacion no olvida la pervivencia de muchos elementos del universo indigena
que encontraron los primeros frailes a su llegada, las hipétesis y explicaciones que
se dan para el siglo XVIlI contemplan a aquella poblacién indigena ya incorporada a
la cultura mestiza, misma que participaba de la mentalidad catélica contrarreformista
que predominé en dicha época.

En este mismo sentido, cabe hacer algunas aclaraciones con relaciéon al
ambito espacial estudiado. Las manifestaciones novohispanas de la culpa y el
perdén estuvieron presentes practicamente en todas las regiones del virreinato. Sin

embargo, a pesar de que éstas no fueron fenébmenos locales o exclusivos para



18

ciertas regiones, la investigacion se limita al estudio de dichas experiencias en tres
zonas geograficas especificas: el obispado de México, el de Puebla y el de
Michoacan.

La disponibilidad de las fuentes fue un factor importante para establecer esta
delimitacion del espacio, pero ademas, a pesar de algunas posibles particularidades
en las formas de vivir la religion, los tres obispados anteriores vivieron realidades
similares que correspondieron a conquistas guerreras y espirituales parecidas y mas
0 menos contemporaneas. Hablar del norte o de la zona maya es hacerlo de
fenébmenos y relaciones sociales y culturales distintas.

En algunos casos excepcionales, se utilizaron expedientes y documentos de
Zacatecas o Guatemala. No obstante, ademas de que como se ha sefialado esto no
fue lo comun, cuando se hizo asi fue por tratarse de ejemplos interesantes que
coincidian con los referentes culturales catélicos y mestizos del centro geografico del
virreinato.

También es necesario aclarar que, por razones de comodidad, el trabajo utiliza
el término “Nueva Espafa” para referirse a los territorios mencionados pero no
pretende hacer generalizaciones equivocadas. Ademas, aunque se sabe que en los
siglos XVI y XVII no hubo “novohispanos”, sino espafioles, criollos, indios, mestizos,
negros y mulatos, el término se usa para simplificar la lectura, pero no para borrar la
diversidad y complejidad que caracterizé a los diferentes sectores de poblacion que

habitaron en la Nueva Espafia.

Sobre el estado de la cuestion y el tipo de fuentes consultadas son necesarias



19

las siguientes anotaciones. Las manifestaciones cotidianas de la culpa y el perdén en
la Nueva Espaiia como fenémenos culturales que incidieron en la articulacion de
formas de negociacion e interdependencias favorecedoras del equilibrio y la paz
social no han sido objeto de ningun estudio monografico. No obstante, existe una
abundante bibliografia teérica e historiografica que permiti6 abordar este tema de
investigacion.

En primer lugar, es necesario referirse a las obras teéricas que hicieron
posible aproximarse al fenébmeno religioso desde la perspectiva desde la que se
deseaba estudiar el tema central de este trabajo. Las obras clasicas de la sociologia
y la antropologia ofrecieron herramientas metodolégicas muy importantes para
interpretar la experiencia de la religiosidad como un fenébmeno social y cultural.

En este sentido, la consulta de los trabajos de Max Weber, Emile Durkheim y
Marcel Mauss fue indispensable, lo mismo que las obras antropol6gicas de Edward
Evan Evan Pritchard, de Radcliffe Brown y de Peter Winch. También desde la
antropologia, los trabajos de Clifford Geertz en torno a la interpretaciéon de la cultura
brindaron mucha luz para el estudio de los principales problemas de esta
investigacion.

Por su parte, existen autores que, al haberse dedicado al fenémeno religioso y
a la relaciéon entre la religion y el sentido de la historia y el ordenamiento de la
sociedad, dieron pistas muy valiosas para la formulacion de algunas hipétesis. Entre
ellos, cabe mencionar los trabajos de Leszek Kolakowski, Ernest Becker, Ridiger
Safranski, Mary Douglas y Erick Voegelin. Ademas, las obras de Sigmund Freud,

William James y Norbert Elias también fueron de enorme valor para la realizaciéon de



20

este trabajo.

Del mismo modo, para la teoria se consultaron algunos autores preocupados
por la importancia y la evolucién que han tenido los sentimientos y las emociones a lo
largo de la historia. En este sentido, los trabajos de Jean Delumeau sobre el miedo,
los de Fernando Escalante sobre el sufrimiento, asi como los de Irving Singer y
Martha Nussbaum sobre el amor fueron referencias de mucha utilidad para la
interpretacion de los problemas que se tratan en esta tesis doctoral.

Por otro lado, los textos historiograficos para estudiar las experiencias de la
culpa y el perdén en la Nueva Espaiia también son abundantes y pueden clasificarse
en varios grupos. En primer lugar, es preciso tomar en cuenta los trabajos histéricos
sobre la religiosidad en la Europa medieval y moderna, mismos que fueron referencia
obligada para este estudio. De esta manera, los trabajos de Jean Delumeau, los de
Jacques Le Goff, Carlo Ginzburg o Christian William, por mencionar algunos,
ayudaron a trazar la huella de algunos fenémenos religiosos propiamente
novohispanos.

Sobre el humanismo, la reforma que vivié la Iglesia desde el siglo XV, el
Concilio de Trento y la religiosidad contrarreformista se consultaron varias obras de
autores italianos especialistas en dichos temas. Ademas, también resultaron
indispensables los trabajos de autores espafioles que abordan el estudio de la
mentalidad, la época y la religiosidad barroca en la peninsula ibérica. Entre ellos,
destacan los trabajos de José Luis Abellan, José Antonio Maravall, José Luis
Sanchez Lora, Julio Caro Baroja o Santiago Sebastian.

En el sentido anterior, las obras de los misticos del Siglo de Oro espafiol como



21

Santa Teresa de Jeslis o San Juan de la Cruz fueron consultadas para entender
algunos rasgos de las formas barrocas de vivir la religion en Espafa. Por otro lado,
ademas de la obra de San Ignacio de Loyola, también se leyeron los textos de fray
Luis de Granada y Alejo Venegas del Busto, autores que si bien escribieron en
Espafia tuvieron gran influencia en la configuracion de la religiosidad
contrarreformista novohispana.

No obstante los préstamos y herencias europeas, la religiosidad barroca de la
Nueva Espafia se construyé como una experiencia original y novedosa dadas las
circunstancias particulares del mundo americano. Muchos historiadores se han
ocupado del fenébmeno religioso en dicha sociedad. Sus trabajos contribuyeron a
pensar diferentes preguntas, lo mismo que a imaginar los posibles caminos para
encontrar algunas respuestas a dichas interrogantes.

En cuanto a los antecedentes prehispanicos, los trabajos de Alfredo Lépez
Austin sobre la cosmovisién y el lugar que tenia la religion entre los indios del
Altiplano Central fueron fundamentales. Con relacién a los primeros tiempos de la
conquista y los problemas de la transicién del mundo prehispanico al orden cristiano
se consultaron autores que abordan la época desde distintas perspectivas. En el
plano de las mentalidades y los imaginarios, los trabajos de Luis Weckmann, Serge
Gruzinski y Pablo Escalante fueron de gran utilidad. Ademas, la lectura de Christian
Duverger, Richard Greenleaf o Lewis Hanke dio pistas importantes para reconstruir el
contexto social y cultural de los primeros afios de la conquista espiritual.

En cuanto a la bibliografia para estudiar la culpa y el perdon en la Nueva

Espaia del siglo XVII, hubo varios autores imprescindibles. La historia de la



22

educacion en el virreinato ofrece indicios para reconstruir el discurso religioso de las
autoridades eclesiasticas, asi como para imaginar los mecanismos y medios de
difusién que hicieron posible la reproduccién cotidiana del sistema cultural que daba
sentido a la vida novohispana. Por ello, los trabajos de Pilar Gonzalbo fueron muy
utiles para la investigacion.

Por otro lado, los trabajos del seminario de Historia de las Mentalidades
también fueron de lectura obligada pues muchos de ellos estudian temas vinculados
a las diferentes formas de vivir la culpa y el perdén, tales como el matrimonio, la
sexualidad, el pecado o la confesién. Con relacién a este Gltimo problema, también
es necesario mencionar los trabajos de Oscar Martiarena y de Martine Azoulai sobre
la confesion entre los indios.

Al ocuparse de un escenario de la religiosidad femenina novohispana, los
trabajos de Rosalva Loreto y Asunciéon Lavrin ofrecieron una dimension particular de
la experiencia religiosa barroca, misma que iluminé un espacio mas dentro del
universo de la culpa y el perdon en aquella sociedad. Pocos son los historiadores
que se han ocupado del maravilloso cristiano en la Nueva Espafia. No obstante,
Antonio Rubial ha llamado la atencion sobre la importancia que tuvieron los santos
novohispanos y sus milagros en la construccién de una identidad criolla en el siglo
XVII. Por supuesto, el trabajo de Luis Weckamnn fue referencia obligada al tocar el
tema de mirabilia en la Nueva Espania.

Con relacion al culto mariano de los siglos XVI y XVII, fue indispensable
recurrir a la lectura de David Brading, Solange Alberro, Edmundo O’Gorman vy

Ernesto de la Torre Villar. Todos ellos ofrecieron material muy importante para



23

reconstruir el lugar que ocuparon el culto y la figura de Maria en la busqueda del
perdén divino entre los novohispanos.

Por altimo, vale la pena mencionar la obra de Jorge Traslosheros, historiador
que, al brindar una explicacién sobre el funcionamiento de los tribunales eclesiasticos
y el orden de la Justicia novohispana result6 de enorme importancia para la
elaboracion de este trabajo. En cuanto a las fuentes primarias que se consultaron es
preciso hacer algunas aclaraciones de orden general.

Esta investigacion busca la relacion entre los supuestos basicos del universo
cultural de la Nueva Espafia y las manifestaciones y expresiones cotidianas del
sentimiento de culpa y la busqueda del perdon entre los habitantes de aquella
sociedad. En ese sentido, las fuentes necesarias para rastrear las ideas, creencias,
imaginarios y valores que constituyeron el sentido comin de los novohispanos, asi
como aquellas para ingresar a las practicas, conductas y rutinas que marcaron el
ritmo de su cotidianidad fueron diversas y heterogéneas.

Debido al silencio o parquedad que muchos documentos pres_entan con
relacion al tema estudiado, se buscd cruzar la informacién de diferentes series
documentales. En realidad, lo que se hizo fue confrontar informacién de fuentes de
muy diverso tipo para diluir la inevitable distorsién que genera observar un fenémeno
histérico desde una sola perspectiva.

Los tipos de fuente utilizados pueden dividirse en dos grupos. Por un lado,
todos aquellos documentos que dejan ver el discurso eclesiastico en torno a la
uansmision y las formas reglamentadas y recomendadas para vivir la culpa y buscar

. poiodon.  Los catecismos, los confesionarios, las doctrinas, los concilios



24

provinciales y los sermones corresponden a este tipo de textos. Del mismo modo,
las vidas de hombres virtuosos también fueron muy dtiles para rastrear los
principales valores, sentimientos, ideas y creencias que el discurso oficial relacion6
con las experiencias emocionales estudiadas.

Probablemente, las virtudes y conductas piadosas de aquellos hombres y
mujeres correspondieron a la idealizacion de comportamientos que debian ser
tomados como modelo entre los deméas mortales. Aln asl, la experiencia de tanta
virtud y santidad habla, en muchos casos, de la exageracién del significado que tenia
la culpa para sujetos que asumieron la obligacién de sufrir y sacrificarse al
reconocerse a si mismos como terribles pecadores.

Ahora bien, ademas de este tipo de fuentes, también se utilizaron aquellas
otras que mostraron el lado contrario de una misma experiencia emocional. Si los
catecismos, doctrinas, confesionarios, sermones, concilios y vidas de santos
permitieron observar la idealizaciéon de los valores y comportamientos necesarios
para ganar la redencién del aima, las cartas annuas, las visitas episcopales, los
diarios de viajeros y en el extremo, los procesos inquisitoriales, hicieron posible
asomarnos al universo cotidiano de la religiosidad popular.

Sabemos que incluso estas fuentes, no escapan al tinte oficial de las
autoridades que las redactan o escriben. Sin embargo, a partir de una minuciosa
lectura de las mismas, es posible imaginar las practicas, habitos y conductas
cotidianas relacionadas con las experiencias de vivir la culpa y buscar el perdon. En
.ste sentido, es importante hacer una mencién especifica, la que se refiere a la

aii..won de narraciones milagrosas.



25

En general, las historias de milagros corresponden, también, a la idealizacién
de una realidad o incluso, al deseo de los grupos religiosos por difundir el culto a una
imagen, promover la visita a ciertos santuarios y a veces, transmitir entre los fieles
ciertos valores, creencias o formas de comportamiento particulares. Los milagros
utilizados en esta investigacion no escapan a este tipo de intereses. No obstante,
este tipo de fuente resulté6 de enorme utilidad para completar el cuadro del escenario
emocional que se estudié en la investigacion.

Mas alla de la veracidad o fantasia de estas narraciones extraordinarias, los
milagros fueron dtiles no porque se creyera o no en ellos. Como toda creacién
literaria, ésta ofrece un panorama del universo cultural que daba sentido a la vida de
una época. A lo largo de la investigacion, nunca se pensé en hacer historia del
discurso, sin embargo, valdria la pena hacer algunas aclaraciones importantes para
comprender bajo qué criterios se llevé a cabo la interpretacion de las fuentes
milagrosas.

Las narraciones novohispanas de milagros y maravillas presentan, en
realidad, un imaginario colectivo creado y recreado por la propia sociedad que creia
en dichos sucesos sobrenaturales. Muchas veces, los clérigos que recopilaban
dichas historias simplemente narraban acontecimientos que formaban parte del
dominio popular y que muchas personas conocian ya desde siempre. Es decir, las
historias, simbolos e imagenes transmitidas en aquellos relatos habian sido
escuchadas o incluso narradas por los propios fieles a las que se dirigian; esto
significa que los narradores de milagros conocian perfectamente bien al publico al

e se dirigian y éste, a su vez, no era ajeno a las historias que se le contaban. De



26

tal suerte, aquellas narraciones constituyeron, en realidad, un didlogo
reciprocamente referido, un diadlogo que podia comprenderse puesto que los
referentes de los que se echaba mano formaban parte del sistema de cédigos
culturales que ordenaban la realidad novohispana''.

Las historias milagrosas citadas en el trabajo no se utilizaron con el afan de
difundir la fe en apariciones ultraterrenas o en sucesos que rompen con la légica de
la racionalidad moderna. Estas narraciones son fuentes histéricas de gran valor,
puesto que en ellas encontramos personajes y situaciones comunes y corrientes que,
a pesar de la posible idealizacién, sin duda formaron parte de la vida cotidiana de
aquella sociedad. Por ello, en un estudio como el que se presenta, no interesa la fe
o el escepticismo en torno a los acontecimientos milagrosos narrados, sino mas
bien, el universo simbdlico, el crisol de relaciones, la emocionalidad y el sistema de
valores, ideas y creencias al que se puede acceder con la lectura de este tipo de
documentos.

Con todo lo anterior, vale la pena sefialar las preguntas y reflexiones
principales que sirvieron como hilo conductor para cada capitulo. El primer apartado
de la investigacion parte del escenario europeo en torno a las discusiones
humanistas y renacentistas del libre albedrio y la justificacién. El objetivo de esta
primera parte es dejar en claro el contexto histérico en que Europa y Ameérica se

encontraron, asi como definir algunos conceptos teéricos fundamentales para el

"! Tzvetan Todorov insiste en la importancia de analizar cualquier tipo de fuente bajo este criterio. Para Todorov,
el significado de los discursos se construye en un doble sentido, el del propio emisor del mensaje, asi como el del
receptor que puede enriquecer el significado de lo que se le ha dicho. Este intercambio dialégico es siempre una
constante de la comunicacién. Ver Todorov, Mikhail Bakhtin... En el caso de los milagros narrados por los
clérigos novohispanos estos relatos se nutrian de la propia experiencia de los escuchas que conocian de
antemano el mensaje que queria difundirse entre ellos. De esta manera, los milagros podian reforzar el
significado que tenian la culpa y el perdon en aquel universo social y cultural.



27

desarrollo de los siguientes capitulos. De esta manera, la tesis inicia con la crisis
que atraves6 el mundo europeo durante los siglos XV y XVI y la relacién que tuvo el
consecuente sentimiento de pesimismo con los proyectos reformistas y de
renovacion espiritual que vivié la Iglesia durante dicho periodo.

Ademas de tratar algunas discusiones entre Martin Lutero y Erasmo de
Roétterdam en torno a la libertad humana, el capitulo ofrece una introducciéon a las
respuestas y reacciones del Concilio de Trento frente a las nuevas preocupaciones
del siglo XVI. Si bien la investigacién se ocupa de un fenébmeno religioso desde su
dimensioén social, politica y cultural, fue necesario abrir el trabajo con algunas
aclaraciones de orden teolégico que resultan utiles para la comprension de temas y
problemas presentes a lo largo de toda la investigacion.

De esta manera, el primer capitulo record6 algunas ideas presentes en la
discusion histérica sobre la relacion entre la Misericordia y la Justicia divinas, la
importancia que ha tenido el concepto de Alianza en la tradicion judeocristiana, asi
como la trascendencia de la intencion en la conciencia moral individual.

El segundo capitulo se sumerge ya en la realidad americana. Aqui, el
universo protagénico es el mundo indigena del centro de la Nueva Espafia en el siglo
XVI, es decir, la sociedad de los indios recién convertidos y evangelizados. En este
apartado se presenta la insercion de las poblaciones americanas en las discusiones
europeas sobre la dignidad del hombre, la justificacion, la libertad y la
responsabilidad que tienen los seres humanos en la eleccion de un destino en el Mas
Alla.

El capitulo aborda el proceso de construccion de una nueva emocionalidad



28

cristiana entre los indios, asi como las primeras manifestaciones indigenas y
cotidianas relacionadas con el sentimiento de culpa y la busqueda del perdén. El hilo
conductor de este apartado es la transformacion moral y emocional que vivieron los
indios evangelizados en las primeras décadas del siglo XVI. La transmision de los
nuevos significados del Bien y el Mal o la importancia que tuvieron el Miedo y el
Amor en la articulacién de nuevas relaciones sociales son algunos de los temas mas
relevantes.

Ademas, este capitulo habla de la importancia que dieron los frailes a la
presencia del Demonio en la cotidianidad de los indigenas, asi como de la
personificacion que se hizo de dicho personaje desde los primeros tiempos de la
conquista. De tal suerte, la primera fase de la evangelizacion entre los indios se
presenta como la lucha que dieron algunos misioneros convencidos de la necesidad
de acabar con la tirania de Satanas para poder instaurar la nueva Monarquia catélica
entre los “antiguos esclavos del Demonio”.

El tercer capitulo de la investigacion abandona el mundo indigena del siglo
XVI para hablar de las experiencias en torno a la culpa y el perdén en la sociedad
mestiza del siglo XVII. En una primera parte, el capitulo toca la construccion del
sentimiento de culpa desde sus dos dimensiones: la social y la colectiva. Ademas,
uno de los hilos conductores de este apartado es la importancia que tuvo la
distribucién de distinto tipo de culpas entre los diversos sectores novohispanos y las
consecuencias que tuvo esta distribucién en la configuracion de estereotipos sociales
fundamentales en la transmision de valores y comportamientos favorecedores de un

orden social particular. La segunda parte del capitulo expone para el siglo XVIl una



29

de las hipétesis centrales de toda la investigaciéon: el mecanismo del perdén y la
negociacion como pilares del orden social novohispano.

Por ultimo, el cuarto capitulo de la investigacion cierra con la presencia de
Maria en el universo simbélico de la culpa y el perdon en la Nueva Espafia. Aqui, se
habla del culto mariano como un elemento homogeneizador entre toda la poblacién,
asi como la devocion mas representativa de la Justicia Misericordiosa que hizo
posible mantener la paz y la unidad entre sectores tan distintos entre si.

En este apartado, la Virgen se estudia como la imagen misma de la mediacion
y la negociacién. Sus atributos femeninos cobran un significado particular en una
sociedad avida de encontrar mecanismos para la regeneracion de ciertos vinculos y
las reconciliaciones cotidianas. La luz mariana que ilumina las ultimas paginas de la
investigacion no es gratuita. En realidad, ésta no hace sino reflejar el espiritu de una
época y una sociedad. Frente a la especial proteccion de aquella Madre y Sefiora
amorosa, los novohispanos se sintieron contentos y jubilosos. El triunfo de Maria en
su reino significé el triunfo de la Monarquia de Dios y la derrota del Demonio en su
tierra. Como se ve en este capitulo, para muchos, la eleccion que hizo la Virgen de
la Nueva Espaiia como morada terrena materializ6 en aquel territorio las profecias de
Bernardo de Balbuena: el Cielo se hizo realidad en la Tierra y la Nueva Espaiia se
convirtié en un nuevo indiano paraiso.

Pensado asi, el recorrido realizado en estos cuatro capitulos parte de aquella
sociedad indigena en la que los primeros frailes, a pesar de sus esperanzas e ideas
humanistas, encontraron oscuridad; sociedad que bajo la mirada occidental de

aquellos misioneros habia vivido sumergida en el caos de las tinieblas, los sacrificios



30

y otros engafios del Demonio. Poco a poco, y nuevamente bajo una interpretacion
histérica completamente vectorial, la sociedad catdlica fundada después de la
conquista vivio la transformacion de la oscuridad del pecado en la luz y claridad de la
virtud y la redencién. Con Maria, aquella transformacién llegdé a su climax, pero
como se ve a lo largo de la investigacion, en realidad, el Paraiso novohispano estuvo
muy lejos de materializar la utopia de la vida pura y virtuosa con la que habian
sofiado los primeros evangelizadores. En su lugar, el triunfo de la Virgen anunci6,
mas bien, el triunfo de la negociacién y la mediacién como pilares del funcionamiento
de las relaciones sociales, politicas y culturales de aquel reino.

En México, la construccion histérica de una conciencia individual particular
estuvo marcada, sin duda, por este rasgo fundamental para el orden y la cultura de la

sociedad novohispana de los siglos XVI y XVIlI.



31

Capitulo I. La crisis de la Iglesia en los siglos XV y XVI. Las
discusiones en torno al libre albedrio y la justificacion: la dignidad
del hombre y la conciencia individual

1. El contexto europeo

La preocupacién en torno a la decadencia moral de la humanidad y el clamor
por reformar los males y vicios que aquejaban al Papado y a la Iglesia fueron parte
de un sentir general en la Europa del siglo XV y principios del siglo XVI. En realidad,
la crisis moral y administrativa que vivi6 la Iglesia en dicho periodo no fue un
fendbmeno novedoso ni mucho menos una situacion aislada o ajena a las
transformaciones que sufrieron las sociedades europeas a finales de la Edad Media y
principios del Renacimiento'?.

Como todo momento de transiciéon, el siglo XV europeo ofreci6 a sus
contemporaneos facetas oscuras y caras luminosas; contrariamente a lo que se cree,
los inicios de la edad moderna no sélo estuvieron imbuidos por el jubilo humanista, el
entusiasmo frente a los horizontes que se abrian allende el mar, el desarrollo de las
artes, la cultura, la técnica, el saber y la economia. En realidad, el Renacimiento no
fue una etapa de optimismo pleno; los siglos XV y XVI vieron nacer fuertes criticas y
opiniones de gran pesimismo alrededor de la decadencia que vivian el hombre y el

mundo, la naturaleza y la sociedad".

2 vale la pena recordar los procesos de transformacion econémica, politica y social que se vivian en Europa.
Sélo por mencionar algunos: el desarrollo del sistema capitalista, las inversiones de los banqueros en los centros
manufactureros y los monopolios comerciales, asi como las nuevas rutas que se abrian con los viajes de
expedicion maritima. Al mismo tiempo, la popularizaciéon de la imprenta y el descubrimiento de América
favorecieron el intercambio de ideas y fomentaron nuevas discusiones teolégicas y filoséficas. Por otro lado, los
siglos XV y XVI vivieron, también, el fortalecimiento de las alianzas entre las nuevas burguesias y los antiguos
monarcas, factor fundamental en la formacion de los Estados nacién. Ver Laurent, Storia dell individualismo...,
. 35.
P’ De manera que no es de extrafiar que al mismo tiempo que Cosme de Medicis fundaba la Academia florentina,
maxima expresion del optimismo humanista cristiano, Maquiavelo y Guicciardini expresaran, exponiendo como



32

Las epidemias de la peste negra, la guerra de los Cien Afios, la irrupcion de
multiples rebeliones campesinas, el Cisma de la Iglesia y la escandalosa moral de los
Papas y algunos sectores religiosos fueron factores que, desde la segunda mitad del
siglo XIV, apuntaron a la fragmentacién y al desorden social'®. Para muchos, la
existencia de tantas calamidades parecia reflejar la etapa de vicios, corrupciéon y
depravacion en la que se vivia. Fue precisamente dentro de este contexto de critica
y pesimismo que florecieron los nuevos deseos y movimientos reformistas de la
Iglesia y la espiritualidad de los siglos XV y XVI'°.

Frente al consenso general de que todo iba de mal en peor, la necesidad del
cambio y la renovacién de la Iglesia y la espiritualidad se hizo cada vez mas urgente.
A decir verdad, algunas de las situaciones objeto de critica se habian denunciado
desde tiempo atras. No obstante, la sensibilidad y preocupaciéon hacia algunos
problemas relacionados con la jerarquia y la religiosidad popular se incrementaron,
sobre todo, a finales del siglo XV y principios del siglo XVI.

La crisis por la que atravesaban el Papado, el clero y la religiosidad cotidiana
se tradujo en fuertes criticas a fendbmenos como la preponderancia de altos cargos
eclesiasticos entre la nobleza o la vida profana y llena de excesos caracteristica de
las cortes papales y de los monasterios. La decadencia moral de la jerarquia

eclesiastica se encontraba lo mismo en la vida licenciosa de los Papas y sus hijos

ejemplo su propia vida, el estado de desventura que aquejaba a su pais. Ver Delumeau, /l peccato..., p. 220 y
Erba, L’ umanesimo..., p. 23.
'4 Jean Delumeau ha sefialado el ambiente de angustia que dominaba la vida cotidiana de los hombres de este
periodo histérico. Frente a estas condiciones de peligro, fragilidad y disgregacion, el recuerdo del Juicio Final
estaba siempre presente en la mente de la mayor parte de los europeos de los siglos XIV, XV y XVI. Ver
Delumeau, /l peccato... p. 208.

® Como bien se sabe, las corrientes reformistas han estado siempre presentes en la historia de la Iglesia. No
obstante, es hasta el siglo XVI que puede hablarse de un verdadero movimiento de “reforma”, movimiento que
vislumbré la necesidad de revisar drasticamente las instituciones, practicas, dogmas y doctrinas de la Iglesia
occidental. Ver Mc Grath, Christian spirituality..., p. 10



33

que entre los sectores del bajo clero donde el concubinato y la regencia de negocios
eran condiciones comunes y cotidianas'®.

Por otro lado, los reformistas de este periodo también denunciaron el
ausentismo de los obispos en sus parroquias y lamentaron las carencias de la
formacion teolégica de los curas y los frailes cuya falta de devocion se reflejaba en la
proliferacion de diversas “supersticiones” y “charlatanerias” populares, asi como en
un culto desmedido a los santos y a las reliquias. Entre los fieles, los ritos de los
sacramentos y los fenébmenos milagrosos se consideraban mas episodios magicos
que momentos de comunion con la presencia divina. Ademas, tanto los criticos
laicos como los religiosos reprobaron la remuneracion ilicita de las acciones
pastorales, asi como el comercio de bulas e indulgencias que aseguraban el perdén
en el Mas All4"".

Todos estos abusos e irregularidades despertaron distintos deseos y
esfuerzos por llevar a cabo la reforma de la Iglesia y la espiritualidad cristiana. Es
importante sefalar que los movimientos reformistas de este periodo no soélo
surgieron como iniciativa de las élites de pensadores laicos, ya que la propia Iglesia
conté con criticos importantes que también sefalaron la necesidad de llevar a cabo
una reforma profunda. De esta manera, las criticas y esfuerzos reformistas se vieron
presentes tanto entre el clero secular como entre las 6érdenes religiosas, lo mismo en
la labor de obispos y cardenales como Antonio de Florencia, Francisco Ximénez de
Cisneros de Alcala de Henares o Johann von Eich de Eichestasdt, que en la

fundacion de nuevas oOrdenes observantes, en los sermones de famosos

' Lutz, Reforma...., p. 38.
"7 Lutz, Reforma...., p. 38-39.



34

predicadores, asi como en los diferentes movimientos de piedad mistica y de la
devotio modema'®.

Ahora bien, si los reformadores de los siglos XV y XVi vieron con
preocupacion y pesimismo el estado del mundo en el que vivian, al mismo tiempo, la
mayor parte de ellos comparti6 el espiritu humanista que hizo del retorno a la Edad
antigua y de la fe en el hombre la esperanza para renovar a la sociedad cristiana y
remediar los males que aquejaban a la Iglesia.

Desde el siglo XV, los horizontes del universo humano comenzaron a sufrir
una apertura en distintas direcciones. Los viajes de exploracién en Asia, Africa y el
Océano Pacifico ampliaron el orbe conocido en la Europa cristiana. Los
descubrimientos de nuevas tierras en América vinieron acompainados por adelantos
tecnolégicos y nuevas concepciones astronémicas que hicieron de la Tierra el centro
del sistema planetario y del hombre el artifice de su propio destino. Los cambios
materiales y mentales propios de aquellas transformaciones cosmogoénicas
despertaron la necesidad de buscar nuevas respuestas que permitieran comprender
al hombre e interpretarlo desde una luz distinta; una luz que hizo del ser humano el
personaje mas importante de la Creacion divina.

La valoracién renacentista de la figura humana se relacion6 estrechamente
con el nuevo interés en la historia, la poesia, la filosofia moral y la cultura del mundo
grecolatino. La vuelta a la Antigliedad abri6 la mirada hacia un ser humano distinto,
hacia valores e ideas olvidados durante siglos que ahora deseaban rescatarse en

aras de la renovacion moral del hombre, la Iglesia y la sociedad.

'® Hubert Jedin ha sefialado cémo este proceso de renovacién encontré continuidad tanto en los movimientos de
reforma protestante como en el mismo Concilio de Trento. Ver Jedin, Riforma Cattolica... p. 37-45.



35

El humanismo del siglo XV proyecté la vision de un mundo reconstruido sobre
el pasado dorado de las civilizaciones griega y latina'®. La posibilidad de Ila
renovacion moral a partir del regreso a la época dorada de la Antigiedad fue
retomada por los reformistas cristianos que exaltaron las virtudes clasicas del
hombre. Para muchos pensadores, el ser humano debia cultivar y desarrollar
virtudes como la templanza, la fortaleza, la prudencia o la justicia para poder vivir y
participar activamente en la reconstruccién de una sociedad cristiana ideal®°.

En este sentido, los humanistas cristianos hicieron un llamado al
entendimiento humano: si el hombre constituia el centro de la Creacién de Dios esto
se debia a su naturaleza libre y racional. La libertad y racionalidad propias del ser
humano hacian de él un individuo con capacidad de elegir y por lo tanto, un individuo
con posibilidad de perfeccionarse. Esta exaltacion del hombre constituyé uno de los
pilares de la cosmovision renacentista. Varios fueron los pensadores, literatos,
predicadores, comentaristas, te6logos y canénigos que insistieron en el tema?'; entre
ellos, cabe mencionar a Giannozzo Manetti y Picco della Mirandola, quienes
exaltaron el discurso de la dignidad humana. Tanto Manetti como Picco insistieron
en el hombre como creatura superior al resto de los animales y vieron en el ser

humano el vinculo entre la tierra y el cielo®.

*® Francisco Rico ha insistido en cémo el humanismo fue un proyecto de renovacién sumamente ambicioso que
puede estudiarse desde multiples perspectivas como son la historia de la filologia, la historia de la ensefianza
basica, la historia de la filosofia. En realidad, el humanismo debe entenderse como una tradicién histérica con
varias ramificaciones. Ver Rico, El suefio..., p. 19. Para fines de esta investigacion es suficiente con recordar el
espiritu optimista de la transformaciéon de la sociedad mediante la participacion activa de un ser humano libre,
digno, responsable y capaz de ganarse el perdén y la vida etema mediante sus actos y obras.

®Dianne Bono, Cultural..., p. 18.

! En el topico de la dignidad humana confluyeron ideas de muy distintas tradiciones. Asi, este discurso
renacentista se construyd a partir de ideas y concepciones biblicas, clasicas, herméticas y patrisitcas. Ver Rico,
El suedio..., p. 171.

2 Ver Rico, El suefio..., p. 170.



36

Para los humanistas, el hombre constituyé un inmenso repertorio de
posibilidades. Al haber sido creado a imagen y semejanza de Dios, el ser humano
tenia la capacidad de razonar, entender, desear, discernir y prever. A partir de la
libre utilizacion de su voluntad, el hombre podia hacer uso de su juicio y su razén
para elegir el camino que deseaba forjarse; podia escoger lo que deseaba ser, pero
mas importante aun, podia rectificar, abandonar un camino equivocado y emprender
otro distinto®.

Los humanistas cristianos, hablaron del hombre como un individuo libre y
racional, formado a imagen y semejanza de su Creador e insistieron en la
responsabilidad que tenia aquella creatura perfecta en la reconstruccion de una
sociedad cristiana pacifica, virtuosa y arménica. Es decir, la valoracion de la
dignidad humana hizo del hombre el rey de la Creacién, pero al mismo tiempo
deposit6 en él la responsabilidad de consolidarse como un ciudadano virtuoso capaz
de construir la sociedad cristiana con la que se sofiaba. Tales fueron las ideas de
uno de los humanistas cristianos mas importantes de la época: Erasmo de
Rotterdam.

Para el teélogo holandés, el hombre habia recibido de su Creador el don
gratuito de la libertad de espiritu. Insistiendo en la necesidad de practicar un
cristianismo interior, alejado de las practicas supersticiosas y magicas tan comunes,
Erasmo invit6é a los fieles a seguir el ideal de la vida de Cristo. En el pensamiento
erasmista, practicar el cristianismo requeria una transformaciéon de todo el ser, una

transformacién que llevara a los fieles a imitar a Jesius como modelo de virtudes.

3 Rico, El suefo..., p. 182.
24 Rico, El suefio..., p. 182.



37

Para Erasmo, el mensaje cristiano no debia limitarse a una serie de argumentos y
prédicas, sino que debia inspirar los actos y las conductas cotidianas de todos los
hombres que creian en el Hijo de Dios? .

Coincidiendo con la preocupacién de otros humanistas cristianos de la época,
Erasmo insistié en la relaciéon que tenia el hombre con su sociedad. Si bien en su
pensamiento se exaltaba la individualidad del ser humano, el erasmismo repard
también en la solidaridad que debia existir entre todos los cristianos que formaban
parte de la misma comunidad. En este sentido, Erasmo revitaliz6 el tema paulino del
cuerpo mistico de Cristo en el que cada individuo formaba parte de un cuerpo cuya
cabeza era el Hijo de Dios?®®. De esta manera, el cristiano tenia la responsabilidad
individual de perfeccionarse mediante un comportamiento virtuoso inspirado en el
modelo de Jesus, perfeccionamiento que lo llevaria no sélo a convertirse en un
individuo mejor, sino también a consolidar una sociedad cristiana en la que reinarian

el amor, la caridad, la humildad, la concordia y la sencillez?’.

Como se ha sefalado ya, el discurso de la dignidad del hombre y la fe en el
ser humano como agente de la reforma y la renovacién de la moral y la sociedad,
correspondieron a una tradicion humanista que fincé sus esperanzas en la
recuperacion de los valores clasicos y la cultura antigua. Entre los humanistas
cristianos, la idealizaciéon del pasado se acompaiié del deseo de volver a las fuentes

y a los origenes del cristianismo primitivo, época dorada en la que no se habian

2% \er Bataillon, Erasmo...,p. 88.
% Abellan, Historia critica..., p. 67-69.
77 Abellan, Historia critica..., p. 65.



38

corrompido los ideales de pobreza, caridad y humildad. Los deseos de
transformacion cristiana fueron comunes entre humanistas de diferentes Estados y
regiones. En realidad, en los siglos XV y XVI, Espaiia, Francia, Italia, Inglaterra y los
Paises Bajos constituyeron un sistema cultural en el que circulaban las cartas y las
obras de criticos y pensadores que compartian la preocupacion por la decadencia de
la Iglesia y la moral en todo el continente.

La Espafia de los Reyes Catélicos y de Carlos V vio florecer distintos
proyectos y movimientos de renovacion eclesiastica y cristiana de gran envergadura.
Entre 1497 y 1498, siguiendo los deseos de reforma y apelando a la renovacién del
cristianismo primitivo, el entonces cardenal Francisco Ximénez de Cisneros expresé
la necesidad de una reforma eclesiastica que redujera la corrupciéon y la ignorancia
entre el clero regular y el secular®®.

Cisneros propuso algunas medidas para renovar el espiritu del cristianismo
primitivo y acabar con los abusos de la Iglesia decadente. Sélo por mencionar
algunas ideas de su proyecto reformista vale la pena recordar la insistencia en que
los sacerdotes residieran en sus parroquias, la necesidad de que los curas y los
frailes frecuentasen el sacramento de la penitencia, ensefaran a los nifios la doctrina
y predicaran el evangelio los domingos. Los intentos de reforma del cardenal
Cisneros encontraron fuerte resistencia entre el clero secular. No obstante, las
ordenes monasticas mendicantes siguieron sus recomendaciones y sufrieron
importantes reformas apoyadas por el Papa Alejandro VI y por los Reyes Catélicos?.

Entre las preocupaciones mas consistentes del cardenal Cisneros se encontr6é

28 Balderas, La reforma..., p. 227.
2 Balderas, La reforma..., p. 220.



39

la de mejorar la preparacion de los clérigos. Asi, uno de sus proyectos mas
importantes fue la fundacion de la Universidad de Alcala de Henares, institucion que
desde 1509 impuls6 uno de los principales programas de educacién humanista en la
Espafia del siglo XVI*. Las innovaciones transmitidas en la facultad de teologia de
Alcala incluyeron la difusion del pensamiento escotista, el estudio de la Biblia y la
patristica y el estudio de las lenguas antiguas necesarias para acercarse a las
verdaderas fuentes del cristianismo®'.

Si bien la labor de Cisneros fue una de las mas importantes dentro del
movimiento reformista espariol, lo cierto es que no fue la Unica manifestacion de
corte humanista en la Espafia de aquel periodo. La difusion de las ideas de te6logos
y pensadores laicos afines al deseo de renovacion moral y social se vio reflejada en
la influencia de Erasmo de Rotterdam y de Tomas Moro sobre personajes como Luis
Vives, Juan de Valdés, fray Juan de Zumarraga y Vasco de Quiroga®’. Ademas, al
hablar de la reforma y el humanismo cristiano espariol, es importante recordar el
desarrollo de movimientos espirituales que buscaron nuevos caminos para entrar en
comunién con Dios. De esta manera, es imposible olvidarse de los alumbrados y los
misticos, entre los que destacaron personajes como Santa Teresa y San Juan de La
Cruz.

La Espafia de los siglos XV y XVI estuvo inundada por la fiebre del

% pesde finales del siglo XII existia en Alcala un colegio que habia sido incorporado a un monasterio franciscano
del siglo XV. Este fue el edificio donde se plane6 instalar la Universidad. De cualquier forma, Bataillon sefiala
coéHmo todo estaba por hacerse para que la Universidad pudiese funcionar en aquel recinto. La primera piedra fue
colocada por Cisneros en marzo de 1498. La ensefianza universitaria no funcion6 de modo normal sino hasta
1509. Las primeras constituciones de la Universidad se promulgaron un afio después, el 22 de enero de 1510.
Ver Bataillon, Erasmo..., p. 13.

31 En este sentido es importante recordar la elaboracion de la Biblia poliglota de Antonio de Nebrija, obra
representativa de los esfuerzos y proyectos del humanismo espaiiol.

32 er Francisco Lopez Estrada, Tomés Moro..., p. 51-53.



40

humanismo reformador. La difusion de las obras de autores clasicos como Platén,
Aristételes, Séneca, Cicerén y Boecio, asi como la circulacién del Enchiridion de
Erasmo o la Utopia de Moro y el acercamiento a las fuentes biblicas y patristicas en
sus lenguas originales influyeron en la construccion de la imagen de un hombre
distinto. Poco a poco, la concepcion medieval del ser humano comenzé a
transformarse ante la exaltacion de la individualidad, la libertad y la razén que
caracterizaban a la maxima creatura divina. El discurso de la dignidad humana fue
permeando en el pensamiento de autores como Luis Vives, Francisco Cervantes de
Salazar, Lope Alonso de Herrera o Fernan Peréz de Oliva, mismos que insistieron en
el hombre como la creacion mas importante de Dios, como el unico ser capaz de

ejercer su libertad, su juicio y su razén para elegir el destino que deseaba construir*.

En Espafia, como en otros paises europeos, la mirada de tedlogos y filésofos
humanistas no sélo definié al hombre desde la importancia de su individualidad en la
vida terrena. La transformacion de la concepcion humana también despert6 la
pregunta del lugar que debia ocupar el hombre en su relacion con Dios. De esta
manera, los pensadores de los siglos XV y XVI hicieron centro de sus reflexiones el
peso que tenian las acciones humanas en la posibilidad de acceder al perdon divino

y conseguir la salvacion del alma.

2. Algunos conceptos fundamentales

A pesar de que la teologia rebasa con mucho los fines de esta investigacion,

3 Ver Rico, El suefio..., p. 182-184.



4

es inevitable que a lo largo de la misma sea necesario recordar algunos supuestos
basicos que atafien directamente a los problemas que se estudian en ella. En este
caso, tres son los temas de esta naturaleza que es necesario traer a colacién. Por
un lado, la Alianza entre el hombre y su Creador. Por otro, la relacién entre la gracia
divina y la libertad humana y por ultimo, en estrecha relacién con el anterior, el
problema de la importancia que tienen la conciencia, la intencién y la responsabilidad
individual en el actuar humano. Pero vayamos por partes y comencemos por revisar

el tema del pacto entre el hombre y Dios.

a) El pacto primigenio

El tema de la Alianza es la esencia de la religion judeocrisitana. El concepto
de berith (alianza) se remonta a los acuerdos politicos entre las antiguas tribus de
Israel. La concepcién de una alianza entre el hombre y su Creador se origin6é en una
tradicion histérica en la que las tribus mas fuertes y poderosas concedian a aquellas
tribus que asi lo solicitaban un pacto que garantizaba la maxima seguridad para los
débiles™.

A pesar de lo que pudiera parecer, es importante insistir en que el berith nunca
fue un acuerdo unilateral. En realidad, lo que sustentaba la alianza entre las tribus
que lo acordaban era un principio de reciprocidad en el que el mas débil prometia
guardar ciertas condiciones y mostrar su lealtad a quien le habia concedido la
alianza. De ahi que no sea arriesgado sefialar que el berith significé, siempre, un

acuerdo de obligaciones mutuas, del hesed (deber de la alianza) que ambas partes

** Asi, por ejemplo, los israelitas concedieron un berith a los gabaonitas, mientras que el rey de los amonitas
MNohas lo dio a los yaboritas. Ver Bauer, Diccionario..., p. 35.



42

debian respetar®>. Por lo demas, el berith siempre se consolid6 como una accién
libre y voluntaria®. Ademads, el hesed en el que se sustentaba la alianza generaba
vinculos de solidaridad, unién y mutuas obligaciones de caracter casi familiar™’.

La religion del Antiguo Testamento habla de tres momentos en que se
consolidaron alianzas fundamentales entre el hombre y Yaveh. El primero, cuando
Dios se comprometié con Noé para continuar la vida sobre la Tierra; el segundo,
cuando Yaveh prometi6 a Abraham una numerosa descendencia y la Tierra de
Canaan para todos sus hijos®; y el tercero, cuando Dios entregé el Decélogo a
Moisés . EIl pacto de Yaveh con Abraham constituye uno de los simbolos mas
importantes de la religion judeocristiana y de la civilizacién occidental. La alianza
entre el hombre y su creador generé una relacion liberadora que dio origen a una
nueva concepcion de la existencia humana.

Cuando Abraham recibi6 la promesa de la Tierra de Canaan a cambio de su fe
y su lealtad, el hombre se liber6é de su presente y fue capaz de proyectarse hacia el
futuro para sofiar con un Mas Alla prometedor. De esta manera, el pacto entre
Abraham y Yaveh inauguré un orden existencial distinto en el que el futuro comenzé
a destellar como la esperanza de poder llegar a un estado siempre mejor. A partir de
ese momento, aquel pacto entre el hombre y Dios constituyé una liberacién divina

para la humanidad, una promesa que permitié transferir el orden terreno presente a

% Bauer, Diccionario..., p. 34.

% En ocasiones, el ofrecimiento del berith partia de una parte y a veces, el mas débil no tenia méas remedio que
aceptarlo. Bauer, Diccionario..., p. 34

% El resultado del berith era el salom entre ambos contrayentes: un vinculo de paz, amistad y unidad inseparable.
L as relaciones generadas por el berith eran tan préximas al parentesco que las partes que lo acordaban se
llamaban hermanos entre si. Bauer, Diccionario..., p. 34.

*' Bauer, Diccionario..., p. 35.



43

un orden futuro trascendente™.

No obstante la importancia y el significado de esta alianza entre Abraham y
Yaveh, el pacto fundamental de la tradicion veterotestamentaria fue el acordado en el
Monte Sinai entre Dios y Moisés. La entrega del Decalogo a los hombres establecié
una nueva relacion entre los seres humanos y su creador. Una vez que Yaveh
impuso a sus creaturas una serie de normas éticas que éstas aceptaron respetar,
surgié un nuevo vinculo de reciprocidad entre un Dios que liberaba a Israel de su
esclavitud y unos hombres que asumian las nuevas responsabilidades morales de
dicha liberacion®.

En realidad, la articulacion de este acuerdo obedecié a la gracia infinita de
Yaveh; un acto motivado inicamente por el amor que Dios sentia hacia los hombres.
Por ello, el hesed (obligacion de la alianza) de Yaveh era la gracia y la misericordia
inmerecida para los seres humanos, mientras que el de estos ultimos era el
agradecimiento, la obediencia y la entrega amorosa a Dios*'. Como es facil deducir,
la violacién humana a cualquiera de los mandamientos del Decalogo significaba la
ruptura y la fragmentacion de aquella alianza reciproca.

El tema del pacto o berith entre el hombre y Dios guarda estrecha relacién con
los conceptos de la justicia y la misericordia divinas, asi como con la gracia de Dios y
la libertad humana. Desde los primeros tiempos de la patristica, la discusién en torno
a la ira y la bondad divinas ocup6 un lugar privilegiado en las reflexiones teoldgicas;

en este sentido, el problema de la relacion entre la justicia y la caridad fue una

% voegelin, Order..., p. 194-195.
“0 E1 Decalogo constituye el simbolo de la proclamacién de un nuevo Rey-Dios que da las reglas fundamentales
para el orden de su dominio. Voegelin, Order..., p. 425. Con la entrega del Decélogo a los hombres, Dios se
convirtié en el nuevo sefior de la moral. Ver Bauer, Diccionario..., p. 245.

' Bauer, Diccionario..., p. 37.



preocupacion central para los padres de la Iglesia.

La oscilaciéon entre la justicia y la misericordia de Dios esta presente ya en
varios pasajes del Antiguo Testamento. En ellos es necesario resaltar una condicion
que se repite constantemente: la ira de Dios estalla como un momento pasajero;
nunca se trata de una condicion eterna, sino mas bien, es un estado transitorio
detras del cual siempre sobreviene la misericordia*?. Y es que la ira no es expresion,
unicamente, del castigo de un ser cruel y poco benévolo, sino también, es la
manifestacion de una voluntad divina que busca restablecer y mantener el orden de
la Alianza entre Yaveh y su pueblo elegido.

La fragmentacion de la alianza siempre genero la ira de Dios, ira que no era
otra cosa que una reaccion justa frente a la trasgresion de las normas que
fundamentaban el pacto establecido. No obstante la crueldad y el rigor que en
ocasiones acompafiaban a los designios de Yaveh, para aquel Dios justiciero, el
castigo jamas fue la Gltima palabra. Por el contrario, el amor que el Todo Poderoso
sentia hacia los hombres siempre lo movié a permitirles la reconciliaciéon con él. De
esta manera, en el Antiguo Testamento, la explosion de la ira divina solamente
correspondié6 a momentos pasajeros tras los cuales siempre liegd la compasiéon. En
realidad, la tension existente entre la ira y la bondad de Dios siempre se resolvié a
favor de una unica posibilidad: la del perdén. Sélo en la redencién podian confluir la
misericordia y la justicia divinas.

La importancia del concepto de reconciliacion en el Antiguo Testamento

encontr6 la continuidad mas importante, aunque paradéjicamente, la novedad mas

“2 Lodi, Misericordia..., p. 16



45

significativa, en la venida de Cristo al mundo. Y es que con su llegada, la
misericordia adquiri6 una nueva dimensién en la historia de salvacion. Fue San
Pablo, precisamente, quien al hablar por primera vez de Jesucristo como Hijo de
Dios®, dio las pautas necesarias para establecer la continuidad entre la Alianza con
el Dios Juez del Antiguo Testamento y la Alianza con el Dios Padre misericordioso de
la Nueva Ley*.

La llegada del Hijo de Dios a la Tierra y su misién de sacrificio hicieron posible
la remisién del Pecado Original entre los hombres, asi como la reconstitucion de las
condiciones necesarias para establecer la Nueva Alianza entre los seres humanos y
su creador. EIl mensaje de Cristo en el Nuevo Testamento era claro: “Mi
mandamiento es éste: que os améis los unos a los otros como yo os he amado”; el
amor volvia a fungir como el principio que unia a los hombres con su Dios, pero esta
vez, lo novedoso del mensaje cristiano radicaba en que el amor se presentaba como
un sentimiento que también debia vincular a los hombres entre si.

El amor divino hizo posible la llegada del Redentor al mundo, pero Cristo
introdujo, por primera vez en la historia de la humanidad, el concepto de redencion
como elemento para reconstruir el orden y la unidad social. El Sermén de la
Montafia y la oracion del Padre Nuestro son la maxima expresion de esta novedosa
idea. EIl “perdona nuestras ofensas como también nosotros perdonamos a los que
nos ofenden” establece una nueva idea de relaciones de reciprocidad en las que los
vinculos descansan en el concepto del perdén. En realidad, tanto el origen como la

permanencia de la comunidad evangélica cristiana descansan en esta posibilidad de

“3 Es Leszek Kolakowski quien hace esta interesante apreciacion.
“ Ver Lodi, Misericordia...,p. 85-88.



46

reconciliarse con Dios, lo mismo que en la posibilidad de reconciliarse con los

semejantes.

b) Gracia divina y libertad humana

Pasemos ahora al segundo problema teolégico que vale la pena recordar: la
relacion entre la gracia divina y la libertad humana. Para ello, es necesario
remontarse a las discusiones y controversias entre Pelagio y San Agustin en el siglo
V. En aquellos debates teol6gicos, Pelagio sostuvo que la gracia divina consistia,
antes que nada, en la creacioén del hombre como un ser dotado de libre albedrio y de
una santidad especial que le permitia discernir entre el bien y el mal. Esta naturaleza
humana libre y santa era una donacién gratuita y por lo tanto, constituia ya en si
misma una gracia de Dios*®. De esta manera en el pensamiento pelagiano, la gracia
era un auxilio divino y externo que permitia a los hombres decidir libremente en la
toma de decisiones. Por otro lado, Pelagio afirmé que la condicion de la humanidad
no habia cambiado después del Pecado Original; la accion de Adan habia sido un
mal ejemplo para su descendencia, pero no habia “infectado” a sus hijos con pecado
alguno®.

Por su parte, frente a las ideas de Pelagio, San Agustin afirmé que la gracia
no consistia en la posibilidad que tenian los hombres de observar la ley libre y
rectamente. Para el obispo de Hipona, la gracia era una inspiracién divina, una

relacion difusa entre el Espiritu Santo y los hombres que existia en el corazén de

“5 Sesboue, Storia dei dogmi..., p. 254.
“ Sesboué, Storia dei dogmi...,p. 257.



47

estos Ultimos gracias a la mediacion de Cristo*”. En cuanto al Pecado Original, San
Agustin sostuvo que todos los hombres habian heredado la culpa de Adan y que no
existia acto humano alguno que pudiera restablecer la relacion entre el hombre y
Dios. Por ello, y en una accién infinitamente amorosa, Dios habia enviado a su hijo
para restituir la gracia entre los hombres y hacer posible el perdén y su salvacion®.

Como puede observarse, para Pelagio, la posibilidad de salvacion radicaba
unicamente en los hombres, ya que éstos debian ganarse la vida eterna a partir del
mérito de sus buenas obras y rectas decisiones. Para San Agustin, en cambio, el
proceso de salvacién no dependia de las acciones humanas, sino de la mediacién de
Cristo que habia restablecido la gracia entre los hombres, haciendo posible la
reconciliacién con Dios®®.

Mas alla de las simplificaciones de esta comparacion, es interesante observar
que en las reflexiones de ambos teélogos se escondian dos concepciones diferentes
sobre la humanidad. Para San Agustin, los hombres eran seres decadentes e
imposibilitados para actuar sobre su destino de salvacién, mientras que Pelagio los
describia como seres auténomos y libres que podian incidir en el camino hacia la
vida eterna®.

Resulta curioso pensar que la Iglesia reconoci6 como dogma la posicion

agustiniana y conden6 la de Pelagio como herejia®'. No obstante esta disposicion,

7 Sesboué, Storia dei dogmi...,p. 225.
“8 Mc Grath, Christian spirnituality...,p. 107.
“® Mc Grath, Christian spirituality...,p. 107.

De manera que para San Agustin, la salvacion era un don inmerecido, mientras que para Pelagio se trataba
de una recompensa y una justa retribucién divina a las buenas conductas de los hombres en la Tierra. Ver Mc
Grath, Christian spirituality..., p. 108.

*! Los Concilios de Cartagena en 418 y de Orange en 529 establecieron la oficialidad de las ideas agustinianas,
aunque las tendencias de San Agustin hacia la teologia de la predestinacion fueron poco subrayadas. Mc Grath,
Christian spintuality...,p. 109.



48

en los siglos XIV y XV, la discusién pelagiano-agustiniana cobré nuevos brios en las
controversias entre la escuela de la via moderna que rescaté las ideas de Pelagio y
la escuela agustiniana que defendi6 la postura del obispo de Hipona. Pero dejemos
ahi esta controversia teoldgica y ocupémonos, por ultimo, de los problemas de la

libertad, la intencién y la responsabilidad individual.

c) La conciencia, la intencion y la responsabilidad

Las reflexiones medievales en torno a la importancia de la conciencia se
apoyaron, sobre todo, en el estudio de los escritos de San Pablo®2. En ellos, la
conciencia aparecia como una capacidad situada en el interior del alma que
iluminaba y guiaba la conducta del sujeto, al mismo tiempo que la juzgaba,
aprobandola o condenandola. Esta “luz del alma” permitia que los hombres
distinguieran entre el bien y el mal, entre la verdad y la falsedad. Para San Pablo, la
conciencia no aparecia como consecuencia de un acto juzgado después de
cometido, sino que era una nocién previa que indicaba a los hombres lo que debian
hacer y lo que no. La autoridad de la conciencia se fundaba en que ésta procedia de
Cristo y en que ésta era otorgada a los hombres a través del Espiritu Santo o
mediante la luz divina®>.

En el siglo Xlll, Santo Tomas de Aquino se ocup6 de este problema con gran
preocupacion. Para Santo Tomas, el ser humano participaba de una dignidad que

ninguna otra creatura poseia: la de su naturaleza racional. Como bien se sabe, en

%2 En efecto, el término griego syneidesis presente en los pasajes del Nuevo Testamento se tradujo al latin con la
?alabra con-sciencia. Ver Ghisalberti en Gabbi, Coscienza: stona..., p. 29.
? Ghisalberti en Gabbi, Coscienza:stonia..., p.29



49

el pensamiento tomista, la dignidad del hombre radicaba en la capacidad de
entendimiento y en la posibilidad de actuar desde la inteligencia y no desde el
instinto®

En este sentido, lo que hacia posible que los hombres cometieran actos libres
e inteligentes era el juicio de la razén practica; juicio que no era sino la conciencia
misma, la cual permitia que los hombres distinguieran entre las acciones buenas y
las malas®. En realidad, para Santo Tomas, la conciencia se identificaba con el
conocimiento natural de los primeros principios relativos a las cosas operables y este
conocimiento se expresaba en la capacidad humana para rechazar el mal e
inclinarse al bien®. De manera que la conciencia individual permitia que los hombres
construyeran razonamientos articulados para distinguir entre la bondad y la maldad
de un acto concreto®’

Como puede observarse, en el pensamiento de Santo Tomas, el
funcionamiento de la conciencia individual dependia de la existencia de un cédigo
moral que no venia del exterior del hombre, sino que estaba impreso en su corazén
como una ley innata y natural®®. Resumiendo: para Santo Tomas, la conciencia era
el juicio de la razén practica que permitia a los hombres percibir la ley natural de su
corazébn y evaluar, con ella, el valor moral de sus propias acciones Yy

comportamientos. Santo Tomas llamé reflexion a este acto de auto conocimiento e

o -, Smith, p. 48.

Cavalooll en Gabbi, Coscienza: stonia..., p. 54

% Ghisalberti, en Gabbi, Coscienza: stona . p. 34. Como se explica mas adelante, al hablar de los “primeros
principios”, Santo Tomas suponia la exlstencla de ciertos principios basicos impresos en el alma de todos los
seres humanos, estos principios universales y naturales regian las conductas de los seres humanos.

%7 Ghisalberti, en Gabbi, Coscienza: storia.. .p. 35.
%8 En la tradicion del pensamiento medieval, el corazén era el 6rgano donde radicaban la conciencia, la
inteligencia, los sentimientos y las inclinaciones morales que regian las conductas humanas. Ver Gabbi,
Coscienza: stona..., p. 11.



50

introspeccion. La reflexion era, por lo tanto, la capacidad que tenia el espiritu para
regresar a si mismo y tomar conciencia de la propia existencia partiendo de la
consideracién moral de los propios actos®. Ahora bien, la conciencia individual no
era capaz, Unicamente, de juzgar la naturaleza de las acciones pasadas, sino
también, de prever la naturaleza de las futuras y aun mas, de discernir sobre la
intencién que habia motivado un acto determinado®.

Sin lugar a dudas, uno de los elementos mas importantes del pensamiento
occidental relacionado con la responsabilidad individual es el de la importancia que
tiene la intencién que mueve las acciones humanas. El primer te6logo medieval en
reparar en el problema de la intencionalidad de las conductas y los comportamientos
fue Pedro Abelardo en el siglo XII°'.

Observando que las penitencias tarifarias de los libros y manuales soélo
median los efectos concretos del pecado, Abelardo insisti6 en la necesidad de
valorar subjetiva e internamente las culpas de los pecadores®®. El tedlogo sefialé
que no era suficiente con reparar inicamente en las consecuencias externas de las
faltas cometidas, sino que habia que encontrar una relacion entre el dafio que los
pecadores provocaban en la sociedad y la responsabilidad individual que los
motivaba a cometer sus acciones®

Abelardo rescaté del Nuevo Testamento la importancia que tenia el “consenso

% Cavalcoli, en Gabbi, Coscienza: storia...,p. 46.

€ Cavalcoli, en Gabbi, Coscienza: stonia...,p. 54.

81 Las reflexiones de Abelardo en tomo a la intencién se dieron en un contexto material, econémico y politico que
fortalecia la importancia que tenia el individuo en la sociedad. En efecto, su teologia de la intencionalidad fue
retomada por Santo Tomas en el siglo Xlll y desarrollada por los sucesivos tedlogos escolasticos. Ver
Ghisalberti, en Gabbi, Coscienza: stornia..., p. 31.

2 Como seguramente se recuerda, en la Alta Edad Media, existian libros y manuales que registraban diferentes
tarifas para la expiacion de los pecados. Las “cuotas” a pagar dependian de las consecuencias externas de las
acciones pecaminosas. Ver Ghisalberti, en Gabbi, Coscienza: stona..., p. 33.

8 Ver Prodi, Una storia della giustizia...,p. 54-57.



51

interior” entre el pensamiento y la accion en el momento en que ésta se cometia.
Distinguiendo entre vicio (la inclinacién del ser humano hacia el mal después del
Pecado Original) y pecado (el consenso interior con dicha inclinaciéon), Abelardo
afirmé que los hombres eran responsables de sus actos sélo cuando existia dicho
consenso, es decir, cuando los sujetos actuaban a sabiendas de la implicacion moral
que tenian las acciones que cometian. De esta manera, la intencion y la conciencia
eran condiciones absolutamente indispensables para dotar de responsabilidad moral
a los sujetos que actuaban. En efecto, la responsabilidad no podia reducirse a la
exterioridad de las acciones cometidas, sino que radicaba en la intencion que las
habia motivado®.

Las ideas de Abelardo en torno a la intencién, abrieron una perspectiva moral
totaimente novedosa, poniendo en duda el antiguo sistema de penitencias tarifarias
que habia funcionado durante toda la Edad Media. Con Abelardo, el juicio moral de
las conductas dejé de concentrarse en las consecuencias exteriores de los pecados
confesados. A partir de ese momento, la intencién cobré un lugar preponderante en
dichos juicios y con ello, no s6lo se abri6 un nuevo espacio para la defensa del
confesado, sino también, un nuevo capitulo en la historia de la idea occidental de

responsabilidad individual. Hasta aqui el paréntesis teologico.

Contagiados por la exaltacion renacentista de la dignidad del hombre y

compartiendo la preocupacion del mundo moderno por la individualidad, algunos

8 De esta manera, una misma accién podia tener intenciones distintas y esta condicién podia hacer la diferencia
entre una accién plenamente responsable y otra que no lo era. Ver Ghisalberti, en Gabbi, Coscienza: stona..., p.
31-33.



52

tedlogos vy filésofos de los siglos XV y XVI volvieron los ojos a los temas de la
Alianza, la relacion entre la libertad humana y la gracia divina y el problema de la
conciencia y la responsabilidad individual. La discusiéon en la que confluyeron estos
tres problemas teolégicos fue la de la naturaleza de la justificacion humana, es decir,
qué lugar tenia la participacion del hombre en el camino de su salvacion eterna;
cémo podia el hombre acceder al perdon de Dios. Entre los personajes mas
interesados en responder estas preguntas se encontraron Martin Lutero y Erasmo de

Roétterdam.

3. La disputa entre Martin Lutero y Erasmo de Rétterdam. Antecedentes de las
ideas protestantes y contrarreformistas en torno a la justificaciéon

En la primera década del siglo XVI, un monje agustino de Tubingia que
participaba del espiritu humanista de su tiempo, regresé al estudio de las fuentes del
Nuevo Testamento, mas especificamente a la Epistola de los Romanos de San
Pablo, proponiendo una nueva interpretacion que habria de cambiar la historia de
Occidente. Como muchos de sus contemporaneos, Martin Lutero vio con indignada
preocupacion la pérdida de “identidad intelectual” que vivia la Iglesia en aquellos
dias. La perversion de las practicas cristianas y la falta de lectura de las Sagradas
Escrituras planteaban la necesidad de regresar a las versiones mas puras y
auténticas de la piedad y los textos cristianos; fiel a estas ideas, Lutero concentré sus
estudios en San Pablo y San Agustin®.

Estudiante de la Universidad de Erfurt, en su juventud Lutero comulgé con las

8 Mc Grath, Christian spirituality..., p.13.



53

ideas de la via moderna en torno a la justificacion®. Sin embargo, poco a poco, el
monje agustino abandoné sus ideas semipelagianas para acercarse mas a las
interpretaciones agustinianas sobre el Pecado Original y la salvacion®’. Retomando
a San Agustin, Lutero reinterpret6 la Epistola a los Romanos de San Pablo y afirmé
que la unica justificacion posible para los hombres era la de la fe en Cristo. Las
obras humanas no tenian efecto alguno en la salvacion, ya que a partir del Pecado
Original, los hombres permanecian siempre pecadores y era sélo la gracia divina la
que podia conseguir su justificacion gracias a la mediacién del hijo de Dios®.

Lutero descubrié en la justicia divina s6lo amenaza y castigo. Para el monje
agustino, Dios no era un juez flexible que pudiese ofrecer a los hombres la salvacion
como una recompensa a sus obras meritorias. La verdadera misericordia divina
estribaba, en realidad, en que Dios otorgaba a los hombres la gracia como un don
que no merecian®®. De esta manera, en el pensamiento luterano sobre la
justificacién, las obras humanas y la participacién del hombre no influian en el juicio
divino sobre el destino en el Mas Alla. La humanidad sélo podia salvarse gracias a la
misericordiosa intervencion de Dios, intervencion que suponia, por lo demas, el

previo conocimiento divino de aquéllos elegidos para justificarse y aquéllos

% La via modema fue el nombre que recibi6 la escuela de pensamiento que en los siglos XIV y XV recuper6
algunas de las ideas pelagianas en tomo al tema de la salvacién. Los seguidores de la via moderna pensaban
que Dios estaba obligado a justificar a los hombres que lo merecian debido a la alianza o pacto que habia entre
los seres humanos y la divinidad. Conocida también como la escuela nominalista, esta corriente cont6 entre sus
pensadores mas importantes a Guillermo de Occam, Pierre d’Ailly y Gabriel Biel. En el siglo XV, las ideas de la
via moderna cobraron importante difusiéon en las universidades de Paris, Heidelberg y Erfurt. Ver Mc Grath,
Christian spinituality..., p. 109.
¢ La transformacién de las ideas teolégicas de Lutero se dio hacia 1515. La evolucién de su pensamiento se
suele relacionar con la “experiencia de la torre”, pues al parecer, el cambio mas radical de sus ideas lo
experiment6 a partir de las profundas crisis que vivié en la torre del convento agustiniano de Wittenberg. Mc
Grath, Christian spirituality..., p. 135.
% Para Lutero, el pecado no se podia borrar de los hombres jamas. Incluso aquellos que habian sido justificados
g.grmanecian pecadores y justos al mismo tiempo. Ver Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 290.

Mc Grath, Christian spirituality..., p. 138.



destinados a la condena eterna.

Algunos criticos de Lutero sefalaron que en sus teorias, el hombre quedaba
exento de cualquier responsabilidad moral al actuar, ya que si Dios conocia de
antemano quién debia salvarse y quién condenarse, las buenas 0 malas obras no
significaban diferencia alguna en el destino eteno de los hombres. Ante estos
ataques, Lutero respondié que las buenas obras eran respuestas perfectamente
congruentes con la gracia que Dios otorgaba al pecador justificado, pero que éstas
no colaboraban en absoluto a su salvacion. Las obras debian acompafar y seguir a
la fe, pero no eran, de ninguna manera, la causa de la justificacion’.

De esta manera, la doctrina luterana de la justificacion por la fe sin las obras
anulé la importancia que tenian la libertad y la responsabilidad moral de los
individuos en el recomido terreno hacia su salvacion eterna’’. En este sentido, el
primer critico a la opinién luterana sobre la importancia que tenian la libertad y la
voluntad de los hombres en su destino de salvacion fue Erasmo de Rotterdam. En
su Diatriba de libero arbitrio, Erasmo criticé la posicion de Lutero y afirmé que la
negacién del libre albedrio en los hombres convertia a Dios en un ser injusto y cruel,
quitaba al mérito y a la culpa su significado y vanalizaba el sentido que tenian los
premios y las penas en la justicia de Dios™.

Para Erasmo, Dios era justo pues premiaba a quien lo ameritaba y castigaba

al que lo merecia. Por ello, la libertad para elegir entre el bien y el mal, propia del

7 Ver Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 290.
! Es importante sefialar que el luteranismo reivindico la importancia del individuo desde otra perspectiva. La
lectura personal de la Biblia como unico medio para escuchar el llamado divino y seguir la vocacion, el
establecimiento de un vinculo directo entre el hombre y su creador fueron la respuesta de la modemidad luterana
ante el problema de la libertad y la individualidad. En realidad, las preguntas del mundo moderno preocuparon a
toda la cristiandad a pesar de que las respuestas que se dieron a las mismas fueron multiples y diversas.

Ver Capizi, La difesa..., p. 44.



55

hombre, no podia negarse como lo hacia Lutero. La gracia divina era un elemento
indispensable para que la eleccion humana fuera exitosa, pero no anulaba la
importancia de la libertad en el camino hacia la salvacién. Es decir, para Erasmo, la
gracia de Dios era una causa principal en la justificacion de los seres humanos, pero
la voluntad del hombre era una causa secundaria. De esta manera, la justicia divina
y la libertad humana coexistian en un perfecto estado de conciliaciéon’.

Por otro lado, Erasmo distingui6é entre la presciencia divina y la predestinacion.
En efecto, el humanista holandés reconoci6é la capacidad divina para conocer el
futuro, pero afirmé que si la justicia divina preveia el castigo hacia los pecadores, el
acto de pecar dependia Gnicamente de la voluntad de los hombres™. El Pecado
Original, continuaba Erasmo, habia modificado la condicién de la libertad humana,
pero lejos estaban los hombres de haberla perdido irremediablemente. Frente a
estos argumentos, Lutero acus6 a Erasmo de pelagianismo insistiendo en que
después del Pecado Original, el ser humano habia quedado dominado por la
bisqueda egoista de sus intereses y con ello, incapacitado para colaborar en su

justificacion’.

4. La respuesta tridentina: alternativa catélica a las nuevas preocupaciones de
la Modernidad

La rapida difusion de las ideas luteranas preocupd severamente a los

polemistas catélicos. Pronto, los seguidores de Lutero se convirtieron en una seria

73 Capizi, La difesa..., p. 46.
7 Capizi, La difesa..., p. 49
® Terranova, Le due riforme..., p. 13.



56

amenaza de fragmentacién dogmatica y doctrinal’”®. Como seguramente se
recuerda, los reformadores protestantes no defendieron, inicamente, la justificacion
s6lo por la fe. Ademas, Lutero, Calvino y Zwinglio ofrecieron fuertes criticas a la
naturaleza de ciertas practicas y cultos devocionales, lo mismo que a la teologia y
administracion de los sacramentos’’. No es desatinado afirmar que la mayor parte
de aquellas criticas giraron en torno a las vias que la Iglesia ofrecia como medios
para acceder al perd6n y a la reconciliacion entre el hombre y Dios. De esta manera,
los reformadores protestantes condenaron el supersticioso culto a los santos, la
difusién de la idea de Purgatorio, asi como la venta de indulgencias y bulas papales.
En cuanto a la teologia y la administracion de los sacramentos, los
protestantes afirmaron que en ellas se concentraban las peores distorsiones y los
mas graves errores de la escolastica; para estos reformadores, la teologia y la
administracion de los sacramentos eran un claro ejemplo de los excesos y abusos
cometidos por la Iglesia y el clero’®. A pesar de las diferencias entre sus doctrinas
teologicas, los reformadores protestantes coincidieron en que los sacramentos se
habian convertido en gestos magicos, en ritos supersticiosos que no tenian
verdadera relacion con lo que predicaba la Escritura’. Para estos reformadores, los

sacramentos expresaban, sobre todo, la enorme influencia que tenian los clérigos

" En realidad, una de las caracteristicas del dogma en la Edad Media fue su pluralismo doctrinal. A decir verdad,
nunca habia existido una unica doctrina sobre la justificacion. A pesar de las disposiciones del Concilio de
Orange en 529, las diferentes escuelas teolégicas discutieron con frecuencia sobre la teologia de la justificacion.
Mc Grath, Christian spirituality..., p. 131.

La teologia de los sacramentos se desarroll6 a lo largo de toda la Edad Media, llegando a su méaxima
consolidacion con Pedro Lombardo en el siglo XIl. Para los tedlogos medievales, el sacramentum era un rito
eclesiastico al que se atribuia la posibilidad de conferir y canalizar la gracia de Dios. Ver Mc Grath, Christian
spmtuallty ,p221

Mc Grath, Chnsban spirituality..., p. 222.

°Es importante recordar que la reforma protestante no fue homogénea. Este movimiento se caracterizé por la
existencia de distintas corrientes que guardaban diferencias importantes entre si. Tanto Lutero, como Calvino,
2Zwinglio o los anabaptistas coincidieron en muchas de sus posturas, pero al mismo tiempo, dieron a sus
respectivos pensamientos caracteristicas particulares. Bourgeois, / segni..., V. lll , p. 133.



57

sobre los fieles. Por ello, lamentaban que entre el pueblo, lo comin era pensar que
el poder de perdonar los pecados se encontraba en los ministros mismos y no era
concebido ya como un don que procedia Unicamente de Dios®.

Por otro lado, Lutero y sus seguidores insistieron en que la Escritura no
hablaba, en ningin momento, de la institucion de siete sacramentos por parte de
Cristo. En su afan por volver a lo mas auténtico del Evangelio, Lutero reconocié que
solamente el bautismo y la eucaristia aparecian en los textos biblicos como
sacramentos legados a los hombres por el hijo de Dios®'. No obstante este
reconocimiento, tanto para Lutero como para los otros reformadores protestantes, los
sacramentos no conferian la gracia, sino simplemente, nutrian la fe®. Ademas, el
protestantismo neg6 rotundamente la presencia real de Cristo en el sacramento de la
eucaristia, levantando con esta afirmacién importantes discusiones en torno a la

doctrina de la transustanciacion.

La irrupcion de la reforma protestante gener6 un ambiente de confusion
teoldgica y doctrinal sin precedente. La proliferacion de nuevas iglesias y sectas
religiosas fortaleci6 el clamor de los catélicos que, desde tiempo atras, insistian en la
urgencia y necesidad de llevar a cabo una profunda reforma al interior de la Iglesia®.

Para muchos reformadores, la crisis que sufria la Iglesia exigia cambios y

% Bourgeois, / segni..., p. 134.
® Bourgeois, / segni..., p. 134.

Asi, por ejemplo, Calvino afirmaba que los sacramentos tenian la misma funcién que un mensajero que llevaba
buenas noticias a los hombres: estos ritos no conferian el bien, sino inicamente anunciaban y demostraban a los
hombres que todo les habia sido dado desde la libertad de Dios. Bourgeois, / segni..., p. 135.

Las convocatorias de humanistas y tedlogos reformistas volvieron a presionar para organizar un Concilio
general en el que se discutiera a fondo esta reforma. Ahora, no solamente se trataba de enmendar los males que
aquejaban a la Iglesia desde tiempo atras, sino también, de poner fin al desorden provocado por la reforma
protestante. Terranova, Le due riforme..., p. 63.



58

transformaciones a varios niveles. El ausentismo de los clérigos, el debilitamiento de
las parroquias como sedes para la practica de la religiosidad popular, la venta de
cargos, asi como la ineficiencia y corrupcién de la burocracia eclesiastica llamaban a
la revision de las estructuras juridicas y administrativas de la institucion. Por otro
lado, la crisis de la espiritualidad cristiana, los escandalos de la vida de los Papas, el
dispendio, la lujuria y la relajacién de las costumbres y la disciplina entre algunos
sectores de la jerarquia eclesiastica llamaban a una profunda reforma moral.
Ademas, la irrupcién de las ideas humanistas en torno a la dignidad del hombre y las
interpretaciones teolégicas y doctrinales del protestantismo planteaban la necesidad
de una revision profunda que aclarara y unificara las diferentes interpretaciones en
torno a la justificacion, el Pecado Original, el Purgatorio, los sacramentos y la
santidad.

De esta manera, en 1523, la iniciativa broté desde el Imperio. En esta fecha,
distintos te6logos y reformadores buscaron presionar a Carlos V para que convocara,
tanto en los Estados catélicos como en los luteranos, un Concilio comun, libre y
cristiano que reconciliara las diversas posturas alrededor de la teologia, la Iglesia y la
experiencia de la piedad®. Los llamados del Emperador llegaron a los oidos sordos
del Clemente VII%, pero a pesar de la indiferencia papal, los clamores reformistas no

cesaron. De esta manera, Paulo lll, sucesor de Clemente, intentd llevar a cabo un

% Enun principio, los mismos protestantes insistieron en la organizaciéon de un concilio comun con los catélicos.
Sin embargo, poco a poco abandonaron la idea de participar en el mismo, poniendo condiciones cada vez mas
exigentes para garantizar su presencia. Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 199. Finalmente, llegado el momento
de la reunion, los sectores protestantes se rehusaron a enviar representantes al concilio pues lo consideraron un
sinodo doméstico del Papa en Roma. Terranova, Le due riforme..., p. 63

® Hacia 1522 0 1523, el Papa Adriano IV, antecesor de Clemente, habia reconocido la responsabilidad del
Papado en el estado de cosas que aquejaban a la Iglesia. Sin embargo, Adriano murié sin poder organizar un
proyecto de reforma y cuando Clemente Vil llegé a la silla pontificia, los intentos por poner fin a los abusos y a las
violaciones de la disciplina eclesiastica no fueron retomados por el Papa. Ver Lutz, Reforma..., p. 86.



59

programa de reformas que emanaran desde Roma con el fin de evitar la proliferacion
de movimientos reformistas exteriores. No obstante la voluntad de Paulo lll, Roma
se encontraba sumamente dividida e incluso los sectores que deseaban la reforma
tenian ideas distintas de lo que ésta debia ser®.

De esta manera, la inercia de los sectores mas conservadores de la Iglesia,
las divisiones internas entre los partidos reformistas y las condiciones geopoliticas de
la Europa de Carlos V y Francisco | retrasaron la reunién de un concilio ecuménico
hasta el afio de 1545. En efecto no fue sino hasta el 13 de diciembre de aquel afio
que dieron inicio las primeras sesiones del Sacrosanto y Ecuménico Concilio de
Trento. EIl concilio tridentino concluy6 el 4 de diciembre de 1563. Durante aquellos
dieciocho afios, teblogos y juristas del clero regular y secular se reunieron para
discuti, no siempre de manera sistematica ni consistente, las definiciones
doctrinales, las formas liturgicas, los problemas referentes a la disciplina eclesiastica,
asi como para establecer los principios de la administracion y el funcionamiento
juridico de la Iglesia®.

Como se ha mencionado ya, el Concilio de Trento careci6 de un proyecto
ordenado. No obstante, el tridentino senté las bases de la Iglesia y la religiosidad
catélica del mundo moderno. Es importante sefalar que si bien el Concilio traté lo

mismo los temas doctrinales que los juridicos y los administrativos, la mayor parte de

% Lutz, Reforma..., p. 88.

¥ Antes de iniciar el concilio, se discuti6 si la reforma catélica debia tratar unicamente las cuestiones morales o
también las dogmaticas. Los prelados espafioles, influidos por la reforma del cardenal Cisneros insistieron en
combatir los abusos de la corte pontificia mientras que el partido papal sefialé que la reforma debia ocuparse,
solamente, de los problemas dogmaticos. La postura de los obispos espafioles fue apoyada por el Emperador
Carlos V quien también opiné que la necesidad de purificar al clero y poner fin a los abusos e irregularidades
entre la jerarquia eclesiastica era urgente. Al final, el partido papal tuvo que ceder y acepté tratar, al mismo
tiempo, los asuntos doctrinales, los asuntos administrativos y los que se referian a la disciplina eclesiastica. Ver
Balderas, La reforma..., p. 175.



60

los padres que acudieron al Concilio en 1545 tenia una formacion juridica mas que
teolégica. Esta condicién se vio reflejada en los temas que, en un principio, se
discutieron de manera prioritaria®®. Efectivamente, en sus primeras sesiones, Trento
privilegi6 los debates alrededor de los asuntos juridicos y administrativos que debian
aclararse para fortalecer la autoridad y hegemonia del Papa, asi como para legitimar
la importancia de la jerarquia eclesiastica en la experiencia cotidiana de la
religiosidad catélica.

En este sentido, varias son las medidas reformistas que es importante
recordar. En primer lugar, el Concilio estableci6 la obligacién que tenian los obispos
y sacerdotes de residir en sus diécesis y parroquias. Ademas, el Concilio prohibi6 la
acumulacién de varios obispados en una sola persona. En el decreto sobre la
predicacion, el tridentino sefialé6 como la principal obligaciéon de los obispos, primados
y demas responsables, la predicaciéon del Evangelio de Jesucristo. Ademas, estipul6é
que los obispos debian asistir cada tres afios a un sinodo provincial, tenian que
convocar anualmente al sinodo diocesano, asi como realizar periédicamente las
visitas episcopales a su didcesis®®.

La reforma tridentina buscé restablecer la autoridad de los obispos entre los
fieles y para ello hizo de la parroquia el centro de la jurisdiccion administrativa y el
nucleo y la sede de la religiosidad catélica. En este sentido, una de las prioridades
de Trento fue la de realizar una vigorosa centralizacién de la vida religiosa. Pero

ademas, el Concilio se ocup6, como otra de sus labores mas importantes, de

% Los participantes de Trento fueron en su mayoria obispos y miembros del clero secular. Como bien se sabe,
los grandes te6logos se encontraban casi siempre entre los miembros de 6rdenes religiosas que si bien
estuvieron presentes e influyeron de manera fundamental en la redaccion de los decretos del Concilio, fueron,
efectivamente, una minoria numérica. Prosperi, /l Concilio..., p. 55.

® Balderas, La reforma..., p. 278-287.



61

enmendar la disciplina entre el clero regular y secular, disciplina que habria de dar el
ejemplo para conducir por el buen camino los comportamientos cotidianos de los
feligreses.

De esta manera, el Concilio propuso la formacién de un clero parroquial en
seminarios que ensefaran teologia, pero sobre todo, insisti6 en la necesidad de
reformar las costumbres y enmendar los vicios entre las jerarquias eclesiasticas.
Como se ha sefialado ya, la reforma de las costumbres del clero debia ser el ejemplo
para reformar, también, la moral decadente entre los fieles catélicos. No obstante la
importancia de la reforma de la disciplina y la administracion eclesiastica, la difusion
de las ideas protestantes requirié6 de una respuesta teolégica que también defendiera
la ortodoxia doctrinal. En este sentido, dos fueron las preocupaciones tridentinas
mas importantes: por un lado, la definicion de la doctrina de la justificacion y por
otro, la doctrina de los sacramentos®.

Para definir la ortodoxia catélica, los tedlogos tridentinos se apoyaron en la
tradicion escolastica, en las nuevas ediciones griegas del Nuevo Testamento
rescatadas por Erasmo, lo mismo que en las nuevas traducciones de la Biblia y los
textos de la patristica que las imprentas de Basilea, Paris, Lyon y Venecia se habian
encargado de difundir®’. La discusién tridentina en tomo a la doctrina de la
justificacion concluyé en la VI sesion del Concilio, el 13 de enero de 1547 con la
aprobacion del decreto que la definia®’. Frente a las doctrinas de Lutero y de

Calvino, el Concilio mitigd el efecto catastréfico de la caida después del Pecado

% Contrariamente a lo que a veces se cree, el Concilio de Trento no s6lo declar6 anatema las proposiciones
protestantes. Por primera vez, la Iglesia catélica definié6 de manera positiva una doctrina catélica ortodoxa. Ver
Jedin, Riforma Cattolica..., p, 78.

' Terranova, Le due riforme..., p. 64

%2 |serloh, Compendio di storia..., V. VI, p. 565.



62

Original. Para Trento, la falta de Adan habia provocado la existencia de la muerte y
el dolor fisico entre su descendencia, pero el sacrificio de Cristo habia redimido a los
hombres reconciliando a estos ultimos con Dios.

El Concilio rescat6é las ideas agustinianas segun las cuales la justificacion
implicaba la regeneracion interna del individuo, de manera que los tedlogos
tridentinos hablaron de la justificacion como un proceso que transformaba al pecador
externa e internamente. Es decir, el sujeto justificado no sélo vivia la remisién de
sus pecados, sino también la renovacién interna de su ser®. En cuanto al problema
central de la relacién entre la gracia divina y la libertad humana, Trento establecioé
que la gracia de Dios era indispensable para generar la renovacion interna en el
sujeto justificado, pero que éste participaba activa y libremente al elegir con su
voluntad las buenas o malas obras que en el Mas Alla le serian premiadas o
castigadas®. Como puede observarse, Trento defendié los principios renacentistas
de la dignidad del hombre, haciendo del ser humano una creatura responsable de su
salvacion eterna. Al hacer de la justificacion una conquista humana, el Concilio
restaur6 el valor del mérito, la libertad y la responsabilidad individual.

Con relacion a la teologia de los sacramentos, Trento rescatd la tradicion
medieval que afirmaba que éstos eran siete ritos que contenian y conferian la gracia
de Dios. Frente a las ideas protestantes que sélo reconocian al bautismo y la

eucaristia como signos que nutrian la fe de los fieles, Trento defini6 a los siete

% Mc Grath, Christian spirituality..., p. 162.
% De manera que el Concilio reconocié que la vida eterna se conseguia como fruto de la gracia divina y de la

remuneracion que obtenian los hombres a cambio de sus buenas acciones. Iserloh, Compendio di storia..., p.
565.



63

sacramentos como vehiculos de la gracia y la comunién con Cristo®. No esta de
mas recordar que el sistema sacramental habia constituido un ambito clave del poder
eclesial sobre los fieles®. Intentando fortalecer la presencia y legitimidad de los
ministros en los cultos y practicas religiosas, el Concilio subrayé el origen divino de
los sacramentos, pero también los defini6 como acciones y actos ministeriales a
través de los cuales se manifestaba el poder de Dios*

En efecto, la revision de la doctrina de los sacramentos plante6 el problema de
definir, nuevamente, el lugar que tenia la jerarquia eclesiastica en la liberacion de los
fieles de sus culpas, asi como en el acceso que tenian los mismos al perdén de Dios.
En este sentido, es importante destacar los decretos tridentinos sobre los tres
sacramentos mas cercanos a la culpa y el perdon: el bautismo, la penitencia y la
eucaristia. Como seguramente se recuerda, los reformadores protestantes nunca
discutieron el fundamento escrituristico del sacramento del bautismo®. Lo que si
discutieron, en cambio, fue el efecto del Pecado Original entre la especie humana®
No es gratuito que las discusiones del Concilio tridentino en torno al bautismo se
dieran en las sesiones dedicadas al Pecado Original y a la Justificacién'®

Contrariamente a las doctrinas protestantes, los teélogos tridentinos afirmaron

% La doctrina de los sacramentos reconocié al bautismo, la confirmacién, la eucaristia, la penitencia, la
extremauncunén el matrimonio y la ordenacion.

Sesboue Storia dei dogmi..., V. lll, p. 137.

¥ De esta manera, la admmustrauén de los sacramentos quedaba estrictamente limitada a los ministros
ordenados. Sin embargo, el Concilio reconoci6 la excepabn del bautismo, sacramento que en casos de urgencia
podia ser administrado incluso por herejes o cisméticos, siempre y cuando se pronunciara la férmula trinitaria y se
tuvuera la intencién de hacer lo que la Iglesia hacia. Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 137-141.

% EI movimiento protestante que introdujo una verdadera novedad en el bautnsmo fue el de los anabaptistas.
Para ellos, el bautismo debia repetirse en la edad adulta, ya que la validez del sacramento dependia del
consenso interior y la conciencia plena de aquel que lo recibia. Prodi, Una stonia della giustizia..., p. 58.
% Para Lutero y Calvino, la caida del hombre después del Pecado Original habia fracturado, de manera
irremediable, la relacién entre los hombres y su creador. De ahi que no existiera accion humana que pudiera
justificar a los hombres y, por lo tanto, el Unico remedio para restablecer la alianza quebrantada era la gracia de
Dios.

'% £ decreto sobre el sacramento del bautismo se aprobé en la V sesion del Concilio el 17 de junio de 1546. Ver
Prosperi, Il Concilio..., p. 59.



64

que la remision del Pecado Original era absolutamente posible. Para Trento, el
remedio para restablecer la alianza entre los hombres y su creador se encontraba en
los méritos de Jesucristo, Gnico redentor de los hombres que habia venido a la Tierra
para reconciliar a los seres humanos con Dios; los méritos de Cristo podian
conferirse a los hombres mediante el sacramento del bautismo'®'.

Por otro lado, el Concilio sefialé6 que el sacramento del bautismo no podia
repetirse y que éste debia ser administrado lo mismo entre los adultos que entre los
nifios, pues todos los seres humanos habian heredado el pecado de Adan. En
cuanto a quiénes tenian la autorizacion para administrar el sacramento y cémo
debian hacerlo, el Concilio estableci6é que éste debia llevarse a cabo segun los usos
y las formas de la Iglesia catdlica y preferiblemente por ministros ordenados, aunque
se aceptd que en casos de emergencia, incluso los herejes y cismaticos pudieran
administrario.

De manera que para Trento, el bautismo era el sacramento de la Nueva Ley
que borraba el Pecado Original entre los nifios y los adultos, imprimiendo en el aima
de los mismos la gracia divina necesaria para restablecer la alianza quebrantada por
Adan y Eva. El sacramento del bautismo obligaba a quienes lo recibian a profesar la
fe en Cristo, pero al mismo tiempo, a observar las nuevas leyes que dicha fe
suponia. Trento estableci6é claramente que aquellos bautizados que quebrantaban la
ley de Cristo perdian nuevamente la gracia divina, ofreciendo, como Unico remedio

posible para recuperaria, el sacramento de la penitencia'®.

'9" Es interesante sefialar como la doctrina tridentina sobre el bautismo rescaté las ideas pelagianas que
aceptaban la remisién del Pecado Original. Ver Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 211.
'%2 Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 141.



65

Como probablemente se recuerda, Lutero critic6 el sacramento de la
penitencia por ser el origen de practicas abusivas y erroneas como fue la venta de
indulgencias. Ademas, Lutero sefial6é que la confesién era un rito que obedecia a la
tradicion humana y que Cristo jamas habia establecido como sacramento a la
penitencia. Para el monje agustino, el verdadero sacramento penitencial consistia,
Unicamente, en el bautismo'®,

Nuevamente en contraposicion a las ideas protestantes, Trento definié la
penitencia como uno de los sacramentos instituidos por Cristo'®. Los tedlogos
tridentinos reconocieron que tanto el bautismo como la penitencia eran ritos que
hacian posible el perdon de los pecados. No obstante esta relacion, los padres de
Trento insistieron en distinguir claramente ambos sacramentos. Mientras el bautismo
correspondia al nacimiento a la vida de Cristo y al ingreso del bautizado a la Iglesia,
la penitencia constituia un remedio y una curacién para los bautizados que perdian la
gracia nuevamente.

El tridentino dejé en claro las dos dimensiones de la penitencia. Por un lado,
el acto del ministro de la Iglesia, que no era sino la absolucién, y por otro, los actos
del penitente que consistian en la contricion, la confesion y la satisfaccion. Sélo Dios
podia perdonar a los hombres, pero era el confesor quien hacia posible la
reconciliacion entre los seres humanos y su Creador'®. Para lograr este propésito,

el pecador debia arrepentirse y confesar sus pecados al sacerdote, con lo cual,

'% Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 155.

104 E1 decreto sobre el sacramento de la penitencia se aprob6 en la sesion XIV el 25 de noviembre de 1551.
Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 155.

1% Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 154 y Prosperi Il Congilio..., p. 127-128.



66

después podia recibir la absolucién divina.'%.

El decreto sobre la penitencia insistié en la obligacién de los fieles de confesar
sus pecados mortales una vez al afio, subrayando el caracter judiciario de dicha
accion'”. En este sentido, Trento otorgé a los confesores la funcion de jueces. La
absolucién del pecador no era, unicamente, un acto de declaracién del Evangelio. La
sentencia pronunciada por el sacerdote modificaba la situacion del sujeto confesado,
ya que ésta expresaba la remision y el perdén de los pecados por parte de Dios.

En cuanto al sacramento de la eucaristia, Trento declar6 anatema las
doctrinas protestantes que se referian a ella, pero ademas, establecié la definicion
ortodoxa de este rito. En el siglo XVI, la practica de este sacramento vivia una
profunda crisis y decadencia. La mayor parte de los fieles no lo recibia
frecuentemente y la gente preferia ofrecer misas para obtener beneficios individuales
antes que acercarse a comulgar'®. Como es facil imaginar, las doctrinas
protestantes incrementaron la crisis en torno a las practicas y devociones
eucaristicas.

Lutero rechazé que en la misa se llevara a cabo el sacrificio de Cristo y afirmé
que el Hijo de Dios habia dejado el vino y el pan para comer y beber pero no para
adorar'®. Por su parte, Calvino expres6 que la comunién era un medio para

consolar las conciencias afligidas y un vinculo de unificacion entre los cristianos que

% Es importante sefialar que en Trento, el pecador que vivia una contricion imperfecta podia ser absuelto ya que
la atricién podia evolucionar con el tiempo en un verdadero amor hacia Dios. La contricion imperfecta era aquella
que motivaba al pecador a confesarse por temor a las penas del infiemo. Esta forma de contricion, también
llamada atricion, era contraria a la contricion perfecta que movia a la confesién por la esperanza y la fe en el amor
divino y en el perdén de Dios. En el siglo XVIII, hubo fuertes debates entre contricionistas y atricionistas que
estudiaban la validez de una confesién movida sélo por el temor. Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 157.

%7 1a obligacion anual de confesarse se habia establecido en el Concilio lateranense de 1215. Ver Prosperi, /I
Concilio..., p. 125.

'%8 Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 143.

' Sesboué, Storia dei dogmi..., p. 144.



67

formaban parte de un mismo cuerpo, mientras que Zwinglio asigné al sacramento de
la eucaristia un valor puramente simbélico. Probablemente, la afirmacion mas
importante de los reformadores protestantes en torno a la eucaristia, fue el rechazo
de que en la misa, el pan y el vino se transformaran en el cuerpo y la sangre de
Cristo, negando con ello la presencia real del Hijo de Dios en el caliz y la hostia.

En este sentido, el decreto tridentino sobre el sacramento de la eucaristia
atacé las doctrinas protestantes y defendi6 la doctrina medieval de Ila
transustanciacion. Los te6logos de Trento concluyeron que con el acto de la
consagracion, el sacerdote operaba la transformacién de la entera sustancia del pan
en la sustancia del cuerpo de Cristo lo mismo que la transformacion de la entera
sustancia del vino en la sangre del Hijo de Dios''®. En realidad, Trento hizo de la
Eucaristia el sacramento mas importante de todos. En él, los fieles conmemoraban
el sacrificio de Cristo en la cruz; al recibir el Santisimo Sacramento, los hombres
participaban del acto de amor divino mas grande: el restablecimiento de la gracia de
Dios y la recuperacion del acceso al perd6n y la vida eterna. Por ello, Trento
foment6 la comunién frecuente entre los fieles, alentd las procesiones de Corpus

Christi e insistié en celebrar la fiesta anual al Santisimo Sacramento’!’.

El Concilio de Trento no sélo se ocupé de la reforma administrativa, moral y
doctrinal de la Iglesia y el catolicismo. Como se ha dicho ya, éste retomé, también,
algunas practicas y formas de devocion medievales relacionadas con la experiencia

de vivir la culpa y buscar la redencién. En este sentido, Trento volvié a valorar la

" Mc Grath, Christian spirituality..., p. 260.
xwsboué, Storia dei dogmi..., p. 147.



68

funcion de la plegaria, difundi6 nuevas técnicas de oracion meditativa y ponderé la
actividad caritativa y las obras meritorias como elementos esenciales para conseguir
la salvacion eterna’*2.

Ademas, las formas de devocion difundidas por Trento comprendieron la
organizacion de nuevas cofradias, el culto a las imagenes sagradas, el fomento a las
procesiones y peregrinaciones, asi como la celebracion de misas y las fiestas
religiosas del calendario liturgico. Estas manifestaciones de la piedad barroca se
apoyaron, principalmente, en los decretos tridentinos que defendieron la importancia
de la intercesion de los santos, la validez de los ayunos, las limosnas y las oraciones,
asi como la legitimidad de las indulgencias y la existencia del Purgatorio.

Una de las criticas luteranas mas severas a la Iglesia fue el ataque hacia los
abusos relacionados con la concesion de indulgencias. Los excesos generados por
la venta de bulas y de absoluciones extra sacramentales fueron objeto de
preocupacion para muchos reformadores del siglo XV. La primera confrontacion
entre Lutero y la Iglesia se articuld, precisamente, alrededor del rechazo que el
agustino mostré ante dichas remisiones de penitencia''>.

Frente al ataque luterano, el Concilio de Trento defendié la legitimidad de
aquella institucion eclesiastica. En su decreto sobre las indulgencias, Trento
establecié que Jesucristo habia concedido a la Iglesia la potestad de conceder estas
remisiones y hacer uso de dicha facultad. Por ello, el Concilio orden6 que “el uso de

las indulgencias sumamente provechoso al pueblo cristiano... debe conservarse en la

"2 Evenett, The Spirt...,
'3 | as primeras indulgencias de las que se tiene noticia datan de los siglos Xl y XIl. En esas fechas, los Papas y

los obispos comenzaron a otorgar remisiones parciales o plenarias de la penitencia impuesta en la confesion.
Vilter, Dictionnaire de spintualite..., V. VIl, p. 1718.



69

Iglesia y fulmina anatema contra los que o afirman ser inutiles o niegan que la Iglesia
tenga potestad de concederlas™'. Al mismo tiempo, el tridentino reconocié los
abusos y los excesos alrededor de este tipo de concesiones por lo que ordené a los
obispos proceder con moderaciéon a la hora de otorgarlas y evitar, con ello, la
decadencia de la disciplina eclesiastica.

Es importante recordar que dentro de la Iglesia, la institucion de las
indulgencias descansoé en la doctrina de la Comunién de los Santos. La solidaridad
existente entre la Iglesia triunfante, la militante y la purgante se originaba en su
comun participacion en la redencién de Cristo''®. La doctrina de la Comunién de los
Santos sostenia que las tres iglesias que formaban parte del Cuerpo Mistico de
Cristo compartian toda clase de bienes espirituales tales como las obras meritorias,
los sufrimientos, el estado de santidad, asi como el mas preciado de todos que era la
redencion de Jesucristo. Todos estos bienes constituian el tesoro espiritual de la
Iglesia, tesoro del cual podian disponer tanto el Papa como los obispos. De esta
manera, la validez de las indulgencias estaba avalada por dicho capital espiritual,
mismo que hacia posible remitir las penitencias confesionales a los fieles que
adquirian dichos documentos''®.

Ademas de insistir en la validez de las indulgencias como medios para
acceder al perdén divino, Trento fortalecié la importancia que tenia la intercesion de

los santos en la busqueda de la salvacion eterna. Al respecto, el decreto sobre la

"4 Sacrosanto y Ecuménico Concilio de Trento. Decreto sobre las indulgencias.

"5 Vilter, Dictionnaire de spiritualite..., V. VI, p. 1715.

"1® Es interesante reparar en que la doctrina de las indulgencias surgi6 entre los siglos Xl y Xll, momento
coyuntural en el desarrollo de las primeras instituciones bancarias y del incipiente nacimiento del capitalismo
modemo. La validez de las indulgencias descansaba en una légica similar a la de las transacciones econémicas
de los primeros cheques bancarios.



70

invocacion y veneracion de los santos, las reliquias y las imagenes sagradas
establecié lo siguiente:

los santos que reinan juntamente con Cristo ruegan a Dios por los hombres,
que es bueno y util invocarlos humildemente y recurrir a sus oraciones,
intercesion y auxilio para alcanzar a Dios los beneficios por Jesucristo su hijo
Nuestro Seiior que es sélo nuestro redentor y salvador y que piensan
impiamente los que niegan que se deben invocar los santos que gozan en el
cielo de eterna felicidad o los que afirman que los santos no ruegan por los
hombres o que es idolatria invocarlos para que rueguen por nosotros.'’

La alusién a las criticas luteranas es evidente en este decreto. No obstante,
como se ha sefalado ya, el espiritu reformista del tridentino no sélo respondié a los
ataques de Lutero. EIl Concilio insistié en la importancia del culto a los santos, a sus
reliquias e imagenes; al mismo tiempo, estipulé los lineamientos de la ortodoxia
catédlica que se debia seguir en este culto. El interés en combatir las supersticiones,
los abusos y el desorden de algunas manifestaciones populares alrededor de la
veneracion a los santos fue preocupaciéon de una Iglesia que deseaba reformarse y
enfrentar las nuevas condiciones del mundo moderno del que también formaba parte.

A partir de Trento, la santidad comenzé a adquirir nuevas caracteristicas. La
revision critica de las vidas de antiguos santos acompaii® a minuciosos analisis en
los nuevos procesos de santidad. Sin embargo, la variedad devocional se
incrementé considerablemente, lo mismo que los diversos cultos marianos. Ademas,
Trento reinterpret6 el papel protector de los personajes sagrados y promovié algunos

118

nuevos como el Angel de la Guarda Al mismo tiempo, el tridentino insisti6 en

celebrar fiestas y organizar peregrinaciones; formalizd6 nuevas ceremonias como la

"' Sacrosanto y Ecuménico Concilio de Trento. Decreto sobre la veneracion de los santos, las reliquias y las

imagenes sagradas.
"'® Menozzi, Storia delle religioni..., p. 439.



71

representacion del Via Crucis y fomenté los cantos y rezos publicos y privados para
invocar la intercesion de la Virgen, los santos y los martires''®.

En medio de la renovacion del culto tridentino a los santos, hubo una novedad
importante con relacién a la busqueda humana del perdon. Durante la Edad Media,
la funcién principal de estos personajes sagrados radicO6 en sus poderes
taumaturgicos, en su capacidad para realizar milagros y en su caracter protector y
benefactor. Trento conservé la importancia de todos estos elementos de la santidad
medieval y por ello, el Concilio subrayé la eficacia de rezar a estos seres
heroicamente virtuosos para pedir su intercesion y alcanzar el perdon de Dios. Sin
embargo, a partir del Concilio de Trento, la Iglesia insisti6 en los santos mas como
modelos de comportamiento virtuoso a imitar que como seres magicos o con poderes
sobrenaturales'?.

Para la Iglesia contrarreformista, los santos no sélo realizaban milagros e
intercedian por el perdén de los hombres, estos seres sagrados constituian, sobre
todo, el ejemplo de conducta que los hombres debian seguir para alcanzar la
redencién y la vida en el Mas Alla. Este nuevo elemento en la concepcion de la
santidad revela la adaptacion de la Iglesia a la nueva mentalidad moderna en la que
la virtud se convirtié6 en un medio necesario para alcanzar un fin determinado'?'. Al
insistir en la salvaciéon como un bien asequible a partir de la libre eleccién moral y la
realizacion de buenas obras, la Iglesia participaba de la légica racional y de la

valoracion del individuo, caracteristicas de la modernidad occidental. Los santos no

"19 Menozzi, Storia delle religioni..., p. 440.

120 £5 importante aclarar que una cosa es lo que dice la Iglesia de manera oficial y otra lo que cree la gente en su
vida cotidiana.

'2! Eg inevitable pensar, por ejemplo, en el desarrollo del pensamiento politico de Maquiavelo en esta época.



72

s6lo intercedian ya por los hombres; ademas, mostraban a estos ultimos los
lineamientos éticos a los que habia que plegarse en aras de recibir el premio eterno.

Como se ha visto hasta ahora, el Concilio de Trento revisé los problemas de la
culpa y el perdon desde la Optica de una Iglesia que necesitaba reformarse para
sobrevivir a la crisis en la que habia vivido durante los dos ultimos siglos. En este
sentido, otro de los decretos tridentinos mas importantes fue el que afirmé la
existencia del Purgatorio como lugar para expiar las culpas después de la muerte.
En una de sus ultimas sesiones en diciembre de 1563, el Concilio reconocié lo
siguiente:
que hay Purgatorio y que las almas detenidas en él reciben alivio con los
sufragios de los fieles y en especial con el aceptable sacrificio de la misa, [asi
como con] las oraciones, las limosnas ¥ otras obras de piedad que se
acostumbran hacer por otros fieles difuntos'?

El reconocimiento dogmatico del Purgatorio en la Iglesia cristiana no se dio
sino hasta el siglo XV, mas precisamente en el afio de 1439, cuando el Concilio de
Florencia establecié que “aquellos que han muerto bajo la amistad de Dios antes de
haber hecho dignos frutos de penitencia son purificados después de su muerte
poenis purgatoriis y se benefician de los sufragios de los vivos™'%,

Durante el siglo XV, la predicaciéon sobre el Purgatorio fue comin y el lugar
eterno formo parte del imaginario popular. El aumento de las supersticiones en torno

a dicho sitio despert6 las criticas de Lutero y otros reformadores que rechazaron la

existencia de un lugar que no era mencionado en los textos de la Sagrada

122 Sacrosanto y Ecuménico Concilio de Trento. Decreto sobre el Purgatorio.

2 vilter, Dictionnaire de spiritualité. V. XI, p. 2654. J. Le Goff ha localizado el nacimiento del Purgatorio entre
los afios de 1170 y 1180. Antes del siglo XIl, los padres de la Iglesia habian utilizado la palabra purgatorio como
un adjetivo para calificar al fuego, o las penas que purificaban a los pecadores de sus culpas. No fue sino hasta
el siglo XII que la palabra purgatorio comenzé a utilizarse como un sustantivo, refiriéndose al lugar intermedio
entre el Cielo y el Infiemno. Ver Le Goff, The Birth..., p. 155.



73

Escritura'®

En su respuesta a las criticas protestantes, Trento defendié la doctrina del
Purgatorio, aunque nuevamente, pidié a los obispos ser cautelosos en su predicacion
para evitar las supersticiones en tomo a esta creencia'®®. De esta manera, el
Concilio foment6 el culto a las animas del Purgatorio, apoy6 la organizacion de
cofradias con dicha advocacioén y aplaudié el fervor comunitario de una devociéon que
mucho proliferé gracias a la difusién que le dieron los jesuitas, los carmelitas y los
capuchinos'?®

El decreto tridentino sobre el Purgatorio enfatizé la importancia que tenian los
sufragios de los vivos para ayudar al alma de los difuntos a cumplir su purificacién.
Las limosnas, las misas y las oraciones adquirieron especial valor en este sentido.
Entre dichas practicas piadosas, Trento destacd el peso que tenia el ayuno como
sacrificio purificador y como acto gracioso ante los ojos de Dios. Por ello, el Concilio
pidi6 a los obispos que recomendaran a todos los fieles “aquellas cosas que
conducen a la mortificacion de la carne como es la abstinencia de manjares y
ayunos™'?.

Como maxima expresion de la mentalidad barroca, el Concilio comparti6 el
desprecio por el mundo y la concepcion del cuerpo como dominio facil para las

tentaciones del Demonio. De esta manera, la disciplina y la mortificacion del cuerpo

24 vale la pena sefialar que, en un principio, Lutero no atacd la existencia del Purgatorio. Fue en el afio de 1530
que el monje agustino la rechaz6 completamente, lo mismo que el valor expiatorio de las misas y las
indulgencias. Vilter, Dictionnaire de spintualité..., p. 2656. Aunque el Purgatorio no aparece nunca en los textos
del Antiguo ni del Nuevo Testamento, la teologia del Purgatorio se desarrollé a partir de textos biblicos como
Macabeos Corintios, Timoteo., Lucas. Vilter, Dictionnaire de spiritualité..., p. 2653.
'25 | a mesura recomendada por el tridentino fue secundada por personajes como Francisco Suarez o Roberto
Bellarmmo Vilter, Dictionnaire de spiritualite..., p. 2666.
% vilter, Dictionnaire de spiritualité..., p. 2667.
'27 Sacrosanto y Ecuménico Concilio de Trento. Decreto sobre el ayuno.



74

fueron recomendaciones tridentinas para controlar racionalmente las pasiones y
apetitos concupiscentes. Como-muchas otras practicas ascéticas, el ayuno era
considerado una disciplina moral y religiosa que liberaba a los hombres de sus
ataduras terrestres'?®, Ademas de estas implicaciones, este ejercicio tenia una
estrecha relacion con el acceso al perdén divino: el ayuno realizado por Cristo
cuarenta dias antes de su Pasiéon habia constituido una practica preparatoria para el
sacrificio que habia posibilitado la redencion de los hombres. Los fieles que
recurrian a esta disciplina no sélo se alejaban de las tentaciones mundanas sino
también, se purificaban, se preparaban interiormente para acercarse a Dios y

compartian el sufrimiento de Cristo en la Cruz'®.

Como se ha visto a lo largo de este capitulo, la crisis que enfrentd la Iglesia a
partir del siglo XV y principios del siglo XVI formé parte de un momento de coyuntura
y transformacién histérica. Los cambios mentales y materiales que vivieron las
sociedades europeas de aquellos siglos generaron nuevas interrogantes y nuevas
preocupaciones para la humanidad. Al convertirse en el centro del universo, el
hombre, creatura libre, racional y responsable, se pregunté por el sentido que tenian
sus acciones terrenas en la posibilidad de acceder al perdén de Dios.

Las respuestas a este problema teolégico fueron diversas. En realidad, a

2 La practica del ayuno constituye un fenémeno universal. Sin embargo, los origenes occidentales de la practica
cristiana se remontan a Grecia y Roma donde el ayuno fue una practica comun entre diversos grupos ascéticos.
Entre los pitagoricos, por ejemplo, el ayuno tenia una funcién purificadora que permitia a los hombres recobrar su
antiguo estado de inocencia, perdido como consecuencia de alguna trasgresion. En cuanto a sus origenes
hebreos, se sabe que el pueblo de Israel solia practicar el ayuno con un sentido meritorio. Los hebreos
practicaban el ayuno con el fin de expiar sus culpas y calmar la ira de Dios. Ver Mirecea Eliade, Enciclopedia
della religione, V. lll, p. 152-153. Ver Dictionnaire de spintualité. V. VI, p. 1168.

'2 vViiller, Dictionnaire de spiritualité. V. VIl p. 1168.



75

pesar de las diferencias y los matices entre las posturas de diferentes tedlogos y
filosofos, la pregunta encontré respuesta en dos corrientes de pensamiento que
definieron al hombre de manera distinta. La concepcién humanista renacentista del
hombre libre, capaz de forjarse su propio destino fue defendida por la Iglesia catdlica.
Frente a esta imagen optimista del ser humano, el protestantismo retomé las ideas
de la predestinacion del hombre y negé la importancia del libre albedrio en su
justificacion eterna.

La crisis de la Iglesia de los siglos XV y XVI culminé en el cisma entre
catélicos y protestantes. Los llamados de las voces reformistas para convocar un
Concilio que evitara la fragmentacion de la Iglesia fueron escuchados demasiado
tarde. Para 1545, afio en que iniciaron las sesiones del Sacrosanto y Ecuménico
Concilio de Trento, las ideas protestantes ya habian echado fuertes raices en varios
paises europeos y con ello, la consolidacion del luteranismo y el calvinismo en
Europa anunciaron el fin de la antigua unidad cristiana medieval.

En realidad, la divisién entre catdlicos y protestantes significé el transito a una
era distinta. Una era que abri6 el horizonte del ser humano hacia nuevos derroteros,
hacia nuevas rutas, nuevas tierras y nuevas formas de negociar y buscar la salvacion
en el Mas Alla. Fue precisamente en ese momento que América aparecié por
primera vez ante los ojos de los europeos. Y fue bajo aquella nueva mirada que el
Nuevo Mundo se insert6 dentro de los paradigmas de la modernidad Occidental que

entonces empezaba a configurarse.



76

Capitulo Il. La lucha contra la tirania del Demonio: hacia la
configuracion de una nueva conciencia entre los indios de la Nueva
Espaiia en el siglo XVI

Il. América en la coyuntura. Utopia y dignidad humana entre los indios de la
Nueva Espaiia

1. La idea de la dignidad humana de los indios en el pensamiento espaiiol del
siglo XVI

Las primeras descripciones colombinas de las tierras nuevas transmitieron
imagenes ricas en emociones y sensaciones placenteras y felices. Desde los
primeros encuentros de los europeos con el Nuevo Mundo, América materializ6 la
posibilidad de encontrar territorios de eterna primavera, tierras en las que reinaban la
abundancia, la fertilidad y la belleza de una naturaleza pura no contaminada por los
vicios de la civilizacion.

Mas alla del descubrimiento de aquel idilico Paraiso Terrenal, rico en frutas,
animales y paisajes exéticos, el pensamiento humanista proyect6 en el Nuevo
Continente suefios de una posible renovaciéon humana, asi como la oportunidad de
construir una nueva sociedad cristiana. Los ideales utopicos provenientes de la
Antigiedad y retomados por Tomas Moro en su Utopia parecieron cobrar realidad en
tierras donde, a decir de los viajeros y primeros cronistas de Indias, los hombres eran
buenos, sencillos e ingenuos.

El entusiasmo renacentista frente a las inmensas posibilidades del ser humano
alimentdé narraciones extraordinarias que pintaron a los habitantes del Nuevo Mundo
como hombres que vivian en una etapa parecida a la anterior a la Caida de Adan. El

Novus Mundus de Américo Vespuccio o el De orbe novo de Pedro Martir de Angleria



77

cautivaron la imaginacién de aquellos europeos que vieron en los indios desnudos,
inocentes, solidarios y libres la posibilidad de recuperar la Edad dorada de la que
habian hablado Virgilio y Luciano'®.

Bajo aquella mirada, América se definié, desde un principio, como el territorio
humano que permitia a los hombres proyectarse hacia un futuro mejor'®!. De esta
manera, el Nuevo Continente constituyd, desde el inicio de su historia occidental y su
insercion en el mundo modemno, el escenario de la ilusién europea para enmendar el
camino y ejercer la capacidad humana de rectificar y perfeccionarse.

La Espania del siglo XV vivi6é el descubrimiento del Nuevo Mundo en medio de
movimientos de reforma cristiana entusiasmados con la posibilidad que tenian los
hombres de retomar el buen camino. Al mismo tiempo, la Espafia de Colén y del
Cardenal Cisneros vivi6 una importante etapa en el proceso de formacion de un
Estado centralizado cuyo principal elemento de cohesién era la religion catédlica.

En este sentido, el interés de los monarcas espafioles en apoyar la reforma de
la disciplina de la Iglesia no sblo obedeci6 a las creencias religiosas y a las
necesidades espirituales de Fernando, Isabel y mas tarde, Carlos V. En realidad, la
preocupacion de aquellos monarcas por la reforma de la jerarquia eclesiastica se
relacioné estrechamente con la necesidad de fortalecer un clero ejemplar en sus
costumbres que colaborara en la consolidacion de la institucion monarquica y que al

funcionar como un eficaz instrumento moralizador, ayudara en la conservacion y la

W Eeg importante recordar que si bien Vespuccio y Pedro Martir de Angleria describieron las virtudes de este
“buen salvaje”, al mismo tiempo reconocieron la existencia de luchas internas, el canibalismo, la promiscuidad y
las relajadas costumbres sexuales entre los indios. No obstante, la fascinacién humanista ante la posible
renovacion que ofrecian los habitantes del Nuevo Mundo, enfatizé, sobre todo, el caracter bondadoso e inocente
de los aborigenes americanos. Ver Brading, Orbe..., p. 29.

' En La dltima Tula Alfonso Reyes plantea como Ameérica se vio como el territorio para “realizar una justicia mas
igual, una libertad mejor entendida, una felicidad mas completa™. Abellan, Histonia critica..., p. 384.



78

autoridad del orden politico y social interno'*2.

La reconquista de Granada a finales del siglo XV fortaleci6 el jubilo politico
religioso entre aquellos espafioles que vieron en sus monarcas a personajes elegidos
por la Providencia para defender la cristiandad y consolidar un verdadero Imperio
catélico'>®. Fue dentro de este contexto de mesianismo y exaltacién hispanica que el
3 de mayo de 1493 el Papa Alejandro VI concedi6 a los Reyes Catdlicos la donacién
pontificia mediante la Bula Inter Caetera. Este documento papal establecié los
limites entre los dominios castellanos y los portugueses reservando el derecho de
posesion de las tierras descubiertas al cumplimiento de la obligacién espiritual de
adoctrinar a los indios en la fe catélica e imponerles las buenas costumbres'*.

De esta manera, al iniciar el siglo XVI, Espafia concentr6 su expansion
territorial en las colonias transatlanticas despertando, con ello, la necesidad de
construir una justificacion legitima de sus conquistas. Los debates en torno al
derecho que tenia la corona espafola de ocupar las nuevas tierras apelaron a
diferentes argumentos justificativos que comprendieron la contigtiidad territorial, el
derecho a ocupar lo que no estaba bajo el dominio de ninguna otra autoridad

verdaderamente legitima, el derecho de sumision de los idélatras o la herencia del

32 ver Evangelizacién y teologia..., “La sociedad espafiola y la evangelizacién americana” Valentin Vazquez de
Prada y Juan Bosco Amores Carredano, p. 70-71.

'3 El mesianismo espaniol se fue construyendo a lo largo de toda la Edad Media a partir del periodo visigético.
Es curioso recordar como en el siglo XV, periodo en que el mesianismo comenzé a cobrar mayor fuerza, los
delegados de Castilla presentes en el Concilio de Basilea (1434-1436) exigieron la precedencia sobre sus
homélogos ingleses aduciendo la superioridad del monarca espafiol, defensor de la cristiandad frente al peligro
del Islam. Ver Brading, Orbe..., p. 33.

134 A decir verdad, las Bulas que definieron los limites territoriales de cada monarquia fueron dos. La primera, la
Inter Caeteray la segunda, una emitida un poco después, aunque esta fechada el dia cuatro de mayo. Estas
bulas alejandrinas establecieron que los territorios castellanos serian los comprendidos mas alla de la linea
imaginaria trazada a cien leguas de las Azores, mientras que los portugueses comprenderian aquellos territorios
mas aca de aquella linea. Mas tarde, el tratado de Tordesillas de 1494 fij6 la frontera entre la zona castellana
sobre el meridiano situado a 370 leguas de Cabo Verde. Ver Abellan, Histona critica..., p. 430, 1979.



79

Imperio romano que habia abarcado también aquellas islas'*.

No obstante, para la mayor parte de los espafioles, el argumento de mayor
peso para defender la legitimidad de las conquistas en América fue, sin duda alguna,
la donacién papal que obligaba a los monarcas espafioles a llevar el Evangelio a los
habitantes del Nuevo Mundo. De acuerdo con esta justificacion moral, la reina Isabel
dej6 claro en su Codicilio la obligacién que tenian sus sucesores de

ynduzir e traer los pueblos dellas [las Islas e Tierra Firme del Mar
Océano] e les convertir a nuestra sancta fe catélica, e enviar a las dichas Islas
e Tierra Firme prelados e religiosos e clerigos e otras personas doctas e
temerosas de Dios para instruir los vecinos e moradores dellas en la fe
catélica, e les ensefiar e doctrinar buenas costumbres...'*®

Conforme las conquistas avanzaron y la colonizacién se convirti6 en una
realidad politica para la monarquia hispanica, la justificacion del dominio espafiol
sobre las poblaciones americanas proyectd las preocupaciones del humanismo
cristiano en el Nuevo Mundo. Al preguntarse por la necesidad de evangelizar a los
indios, los tedlogos y filosofos espafioles se plantearon el problema de la posibilidad
que tenian los indios de salvarse y se preguntaron por la dignidad humana de las
poblaciones americanas.

Influido por las corrientes del humanismo cristiano, el pensamiento teolégico y
politico del siglo XVI planteé el problema del hombre como un individuo digno y
merecedor de ciertos derechos naturales, al mismo tiempo que como un sujeto con

obligaciones sociales'’. Esta fue la perspectiva que orient6 las palabras del célebre

sermén de fray Antonio de Montesinos el domingo anterior a la Navidad de 1511 en

135 Ver en Evangelizacion y teologia... , “El sentido evangelizador de la reforma espafiola”, Luis Suarez
Femandez, p. 165.
1% |sabel la Catdlica, Codicilio..., p. 42, 1969.

7 Ver Augusto Sarmiento “La condicién personal como fundamento de la libertad e igualdad de derechos entre
los hombres y los pueblos segun Francisco de Vitoria®, p. 266, en Evangelizacién y teologia...



80

Santo Domingo. Aquella mafiana, Fray Antonio exhorté a los fieles a tratar a los
aborigenes conforme a sus derechos naturales y a no olvidar la obligacion moral que
tenian de instruirlos en la fe cristiana. En el sermén, Montesinos pregunté a los
colonos que lo escuchaban si los indios no eran hombres, si éstos no tenian un aima
racional y si no estaban los esparioles obligados a amarlos como a ellos mismos.

Las preguntas del dominico constituyeron un evidente recurso retérico para
poner en tela de juicio la legitimidad del dominio espafiol sobre las tierras antillanas.
También en su Codicilio, la reina Isabel habia suplicado y encargado a sus
sucesores que

...no consientan nin den lugar que los indios, vezinos e moradores de las
dichas Indias e Tierra Firme, ganadas e por ganar, reciban agravio alguno en
sus personas ni bienes, mas manden que sean bien e justamente tratados e si
algund agravio han recebido lo remedien e provean por manera que no se
exceda en cosa alguna lo que por las letras apostdlicas de la dicha concesién
nos es iniungido e mandado.'

Los abusos cometidos por los conquistadores y el olvido de su obligacion
moral para con los indios habian anulado la Unica justificacion real de la presencia
hispanica en el Nuevo Continente. EIl llamado de atencién de fray Antonio llegé a
oidos de la Corona y un afio después del polémico sermén, Carlos V convoco a la
Junta de Burgos para que varios te6logos y catedraticos discutieran los casos de
injusticia denunciados y argumentaran, una vez mas, la defensa de la legitimidad del
Imperio en América.

Entre los tratadistas mas célebres que acudieron a dicha reunién estuvieron

Palacios Rubios y Matias de Paz. La participacion de aquellos personajes se

distinguié por la insistencia que ambos pusieron en la justificacion juridica de la

138 |sabel la Catélica, Codicilio..., p. 42, 1969.



81

donacién papal para defender la legitimidad del Imperio espafiol en sus posesiones
de ultramar'®.

La Junta de Burgos se ocupd, principaimente, de analizar las condiciones
laborales de los indios y de defender los derechos naturales que aquéllos tenian. De
esta manera, la Junta definié que las poblaciones americanas no eran esclavas por
naturaleza, reconocié que los indios eran seres humanos libres y racionales y que
éstos debian ser instruidos para la fe. Ademas, se establecié que el trabajo de los
naturales debia ser provechoso para ellos mismos lo mismo que para la republica y
que éste debia ser soportable y estar acompariado de ciertos periodos de descanso.
Por ultimo, la Junta determiné también, que los indios poseian derecho a tener y
conservar sus casas Yy haciendas y que éstos debian recibir un salario conveniente a
cambio de su trabajo'%°.

Mas alla de su importancia como el primer intento por regular las relaciones
laborales en las colonias americanas, la Junta de Burgos interesa por la concepcion
humana que estaba detras de los argumentos que los tedlogos y tratadistas
defendieron en aquella reunioén. Al insistir en la libertad de los indios y condenar las
corrientes de pensamiento que planteaban que los naturales eran esclavos o siervos

por naturaleza, la Junta volvié a tocar un tema de discusion fundamental: si los

1% Fye Palacios Rubios quien ided la necesidad de leer a los indios el Requerimento antes de hacerles la guerra
justa para someterlos en caso de que se negasen a aceptar el dominio espafiol de manera pacifica. Por su parte,
Matias de la Paz afirmé que era ilicito hacer la guerra a los indios en aras de obtener riqueza o poder; por el
contrario, coincidié con Palacios Rubios en que la guerra era licita si, después de escuchar la amonestacién o el
requerimento, los indios se negaban a convertirse a la fe y someterse al dominio del monarca espafiol. Ver
Abellan, Histonia critica..., p. 432-434, 1979.

0 ver Abellan, Historia critica..., p. 431, 1979. La Junta de Burgos reconocié la libertad de los indios asi como
sus derechos humanos. Al mismo tiempo, concluy6 que los espafioles debian gobernar a los indigenas con la
finalidad de conseguir su conversién. En este sentido, la Junta definié la encomienda como un sistema justo y la
consideré como una institucion que estaba de acuerdo tanto con las leyes humanas como con las leyes divinas.
Hanke, La lucha..., p. 15-16, 1948.



82

indios americanos podian aspirar a la salvacion eterna o no. Fue fray Bernardo de
Mesa, presente en aquella reunion, quien emiti6 una de las primeras opiniones
favorables al respecto:

...sera falta de Dios haber hecho hombres sin capacidad bastante para
recibir la fe y para salvarse asi, por cierto, yo creo que ninguno de sano
entendimiento podra decir que en estos indios no haya capacidad para recibir
la nuestra fe y virtud que baste para salvarse y conseguir el dltimo fin de la
Bienaventuranza'¥'.

El tema de la posibilidad que tenian los indios de salvarse animé diversas
discusiones teolégicas al inicio del siglo XVI. Cinco afios después de la Junta de
Burgos, trece maestros de teologia, presididos por Juan Hurtado de Mendoza, se
reunieron en el convento de San Esteban en Salamanca, para tratar el mismo
problema. Es Las Casas quien en su Historia de las Indias recuerda cémo los
tedlogos alli reunidos concluyeron que “...contra quienes sostuvieran que los indios
no podian recibir la dicha fe y con pertinacia lo defendiesen se debia proceder con
muerte de fuego como contra los herejes™*2.

Efectivamente, ya en la cuarta década del siglo XVI, fray Bartolomé de las
Casas retomoé la preocupacion por la justificacion indigena y argumenté una de las
mas solidas defensas de la posibilidad que tenian los indios para salvarse. Basando
sus argumentos en San Agustin y San Juan Criséstomo, el dominico partié de la
premisa de que todos los pueblos del mundo poseian cualidades similares y que en
todas las naciones habia un nimero desconocido de almas que podian aspirar a la

salvacion eterna. Si Cristo era el liberador que habia venido a redimir a los hombres

del pecado, los indios tenian el derecho de conocer el Evangelio y ser persuadidos

! Zavala, Servidumbre..., p. 35, 1944.
%2 Abellan, Historia critica..., p. 466, 1979.



83

racionalmente para convertirse a la verdadera fe y alcanzar la vida eterna'®.

Lejos de adentrarmos en las intensas discusiones que este tema desperto, es
importante recordar que la pregunta teolégica se resolvi6 de manera oficial el 17 de
junio de 1546 cuando los teélogos reunidos en el Concilio de Trento reconocieron
que toda la humanidad descendia de Adan, que el Pecado Original se habia
transmitido a todas las generaciones sin excepcion y que todos los seres humanos,
incluidos por supuesto los indios, eran pecadores que podian buscar el perdon de
Dios y por consiguiente, encontrar la salvacién eterna'*.

La aceptacion de los indios como seres que podian recibir la fe y aspirar a la
salvacion significé la integracion de la poblacién americana a la historia de salvacién
europea. En realidad, la incorporacion de los indios a la cristiandad, y por ende, al
mundo occidental, descansé en el reconocimiento de su naturaleza racional y sobre
todo, en el reconocimiento de su dignidad humana. Como se ha visto ya, el tema de
la dignidad del hombre fue central en el pensamiento cristiano espariol del siglo XVI.
Sin duda, este topico humanista definié la mirada con la que Espaiia se aproximé a
las poblaciones americanas que conquist6 y que puso bajo su dominio.

Muchos de los primeros tedlogos y misioneros espafoles que entraron en
contacto con el continente americano vieron con asombro y entusiasmo las formas
alternativas de la vida humana que encontraron en las nuevas y exéticas

poblaciones'®. Al mismo tiempo, seria absurdo negar la presencia de otros filésofos

'3 Ver Brading, Orbe..., p. 81.
% Azoulai, Les péchés..., p. 16.

Toulmin sefiala esta simpatia y curiosidad etnografica como una actitud tipica de los humanistas renacentistas
del siglo XVI en Europa. El rescate de autores como Plinio, Suetonio, Marco Aurelio y muchos otros historiadores
grecolatinos despert6 el interés en la diversidad del género humano. Personajes como Vitoria, Las Casas o
Sahaguin compartieron este espiritu humanista. Ver Toulmin, Cosmépolis..., p. 23.



84

y pensadores menos benévolos y entusiasmados con los indios del Nuevo
Continente y sus civilizaciones. No obstante, contrariamente a lo que se cree,
incluso los personajes mas adversos a las poblaciones americanas no pusieron en
duda la humanidad de las mismas'*®. En realidad, mas que discutir si los indios eran
hombres o no, los te6logos y juristas espafioles se preguntaron si éstos eran libres o
esclavos por naturaleza. Sin duda, la expresion mas importante de esta controversia
fue la disputa entre Bartolomé de las Casas y Ginés de Sepulveda'"’.

Siguiendo la corriente dominica de la universidad de Salamanca, Las Casas
defendi6 la racionalidad de los indios como la condicién fundamental para insistir en
su libertad y su dignidad humana'*. Para fray Bartolomé, los indios poseian el tipo
de raciocinio propio de la recta razén, es decir, aquella racionalidad que permitia a
los hombres ajustarse al bien moral de la ley'*®

Discipulo de fray Francisco de Vitoria, Las Casas retom¢ los postulados de las
Relecciones de su maestro al hablar de la dignidad humana de los indios'®. Frente

a la idea de los indios como siervos por naturaleza, Vitoria insisti6 en que los

18 + Ver Abelién, Historia critica..., p. 464, 1979.

“7 Como seguramente se recuerda la postura de Juan Ginés estuvo fuertemente influida por las ideas de la
Polfbca de Aristételes. Por su parte, la defensa de la racionalidad de los naturales y la incompatibilidad de la
religion cristiana con la desigualdad entre los hombres fueron el eje de la postura lascasiana. Sobre el debate
entm Las Casas y Sepulveda, ver Brading, Orbe..., p. 98-122.

“®Los tedlogos salamantinos del siglo XVI, encabezados por fray Francisco de Vitoria construyeron una teologia
humanista sobre el hombre y el derecho natural. Esta escuela de pensamiento se caracterizé por desarrollar
reflexiones vivas y dinamicas interesadas en los principales problemas del momento. Los tedlogos salamantinos
defendieron la idea de la igualdad de todos los hombres y vieron en la semejanza entre el hombre y su creador el
principal argumento para defender la dignidad humana. Ver Agustin Sarmiento, “La condicién personal como
fundamento de la libertad e igualdad de derechos entre los hombres y los pueblos segun fray Francisco de
Vnona en Evangelizacién y teologia, p. 267.

“® Mauricio Beuchot, “La aplicacion del derecho natural de los indios segun Bartolomé de las Casas” en
Evangelizacion y teologia, p. 1119. En este sentido, cabe recordar la definicion que hace Leo Strauss de la
dignidad humana como la capacidad que tiene el hombre de elegir automaticamente sus valores ultimos, en
hacer estos sus constantes fines y en la posibilidad de elegir racionalmente los medios para alcanzar los mismos.
Strauss. Natural..., p. 44, 1953.

% Las Relecaones recopilan las conferencias que Vitoria dicté en su catedra de Salamanca entre 1532 y 1537.
Muchas de ellas tocan el problema de la legitimidad del dominio espafiol en América lo mismo que el de la
naturaleza humana de los indios.



85

habitantes del continente americano eran seres humanos libres a los que la
condicién de pecado en la que vivian no habia privado de las marcas que el Creador
les habia dado al hacerlos a su imagen y semejanza’®'.

Para Vitoria, el hombre constituia el centro de la creacion divina en cuanto a
creatura racional, libre, moral y responsable compuesta de cuerpo y alma. Por tanto,
los indios, quienes compartian aquellas condiciones y caracteristicas humanas, eran
sujetos juridicos con una serie de derechos naturales innatos, tales como el derecho
a la propiedad, el derecho a la verdad, el derecho a la libertad religiosa o el derecho
al perfeccionamiento de la inteligencia'®2.

En sus reflexiones americanistas, Vitoria rechazé los argumentos tradicionales
que habian legitimado el dominio espariol en el Nuevo Mundo'®. En cambio,
presenté otros justos titulos para legitimar las conquistas hispanicas en América. De
esta manera, el famoso dominico defendi6 el derecho que tenian los espafioles de
comerciar libremente y establecerse en los territorios con los que comerciaban
siempre y cuando lo hicieran en son de paz. Ademas, Vitoria insistié en el derecho
que tenian los pueblos de conformar alianzas como las de los tlaxcaltecas con
Cortés. Por otro lado, también defendi6 el derecho a la intervencion humanitaria
para evitar los sacrificios humanos y salvaguardar la integridad de la vida'*.

Si bien Vitoria critic6 el argumento de la donaciéon papal y negé que el Papa

tuviese autoridad temporal sobre los reinos politicos, el dominico insistié

'3! Ver Brading, Orbe..., p. 102.

152 vver Abellan, Historia critica..., p. 438.

'3 vitoria critico la justificacion de la donacion papal afirmando que el papa no tenia derecho de disponer de los
reinos temporales. El dominico defendi6 el derecho que tenian los indios de conservar sus leyes y gobiemos
Iggltimamente constituidos. Ver Brading, Orbe..., p. 104.

¥ Abellan, Histonia critica..., p. 442-455, 1979.



86

enérgicamente en el derecho que tenian los espafioles de difundir el Evangelio,
convertir a los indios y proteger a los conversos. Asi expresaba estas ideas en sus
famosas Relecciones:

Los cristianos tiene derecho de predicar y anunciar el Evangelio en las
provincias de los barbaros...pueden enseiiar la verdad a los que quieran oirla,
mayormente tratandose de algo que se refiere a la salvacién y felicidad, con
mayor razén que acerca de otras cosas pertenecientes a cualquier humana
disciplina...porque de otro modo quedarian fuera del estado de salvacién, a los
espaioles les compete corregirlos y dirigirlos y aun mas, parece que estan en
obligacién de verificarlo...porque los barbaros son préjimos... [y] corresponde
a los cristianos instruir en las cosas divinas a aquellos que las ignoran'®,

Para Vitoria, la justificacion de la conquista descansaba en una obligacion
moral. Los indios eran seres humanos racionales, préjimos necesitados de
instruccion religiosa; barbaros, si, pero hombres que podian perfeccionarse y
encontrar la salvacion y la felicidad eterna si los espafioles les mostraban el camino
de la fe y la verdad cristiana.

El reconocimiento del raciocinio indigena supuso la capacidad que tenian los
naturales de aprender el Evangelio y someterse a un proceso de transformacion
moral. Esta fue, efectivamente, la actitud adoptada por los misioneros franciscanos,
dominicos y agustinos que emprendieron la labor evangelizadora y la conversion de
los indios en la Nueva Espaiia en el siglo XVI.

Ahora bien, si los frailes misioneros defendieron la dignidad humana de los
indios desde un principio, el reconocimiento de aquella condiciéon no fue suficiente
para iniciar el proceso de integracion indigena a la historia de salvacién y al mundo

occidental. En realidad, para los misioneros, la tarea mas dificil, fue concientizar a la

propia poblacién indigena del significado que tenia poseer aquella dignidad humana

'35 vVitoria, Reelecciones..., p. 111.



87

en el nuevo orden politico, social y religioso del que empezaban a formar parte; es
decir, explicar a los indios el sentido que tenia ser una persona humana bajo la
cosmovision cristiana occidental.

Antes del contacto con el mundo europeo, el mundo indigena no consider6 a
los hombres personas libres y responsables, sujetos de derechos y obligaciones. La
labor evangelizadora de los primeros frailes comprendi6 el intento de construir entre
los indios la conciencia de una nueva personalidad individual y una nueva
responsabilidad moral'®. Probablemente, el punto de partida para construir aquella
nueva conciencia fue la transmision del interés que tenia Dios en todos los hombres.

La idea de valorar a los hombres por la semejanza con su Creador y por el
interés que éste mostraba por el primero debié extrafiar a los indios evangelizados.
No obstante, poco a poco, los frailes intentaron transmitir a los indigenas las
herramientas mentales y éticas para construir el nuevo vinculo con el Dios cristiano.
La nueva relacion que debia establecerse entre ellos y la divinidad era aquella del
pacto libre y voluntario, alianza que como se ha visto ya, tenia como eje articulador la
dinamica de la culpa y el perdén.

El vinculo de los indios con sus antiguas divinidades se fundé en diferentes
relaciones de ayuda y amenaza cotidianas en las que los dioses mandaron
catastrofes y ofrecieron remedios a los hombres que los adoraban. La alianza entre
los indios y el Dios cristiano supuso, en cambio, la articulacién de nuevas formas de

relacion y de reciprocidad entre la divinidad y los seres humanos. Esta nueva

1% Maria Mercedes Otero Tomé y Maria Pilar Ferrer Rodriguez han llamado la atencién sobre este fascinante
problema. Al estudiar la idea de la dignidad del hombre en la Doctrina de fray Pedro de Cérdoba, ambas autoras
han sefialado la importancia que tuvo la introduccion de esta nueva conciencia humana en el mundo indigena.
Ver “La dignidad del hombre en la Doctrina de fray Pedro de Cérboba” en Evangelizacién y teologia..., p. 975-980.



88

reciprocidad se fundamentaba en la promesa de la Justicia divina.

En principio, no es dificil imaginar que para los indios, muchos de los actos y
exigencias atribuidas al nuevo Dios parecieron quizas arbitrarias. A diferencia de los
antiguos dioses prehispanicos, el cristiano era un dios cuyos designios no dependian
de la conservacion de un equilibrio cosmico o de razones que obedecieran a fuerzas
no personalizadas, sino de una voluntad racional que debié haber sido extrafia para
los indigenas. Mas alla de las costumbres y valores comunes entre estos Gltimos y
los espafioles, parece que la idea occidental de Justicia si resultdé francamente
novedosa en un mundo en el que la resolucién de conflictos politicos y sociales muy
probablemente se habia dado mediante mecanismos muy diferentes a los de la
justicia occidental'?’.

De manera que la defensa de la legitimidad de las conquistas hispanicas en el
Nuevo Continente rescaté las preocupaciones del humanismo cristiano proyectando
en América la posibilidad de construir una sociedad de hombres dignos y
responsables que buscaran perfeccionarse para alcanzar la salvacion en el Mas Alla.
Esta fue la prioridad de la primera iglesia novohispana: materializar los suefios
utdpicos de los reformistas y reconstruir entre los indios la edad de oro del
cristianismo primitivo. Para ello, los frailes se vieron con la ardua labor de enfrentar
multiples problemas cotidianos, novedosos y particulares, asi como con el reto de

organizar la nueva iglesia novohispana.

157 Jorge Traslosheros ha insistido sobre este punto.



89
2. El inicio de la historia: la primera Iglesia novohispana en la construccion de
la culpa y el perdén

El periodo conocido como la edad dorada de las érdenes mendicantes
correspondié a una etapa en que los religiosos estuvieron protegidos por privilegios
pontificios que les permitieron ejercer el sacerdocio con mayor independencia’®.
Algunos meses antes de que Cortés hiciese el llamado para que el Emperador
Carlos V enviase misioneros franciscanos y dominicos a la Nueva Espafia, los
franciscanos Jean Glapios y Francisco de los Angeles se presentaron ante Le6n X en
el Vaticano. El motivo de su visita no fue otro que conseguir la autorizaciéon pontificia
para trasladarse a México con el fin de predicar, bautizar y administrar el resto de los
sacramentos entre los indios de la Nueva Espafia'>®.

Aunque la misién de aquellos franciscanos se retrasé, la Bula de Leén X, Alias
felicis, concedi®6 a los mendicantes la autoridad apostélica a falta de obispos
designados en el Nuevo Mundo'®. Tras la eleccién de Francisco de los Angeles
como ministro general de su orden en las Pascuas de 1523, éste renunci6 a
participar en la misién mexicana y eligi6 a fray Martin de Valencia para que lo
relevara en la empresa americana. De esta manera, el 13 de mayo de 1524 una
delegacion de doce franciscanos encabezada por fray Martin desembarc6 en el
puerto de San Juan de Ulaa; la llegada de aquella comitiva supuso la introduccion a

América de muchas ideas y temores heredados de la Edad Media, pero también,

'%8 Christian Duverger localiza dicho periodo entre 1524 y 1572. Duverger, La conversion..., p. 1.

1% |a conquista militar de México Tenochtitian concluy6 el 13 de agosto de 1521. La Bula papal Alias felicis
autoriz6 el traslado de aquellos dos misioneros el 25 de abril del mismo afio. Ver Duverger, La conversion..., p.
25.

1% |_a misién franciscana de Jean Glapois y de Francisco de los Angeles se retrasé ante la muerte del papa Le6n
X. Su sucesor, Adriano VI, ratificd, un afio después, los privilegios dados a los mendicantes. Ver Duverger, La
conversion..., p. 26.



90

proyecté las esperanzas renacentistas y humanistas de Erasmo de Roétterdam y
Tomas Moro en el Nuevo Mundo'®'.

Tanto la cosmovision medieval como el humanismo renacentista cristiano
definieron la mirada con la que los frailes comprendieron las realidades americanas a
las que comenzaron a enfrentarse. Desde los primeros afios de su mision, los frailes
emprendieron una cruenta batalla contra lo que ellos percibieron como claras
acciones del Demonio y sus secuaces, intentando implantar entre los indios una
religiosidad cristiana sencilla, centrada en el amor a Cristo y al préjimo en la que no
se exageraran los cultos exteriores'®2.

En su lucha cotidiana contra Satan y al difundir e implantar un modelo de
religiosidad reformista y humanista entre los indios, los misioneros tuvieron que
resolver problemas concretos y particulares de las nuevas poblaciones, se ocuparon
de aclarar dudas sobre la administracion de los sacramentos entre los indios, asi
como de crear las normas y resoluciones para emprender la labor pastoral en la
Nueva Espafia. De esta manera, entre 1524 y 1555, la incipiente iglesia
novohispana fue testigo de varias reuniones o juntas eclesiasticas cuyo fin fue el

organizar e institucionalizar el proceso de evangelizacion entre los indios de las

tierras recién conquistadas'®®. El periodo de las juntas eclesiasticas correspondi6 a

'8! Muchos son los autores que han insistido ya en la presencia de ideas humanistas entre los primeros
misioneros que llegaron a estas tierras. La influencia de la Utop/a de Moro, asi como del Enchiridion y la
Paraclesis de Erasmo estuvieron claramente presentes en personajes como fray Juan de Zumarraga y Vasco de
Quiroga. Autores como Marcel Bataillon y Silvio Zavala se han encargado de estudiar este fenémeno. Por su
parte, sobre la presencia de las ideas medievales en la cosmovision de los frailes, el autor obligado es Luis
Weckmann.

182 ver Francisco Martin Hernandez. “Proyecto de una nueva sociedad y una nueva iglesia en la primera
evangelizacion americana” en Evangelizacion y teologia... p. 1459-1460.

had' Y pesar de que son pocos los estudiosos que se han ocupado de las Juntas Eclesiasticas, los trabajos de José
A. Llaguno, los de Fernando Gil y los de Willi Henkel sitiian dichas reuniones en los afios de 1524, 1532, 1536,
1537, 1539, 1541, 1544, 1546. Mas recientemente, Francisco Morales ha dudado de que las Juntas realmente
hayan tenido lugar.



91

una etapa en la que los frailes trataron temas de gran diversidad y novedad. Las
juntas elaboraron informes geograficos y etnograficos, discutieron la regulacion del
trabajo de los tamemes y discutieron la tasacion de los tributos. No obstante, su
principal labor consistié en crear los métodos y medios necesarios para la catequesis
de los indigenas, asi como la resolucién de las dudas sobre la administracion de los
sacramentos entre los indios y organizar el trabajo evangelizador y civilizador entre
los naturales'®.

En realidad, las prioridades de las juntas giraron en torno al desarraigo de la
idolatria, a la ensefianza de la doctrina, a la predicacién del Evangelio, a la reforma
de las malas costumbres, asi como a la administracion de los sacramentos. Fue
precisamente a partir de este periodo de las Juntas Eclesiasticas que dio inicio el
proceso de construccion del sentimiento de culpa entre la poblaciéon indigena
novohispana, asi como el principio de una nueva historia de relaciones de

negociacion articuladas alrededor de la busqueda terrena del perd6n en el Mas Alla.

3. La lucha contra el Demonio: la configuracion de una nueva conciencia
culpable

Desde los primeros tiempos de la evangelizacion, los frailes concibieron su
empresa como una cruenta batalla contra las huestes del Mal. Para los franciscanos

y mas tarde para el resto de los evangelizadores, los templos paganos, los idolos, los

' Esta primera etapa de evangelizacion correspondi6 a la etapa que Joseph-ignasi Saranyana ha llamado de la
teologia profética. Esta teologia fue el sustento de instrumentos pastorales tales como catecismos, sermonarios,
confesionarios e itinerarios para convertir a los indigenas. La teologia profética buscé enfrentar a los conversos
con los nuevos deberes de conciencia derivados de las convicciones religiosas cristianas. Entre los principales
representantes de esta teologia estuvieron fray Pedro de Cérdoba, fray Juan de Zumarraga, fray Bartolomé de las
Casas, fray Toribio de Benavente, fray Bernardino de Sahagun, fray Juan Focher y fray Diego de Valadés. Todos
ellos intentaron conservar las costumbres e instituciones indigenas compatibles con la religion y civilizacion
cristiana como estrategia de su mision evangelizadora. Ver Saranyana, Teologia profética..., p. 80-88.



92

sacrificios humanos y el canibalismo existentes entre los indios fueron vistos como

pruebas contundentes de la presencia y de la accién diabdlica en el Nuevo Mundo.

De esta manera, los frailes vieron con horror los vicios y pecados que habian
plagado al mundo indigena hasta entonces. Sin embargo, es importante recordar
que, al mismo tiempo que los frailes repudiaron todo aquello que a sus ojos hablaba
de la presencia de Satanas en el Nuevo Mundo, los misioneros reconocieron que el
orden de violencia y crueldad que habia reinado entre los indios durante siglos no
habia obedecido a la responsabilidad directa de estos ultimos. Bajo la mirada de los
frailes, los indios eran sujetos buenos, bondadosos e inocentes que habian sido
victimas de los engaiios y mentiras del Demonio.

En efecto, los frailes condenaron los vicios y las malas costumbres existentes
entre los indios, pero también elogiaron algunas practicas y conductas que a sus
ojos parecian virtuosas. Para los misioneros, la presencia de aquellas virtudes
hablaba de la existencia de la ley natural entre los indigenas. En este sentido, tanto
Las Casas como Sahagun dedicaron muchas paginas para describir la afinidad de la
moral indigena y la moral cristiana'®®.

En realidad, para los frailes, antes de su llegada, los indios habian estado
ajenos a la palabra de Dios y por lo tanto, habian desconocido la naturaleza
pecaminosa de sus actos. Si los indios practicaban el canibalismo, realizaban
sacrificios humanos, se embriagaban y tenian una moral sexual completamente

reprobable desde la mentalidad cristiana, estas malas costumbres no se debian a

185 pilar Gonzalbo ha advertido cémo los presuntos vicios y virtudes que los frailes encontraron entre los indios
s6lo se encontraban en la mente de los observadores. Para los indios, las practicas y costumbres que los frailes
juzgaron no tenian, evidentemente, ninguna connotacion ética cristiana y respondian, inicamente, a la
reproduccion de patrones de conducta transmitidos de generacion en generacion. Ver Pilar Gonzalbo, p. 57.



93

una naturaleza mala inherente a los indios mismos, sino mas bien, a la infamia de
Satan que los habia sometido por tanto tiempo bajo su dominio.

“Los barbaros, sin culpa suya, han estado miles de afios fuera del estado de
salvacion, han nacido en el pecado y no estan bautizados...” afirmaba fray Francisco
de Vitoria'®. Por ello, los frailes tenian la mision de revelarles la verdad, convertirlos
a la fe y otorgarles los medios necesarios para conseguir la salvacién de su aima.

En este sentido, la mision de los mendicantes debia emprender un proceso de
purificacion de todas aquellas practicas que a los ojos de los frailes eran
demoniacas; practicas y costumbres que resultaban un obstaculo para que los indios
alcanzaran el reino de Dios y la felicidad eterna. La creencia en el posible
perfeccionamiento y la purificacion moral del mundo indigena defini6 una de las
caracteristicas mas importantes del proceso de evangelizacion del siglo XVI: los
frailes mendicantes no vinieron con la conviccion de administrar la condena eterna
entre los indios de la Nueva Espafia, sino mas bien, llegaron con el fiirme propésito
de abrirles el camino del perdén y de la salvacién en el Mas Alla'®’.

Como se ha mencionado ya, este proceso depurador se concibié6 como parte
de una guerra sobrenatural entre los misioneros y Satanas en donde los primeros se
concentraron en transformar y erradicar las practicas y costumbres prehispanicas
incompatibles con la ética cristiana. Dentro de aquella batalla ultraterrena, uno de los
problemas mas dificiles para los frailes fue construir entre los indios una nueva

conciencia individual culpable.

188 Zavala, Servidumbre natural..., p. 82.
'$7 Es Duverger quien ha sefialado como los primeros doce franciscanos no vinieron a dictar la condena de los
indios sino a impartir entre ellos la absolucién. Dueverger, La conversion..., p. 98.



94

Antes de continuar, es indispensable aclarar que los indios prehispanicos
poseyeron una conciencia moral particular, distinta a la conciencia moral cristiana.
Por ello, los frailes tuvieron como una de sus primeras tareas evangelizadoras
emprender un proceso de transformacién moral para construir entre los indios una
nueva conciencia capaz de reconocer los significados del Bien y del Mal cristianos,
distinguir la importancia de la responsabilidad individual, asi como realizar reflexiones
e introspecciones para ejercer juicios de valor ético religioso que vincularan los actos
terrenos con las consecuencias en el Mas Alla.

En realidad, la primera pregunta que viene a la mente al historiar el proceso de
construccion de la conciencia culpable cristiana entre los indios es si antes de la
llegada de los espafioles los indigenas experimentaron culpa o sentimientos
andlogos a ella’® Se sabe que entre los indios prehispanicos, existieron
prohibiciones y tabues que no debian violarse para evitar catastrofes que podian
poner en peligro la unidad y estabilidad de toda una comunidad. Es decir, antes de
la llegada de los espafioles, los pueblos prehispanicos tuvieron conciencia de que
habia ciertos deberes a los que no se podia faltar y prohibiciones cuya violaciéon era
peligrosa si se deseaba conservar el bienestar de la sociedad.

De acuerdo con aquella cosmovisiéon, como sucedia con otras formas no

1% Siguiendo a Freud, el sentimiento de culpa aparece frente a la ambivalencia que genera el deseo hacia lo
prohibido. Esta ambivalencia no es otra cosa que una actitud afectiva formada por dos sentimientos opuestos
como el amor y el odio, la atraccién y el miedo, el placer y la pena que subsisten al mismo tiempo y que se
suceden rapidamente sin poder encontrar el medio de conciliacién. Es importante distinguir la diferencia entre el
sentimiento que da el conocimiento de haber violado o no cumplido con ciertos deberes y el sentimiento de
culpabilidad. Aunque en principio ambos sentimientos podrian confundirse, la culpa radica en la confrontacién
interior que experimenta un sujeto al desear algo que le esta prohibido. De manera que la existencia de dicho
deseo implica la presencia de una voluntad individual, misma que se ve coartada por un cédigo moral 0 una serie
de prohibiciones. Es decir, la confrontacién intemna originada por el deseo prohibido supone la existencia de una
conciencia individual que conoce las prohibiciones que limitan el deseo. Es precisamente esta conciencia moral
la que genera en el hombre las sensaciones de verglienza, angustia, temor y repugnancia que se traducen en el
sentimiento de culpa. Ver Pericles Felici, E/ pecado..., p. 34.



95

occidentales de explicar el mundo, la trasgresion-de ciertas normas por parte de un
sujeto podia ocasionar desgracias o perjuicios colectivos. En la mentalidad indigena
prehispanica, el desequilibrio del cosmos obedecia al conflicto de potencias divinas
no personalizadas que podian entrar en una situacion de caos debido a la violacién
de ciertos tabues. En ese sentido, la trasgresion de las normas podia generar temor
o vergiienza entre los sujetos que sabian haber puesto en riesgo la estabilidad de su
comunidad.

Sin embargo, estos sentimientos de angustia generados frente a la violacién
conciente de ciertas prohibiciones eran distintos a los de la culpa cristiana. En el
caso del sentimiento occidental, el miedo y la repulsién que experimenta el sujeto
culposo generalmente van acompariados del asumir la responsabilidad individual de
las consecuencias originadas por dicha trasgresion.

En el caso del México prehispanico, las fuerzas que determinaban la
naturaleza de los comportamientos humanos eran divinas o externas al sujeto que
actuaba; en un mundo donde la autonomia e indivisibilidad de los sujetos era
completamente inexistente, el concepto de responsabilidad individual occidental
carecia de significado alguno'®. De acuerdo a lo que se sabe, la naturaleza de la
“individualidad” mesoamericana era muy distinta a la occidental. En las civilizaciones
precolombinas, el ser humano estaba compuesto por un conjunto animico plural y
complejo. El individuo era resultado del juego interno entre las esencias divinas que

habitaban en él, esencias que se transformaban a lo largo del tiempo. La

169 Serge Gruzinski ha sefialado que en el mundo prehispanico, las conductas humanas podian estar
determinadas por el enojo de un dios, el hechizo de un brujo, la envidia de un vecino, la emanacién de algun
infractor de prohibiciones. Ver Gruzinski, “Normas cristianas...” en Histonas, p. 33.



96

coexistencia de estas distintas presencias divinas generaba fuertes contradicciones
internas entre la disposicion al pecado o a la virtud, a la fuerza o a la debilidad en las
acciones humanas'”.

Con todo esto, cabe suponer que entre los indios prehispanicos existieron
sentimientos analogos a la culpa occidental pero diferentes a ella en un aspecto
fundamental: la ausencia de una conciencia que vinculara las elecciones morales
que guiaban las conductas individuales con las consecuencias practicas terrenas y
ultraterrenas de aquellas decisiones éticas. La construccion de esta nueva
conciencia capaz de distinguir responsabilidades morales cuyo cumplimiento o
violacion generaban consecuencias personales fue uno de los retos mas dificiles
para los frailes durante la primera evangelizacion.

El proceso de construccion de esta nueva conciencia entre los indios inicié con
la transformacioén de ciertos valores, ideas, emociones y sentimientos que generaron
novedosas expresiones culturales entre los indigenas recién convertidos. La
cristianizacion del concepto del Mal, asi como de los sentimientos del Miedo y el
Amor fueron fundamentales en este proceso de occidentalizacion de la conciencia

entre los indios conquistados.

4. El nuevo significado del Mal y la construccién de una primera identidad
indocristiana

Con la llegada de los frailes y a partir de su empresa evangelizadora, los
cédigos éticos y morales que habian dado sentido al orden de la sociedad

prehispanica comenzaron a modificarse. Uno de los nucleos mas importantes de

70 ver Lopez Austin, Tamoanchan y Tlalocan, p. 30-35.



97

aquel fenébmeno de transformaciéon moral se concentré en la labor que hicieron los
frailes para convencer a los indios de que sus antiguas divinidades eran “malas” y de
que aquellos que habian adorado como dioses eran, en realidad, falsos y
engafadores demonios.

Este supuesto mental orientd la transformacion del significado que habian
tenido hasta entonces las ideas del Bien y del Mal entre los indios, lo mismo que la
construccion de una relacion diferente de lo “bueno” y lo “malo” con ciertas practicas
y conductas especificas. En este sentido, Motolinia afirmé: “...estos naturales por la
ceguedad de su idolatria muchas veces tomaban las tinieblas por luz y la luz por
tinieblas y no pocas veces elegian el mal por el bien y el bien tenian por mal. Y por
tener el paladar estragado, el amargo tenian por dulce y lo suave dejaban por les

parecer amargo...”'”".

De manera que los misioneros tuvieron que trabajar
arduamente en ensefiar a los indios los nuevos criterios de “verdad” y de realidad
que imperaban en el orden y la cosmovision cristianos.

Al enfrentarse con las deidades prehispanicas, los evangelizadores no
negaron su existencia ni su realidad, sino que vieron en ellas la verdadera
personificacion de Satanas. Por ello, en el mensaje misionero, las deidades que
para los indios habian asegurado el orden y la estabilidad durante varios siglos se
convirtieron en la encarnacion misma del Mal. De esta manera, los primeros
catecismos, doctrinas y sermones dirigidos a los indigenas describieron a los dioses

prehispanicos como seres malvados que causaban gran dolor y miseria a los

hombres.

"7 Motolinia, Memoriales..., p. 352.



98

Al respecto, Sahagun contaba cémo los frailes intentaron persuadir a los
indios de que aquellos que habian adorado como divinidades eran *“...muy temibles a
la gente, mucho provocan el miedo, sus imagenes, sus hechicerias son muy negras y
muy sucias, muy asquerosas... Ellos son los que mucho afligen a la gente”’2. De
esta manera, los misioneros trataron de desenganar a los indigenas e insistieron en
la confusién en la que habian vivido durante siglos:

Vosotros pensabais que gracias a ellos viviais, que ellos os daban
vuestro alimento, vuestro sustento y todo aquello que es de la tierra. Pero esto
no es verdad, porque ellos sélo son vuestros enemigos, los que causan daiio,
los que os hacen miserables porque son engaiiadores, malvados, de la gente
hacen burla los inhumanos diablos...'”,

Frente a estos argumentos, los frailes exigieron a los indios abandonar, odiar y
despreciar a los demonios que bajo su mirada habian sumido a aquellas tierras en un
estado de caos, violencia y crueldad: “..mucho a vosotros os hace falta que
aborrezcais, despreciéis, no querais bien, escupais a aquellos a los que habéis
tendido por dioses™'’“.

La transmision de este mensaje debi6é generar fuertes sentimientos de tristeza
y angustia entre los indios. El abandono del marco de referencias, asi como del
sistema de ideas y creencias que habia dado sentido a la vida durante siglos debio
ser profundamente doloroso y confuso para aquellos sujetos'’®. La respuesta que
dieron los sacerdotes indigenas a los frailes que les revelaban aquella verdad habla

en este sentido:

Habéis dicho que no son verdaderos dioses los nuestros. Nueva palabra

'72 sahagun, Coloquios..., p. 125.

'73 sahagun, Coloquios..., p. 181.

'74 Sahagin, Coloquios..., p. 133.

'7S En este sentido, Motolinia cuenta cémo los frailes no se cansaron en consolar a los indios y en insistirles en
que el abandono de sus antiguas deidades no generaria sequias ni enfermedades entre ellos.



99

es esta la que hablais y por ella estamos espantados, perturbados...Porque
nuestros progenitores...nos dieron su norma de vida...Ellos nos ensefiaron
todas sus formas de culto...Decian... que ellos, los dioses son por quien se
vive, que ellos nos dan nuestro sustento...Ellos son a quienes pedimos el agua,
la lluvia, por los que se producen las cosas en la tierra....Y ahora nosotros
destruiremos la antigua regla de vida?'"s.

No obstante la posible confusién, frente a la insistencia de los evangelizadores
en convencer a los indios de que sus divinidades eran el Mal mismo, algunos indios
comenzaron a construir una nueva identidad cristiana. El paulatino abandono de la
antigua religion prehispanica transformé a los indios en sujetos distintos, pero
ademas, hizo que éstos tuvieran que verse a si mismos bajo una nueva mirada'”’.

En su Monarquia indiana, Torquemada narra una interesante historia que
plasma algunas imagenes relacionadas con la construccién de esta nueva identidad
indigena cristiana a partir de los nuevos significados del Bien y del Mal. Se trata de
la vision que tuvo Papan, hermana del emperador Moctezuma, diez afios antes de la
llegada de Hernan Cortés a la ciudad de Tenochtitlan.

Contaba el franciscano que en aquel tiempo anterior a la conquista, la india
habia sufrido un “parasismo” que hizo creer a los que la rodeaban que habia muerto.
No obstante y a pesar de que Papan habia sido enterrada, ésta logré salir de dicho
estado catatonico y, levantandose de su sepulcro, narré6 a Moctezuma las cosas que
habia visto y experimentado durante aquel extrafio trance. La noble indigena
recordd haber estado

en un valle muy espacioso y ancho que parecia no tener principio ni fin,

muy llano sin sierras ni barrancas ni montaiias, en medio del cual iba un
camino que después se dividia en diversas sendas y a un lado de este valle

176 Sahagun, Coloquios..., p. 153.

77 Norbert Elias ha insistido en la importancia que tienen los sujetos que nos miran en la construccion de nuevas
identidades. En realidad, la identidad nunca es estatica y cambia siempre de acuerdo al contexto en que los
sujetos se definen a si mismos. Ver Norbert Elias, The established...



100

pasaba un caudaloso rio, cuyas aguas y corrientes iban haciendo grandes y
espantosos ruidos, y queriéndome echar al agua para pasar a la otra parte, se
me aparecié un mancebo vestido de habito largo, blanco como el cristal,
relumbrante como el sol y en su rostro resplandeciente como una estrella el
cual tenia en la frente una seial (y haciéndola con los dedos de sus manos
puso un dedo sobre otro en forma de cruz) y con unas alas de pluma rica que
hacian muchos y muy galanos visos, los ojos garzos, de color de una
esmeralda, muy honestos rubio muy bien apersonado y de muy gallarda
estatura y tomandome por la mano me dijo: ven aca, que aun no es tiempo que
pases este rio (que Dios te quiere bien aunque no lo conoces) y yo con grande
humildad le di la mano y me llevé por aquel valle adelante donde vide muchas
cabezas y huesos muertos y otros muchos que se quejaban con gemidos muy
dolorosos que movian a mucha compasion. Mas adelante vide muchas
personas negras, con cuernos en la cabeza y los pies de hechura de los
venados o ciervos, los cuales edificaban una casa y estaban dando priesa en
acabarla; y volviendo a mirar por la parte oriente...vi que venian por las aguas
del rio arriba unos navios...muy grandes, con muchas personas de otro traje
diferente de este nuestro que vestimos y usamos, los ojos garzos de color
bermejo y con pendones en las manos y capacetes en sus cabezas, los cuales
decian ser hijos del sol y el mancebo que me llevaba de la mano y me
ensefaba todas estas cosas me dijo que Dios no era servido que por entonces
me echara al rio porque habia de ver con mis ojos vueltas las cosas en otro
estado y gozar de la fe que aquellas gentes traian y que ellos habian de ser
sefiores de nuestros reinos y que aquellos huesos y cabezas que gemian en
aquellos campos eran nuestros antepasados que no habian tenido lumbre de fe
por lo cual estaban en aquella pena y que aquella casa que edificaban los
negros era para encerrar a los que muriesen en las batallas que habian de tener
con los que venian en los navios y que me volviese y esperase aquella gente y
que cuando se apaciguasen las cosas y se publicase el laboratorio del
bautismo fuese yo la guiadora de las gentes que habia de ir a é1'"%,

Aunque Torquemada afirmé que aquella historia se habia sacado de las
pinturas antiguas, es evidente que el relato del fraile era, en realidad, una historia
tipicamente cristiana. En ella es facil reconocer los simbolos e imagenes medievales
mas comunes para describir el paisaje del Otro Mundo: el valle y el rio, la imagen del
angel guia, las carceles y los tormentos infernales, los diablos negros habitando el

territorio de la muerte'’®. No obstante, la narracién es interesante pues habla de la

'7® Torquemada, Monarguia..., p. 327.
'7® Sobre las imagenes medievales, ver Patch p. 89-142.



101

articulacion de dos historias diferentes en una nueva historia de salvacién
novohispana inaugurada por los frailes mendicantes. En este sentido, varios son los
detalles que vale la pena analizar.

Efectivamente, en la vision de Papan, la india reconocié a muchas personas
que llevaban un traje distinto al que usaban los indios; hombres que se decian “hijos
del sol” y que habian de hacer la guerra a los habitantes de aquellos reinos. Sin
embargo, a pesar de los disturbios entre aquellos sujetos extrafios y los indios,
Papan anuncié que las cosas entre ellos se calmarian con la llegada del bautismo y
que entonoés, ella habria de ser la “guiadora de las gentes que habian de ir a él”.

De esta manera, Papan no era sino la protagonista de una historia de
encuentros, personaje principal en una etapa de transicion en la que se darian
ciertos cambios y transformaciones que harian que las cosas entraran en un estado
distinto. Durante su viaje al Mas Alla, la india distingui6 la existencia de dos
universos, dos mundos separados entre si no sélo por el tiempo, sino también, por
dos sistemas morales diferentes.

Por un lado, Papan comprendi6é la division entre un antes y un después
generados a partir de la llegada de aquellos hombres y su nueva fe. Pero por otro, la
hermana de Moctezuma entendié también que aquellos indios que se negaran a
abrazar la fe del bautismo en el futuro serian encerrados en las jaulas de los
monstruosos demonios, a diferencia de aquéllos que como ella se convirtieran a la
nueva fe para alcanzar la vida eterna. De esta manera, Papan percibié que a partir
de aquel momento, el mundo y la historia podrian dividirse entre “los buenos” y “los

malos”. Lo verdaderamente interesante en el relato de Torquemada es que los



102

antepasados prehispanicos de los indios se encontraban del lado de los condenados.
La historia narrada por el franciscano perteneci6 a esa tradicion evangelizadora
empefiada en mostrar a los indios que una parte de su pasado debia ser erradicada
para alcanzar la salvacion del alma y la vida en el Mas Alla.

La construccion de esta nueva identidad indigena estuvo estrechamente
relacionada con la construcciéon del sentimiento de culpa entre los primeros indios
evangelizados. En las primeras doctrinas y sermones, los frailes advirtieron de como
hasta entonces, la ignorancia y los engafos diabélicos exentaban a los indios de
cualquier responsabilidad moral'®. No obstante, en sus prédicas, los frailes
aclararon también c6mo desde el momento en que los indios conocian la verdad de
la fe catblica, éstos se hacian responsables de sus comportamientos y acciones.
Asi, la decisién de abandonar a sus antiguas deidades y acercarse al camino de la
felicidad eterna se convertia en un acto de libre eleccion.

Vosotros...nunca habiais escuchado la reverenciada palabra de Dios, ni
teniais el libro divino, la palabra divina...desde entonces estais ciegos, estais
sordos, como en el tiempo de oscuridad en lugar tenebroso viviais. Por esto
no son grandes vuestras culpas. Pero ahora, si no queréis escuchar, el
reverenciado aliento, la palabra de Dios...mucho es lo que peligraréis...!

De esta manera, la satanizacion de una parte del pasado indigena fue
configurando un nuevo sentimiento de culpa entre sujetos que poco a poco debieron
aprender el significado que tenian las elecciones libres dentro del nuevo sistema de

valores que los frailes transmitian. Es muy probable que el proceso de renuncia a

aquella parte de la identidad prehispanica se haya vivido a partir de la

1% ) os indios sélo tenian la mancha del pecado original, pero ésta no era producto de una eleccién moral, sino la
herencia que los hacia parte de la humanidad reconocida por el pensamiento cristiano.
181 Sahagun, Coloquios..., p. 161.



103

experimentacion de distintas emociones que generaron una nueva conciencia y
nuevos sentimientos culpables entre muchos indios. No es dificil imaginar que la
angustia, el miedo y la verglienza formaron parte del universo emocional en el que
surgieron las primeras experiencias de culpa cristiana entre aquellos sujetos

cristianizados.

5. El miedo cristiano: la muerte, el juicio, el Demonio y el Infierno entre los
indios evangelizados

El ambiente que rodeé el primer momento evangelizador estuvo plagado de
sentimientos angustiosos y profundamente desoladores. La muerte, las
enfermedades, la confusién y el desasosiego provocado por situaciones violentas y
nunca antes conocidas sumieron a los indios en un estado de ftristeza y
desorientacion dificiles de sobrellevar'®. Seguramente, los efectos de la anarquia
generada por la guerra se agudizaron a partir de un discurso evangelizador que
insisti6 en convencer a los indios de la falsedad de sus dioses, de los errores en los
que habian vivido durante siglos y de sus inconscientes pero reales relaciones con
ese monstruoso ser al que los frailes llamaban Demonio'®®. Este ambiente incierto y
desolador favorecio la difusion y transmision de las nuevas sensaciones de temor
indispensables en el aprendizaje del nuevo sentimiento de culpa cristiana.

La utilizacién del miedo como un recurso pastoral fue una herramienta comun

entre algunos evangelizadores. En su /tinerario, fray Juan Focher aclaraba a los

182 | as palabras de Motolinia hablan por si solas: “Quedé tan destruida la tierra de las revueltas y las plagas...que
quedaron muchas casas yermas del todo y en ninguna hubo adonde no cupiese parte del dolor y del llanto...”,
Historia de los indios..., p. 124.

'® No es dificil imaginar que este discurso incremento la sensacion de sin sentido que vivieron los indios en los
primeros afios posteriores a la conquista armada.



104

frailes que era licito coaccionar a los indios “condicionada e indirectamente, por
ejemplo, mediante amenazas, miedo, injurias o trabajos serviles, para que de esta
forma les nazca el deseo de convertirse a la fe”'®. La pastoral del miedo utilizada
por los frailes se apoyé en sermones, actividades y mensajes terrorificos que

dibujaron, principalmente, el horror de la Muerte, el Juicio, el Demonio y el Infierno'®.

a) El miedo a la Muerte y al Juicio.
Desde su llegada al Nuevo Mundo, el tema de la muerte estuvo presente en el

discurso moralizador de los frailes mendicantes'®. La alusion sistematica al horror
de la amenaza de la condena eterna buscé mover el animo de los indios y generar
en ellos sentimientos de miedo, verglienza y arrepentimiento. En sus doctrinas, los
frailes hablaron de la muerte como el acontecimiento supremo en que Dios hacia el
balance de los actos buenos y malos de cada persona para decidir su destino en el
Mas Alla.

De esta manera, la difusion del miedo hacia aquel instante decisivo funcioné

como un instrumento de presién que buscaba enfrentar a los indios con la incipiente

'8 Focher se basaba en la siguiente cita de San Agustin: “Cristo mediante el castigo, comprometi6 a San Pablo a
la fe*. Al mismo tiempo, Focher aclaré que la utilizacién del miedo debia acompafiarse del ejemplo virtuoso de los
frailes y ademas, insistié en que aunque la utilizacion del miedo era licita, no siempre era conveniente ni
edificante. Ver ltinerario..., p. 77-81.

'8 En este sentido es importante recordar la pastoral de los Novisimos: Muerte, Juicio, Infiemo y Gloria, que tuvo
un lugar importante entre las prédicas de los frailes. Entre los misticos de los siglos XV y XVI, la reflexién en
estos cuatro topicos fue muy utilizada como medio para auxiliar a los hombres a llevar una vida virtuosa y vencer
las tentaciones del demonio. Fray Luis de Granada practico metédicamente la meditacion de los Novisimos y es
bien sabido que sus textos influyeron de manera importante en muchos de los frailes que evangelizaron a los
indios de la Nueva Espaiia.

1% E| tema de la muerte fue comun durante toda la Baja Edad Media y fue un tépico central en la literatura del
Siglo de Oro espafiol. Las obras de San Francisco de Asis, de Jorge Manrique, San Juan de la Cruz o Berceo
forman parte de una misma tradicion que vio en el momento de abandonar la vida terrena la puerta para ingresar
a la vida etemna. Ver Gonzalbo, “La muerte maestra...”, p. 10-11.



105

conciencia moral cristiana que empezaba a construirse entre ellos'®. Las escenas
con las que los frailes transmitieron el miedo a la muerte apelaron a diferentes
sentimientos, sensaciones y emociones angustiosas y dolorosas. Asi describia
Sahagun, por ejemplo, el momento en que terminaban los dias de la vida terrena de
un hombre:

La muerte es espantosa, aterrorizante...la muerte es muy penosa...el alma
no sabe dénde ha de ir, no sabe qué le ha de acontecer sea bien o quiza sea
mal. Por eso se turba mucho, esta triste, y sabe que abandona el mundo donde
vive sintiéndose bien, abandona a sus préjimos, a sus amigos, a sus
amados...'®,

Frente a la confusién terrena producto del nuevo orden material que
comenzaba a configurarse, la descripcion de una muerte que prometia mas
incertidumbre no debi6é ser consoladora ni tranquilizante para los indios ya de por si
desconcertados. La muerte aterrorizaba, seguramente, pero para aquellos que
comenzaban a experimentar sentimientos culposos, lo verdaderamente espantoso
debi6é ser el terror frente al Dia del Juicio Final. También al respecto, Sahagun
comentaba a los indios:

...muy espantoso es el Juicio segin el cual somos sentenciados, pues
luego que sale el alma, al abandonar el cuerpo, luego es llevada ante nuestro
Seiior Dios, alli es sentenciada, es examinada. Lo que ha hecho sea bueno sea
malo, todo aparecera y el juez Dios efectuara recta justicia'®.

Las escenas del Juicio Final abundaron en el mensaje evangelizador que los

frailes transmitieron a los indios desde un principio'®. Los sermones de los

'®7 pilar Gonzalbo ha sefialado la importancia que tuvo infundir el santo temor de Dios entre los moribundos que
debian asumir sus responsabilidades mdividuales al reconocer la trascendencia de sus actos terrenos en el Mas
Allé Gonzalbo, “La muerte maestra...”, p. 16.

Sahagun Apostilla..., p. 87.

® Sahagun, Apostilla..., p. 87.

Las escenas del JUICIO Final difundidas por los misioneros pertenecian a la tradicién de la Baja Edad Media
europea. Las fuentes mas comunes para reconstruir aquellas imagenes fueron los textos biblicos de San Mateo,
San Marco, San Lucas, Isaias, Ezequiel, Daniel y Corintios. Las escenas del dia del Juicio se transmitieron de



106

misioneros describieron la imagen de un Juez severo y espantoso que daria premio a
los buenos y castigo a los malos. Ademas, las fachadas de algunos templos y
capillas se decoraron con escenas plasticas de aquel temido momento y muchas
fueron las representaciones teatrales que se organizaron en los atrios de los
conventos para evocar el dia de la Resurreccion de los justos y la condena de los
pecadores'®'.

La mas famosa de aquellas representaciones teatrales fue la que se escenificé
en Tlatelolco, el afio de 1531. El auto fue escrito por fray Andrés de Olmos quien lo
compuso en lengua mexicana. Al parecer, el evento fue todo un éxito y asi, el dia de
la representacion llegaron gentes de toda la comarca, incluidos el virrey don Antonio
de Mendoza y el arzobispo don Juan de Zumarraga'®>. La maravillosa
representacion se llevd a cabo en un escenario de tres pisos superpuestos por donde
San Miguel, los angeles, Cristo y el Demonio subieron y bajaron del Cielo a la Tierra,
de la Tierra al Infiemno y viceversa generando gran expectacion y asombro entre los
concurrentes.

En el primer acto, un San Miguel amenazante y convencido se dirigié a los
malvados con la siguiente exclamacion: “jLlorad por esto! jRecordad esto!
iTemedlo! jEspantaos! Pues vendra sobre vosotros el dia del Juicio, espantoso,

horroroso, temible, tembloroso. Vivid vuestras vidas rectamente...porque ya viene el

manera cotidiana y formaron parte importante de la cultura popular de la Edad Media. Ver Delumeau, La peur...,
. 201.

R" Entre las capillas decoradas con motivos del Dia del Juicio Final esta la del convento de Calpan que todavia

conserva algunos bajorrelieves que representan a Cristo en majestad y algunas figuras humanas que salen de

sus tumbas. Ver Pablo Escalante, p. 375.

'%2 ver Horcasitas, El teatro..., p. 563.



107

Dia del Juicio...”"®.

A decir de Mendieta, muchos de los espectadores, conmovidos e
impresionados, buscaron reformar sus costumbres y convertirse a la nueva religion.
El auto, afirmé el franciscano, “mucho abri6 los ojos a todos los indios...para darse a
la virtud y dejar el mal vivir y a muchas mujeres sacé erradas para movidas de temor

y compungidas convertirse a Dios™'®.

b) El miedo al Demonio y al Infierno.
Los frailes no sélo difundieron el miedo a la Muerte y al Juicio Final. Como se

ha sefialado ya, en la busqueda de transformar la moral de los indigenas, los
misioneros atemorizaron a los indios mediante horribles descripciones del Demonio
al que habian adorado, lo mismo que con espantosas imagenes del Infierno donde
habitarian de no convertirse a la nueva fe.

Las primeras descripciones que los frailes hicieron del Infierno provinieron de
las imagenes medievales y renacentistas de aquel reino ultraterreno. Los horrendos
paisajes infernales plasmados en las prédicas misioneras glosaron elementos tipicos
de los textos apocalipticos, de las narraciones apdécrifas medievales y de aquellos
recuerdos escritos por los monjes europeos sobre viajes al Infiemo y revelaciones
sobre el Mas Alla'*®. De esta manera, el primer Infierno presentado a los indios fue

aquel lugar espantoso donde acontecian los peores tormentos y atrocidades. A decir

'%3 ver Horcasitas, El teatro..., p. 569.

'%4 Citado por Horcasitas, El teatro..., p. 563.

1% Sobre la construccién de las imagenes infemales, Georges Minois ha insistido en la combinacion de elementos
populares de textos apécrifos y apocalipticos y la vision intelectual que terminé por desarrollarse con los tedlogos
escolasticos. La sintesis mas importante de dicha fusién se encuentra, evidentemente, en la Divina Comedia de
Dante, en la que el poeta reunio la loégica de la teologia, los simbolos populares y la doctrina cristiana en la vision
infernal mas genial de todos los tiempos. Ver Minois, Piccola stona..., p. 57.



108

de fray Pedro de Cérdoba, aquel terrorifico paisaje reunia

las almas de los que no creen...y de los malos cristianos que no guardan
los mandamientos de Dios. En este lugar estan juntos todos los males:
porque alli esta fuego muy grande que quema las almas de los que no son
cristianos y de los malos cristianos... Alli tienen siempre las animas muy
grandes dolores, enfermedades, tormentos, muy gran sed y hambre y muy gran
frio y calor. Alli cuecen las almas en calderas y ollas llenas de pez y piedra
azufre y resina hirviendo. Alli las asan y queman y tienen otras penas
infinitas...y estas penas nunca tienen fin'%.

Sin duda, la desolacién generada por la guerra fue un escenario ideal para
imaginar y reconstruir tanta miseria y sufrimiento humanos. Es importante sefalar
que si bien las imagenes del Infierno presentadas por los frailes echaron mano de los
simbolos medievales tipicamente infernales, en realidad, aquellas escenas del
Infierno se construyeron, también, a partir de realidades particulares del fenémeno de
la conquista y la evangelizacién de los indios.

De esta manera, la tradicion medieval se hizo presente en las imagenes de las
carceles, las prisiones y la caverna oscura y tenebrosa al centro de la Tierra. Sin
embargo, seguramente estas imagenes cobraron mayor credibilidad frente a las
carceles y cepos utilizados por algunos frailes para castigar la desobediencia de los
indios'¥’. La retroalimentacién entre el imaginario medieval y la realidad de la lucha
contra el Demonio entre los indios se tradujo, también, en los lienzos utilizados por
los frailes como recurso didactico para evangelizar. En aquellas grandes pinturas,

los misioneros representaron a los indios “cargados de grilletes y esposas de

hierro...conducidos por los demonios como ministros que son de los infiernos pues

'% fray Pedro de Cordoba, Doctrina..., p. 66.
'%7 En Historia de la vida cotidiana en México, Pablo Escalante narra algunos de los castigos ejemplares con los
que los frailes y conquistadores torturaron a los indios . Ver Escalante, Historia de la vida..., p. 428-429.



109

llevan éstos las mismas cadenas y grilletes que los que obran mal...”'%®,

También en este sentido, vale la pena recordar las palabras de Sahagun para
describir a los pecadores en el Infierno: “ahi estan, mordiéndose los unos a los otros,
son como perros™®. Seguramente, la referencia debi6 impresionar bastante a
aquellos indios que conocieron la brutalidad de algunos conquistadores que utilizaron
a sus perros para amedrentar a los recién sometidos. La coincidencia entre los
castigos terrenos por la violacién a las nuevas normas de conducta y las penas
descritas para los condenados en el Mas Alla debi6 ser un mecanismo sumamente
eficaz en la construccion de una nueva conciencia culposa que comenzé a asociar
los malos actos con ciertas consecuencias punitivas individuales.

Las representaciones teatrales de las penas en el Infierno fueron una de las
herramientas mas comunes para fomentar los sentimientos de miedo, angustia y
vergiienza relacionados con la experiencia de la culpa. Al respecto, uno de los
ejemplos mas famosos fue el sermén de fray Antonio de la Roa, quien poco antes de
su muerte, predicd lanzandose en una pequefia hoguera preparada junto al pulpito
para mostrar a los aterrorizados espectadores el horror de las penas del Infiemo®®.
No debié de ser menos impresionante ver a fray Luis Caldera arrojar algunos perros
y gatos vivos en una fogata en el atrio de la Iglesia con el fin de ejemplificar los
sufrimientos de los condenados en el Mas Alla®".

Entre algunos indigenas, aquel tipo de prédica tuvo un impacto considerable.

Mendieta conté como frente a aquellas representaciones, muchos indios lloraron y

1% valadés, Retérica..., p. 493.

'% Sahagun, Adiciones..., p. 79.

2 ver Grijalva, Cronica de la orden..., p. 230.

21 Escalante, Historia de la vida cotidiana..., p. 376.



110

temblaron de miedo®®. La amenaza de los sufrimientos en el Infierno debié generar
terror entre sujetos que poco a poco debieron aprender las nuevas normas y reglas
de conducta en aras de evitar la condena en aquel espantoso lugar.

En sus cronicas, los frailes refirieron muchas visiones y viajes al Infierno
experimentados por indigenas recién convertidos. En todas ellas, el comuin
denominador fue el terror que experimentaban los protagonistas ante las espantosas
escenas que acontecian frente a sus 0jos. La historia de Benito, natural de Cholula,
es un caso que vale la pena recordar. Contaba Mendieta que antes de morir Benito,
su espiritu fue llevado a ver las penas del Infierno “a do del gran espanto habia
padecido mucho tormento y grandisimo miedo”. Cuando el indio conté al fraile lo que
habia visto en aquel lugar “de la memoria de lo que contaba temblaba y estaba como
atonito™%,

La difusién del miedo al Infierno estuvo estrechamente vinculada con la
transmision del temor hacia el Demonio. En realidad, el primer paso para lograr la
conversion de los indios fue la renuncia a Satanas exigida en el bautismo®. En su
lucha contra el Diablo, los frailes no descansaron en sus intentos por convencer a los
indios de renunciar a Satanas y liberarse de él. En sus esfuerzos, los misioneros no
escatimaron en horrendas descripciones sobre aquel monstruoso ser del que era
necesario apartarse y huir. Nuevamente, la personificacion del Demonio promovida
por los frailes tuvo sus origenes en las imagenes populares procedentes de la Edad

Media. De esta manera, el Diablo se describi6 como un enemigo corpéreo que si

222 Mendieta, Historia eclesiastica..., p. 462.
203 Mendieta, Historia eclesigstica..., p. 462.

Sobre el procedimiento que se debia seguir para que los indios bautizados renunciaran al Demonio, ver el
prélogo de Zumarraga al manual del bautismo de fray Juan Focher. Focher, Manual del bautismo..., p. 139-141.



1M1

bien podia tomar diferentes formas siempre conservaba algunas caracteristicas que
delataban su verdadera personalidad®®.

Para los frailes, el Demonio se distinguia por su “fealdad, su suciedad, su
negrura”. Se trataba de un ser monstruoso que cautivaba a los hombres “con su
mordisco, sus dentelladas...su baba"®. En las descripciones de los misioneros, el
Diablo se concibi6 como una “gran bestia feroz’, un ser hediondo, horrendo y
repulsivo que perseguia a los hombres para cautivarlos etemnamente en sus
dominios.

Sin embargo, es importante sefialar que a pesar de los elementos medievales
presentes en aquellas descripciones del Demonio, poco a poco, como se ha
sefialado ya, la personificacion del Diablo entre los indios se construyé mediante la
identificacion de aquel personaje con las divinidades prehispanicas y los sacerdotes
que habian dirigido los cultos religiosos en el pasado indigena. En este sentido, la
aparicion diabdlica que presencié un indio en Cuernavaca habla por si misma. Fray
Andrés de Olmos narr6 la escena de la siguiente manera: “Muy de noche, al
encender una vela encima de la casa, alla en un sitio desierto apareci6 el Diablo;
como rey se presentd engalanado, asi iban engalanados los sefiores en los tiempos
antiguos cuando iban a bailar..."”?%’.

Frente a las imagenes que hicieron de una parte de la identidad prehispanica
sinénimo del mal y del pecado, algunos indigenas, motivados por el miedo y la

desorientacién, comenzaron a sentir vergiienza y temor al identificarse con aquella

205 |_uis Weckmann habla de la herencia medieval de los frailes al concebir al Demonio como un enemigo fisico
contra el cual era indispensable luchar. Ver Weckmann, La herencia..., p. 173.
=, Fray Andrés de Olmos, Tratado..., p. 15.

Olmos, Tratado..., p. 10.



112

parte de un pasado a la que era mejor renunciar. Al respecto, Motolinia narr6 la
tremenda historia del sacerdote de Tlaxcala, relato que plasma algunos elementos
conmovedores de aquel complejo proceso de construccion y transformacion
emocional®®,

En los primeros tiempos de la conversion, un sacerdote indigena que habia
dejado el templo prehispanico que servia, sali6 a caminar por el mercado de la
ciudad vestido con los atavios de su antigua dignidad, masticando navajas de
obsidiana. Frente a este desafio al nuevo orden cristiano, los temerosos indios
catequizados creyeron ver al dios Ometochtli. Con gran miedo y terror, los indigenas
decidieron sepultar al sacerdote a pedradas, informando mas tarde a los misioneros
que habian matado al Demonio.

Esta impresionante narracion muestra el ambiente de temor que rodeé a los
indios recién evangelizados. Es facil imaginar como el miedo, el rechazo y la
verglienza hacia ciertos rasgos y elementos de la cultura prehispanica se
construyeron a partir de las constantes amenazas y prohibiciones de los frailes. De
esta manera, poco a poco algunos indios comenzaron a experimentar sentimientos
de culpa alrededor de la identificacién con una parte de su pasado indigena.

En este punto, es importante traer a colacién las recomendaciones que hacia
fray Juan Focher a los frailes evangelizadores. Después de adoctrinar a los indios y
de orar con ellos, los misioneros debian despedirlos en paz “no sin antes recordarles
que no frecuenten la compaiiia de los que todavia no son cristianos™®. De manera

que la conciencia culposa de los indios también se consolidé a partir de la difusiéon de

28| a historia la rescata Pablo Escalante. Ver Escalante, Historia de la vida cotidiana..., p. 435.
2% Eocher, Itinerario..., p. 149



113

sentimientos de hostilidad e intolerancia hacia todo aquello que fuera contrario a la
ética cristiana®'°.

Frente al mensaje de los misioneros, algunos indigenas decidieron destruir
sus idolos y quemar sus templos. Otros mas, contaba Motolinia, “tomaron tanto
espanto y temor al escuchar las descripciones de Satanas que temblaban al oir lo
que los frailes les decian y algunos pobres desarrapados...comenzaron a venir al
bautismo y a buscar el reino de Dios clamandole con lagrimas y suspiros y mucha
importunacién™'!.

Del mismo modo, muchos indios prefirieron olvidar el nombre de sus antiguas
deidades o al menos, dejaron de invocarlos en los lugares publicos en que antes
solian hacerlo?®’2. De esta manera, poco a poco, los nombres de las antiguas
deidades se fueron borrando de la memoria y asi, paulatinamente, al dejar de
nombrar a sus antiguos protectores, los indios dejaron, también, de creer en ellos?'>.
Los frailes fueron los principales promotores del olvido de aquellas palabras, pero al
mismo tiempo, fueron quienes ensefiaron a los indios los nombres con los que
habian de llamar al dios cristiano y a los intercesores que podian paliar el temor y la
angustia generados por la amenaza de Satanas. Si el miedo fue el mévil para

olvidar, la promesa de un nuevo tipo de amor y el surgimiento de una novedosa

relacién afectiva entre los indios y el dios cristiano fueron los ejes para el aprendizaje

219 Es importante aclarar, nuevamente, que algunos elementos de la cultura prehispanica generaron gran
admiracion entre los frailes misioneros. Estos elementos que a los ojos de los frailes eran positivos y dignos de
alabanza, se incorporaron al orden cristiano de la sociedad indigena evangelizada y formaron parte fundamental
de la nueva cultura cristiana novohispana.

21 Motolinia, Memoriales..., p. 37.

212 Motolinia mismo afirmaba que preferia callar los viejos nombres de los antiguos demonios, pues “ya entre los
indios es muy descomulgado nombrar ninguno de los demonios. Historia de los indios..., p. 379. Es Safranski
qluien afirma cémo s6lo el olvido permite escapar al poder del origen. Ver Safranski, El mal..., p. 21.

23 Sobre la importancia de nombrar, ver Femnando Escalante, Una idea...p. 165



114

de los nuevos nombres sagrados.

En este sentido, contaba Sahagin que una de las primeras preguntas que
hicieron los sacerdotes a los frailes fue la de cual era el nombre del nuevo dios al que
habia que adorar. La respuesta de los misioneros fue la siguiente: “Es muy
maravilloso y mucho apacigua el Corazén, mucho da libertad [redime]su precioso
nombre. Porque su reverenciado nombre es Jesucristo™'4.

Aun cuando las palabras de los frailes no hayan sido exactamente ésas y
aunque la pregunta no se hubiera formulado asi, se sabe que muy pronto, los indios
convertidos adoptaron la costumbre de nombrar a Jesus tres veces en situaciones
peligrosas o cuando el Demonio insistia en aparecérseles?'®>. De esta manera, la
invocacion de Jesus, de Maria y de los santos se convirti6 en uno de los primeros
antidotos contra el miedo, asi como uno de los medios cotidianos mas sencillos para
encontrar el consuelo y el alivio. Asi, muy pronto, la difusién del amor de Cristo y la
promesa de la redencion constituyeron la contraparte del proceso de construccion del
sentimiento de culpa entre los indios. Y es que en el pensamiento cristiano, la culpa
no hace sentido alguno sin el mecanismo del perdon de Dios. Fue precisamente a
partir de la promesa de redencién que los frailes intentaron construir la nueva alianza

entre los indios recién convertidos y la divinidad que debian comenzar a adorar.

214 sahagun, Coloquios...p. 129.
25 Motolinia, Historia de los indios...,p. 121



115

Il. Los indios y el Dios cristiano: la consolidaciéon de una nueva alianza.

1. La justicia divina y el aprendizaje del mecanismo del perdén: los
fundamentos del pacto

Como se ha visto hasta ahora, la transmision del miedo entre los indios fue
una estrategia basica en la configuracién de los primeros sentimientos de culpa entre
los indigenas del siglo XVI. No obstante, los frailes nunca vieron la utilizacion de
aquel recurso como un instrumento suficiente para mover a los indios al
arrepentimiento y al deseo de buscar la salvacion del alma. Los misioneros
reconocieron que el examen de conciencia y el ejercicio de introspeccion necesarios
para arrepentirse de los pecados cometidos debian realizarse desde la voluntad y la
razoén. Por ello, decia fray Francisco de Vitoria, llevar a los indios los misterios de
Dios sélo mediante el temor era un gran sacrilegio?'®.

Para el cristianismo, el miedo por si solo no tiene ningun significado, ya que el
temor y la culpa son sé6lo una dimensién del orden y del sentido vital. Para que el
miedo resulte significativo es esencial la creencia en el amor de Dios a los hombres,
fundamento de la relacion reciproca y personal entre el ser humano y su creador. En
realidad, el eje de dicha relacién es la promesa de una Justicia divina en el Mas Alla,
Justicia que contempla, sobre todas las cosas, la posibilidad de acceder al perdén de
Dios.

En efecto, la posibilidad de acceder al perdéon divino proporciona a los
creyentes sensaciones de alivio, consuelo y liberacién. De esta manera, la creencia

en la redencion es el paliativo que permite a los seres humanos sobrellevar el miedo

218 viitoria, Relecciones..., p. 92-98. Vitoria utilizé este argumento para explicar por qué no era licita la guerra para
convertir a los indios.



116

frente a la amenaza del castigo eterno®'’. En este sentido, los primeros misioneros
que llegaron a la Nueva Espafia concibieron la empresa de evangelizacion como una
mision claramente liberadora. El afan por desarticular las viejas relaciones entre los
indios y sus antiguas divinidades y el deseo de articular una nueva relacion entre los
indigenas y el dios cristiano se comprendi6 como una accion que buscaba, sobre
todas las cosas, otorgar a los indios la libertad que el Demonio les habia arrebatado
desde largo tiempo atras.

En su Retérica, fray Diego de Valadés explico a los indios como Dios
omnipotente habia enviado a los frailes para iluminar el entendimiento de los
indigenas “con los rayos de la luz divina y librar vuestras almas y cuerpos del muy
pesado yugo que los oprime. Y si es en sumo grado molesta la esclavitud de los
hombres es con todo mucho mas intolerable aquella que os tuvo atados y vendidos
al diablo"®'®. Por dicho motivo, continuaba fray Diego, el unico y verdadero Dios
pedia a los hombres “que le sirvamos voluntariamente y con sencillez, no con la
servidumbre con que estabais sujetos al diablo. Nadie que tenga razén puede acatar
al diablo ni las exigencias irracionales que os impone..."2"®.

Las palabras de Valadés muestran aspectos curiosos de la batalla que los
frailes dieron contra el Demonio, asi como de la naturaleza de la nueva alianza que
los frailes deseaban consolidar entre los indios y el dios cristiano. Como puede
observarse, el objetivo claro de aquella guerra sobrenatural fue derrocar la tirania de

Satan e instaurar el nuevo reino de Dios entre los indios. Es interesante encontrar la

417 | eszek Kolakowski ha sefialado como la figura de Jesucristo genera la sensacion de que existe un camino
para evitar las tinieblas y como Cristo materializa los sentimientos de paz y esperanza entre los cristianos.
Vl?@ﬂd& y caducidad..., p. 28.

2%yaladés, Retérica..., p. 397.

%19 valadés, Retorica..., p. 397.



117

concepcion politica en la definicion de las relaciones ultraterrenas tanto de los indios
con el Diablo como de aquellos mismos con el dios cristiano que debian comenzar a
adorar.

Siguiendo la tradicién aristotélica, fray Diego presenté el dominio de Satanas
como una tirania gobernada Unicamente por los intereses y deseos del terrible
monarca?®. Para el fraile, en la tirania que el Demonio habia ejercido sobre los
indios, sélo habian reinado la arbitrariedad, el caos y la irracionalidad. Los sujetos
dominados por aquel tirano habian permanecido como esclavos, sacrificando a sus
hijos, renunciando a sus propiedades, mutilando sus cuerpos y derramando su
sangre?®'. En suma, siervos de Satanas, los indios habian vivido sumergidos en la
confusion, la violencia y las tinieblas.

En contraste, el franciscano present6 la monarquia de Cristo que los frailes
habian venido a instaurar como un régimen donde reinaban el orden, la libertad y la
luz. Nuevamente, las referencias de fray Diego se remontaban a los textos
aristotélicos, de manera que la monarquia de Dios debia surgir como un acuerdo
libre y voluntario, como una nueva alianza que debia garantizar la armonia, la
seguridad y la paz. El reino de Dios del que hablaba Valadés era, en realidad, el
reino de la Justicia y el orden de la recta razon?%.

Muchos frailes compartieron la vision de fray Diego de Valadés. Para aquellos

misioneros, su empresa consistio en liberar a los indios de su esclavitud demoniaca y

20 En su Politica, Aristételes habla del tirano como un gobernante que no es responsable frente a nadie y que
g'ge contra la voluntad de sus gobernados.

Valadés, Retérica..., p. 397.
222 para Aristételes, la monarquia perfecta era aquella donde el monarca gobernaba de acuerdo a la ley
respetando la libertad y la voluntad de los gobemados. Como bien se sabe, la teoria politica de Aristételes fue
retomada por Santo Tomas quien cristianiz6 las ideas de la filosofia clasica y sentd las bases del contractualismo
medieval.



118

sentar las bases para que éstos pudieran convertirse en subditos de un nuevo sefior
justo y bondadoso®®. El nuevo sefior al que los indios debian someterse era un dios
personalizado con una voluntad racional. La légica de su Justicia era, en realidad,
sencilla: premiar a los buenos y castigar a los malos en el Mas Alla de acuerdo a las
conductas y los actos de la vida terrena.

Los frailes explicaron a los indios como la alianza voluntaria con el nuevo
sefior implicaba la obligacion de obedecer ciertas leyes y mandamientos que el
soberano premiaba con la vida eterna en el Cielo. Por el contrario, el
quebrantamiento de aquellas leyes se traducia en el riesgo de caer en el reino de la
muerte y las tinieblas por toda la eternidad. De esta manera, fray Pedro de Cérdoba
revelaba a los indios uno de los secretos de la nueva religion:

Dios hizo dos lugares. El uno arriba en el cielo a donde hay todos los
placeres y bienes y riquezas que se pueden pensar. Alli no hay trabajos ni
enfermedad ni dolor ni tristeza ni hambre ni sed ni cansancio ni frio ni calor ni
otra cosa que nos pueda dar pena ni pesar. Este lugar se llama gloria o
paraiso. A este lugar deleitoso...van las almas de los buenos cristianos y alli
van también las vuestras almas y vosotros si quislérades ser amigos de Dios y
tornarades cristianos y guardaredes sus mandamientos®®*

Sobre el segundo lugar, aquel que se encontraba abajo, en medio de la tierra
y encerrado en ella, fray Pedro decia llamarse Infierno. “Alli van las almas de los que
no creen, que no son cristianos y no guardan los mandamientos de Dios"%. En

aquel lugar, el dolor no cesaba nunca, habia “enfermedades, tormentos y muy gran

sed y hambre y muy gran frio y calor... Y tienen otras penas infinitas [que] nunca se

23 |a presencia del contractualismo medieval es clara en esta concepcion politico religiosa. En los pactos de
vasallaje, la voluntad y la responsabilidad individual eran elementos indispensables para establecer una nueva
alianza donde la reciprocidad entre el vasallo y el sefior eran el vinculo fundamental. Al respecto, ver Anthony
Black, Political Thought..., p. 32.
A5 5 Fray Pedro de Cordova, Doctrina..., p. 66

25 Fray Pedro de Cérdova, Doctrina..., p. 66



119

acaban..."?,

El dominico explicé como la decision final de quiénes irian a cada sitio recaia
en aquel Dios, sabio, todo poderoso y de una Justicia infinita. Por ello, también fray
Juan de Zumarraga pidi6 a los indios estar preparados para recibir el veredicto de un
juez implacable, pues aquellos que habian dejado de “seguir la regla y el orden de la
misericordia de Dios que les prometia el cielo no podran huir de la orden de

tormentos que la justicia divinal ordend en la carcel perpetua del infiemo..."%’.

a) La misericordia, el amor y la amistad de Cristo.

La transmision de la idea del dios juez fue muy importante en la primera etapa
de la evangelizacion de los indios. No obstante la insistencia en el Dia del Juicio
Final y en la imagen del Juez implacable, el verdadero protagonista de la primera
empresa misionera fue el Cristo amoroso y redentor, y no el tremendo juez de los
ultimos tiempos. Y es que en realidad, la idea de Justicia de Dios predicada por los
frailes enfatiz6 la misericordia y el amor divinos como atributos principales de aquella
Justicia que debia articular la alianza entre los indios y la divinidad®®.  De esta
manera, los primeros evangelizadores presentaron a los indios a un Dios bondadoso
y comprensivo. Un Dios que por amor habia enviado a su hijo para redimir los
pecados de los hombres. En este sentido, Sahagun present6 a dicha divinidad de la

siguiente manera:

28 Eray Pedro de Cérdova, Doctrina..., p. 66.

o Zumarraga, Regla cristiana breve..., p. 10.

228 Aqui vale la pena recordar las recomendaciones de Guy de Montrocher, parroco de Teruel en el siglo XIV. En
su obra, Montrocher recomendé que los confesores expusieran antes que nada, la piedad, la misericordia, la
caridad y la mansedumbre con que Cristo estaba dispuesto a recibir a los pecadores. Si pese a todo, el pecador
no queria confesarse, entonces el confesor debia presentarle los terrores del Juicio, las penas del Infiemo e
insistir en que Dios castigaba a los que no querian hacer penitencia. Ver Delumeau, La confesién y el perdén...,
p. 32.



120

.81 es perfectamente bueno, ..es sumamente amoroso, piadoso,
misericordioso, en lo que mas claramente muestra su infinita misericordia es
haberse hecho hombre aca en este mundo semejante a nosotros, humilde,
pobre...y murié por nosotros y derramé su sangre por nuestra redencioén para
liberarnos del poder de los demonios, nuestros enemigos crueles y malvados
que son éstos que vosotros tenéis por dioses?®.

Las descripciones que los frailes hicieron de Cristo buscaron destacar el
agape cristiano como fundamento del nuevo vinculo entre los indios y Dios. “Muy
amoroso es a la gente, muy compasivo de ella, muy misericordioso y en mucho
sobre pasa todas las cosas su amor...”, decia Sahagun®®. La relacién que los indios
debian establecer con el dios cristiano era la de una nueva amistad cuyo principio
era la reciprocidad®'. La idea de esta nueva relacion de afectividad reciproca
también fue transmitida por fray Pedro de Cérdova en su Doctrina:

...habéis de saber que Dios hizo a vosotros y también a nosotros y a
todos cuantos hay en el mundo para que le conozcamos y conociéndole le
amemos y améandole nosotros a El, El también nos tenga por amigos y desque
muriésemos lleve nuestras animas al cielo adonde esta la gloria y los deleites
que tiene a%arejados para las animas de los sus amigos que son los buenos
cristianos...”2,

Ahora bien, el establecimiento de la nueva amistad entre los indios y el Dios
cristiano sélo constituy6 la primera parte de la misién evangelizadora. En realidad,
no bastaba con que los indios comprendieran que podian hacerse amigos del nuevo
Dios. Ademas, los frailes debieron transmitir la idea de que aquella divinidad,

siempre amorosa y misericordiosa, estaba dispuesta a reconciliarse con aquellos que

al ofenderla quebrantaban la relacion de amistad. De manera que el vinculo

29 gahagun, Coloquios..., p. 83.

Sahagun, Coloquios..., p. 127. El dgape cristiano consiste, precisamente, en aquel amor cuyo punto de
partida y punto de llegada son el amor que procede de Dios. Se trata de un don divino con el que el hombre es
capaz de amar a Dios mismo y como resultado de aquel amor, puede amar también a su préjimo y puede amarse
a si mismo. Ver Pizzomi, Giustizia..., p. 150.

21 pizzomi sefiala como el cristianismo convirtié la reciprocidad mundana del amor en el mundo clésico en una
nueva reciprocidad escatolégica. Ver Pizzomi Giustizia..., p. 151.
%2 Fray Pedro de Cérdova, Doctrina..., p. 65



121

amoroso entre los indios y Dios podia restituirse siempre a partir del mecanismo del
perdon. Fray Pedro de Cérdova explico este principio basico a los indios recién
convertidos:

...cuando vosotros hiciéredes algin mal o quebrantaredes algin mandamiento
de Dios, a ese mismo Dios habéis de pedir perdén del pecado que cometisteis,

arrepintiéndoos de buen corazén por lo que hicisteis y pedis perdén a Dios,
luego como Dios es bueno y os ama como a hijos os perdona®*,

b) El amor a Dios y el amor al préjimo en la primera sociedad

indocristiana.

El aprendizaje del amor de Dios y del mecanismo del perdon fue
verdaderamente importante en el proceso de construccion del nuevo sistema de
ideas y valores que dio orden, sentido y cohesion a la sociedad novohispana que
surgio en el siglo XVI. Y es que desde un principio, los frailes predicaron que el amor
a Dios y la amistad con él significaban, al mismo tiempo, practicar el amor al préjimo.
“...asi quiere él, nuestro Dios, el sefior nuestro, que nosotros unos a otros nos
queramos , que mutuamente nos favorezcamos, que nos hagamos el bien nosotros
los hombres en la tierra...”, decia Sahagun a los indios®*.

Por su parte, fray Juan de Zumarraga explicaba a los indios como Cristo habia
resumido los Diez Mandamientos de su padre en dos: “...amor de Dios y amor del
préjimo, de los cuales esencialmente depende toda la ley y los profetas. Esta reglay
ley de amor vino a persuadir al mundo el Hijo de Dios y redentor nuestro para dar
orden a nuestras desordenadas vidas en cada uno de los estados**.

La difusiéon del precepto del amor cristiano fue fundamental en la configuracion

3 Eray Pedro de Cérdova, Doctrina..., p. 82.

4 sahagun, Coloquios..., p. 113.

= Zumarraga, Regla cristiana breve..., p. 8. De esta manera Zumarraga actualizaba la ley de Yaveh en la nueva
alianza con Jesucristo a partir del principio cristiano del amor.



122

de las nuevas relaciones sociales que dieron origen a la Nueva Espafia. En ellas, la
caridad, la fraternidad, la solidaridad y la amistad constituyeron ejes emocionales y
afectivos que posibilitaron su articulacion®®. Muchos fueron los sermones que los
frailes dedicaron a transmitir la importancia del amor al préjimo en la nueva sociedad
que comenzaba a configurarse®’.

En ellos, los frailes explicaron como el amor de Cristo se traducia en la
posibilidad del perdéon de Dios; al mismo tiempo, los sermones de los misioneros
hablaron a los neéfitos de la importancia que tenia el amor al préjimo, asi como del
perdon entre los hombres para restablecer las relaciones sociales terrenas y
cotidianas. En este sentido, los evangelizadores explicaron a los indios la
reciprocidad del vinculo del perdén. Si Dios perdonaba las ofensas a los hombres,
éstos debian aprender, también, a perdonar a quienes los ofendian. Sahaguin
explicaba a los indios aquel principio cristiano fundamental con las siguientes
palabras:

Si alguno de tus enemigos te ha ofendido gravemente, si te ha
maltratado, si te ha afligido, si te ha deshonrado, si te ha avergonzado mucho o
te ha quitado tus cosas, tu hacienda...te ha engaitiado mucho o malitratado a tu

padre o a tu hermano mayor o a tu hermano menor pues por mano de él murié
y después se ha apenado, se ha angustiado, se ha arrepentido por lo que ha

2% Es interesante recordar como Cicerén fue el primero en hablar de la amistad como el pleno acuerdo entre los
ambitos de la realidad divina y la realidad terrena. Para Cicer6n, la amistad era el mévil de la sociabilidad y la
fuerza que unia a las personas a partir de la armonia de sus intereses. Al reconocer la naturaleza comun entre
los hombres, Cicerén hablé de una amistad o solidaridad que debia vincular a los seres humanos en una misma
comunidad universal: la humanitas. San Pablo retomé las ideas ciceronianas y las cristianizé al hablar del
Cuerpo mistico de Cristo. Ver Pizzomi, Giustizia..., p. 75-86.

%7 Entre ellos, llama la atencién uno de Sahagun en el que el franciscano aclaré a los indios a quiénes habia que
considerar como iguales. En sus Adiciones a la Postilla, fray Bernardino advirti6 que los demonios no eran
préjimos de los seres humanos, por lo que no habia obligacién alguna para que los indios les profesaran amor.
Asimismo, Sahagun afimé que a aquellos parientes que habian ido al reino de los muertos por no haberse
convertido tampoco habia que amarlos. En cambio, el fraile concluia diciendo que “...las gentes que viven por
todas partes del mundo todas son tus préjimos; es necesario que las ames espiritualmente de la misma forma
que te amas a ti mismo..."” ademas, “...las gentes del mundo que estan alla en el cielo empireo, todos son tus
préjimos...y las almas que hacen penitencia alla en el purgatorio [también]”. Como es facil observar, el mensaje
de Sahagun integré en una misma comunidad a todos aquellos que formaban parte del Cuerpo mistico de Cristo.
Ver Sahagun, Adiciones..., p. 50.



123

hecho y de su propia voluntad se humilla ante ti, te ruega que lo perdones, que
te aplaques es tu obligacién que te aplaques, que renuncies al enojo, que
hables con el con buen semblante...Y después, dondequiera que lo veas, lo has
de saludar, lo has de mirar con buen semblante®®,

La transmisiéon de aquel mensaje requirié la interiorizacion de nuevas formas
de sentir y vivir diversas emociones, sentimientos y sensaciones. El aprendizaje del
perdon como vinculo social tuvo que darse a partir de novedosas experiencias
afectivas que poco a poco influyeron en la configuraciéon de una concepcién sui
generis del orden y las formas de interaccion social. Al parecer, en la sociedad
prehispanica el perdon no fue un mecanismo principal en la resolucion de los
conflictos sociales. La dinamica que imperé entre los indios antes de la llegada de
los espafioles fue la de la venganza, la ley del talién o la de las penas fisicas para
compensar las faltas y las ofensas®®.

En sus Memoriales, Motolinia realiz6 un recuento de las penas y los castigos
prehispanicos mas comunes para mantener el orden y los usos y las costumbres en
la antigua sociedad indigena. Los informes del franciscano registraron como algunas
de las practicas mas gravemente penadas y prohibidas entre los indios el homicidio,
el adulterio, la homosexualidad, la violacién, el robo, la traicién, el aborto y la
embriaguez?®’. En el texto de Motolinia, sorprende menos la poca variedad de las

sanciones prehispanicas que la severidad de las mismas. Los indios que habian

cometido aquel tipo de faltas solian ser castigados drasticamente por las autoridades

28 sahagin, Adiciones..., p. 66.

Es importante sefialar que la venganza no se cometia de manera anarquica. Los indios no podian hacerse
justicia por su propia mano. En realidad, Motolinia también exalta la existencia de tribunales donde un consejo de
jueces decidia la sentencia que debia aplicarse al acusado. Aquellos que ignoraban dichas instancias, eran
sentenciados a muerte. Motolinia, Memoriales..., p. 565
290 Evidentemente, en su recuento, Motolinia busc exaltar la virtud de los indios prehispanicos al observar la
coincidencia de su codigo moral antiguo con el codigo moral cristiano.



124

encargadas.

Sentenciaban a muerte a los que perpetraban y cometian enormes y
graves crimenes, ansi como a los homicidas. El que mataba a otro moria por
ello. La mujer preiiada que tomaba con qué lanzar la criatura ella y la fisica que
le habia dado con que echarse la criatura ambas morian. El que hacia fuerza a
una virgen ora fuese en el campo ahora en casa del padre moria por ello. El
que daba ponzoiia a otro con que moria, el homicida y el que se la dio la

ponzoiia con que maté ambos morian...El hombre que andaba vestido con

vestiduras y traje de mujer y la mujer que andaba vestida como hombre, ambos

tenian pena de muerte?*'.

Frente a estos usos y costumbres antiguos, los frailes hablaron de la
importancia de amar al préjimo y de perdonarlo. Los misioneros advirtieron a los
indios que la venganza era un pecado grave y que era necesario evitarlo. “Muy
necesario es que te resuelves, si alguien te maltrata, a que no lo maltrates a él, si
alguien te rifie, no lo has de reiiir, si alguien te aflige, en ninguna manera te has de
vengar”, eran las palabras de Sahagun al respecto®*.

En este punto vale la pena hacer una anotacién. En el Malestar a la cultura,
Freud afirmé que en los seres humanos, las tendencias agresivas e instintivas son
mucho mas poderosas que los intereses racionales. Para evitar la perturbacion de
nuestra relacion con los semejantes, la cultura se ve obligada a realizar multiples
esfuerzos para dominar aquellas manifestaciones instintivas y agresivas. De manera
que, a decir de Freud, no existe ningun precepto tan antagénico a la naturaleza
humana primitiva como la idea cristiana de “Amaras al préjimo como a ti mismo™%,

Es interesante pensar que siguiendo el argumento freudiano, el amor cristiano

241 | as sentencias se ejecutaban de diferente manera: a veces se utilizaban garrotes de palo de encina, otras
veces se ahorcaba a los condenados y en ocasiones, se preferia quemarios o apedrearlos. Es justo sefialar que
en ocasiones, los condenados no eran sentenciados a la pena de muerte. A veces, se les quemaban los cabellos
con cera encendida hasta dafiar la piel de la cabeza o se les trasquilaba publicamente y después se les derribaba
la casa para compensar las faltas que habian cometido. Motolinia, Memoriales..., p. 357-362.

242 gahagun, Adiciones..., p. 73

28 Freud, El malestar..., p. 55-56



125

es un agente civilizatorio que busca someter los instintos y la agresividad humanas al
control amoroso racional?*. La difusién del precepto del amor cristiano entre los

indios, tuvo, efectivamente, aquel caracter civilizador.

c) El amor civilizatorio y la reforma de las costumbres.
El proceso de occidentalizacion de la conciencia indigena se anclé en el

establecimiento imaginario de un nuevo pacto amoroso entre los indios y el dios
cristiano. En realidad, la nueva alianza religiosa tuvo un caracter civilizatorio que
supuso la modificacion y reforma de ciertas costumbres, conductas y
comportamientos indigenas a partir del sometimiento de algunas emociones y
deseos espontaneos®®. Para los indios, uno de los elementos mas sorprendentes
de aquella nueva relacién religiosa fue la naturaleza reciproca de la misma y sobre
todo, la constante posibilidad de renovar aquel vinculo a pesar de los eventuales
momentos de ruptura generados por el incumplimiento de las reglas que daban
sentido al acuerdo original®é,

Las primeras experiencias indigenas alrededor del perdén divino supusieron el
paulatino aprendizaje de diversos mecanismos para alcanzar la redencion. No
obstante la variedad de medios para restablecer las relaciones quebrantadas, los
frailes exigieron a los indios un requisito indispensable: la reforma de aquellas

costumbres o conductas que habian ofendido a Dios. En sus primeros encuentros

con los indios, los frailes reconocieron la existencia de costumbres y conductas

244 Martha Nussbaum ha descrito al amor cristiano como un amor racional, contrario al amor erético que somete a
Ios hombres a las fuerzas del deseo y la pasion. Nussbaum, Upheavals... p. 564.

Ewdentemente esta hipotesis sigue muy de cerca las teorias sociohistéricas de Norbert Elias

“6 Uno de los vocablos utilizados por Sahagun para traducir el término cristiano de pecado fue tla-tlacolli, que
slgmﬁca quebrantamiento o ruptura de algo. Ver Sahagun, Coloquios..., p. 159.



126

virtuosas propias de la ley natural y la racionalidad indigena. Sin embargo, al mismo
tiempo, los misioneros sintieron gran alarma frente a la moral diabdlica que regia
muchas de las practicas cotidianas entre los indios que venian a evangelizar.

Los esfuerzos por erradicar aquellas costumbres prehispanicas contrarias a la
ética que debia seguirse para alcanzar la salvacion del alma se reflejaron en
diferentes normas, presiones y nuevas prohibiciones a las que los indios tuvieron que
acostumbrarse. De esta manera, la transmision de las reglas de comportamiento
cristiano supuso el aprendizaje y la interiorizacion de nuevas obligaciones, lo mismo
que de nuevas disciplinas mentales y corporales®*’.

Este proceso de occidentalizacion moral se llevd a cabo de diferentes
maneras. La predicacion, la catequizaciéon, la confesion y la educacion de los
indigenas fueron estrategias que apuntaron en ese sentido®*®. Ademas, los
tribunales del provisorato de indios también tuvieron un papel fundamental en el
proceso de la reforma de las costumbres indigenas®®®. Por otra parte, las cronicas
de los frailes narran milagros relacionados con este proceso de reforma de las
costumbres y con los esfuerzos de los misioneros por erradicar algunas practicas
prehispanicas entre los indios recién convertidos.

Uno de aquellos relatos es el de la india que acusé a su marido con los frailes

por encontrar que estaba amancebado. El indio, furioso contra su mujer, le propiné

una tremenda paliza que la dej6 sumamente lastimada. Aquella noche, contaba

47 Gruzinski, “Normas cristianas...”, en Historias 15, p. 31-32.

28 Gruzinski, “Normas cristianas...”, en Historias 15, p. 31. En un principio, los frailes ensefiaron a los indios el
peligro que corrian cuando practicaban ciertos actos o conductas que dentro del nuevo orden constituian pecados
graves. En este sentido, fray Juan Focher recomendé a los misioneros que instruyeran a los indios explicando la
inconveniencia de continuar con la idolatria, la costumbre de mentir, los pecados de la came y la embriaguez.

242 Sobre la labor de dicho tribunal, ver Jorge Traslosheros



127

Mendieta, “le aparecieron a la mujer Nuestro Sefor Jesucristo y su bendita Madre, la
cual rogaba al Hijo por aquella india. Y dijo Nuestro Sefior que era menester que
viniese San Pedro y tocando con las manos a la india (que seguramente era devota
del santo) la sané..."?%.

Los esfuerzos de los frailes por acabar con la poligamia e introducir la
costumbre del matrimonio monégamo entre los indios fueron intensos. Motolinia
también registré una historia en la que los personajes sobrenaturales auxiliaron a los
frailes en aquella empresa civilizatoria:

No les faltaban excusas a los sefiores y principales para estar con
muchas mujeres...hasta que el Espiritu Santo vino a la nave trayendo un ramo
de oliva de su divina clemencia y lo que a los hombres parecia imposible, su
poderosa sabiduria le hizo posible enviando...a su arcangel San Rafael para
que atase a Asmodeo, quitandole el poder que en este vicio ejercitaba y
procurase mujeres a nuestros convertidos inspirando a los sefiores que
contentasen con una®'.

En cuanto a la reforma de las costumbres en el beber, los milagros y mensajes
sobrenaturales también formaron parte importante de la campania de los frailes. De
esta manera, contaba Mendieta como Francisca, una nifia india de nueve afios,
reprendié a un joven por su viciosa conducta: “Mira lo que te digo, Simeoén, de parte
de Dios. Ya has sido muchas veces avisado y reprendido de nuestra madre y su
hermano Francisco que dejes la borrachera que destruye tu anima y te ha de llevar al
Infierno si no la dejas. Ahora te digo yo lo mesmo de parte de Dios, que te

enmiendes de aqui adelante si no veras el castigo que ha de hacer de ti"?>,

Estos relatos maravillosos llaman la atencion en varios sentidos. Ademas de

2% Mendieta, Historia eclesiéstica...,p. 464.
25 Motolinia, Historia de los indios..., p. 149.
252 Mendieta, Historia eclesiéstica..., p. 455.



128

mostrar la interrelacion cotidiana entre la dimension terrena y la sobrenatural, las tres
narraciones ejemplares muestran que no sélo los santos y los arcangeles ayudaron a
los frailes en la empresa de reformar las costumbres indigenas incompatibles con la
ética cristiana. En efecto, es interesante reparar en que en estas historias, son los
propios indios quienes colaboraban en el proceso de transformacion de las
conductas prohibidas por los misioneros.

En este mismo sentido, es importante sefialar que desde un principio, los
frailes involucraron de manera activa a los caciques y principales que tuvieron una
mision crucial en la reforma de los comportamientos y las practicas antiguas de los
indios. Motolinia contaba como después de adoctrinar a dichas autoridades,

.. imponeries en todas las buenas costumbres de la religion
cristiana...no solamente éstos han sido traidos al camino de nuestra verdad y
fe catdlica, mas ellos mismos hechos maestros y predicadores de sus padres y
mayores y discurren por la tierra descubriendo y destruyéndoles sus
idolos...apartandolos de otros vivios nefandos..y ellos son los que mas
persiguen las ceremonias y ritos condenados?>.

La participacion de los indios en este proceso de transformacién moral se vio
reflejada, también, en la pronta incorporaciéon de sujetos indigenas en los tribunales
encargados de reformar las costumbres de los indios. Probablemente, en un
principio, el abandono de las costumbres y practicas antiguas debié vivirse de
manera confusa y dolorosa. Ademas, evidentemente, este proceso no se dio de
manera rapida ni tampoco homogénea®*. Sin embargo, al parecer, poco a poco,

muchos indios descubrieron que la practica de aquellas virtudes cristianas resultaba

atil y conveniente en el nuevo orden de la vida material y cotidiana que comenzaba a

253 Motolinia, Memoriales..., p. 445.
Se ha sefialado ya la importancia de la diversidad en las respuestas indigenas ante el proceso de conversion y
ante los intentos de transformacién de la moral y la construccion de una nueva identidad indigena cristiana.



129

configurarse®®.

En realidad, la batalla que los frailes emprendieron contra el pecado significd
la construccion de un nuevo criterio para guiar las conductas y las costumbres
indigenas: el de la razén y la justicia occidentales. En este sentido no es desatinado
afirmar que los misioneros, en su afan civilizatorio buscaron someter los instintos y
las pasiones que habian configurado ciertas practicas y conductas indigenas
mediante la creacion de nuevos mecanismos de autocontrol tipicamente
occidentales®®. La construccion de una nueva conciencia capaz de reconocer el
sentimiento de culpa, de asumir nuevas responsabilidades individuales y de distinguir
la importancia que tenia la intencién en las acciones humanas, fue, sin duda, un
elemento fundamental dentro de dicho proceso civilizatorio.

Ahora bien, la interiorizacion de aquel nuevo cédigo ético debié haber
colaborado a disciplinar a la manera occidental, muchos gestos, conductas,
costumbres y comportamientos indigenas contrarios a la moral cristiana. En
realidad, ése era el principal objetivo de la misién evangelizadora de los frailes. No
bastaba con transmitir a los indigenas los sentimientos de culpa ni de ensefiarles el

significado del perdén. Lo importante era que los recién convertidos condujeran

#5Eg importante recordar el caracter utilitario que tiene la practica de la virtud dentro de una sociedad. Siguiendo
la teoria weberiana de los valores como medios Utiles para alcanzar ciertos fines, Leo Strauss ha insistido en que
la busqueda de la virtud obedece al célculo de situaciones convenientes para aquellos que la buscan. Strauss,
Natural nght..., p. 110.

2% Eg curioso observar cémo el proceso civilizatorio que buscé someter los instintos irracionales que los frailes
relacionaban con el Demonio estuvo vinculado con el fenémeno de la congregacion y la fundacion de nuevas
ciudades. En el pensamiento renacentista, la civitas griega se rescat6 y se considero el fruto de la racionalidad
humana, el centro que garantizaba la libertad, la paz y la Justicia. Ver Anthony Black, Political Thought, p. 19.
En el caso del proceso evangelizador, los centros urbanos materializaron la posibilidad de construir un nuevo
orden desde la racionalidad occidental, racionalidad que a decir de los frailes, debia liberar a los indios de la
irracionalidad demoniaca. Muchos misioneros insistieron en que el Demonio solia habitar en las barrancas, los
bosques y las cuevas, simbolos medievales relacionados con la barbarie y la incivilizacion. En ese sentido,
Grijalva afirmé que algunos indios buscaban congregarse porque en los pueblos, el Demonio no los molestaba
mas. Grijalva, Cronica..., p. 91.



130

todas las acciones de su vida cotidiana dentro de aquellos referentes mentales y
emocionales.

Siguiendo a Santo Tomas de Aquino, para el pensamiento cristiano, la Justicia
es la virtud que guia las acciones humanas de acuerdo a la regla de la raz6n®®'.
Parece evidente que para que los hombres puedan actuar conforme a lo que es
recto, éstos deben poseer una conciencia capaz de discemir entre lo bueno y lo
malo, entre lo justo y lo injusto. Como se ha visto ya, los frailes evangelizadores
trabajaron arduamente en la transmision de aquel nuevo cédigo de valores cristianos
que permitiia a los indios realizar nuevos juicios éticos de sus conductas y
comportamientos. No obstante, siguiendo a Santo Tomas, no era suficiente con que
los indios reconocieran los nuevos significados que tenian lo bueno y lo malo dentro
de la nueva cosmovision cristiana.

En realidad, el elemento fundamental para que aquellos sujetos recién
convertidos observaran el orden de la Justicia occidental era la creacion de habitos,
es decir, la construccion de un fuero interno que inclinara a los indios a seguir las
normas éticas transmitidas por los frailes en el proceso de la evangelizacion®®. Una

-vez que los indios reconocian los nuevos significados del Bien y del Mal cristianos,
éstos debian guiar sus conductas y comportamientos cotidianos de acuerdo a dichos
conceptos. El aprendizaje y la repeticion de aquellas nuevas costumbres dio origen
a ciertos habitos disciplinadores entre la poblacién convertida.

Como se advirti6 desde un principio, la construccion de aquel fuero interno

257 santo Tomas, Tratado de la justicia..., p. 125.

Santo Tomas afirma que la justicia es el habito segun el cual cada uno da al otro lo que es suyo segun
derecho, permaneciendo en ello con una voluntad constante y perpetua. Ver Santo Tomas, Tratado de la
justicia...p. 123.



131

entre los indigenas obedeci6 a un proceso psicolégico dificil de historiar. Sin
embargo, los esfuerzos por construir aquella conciencia culposa y las distintas
experiencias indigenas alrededor del sentimiento de culpa y en torno a la busqueda
del perdon dieron origen a novedosas instituciones, a diferentes formas de
interaccion y negociacion cotidiana que dibujaron el entramado de relaciones
sociales y manifestaciones culturales particulares de la sociedad novohispana de los

siglos XVl y XVII.

lil. Las manifestaciones cotidianas de la culpa y el perdén entre los indios
1. Ausencia de culpa o culpa particular

Como se ha sefialado ya, el proceso de internalizacion de la culpa entre los
indigenas es un fenébmeno dificil de historiar. En realidad, la Unica via para imaginar
lo que sucedié en el fuero interno de los indios es la observacion de algunas
manifestaciones expiatorias que hacen suponer la existencia de dicho sentimiento en
el sistema emocional de los indigenas convertidos. Sin embargo, las cosas no son
tan simples y vale la pena detenerse un momento para hacer ciertas aclaraciones.

Las opiniones en torno al sentimiento de culpabilidad entre los indigenas de la
Nueva Espaiia estuvieron divididas y no siempre coincidieron. Durante todo el siglo
XVI e incluso durante el siglo XVII, algunos confesores y evangelizadores lamentaron
la ausencia de sentimientos culpigenos entre los naturales. Para aquellos
desencantados sacerdotes, los indios no experimentaban arrepentimiento alguno,
participaban en las practicas expiatorias mas por la naturaleza exterior de los rituales

mismos y ademas, persistian en sus costumbres paganas y comportamientos



132

viciosos. No obstante, frente a estos testimonios pesimistas, hubo también otros
misioneros que vieron con jabilo y satisfaccion las devotas demostraciones de culpa
y arrepentimiento entre los indios, al mismo tiempo que celebraron la aceptaciéon
indigena de los sacramentos que aseguraban el perdén de los pecados y la
salvacion en el Mas Alla.

En realidad, es posible suponer que entre los indios, el proceso de
construccion de aquel sentimiento y la interiorizacién de las nuevas normas morales
cristianas no debieron darse de manera rapida ni homogénea. Frente al mensaje de
los misioneros, los indios reaccionaron de forma muy distinta, dependiendo de las
regiones geograficas, los grupos o clases sociales a los que pertenecieron e incluso
de acuerdo a las érdenes que los evangelizaron®®. La diversidad de aquellas
primeras respuestas es reflejo de la complejidad de la sociedad indigena del siglo
XVI.

Para muchos indios, la comprensiéon de los nuevos conceptos del Bien y del
Mal, de la salvaciéon del alma o del pecado no debié ser facil ni sencilla. A pesar de
que las reacciones indigenas frente a estos conceptos fueron diversas, seguramente,
el comun denominador entre muchos indios fue la confusion de sentimientos ante el
nuevo sistema de ideas y creencias cristiano®®®. No obstante, a pesar de este estado
de confusibn o de comprension a medias del mensaje evangelizador, existen

innumerables testimonios sobre expresiones de culpa y manifestaciones de

% Gruzinski ha sefialado la heterogeneidad de la intemalizacion de la norma cristiana entre los indios. Gruzinski,
“Normas...", en Historias 15, p. 32-40.

20 pablo Escalante ha sefialado la confusion que seguramente experimentaron los indios recién convertidos. En
la sociedad indocristiana del siglo XVI, la comprension a medias del mensaje evangelizador debi6 haber sido la
regla y seguramente tuvieron que pasar varios afios para que el mensaje se asimilara verdaderamente. Ver
Escalante, Histonia de la vida..., p. 433-435.



133

expiacion que inducen a pensar que desde los primeros tiempos de la conversion, el
binomio emocional de la culpa y el perdén constituyd una de las experiencias
cotidianas mas importantes en la vida de los indios evangelizados.

Estas manifestaciones exteriores relacionadas con el sentimiento de culpa y
con la busqueda del perdén son indicios que permiten reconstruir un largo proceso
de aprendizaje y construccion emocional en donde la culpa y la redencién se
configuraron como sentimientos y conceptos con un significado y un sentido
particular y especifico. Como toda experiencia emocional, la culpa cristiana entre los
indios se construyé a partir de diversos factores éticos, afectivos, histéricos y
sociales. En realidad, este sentimiento surgié6 como resultado de una condensaciéon
de informacién que incluyé nuevos juicios de valor, nuevas sensaciones Yy
percepciones del mundo externo, asi como antiguos recuerdos y viejas formas de
sentir y entender las emociones que relacionaban a los indios con su universo
exterior’®'. Todos estos factores y elementos hicieron de la culpa cristiana entre los
indios una experiencia emocional distinta y particular.

A manera de hipétesis es posible afirmar que el aprendizaje de este
sentimiento se dio dentro de un largo proceso donde los indios participaron en
actividades, ritos y ejercicios cotidianos que incidieron en la articulacién de
novedosas relaciones de intercambio y negociacion favorecedoras del orden y la
estabilidad social. Probablemente, el proceso de interiorizacion de la culpa, y por

ende, la configuracién de un fuero interno que obedeciera a la moral cristiana se dio

%' Sobre la concepcion de los sentimientos como producto de este proceso de construccion histérica y como
condensacién de informacion que relaciona a los seres humanos con su mundo son importantes los trabajos de
Martha Nussbaum y de Femando Escalante.



134

de manera lenta y paulatina. Sin embargo, es posible pensar que, en cambio, la
asimilacion de las nuevas referencias simbélicas, mentales y afectivas relacionadas
con la culpa y el perdén transmitidas a partir de la educacion y la evangelizacion se
dio de manera mucho mas rapida.

El veloz aprendizaje de estos nuevos codigos y categorias mentales genero el
consenso cultural necesario para la articulacién de nuevas relaciones de intercambio
reciprocamente referidas. Estas relaciones de negociacion se dieron de manera
cotidiana y estuvieron principalmente orientadas por la aspiracion compartida de
conseguir el perdén de los pecados y alcanzar la vida eterna. Ahora bien, si el
mensaje evangelizador presentd como el mévil de la negociacion la posibilidad de
obtener el perdén de los pecados y ganar la felicidad en el Cielo, lo verdaderamente
interesante es que, desde un principio, muchas de aquellas relaciones de
intercambio y negociacién cotidiana relacionadas con la culpa y el perdon también
estuvieron orientadas por intereses terrenos y materiales que aseguraban una
supervivencia mas segura en el nuevo orden de relaciones econémicas, politicas y
sociales que comenzaba a configurarse. Desde los primeros afios de la
evangelizacién, las experiencias cotidianas relacionadas con la culpa y el perdén
fueron factores muy importantes para generar y mantener el orden, el equilibrio, la

estabilidad y la paz en la Tierra.

2. El perdén como nuevo escenario de negociacion cultural
a) Entre el miedo y el consuelo

No es exagerado afimar que el concepto del perddn constituyé uno de los



135

pilares mas importantes para la legitimidad politica de la Corona espafiola en el
Nuevo Mundo. Como se ha visto ya, la justificacion de las conquistas en América fue
una justificacion religiosa que sefial6 la obligacion que tenian los Reyes de garantizar
las condiciones materiales y espirituales necesarias para que los indios obtuvieran el
perdén de sus pecados y alcanzaran, asi, la salvacion de su alma. Frente a este
imperativo mesianico, la Corona encomendé a los frailes la misién de evangelizar a
los indios, misién que supuso la concientizacion indigena de la naturaleza culpable
del hombre, asi como el ofrecimiento de la posibilidad de acceder al perdon de los
pecados. En este sentido, los frailes difundieron entre los neéfitos los sentimientos
de miedo, verglienza y temor necesarios para configurar una nueva conciencia
culpable, pero al mismo tiempo, transmitieron las emociones de alivio y consuelo
asociadas al mecanismo del perdén.

Como se ha visto hasta ahora, el proceso de construccion de la culpa entre los
indios no fue homogéneo ni inmediato. Algunos indigenas permanecieron ajenos a
dicha experiencia cristiana, mientras otros asimilaron el mensaje de los frailes
aprendiendo el nuevo sentido ético cristiano que tenian costumbres como la idolatria,
la embriaguez, la poligamia o la mentira, reconociendo, también, la posibilidad de
enmendarse y alcanzar el perdéon. Independientemente de estas diferentes
velocidades dentro del proceso de transformacion emocional y moral de los indios, la
constante oscilacion entre la opresion de la culpa y la liberacién del perdén presente
en el mensaje de los frailes gener6 un escenario de tension emocional indispensable
para que la Iglesia ejerciera su poder sobre los indigenas convertidos, asi como para

que los evangelizadores condujeran los nuevos lineamientos morales que debian



136

guiar las conductas y comportamientos de aquellos sujetos.

En un principio, la reproduccién de aquella tensiébn emocional se dio mediante
los intercambios cotidianos entre los indios y los frailes. Al participar en los ritos y
actividades expiatorias difundidas por los misioneros, los indios legitimaron el poder
de aquéllos como nuevos intermediarios divinos capaces de otorgar el perdén. En
realidad, esta dinamica de legitimacion cotidiana tuvo un doble sentido, ya que si
bien ésta sbélo era posible en la medida en que se conservaba aquella tensién
emocional, esta tension se reproducia al mismo tiempo que se daba la interaccion
entre sujetos que comenzaban a compartir las mismas referencias simbolicas,

emotivas y mentales.

b) El poder y la reconciliacién cotidiana

Con todo lo anterior es posible afirmar que en la Nueva Espaiia, desde un
principio, la introduccién del concepto cristiano del perdén signific6, en realidad, la
introduccién de un mecanismo de legitimacion politica, lo mismo que uno de los
principales instrumentos para administrar el poder. La idea de redencion constituy6
un elemento crucial para establecer una nueva relacién entre los indios y el dios
cristiano, pero al mismo tiempo, el mecanismo del perdén funcion6 como la
estrategia politca mas importante para restablecer las relaciones sociales
quebrantadas, resolver los conflictos cotidianos y mantener con ello, la paz, la unidad
y la cohesién social.

Como se ha sefalado ya, es probable que la interiorizacion del sentimiento de

culpa entre los indios se diera de manera lenta y paulatina. Sin duda, frente a la



137

dificuitad de interiorizar aquel sentimiento y hacer de él el criterio para guiar los
comportamientos de acuerdo a la nueva moral, la posibilidad de reconciliarse y
obtener la absolucion de las faltas cometidas debi6 resultar sumamente exitosa entre
una poblacion asustada que constantemente se vio en la necesidad de pedir una
segunda oportunidad y evitar, con ello, los castigos terrenos, asi como la condena en
el Infierno.

Las primeras experiencias cotidianas de los indios en torno al perdén
originaron interesantes relaciones de intercambio y de negociacion. El estudio de
este tipo de intercambios cotidianos da interesantes indicios para imaginar el proceso
de construccién y reproduccion de los consensos culturales que permitieron

mantener la paz y la unidad en la Nueva Espaiia durante tres siglos.

3. La confusidn entre las dos Justicias

Una de las primeras experiencias cotidianas que los indios vivieron en torno al
mecanismo del perdén fue la del establecimiento de nuevas relaciones sociales
orientadas a partir del concepto occidental de Justicia?®2. Sin duda, en un principio,
los evangelizadores fueron los principales promotores de este concepto entre los
indios. Desde un principio, los misioneros transmitieron el significado y la légica del
orden de la Justicia occidental encargandose de administrar el perdén divino, pero
también, en algunas ocasiones, ocupandose de administrar el perdén terreno. Esta
situacion gener6, en muchos casos, gran confusibn entre algunos indigenas

incapaces de separar los ambitos de la Justicia en el Cielo y de la Justicia en la

22 Sobre la teoria de la negociacion cultural novohispana en tomo a la Justicia, Jorge Traslosheros es la fuente
obligada.



138

Tierra. Los origenes de esta confusion se remontan a la primera inquisiciéon

apostolica de fray Martin de Valencia.

En su cargo de inquisidor, fray Martin combati6é y persiguié a los iddlatras,
pero ademas, se encargdé de ejercer su poder “contra toda persona que de obra o
palabra hiciere cosas que parezcan pecado”®®. De esta manera, las funciones
inquisitoriales de fray Martin comprendieron la lucha contra la idolatria, asi como
procurar la reforma de las costumbres y los comportamientos paganos o poco
compatibles con la religién cristiana?®.

En ocasiones, los deseos de llevar a cabo la verdadera conversion de los
indios y reformar las “malas” costumbres entre ellos, enfrentaron a fray Martin con las
autoridades civiles; y es que el jefe de la mision franciscana reclamé que las
credenciales que le habia otorgado la Santa Sede para conseguir la evangelizacioén
de los indios le conferian jurisdiccion eclesiastica, pero también, civil y criminal sobre
los mismos?®,

En este sentido, las controversias entre fray Martin y Gonzalo de Salazar,
representante de Cortés, no fueron sencillas. Después de varias reuniones en las
que el cabildo revis6 las bulas que daban jurisdiccion a los franciscanos, los
regidores informaron a Motolinia, representante de fray Martin, que no existia en los
documentos papales el otorgamiento de ninguna autoridad para que la orden tuviera
jurisdiccion civil y criminal sobre los indigenas®®. No obstante que el cabildo pidi6 a

los frailes abstenerse de ejercer ese tipo de poder, los misioneros continuaron

%3 Greenleaf, Zumérmraga..., p. 16.
Ver Traslosheros.
Greenleaf, Zumamaga..., p. 20.
28 Greenleaf, Zumérmaga..., p. 20.



139

interviniendo en la reduccién de conflictos sociales en los que actuaron como
jueces®’.

La llegada de los frailes al nuevo mundo significd, en realidad, la
institucionalizaciéon del foro de la justicia divina en la tierra. Siguiendo la tradicion
neotestamentaria de “aquello que desatares en la Tierra sera desatado en el Cielo”,
los frailes creyeron poseer el poder para remitir los pecados, pero ademas, el poder
para dirimir las controversias internas entre los miembros de la nueva Iglesia
indocristiana®®®. Se sabe que, ignorando las recomendaciones del cabildo, los frailes
impartieron justicia en los conventos. Al respecto, las palabras de fray Diego de
Valadés dan testimonio de este tipo de situaciones:

...nosotros los religiosos, ademas de la autoridad que nos ha sido dispensada
por la Sede Apostélica, escuchamos todas las controversias de los indios que
estan relacionadas con lo espiritual y por causa de la buena voluntad que nos
tienen ponemos fin a ellas sin aparato de juicio. Ellos aceptan (como venido
de un oraculo) lo que nosotros hemos determinado , pues juzgamos con animo
paternal lo que es justo... Ellos no usan de ninguna excusa o apelacién pues lo
que ha ordenado el religioso lo reciben cual si viniese de Dios, como lo es en
realidad. Y esto mueve a los religiosos a que investiguen prudente y
maduramente la verdad de las cosas y a escuchar a ambas partes con grande

justicia y yaciencia. Por lo cual los indios toman esto como sentencia
definitiva?®’,

%7 En este sentido, es curioso recordar algunas de las reflexiones de Paolo Prodi en su historia de la justicia.

Una de las aportaciones mas importantes de la religion hebrea a la teopolitica del antiguo Egipto y de otros reinos
de Medio Oriente fue que mediante la idea del Pacto o la Alianza, Yaveh se convirtié en el garante de la esfera
politica y social. Es decir que en la historia del pueblo hebreo, la justicia se transport6 a la esfera teologica y
dependia, directamente, de Dios. De esta manera, se abri6 por primera vez un foro o sede de administracién de
la justicia que no se identificaba con el Estado; es decir, un foro de justicia altemativa a las sedes del politico
donde los hombres podian encontrar un espacio diferente para ser disculpados. Ver Prodi, Una storia della
glystizia..., p. 24.

Paolo Prodi ha sefialado como los discipulos de Cristo heredaron el poder de interpretar y concretar el perdon
divino con la constitucién de un foro que aparecia como altemativa al de la justicia humana. En realidad, el
cristianismo integré en el mismo sistema de normas aquellas reglas éticas que definian la relacion de los hombres
con Dios y aquellas normas juridicas que regulaban las relaciones interpersonales entre los hombres. Esta
integracion de los dos sistemas normativos se dio a partir de la constitucion de aquella estructura alterna a la de
ng‘usticia politica. Prodi, Una storia della giustizia..., p. 29.

Valadés, Retobrica..., p. 493.



140

La estrecha relacién entre la administracion de la justicia divina y de la justicia
terrena generé confusion entre muchos indios. Se sabe, por ejemplo, que cuando
algunos indigenas cometian crimenes o delitos callaban lo que habian hecho y
buscaban a los frailes para hacer penitencia. En esas situaciones, los frailes les
daban trabajo en las huertas o en los conventos y después de algun tiempo de haber
trabajado, los indios confesaban la causa que los habia movido a pedir aquellas
labores expiatorias?®. Cuenta Sahagiin que después de dichas confesiones, los
indios pedian a los frailes una cédula fimada “con propésito de mostraria a los que
rigen, gobernador y alcaldes para que sepan que han hecho penitencia y confesados
y que no tiene nada contra ellos la justicia...”?"".

En la sociedad indocristiana, los evangelizadores asumieron un nuevo poder a
partir de su capacidad para administrar el perdén entre los indios. Efectivamente,
para muchos indigenas no fue facil separar los ambitos de la redencion divina y del
perdén terreno. No obstante, desde un principio, muchos indios se vincularon con
las autoridades religiosas a partir del deseo de acceder al perdon. En la vida
cotidiana, el poder de los frailes para dispensar el perdén espiritual se convirtié, en
realidad, en un atributo de autoridad politica para resolver controversias terrenas y
materiales. En su ejercicio de aquel poder ambiguo, los frailes transmitieron entre los
indios la importancia de la reconciliacion como mecanismo para establecer los

vinculos y las relaciones sociales fragmentadas.

20 Egcalante, Historia de la vida cotidiana..., p. 377.
211 Sahagun, Historia general..., p. 46-47.



141

4. El perdén como vinculo social

La intervencion de los frailes como jueces en los conflictos cotidianos fue
fundamental en el proceso de aprendizaje del perdbn como nuevo mecanismo para
restablecer la concordia y la paz social, asi como para generar nuevos lazos de
solidaridad y fraternidad entre los indios. Varios son los casos que hablan en este
sentido. Algunas cartas anuas de los jesuitas relatan historias de reconciliaciéon que
si bien acontecieron en una etapa posterior a los primeros afios de la evangelizacion,
permiten imaginar la existencia de situaciones similares desde los primeros afios del
proceso de conversién de los indios?’2.

Contaban los jesuitas como los indios de Patzcuaro solian refiir por “cosillas” y
buscaban a los padres de la Compaiiia para que intervinieran como arbitros en
aquellos pleitos. Frente a dichas situaciones, los padres advertian a los indios que si
querian recibir el perdén de Dios ellos debian perdonar también a sus semejantes®’>.

Asi sucedi6, por ejemplo, alguna vez con una india embarazada que recibi6
los insultos de otras dos mujeres aparentemente sin motivo. Las agresoras tomaron
a la india y le arrancaron “un gran pufio de cabellos” dejandola “como para rebentar y
echar la criatura de enojo de se ver tan maltratada”. En un principio, ésta pensé ir a
dar queja a las autoridades civiles, pero como la casa de los jesuitas estaba de
camino, prefiri6 dar cuenta de lo que habia sucedido a uno de los padres.
“...mostrandole los cabellos con grandes ansias, le dijo el padre que mirase un

crucifijo que alli estaba delante y que aprenderia lo que debia hacer. Poniéndose los

772 | os casos que se presentan a continuacion datan de las ultimas dos décadas del siglo XVI. Se encuentran en
Felix Zubillaga, Monumenta Mexicana.
#13 Zubillaga, Monumenta..., V. I, p.523.



142

ojos en él se quité del todo y luego se sinti6 buena y se torné en paz a su casa
perdonando las que la avian maltratado™*.

Algo parecido acontecié en otro pleito entre dos indigenas en el que uno de
ellos resulté malherido. Ya en el hospital, éste pidi6 confesarse con un jesuita.
Cuando el padre le pidi6 perdonar a su agresor, tal como Dios solia perdonarle las
ofensas que cometia, el indio accedié a las recomendaciones de su confesor. De
esta manera, el padre llamé al otro indigena para que pidiera perdén y pagara algo
de los gastos de la cura de su compaiiero.

El agresor, temeroso de los parientes del herido, acompanié al jesuita
conciliador hasta el hospital. Alli, el padre hablé con los parientes ofendidos quienes
respondieron que si su hijo debia perdonar para ser perdonado por Dios, ellos
también estarian de acuerdo en olvidar la ofensa. De esta manera, el jesuita reunid
a los dos contrincantes, mismos que se abrazaron una vez que el agresor hubo
pagado lo recomendado por el sacerdote, quedando asi los dos “en mucha paz”.

La historia no concluye ahi; unos dias después de la reconciliacién, el alcalde
encontré al herido y le pregunté qué habia sucedido. El indio no quiso responder,
pero otros indigenas le informaron lo que habia pasado. El alcalde mandé buscar al
agresor para hacer justicia con él, pero los parientes del herido, con gran
preocupacion, buscaron al jesuita y le dijeron “que ellos no querian nada ni habian de
salir de lo que [él] les habia mandado” y le pidieron que procurara que no buscasen
mas al indio acusado, pues ellos y su hijo ya lo habian perdonado?”>.

Los dos relatos anteriores muestran el interés de los evangelizadores en

274 Zubillaga, Monumenta..,.p. 524.
7% Zubillaga, Monumenta..., p. 523



143

promover la paz y la concordia entre los indios a partir del restablecimiento de las
relaciones sociales quebrantadas. En ambas historias se hace referencia al principio
de reciprocidad que vincula al orden de la Justicia en el Cielo con el de la Justicia en
la Tierra. En el primer caso, el jesuita calmé la ira de la indigena agredida pidiéndole
que observara un crucifijo para encontrar lo que debia hacer después de ser
ofendida de aquella manera. Evidentemente, la india perdoné a las mujeres que la
habian agredido, siguiendo el ejemplo del Cristo en la cruz. Por su parte, en el
segundo relato, el indio herido opté por la misma decision una vez que su agresor le
pidié una disculpa y pagé cierta cantidad para la cura en el hospital.

Es curioso pensar como en muchos casos, los indios prefirieron buscar a los
sacerdotes que a las autoridades civiles para resolver sus problemas cotidianos.
Probablemente, esta preferencia se debié a la existencia de relaciones afectivas
personales y estrechas entre muchos indios y los evangelizadores. Pero ademas,
también es posible que la relacion cotidiana de los indios con los sacerdotes genero
entre los primeros la asociacion de los religiosos con una autoridad y una capacidad
especiales para reconciliar y restablecer el orden perdido. Al parecer, poco importd
la naturaleza terrena o ultraterrena de los vinculos que se deseaban enmendar: los
indios acudieron con los sacerdotes para solucionar conflictos y regenerar el estado
de paz que en algin momento habia quedado alterado asi en el Cielo como en la
Tierra.

Como se ha visto ya, la principal estrategia para restablecer el orden perdido
fue la de promover el principio de la reconciliacion, mecanismo que al liberar las

tensiones sociales cotidianas evit6 la explosion de la violencia, el malestar o el enojo



144

social, restableciendo, con ello, la posibilidad de mantener el equilibrio al interior de
la comunidad. La asimilaciéon del principio de la reconciliaciéon, asi como del
funcionamiento del mecanismo del perdon comenz6é a darse desde las primeras
relaciones de negociacién entre los indios y los frailes. En la necesidad de
comunicarse con las nuevas autoridades y de establecer nuevos vinculos con ellas,
los indios aprendieron rapidamente los codigos culturales que facilitaban aquel tipo
de interacciones.

Algunos procesos inquisitoriales contra indigenas entre las décadas de 1530 y
1550 proporcionan indicios interesantes para imaginar el proceso mediante el cual se

aprendieron esas nuevas formas de negociacion cultural.

5. Los procesos inquisitoriales: algunos ejemplos de negociacion cultural

La persecucion contra la idolatria fue severa desde la llegada de fray Martin
de Valencia como primer inquisidor de la Nueva Espafia. Sin embargo, los procesos
contra indios id6latras se incrementaron considerablemente durante las décadas de
los afios treinta y cuarenta, cuando fray Juan de Zumarraga asumio el cargo de
inquisidor?®. Durante dicho periodo, muchos indios fueron acusados de esconder
idolos, de practicar sacrificios humanos, asi como de llevar conductas y
comportamientos sexuales contrarios a la moral cristiana. La persistencia de
aquellas conductas pecaminosas llevé a muchos indigenas como Miguel Tlaylotla o
los caciques de Yanhiutlan y de Coatlan a declarar frente al Santo Oficio de la

Inquisicién.

278 \er Greenleaf, Zuméamaga..., p. 28, 56-93



145

Es importante sefialar que desde los primeros afios de la evangelizacion, la
Inquisicion Apostdlica fue una de las instituciones novohispanas que mas colaboré
en la reproduccion cotidiana del ambiente de tension emocional entre los
sentimientos de culpa y los del perdén. La légica del funcionamiento del Santo Oficio
oscil6 siempre entre generar el miedo y el temor y ofrecer alternativas para la
liberacion y la redenciéon. En este sentido, basta recordar el Edicto de Gracia que se
leia en las misas y en los dias de fiesta para anunciar la existencia de los tribunales
inquisitoriales.

En aquella declaracién publica, las autoridades religiosas no sélo informaban a
los fieles sobre la funcién del Santo Oficio, sino ademas, anunciaban un periodo de
gracia de treinta o cuarenta dias para efectuar confesiones voluntarias para ganar la
absolucién de los pecados mediante penitencias ligeras®’’. De esta manera, el
procedimiento inquisitorial descansaba en generar la tensiébn emocional entre el
temor al castigo y la oportunidad de acceder al perdén. En realidad, la eficacia de
aquella institucion dependi6, en gran medida, del poder del miedo y de la amenaza.
Frente a ambos sentimientos, los indios se vieron en la necesidad de buscar formas
de negociacion e intercambio que les permitieran ganar el perdon. Los procesos
inquisitoriales emprendidos contra algunos indigenas en las primeras décadas de la
conquista muestran la naturaleza de aquellas negociaciones.

El primer caso que vale la pena recordar es el del cacique de Matlatlan. A
decir de los informes de fray Andrés de Olmos, entonces comisionado de Zumarraga

para investigar la existencia de idolos ocultos, el cacique era un hombre perverso

27 ver Greenleaf, Zumémaga..., p. 33.



146

que practicaba la idolatria y llevaba una vida llena de vicios y escandalosos
comportamientos sexuales?’®.

Los reportes de fray Andrés hablaban de las diecisiete o veinte concubinas del
cacique, algunas de ellas, parientes cercanas del acusado que, por si fuera poco,
estaba casado. Los cargos contra el principal indigena no paraban ahi. Ademas, el
cacique era un borracho empedemido y alentaba a sus subditos a embriagarse
también. En las fiestas de Panquetzalistli se habia visto al acusado sacrificar un
pollo en su casa y se sabia que entre sus gobernados era comun seguir sacrificando
perros®’®.

Acusado de dichos cargos, el cacique fue llamado a declarar; al enfrentarse
con las autoridades del Santo Oficio, el indigena confes6 y admitié6 sus culpas,
ganando con ello la benevolencia y la misericordia de fray Andrés. En efecto, frente
al reconocimiento voluntario de sus pecados, el franciscano declaré una “indulgente”
sentencia contra el indio acusado, ordenando que se le dieran cien azotes, que lo
raparan y que lo mandaran a una escuela de nifios para que aprendiera el credo y la
doctrina cristiana®.

Probablemente, al cacique de Matlatlan poco le decian los mensajes de los
frailes que hablaban de la moral cristiana. Al parecer, en su vida cotidiana, el
cacique experimentd escasos sentimientos de culpa ante sus poligamicas y

escandalosas costumbres. No obstante, al mismo tiempo, parece que el indigena

comprendié y asimilé rapidamente las nuevas reglas cristianas del orden moral,

778 Greenleaf, Zumérraga..., p. 80.
7% Greenleaf, Zumérraga..., p. 81.
Greenleaf, Zumémaga...p. 81



147

politico y religioso. De esta manera, al ser llamado a declarar, el cacique acudi6 al
recurso de la confesion, seguramente a sabiendas de que el reconocimiento de sus
faltas le garantizaria la misericordia divina, pero sobre todo, quizas, comprendiendo
que aquella confesion le aseguraria el indulgente perdon terreno por parte de los
frailes.

Es decir, en realidad, poco podemos saber de lo que ocurria en el fuero
interno del cacique de Matlatlan, sin embargo, lo que si es evidente es que el
indigena conocia los nuevos cédigos éticos y culturales cristianos y que muy pronto
aprendid a negociar con ellos para reconciliarse con las nuevas autoridades y
obtener asi, una segunda oportunidad para poder vivir en paz. En este mismo
sentido, los siguientes tres casos de indios procesados también son ejemplo de ese
proceso de asimilacion cultural entre los indios recién evangelizados.

El 10 de julio de 1537, el cacique de Xinantepec denunci6 a Mixcoatl por
idolatra, hechicero y por predicar en contra de los frailes. El acusado pregonaba ser
un dios y decia tener control sobre Tlaloc, a quien solia ofrecer diferentes sacrificios
al interior de algunas cuevas llenas de idolos®'. Entre muchos indigenas, Mixcoatl
era popular debido a sus poderes para propiciar la lluvia y para lograr la curacion de
ciertas enfermedades.

En septiembre de 1537, el indigena acusado fue llamado a declarar ante
Zumarraga. Frente al inquisidor, Mixcoatl afirmé que era cristiano y que habia sido
bautizado e instruido en la doctrina durante seis o siete dias. En su declaracion, el

indigena admiti6 muchas de sus faltas e incluso llegé a confesar tener

21 Greenleaf, Zumémaga ...,p. 70



148

conversaciones con el Demonio, pero una vez que concluyé su confesiéon, Mixcoatl
suplico la misericordia de Dios y el perdon de Zumarraga, argumentando que ya
habia dejado sus practicas pecaminosas y que si en el pasado habia incurrido en
ellas era porque el demonio lo habia engafiado?®?.

El indio Martin, procesado en 1538, también utilizé6 un argumento similar para
defenderse durante su juicio. Acusado de poseer ciertos idolos a quienes ofrecia
ayunos junto con otros indios, Martin declar6 que era cristiano, que habia sido
bautizado y que “comprendia que el diablo lo habia estado engafiando durante
cuatro afios y que habia efectuado esas ceremonias y otras sin ser conciente de su
pecado™®®. Por ello pedia perdén y suplicé misericordia a las autoridades. Por
ultimo, otra india también procesada, Ana, nativa de Xochimilco, fue acusada en
15638 de ser curandera y de invocar al dios Tezcatlipoca para curar a una mujer. En
su declaraciéon, Ana confesé sus faltas y dijo haber cometido sus pecados porque el
dios Tezcatlipoca la habia engafiado®.

Mas alla de los respectivos castigos que estos tres indigenas recibieron para
expiar sus culpas y reconciliarse, lo verdaderamente interesante es que tanto
Mixcoatl, como Ana y Martin, argumentaron en su defensa la falta de responsabilidad
de sus actos, mismos que dijeron estar motivados, en realidad, por los engafios y
artimafias del demonio. Frente a la insistencia de los misioneros en acusar al diablo
y sus secuaces (las antiguas divinidades prehispanicas) del estado de pecado en el

que habian vivido los indios, éstos se apropiaron de aquella idea y la utilizaron como

22 Greenleaf, Zuméamaga...,p. 71
283 Greenleaf, Zuméamaga ...,p. 73.
24 Greenleaf, Zuméamaga..., p. 74.



justificacion de sus comportamientos prohibidos ante las autoridades cristianas que
los vigilaban.

Aparentemente, estos tres indigenas no fueron los Unicos en apropiarse de
aquella justificacion. En el Confesionario de fray Alonso de Molina, el fraile prevenia
a los indios de utilizar aquella excusa con las siguientes palabras: “..No diras
hizome fuerza el demonio o provocéme el demonio a que pecase..”®®. Esta
recomendacion hace suponer que con ella, el fraile buscé fortalecer el sentimiento de
culpa y fomentar la importancia de la responsabilidad individual entre los indios. En
su mensaje, fray Alonso concluia pidiendo a los indios reconocer lo siguiente: “...yo
hice lo que me mando, yo tengo la culpa de lo que cometi y del desatino que
hice..."%,

Es decir, probablemente, la interiorizacion del sentimiento de culpa y la
comprension de la responsabilidad individual sobre las conductas y los actos
personales se dio durante un largo y lento proceso de asimilacion. No obstante, los
procesos inquisitoriales anteriores muestran, en cambio, la rapida apropiacién de los
simbolos, ideas y creencias que daban orden y sentido a la vida en la nueva
sociedad cristiana y sobre todo, ejemplifican el surgimiento de nuevas negociaciones
culturales entre los indios y las autoridades religiosas a partir de aquella apropiacién

de los nuevos cédigos cristianos.

a) El proceso del cacique don Carlos: los limites del perdén

Los procesos y casos anteriores hacen suponer que, en efecto, la base para el

%5 Molina, Confesionario...,p. 12-13.
Gruzinski, “Confesion, alianza...” en Vida cotidiana..., p. 32.

149



150

establecimiento de aquellas relaciones de negociacion entre los indios y las
autoridades religiosas fue la creencia en la misericordia divina, asi como el principio
cristiano de la posibilidad de la reconciliacion. No obstante la importancia de la
redencién en la configuracion de la primera sociedad novohispana, es importante
sefialar que si bien la misericordia divina era eterna e infinita, existian ciertos limites
y condiciones terrenas para poder acceder al perdén de Dios. En este sentido, vale
la pena traer a colacion el proceso del cacique don Carlos en el afio de 1539.

Don Carlos fue nieto de Nezahualcoyotl e hijo de Nezahualpilli. Durante su
infancia, se cri6 en la casa de Cortés y fue educado por los franciscanos en el
Colegio de Santa Cruz de Tilatelolco. Probablemente hacia 1531, don Carlos se
convirtié en el cacique de Texcoco, cargo que conservaba en junio de 1539 cuando
fue denunciado por un indio de Chiconautla por dogmatizar contra la fe.

Las acusaciones contra el cacique afirmaban que don Carlos se burlaba de los
indios devotos, que decia que las ensefianzas de los frailes eran indtiles y
engafiosas y ademas, que arengaba contra el poder politico de las autoridades

espafiolas®®.

Las investigaciones inquisitoriales descubrieron que el hijo de don
Carlos no conocia los rudimentos de la fe, asi como que el cacique mantenia
relaciones de concubinato con su sobrina. Por si fuera poco, algunos de sus
subditos declararon que el cacique los animaba a continuar con la costumbre del
concubinato. Ademas, las autoridades inquisitoriales encontraron diversos idolos

prehispanicos escondidos en algunas de sus propiedades.

Después de varias exhaustivas y minuciosas investigaciones en torno al

%7 Greenleaf, Zumérraga..., p. 87.



151

cacique, don Carlos fue llevado ante Zumarraga para ser interrogado formalmente.
Durante su interrogatorio, el cacique negé haber ofendido a Dios o haber
dogmatizado. Ademas, rehusé haber practicado la idolatria y rechaz6 animar a los
indios a volver a la poligamia, aunque reconocié6 mantener relaciones con su sobrina
Inés. Por otro lado, don Carlos afirmé ser un cristiano ejemplar, sefialé que
guardaba el dia de descanso de cada semana y que pedia a sus subditos que
también lo observaran. A pesar de estas declaraciones, ninguno de sus gobernados
testificé a su favor.

Como ultimo recurso para defenderse, el cacique afirmé que sus enemigos lo
habian acusado sélo por odio y por venganza. No obstante aquel argumento, la
sentencia contra don Carlos se pronuncié y su ejecucién fue presenciada por toda la
poblacion de México y de Texcoco. Después de recorrer las calles de la ciudad
llevando el sambenito, el cacique fue llevado al cadalso y ahi, antes de ser
ejecutado, don Carlos confesé sus culpas y dijo estar arrepentido de ellas. Sin
embargo, la confesion del indigena a ultimo momento poco cambié su destino. En
realidad, debido a lo tardio de su confesion, Zumarraga no podia otorgarle ya el
perdon. No obstante, a pesar de su tragica situacion, antes de morir, don Carlos se
dirigié6 a los indigenas en su lengua y les pidi6 que observaran su ejemplo, que
desdijeran sus idolatrias y que siguieran la fe cristiana.

Es dificil saber a ciencia cierta si las Gltimas palabras del cacique don Carlos
fueron motivadas por la solidaridad de un indigena que advertia a otros los peligros
de no abandonar sus antiguas costumbres y creencias o si en realidad, al recibir la

negativa del perdon en la Tierra, don Carlos se encomendaba realmente para



152

obtener la misericordia divina y evitar asi, que también su alma se quemara en las
llamas del Infiemo. En todo caso, esta interrogante nunca tendra una respuesta
segura. Sin embargo, la historia del cacique de Texcoco permite observar los limites
de la negociacion terrena para obtener el perd6n divino. La confesion pertinente y el
arrepentimiento oportuno fueron condiciones indispensables para obtener una

exitosa absolucion en la Tierra y ganar asi la salvacion en el Cielo.

6. Los sacramentos: algunas otras experiencias cotidianas en torno a la
redencién

Ademas de las experiencias cotidianas ‘alrededor de la justicia, otro de los
escenarios privilegiados para el aprendizaje del sentimiento de culpa y del
mecanismo del perdén entre los indios fue la practica de los sacramentos. Al
parecer, desde los primeros tiempos de la evangelizacién, algunos indigenas
mostraron especial interés en participar en aquellos nuevos rituales religiosos.
Frente al caos y sin sentido generados por la guerra, algunos indios encontraron la
posibilidad de hallar cierta sensacion de continuidad y un nuevo sentido vital en la
participacion de los nuevos rituales religiosos promovidos por los frailes.

De esta manera, muchos indigenas convertidos desearon recibir los
sacramentos en aras de experimentar nuevamente sensaciones de estabilidad,
bienestar y proteccion terrena. Y es que al constituir una nueva alianza con la
divinidad de los conquistadores, los indios establecian, también, fuertes vinculos con
las autoridades religiosas que decian tener los medios para proporcionar seguridad

no sélo en el Cielo sino también en la Tierra.



153

La articulacion de relaciones de negociacion cotidiana en torno a los
sacramentos tuvo importantes consecuencias en la reproduccion de las jerarquias
sociales en las que descansaron el orden y la estabilidad de la Nueva Espafia desde
sus origenes. Ademas, la practica cotidiana de los sacramentos y la consecuente
articulaciéon de relaciones de negociacion para obtener el perdon contribuyeron a
generar un ambiente de emotividad colectiva fundamental para mantener la unidad y
la paz en la sociedad novohispana.

Vayamos por partes y veamos algunos de estos tipos de intercambio material,
espiritual y afectivo que se dieron alrededor de la practica cotidiana de dichos rituales

religiosos.

a) El bautismo
Como se ha visto ya, los frailes consideraron a los indios herederos del Pecado
Original y por lo tanto, seres urgidos de recibir el sacramento del bautismo. Ante la
premura de aquella situacion, la Junta Eclesiastica de 1524, establecié la necesidad
de administrar este sacramento entre los nifios diariamente y dos veces a la semana
a los adultos, los jueves y los domingos por las mafianas después de que
escucharan la doctrina y la misa®®®.
El sacramento del bautismo constituy6 el ritual religioso en el que se inauguré

la alianza entre Cristo y los indigenas convertidos®®. En él, los indios debian

288 \willi Henkel, “El impulso evangelizador...”, Evangelizacion y teologia..., p. 418.

29 En el Manual del bautismo de adultos y matrimonio de los bautizados, fray Juan Focher daba la bienvenida a
los indios que recibian el sacramento con las siguientes palabras: “Eres bienvenido, ...porque ser cristiano es ser
adorador de Dios y su servidor, ain mas, su amigo; todavia mas, hijo de Dios..." al mismo tiempo, el fraile
exclamaba, “Amigo, ¢ No propones en lo futuro no adorar al dyablo, huir de los hurtos, de la lujuria y de todos los
pecados, mediante la gracia de Dios?” Ver Focher, Manual del bautismo..., p. 14-13, 1997.



154

renunciar a Satanas para establecer un pacto voluntario con Jesucristo. Muchos
relatos de los frailes mostraron el momento de transicién en que los indios debieron
desarticular las relaciones con sus antiguas deidades, personificadas por los
misioneros como el Demonio y buscar, a cambio, una nueva relacién con el dios
cristiano. Las siguientes historias maravillosas plasman el ambiente emocional en el
que debid darse aquel proceso de transformacion de las alianzas religiosas.

La primera historia que vale la pena recordar, es la del bautizo del hijo de
Moctezuma. Cuenta Motolinia que el hijo del antiguo emperador cay6 gravemente
enfermo, solicitando a los frailes que lo fueran a visitar a su casa para recibir el
sacramento del bautismo. Ante esta peticion, los misioneros acudieron gustosos y
realizaron el rito. Ya en la casa del enfermo, los frailes lo sacaron en una silla para
hacer el exorcismo y a las palabras del sacerdote ne te lateat sathana comenz6 a
temblar en tanta manera no sé6lo el enfermo sino también la silla en que estaba, tan
recio que al parecer de todos los que alli se hallaban parecia salir de él el
demonio..."?%,

No es dificil imaginar la reaccion de miedo y angustia de algunos indios frente a la
insistencia de los frailes en la inconveniencia de continuar sometidos a Satanas.
Seguramente, buscando paliar aquellas emociones, muchos indigenas desearon
establecer una nueva relacion protectora con el dios de los vencedores y también,
con las autoridades religiosas cristianas.

La historia de una india de Texcoco que fue bautizada por los frailes tras un

encuentro con Satanas también habla en este sentido. El relato narra como una

29 Motolinia, Historia de los indios..., p. 121.



155

noche, aquella mujer pasé por “el patio de los teucales que son las casas del
demonio”, llevando a su hijo a cuestas como era la forma acostumbrada de cargar a
los nifios entre los indios. Ahi, “salié a ella el demonio y eché mano de la criatura,
queriéndola tomar a la madre que muy espantada estaba porque no estaba
bautizado ni sefialado con la cruz’®'.

Probablemente, poco a poco, frente al nuevo ordenamiento de la sociedad,
algunos indios comprendieron que quedarse sin bautismo los dejaba en un estado de
irremediable desproteccién y vulnerabilidad. De manera que incluso muchos de los
indios que en un principio se rehusaron a recibir el sacramento terminaron por
aceptarlo en aras de integrarse al nuevo orden cristiano. La historia maravillosa del
indio que se habia resistido a recibir el bautismo hasta que tuvo un encuentro poco
amistoso con el Demonio es un testimonio mas que habla en este sentido.

Cuenta la historia que estando el indigena a punto de morir, llegd Satanas para
llevarselo y le dirigi6 las siguientes palabras: “Qué haces, indio? Date priesa a
morir, vente conmigo que estoy aqui esperando tu anima para llevarla al infierno a
donde pagaras las penas debidas a tus culpas™®®2. El indio, sumamente espantado,
respondié al Demonio de la siguiente manera:

Por qué tengo que ir yo contigo al infierno y padecer eternas penas? Qué
hice yo? En qué pequé, pues he vivido reverenciando los dioses que mis
padres honraron y he acudido siempre a su servicio? Respondié entonces el
demonio: Mios son tus padres y mayores y todos los pecadores de la tierra y
por las manchas de sus culpas si no las lava el agua del bautismo...”?**, El

final de la historia es completamente predecible: el indio asustado caminé
hacia el convento y se hizo bautizar.

21 Motolinia, Historia de los indios..., p. 121.
22 pavila Padilla, Historia de la fundacion..., p. 118.
2% Davila Padilla, Historia de la fundacién..., p. 118.



156

Al parecer, muchos indigenas sintieron un atractivo especial por el sacramento
del bautismo. Las cronicas de los misioneros describen a multitudes de indios
entusiasmados que llegaron a los conventos para ser bautizados. Los frailes hablan
de nifios y adultos, jovenes y ancianos, gente sana y enferma que cruzaba rios y
caminaba durante dias sin importar la falta de comida o las inclemencias del clima
con tal de recibir el sacramento?*.

...eran tantos los que se venian a bautizar”, afirma Motolinia, “que los sacerdotes
bautizantes muchas veces les acontecia no poder levantar el jarro con que
bautizaban por tener el brazo cansado y aunque remudaban, el jarro les cansaba
ambos brazos y de traer el jarro en las manos se les hacian callos y aun llagas... En

aquel tiempo acontecia a un solo sacerdote bautizar en un dia cuatro y cinco y seis

mil...%%,

El deseo de algunos indios por recibir este sacramento se tradujo, muchas veces,
en ofrendas y regalos rituales como rosas, flores y cacao que los indigenas llevaban
a los misioneros a cambio de que los bautizaran. Aquel intercambio de bienes
materiales por bienes espirituales habla de la estrecha relacion entre la articulacion
de una nueva alianza religiosa y el establecimiento de nuevas relaciones de

negociacion entre los indios y las nuevas autoridades terrenas®*.

24 Motolinia, Historia de los indios..., p. 127. Es importante sefialar que, muy probablemente, los relatos de los
frailes fueron parte de una camparia de promocion de los sacramentos entre los indios. Sin embargo, es
imposible que todas aquellas descripciones hayan sido producto, inicamente, de la imaginacién o exageracion de
los misioneros con fines publicitarios.
25 Motolinia, Historia de los indios...,p. 188.

En este sentido Pablo Escalante ha sefialado como algunos de los primeros indigenas recién convertidos
llegaron a confundir la naturaleza de aquella alianza divina con la articulacién de nuevos pactos politicos con las
nuevas autoridades religiosas. De esta manera, algunos caciques y principales que pidieron ser bautizados



157

b) La confesion

El estudio del sacramento de la confesion entre los indios evangelizados plantea
innumerables preguntas que podrian ser objeto de una investigacion por si misma®’.
Sin embargo, al ser escenario privilegiado para las primeras experiencias cotidianas
en torno al aprendizaje de la culpa y el perdén es indispensable detenernos un
momento s6lo en algunos problemas interesantes que hacen pensar en ciertos
rasgos del proceso de configuraciéon de la conciencia culpable y la emocionalidad
cristiana entre los indios.

Al igual que en el caso del bautismo, los frailes jamas pusieron en duda la
capacidad de los indios para recibir el sacramento de la penitencia®®. Fue también
en la Junta de 1524 donde los misioneros establecieron por primera vez la obligacion
que tenian los indios de reconciliarse una vez al afio si estaban sanos y dos, en caso
de estar enfermos. Ademas, la Junta apunté que los candidatos a recibir el
sacramento del matrimonio también debian confesarse después de realizar un previo
examen de la doctrina cristiana®®.

En su intento por instaurar este sacramento entre los indios, los frailes hicieron
frente a varios obstaculos y dificultades. En un principio, el problema de las fronteras
linglisticas busc6 solucién en el adiestramiento de intérpretes indios, asi como en el
rapido aprendizaje de las lenguas indigenas por parte de algunos evangelizadores.

La transmisién de los nuevos cédigos morales, asi como del nuevo significado del

buscaron confirmar y legitimar su antiguo poder mediante los nuevos cddigos religiosos que daban sentido al
nuevo orden de las cosas.
7 Martine Azoulai, Serge Gruszinski y Oscar Martiarena se han ocupado del estudio de este problema en
rticular.
& Luis Martinez Ferrer, La penitencia..., p. 119.
2% Martini, El indio y los sacramentos..., p. 115.



158

Bien y del Mal no fue sencilla y en un principio, los indios tuvieron que aprender a
reconocer los actos que en el nuevo orden quedaban prohibidos y eran considerados
pecaminosos. Por otro lado, la escasez de confesores en los primeros tiempos de la
evangelizacién también fue un problema de orden practico que hizo dificil administrar
el sacramento a los indios que lo solicitaban.

Todos estos problemas generaron diferentes soluciones que se reflejaron en la
diversidad de los primeros rituales alrededor del sacramento de la penitencia entre
los indios. Durante los primeros afios de la evangelizacion, la confesion no se llevé
de manera uniforme ni homogénea y muchas veces, cada orden utiliz6
procedimientos distintos de acuerdo a las circunstancias del proceso
evangelizador’®.

No obstante la diversidad de aquellos procedimientos, a partir de 1526, el
aprendizaje del nuevo ritual religioso, asi como la confesion misma se convirtieron en
parte fundamental de la vida cotidiana de los indios®'. Desde un principio, el
sacramento de la penitencia no sélo introdujo nuevas formas de relaciéon entre los
indios y su propia conciencia, sino también, configuré nuevos vinculos entre los
confesores y los indigenas y nuevas formas de interaccion entre la poblacién
indigena misma.

Muchos de los primeros evangelizadores registraron el interés de algunos

30 Asgj, por ejemplo, mientras los primeros franciscanos se preocuparon, sobre todo, por administrar el mayor
numero de confesiones en el menor tiempo posible, los jesuitas, ya en un periodo posterior, se concentraron en
dar especial importancia al examen de conciencia de los indios que deseaban recibir el sacramento. En realidad,
la insistencia en el peso que tenia el examen de conciencia obedeci6 a la nueva religiosidad tridentina
preocupada por fortalecer la importancia que tenia la responsabilidad individual para ganar la salvacion del alma.
En este sentido, el franciscano fray Alonso de Molina, quien compartié la preocupacion por el examen de
conciencia antes de la confesién también participé de este nuevo espiritu contrarreformista.

%1 Aunque la Junta de 1524 establecio la obligacién de la confesion, al parecer no fue sino hasta 1526 que se
administro este sacramento a los indios.



159

indios convertidos hacia este sacramento. Al respecto, Motolinia referia:

Vienen a se confesar...de lejos, mayormente en la cuaresma y estan esperando
el dia todo sin comer por se confesar, ...y por alcanzar la confesién estan un
dia y otros muchos por no irse sin confesar, esperando y preservando, y
aunque los confesores son pocos, viendo la perseverancia que tienen alcanzan
lo que desean con su justa importacién...>®,

No obstante el entusiasmo descrito por algunos misioneros como Motolinia,
otros confesores lamentaron que los indios sélo buscaran confesarse por la atraccién
que causaba en ellos la practica de algunas penitencias y no por experimentar
verdaderos sentimientos de culpabilidad®®. Para los indios evangelizados, uno de
los atractivos mas importantes de la religiosidad cristiana fue su caracter teatral,
exterior y comunitario. En realidad, los indigenas sintieron gran interés en practicar
los distintos ejercicios y ritos religiosos asi como en participar en las fiestas,
celebraciones y procesiones recomendadas por los evangelizadores como vias para
conseguir la expiacion debido al caracter festivo, externo y colectivo de aquellas
practicas.

No obstante, la aficion de los indios por esta dimension externa de las
manifestaciones expiatorias no fue sinébnimo de la ausencia absoluta de alguna
experiencia interna paralela relacionada con el aprendizaje del sentimiento de culpa y
del mecanismo del perdéon. En realidad, es muy probable que al participar en

aquellos ritos y ejercicios cotidianos, los indios se involucraran afectiva y

emocionalmente. La experiencia interna de aquellas emociones y sentimientos

%2 Motolinia, Memoriales..., , p. 132.

%3 Se sabe, por ejemplo, que los indios sintieron especial gusto por la practica de la disciplina lo mismo que por
participar en procesiones cargando las cruces para expiar sus pecados. En cambio, parece que la asistencia a
misa no genero interés entre los indigenas penitentes. Debido al gusto por ciertas practicas penitenciales, la
legislacion canénica pidi6 tomar en consideracion la gravedad de los pecados a la hora de establecer las penas
correspondientes. Ver Martini, El indio..., p. 116.



160

incidi6 en la configuracion de un nuevo sentimiento de culpa con significados y
sentidos particulares.

Es interesante pensar en los posibles factores que influyeron en el gusto
indigena por los ritos de penitencia cristiana. Mas alla de insistir en la afinidad y
puntos de contacto entre la religiosidad medieval y tridentina y la religiosidad
prehispanica, vale la pena detenerse un momento para imaginar cual pudo ser el
sentido que los indios otorgaron al nuevo ritual de la confesion cristiana.

En el mundo prehispanico, los indios tuvieron cierto tipo de practicas
expiatorias y penitenciales cuyo fin era purificar a los sujetos®®. No es momento de
detenerse en aquellos antiguos rituales; basta sefialar que de acuerdo con lo que se
sabe sobre los sentimientos prehispanicos analogos a la culpa, las practicas
penitenciales anteriores a la llegada de los frailes debieron haber tenido valor como
actividades necesarias para evitar catastrofes y males materiales que afectaban a
toda la comunidad. Es decir, las practicas penitenciales prehispanicas buscaron
remedio para los problemas temporales relacionados con la desorganizacién del
cosmos y el desorden al interior de una comunidad, pero carecieron de las
implicaciones espirituales del restablecimiento de una alianza reciproca entre los
individuos y un dios personalizado®®. Ademas, es poco probable que las practicas
prehispanicas de expiacion buscaran la introspeccion o la reflexiéon individual para
mover a los sujetos al verdadero arrepentimiento de sus faltas.

Siguiendo lo anterior, cabe suponer que quizas, muchos de los indios que en

%04 varios cronistas dedicaron interesantes descripciones de dichos rituales. Las Casas y Sahagun son dos de
ellos.

305 | uis Martinez Ferrer ha sefialado la relacion existente entre la penitencia prehispanica y la cura de ciertas
enfermedades, asi como entre dicha practica y la posibilidad de evitar la muerte o los males corporales. Martinez
Ferrer, La penitencia..., p. 98.



161

un principio acudieron ansiosamente a confesarse y que desearon cumplir con las
penitencias establecidas, buscaron encontrar el remedio a los males colectivos
desencadenados por los efectos de la conquista tales como el hambre, la
enfermedad, la muerte y el caos. De esta manera, el entusiasmo por cumplir con
algunas penitencias como la disciplina y el ayuno pudo estar relacionado con los
antiguos efectos que tenia el sacrificio en el restablecimiento del orden y la
estabilidad terrena y material al interior de la comunidad.

Es decir, probablemente, en un principio, los indios encontraron el sentido del
nuevo ritual religioso a partir de sus propias ideas y creencias tradicionales. De esta
manera, el significado que habian tenido las practicas expiatorias en el mundo
prehispanico tuvo que transformarse poco a poco para dar origen a un nuevo
sentimiento y una experiencia interior cristiana propiamente indigena. La paulatina
transformacion del significado de la penitencia entre los indios estuvo estrechamente
vinculada con el establecimiento de las nuevas relaciones de negociacién entre los
indios y sus confesores.

En su caracter de intermediarios entre los indios y el dios cristiano y como
sujetos con autoridad para dispensar el perdén divino, los confesores poseyeron una
jerarquia superior al resto de los seres humanos. Esta jerarquia pronto se tradujo en
una relacién de subordinacién de los indios hacia los frailes y confesores®, relacion
que se reprodujo y mantuvo gracias al ejercicio cotidiano de ciertas practicas y

actividades desde los primeros afios de la evangelizacion.

%% En su Historia de la sexualidad Michel Foucault ha destacado la confesién como un elemento central en la
configuracién del poder civil y religioso. Serge Gruzinski se ha interesado en estudiar la articulacion de este tipo
de relaciones de poder entre los indios y los confesores a partir de la interiorizacién de las nuevas obligaciones y
responsabilidades morales y religiosas. Ver “Confesion, alianza y sexualidad...”, Vida cotidiana..., p. 108.



162

Se sabe, por ejemplo, que los franciscanos que administraron el sacramento de
la penitencia, reunian a los indigenas que deseaban confesarse en los patios de las
iglesias. Ahi, los domingos por la tarde, los frailes leian los Diez Mandamientos
mientras los indios anotaban por medio de piedritas o de granos de maiz los pecados
que habian cometido especificando el nimero de veces que habian incurrido en
ellos, asi como las circunstancias particulares en que se habian realizado las
acciones pecaminosas®”’.

En algunas ocasiones eran tantos los indios que deseaban confesarse, que los
frailes les pedian anotar o dibujar sus pecados con el fin de agilizar el procedimiento
de la confesion. Este tipo de confesiones estableci6é relaciones jerarquicas entre
aquellos sujetos capaces de ofrecer el perdon de Dios y aquellos otros que lo
suplicaban. Cada vez que los indios dibujaban sus pecados, los marcaban con
piedritas o los expresaban por escrito a los frailes, se reforzaba el aprendizaje de los
nuevos cddigos culturales y morales promovidos por los evangelizadores y con ello,
la posibilidad de reproducir las nuevas jerarquias sociales.

La existencia de aquella nueva jerarquizaciéon social fue fundamental en la
articulacion de las relaciones entre los indios y sus confesores. No obstante, los
vinculos que permitieron dicho intercambio cotidiano no se limitaron al ambito del
poder. En muchos casos, los lazos que prevalecieron entre los indigenas y sus
confesores fueron afectivos y emocionales. Algunos de los indigenas que se
confesaban lo hacian con la finalidad de deshacerse de sentimientos de miedo e

intranquilidad que los atormentaban. Al practicar el nuevo sacramento, estos sujetos

%7 valadés, Retérica..., p. 483.



163

buscaban recibir a cambio las sensaciones placenteras y de alivio propias de la
absolucion’®.

Se sabe que muchos indios salian de sus comunidades y caminaban durante
horas para buscar la confesion con aquellos frailes o sacerdotes que, por alguna
razén, les brindaban mayor seguridad y consuelo que otros. En realidad, estas
movilizaciones indigenas fueron motivadas por distintas causas. No obstante, el
comun denominador de aquellas preferencias fue la confianza de los indios hacia
ciertos confesores en particular.

Algunas veces, los indios buscaron a los sacerdotes que conocian su lengua.
Tal fue el caso de unos indios otomies que acudian con los padres jesuitas “porque
temian que por la dificultad de la lengua otomi y por no sabella bien los padres que
los habian confesado no les avian entendido™®. En otras ocasiones, los indios
buscaron a los confesores que podian brindarles mayor tranquilidad al ayudarles a
realizar mejores examenes de conciencia exhortandolos a confesar todos sus
pecados sin vergiienza ni temor, prometiéndoles una segura absolucién®'°.

En estos casos, las relaciones de los indios con sus confesores se
establecieron como vinculos intimos y personales en los que se involucraba la
experiencia de diferentes emociones y sentimientos como la amistad y la empatia.
Sin embargo, no en todas las relaciones entre los indios y sus confesores
prevalecieron las emociones de alivio y consuelo. En realidad, algunas veces, los

indios sintieron mucho miedo y temor ante los frailes o sacerdotes que los

%8 En La confesion y el perdén Delumeau ha sefialado la relacion de la figura del padre confesor con los
sentimientos de temura y afecto. En realidad, la aparicion de la confesion transformé la imagen del pater familias
romano que habia sido sinénimo Unicamente de autoridad. Delumeau, La confesion..., p. 12.

%9 Zubillaga, Monumenta...,p. 417, V. Il

310 Zubillaga, Monumenta...,p. 28, V. lll



164

confesaban. Se sabe, por ejemplo, que por este motivo, algunos sefiores y
principales prefirieron recibir el sacramento de la penitencia fuera de sus pueblos,
para evitar asi, que los confesores que los conocian no quisieran absolverlos si no
modificaban sus costumbres paganas®''.

Sin duda, uno de los fendmenos mas interesantes relacionados con este
intercambio emocional cotidiano fue el de muchos indigenas que a pesar de su
deseo de confesarse, prefirieron callar sus pecados frente a los sacerdotes debido a
la vergllenza que generaba en ellos el haber cometido aquellas faltas. En este
sentido, existen muchas historias de jesuitas que insistieron a los indios en no
esconder sus pecados por vergiienza, explicandoles como aquella actitud los podia
llevar al infierno sin remedio alguno. En ciertos casos, aquellas exhortaciones
fueron efectivas. El siguiente testimonio es un ejemplo de ello.

Un indio de Puebla que buscdé a los jesuitas para confesarse explicé a los
padres que no podia dormir al examinar su vida y hallar que “habia callado algunos
pecados por vergienza en la confesion y por ser tan feos y tener el miedo al
confesor no los habia osado decir jamas, pero él se queria confesar generalmente,

de toda su vida la cual traia examinada...”'2.

En realidad, este tipo de actitudes
muestran la naturaleza del proceso de interiorizacion indigena de las coacciones
externas impuestas por los evangelizadores y los confesores. Efectivamente, los
sentimientos de pudor y de verglienza experimentados por algunos indios dan

indicios para imaginar la paulatina construccion de un fuero interno cristiano que

3! Martiarena, Culpabilidad..., p. 107-108. El Primer Concilio Provincial Mexicano de 1555 recomendoé por ello
que ningun indio se confesara en los pueblos que no les correspondia, a menos de tener la autorizacion de su
gir‘?pio ministro.

Zubillaga, Monumenta..., p. 29, V.III



165

poco a poco comenzé a guiar los comportamientos y conductas de aquellos sujetos
en su vida cotidiana.

Ahora bien, las experiencias de intercambio en torno al sacramento de la
confesion no sélo se articularon entre los indios y los confesores. El sacramento de
la penitencia buscaba restablecer las relaciones entre los indios pecadores y Dios,
pero el restablecimiento de aquella relacion ultraterrena implicaba, necesariamente,
el remedio del desorden terreno generado por las faltas cometidas por los pecadores.

Siguiendo la costumbre de la restitucién cristiana, los indios que se confesaban
tenian que indemnizar a las victimas de sus actos pecaminosos, auxiliar a los
parientes de los afectados o restituir los bienes que habian obtenido como resultado
de sus robos, engafios, despojos o avaricia®'®. Al parecer, esta practica penitencial
fue bien asimilada por muchos indigenas que buscaron cumplir con aquel requisito
incluso previamente a ser confesados. Al respecto Motolinia comento:

...muchos de ellos cuando se viene a confesar ya han restituido lo que
eran a cargo, que no esperan a que el confesor se lo mande y algunos ha
habido tan pobres que por poco que restituyan se quedan sin nada, aunque
ningin confesor es tan indiscreto que quite a nadie los alimentos, sino ellos
por la contricién que tienen y como oyen que se ha de restituir lo ajeno*'“.

Este mecanismo de restitucion cristiana fue un elemento fundamental para
liberar las tensiones y los conflictos cotidianos al interior de la sociedad novohispana.
Aquellos indios que cumplian con la penitencia y practicaban la restitucion

conseguian el perdon de sus pecados en el Mas Alla, pero al saldar las cuentas que

tenian pendientes en la Tierra, obtenian la posibilidad de reintegrarse nuevamente en

313 |_a tradicion de la restitucion cristiana se originé en la Edad Media y esta presente en los libros de penitencias
tarifarias de la Alta Edad Media. Berman, La formacion..., p. 83.
34 Motolinia, Historia de los indios..., p. 157.



166

su comunidad. En este sentido, es facil observar, una vez mas, la importancia que
tuvieron las relaciones de negociacion en torno a la experiencia de la culpa y el
perdéon como factores de regeneraciéon del equilibrio y la recomposicion del orden
social.

Al respecto, son sugerentes las palabras de aquel indio que para obtener la
absolucién de sus pecados entreg6 a los frailes algunas mantas para los pobres. Al
acercarse a los misioneros, el indio sefialé: “Axan, atley, nicpia, atley nicnequi, que
quiere decir agora no tengo nada ni debo nada ni quiero nada™'®. En realidad, este
intercambio de bienes materiales por el bien espiritual de la redencion, se dio,
muchas veces, como un mecanismo de compensacion, un mecanismo que abria una
nueva oportunidad para que los indios restablecieran los vinculos sociales
quebrantados. Con ello, muchos posibles brotes de mayor violencia se desvanecian
de manera cotidiana y asi, se fomentaban y se mantenian la unidad y el equilibrio al
interior de la sociedad.

El sacramento de la penitencia no sélo contribuyé a generar equilibrio y paz a
partir de los intercambios emocionales, materiales y espirituales anteriormente
mencionados. Ademas, este sacramento fue uno de los principales mecanismos
para promover de manera cotidiana, la reforma moral de los confesados. En efecto,
aquellos indigenas que desearon conseguir la absolucion de sus pecados no sélo
tuvieron que mostrar cierto arrepentimiento y cumplir las penitencias establecidas por
sus confesores. Ademas, para poder acceder al perdén divino, los indios debieron

prometer no incurrir en el futuro en las mismas faltas cometidas y perdonadas.

315 Motolinia, Historia de los indios..., p. 197.



167

A pesar del pesimismo de algunos confesores que se quejaron de la constante
reincidencia de los indios en sus comportamientos viciosos, probablemente, algunos
indigenas comprendieron la necesidad de dejar la bebida, evitar el adulterio, practicar
la monogamia y llevar aquello que en suma los confesores llamaban “una buena
vida". Se sabe que algunos confesores condicionaron la absolucién de los indios a la
reforma de sus malas costumbres. Al parecer, para muchos indigenas, el retraso de
la absolucién de sus pecados fue sin6nimo de pesar, sufrimiento y angustia®®. No
obstante, a decir verdad, la practica de costumbres y comportamientos
cristianamente virtuosos no fue la regla entre todos los indios. El proceso de reforma
y transformacién moral fue lento y de ninguna manera unidireccional. Por ello, dentro
de este proceso, la negociacién cotidiana fue intensa y constituyé uno de los
escenarios principales para el aprendizaje de la culpa cristiana y del mecanismo del

perdén.

c) La eucaristia
A diferencia del bautismo y de la penitencia, el sacramento de la eucaristia no
se institucionaliz6 de manera general entre los indios sino hasta la Junta 1539%"7.
Debido a la complejidad que tenia para los indios la comprensién del concepto de la
transubstanciacion, asi como por la importancia del Santisimo Sacramento, la Junta
Apostélica de 1524 prefiri6 restringir la administracion de la eucaristia entre los

nedfitos y dejar la decision de qué indios podian comulgar a la discrecion de los

318 Zubillaga, Monumenta...,v. Il. p, 420.
317 ver Fernando Gil, “Las juntas eclesiasticas durante el episcopado de fray Juan de Zumarraga” en
Evangelizacion y teologia..., p. 512.



168

evangelizadores®'®,

Este caracter selectivo de la comunién constituyé un factor importante en la
interaccion entre los indios que podian comulgar y los frailes o sacerdotes que les
administraban el Santisimo Sacramento. La posibilidad de comulgar fue, al menos
en los primeros tiempos de la evangelizacion, un simbolo de estatus que distinguié a
ciertos indigenas dentro de su comunidad. No es dificil imaginar que los sujetos
privilegiados que podian recibir el sacramento de la eucaristia establecieron una
relacion especial con las autoridades religiosas.

Los indios a los que les era permitido comulgar ganaron aquella distincion
gracias a sus buenos comportamientos, su devocion religiosa o incluso su
perseverancia y deseo de acercarse a los misioneros y a la nueva religion
cristiana®'®. Estos sujetos privilegiados debieron generar si no admiracién al menos
curiosidad entre otros indigenas. La siguiente narracion milagrosa plasma de
manera curiosa el ambiente de misterio y admiracién que debié rodear a los indios
que podian comulgar.

Cuenta fray Jer6nimo de Mendieta como cierta mafana, fray Pedro de Reina
daba la comunién a los indios cuando se acercé a él una india que también queria
recibir el Santisimo Sacramento. En ese instante, “una de las formas de las que

tenia consagradas el dicho guardian se fue de sus manos a la boca de la india” y

%18 Frente a las disposiciones de la Junta, algunos misioneros insistieron en no dar la comunién a los sujetos que
continuaban viviendo en el vicio y practicando las malas costumbres. Sin embargo, otros evangelizadores
propusieron administrar el sacramento entre aquellos indios que se habian confesado durante cuatro o cinco
afios, que hubieran practicado la virtud cristiana y que pudieran discemir entre el pan material y el sacramentado.
Ver Martini, El indio..., p. 177.

%1% En este sentido vale la pena recordar las palabras del primer indio que, a decir de Motolinia, recibi6 la
comunioén: “...pues las veces que aqui he venido solamente he confesado e son ya muchas veces, ruégote que
agora me quieras confesar y comulgar que cierto mi anima desea mucho recibir el cuerpo de mi sefior
Jesucristo...” Motolinia, Memoriales..., p. 133.



169

muchos vieron sorprendidos‘ir por el aire” la ostia que llegéb a la boca de la
muchacha®?,

En realidad, la paulatina introducciéon del sacramento de la eucaristia entre los
indios se dio a partir de 1539. En la segunda mitad del siglo XVI, y a partir de su
llegada a la Nueva Espafia en 1572, los promotores mas entusiastas del Santisimo
Sacramento en las comunidades indigenas fueron los padres de la Compaiiia de
Jesus. Generalmente, los jesuitas dieron la comunion a los indios los dias de
Jubileo, pero ademas, también administraron el Santisimo Sacramento durante la
celebracion de las misas cotidianas. En dichas celebraciones, los indios se
adornaban la cabeza con flores y caminaban hasta el altar para recibir la comunion.
Una vez concluida la ceremonia religiosa, los jesuitas festejaban con los recién
comulgados en alegres convites donde se fortalecian los sentimientos de concordia y
fraternidad®?'.

Como se ha visto hasta ahora, las experiencias cotidianas en torno a los
sacramentos fueron escenario de un constante intercambio de emociones,
sentimientos y bienes materiales y espirituales cuyo fin fue acceder al perdén de los
pecados y encontrar la salvacion eterna. Estas relaciones de negociacion cotidiana
fortalecieron los sentimientos de solidaridad, caridad e identidad cristiana
fundamentales para el mantener la unidad y la cohesién en la primera sociedad
novohispana.

En su busqueda del perdon a través de los sacramentos, los indios se

vincularon con los sacerdotes y establecieron novedosas formas de sociabilidad en

320 Mendieta, Historia eclesiéstica..., p. 459
321 Martini, El indio..., p. 179.



170

las que se liberaron las tensiones y la violencia contenida de manera cotidiana. De
esta manera, cada vez que los indios se bautizaban, se confesaban o comuigaban,
fortalecian los consensos culturales y sociales que contribuyeron a mantener el
orden y la paz en la sociedad novohispana desde sus origenes.

Es importante sefialar que la practica de los sacramentos no fue la unica
manifestacion expiatoria que colabord a reproducir la estabilidad social en la Nueva
Espafia. La religiosidad medieval y tridentina de los evangelizadores y misioneros
contempld la practica de la oracion, el culto a los santos, la celebracion de misas y
procesiones, asi como la practica de los ayunos, ofrendas, limosnas y disciplinas
como vias importantes para ganar el perdén de los pecados y la vida eterna.

Si bien los indigenas participaron de manera entusiasta en todos estos rituales
y actividades religiosas vale la pena resaltar, sobre todo, la practica de las ofrendas y
las limosnas como ejemplo importante para comprender la relacion entre los
intercambios cotidianos alrededor de la esperanza en el perdén divino y el

mantenimiento del orden y la paz social.

d) Las ofrendas y las limosnas

Muchos de los primeros evangelizadores admiraron el gusto de los indios al
realizar ofrendas y limosnas para expiar sus culpas y ganar la salvaciéon del aima. Se
sabe que los indigenas que visitaban los conventos en busca de la absolucion,
portaban con ellos mantas y pafos bordados, incienso, velas y distintas artesanias
para ofrecer y ganar el perdéon de Dios. Ademas, muchos indigenas también solian

llevar entre sus obsequios rituales comida guisada, corderos, cerdos, gallinas y



171

palomas®?.

Bajo la mirada de los frailes, las ofrendas de los indios tenian la finalidad de
conseguir la redencion de sus pecados. Sin embargo, el intercambio de dichos
regalos tuvo, al mismo tiempo, implicaciones mas terrenas y materiales®®. Las
ofrendas de los indios no sélo consolidaron una nueva relacién con la divinidad
cristiana, sino también, establecieron nuevos vinculos de reciprocidad con las
autoridades religiosas que aseguraban la promesa de orden y bienestar asi en la
Tierra como en el Cielo. De esta manera, los indios realizaron sus ofrendas
religiosas con la finalidad de experimentar sentimientos de seguridad terrena y
ultraterrena. En este sentido, lo mas interesante de aquellos intercambios cotidianos
fue la relaciéon que tuvieron con la reproduccién de algunos vinculos sociales.

Muchas de las mantas y de los alimentos que llegaban a los conventos como

regalos religiosos se repartian a los pobres de los hospitales que estaban bajo el

cuidado de los frailes®?

. Lo mismo sucedia con algunas limosnas reunidas en las
misas, en las fiestas religiosas o en las actividades cotidianas de distintas cofradias.
Los ofrecimientos materiales para génar el cielo se traducian, por ejemplo, en
tamales, cargas de maiz, cerdos, mantas o camisas como aquellas que los cofrades

de Nuestra Sefiora de la Encarnacion de Tlaxcala entregaron a sus hermanos mas

322 Motolinia, Historia de los indios..., p. 187. Emest Becker ha explicado cémo los hombres no sélo producen
alimentos para comer. En las sociedades primitivas, los seres humanos producian un excedente con el fin de
ofrecerlo como un mérito espiritual. La naturaleza brindaba a los hombres el alimento y éstos, deseosos de
expiar un sentimiento de deuda, ofrecian en agradecimiento los regalos necesarios para mantener el equilibrio en
la economia de la naturaleza. Becker, La lucha..., p. 59-60.

B Ensu “Ensayo sobre el don” Marcel Mauss ha estudiado la importancia de los regalos contractuales o potlatch
entre las tribus polinesias. El intercambio de bienes materiales genera obligaciones de reciprocidad entre los que
dan y los que reciben estableciéndose una alianza entre sujetos que poseen deberes y obligaciones simétricas.
Ver Marcel Mauss, Sociologie..., p. 147-167, 1950.

324 Motolinia, Historia de los indios...,p. 187.



172

necesitados durante la cuaresma de 15382,

De esta manera, la redistribucion de la riqueza mediante este tipo de ejercicios
religiosos colaboraba a paliar el posible descontento o malestar de los sujetos mas
pobres y desvalidos de la sociedad. Asi, las practicas caritativas fortalecieron los
lazos de fraternidad entre los indios evangelizados, generando sentimientos de
unidad, seguridad, proteccién e identidad entre todos aquellos sujetos que se sabian

parte de la comunidad cristiana.

A pesar de las opiniones de algunos evangelizadores y confesores de indios
de los siglos XVI y XVII, lo sefialado hasta ahora hace suponer que los indigenas
experimentaron el sentimiento de culpa de forma particular. Como se ha visto a lo
largo de este capitulo, los indios hicieron de las practicas, actividades, ritos y
ceremonias expiatorias elementos fundamentales de su vida cotidiana. La
presencia de dichas manifestaciones de expiacion parece hablar de un paulatino y
complejo proceso de aprendizaje emocional en el que los indigenas dieron a la culpa
y al perdén un significado y un valor especificos.

En este sentido, es probable que aquellas practicas y ejercicios expiatorios
externos retroalimentaran el escenario afectivo y emocional de los indigenas
convertidos. Este fendbmeno de retroalimentacion entre el universo externo y el
universo interno de los indios incidi6 en el surgimiento de una emotividad cristiana
colectiva que permitié la articulacion de novedosas relaciones de intercambio de

bienes materiales y espirituales, asi como de diversas emociones, sentimientos y

325 Motolinia, Historia de los indios..., p. 199.



173

sensaciones. Sin duda, este sistema afectivo y emocional cristiano formé parte de
los consensos culturales que hicieron posible la negociacion cotidiana entre sujetos
que poco a poco comenzaron a comprender el significado de los cédigos, simbolos y
categorias mentales difundidas por los misioneros.

Ahora bien, en principio, aquellas relaciones de negociacion estuvieron
motivadas por un discurso evangelizador que intent6é construir el deseo compartido
de expiar las culpas y ganar la felicidad en el Cielo. No obstante, mas alla de la
recepcion e interiorizacion de aquel mensaje religioso entre los indios, lo cierto es
que estas relaciones de intercambio cotidiano proporcionaron fuertes sentimientos de
seguridad y estabilidad en la Tierra. Las negociaciones para conseguir el perdén en
el Mas Alla generaron sentimientos de orden y continuidad mediante la participacion
indigena en los nuevos rituales y ejercicios religiosos. En estas ceremonias de
intercambio, los indios no sélo se deshicieron de algunos bienes materiales, sino
también, de muchos sentimientos de miedo, angustia e incertidumbre a cambio del
establecimiento de nuevas alianzas y amistades que les brindaron sensaciones de
tranquilidad, proteccién y unidad.

Estas relaciones de negociacién e intercambio cotidiano para expiar los
pecados y ganar el perdon constituyeron uno de los pilares de la dinamica social
novohispana desde sus origenes. La participacion de los indios en las fiestas y las
procesiones, la organizacion de distintas cofradias, la celebracion de misas, la
practica de los sacramentos o la adquisicién de indulgencias contribuyeron a liberar
las tensiones cotidianas generadas por el miedo a la amenaza del Infierno y a

experimentar la seguridad que hacia posible sofiar con el Cielo.



174

El aprendizaje del sentimiento de culpa entre los indios se dio de manera lenta
y poco homogénea y, seguramente, muchos indigenas tuvieron dificultad para
comprender el significado de la responsabilidad individual, asi como para internalizar
el nuevo sistema de valores que debia guiar sus comportamientos de acuerdo a la
moral cristiana dominante. No obstante, lo que si qued6 mas claro desde un
principio fueron las oportunidades que abrian la misericordia divina y la posibilidad de
acceder a la redencion terrena. De esta manera, poco a poco, la sociedad
novohispana comenzé a configurarse como un espacio social privilegiado para la
practica del perdén. En realidad, sélo en la Tierra se podia ganar la misericordia en
el Cielo. En la Nueva Espafia, esta sencilla y simple condicion hizo de la
reconciliacion la clave para ganar la felicidad eterna, pero también, el elemento

fundamental para la sociabilidad y la reproduccién del orden y la estabilidad en la

Tierra.



175

Capitulo lll. La negociacion cotidiana: las manifestaciones del
sentimiento de culpa y la busqueda del perdéon en la sociedad
novohispana del siglo XVII

I. La culpa en la Nueva Espaiia

1. La doble dimensién de la culpa: responsabilidad individual y responsabilidad
colectiva

La sociedad novohispana del siglo XVII se caracteriz6, entre otras cosas, por
su diversidad, su organizacién corporativa y su alto grado de jerarquizacién. En la
Nueva Espafia, cada grupo, cada cuerpo, cada estamento tuvo un lugar y una
funcion especifica que desempefiar. No obstante, a pesar de las profundas
diferencias que existian entre los novohispanos, a los ojos de la Iglesia y bajo la
cosmovision religiosa que daba sentido a la vida, todos los habitantes de la Nueva
Espafia compartieron una misma condiciéon: su naturaleza pecadora. La conciencia
culposa de los habitantes de aquella sociedad fue un factor de unificacién entre
sujetos muy diferentes entre si.

La experiencia de la culpa en la Nueva Espafia se dio dentro de dos
dimensiones imposibles de separar. Por un lado, la culpa se vivi6 como un
sentimiento estrictamente individual, un sentimiento a partir del cual los sujetos
tuvieron que enfrentar la relacién que tenian la eleccion voluntaria de ciertos actos
cotidianos con las consecuencias que aquellas decisiones morales tenian sobre su
futuro en el Mas Alla. Pero por otro, el sentimiento de culpa también movi6 a los
sujetos a reflexionar en las obligaciones corporativas y sociales que, mediante el

pecado, se incumplian y violaban, generando con ello, desorden, discordia y conflicto



176

en la sociedad. Es decir, como en otras sociedades catélicas, en la Nueva Espafia,
la culpa se vivié dentro de dos dimensiones distintas pero estrechamente vinculadas:

la de la responsabilidad individual y la de la obligacién comunitaria?.

a) La culpa desde la responsabilidad individual: el caso del obispo
Palafox

Entre los escritos personales del ilustre y “piadosisimo” don Juan de Palafox y
Mendoza, una de los rasgos que mas llaman la atencién al imaginar la personalidad
del virtuoso obispo es la de un sufrimiento profundo que pocas veces deja de
traducirse en abundantes lagrimas y llanto. Palafox sufria y sufria mucho al luchar a
cada instante contra las tentaciones que lo aquejaban dia y noche.

El Demonio, referia el obispo, no dejaba al pobre hombre un minuto en paz “y
de un espiritu salta luego a otro: como de la sensualidad salta al de blasfemia, de
este al de la incredulidad de la fe (y) de este al de la desesperacion...”?’. Frente ala
insistencia de Satanas, la vida del santo varén se llenaba de tribulaciones, penas y
congojas. La constante necesidad de tener que elegir una vida virtuosa y renunciar
al mal hacia de la vida de don Juan una continua batalla entre la conciencia y el
deseo prohibido. Al respecto, Palafox referia que: “...es guerra la vida del hombre

sobre la tierra y que la carne pelea contra el espiritu y el espiritu pelea contra la

328 Si bien podria pensarse en ciertas analogias, la experiencia de la culpa comunitaria cristiana es diferente a la
del sentimiento de miedo o verglienza que pudieron sentir los indigenas del México prehispanico frente a la
violacion de algun tabi. En ambos casos, los sujetos tenian conciencia de su pertenencia a la comunidad, pero
en el caso del sujeto cristiano éste asumia dicha pertenencia desde la conciencia de su responsabilidad
individual, es decir, desde el conocimiento de tener ciertos derechos y ciertas obligaciones personales que lo
convertian en miembro de dicha comunidad. Como ya se ha explicado, en el caso del México prehispanico, es
dudoso que los sujetos contaran con una conciencia de responsabilidad individual similar; la pertenencia a su
comunidad se concebia desde una conciencia holista que vinculaba al ser humano con el orden del cosmos, la
naturaleza y la sociedad.

%27 palafox, Vida interior..., p. 169.



177

camne™%,

Para Palafox, como para el resto de los catdlicos, el verdadero drama de su
existencia radicaba en la conciencia de que el camino de su salvacién o de su
condena dependia, unicamente, de su capacidad para elegir?®®. Esta capacidad
hacia recaer el destino etemo del hombre en la propia responsabilidad individual. Al
otorgarle la posibilidad de elegir, Dios elevé al hombre haciéndolo semejante suyo®*.
Al mismo tiempo, el don de la libertad abri6 al ser humano un nuevo horizonte de
dudas, anhelos y deseos no siempre exentos de dolor y angustia.

Ante la aventura de la libertad, el hombre se descubri6é solo y comprendi6é que
las consecuencias de sus aciertos o sus errores eran Unica y exclusivamente cosa
suya. En este sentido, Palafox se sabia culpable de sus malos actos y el
reconocimiento de su naturaleza pecadora lo llenaba de miseria, angustia y enojo.

“Yo, yo, yo -exclamaba- miserable pecador, bruto, ingrato, sementido...traidor. Yo
fui la pésima fiera que a mi mismo y en mi mismo me despedacé la tunica de la
gracia™3!,

La doctrina tridentina de la justificacién hizo del binomio gracia-libre albedrio la
condicion indispensable para alcanzar la vida eterna. Estas eran las palabras del
Concilio al respecto:

Dispénense pues para la justificaciéon, cuando movidos y ayudados por
la gracia divina y concibiendo la fe por el oido se inclinan libremente a Dios,
creyendo ser verdad lo que sobrenaturailmente ha revelado y prometido y en

primer lugar que Dios justifica al pecador por su gracia adquirida en redencion
por Jesucristo y en cuanto reconociéndose por pecadores y pasando del temor

328 palafox, Vida interior..., p. 9.
Rudiger Safranski afirma que el drama de la existencia humana inicié en el momento en que Dios otorgé a
Adan el don de la libertad para elegir si comer o no del fruto prohibido. Ver Safranski, El mal... p. 22
30 safranski, E/ mal..., p.22.
331 palafox, Vida interior..., p. 9.



178

a la divina justicia que utilmente los contrista a considerar la misericordia de
Dios, conciben esperanzas de que Dios les mirara con misericordia por la
gracia de Jesucristo y comienzan a amarle como fuente de toda justicia y por lo
mismo se mueven contra. sus pecados... xﬁen fin... (empiezan) una vida nueva y
(a) observar los mandamientos de Dios...™".

Es decir, para Trento, la salvacion del hombre no era posible sin el socorro y el
favor divino, pero el ser humano debia asumir su parte al enfrentar su
responsabilidad y elegir el Bien o el Mal para forjarse su destino en el Mas Alla. La
decision de obedecer o no los mandamientos de Dios era una eleccion libre y
voluntaria. La desobediencia a la ley divina era sin6nimo de ingratitud y ofensa a un
sefior bondadoso que ofrecia a los hombres la redencion eterna sélo por amor. De
ahi el dolor y el arrepentimiento que causaba la culpa en el pecador conciente de su
traicion.

“Y¥ si tan grande culpa es no amar este sefior, ;qué sera ofenderle y
quebrantar sus mandamientos?...;,como puedes tener manos para ofender aquellas
manos que tan liberales fueron para contigo, hasta ponerse en una cruz?"*,
exclamaba asombrado fray Luis de Granada.

Acompaiiando el mismo sentir, don Juan de Palafox y Mendoza se arrepentia
y se lamentaba de la siguiente manera: “Quisiera no aver tenido pensamientos,
palabras, obras, movimientos, facultades ni sentidos para ofenderos™. Pero a
pesar de aquellos deseos, las faltas se habian cometido y el hubiera, como siempre,

no hacia sentido. Si el obispo novohispano habia pecado, el unico camino posible

para enmendar sus errores era el del arrepentimiento. En realidad, los tormentos

332 sacrosanto y Ecuménico Concilio de Trento, Sesién V.
333 Eray Luis de Granada, Gula de pecadores..., p. 61.
¥4 palafox, Vida interior..., p. 8.



179

propios de aquel sentimiento tampoco eran ligeros. El arrepentimiento no estaba
exento de dolor, pero abria al pecador un espacio de respiro para intentar tomar un
nuevo camino y dejar atras aquello que no tenia mas remedio.

En el catolicismo, la primera condicién para liberarse del sentimiento de culpa
es arrepentirse. Soélo mediante el arrepentimiento el hombre puede volver a
encontrar la esperanza que brinda la posibilidad del perdéon. Este sentimiento es el
remedio para una conciencia que reconoce sus errores y busca rectificar. La
experiencia de esta emocién no significa Unicamente dolor y verglenza. El
arrepentimiento también otorga al pecador nuevas sensaciones de consuelo, ilusion,
seguridad y confianza.

El obispo Palafox meditaba sobre este sentimiento recordando la escena del
Pecado Original cuando Adan y Eva, “apenas tuvieron que arbitrar y escoger lo
bueno que Dios queria o lo malo que le prohibia...se huyeron del pecado a la
trasgresion, de lo bueno a lo malo, de Dios a la criatura™®. Frente a dicha eleccion,
Dios no sélo expuls6 a Adan y Eva del Paraiso. Ademas, misericordioso, también
brindé al hombre y a su compariera la conciencia de haber obrado mal y con ello, la
capacidad para arrepentirse. De esta manera, una vez cometido el pecado,
...cuando su Divina Majestad podia ejecutar el golpe riguroso de la muerte que
el hombre se habia escogido se content6 con abrirle los ojos para que viese su
caida. Cubriéle con pieles de animales para que llorase su pecado y conociese
su mortalidad. Le dio motivos y consideraciones de dolor, de arrepentimiento
y pena: los volvié a su gracia, los bendijo para que se multiplicasen, les dio

hijos y sucesién fecundisima®*®.

La posibilidad de reconocer el error, recapacitar y arrepentirse abri6 a los

33 palafox, Obras IV, p. 184.
3% palafox, Obras IV, p. 184



180

hombres un nuevo horizonte para levantarse y continuar buscando la vida eterna. En
el cristianismo, el pecador arrepentido experimenta dos sensaciones que, aunque en
principio parecerian contradictorias, dentro de la emocionalidad barroca fueron
perfectamente compatibles: por un lado el amor y la esperanza en la redencién divina
y por otro, el temor a Dios.

Efectivamente, en el mundo de la Contrarreforma las emociones se vivieron de
forma contrastante y ambivalente. El placer y el dolor, la libertad y la opresion, el
gozo y la tristeza frecuentemente se fusionaron y confundieron originando un
complejo crisol de sensaciones dificles de separar. La experiencia del
arrepentimiento formé parte de este tipo de emociones amalgamadas. Aquel que se
arrepentia vivia una extrafia mezcla de amoroso temor o temeroso amor, “...porque
temiendo y amando se navega mucho mas que no temiendo aunque amando;
porque el lastre del temor lleva seguro el navio del amor al puerto eterno del
amor™¥, explicaba Palafox.

En realidad, las palabras del obispo correspondian a la visiéon barroca del
miedo. Durante los siglos XVI y XVII, la Iglesia vio en la difusion de aquel sentimiento
un medio eficaz para auxiliar a los hombres a vencer el pecado y las tentaciones del
Demonio®®. La pastoral del miedo se tradujo en la popularizacién de la meditacion
en los novisimos o postrimerias del alma recomendado por los misticos espafioles de

la época. En la Nueva Espaiia, este tipo de ejercicio piadoso se difundié mediante la

%7 palafox, Obras I, p. 285.

38 Desde el siglo VII, algunos textos de la liturgia visigética recurrieron a la referencia sistematica del miedo
como una herramienta util para la evangelizacion cristiana. La utilizacion del miedo en la labor pastoral se
intensificé en los ambientes monasticos del siglo XlI, asi como en el periodo de crisis de los siglos XIV y XV en
Europa. En efecto, durante estos siglos las descripciones de los horrores en el infiemo se inspiraron en las
guerras, las epidemias y los conflictos sociales que sufrian las poblaciones urbanas y campesinas europeas. Ver
George Minois, Piccola storia dell'infemo, p. 82-92.



181

lectura de las obras de fray Luis de Granada, asi como de la Agonia y transito de la
muerte de Alejo Venegas del Busto.

La reflexion metddica y personal en la Muerte, el Juicio, la Gloria y el Infierno
formé parte de la experiencia individual de la culpa entre muchos devotos
novohispanos®®. La aproximacién cotidiana a los lugares mas importantes de la
geografia eterna buscé6 mover la conciencia de aquellos que reconocian las
consecuencias que tendrian sus actos en el Mas Alla.

En sus semmones, los predicadores siempre insistieron en el caracter
sorpresivo de la muerte. “Dia vendra y no sabes cuando, si hoy, si mafiana, en el
cual tG mismo que estas ahora leyendo esta escritura...te has de ver en una cama
con una vela en la mano, esperando el golpe de la muerte y la sentencia dada contra
todo el linaje humano™*. La muerte aterrorizaba no s6lo por su caracter sorpresivo,
sino sobre todo, quizas, por ser un instante de profunda soledad e incertidumbre. El
momento de la muerte era la antesala de aquel juicio particular en el que cada
pecador tendria que rendir cuentas de sus actos y sus acciones solo ante Dios*'
...¢qué sentiras en aquella hora, cuando salido ya desta vida, entres en aquel
divino juicio, solo, pobre y desnudo sin mas valedores que tus buenas obras y
sin mas compaiiia que la de tu propia conciencia, y esto en un tribunal tan
riguroso donde no se trata de perder la vida temporal slno de vida y muerte

perdurable?... [Cuan confuso te hallaras y cuan arrepentido!*¢2

Las palabras de fray Luis nos sirven de preludio para imaginar la congoja, el

3% pilar Gonzalbo ha sefialado la importancia que tuvo la meditacién en los novisimos en la mision
evangellzadora de los jesuitas en la Nueva Espafia. Gonzalbo, La educacién popular de los jesuitas, p. 117.

Fray Luis de Granada, Gu/a de pecadores, p. 83.

1 pilar Gonzalbo habla de la influencia que tuvieron las tendencias individualistas del siglo XVI en la evolucion
del concepto del juicio después de la muerte. Poco a poco, el juicio final tan temido en la Edad Media fue
pasando a un segundo plano mientras que el juicio particular fue cobrando cada vez mas importancia. Esta
transformacion fue paulatina y heterogénea, pero a la larga, esta fue la concepcion que predomino en los
sermones y prédicas de la Iglesia. Ignacio de Loyola insistié en la importancia que tenia el juicio particular como
el momento decisivo en el destino del hombre. Ver Pilar Gonzalbo, La educacién de los jesuitas, p. 127-128

%42 fray Luis de Granada, Guia de pecadores, p. 88.



182

temor y la angustia que debian experimentar los fieles devotos y culposos ante la
amenaza del veredicto de aquel Juicio. Y si se trata de encontrar fieles culposos y
devotos, quién mejor que el obispo Palafox que pasaba la vida sumido en pesares y
llanto al enfrentar su naturaleza pecadora.

...en todo cuanto obraba o peligroso o dudoso a su alma le parece que iba
echando capas de bronce al cielo, por la parte céncava para cerrario y que no
entrase en él, de lo cual resultaba grandisimo dolor, congoja y afliccién y
acudir a Dios, llorar, pedir, clamar y suspirar...entre estos peligros, dafios y
pecados, le parecia que veia el infierno abierto y que le iban a echar en él, con
que se volvia a Dios a pedir misericordiwero sin dejar, como debia, sus
culpas, aunque huyendo siempre de ellas...”™™.

Frente a aquellos sentimientos de constante preocupacién y persecucion, don
Juan buscd todos los medios posibles para expiar sus culpas y enmendar sus
pecados. Sus intentos por recuperar el estado de gracia perdido y alcanzar la
salvacion del alma se tradujeron en una vida de rigurosa disciplina y de un fuerte
control de las pasiones y los deseos sensuales y materiales.

De esta manera, el obispo contaba como al asumir su condicién de pecador,
“comenzé a tener oracién, a madrugar, a llorar y a hacer ejercicios de penitencia. Y
solia levantarse a las tres de la mafana, otras mas temprano en invierno y lloraba
voz en grito sus culpas pidiendo misericordia™**. Palafox caminaba descalzo, vestia
con ropa de lana gruesa, dormia sobre una tabla y se disciplinaba asperamente.
Ademas, ayunaba y jamas comia fruta. El obispo tomaba tres disciplinas al dia, se

pellizcaba los brazos, usaba un cilicio perpetuo de laton y velaba todas las noches#.

Todas estos ejercicios cotidianos eran expresiones tipicas de la devocion

33 palafox, Vida interior, p. 123.
344 palafox, Vida interior, p. 81.
%5 palafox, Vida interior, p. 87.



183

contrarreformista. La practica de la oracién, las manifestaciones exteriores de dolor y
arrepentimiento, la penitencia corporal fueron mecanismos para “domar y mortificar la
carne” en todo lo posible.

El peso de la responsabilidad individual, el miedo a errar iremediablemente y
perder la vida eterna se tradujeron en este universo de practicas expiatorias
personales en las que el pecador tenia que buscar solo el camino para alcanzar la
vida en el Mas Alla. La salvacion era un asunto de responsabilidad individual, cada
ser humano debia elegir y forjar su propio destino de felicidad o miseria eterna.
Como es facil imaginar, nunca fue sencillo sobrellevar aquella carga en completa
soledad. Por ello, desde la Edad Media y durante los siglos XVI y XVII los hombres
buscaron compafiia para recorrer los caminos que podian llevar al perdén y a la vida

en la gloria celestial.

b) La culpa desde la experiencia comunitaria.

En ninguna sociedad las experiencias emocionales de los sujetos dependen
unicamente de los individuos aislados. Si bien los novohispanos vivieron la culpa
como una experiencia personal, en realidad, ésta no podia desligarse de los factores
sociales que vinculaban a unas personas con otras. Es decir, en la Nueva Espafia,
la experiencia de la culpa y la bisqueda de la salvacién fueron asuntos en gran
medida individuales. Sin embargo, las formas de relacibn social, las
interdependencias entre unas personas y otras, asi como las transformaciones y

estructuras especificas del tejido social incidieron directamente en las distintas



184

formas en que los sujetos vivieron la culpa y buscaron el perd6n*.

En un orden jerarquico y comunitario, lo normal era que la culpa también se
viviera de esa manera. En este sentido, dos fueron los andamios mentales que
incidieron en la experiencia comunitaria de dicho sentimiento: por un lado, la
concepcion corporativa de la sociedad y por otro, la doctrina de la comunién de los
santos.

1b) La comunién de los santos

La doctrina de la comunién de los santos integré6 en una misma comunidad a
vivos y difuntos, pobres y ricos, seres naturales y seres sobrenaturales. El catecismo
del Concilio de Trento defini6 a la Iglesia como el cuerpo mistico de Cristo,
comunidad que reunia a la Iglesia triunfante, a la militante y a la purgante en una
misma corporacion.

La Iglesia triunfante, explicaba el catecismo, era “aquel lucidisimo y felicisimo
coro de espiritus bienaventurados y de aquellos que triunfaron en el mundo y de la
carne y del perversisimo demonio y que libres ya y seguros de las molestias de esta
vida, gozan de la eterna bienaventuranza”. Por su parte, la Iglesia militante era “el
escuadrén de todos los fieles que aun viven en la tierra, la cual por eso se llama
militante, porque esta en guerra continua con los cruelisimos enemigos, mundo,
came y Satanas™*. En cuanto a la Iglesia purgante, ésta estaba compuesta por las
animas de los justos que por un tiempo determinado debian purificarse en el

Purgatorio “para que se las pueda franquear la entrada en la patria celestial donde no

34 Sobre la relacion entre las formas psiquicas de los individuos y la sociedad en la que viven, ver Norbert Elias,
La sociedad de los individuos, p. 105-106.
7 Catecismo del Concilio de Trento, p. 95.



185

entra cosa manchada™*®. Segun la definicién tridentina de la Iglesia, las tres partes
de la misma vivian en estrecha y permanente comunicaciéon. En este sentido,
nuevamente es el obispo Palafox quien aclaraba que

...no 86lo comunicanse las almas entre si por la caridad y unién de voluntad y
por una misma unidad en la gracia y caridad con Cristo Seiior Nuestro que es
su cabeza, con su madre santisima, con toda la corte celestial y participar de
aquellos inefables bienes y tesoros que aquellos celestiales cortesanos
adquirieron, sino de lo que hoy estan mereciendo los martires, confesores,
almas pias y santas que se hallan actualmente mereciendo en la Iglesia®*®

Es decir, la comunicacién entre los miembros de aquella comunidad se
fundamentaba en la constante circulacién y redistribucién de los bienes espirituales
que conformaban el “tesoro de merecimientos” de toda la Iglesia, tesoro que al
repartirse auxiliaba a todos los fieles que gozaban de él a encontrar su salvacion.

La doctrina de la comunién de los santos fortalecié las creencias y
aproximaciones populares de la salvacion como un trance comunitario. Desde la
Edad Media, muchos fieles, aterrorizados frente a las imagenes del Juicio Final,
prefirieron imaginar que al llegar aquel terrible momento, sus amigos y parientes
paliarian la sensacion de soledad y desamparo. La confrontacion solitaria con el
Juez severo e inclemente descrito por los predicadores se hacia menos amenazante
al pensar en la compaiiia que los seres queridos podian brindar con sus rezos, misas

y buenas obras®*®

Tanto Agustin como otros tedlogos medievales, insistieron en la posibilidad de

8 ., Catecismo del Concilio de Trento, p. 62.

%9 palafox, Obras I, p. 387

Maureen Flynn recuerda como la vision catélica de las puertas del Cielo estaba liena de rostros conocidos.
Asi como Dante encontré la mirada de Beatriz, asi los demas fieles esperaban encontrar a sus seres queridos en
trance tan importante. Durante la Edad Media, los fieles no imaginaban la confrontacion solitaria con el Dios Juez
del que hablaba el Apocalipsis. Por ello, siempre prefirieron creer que en aquel momento estarian acompafiados
por los buenos deseos de sus amigos y parientes. Ver Flynn, Sacred charity..., 1981, p. 12.



186

que los vivos auxiliaran a los muertos con sus limosnas, responsos, oraciones y
obras misericordiosas®®!. A pesar de que la salvacién era un asunto estrictamente
individual, la Iglesia militante y la triunfante podian asistir a la purgante para ganar la
vida eterna de manera mas facil y rapida. En este sentido, Trento insisti6 en la
invocacion y veneracion de los santos, aclarando el poder que tenian aquellos seres
como intercesores de los que aun no conseguian la vida en el Cielo. El catecismo
del Concilio sefialaba como era “...bueno y util invocarles humildemente y recurrir a
sus oraciones, intercesion y auxilio para alcanzar de Dios los beneficios por
Jesucristo su hijo Nuestro Sefior que es solo nuestro redentor y salvador.

Por su parte, la Iglesia militante también podia colaborar en la salvaciéon de
otros sujetos. La practica de obras de misericordia espirituales era uno de los
principales medios para ayudar al préjimo a alcanzar la vida eterna. Ensefiar al que
no sabe, dar buen consejo a los demas, corregir al que yerra, perdonar las injurias,
consolar al triste, sufrir con paciencia las flaquezas de los otros, rogar a Dios por los
vivos y los muertos eran todas acciones recomendadas por el catecismo de Trento
para acompanar al préjimo en su camino al cielo®>,

Del mismo modo, la practica de la oracién por los otros, el ofrecimiento de
misas por los seres queridos, asi como los socorros espirituales brindados por los
jubileos y las indulgencias eran vias que la Iglesia ofrecia para evitar la soledad de
las almas que buscaban el perdon de los pecados. En realidad, la doctrina que

fortalecia la presencia de lo colectivo en la posibilidad de acceder a la salvacion del

% Elynn, Sacred charity..., p. 12.
%2 catecismo del Concilio de Trento, p. 356.
353 Catecismo del Concilio de Trento, p. 21.



187

alma era la del tesoro de los méritos de los santos>,

Para la Iglesia tridentina, las personas santas que habian vivido a lo largo de
la era cristiana habian acumulado con sus buenas obras y abundancia de gracia
méritos que podian traspasarse a los demas cristianos. De esta manera, los
bienaventurados podian ofrecer a los vivos un tesoro de méritos que podian utilizar
para la satisfaccion de sus necesidades espirituales®®. Esta doctrina fue el
fundamento de la validez que tenian las indulgencias en el camino de la salvacién.
Estos bienes espirituales, decia el catecismo tridentino, eran “perdones de penas
debidas por nuestras culpas que se conceden en virtud del tesoro de los méritos de
Jesucristo y de sus santos™%,

Resultado de un proceso de modernizacién al interior de la Iglesia, las
indulgencias consistieron en la remisiéon parcial o total de las penitencias o castigos
terrenos debidos al pecado. Este tipo de perdones sustituy6 las antiguas penas
corporales tipicas de la Edad Media por la practica de diferentes obras meritorias
como la oracién, la participacion en ciertas procesiones o la visita a determinados
altares o templos especificos.

La concepcién comunitaria de la salvacion se tradujo en fuertes sentimientos
de solidaridad entre todos los miembros del Cuerpo Mistico de Cristo: los vivos, los
muertos, los santos y los seres humanos en busca de la vida eterna. Dentro de esta
concepcion, la salvacion no sblo era asunto de responsabilidad individual. Al

pertenecer a la comunion de los santos, cada uno de los cristianos tenia

3%4 Elynn, Sacred charity...,p. 13.
3% E\vnn, Sacred charity..., p. 13.
3% Catecismo del Concilio de Trento, p. 115.



188

responsabilidades compartidas sobre la salvacion de sus préjimos. Todos los
miembros de la Iglesia tenian la obligacién de auxiliar a sus hermanos para ganar la
vida en el Cielo.

En la Nueva Espafa, esta solidaridad ultraterrena gener6é lazos emocionales
que se tradujeron en practicas devocionales y actividades relacionadas con la
experiencia de la culpa. En este sentido, entre los novohispanos, la preocupacion
por las animas del Purgatorio y la obligacién colectiva de auxiliarlas para salir de tan
terrible estado fue una constante en la vida cotidiana. Los predicadores no dejaron
de insistir en “el monte de tormentos y diluvio de penas” que vivian las animas de
amigos, parientes y seres queridos para purgar sus pecados antes de ir al Cielo.

Si las lenguas de los angeles y de los hombres se unieran para explicar
cuan libre y pesada es la mano de la justicia divina en los tormentos del
Purgatorio, por mucho 359ue dijera su elocuencia, siempre les quedara mucho
mas y mas que decir...”™".

Por si quedaban dudas de lo mal que lo pasaban las animas del Purgatorio en
aquel infierno transitorio, algunos parrocos y predicadores acudieron al manual del
padre Joseph Boneta, Gritos del purgatorio, en donde las propias almas de los
pecadores clamaban por el socorro de sus amigos y familiares:

Ah! hombres que vais por estas calles tan perdidos por los negocios de
esta vida, como olvidados de esta. Tened, esperad siquiera un instante, dad
una ligera vista hacia aca abajo, poned los ojos en estas lastimosas almas que
os llaman... Atended y mirad si hay dolor que pueda compararse con el
nuestro... Compadeceos de nosotros ya que no por atormentadas
desvalidas...>®,

Ante los gritos de aquellas almas adoloridas, ante la posibilidad de

encontrarse, tarde o temprano, en la misma situacién, los novohispanos fueron

%7 Sermon del 3 de noviembre de 1699 en la catedral de México. Lafragua, 1260. FR.
Joseph Boneta, Gritos en el infiemo..., p 7.



189

devotos de las animas del Purgatorio: ofrecieron misas y limosnas por ellas,
organizaron cofradias, practicaron la oracién y adquirieron indulgencias>*®.

La solidaridad ultraterrena entre las almas de la iglesia purgante y la militante
se tradujo en una serie de conductas, habitos, acciones y comportamientos
cotidianos que constituyeron manifestaciones de piedad y formas particulares de vivir
la religiosidad en la sociedad novohispana. Si bien la Iglesia se esforz6 en controlar
aquellas manifestaciones piadosas e intentd estipular las practicas y acciones
autorizadas desde la ortodoxia, lo cierto es que la creencia en las animas del
Purgatorio dio origen a innumerables expresiones ciertamente heterodoxas pero que,
al compartir los mismos simbolos y cédigos culturales del catolicismo tridentino,
constituyeron la base de diversas formas de intercambio y negociacion para acceder
al perdon de los pecados. Los siguientes son ejemplos de este tipo de
manifestaciones religiosas relacionadas con la devocion novohispana a las animas
del Purgatorio.

En el afio de 1744, en la parroquia de la Veracruz de la ciudad de Pachuca, un
espariol de nombre Francisco Ruiz asistia a los entierros “con la ocasion de pedir
limosna para el culto de San Francisco Javier” y repartir, con ayuda de otros sujetos,
“camandulas o dezenarios de que pende una crucecita de madera y con esa ocasion
y para sacar mas limosna decia que el que rezase en cada cuenta de la camandula
un Padre Nuestro se gana muchas indulgencias y se sacan tres animas del
Purgatorio™®°.

El caso de Francisco Ruiz no fue el Gnico en la biusqueda de caminos

3% ver mas adelante el apartado especial dedicado a las indulgencias.
%0 AGN, Ing. V. 921, Exp. 26, F. 277-278.



190

alternativos para ganar el perdén de los pecados y auxiliar a las almas de los seres
queridos a librarse del sufrimiento en el Purgatorio. En este sentido, la proliferacion
de novedosas devociones no autorizadas por la Iglesia fue un fenébmeno comun en la
Nueva Espaiia del siglo XVII.

En 1615, en el pueblo de Querétaro y en la Villa de Celaya, aparecieron
fijadas en las puertas de las iglesias unas memorias de devociones que la Iglesia
prohibi6 al calificarlas de dafiosas y de supersticiosas. El texto prohibido que animé
a muchos fieles a pedir misas dedicadas a San Pedro afirmaba lo siguiente:

En el tiempo del Papa Clemente que fue de Roma, en las crénicas de San
Pedro se hallé un escrito que Nuestro Sefior otorgé a San Pedro que cualquier
cristiano que ayunare el viernes a pan y agua como ayunaron los apéstoles le
guardara Dios en su vida y los angeles vendran en su guarda y seran llevados
por el angel de Dios al paraiso y con su anima librara Dios de penas de
Purgatorio siete 4nimas®®'.

En realidad, es dificil entender cuales fueron los criterios de la Inquisiciéon para
distinguir lo ortodoxo de lo heterodoxo. Por ejemplo, las imagenes de San Pedro, de
los apéstoles y de los angeles no eran contrarias a las creencias de la Iglesia;
ademas, la practica del ayuno habia sido ampliamente recomendada por el Concilio
de Trento. Sin embargo, la Inquisicion prohibié esta devocion por parecerle propia
de “invenciones de espiritus particulares™.

Para la Iglesia, aquellos “espiritus de novedad” eran peligrosos porque
liquidaban “las verdaderas devociones” y si no se frenaba a tiempo su proliferacion,

“cada dia se inventaran (mas), entibiando” la devocion a otras practicas e imagenes.

Por ello, la Iglesia novohispana intentd6 mantener el control de la piedad cotidiana

%! AGN, Ing., V. 486, Exp. 156.
%2 AGN, Inq., V. 667, Exp. 2. Esta es la frase que utilizaron los inquisidores para prohibir la devocion a los
rosarios de San José y de Santa Ana.



191

relacionada con las animas del Purgatorio.

Ahora bien, la concepcién comunitaria de la salvacion no sélo se sustenté en
la doctrina de la comunién de los santos. Ademas, la organizacién y racionalidad
corporativa de la sociedad también fueron factores esenciales para entender la
salvacion del alma como un fenémeno social y colectivo.

2b) La salvacion dentro de la concepcion corporativa de la sociedad

La estructura de la sociedad novohispana correspondi6 a la concepcion

corporativa y estamental del pensamiento tomista. Dentro del universo de Santo
Tomas, cada especie habia sido “distribuida ordenadamente, como las estrellas del
firmamento, las aves en el aire, los peces en el agua, los otros animales en la
tierra...”*3, Al igual que el universo, los reinos y las ciudades debian obedecer a un
orden racional en el que cada miembro ocupara su lugar y ejerciera su funcion
especifica:
...habria que distribuir a las personas en sus diferentes sitios, segun sus
habilidades para cumplir con un oficio...se ha de procurar que cada uno tenga
lo necesario para desarrollar sus capacidades dentro de su estado pues de otra
manera no podria sostenerse el reino o la ciudad...>.

Esta division del trabajo era necesaria para mantener el Bien Comun y
salvaguardar la paz en la Tierra, condicion indispensable para que los hombres
lograran conseguir su felicidad en el Cielo. En el pensamiento tomista existia una
estrecha relacion entre el orden sobrenatural y el terreno, entre la salvaciéon personal

del individuo y el orden de la sociedad. Para Santo Tomas, el fin Gltimo del ser

humano era la salvacion de su alma. Sin embargo, los hombres no vivian aislados ni

%3 santo Tomas, Tratado..., p. 278
%4 Santo Tomas, Tratado..., p. 278.



192

podian conseguir aquella finalidad unicamente mediante su razén individual. El
hombre necesitaba la cooperacion de otros hombres para lograr conseguir la
felicidad eterna®®,

Cada ser humano tenia la responsabilidad moral de cultivar la virtud para
avanzar hacia la vida en el Cielo, pero al mismo tiempo, cada persona tenia la
obligacion de observar la virtud para salvaguardar la paz y la armonia dentro del
orden social y terreno. “Es...necesario que, ademas de que haya algo que mueva al
individuo a buscar su propio bien, haya algo que lo mueva a buscar el Bien
Comun™%, decia Santo Tomas para referirse a esta doble dimensién de la busqueda
del Bien.

Tanto en lo individual como en lo social, lo contrario del Bien era el desorden.
El pecador que habia incurrido en un estado de caos y rebelion debia realizar los
ejercicios que le permitian regresar al equilibrio interior perdido por el vicio. Cuando
el orden social era perturbado por los pecados de sus miembros era necesario que
los sujetos enmendaran sus comportamientos y volvieran a ejercer las
correspondientes funciones propias de su estado en la sociedad.

No es de extrafiar que bajo la mirada corporativa y estamental tomista, una de
las formas mas graves de pecar fue la omision. Este tipo de pecado, decia el padre
Joseph Boneta, se reducia a “no hacer cada cual en su oficio todo lo que se
debe...no hay estado que no tenga su especial ministerio y hay obligacion no sélo de

n367

cumplirlo sino de llenarlo™’, y es que el dia del Juicio, continuaba el predicador,

%S ver Copplestone, History..., p. 413.
%6 Santo Tomas, Tratado..., p. 278.
%7 Boneta, Gritos..., p. 281.



193

Dios “pedira menuda cuenta de lo que hizo y dej6 de hacer en su ministerio: al
casado pedira cuenta de tantos sirvientes como tuvo, al obispo de tantas almas, al
juez de tantas haciendas, al médico de tantas vidas, al abogado de tantas causas, al
confesor de tantas conciencias™®.

En la Relacién de su visita a Puebla entre 1643 y 1646, el obispo Palafox
narra una historia que ilustra de maravilla el significado que tenia el pecado de
omision en la Nueva Espafia del siglo XVIl. Cuenta Palafox que en Acatzingo,
localidad habitada por indios y espafioles,

Habian muchos aifios que faltaban en este valle las cosechas; siendo
cosa lastimosa ver reducidas a tanta infertilidad labores tan grandes y fértiles.
Temian los vecinos que se originaba de la omisién que se habia tenido en
pagar los diezmos y en absolverse de las censuras que sobre ello se habian
fulminado, con que, movido a piedad, su Excelencia dispuso algunas personas
se absolviesen y prometi6 facilitarlo con los que buscasen medios bastantes.
Con esto ordené que este dia, cuatro de septiembre, se hiciese procesiéon en
que asistié. Y habiendo llegado a la ermita se vistié de pontifical, bendijo la
tierra y conjuré el viento y aquel dia y los siguientes fue Nuestro Seiior servido
que lloviese®®.

Ante el incumplimiento de la obligacion comunitaria, los habitantes de
Acatzingo experimentaron sentimientos de culpa producto de su pecado de omision.
El no pagar diezmos afectaba al Bien Comun y amenazaba la salvacién individual de
los sujetos. Bajo la mirada de los fieles y del propio obispo, la sequia de aquellos
afios no podia ser otra cosa que una clara manifestacion del castigo divino. Frente a
dicha situacion, el pueblo arrepentido buscé expiar sus culpas mediante la procesion

que, al finalizar, evidenci6 la misericordia divina con la irrupcion de la lluvia tan

esperada por todos.

%8 Boneta, Gritos..., p. 281.
%9 palafox, Relacion de la visita eclesiéstica..., p. 16.



194

2. La distribucion de la culpa en la Nueva Espaiia: actores y virtudes

Ahora bien, si cada miembro de la sociedad debia cumplir con ciertas
responsabilidades individuales y sociales y mas tarde, el Dia del Juicio, rendir
cuentas del cumplimiento o incumplimiento de dichas obligaciones, en la Nueva
Espafia, la culpa se vivi6 de manera distinta y diferenciada de acuerdo a las
responsabilidades propias de cada estamento, grupo social y sexo.

Es decir, los pecados eran comunes a todos los fieles cristianos; todos los
novohispanos debian esmerarse en cultivar la vida virtuosa por igual37°. Sin
embargo, las diferentes responsabilidades que cada individuo tenia al interior de la
sociedad dieron un valor distinto a dichas virtudes y asi, cada grupo, cada sexo y
cada estamento debié poner mayor atencién en cultivar ciertas virtudes que otras.

La distribucién de las culpas de acuerdo a las diferentes funciones que tenian
los sujetos dentro de la sociedad contribuy6 a fortalecer y reproducir ciertos roles,
estereotipos y jerarquias que dieron orden y sentido a las relaciones y estructuras
sociales en la Nueva Espafia del siglo XVII. Al reglamentar los usos, las costumbres,
las practicas y los comportamientos cotidianos de los individuos y al intentar
sistematizar y encausar las emociones de los mismos, la Iglesia se encargé de
marcar las pautas y lineamientos de como debian vivirse y repartirse las culpas al
interior de la sociedad novohispana.

De esta manera, el reparto de las culpas contribuyd a regenerar los

estereotipos que mantenian el orden de la estructura social, pero ademas, esta

370 |_a Iglesia fundament el principio de igualdad entre los fieles cristianos sobre todo en la creencia del juicio
divino y la aplicacion de los mismos mandamientos a los miembros de todos los estratos de la sociedad. Ver Pilar
Gonzalbo, Las mujeres..., p. 43.



195

distribucion del sentimiento de culpa también colaboré en la reproduccion de un
sistema emocional que dict6 las normas para sentir y experimentar, de manera
cristiana, diferentes emociones, sensaciones, afectos y deseos®".

Muchos fueron los medios y mecanismos que la Iglesia utilizé6 para
sistematizar las experiencias emocionales y afectivas de los sujetos. En este
sentido, la asignaciéon de culpas especificas para distinto tipo de sujetos se realiz6,
sobre todo, a partir de la predicacion de sermones, la educacién y la repeticion de
practicas cotidianas. En la Nueva Espafia, la constante insistencia en la naturaleza
pecadora de los hombres y el recordatorio cotidiano sobre la culpa humana y el
perdén divino fueron factores fundamentales en la construccion de una conciencia
individual capaz de distinguir el Bien del Mal y el vicio de la virtud; una conciencia
que debia tener presentes no sélo estas diferencias para conseguir la propia
salvacion individual, sino también, para guardar las responsabilidades sociales que a

cada quien le correspondian.

a) La importancia de la virtud en la Nueva Espaiia

Para la cosmovision cristiana, la vida en la Tierra es una etapa transitoria para
llegar a la verdadera vida en el Mas Alla. Bajo esta mirada, la historia constituye un
proceso de constante progreso y purificacion; un camino de perfeccionamiento y
desprendimiento de todo lo mundano que culmina con la salvacién eterna®2. Decia

Jorge Manrique al respecto:

37! En este sentido, por ejemplo, Pilar Gonzalbo ha subrayado como la iglesia reglamentd las formas de vivir
diversos tipos de amor. Asi, el amor materno debia ser el mas fuerte, seguido por el amor paterno y por el
conyugal. En cambio, la Iglesia recomendé menor intensidad en la experiencia del amor fraterno para evitar
%;alquier tipo de relacion incestuosa. Pilar Gonzalbo, Familia y orden..., p. 94.

Fernando Escalante, La mirada de Dios..., p. 24



196

Este mundo es el camino
para el otro, que es morada
sin pesar,
mas cumple tener buen tino
para andar esta jornada
sin errar’”

Efectivamente, los hombres que deseaban recorrer aquel camino de renuncia
y retiro con buen fin debian tener siempre presente cuél era el ultimo motivo de su
existencia; s6lo de esa manera podian elegir y realizar las acciones que les
garantizaban librar con éxito las dificultades que se presentaban a lo largo de la vida.
Asi lo recordaba a los novohispanos Juan Martinez de la Parra. Los cristianos, decia
el jesuita, “entramos al mar peligroso de esta vida” y debemos conocer “cual es el fin
adonde vamos, a que se encaminan todos estos medios, que si no nos
determinamos a buscar con ellos nuestro fin van perdidos todos™"*.

La respuesta, continuaba Martinez de la Parra, era sencilla. Dios habia
creado al hombre “para amarle y servirle en esta vida después de verle y gozarle en

la otra™"®

. En realidad, el medio mas adecuado para cumplir con aquel propésito
existencial era el cultivo de la virtud y el cumplimiento de la ley divina.

Desde la constitucion de la Alianza entre Dios y los hombres, éstos habian
quedado obligados a cumplir con los preceptos y normas morales dictadas por Yaveh
para regular las conductas y comportamientos humanos. Desde entonces, el

fundamento de aquel pacto con la divinidad descansé en el control racional de los

instintos y los deseos de la came®®, asi como en la busqueda de la pureza, la

373 Jorge Manrique, Poesia, p. 92

374 Martinez de la Parra, Luz de verdades..., p. 48.

:;: Martinez de la Parra, Luz de verdades...,p. 56.
Maria Alba Pastor, Crisis..., p. 56.



197

prudencia, la templanza, la justicia y la fortaleza. En pocas palabras, la permanencia
del pacto entre los hombres y Dios dependia del cultivo de la virtud y de la
obediencia a los diez mandamientos de la ley divina®"’.

En la Nueva Espafia, la Iglesia se esforz6 por homogeneizar las conductas y
comportamientos de sujetos muy diversos entre si y de fomentar entre ellos la
practica de una vida virtuosa. Al llegar el siglo XVII el tema de la virtud novohispana
fue uno de los tépicos principales en la construccion de una identidad criolla que
exalté la perfeccion de la Primavera indiana, la perfeccion y pureza de una tierra que
la misma Virgen habia escogido como morada terrena. Este entusiasmo y optimismo
ante la Nueva Espafia como reino de virtudes fue anunciado desde principios de
siglo por el poeta espariol, Bernardo de Balbuena, en su Grandeza mexicana.
2qué pueblo, qué ciudad sustenta el suelo
tan llena de divinas ocasiones
trato de Dios y religioso celo
de misas, indulgencias, estaciones,
velaciones, plegarias, romerias
platicas, conferencias y sermones?

Tanto convento, tantas obras pias,
tantas iglesias, tantos confesores,
jubileos, hermandades, cofradias,
religiosos, gravisimos doctores,
sacerdotes honestos, ejemplares,
monjas llenas de Dios y sus favores
hombres raros, sujetos singulares,
en ciencia, santidad, ejemplo y vida

a cientos, a montones, a millares;

virtud profunda, santidad cumplida,

s Siguiendo a San Agustin, Martinez de la Parra definié los mandamientos como la “cifra de todas las virtudes,
...preceptos que constituian el antidoto contra todos los vicios”. Martinez de la Parra, Luz de virtudes..., p. 152.



198

obras heroicas, trato soberano
almas devotas y gente corregida
; .en suma cuantas
virtudes en el mundo el cielo ha puesto
si con cuidado mira su librea
aqui las hallara quien trata desto
y més que esto si mas y mas desea’’®

En realidad, la presencia de tanta virtud y tanta perfecciéon tuvo como tel6n de
fondo una sociedad de individuos concientes de sus culpas pero, es importante
precisar, quizas no siempre dispuestos a asumir la responsabilidad de sus faltas. En
la Nueva Espaiia, el cultivo de la virtud estuvo siempre delimitado por los diferentes
significados que tuvo aquel sentimiento para sujetos de muy diversos sectores.
Seguramente, las experiencias individuales alrededor de la culpa variaron de
acuerdo a caracteristicas emocionales y psicolégicas unicas y particulares de cada
sujeto. Como historiadores, no es eso lo que interesa estudiar. En realidad, la
experiencia del sentimiento culpigeno tuvo una dimensién social que es la que hace
sentido rastrear histéricamente. Si bien hacer una “radiografia de los pecados” de
acuerdo a los grupos, sexos y estamentos novohispanos podria resultar
esquematico, no es imposible aventurarse a revisar qué virtudes, y por lo tanto, qué
culpas, recaian con mayor peso en ciertos sujetos que en otros dentro de aquel

orden social®”®.

378 Bernardo de Balbuena, Grandeza..., p. 64.
37 En Inquisicién y sociedad, Solange Alberro habla de ciertas tendencias a determinados pecados de acuerdo al

grupo étnico, socioecondémico o al sexo de los sujetos acusados ante el Santo Oficio. Alberro, Inquisicion..., p.
185.



199

b) La culpa entre las mujeres novohispanas

En la Nueva Espafa, al ser las principales encargadas de conservar la
tradicion familiar y de promover el fervor religioso, las mujeres tuvieron la funciéon
central de mantener la cohesién social 3. En este sentido, las autoridades civiles y
religiosas mostraron gran preocupacion por el comportamiento femenino e insistieron
en promover diferentes virtudes para reproducir un modelo ideal de mujer
cristiana’®',

De esta manera, los catecismos, los sermones y las representaciones
teatrales que difundieron aquel estereotipo femenino ensalzaron la pureza, la
castidad, la laboriosidad, la modestia, la humildad y sumisién ante los superiores
como las virtudes mas importantes en una mujer’®. Desde su mas temprana edad,
las nifias novohispanas debieron aprender y valorar aquellas virtudes que
correspondian a su condicién y a su sexo.

De acuerdo a este estereotipo femenino, todas las mujeres debian cumplir con
ciertas caracteristicas virtuosas, debian mostrar recato y permanecer el mayor
tiempo posible encerradas®®. Sin embargo, en realidad, las mujeres novohispanas
constituyeron un grupo diverso y heterogéneo no soélo por el origen étnico de sus
miembros, sino también por el estado, la condicidbn socioeconémica o a las
actividades que éstos profesaban. Seguramente, estos factores incidieron en la

naturaleza de distintas conductas y comportamientos femeninos, en el valor e

3% pijlar Gonzalbo explica como este ideal femenino novohispano se construyd no sélo a partir de la concepcion
medieval y renacentista de la mujer, sino también, desde la tradicién prehispanica que concebia a la mujer como
un ser que debia dedicarse unicamente a las labores del hogar. Gonzalbo, Las mujeres..., p. 128.
%1 Maria Alba Pastor ha sefialado cémo dentro del cristianismo, la mujer es un sujeto que la comunidad debe
vzggilar y cuidar para conservar el honor y el prestigio de la familia. Pastor, Crisis..., p. 68.

Pilar Gonzalbo, Las mujeres..., p. 89.

Pilar Gonzalbo, Las mujeres..., p. 114.



200

importancia que tuvieron para distinto tipo de mujeres ciertas virtudes sobre otras, en
el significado que tuvo el sentimiento de culpa entre ellas, asi como en las diferentes
formas de vivirlo y experimentario.

Es decir, cabe suponer que una hechicera mulata vivié el sentimiento de culpa
de manera completamente distinta a como lo hizo una monja criolla. Muchos de los
matices y diferencias entre las experiencias de aquel mismo sentimiento dependieron
de las responsabilidades y funciones que cada tipo de mujer tuvo dentro del orden
social novohispano. En este sentido, basta detenerse en un ejemplo y comparar
algunas diferencias en los significados y experiencias culpigenas que vivieron
algunas monjas y mujeres seglares de aquella sociedad.

En el afio de 1693, la ciudad de Puebla de los Angeles vivi6 un jubiloso
acontecimiento: la fundacién del convento de monjas agustinas recoletas de Santa
Ménica en una casa de recogimiento que, a decir del predicador que ofreci6 el
sermén de inauguracion, por muchos afios habia sido “posesion del Demonio™?. La
transformacioén de un espacio de pecado en un espacio de pureza y perfeccion fue
inmediata “porque las que alli habitaban eran fieras por sus culpas...[y] llegé el caso
de que se poblase como de angeles por la pureza y tuvo entrada la alegria y florecié
la soledad como la azucena por la castidad de las Virgenes consagradas a Dios™®.

A los ojos del predicador, el convento de Santa Ménica materializé un jardin
de rosas “plantado y cultivado de la poderosa mano del soberano agricultor”. Las
doncellas que ingresaban a dicho Edén de perfeccion eran almas escogidas,

espiritus elevados que “pareciesen mas que habitantes del suelo moradores del

384 | afragua 1175, FR.
%5 |afragua 1175, FR.



201

Empireo”. Las palabras del predicador resaltaban la misién y responsabilidad que
recaia en aquellas mujeres. Con aquel sermén panegirico, el animo y la emociéon de
las recoletas se disponian para asumir el rol que les habia sido asignado: cultivar la
virtud y rogar por la virtud de los otros, “regar la gracia divina” con sus rezos y
comportamientos virginales. Como esposas de Dios, las monjas debian dedicar su
vida al sacrificio, la reforma, la estrechez y la oracién. Del cumplimiento de aquellas
obligaciones dependia, en gran medida, la salud espiritual de su comunidad.

Frente a esta enorme responsabilidad, entre muchas monjas novohsipanas, la
culpa se vivi6 como un profundo amor doloroso. La traicion al esposo eterno
generaba la conciencia de un amor incondicional no correspondido. De esta manera,
la penitencia, el sufrimiento y el dolor se transformaban en una manifestacion
amorosa intensa. Asi lo expresaba Sor Maria de Jesus Felipa después de reconocer
sus pecados: “...seguia mi penitencia alegre conforme con la Divina voluntad
gozando con el grande amor y afecto que tengo a mi Divino y Sacramentado
Duefio...”%.

Sor Maria de Jesus Felipa se describia a si misma como “capitana de todos
los pecadores”. En sus palabras, es curioso encontrar la mezcla de fuertes
sentimientos dolorosos con otros de enorme dicha y felicidad al reconocer su alta
jerarquia en la escala de todos los que habian pecado. El asumirse como la
pecadora maxima permitia a Sor Maria volcarse por completo sobre su sufrimiento y
su dolor. La culpa era la via en que aquella monja podia vivir intensamente el amor,

si bien expresado en sufrimiento.

38 Asuncion Lavrin, Monjas y beatas..., p. 128.



202

De esta manera, los placeres fisicos del amor se transformaban en suplicios,
martirios y tormentos. No obstante, por mas extrafio que pueda parecer, entre
muchas monjas, el sentimiento de culpa pemiti6 que aquellas mujeres
experimentaran el gozo, el regocijo y el placer prohibido para ellas por otros medios

sensuales®®’.

En cuanto a las novohispanas seglares, la experiencia culpigena también
estuvo relacionada con la asignacion de obligaciones y funciones diferentes para las
doncellas, las casadas y las madres. Para la Iglesia, la estabilidad de la familia
dependi6, en gran medida, de los comportamientos y conductas de sus mujeres. La
responsabilidad que éstas tenian de mantener la unidad familiar no sélo descansé en
sus propios actos; para los eclesiasticos, la mujer también era responsable de
muchos de los pecados que podian cometer los hombres a su alrededor. Por ello, la
mujer debia tener especial cuidado con su modestia y su pudor, pues asi podia evitar
que otros hombres, que no fueran su marido, la desearan. Bajo esta concepcion, los
varones actuaban movidos por la provocacién femenina, de ahi que la adultera fuese
mucho mas pecadora que el adultero. En palabras de Joseph Boneta:

...8 mas grave esta culpa en la mujer que en el hombre, es también mas grave
su pena. Es mas grave su culpa porque rompe mas frenos para caer, pues a
mas de los espirituales quebranta los de su natural modestia, ya porque

regularmente da ocasion g‘lmpecado, pues no surtiera el efecto si ella no hubiera
dado o permitido la causa

%7 Si bien éste es s6lo un ejemplo de la experiencia de la culpa entre las monjas novohispanas, en realidad,
existen muchas otras fuentes que permiten explorar a profundidad como se vivié este sentimiento entre mujeres
que, a pesar de constituir una minoria de la poblacién, tuvieron gran influencia en las costumbres y en las
practicas femeninas de la vida cotidiana en la Nueva Espafia. Las nifias que se educaban en sus colegios, asi
como las sirvientas y esclavas que trabajaban con ellas en los conventos aprendian muchas conductas y formas
de comportarse y de sentir en el contacto cotidiano con aquellas mujeres virtuosas.

%8 Boneta, Gritos en el infiemo..., p. 92.



203

En este mismo sentido, las mujeres también eran responsables de evitar entre
sus maridos el pecado de los celos, fuente de discordia y desorden social. Por ello,
las doncellas debian aprender, desde nifias, la modestia y el recato. A decir de los
predicadores, lo mejor en una doncella era que no fuera ni vista, ni oida, que se
dedicara sé6lo al cuidado del hogar y en el futuro al de sus hijos. Bajo esta mirada,
las niflas no debian salir a pasear, ni realizar visitas, tampoco se recomendaba que
leyeran comedias 0 que supieran escribir’®®.

De manera que las doncellas debian actuar recatadamente y evitar con ello
poner en peligro la honra propia y la de su familia. En una sociedad donde las
relaciones sociales se veian fuertemente afectadas por los chismes y las
murmuraciones, las doncellas tenian la obligacion de evitar cualquier tipo de
sospechas y procurar construirse un buen nombre con la rectitud de sus vidas.

La responsabilidad de las madres novohispanas era, quizas, la mas grande en
el universo de responsabilidades femeninas. Habiendo cuidado su recato y
modestia, aquellas mujeres habian logrado conseguir un marido con el cual
compartian la responsabilidad de mantener la estabilidad, la unidad y la honra de la
familia. Las madres de familia novohispanas debieron ocuparse, de acuerdo al
modelo renacentista europeo, del cuidado de su hogar y de la educaciéon de sus
hijas®%.

Por ello, las madres que no educaban a sus hijas, decia el padre Boneta,

pecaban mortalmente. Esta obligacion, continuaba el eclesiastico, “nace de la ley

39 Boneta afirmaba que “un papel ha menester menos para entrar en una casa que un hombre pues no hay reja
que le impida el paso”. Boneta, Gritos...p. 254.
Pilar Gonzalbo, Las mujeres..., (falta la pagina)



204

natural, divina y humana y asi, quien falta a ella quiebra de un golpe las tres

| ey esn391

. De manera que las madres piadosas debian cuidar las amistades y visitas
de las hijas, enmendar sus costumbres y poner atencién en el vestido de las mismas,
asi como procurar en ellas discrecion en el manejo de su cuerpo. Las siguientes
palabras de una madre condenada en el Infierno nos hablan de aquellas
responsabilidades maternas ineludibles:

Yo fui una Madre que por no contristar en algo a mi hija la complacia en
todo. Nada le negué que pudiera divertirla y entended y temblad, Madres, que

esto era en la linea de lo usado y permitido, como son paseos, visitas y
comedias®®

Asi que las madres de familia tuvieron la obligaciéon de vigilar todos los actos
de sus hijas. El control de dichas acciones estuvo orientado a reproducir los valores,
jerarquias, costumbres y roles que daban orden y estabilidad dentro de la sociedad
novohispana. Como puede imaginarse, en la Nueva Espafia, las exigencias sociales
hacia las mujeres fueron muchas. Al igual que en otras sociedades catélicas, el sexo
femenino vivi6é bajo condiciones de vigilancia y represion extremas. Muchas fueron
las culpas que debieron recaer en aquellas mujeres debido a las fuertes
responsabilidades que éstas tenian que asumir y cumplir en su papel de
reproductoras del orden social. En realidad, llama la atencion cémo casi todas
aquellas obligaciones femeninas estuvieron vinculadas con el cuidado de su
sexualidad y el control de su cuerpo.

El estereotipo de la mujer cristiana se construy6 alrededor de la pureza, la

castidad y la inocencia. “La castidad, segun los santos, se contenta con la pureza del

1 Boneta, Gritos..., p. 144.
%2 Boneta, Gritos..., p. 271.



205

Alma y el Cuerpo...la modestia, requiere, a mas de esto, la refoma de los
sentidos™®. Las mujeres eran responsables de actuar virtuosamente pero también,
de evitar malos deseos y pensamientos que hacian de las doncellas “rameras
publicas a los ojos de Dios y de los angeles™**. De manera que el principal deber de
las mujeres fue el del cuidado de su sensualidad; el del correcto manejo de su
cuerpo y de sus sentidos.

Para evitar las tentaciones, las mujeres “no debian poner sus ojos en ningun
varén, aunque fuera un apéstol”, ni debian escuchar lisonjas que provocaban en ellas
la pérdida del recato; mucho menos, debian tocar a los hombres pues si “la vista y el
oido son las primeras jornadas del amor, el tacto es su Ultimo y desastrado fin"s,
En estrecha relacion con todo esto, una de las recomendaciones mas constantes en
los sermones religiosos de la época fue la del cuidado que debian tener las mujeres
en su forma de vestir: “...se conoce por el traje la mujer, si el traje es profano, se
conoce que es profana, si es honesto, se conoce que es honesta..."%.

No obstante todas estas recomendaciones, al parecer, la obligacion de
reprimir la sensualidad y luchar contra las posibles tentaciones de la carne no
siempre fue asumida al pie de la letra por muchas mujeres novohispanas que
prefirieron sobrellevar su culpa antes de renunciar a vivir su sensualidad. El
siguiente testimonio puede dar algun indicio sobre este aspecto.

En la Cuaresma de 1668 sali6 a la luz publica un librito titulado Familiar

prosopocopia epistola estimativa que por la piadosa consideraciéon de un secretario

%3 Boneta, Gritos..., p. 301.
%4 Boneta, Gritos..., p. 308.
%5 Boneta, Gritos..., p. 317.
%€ Boneta, Gritos..., p. 321.



206

suyo escribe y escribia la Purisima virgen desde el cielo a las sefioras damas de la
Nueva Espania. En el librito, prohibido por la Inquisicion, por cierto, la Virgen pedia a
las mujeres novohispanas que “por su amor se reformen de trajes profanos, cintas y
colores festivos en las calles y procesiones de la Pasi6n de Cristo™®” .

En su carta, la madre de Dios se “quejaba amorosamente” no para castigar a
las mujeres, sino para pedir la enmienda de aquella costumbre entre “damas tan
entendidas y de tan cristiano espiritu”. Y es que en realidad, si bien la sociedad
novohispana se configuré dentro de los limites de la experiencia culpigena, uno de
los elementos mas importantes de aquella experiencia, fue, sin duda, la constante

trasgresion de las normas.

c) La culpa entre los hombres de la Nueva Espaiia

No obstante la continua trasgresion, los estereotipos novohispanos se
construyeron y reprodujeron cotidianamente mediante la insistencia en el cultivo de la
vida virtuosa. De manera que si las mujeres tuvieron responsabilidades particulares
que cumplir, en la Nueva Esparia, el sexo masculino también tuvo obligaciones y
funciones claramente asignadas.

El orden jerarquico de aquella sociedad hizo uno de sus principales pilares el
reconocimiento de la figura patriarcal y el respeto hacia la autoridad masculina. El
papa, el rey, el virrey, el juez, el confesor, el padrino y el padre de familia poseyeron

fuertes atributos de prestigio, mando, poder y dominio dentro de la sociedad

%7 AGN, Inq., V. 611, Exp. 1, F. 7.



207

novohispana®,

Como maximas figuras de autoridad, los hombres debieron garantizar y vigilar
el buen orden de las costumbres y el cumplimiento de las normas que aseguraban la
paz y el Bien Comin. Ademas de efectuar esta vigilancia, ellos mismos debieron
procurar llevar una vida virtuosa para alcanzar la salvacion etema y contribuir a
mantener el orden y la armonia social. Ahora bien, si las virtudes y los pecados eran
comunes para todo el género humano, como se ha sefialado ya, los hombres y las
mujeres tuvieron que cuidarse mas de caer en algunos vicios que en otros. Asi, por
ejemplo, la castidad fue una virtud indiscutible entre los hombres y las mujeres, pero
el cuidado de la sexualidad y el cuerpo masculino, a diferencia del femenino, no fue
una preocupacion tan constante entre las autoridades civiles y religiosas de la Nueva
Espafia’®.

En cambio, las virtudes masculinas mas exaltadas fueron la justicia y la
fortaleza, ambas relacionadas con el mérito, la sabiduria y el valor. EIl cultivo de
estas virtudes por parte de los varones novohispanos estuvo estrechamente
vinculado con el cuidado y la conservacion de la fama y el honor, valores
fundamentales en la articulaciéon de las relaciones sociales en la Nueva Espaia del
siglo XVII%,

Al igual que el grupo de las mujeres, la poblacion masculina de la Nueva

%% Marialba Pastor, Crisis..., p. 70-71.

3% Si bien es cierto que entre los eclesiasticos y los padres de familia la castidad siempre fue exaltada como un
comportamiento necesario, en realidad, la doble conducta sexual masculina o la existencia de hijos ilegitimos por
parte del padre no parecen haber sido motivos de gran conflicto o escandalo en la sociedad. Pastor, Crisis..., p.
86.

40 Ann Twinam menciona que el honor era un valor distintivo de las élites novohispanas. Si bien el honor fue
importante sobre todo entre los sectores privilegiados, lo cierto es que este valor definié la naturaleza de muchas
conductas y comportamientos que incidieron en la distribucion de las herencias, en la consolidacion de
matrimonios, asi como en otras formas de interrelacion que dieron cohesion a la sociedad novohispana del siglo
XVII. Twinam, “Honor, sexualidad...” en Asuncién Lavrin, Sexualidad y matrimonio..., p. 131.



208

Espafia estuvo compuesta por individuos sumamente diversos entre si. Jueces,
mineros, terratenientes y comerciantes coexistieron con eclesiasticos, universitarios,
artesanos, trabajadores y esclavos. A esta diversidad socioeconémica y
estamentaria se aunaron también las diferencias étnicas.

La variedad de actividades, profesiones y origen étnico de los sujetos se vio
reflejada en la variedad de estereotipos masculinos al interior de aquella sociedad.
Las distintas responsabilidades que recaian en los hombres incidieron en la
distribuciéon de culpas diferentes de acuerdo a la funcién que dichos sujetos debian
asumir. Nuevamente, vale la pena detenerse un momento para revisar algunos
ejemplos de esta distribucion de culpas particulares entre individuos que tenian
distintas obligaciones y un lugar especifico al interior de aquel orden social.

Empecemos con los eclesiasticos. “El fin del confesor es curar”, decia el
obispo Palafox en alguno de sus escritos®'. Como médicos espirituales, los
confesores debian mostrar comprensién, suavidad y benevolencia*®. Por ello,
virtudes que no podian faltar en aquellos sujetos fueron la paciencia, la prudencia y
la caridad. De esta manera, “santos varones” como el padre Diego Lopez, primer
rector del colegio jesuita de la ciudad de México, eran frecuentemente descritos
como seres de “grande humildad, mucha paciencia, singular paz y tranquilidad de
animo, obediencia extremada, superior prudencia y generosidad de corazon™®,

En estos hombres virtuosos no podian caber los pecados de la ira o la

soberbia. En su obligacién de servir al préjimo, los eclesiasticos debieron cultivar la

“' palafox, Obras V. I, p. 496

Para Santo Tomas, el confesor debia ser dulcis, affabilis atque suavis, prudens, discretus, mitis, pius atque
benignus. Ver Delumeau, La confesion..., p. 29.

Florencia, Historia de la provincia, p. 283.



209

humildad y alejarse de la vanidad y la arrogancia. En este sentido, el padre Lopez
descuidaba las comodidades y siempre procurdé humillarse, eligiendo los oficios mas
bajos y de mayor trabajo como eran los de guisar, fregar las ollas y los casos en la
cocina, barrer los cuartos de los enfermos y limpiar los vasos con las inmundicias*®.
En estrecha relacion con este espiritu de servicio y sacrificio, los eclesiasticos
tuvieron Ié obligacion de cultivar la pobreza. “...cefios, sed pobres para ser dioses y
ahuyentar las dolencias”, recordd6 a los sacerdotes seculares el predicador del
sermén que se dijo en la fiesta de San Felipe Neri en el convento de Nuestra Sefiora
de Balbuena en 1662°%°. Y es que entre los sacerdotes, la pobreza debia constituir
el remedio para curar los achaques de los otros. De manera que para cumplir con la
mision que tenian dentro de la sociedad, aquellos varones debian tener especial

cuidado en alejarse de la avaricia.

Por su parte, los varones seglares tuvieron otro tipo de obligaciones que los
hicieron mas responsables de cuidar ciertas virtudes y evitar otros vicios especificos.
Siguiendo la tradicién hispanica, los hidalgos de la Nueva Espaiia debieron mostrar
un animo generoso y caritativo. Tal fue el caso de don Alonso de Villlaseca, ilustre
varén duefio de minas, estancias de ganado, tierras de maiz y numerosos esclavos
en Pachuca y en Ixmiquilpan.

Este rico propietario no se distinguié tanto por la abundancia de sus bienes
materiales, sino mas bien, por el desapego a los mismos. Durante su vida, don

Alonso ofrecié importantes limosnas a diferentes templos, hospitales, obras pias y

“% Elorencia, Historia de la provincia, p. 278.
4% |afragua 1317, FR.



210

ordenes religiosas, mostrando siempre su espiritu piadoso y humilde. Al ejercer su
caridad, don Alonso de Villaseca alej6 de si la codicia y evitd, mediante la
redistribucion de la riqueza, el surgimiento de envidias que podian haber amenazado
al orden y la armonia de la sociedad*®.

Ademas de estas virtudes, los hidalgos novohispanos tuvieron la obligacion de
cultivar otras, mas relacionadas.con su funcién de jefes de familia. En este sentido,
era su responsabilidad mantener el orden al interior de sus casas, evitando en ellas
la proliferacion de las malas costumbres y los comportamientos pecaminosos. Los
gritos de este padre de familia condenado en el Infierno pueden dar una idea del
peligro que suponia incumplir con aquellas obligaciones:

Los gritos, pues, que doy ahora en el Infierno es por los gritos que dejé
de dar en mi casa. Alli gritaba por quebrar la criada un vaso de mi gusto y por
quebrar la ley de Dios nunca daba un grito: alli gritaba por faltar a mis
mandamientos, pero por ver que entre aio faltaban a los de Dios nunca levanté
la voz, antes permiti y tal vez mandé a los criados que quebranusen sin
necesidad las fiestas y antepusieran mis preceptos a los de la Iglesia*”’

Al dejar de velar por las buenas costumbres en su casa, aquel condenado
padecia la eterna vigilancia de demonios que le quitaban el suefio para que no
volviera a dejar de velar*®. Para evitar aquel tragico destino, éstos eran los sucintos
consejos que daba el obispo Palafox a todos los padres de familia novohispanos:

Gobernad bien vuestras casas

huid de las eternas brasas

Cada casa moderada

republica es limitada

De lo grande y lo pequeiio
el que gobierna es el duefio*”®

“% Sobre la vida de don Alonso de Villaseca, ver Florencia, Historia... p. 308-310
Boneta Gritos en el infiemo..., p. 11.
Boneta Gritos en el infiemo..., p. 11.
4% palafox, Bocados..., FR.



211

Asi que los padres de familia tenian la obligacién de ejercer su autoridad entre
sus hijos, esposas, sirvientes y esclavos. Como pilares de sus casas, los varones
tuvieron que ser justos y promover con el ejemplo el bien comun. Para ello, el obispo
Palafox recomendaba lo siguiente:

Gobernar con suavidad
causa amor y autoridad
Quien gobierna sin pasiones
domina los corazones

Quien gobierna con amor
causa gusto y no dolor*"’

Es decir, ademas de la justicia, los hombres virtuosos tenian que cultivar la
templanza y evitar con ello la ira y los abusos de poder. En sus casas, los varones
tenian que procurar la buena educacién de sus hijos y gobernar bien a sus
criados, pero también, los novohispanos tuvieron responsabilidades y obligaciones
propias de su calidad de esposos. Al respecto, el cultivo de la virtud también era
especifico:

Del casado es grande ciencia

el tener mucha paciencia...

y si esta viene a faltar

es penar y mas penar

Porque se enciende la ira

si uno tira y otro tira*!!

El esposo virtuoso debia ser paciente y hacer uso de su buen juicio y
prudencia para mantener la unidad del matrimonio y por ende, la cohesion familiar.
Dentro de la Nueva Espafia, los rumores y las murmuraciones eran frecuentes. Este
tipo de chismes cotidianos constituy6 un peligro real para la reputacion, la honra y la

fama de las familias. Por ello, los esposos virtuosos tenian que cultivar la templanza

y hacer caso omiso de calumnias y difamaciones que mucho dafio podian causar a

410 pajafox, Bocados..., FR.
‘" palafox, Bocados..., FR.



212

los hogares. De este espiritu templado y sabio era ejemplo el mismo patriarca San
José, simbolo de la figura paterna y esposo perfecto dentro de la Sagrada Familia.

Que justo y piadoso celo el de Joseph cuando viendo preiiada a su
querida esposa, arguyéndole el adulterio los ojos, incitandole la obligacién de
la ley para acusarla, le atajaba los pasos el amor y la satisfaccion que tenia su
castidad para censurarla...y como la amaba tan tierno, mas queria tratar de
dejarla piadoso que mostrarse sediento a la calumnia*'?

El bondadoso San José era comparado con “un frondoso arbol, plantado a las
corrientes de un rio, con cuyas aguas frescas se secundara tan copioso que dara el
fruto a su tiempo, sin que la sequedad del estio pueda ajarle su hermosura™'3. El
predicador de este sermén explicaba como las corrientes de aquel frondoso arbol
eran las de Maria Santisima: “...el plantarse Joseph junto a estas aguas fue para
unirse y ser una misma cosa con ellas™'".

De esta manera, la unidad de aquel matrimonio sagrado dependié, en gran
medida, de las virtudes de un esposo que en lugar de hacer caso a las calumnias
sobre su paternidad y dar rienda suelta a la ira y a los celos, mantuvo la templanza y
la paciencia. En una sociedad donde la legitimidad de los hijos era un valor
fundamental y una condicion esencial para la distribucién del poder y de la riqueza,
el ejemplo de las virtudes del santo seguramente buscé fortalecer el sentimiento de

culpa ante las posibles dudas masculinas en torno a la castidad y fidelidad de sus

esposas.

En la Nueva Espaiia, la distribucion del sentimiento de culpa no se dio

412 | afragua 1174, FR.
413 | afragua 1174, FR.
414 Lafragua1174, FR.



213

Unicamente a partir de las funciones que recaian en las mujeres y los hombres. La
posicion social de los sujetos, el lugar que ocupaban dentro de aquel orden
jerarquico, el estamento, la profesion o el origen étnico también fueron factores que
incidieron en la reparticion de diferentes culpas de acuerdo a distintas
responsabilidades sociales e individuales. Para entender esta ultima condicion,
basta detenerse en los ejemplos de aquello que se esperaba de los trabajadores y de
los indios, ambos ejemplos expuestos, una vez mas, por don Juan de Palafox y
Mendoza.

Dentro de la tradicion cristiana, la pobreza constituye una virtud entre aquellos
que sobrellevan la vida con mansedumbre y humildad*!®. Por ello, en sus Bocados
espintuales, el obispo Palafox pedia a los labradores y a la “gente sencilla” soportar
el sufrimiento de sus arduos trabajos y aceptar humildemente la pobreza en la que
vivian.

No es pequeiia penitencia

los trabajos con paciencia

no es muy pequeiio penar

segar, arar y cabar

no es muy pequeiio ayunar

mal comer y mal pasar*!

Es decir, cuando los labradores aceptaban con resignacion aquellas dolorosas
penas, éstas se convertian en obras meritorias que los ayudaban a asegurar un

futuro eterno de luz y felicidad:

Y asi San Isidro arando
de la gloria esta gozando...

“® Fernando Escalante, La mirada..., p. 203. Todos aquellos que sufren en la Tierra pueden esperar una
recompensa en el Mas Alla. A partir del siglo XlIl, con San Francisco de Asis, la pobreza se convirtié en un ideal
9‘3 vida y una sefial para los elegidos. Escalante, La mirada..., p.204.

Palafox, Bocados..., FR



214

Muy bien puedes labrador

hacer amor tu sudor

Aplicale a Dios las penas y todas las haces buenas

Pues es por Dios el ?enar

merecer para gozar®

De acuerdo a estos consejos, los trabajadores y los pobres debian aceptar su
condicion y alejar de ellos el resentimiento o la envidia. Pero ademas, el obispo
haclia otras recomendaciones mas practicas y cotidianas a todos los labradores

que deseaban ganar la vida eterna:

Aborreced la mentira

y nunca admitais la ira

Templaos siempre en el beber

que poco es vuestro comer

No juréis ni maldigais

que si lo hazéis no os salvais*'®

Es decir que “la gente sencilla” debia cuidarse, ademas, de la gula en el
beber, asi como de la blasfemia si queria ganar el Cielo. Sélo para terminar, y en
estrecha relacion con estos uUltimos consejos, es inevitable recordar las virtudes

que exaltaba Palafox entre los indios que muchas veces describia.

Algunos de los rasgos positivos de aquellos sujetos eran “la humildad, la
modestia, el silencio, la largueza, la parsimonia, la paciencia...”'®. Para Palafox, los
indios buenos eran sumisos y déciles. Cualquier acto de rebeldia o desobediencia
entre ellos era sinbnimo de pecado. Por ello, para evitar el mal y los vicios, los indios
debian evitar embriagarse con pulque, tepache o vingui, sustancias que

frecuentemente los hacian caer en tentaciones y flaquezas como la pereza, la lujuria

“17 palafox, Bocados..., FR
418 palafox, Bocados..., FR
419 palafox. Obras V. Ill, p. 144.



215

y la gula®®.

Como se ha podido observar, la distribucion de las culpas en la Nueva Espania
se dio a partir de la insistencia en las diferentes responsabilidades que cada sujeto
tenia al interior de la sociedad. Las virtudes y los pecados fueron, evidentemente,
los mismos para todos, pero cada sujeto debi6 cuidarlas y evitarlos de manera
distinta, siempre de acuerdo al lugar que ocupaba dentro de la estructura social.
Esta orientacion especifica de la busqueda de la virtud y el cuidado para evitar
ciertos vicios y pecados incidi6é en la reproduccion de los estereotipos que marcaron
la pauta de los comportamientos y conductas ideales que los sujetos debian seguir e
imitar para salvarse. Sin embargo, en la realidad, el seguimiento de aquellos

modelos perfectos no fue siempre la regla.

3. La persistencia del Demonio: tentaciones y trasgresiones en el contacto
cotidiano con Satanas

En la Nueva Esparia, la constante preocupacién de las autoridades por cultivar
la virtud fue paralela a la existencia cotidiana de transgresiones de muy diverso tipo.
A decir del viajero Thomas Gage y otros contemporaneos suyos, la novohispana fue
una sociedad de sujetos que mucho disfrutaron de los placeres y gozos terrenos;
personas que no se privaron de la buena comida, la musica, el baile y otras
actividades mundanas y carnales que, a pesar de la culpa, les brindaron mucha
alegria y contento en su vida diaria.

A decir verdad, el orden social de la iN.ieva Espafia se configur6, en gran

42 palafox, Virtudes del indio..., p. 31.



216

medida, a partir de la coexistencia y alternancia de las prohibiciones y la violacion
constante a las mismas*?'. La constancia de la trasgresion retroalimenté la
necesidad de insistir en los estereotipos virtuosos, regenerandose asi, de manera
cotidiana, el sentimiento de culpa entre todos aquellos sujetos que al no cumplir con
las condiciones del modelo ideal, se asumian como pecadores.

Aquella sociedad “tan virtuosa” de la que hablaba y se felicitaba Bernardo de
Balbuena en su Grandeza mexicana fue, en realidad, un campo fértil para las
tentaciones; un territorio en donde el Demonio se hizo presente todos los dias y a
todas horas, realizando muy bien su trabajo sin darse nunca por vencido*?. Ya lo
habia advertido Job al enfrentar su sufrimiento: “Tentacion es la vida del hombre
sobre la Tierra” y los novohispanos no debieron sentirse ajenos a dicha realidad. Al
respecto, fray Luis de Granada aconsejaba:

...cada uno debe tener cuidado y vele en oracién contra sus tentaciones,
porque no halle el Diablo lugar de engaiiario: que nunca duerme, buscando por
rodeos a quien tragar. Ninguno hay tan santo ni tan perfecto que no sea
algunas veces tentado*

Aquella virtuosa excepcién tampoco se encontré en la Nueva Espafia. Hasta
los mas santos y piadosos personajes de este reino tuvieron que hacer frente, mas
de una vez, a tan empecinado enemigo. En la Nueva Espafia, el contacto y la

convivencia con Satanas fueron realidades de todos los dias. En muchos momentos,

o George Bataille ha afirmado que la trasgresién no es la negacion del interdicto, sino su complemento
necesario. Este binomio interdicto-trasgresion defini6 la estructura de la vida social en la Nueva Espafia. Ver
Bataille, El erotismo..., p. 92.

42 para Muchembled, la idea de culpabilidad, tan central en la cultura y el mundo barroco fortalecié el miedo a la
trasgresion. Dentro de aquel universo, las transgresiones materializaban los deseos destructivos de los que
todos los hombres debian precaverse y alejarse, controlando sus impulsos animales de violencia y sexualidad.
No es extrafio que ante esta cosmovision, la popularidad de Satanas y las invasiones diabélicas se haya
incrementado tanto durante el siglo XVII. El diablo encamaba la trasgresién misma y su invasion expresaba
fuertes sentimientos de culpabilidad. Ver Muchembled, Historia del diablo..., p. 172.

“2 Fray Luis de Granada, Imitacién de Cristo, p. 39.



217

aquella interaccion acercé a los hombres a las llamas del Infierno a niveles tan reales
que, por instantes, los escenarios sobrenaturales y maravillosos parecian
materializarse en la Tierra. Estos momentos de comunicacién con el Demonio, que
no eran sino instantes de rebeldia, cansancio y profunda culpa ante la experiencia de
anhelos y deseos prohibidos, se expresaron siempre de dos maneras: el pacto y la
batalla. Las siguientes historias son una muestra de como se vivieron dichos
contactos cotidianos con el mundo maravilloso en la sociedad novohispana del siglo
XVIl.

En el afio de 1705, en la ciudad de Puebla de los Angeles, el arriero mulato,
Tomas de Soto, pidi6 a su confesor que fuera en su nombre al Santo Oficio para
buscar la misericordia que necesitaba antes de morir*?*. Tomas habia sido cargador
de agua en el reino de Guatemala y habia llegado enfermo de viruelas a la ciudad de
Puebla, donde se aloj6 para ser atendido en el Real Hospital de San Pedro.

Seguramente, la enfermedad de Tomas y la proximidad con la muerte,
movieron su animo al miedo y al arrepentimiento, emociones que llevaron al mulato a
confesar su antiguo pacto con el Demonio. Contaba Tomas a su confesor como un
dia, todavia en Guatemala, después de una jornada agotadora, “deseando tener mas
fuerzas que las que tenia para con mas actividad hacer su oficio” pregunté a
Sebastian de Sosa, también mulato aunque de oficio carpintero, qué podia hacer.
De Sosa ofreci6é a su amigo darle la solucién, pero a cambio, Tomas debia “olvidarse

de Dios y de sus santos, debia dejar de ir a misa y no confesarse*?*.

24 AGN, Inq. , V. 729, Exp. 11, F. 387-405.
25 AGN, Ing., V. 729, Exp. 11, F. 387-405



218

Tomas accedié a estas condiciones y asi, Sebastian lo condujo a una laguna
llamada del Buen Suceso. En el camino, los mulatos vieron venir a un “toro prieto” al
que Tomas le “hizo cuatro o cinco lances buenos” antes de que el animal se hiciera
invisible y desapareciera. Frente a esta situacion, Sebastian mostré gran entusiasmo
y dijo a su compafiero que era “un lindo muchacho” pues sélo quienes pasaban
aquella prueba podian ir con él a buscar lo que deseaban.

Finalmente, Tomas y Sebastian llegaron a la laguna. Ahi, éste pidi6é al primero
que se desnudara y se zambullera en el agua, a lo que Tomas, acto seguido,
obedecié sumergiéndose hasta el fondo de la laguna. Ya en lo mas profundo, Tomas
se encontré en “una plazueleta grande muy amena con mucha diversidad de hierbas
de distintos colores™?,

Justo en el centro de aquel lugar, el mulato encontré a “un hombre sentado en
una silla de seda, de rostro negro y barbas grandes”. Una vez frente a él, el hombre
negro pregunté a Tomas: “...pues buen hombre qué queréis” a lo que éste respondio:
“quiero ser buen cargador”. El hombre de la silla de seda tomé la palabra y dijo:
“...me habéis de hacer una escritura de ser mi esclavo”, y prometiéndoselo Tomas, el
Demonio “sacd una lanzeta y le picd una vena, le salié sangre y con ella el Demonio
escribi6 en un papel un pacto por diez afios™?’.

Después, le dijo a Tomas que tomase la hierba que quisiera y que no se
acordara mas de Dios; también le pidi6 que no escuchara misa ni se confesara ni
hiciera cualquier “otra accién cristiana”. Tomas lo prometi6é asi y “tomé una porcién

de hierba amarilla”, a lo que el Demonio, despidiéndose de su nuevo vasallo

“% AGN, Inq., V729, Exp. 11, F. 387-405
“27 AGN, Inq., V. 729, Exp. 11, F. 387-405.



219

pronuncié: “Ea, andad buen hombre, ya llevais ahi para ser buen cargador”.4?
Tomas volvié a la superficie y conté a Sebastian lo que habia sucedido. En
realidad, éste sabia bien lo que habia ocurrido a su amigo, pues él habia hecho un
pacto similar con el Demonio, sélo que en su caso, Sebastian lo habia realizado
“para ser buen toreador™?°. Los efectos de las hierbas fueron inmediatos en Tomas.
Durante tres afios, el mulato ejercié su oficio de cargador de agua con mucha mayor

eficacia, sin esfuerzo alguno y cargando mas que cualquier otro de sus compaiieros.

La historia de Tomas de Soto recuerda en mucho a la del herrero espaiiol
Juan Antonio Gamboa. En este caso, Juan Antonio trabajaba en unas minas
cercanas a Zacatecas. Un dia, “viéndose pobre y acongojado de trabajos, por ver si
podia remediarse con bienes temporales para con ellos asistir y mantener a su
madre y una hermana que [tenia] en Zacatecas pretendié tener pacto con el
Demonio™,

Juan Antonio confesé haber realizado el pacto “por medio de algunas
diligencias que en voces comunes habia oido decir muchas veces asi a la gente de
minas como algunos vaqueros toreadores para tener buenos sucesos, mejor fortuna
y mucha agilidad en cualquiera cosa que pusiese mano™®'. Después de hacer la
peticion, el herrero esperd la respuesta de Satanas en un pajarillo que llamaban

guachichil o chupa rosa y que decian hablaba por el Demonio. No obstante, Juan

28 Es curioso reparar en este intercambio de dones entre Tomas y el Demonio. Mientras Satan obsequia al
mulato la hierba que le asegura lo que pide, el futuro buen cargador ofrece su fidelidad al rey de las tinieblas.
Este intercambio de bienes y compromisos sella el pacto o la alianza que fundamenta el vinculo entre el Diablo y
su nuevo sirviente. En la tradicion europea no fue extrafio que el Demonio regalara a sus servidores sustancias
curativas o con poderes especiales para lograr ciertos objetivos. Ver Ginzburg, The Night battles, p. 100.

2 AGN, Inq., V.729, Exp. 11, F. 387-405.

4% AGN, Inq., V. 777, Exp. 24, F. 208-212.

“1 AGN, Inq., V. 777, Exp. 24, F. 208-212.



220

Antonio no encontré respuesta alguna, por lo que insisti6, haciendo ayunos al
Demonio por tres domingos y comiendo sin sal durante tres dias.

Al parecer, Juan Antonio tuvo menos suerte que Tomas de Soto en sus
negociaciones con Satanas. El herrero nunca encontré respuesta a sus peticiones
para tener pacto o amistad con él. Ante esta situacién, Juan Antonio experimenté
gran arrepentimiento y con muchas lagrimas pidi6 perdén, rez6 varios rosarios y se
confes6*,

Las historias de estos hombres hablan de momentos de cansancio y
desesperacion. Tanto Tomas como Juan Antonio formaban parte de aquel sector
que Palafox denominaba como “gente sencilla”. Al parecer, ni el cargador ni el
herrero pudieron sobrellevar sus pesados trabajos con resignacion y transformar, tal
como lo recomendaba el ilustre obispo, su “sudor en amor". Ambos personajes
experimentaron hartazgo, los dos afioraron sufrir menos y ver mayores premios
terrenales como fruto de su trabajo cotidiano. Ni la resignacion ni la humildad
parecen haber predominado en los momentos en que ambos sujetos decidieron
hacer pacto con el Demonio y renunciar a sus obligaciones cristianas.

Sin embargo, también en ambos casos, frente a la tentacion y el pecado
sobrevino inevitablemente el arrepentimiento. En el primero de aquellos sujetos, este
sentimiento estuvo motivado, seguramente, por el temor a la enfermedad y la
proximidad de la muerte. En el segundo, el arrepentimiento llegé al ver los nulos
efectos de su peligrosa traicion al uUnico sefior al que habia que adorar

cristianamente.

“32 AGN, Inq., V. 777, Exp. 24, F. 208-212.



221

Pero los casos de Tomas de Soto y de Juan Esteban Gamboa no son, ni
mucho menos, situaciones excepcionales. Entre muchos novohispanos, la
experiencia de la culpa y la tentacion se tradujo en este tipo de contactos
sobrenaturales con el principe de los vicios y los pecados. El caso de las brujas de
las minas de Sombrerete es un ejemplo interesante que permite imaginar mas
detalles de aquellas experiencias transgresoras entre los habitantes de la Nueva
Esparia del siglo XVII.

Cuentan los documentos co6mo una noche de mayo de 1666, el sastre de
Sombrerete, Sebastian Ximénez salié de su casa. Sorprendido por la brillantez de la
luna, el sastre encontré en la plaza a la mestiza Felipa Conchola. Sebastian se
aproximé a ella y movido por causas que desconocemos, éste “la tomé de los
cabellos para aporrearla™®®. En el momento en que el sastre iba a asestar el golpe,
Sebastian descubri6 que en lugar de los cabellos, en su mano habia un cuerno de
vaca y vio con horror que Felipa habia desaparecido.

La mestiza Conchola no era la tnica mujer que tenia fama de bruja y de tener
pacto con el Demonio en la villa. Felipa pertenecia a un grupo de mujeres entre las
que estaban, también, Dofia Maria Balenzuela, espafiola, dofia Inés Flores, india y la
mulata Maria la viuda. Todas estas mujeres tenian la capacidad de convertirse en
palomas y volar a distintos lugares***. Alguna vez, cuando Maria volaba de esta

manera, Felipa la vio y pronuncié jJesus!, provocando la caida de su compaiiera en

“3 AGN, Inq., V. 605, Exp. 17, F. 551-568.

Las actividades realizadas por estas brujas novohispanas encuentran un paralelismo con las acciones tipicas
de las brujas europeas de la Edad Media. A decir del concilio de Ancyra en el afio 314, existian “ciertas mujeres
criminales convertidas a Satan, seducidas por las ilusiones y los fantasmas del demonio que creen y profesan
que durante las noches, con Diana, diosa de los paganos...e innumerable multitud de mujeres cabalgan sobre
ciertas bestias y atraviesan los espacios en la calma noctuma...”". Ver Caro Baroja, Las bryjas..., p. 98.



222

una ciénega*®.

Por las noches, Felipa Conchola, Maria la viuda, dofia Maria Balenzuela e
Inés Flores se reunian en un corral en el campo y ahi, acompafiadas por un sirviente
negro de dofia Maria Balenzuela, danzaban alrededor de un chivato*®. Durante sus
encuentros, dofia Inés ensefiaba a las demas mujeres a “mascar copal” para hacer
candelitas de todos los colores, mismos que las mujeres utilizaban en su rito
nocturno*’. Una vez concluido el baile, cada una de ellas se acercaba al chivato “le
besaba en el culo y se iban a volar™®.

La historia de estas mujeres da indicios para reconstruir la naturaleza de
distintas formas de interaccién social femenina alrededor de la trasgresién. Llama la
atencion la congregacion y el sentimiento de identidad entre mujeres que, a pesar de
sus diferencias étnicas y sociales, encontraron en la rebeldia y la violacion de las
normas morales femeninas un motivo de camaraderia y solidaridad.

Para estas mujeres, el pacto con el Demonio abrié la posibilidad de olvidar el
orden social que las sometia y reprimia, liberandose asi, al permitirse lo prohibido
para cualquier mujer cristiana ideal. En el proceso de estas brujas no encontramos
rasgos de arrepentimiento. Por el contrario, entre Felipa, Inés, Maria la viuda y dofia
Maria Balenzuela lo que sobresale son indicios de un sentimiento de orgullo y un

poder clandestino adquirido mediante el pecado y la trasgresion.

% AGN, Inq., V 605, Exp. 17, F. 551-568.
4% En la tradicion europea medieval, el macho cabrio tuvo relacién con ritos sucios y de caracter lujurioso o
sexual, de ahi que siempre se le identificara con el Demonio. Ver Baroja, Las bryjas... p. 134.

En los sabbat de las brujas europeas, la danza, las orgias y los actos impudicos y excesivos fueron elementos
siempre presentes. Generalmente, estas reuniones noctumas culminaban cuando las brujas besaban al Diablo
en forma de chivo en el trasero, encendiendo candelas ardientes que iluminaban aquel rito. Ver Baroja, Las
brujas..., p. 137.

4% AGN, Ing., V. 605, Exp. 17, F. 5651-568. Muchembled explica la representacion del rostro demoniaco en las
partes bajas del cuerpo como una sefial de la fascinacion creciente por aquella parte prohibida del cuerpo. Ver
Muchembled, Historia del diablo, p. 129.



223

Muy diferente, en cambio, es la historia de Gregoria Rosa de Ubeda, doncella
espaiiola de la ciudad de Puebla, que también invoc6 al Demonio y tuvo pacto con él.
Movida por la culpa y el arrepentimiento ante la negativa de su confesor para
absolverla, Gregoria se autodenuncié en el Santo Oficio en el mes de abril de 1697.

En su declaracion, la mujer admiti6 que a los diecinueve afios de edad,
“viéndose en pobreza llamé al Demonio para que la favoreciese y socorriese y con
efecto le aparecio y lo vido en forma de mono™®. Desesperada, Gregoria anunci6 a
Satanas que no queria ser mas cristiana y siguiendo las indicaciones del Demonio,
se quitd el rosario para pisarlo, haciendo antes “otras indecencias, poniéndoselo
detras y en partes indecentes™“°.

El pacto de Gregoria con Satanas dur6 aproximadamente ocho meses,
periodo en el que el Diablo le pidi6 frecuentemente besarle las partes indecentes.
Para sellar su amistad, el Demonio le pidi6 se dejara hacer en la espalda “una
escriptura de que era suya su alma”. Gregoria confes6 que mientras Satanas
escribia sobre su piel, ella “sentia como ardor” y al finalizar aquel acto tan
evidentemente erético, el Demonio pronuncié satisfecho “Ya eres mia y ella quedé
muy contenta™4'.

Una vez “firmado” el pacto, Gregoria pidié a Satanas tener relaciones carnales

con ella a lo cual, el principe de las tinieblas acepté gustoso. De esta manera, y

personificado en la figura de un hombre soltero “a quien la declarante tenia gran

% AGN, Ing., V. 449, Exp. 10, F. 78-87. La representacién del demonio como un animal fue una herencia
medieval muy frecuente en el mundo barroco. Las representaciones demoniacas animales mas comunes fueron
los leones, los dragones, las serpientes y otros animales salvajes que se asociaban con el miedo, lo incierto y lo
irracional. Ver Rosalva Loreto..., p. 188.

“0 AGN, Ing., V. 449, Exp. 10, F. 78-87.

“1 AGN, Inq., V. 449, Exp. 10, F. 78-87.



224

aficion”, Gregoria tuvo relaciones diez o doce veces con Satanas. Cuando el
Demonio se introducia al cuarto de Gregoria por un agujero entre las vigas, ésta
“sentia tantas pasiones en el corazén que juzgaba se moria”. Entre “actos carnales,
platicas y besos” Gregoria pedia al Diablo le contara secretos sobre las demas
personas, cosa que el Demonio hacia a cambio de que ella le besara las partes
indecentes*.

La historia de pasion y erotismo entre Gregoria y Satanas terminé cuando ella
sinti6 gran culpa al querer azotar a un santo Cristo para darle gusto a su perverso
amante. Aterrorizada y arrepentida, Gregoria frené su relacion y corrié a confesarse,
acto que desde entonces repitié frecuentemente. La fuerte represion y el control
corporal al que debian someterse las mujeres novohispanas del siglo XVII
seguramente provocaron otros encuentros femeninos similares a los de Gregoria con
el Demonio. La combinacién del deseo y la angustia tipica de los momentos de
tentacion se tradujo en esta asociacion de la experiencia sexual con el contacto
demoniaco.

En el caso de Gregoria, la relacion se estableci®6 como un pacto, como un
acuerdo que finaliz6 ante la culpa y el arrepentimiento de la doncella, pero que habia
sido originado mediante la libre voluntad y el consentimiento de la pactante con su
tentador amigo. Sin embargo, no todos los intercambios cotidianos entre las mujeres
novohispanas y el Demonio se articularon mediante el libre acuerdo. En muchos
casos, los encuentros femeninos con Satanas se experimentaron, en realidad, como

cruentas y dificiles batallas. Tal fue el caso de sor Marina de la Cruz, hermana del

42 AGN, Inq., V. 449, Exp. 10, F. 78-87.



225

convento de Jesus Maria en la ciudad de México.

Los encuentros cotidianos de Marina con el Demonio se tradujeron en
pensamientos pecaminosos que generaban en la monja angustia extrema; pero
ademas, la lucha interior entre el vicio y la vitud muchas veces se expresé en
horribles golpes, tormentos y maltratos fisicos que Satan propinaba a la virtuosa
mujer*,

Frecuentemente, el Demonio se aparecia a Marina con gran alboroto. Las
“descompuestas risas” que la monja escuchaba por el caracol y las escaleras
anunciaban a la mujer el inicio de nuevos tormentos. Cuando el Diablo se acercaba
a Marina, éste tomaba distintas figuras. En ocasiones, Satan se presentaba como un
indio o como un “feisimo etiope”. Otras, como un conejo y otras mas como un
sirviente. En principio, el Diablo se divertia tentando a Marina con “gestos y visajes”
que la hacian reir. Marina resistia estos momentos cerrando su ventana para
impedirle la entrada y recurriendo a la oracién*4, pero el Demonio era insistente. Al
encontrar resistencia en la monja, Satanas quitabale las fuerzas y le derramaba “el
chocolate que era el tnico sustento con que pasaba™4°.

No contento con seducir a Marina con aquellas “boberias”, Satan arrebataba a
la monja la disciplina “y dandole con ella mortales golpes...lo mismo hacia con
cuantas cosas habia en la celda que hallase a mano”. Los enfrentamientos fisicos
entre Marina y el Demonio tenian consecuencias tremendas; pasados aquellos

momentos, las compafieras de la monja se compadecian de ella pues “hallabasele

a3 Siglienza y Géngora, Paraiso Occidental, p. 170.
444 Sigiienza y Gongora, Paraiso Occidental, p. 171
445 Sigienza y Géngora, Paraiso Occidental, p. 172.



226

en ocasiones tan lastimado y quebrantado el cuerpo que causaba lastima”.

Las batallas de sor Marina de la Cruz con Satanas son ejemplo de la
experiencia novohispana del control corporal femenino frente al sentimiento de
culpa*®. Durante aquellos enfrentamientos, Marina experimentaba emociones,
sensaciones y reacciones fisicas que formaban parte de una manera particular de
vivir la sensualidad. En cada encuentro con Satanas, Marina experimentaba miedo,
soledad y dolor, pero al mismo tiempo, seguramente también sinti6 placer, gozo y
deseo. Esta mezcla de emociones y sensaciones contradictorias pero
complementarias en la cultura barroca fue uno de los principales ingredientes de la
experiencia culpigena en la Nueva Espaiia del siglo XVII.

En la Nueva Espafia, no sé6lo las mujeres tuvieron que enfrentarse a los
artilugios y ataques de Satan. También algunos varones virtuosos se vieron en la
necesidad de hacerle la guerra a tan execrable enemigo. Entre ellos, sélo por
mencionar un ejemplo, se encontré el Padre Diego Truijillo, miembro de la Compaiiia
de Jesus. Los encuentros entre este jesuita con Satanas también fueron arduos y
dolorosos. En un principio, el Demonio se presentd al padre Trujillo “con luchas
invisibles e interiores tan fuertes que harian desmayar al mas esforzado y volver
atras al mas valiente™’. Poco a poco y mediante constantes mortificaciones y
oraciones el padre logré vencer al enemigo.

No obstante, como siempre, Satanas continué con sus esfuerzos v,

observando “la constancia del nuevo soldado y que de este modo no lo podia vencer,

€ En su articulo “The Devil, Women, and the Body in Seventeenth Century Puebla” Rosalva Loreto ha hablado
de este tipo de enfrentamientos entre algunas otras monjas poblanas. Ver Loreto, “The Devil...". p. 181-200.
“7 Florencia, Historia..., p. 390.



227

mudé de forma de pelear y acometidle al descubierto apareciéndose visiblemente
con horrendas formas y figuras, ya de perro, ya de leén, ya de sierpe, ya de gigante y
otras disformes que pretendia atemorizarlo para que desistiese...”42.

Para tentar al padre Trujillo, “...que de natural y de suyo era altivo®, el
Demonio le preguntaba cé6mo era posible que un personaje tan noble y valeroso
como él pudiera humillarse asi y obedecer a sus superiores. Frente a este discurso,
el padre tuvo que vencer sus pasiones y ejercitarse en practicas para cultivar la
humildad. Para ello, pidi6 ejercer el oficio de portero y de hortelano, venciendo asi el

pecado de soberbia con el que lo tentaba el Demonio constantemente.

Los casos anteriores dan idea de instantes en que el animo de los
novohispanos se veia quebrantado y en los que se hacia dificil no caer en tentacion y
seguir el camino de la vida virtuosa. Frente a las exigencias del cédigo moral
catélico, la realidad cotidiana de los novohispanos tendria que haber sido una
constante batalla contra la ira, la lujuria, la soberbia, la pereza o la codicia*®. No
obstante, como el resto de los seres humanos, los novohispanos fueron hombres y
mujeres imperfectos cuya “naturaleza pecadora” los hizo flaquear y rebelarse contra
la rigidez de los modelos de comportamiento virtuoso.

Como se ha sefialado ya, la construccion de la sociedad novohispana del siglo
XVIlI se fundamentd en el principio tridentino de la observancia de la ortodoxia

catdlica. En este sentido, las autoridades civiles y religiosas tuvieron la prioridad de

“8 Elorencia, Historia..., p. 390.

449 Estos son los pecados capitales en los que incurrieron o estuvieron a punto de cometer los personajes de los
procesos presentados. A esta lista de pecados, solo faltan la venganza y la gula para completar los siete
pecados capitales.



228

conducir y ordenar los comportamientos cotidianos de los habitantes de aquel reino
de acuerdo a los principios morales dictados por la Iglesia. Es decir, durante el siglo
XVII, las autoridades de la Nueva Espafia buscaron construir un orden social que
respondiera a los lineamientos de la disciplina cristiana recomendada por Trento**°.

La promocién de distintos estereotipos virtuosos entre la poblacion fue una de
las principales estrategias para imponer aquella disciplina. No obstante, en la
realidad, los habitantes de la Nueva Espafia no siempre se apegaron a la
inflexibilidad de los modelos de virtud oficiales. La Iglesia lo supo y al reconocer la
debilidad de los fieles, hizo de la visita episcopal el instrumento mas importante para
corregir los errores, reformar las costumbres y dar a los pecadores la oportunidad de
reconciliarse y volver al orden y al decoro®®'.

Ahora bien, las visitas periddicas de los obispos a las poblaciones de sus
respectivas jurisdicciones contribuyeron a fomentar la disciplina entre algunos fieles
de la Nueva Espafia. Es probable que frente a la oferta de los obispos de acceder al
perdéon de los pecados mediante la reforma de los comportamientos viciosos y
prohibidos, algunos fieles buscaran enmendar sus costumbres y actuar de acuerdo a
las exigencias morales del catolicismo. No obstante, para muchos otros
novohispanos, la oportunidad cristiana de poder conseguir siempre la redencién
también significé la posibilidad de negociar la disciplina.

En este sentido, en la Nueva Espafia, la existencia del mecanismo del perdén

- Jorge Traslosheros define esta disciplina como “un conjunto de disposiciones de caracter moral y canénico en
orden al buen desarrollo del culto divino” Para Traslosheros las fuentes de esta disciplina son los concilios
ecumeénicos y provinciales, los sinodos y decretos papales, la normatividad de los prelados diocesanos, los
%ljncipios cristianos y los usos y costumbres de las iglesias locales. Traslosheros, /glesia, justicia..., p. 125

En Iglesia, justicia y sociedad..., asi como en otros articulos, Jorge Traslosheros ha estudiado e insistido en la
importancia que tuvieron la institucion de la visita episcopal y la politica tridentina de la reforma de las costumbres
en la constitucion de pactos, acuerdos y negociaciones cotidianas que permitieron mantener la cohesion y la
unidad en la Nueva Espaiia del siglo XVII.



229

incidi6 en un proceso particular para interiorizar las exigencias del discurso
disciplinante de la Iglesia catélica. En una sociedad tan diversa, producto, ademas,
de una guerra de conquista, la negociacion de la disciplina result6 un mecanismo
indispensable para equilibrar las tensiones, mantener la paz y evitar las rupturas
violentas del orden politico y social.

A decir verdad, la novohispana fue una sociedad con altos margenes de
tolerancia hacia la trasgresion y la violacién cotidiana de las normas oficiales. La
negociacion de la salvacién como pilar de la economia ultraterrena se tradujo en un
orden social mucho mas permisivo de lo que a veces se cree, asi como en la
construccion de una mentalidad condescendiente y flexible ante el quebrantamiento
de las reglas.

Frente a las exigencias morales de una Iglesia que insistié en la necesidad de
rectificar el camino y enmendar las malas costumbres para conseguir la verdadera
reconciliacion y la vuelta al orden, muchos novohispanos prefirieron acudir a
multiples formas de negociacion cotidiana que mediante su eficacia religiosa y a
veces magica, parecian ahorrar a los sujetos el esfuerzo de adecuar sus conductas a
los rigidos modelos virtuosos de la moralidad catélica.

Es decir, ante el conocimiento de haber transgredido la ley, los novohispanos
no siempre asumieron la responsabilidad de rectificar y enmendar sus conductas
viciosas. En realidad, el sistema cultural del universo catdlico ofrecié6 a dichos

sujetos muchas vias oficiales y extraoficiales para negociar el perdon de manera mas



230

rapida, atractiva y sencilla*®2.

ll. El perdén en la Nueva Espaiia

1. El significado tridentino del perdén: las obras meritorias y la reforma de las
costumbres

Como en toda sociedad catdlica, en la Nueva Espafia, la dimension

sobrenatural fue fundamental en la experiencia cotidiana. La comunicacién con la
divinidad fue cosa de todos los dias y la busqueda del perdén de Dios fue uno de los
ejes rectores de la vida en la Tierra.
O Jesus, O Juez!”, exclamaba el obispo Palafox, “aunque piadoso recto,
aunque recto piadosisimo, perdonadnos en vida para que nos perdones en la
muerte. Haced Seiior que vivamos bien para que muramos bien. Tengamos
cuenta con las costumbres viviendo para que hallemos la misericordia
prevenida a la remision muriendo. Ayudadnos seiior aqui padre para que nos
ayudéis después Juez. Un instante nos das para ser juzgados, muchos
concedéis para ser buenos... Juzgadnos y encaminadnos en la vida con amor
para que después de la muerte no seamos juzgados con rigor*®>.

Las palabras del obispo Palafox reflejan la importancia que tuvo el
arrepentimiento temprano en la piedad contrarreformista. Inserta en la pastoral del
“bien vivir para bien morir’, la reflexion palafoxiana evoca la idea cristiana de la
muerte como guardiana de la vida. Para Trento, la justicia misericordiosa de Cristo
contemplaba al hombre como un ser responsable de sus conductas y sus

~omportamiantos y por ende, como un sujeto responsable de obrar bien o mal y

ganar o perder con ello el Cielo desae \a Tierra.

ol importante insistir en que la Iglesia acept6 dichas practicas y ritos expiatorios siempre y cuando éstos
fuesen acompafiados de la reforma de las malas costumbres. Es decir, aquellas manifestaciones religiosas
tenian un valor meritorio siempre y cuando también se rectificaran los vicios y pecados y se restituyeran las faltas
cometidas. No obstante, en la realidad, muchos novohispanos acudieron a dichos rituales meritorios sin reformar
sus malos comportamientos, confiando en la eficacia misma de dichas practicas redentoras.

“53 palafox, Obras Il, p.57.



231

El Concilio tridentino insisti6 en dejar clara la importancia que tenian los
sacramentos, las indulgencias, la intercesion de los santos, la oracién, los ayunos,
limosnas y otras practicas penitenciales en el camino a la salvacion etema pero,
sobre todo, exalté la importancia que tenian la reforma de las costumbres y la
posibilidad humana de enmendar y corregir las conductas pecaminosas como
condiciones indispensables para ganar el perdon de Dios.

En este sentido, y retomando los lineamientos tridentinos, el Il Concilio
Provincial Mexicano encargé a los obispos novohispanos la labor de ofrecer a los
fieles arrepentidos todos los medios ortodoxos para “remediar y quitar [los] delitos de
manera que todo fuese enderezado a la salud y utilidad de las animas...quitar y
remediar todos los pecados publicos y contagiosos...” pues su principal deber era
“corregir y castigar los excesos de que Dios Nuestro Sefior se ofende y los pueblos
se escandalizan™®,

La finalidad de las visitas pastorales recomendadas por dicho Concilio a todos
los obispos fue, precisamente, hacer posible el cumplimiento de aquella obligacion.
Durante sus visitas, los prelados pretendieron resolver los conflictos e irregularidades
denunciadas por los fieles*®>. A su paso por las comunidades, los obispos debieron
combatir a usureros, simoniacos, blasfemos, hechiceros y ensaimadores. Ademas,
tuvieron que asegurarse de la regular administracion de los sacramentos, la
recaudacion de los diezmos, el cumplimiento de las obras pias, la celebracion de las

misas, el respeto a la vida maridable, el decoro de los templos, asi como la

“4 AGN, Inq., V. 82, Exp. 18

Los feligreses tenian la obligacion de denunciar los pecados publicos y las situaciones adversas a la practica
de una religiosidad ortodoxa. Asi se hacia saber en las cartas y edictos que se leian en las iglesias ocho dias
antes de la visita pastoral. AHAM, Caja 34, Exp. 72.



S

observancia de las reglas y normas morales que aseguraban una vida virtuosa entre
todos los feligreses**.

En suma, en la Nueva Espafia, la responsabilidad de los obispos, como
pastores de una grey que incluia clérigos y laicos, fue asegurar que aquéllos
cumplieran sus funciones y que éstos estuvieran bien instruidos y se comportaran de
acuerdo a la ética catblica. De esta manera, la visita episcopal constituyd un
mecanismo de vigilancia, la via para corregir y enmendar “los abusos” que se habian
introducido en los pueblos y en las ciudades, asi como para “cultivar el ejercicio de
las virtudes con detestacién de todos los vicios”.

En realidad, lo que los obispos procuraron con su gestion fue ofrecer a los
pecadores el remedio de sus dafios, la correccion de sus faltas y la constante
reconciliacién con la divinidad a la que habian ofendido*’. De acuerdo con las
exigencias tridentinas, los seres humanos que deseaban conseguir la salvacion de
su alma debian elegir el Bien y renunciar al Mal en sus costumbres y acciones
cotidianas.

Para ello, el padre Francisco de Florencia recomendaba a los novohispanos
“ceiiir el uso de los sentidos con la mortificacién, la libertad con el recogimiento, el
apetito desordenado de los bienes temporales con la pobreza, la rebeldia de la carne
con la castidad, el desahogo de la voluntad con la obediencia” y asi “evitar el
desorden que de ordinario tenemos en todo eso los hombres alla en el siglo™*®.

De manera que la politica de la reforma de las costumbres fue el eje pastoral

“%% AHAM, Caja 34, Exp. 72.
“T AGN, Reales Cédulas Originales, V. 15, Exp. 130

Sermoén a Luis Gonzaga, 1683, Lafragua, FR. La insistencia del padre Florencia en el orden coincide con la
exaltacion de la prudencia, virtud cardinal exaltada en el Renacimiento.



233

del Concilio tridentino y por ende, el pilar del proyecto contrarreformista de la Iglesia

novohispana*®.

Si bien desde la mirada de Trento el cultivo de la vida virtuosa fue
condicion indispensable para ganar el Cielo, tanto el tridentino como mas tarde el lll
Concilio Provincial Mexicano, reconocieron también, la existencia y la importancia de
distintos habitos, practicas, conductas y acciones meritorias, complementarias a las
buenas costumbres, efectivas para ganar la redencion.

Es importante insistir en que para la Iglesia, aquellas obras y rituales
meritorios eran un complemento Util para alcanzar la vida eterna, pero en ningin
momento constituyeron por si mismos la via directa para ascender al Cielo. La
Iglesia de la Contrarreforma siempre sefiald como condicion indispensable para
conseguir la salvacion del alma el apego de las costumbres y las conductas a la ética
cristiana. No obstante, para muchos fieles de la Nueva Espaiia, siempre resultdé mas

facil y conveniente limitarse a practicar aquellos rituales meritorios, confiando en su

poder y su eficacia redentores.

2. La redencion desde la experiencia novohispana de la ritualidad

Como se ha sefalado ya, los novohispanos vivieron rodeados de distintos
sentimientos de culpa ante el frecuente desorden que regia sus vidas. No obstante,
esta constante experiencia culpigena no siempre implicé que los habitantes de la
Nueva Espafia asumieran sus responsabilidades individuales y que buscaran
enmendar o corregir las conductas y comportamientos pecaminosos que les hacian

faltar a sus deberes.

4% Sobre la importancia de la politica de la reforma de las costumbres en el proyecto de la Iglesia novohispana.
Ver Traslosheros, /glesia...., p. 33-41.



234

Contrariamente a lo que imponia el orden formal, en la realidad cotidiana
novohispana, lo que rigié fue la flexibilidad moral promovida por la posibilidad de
conseguir la reconciliacion con Dios. Frente a esta situacion, muchos novohispanos
prefirieron, antes que reformar sus costumbres prohibidas, conseguir el perdon de
sus pecados mediante la participacion en una ritualidad meritoria que parecia
asegurar la vida etema. La preeminencia de la busqueda del perdon como una
experiencia religiosa volcada hacia la ritualidad, debe explicarse a partir de dos
dimensiones. Por un lado, la insistencia tridentina en la importancia de la ritualidad,
pero por otro, algunas particularidades del orden social novohispano que
favorecieron este tipo de religiosidad cotidiana.

Para Trento, la experiencia interior de la redencion debia traducirse en

expresiones exteriores que la denotaran. En realidad, la vivencia espiritual debia
complementarse con practicas meritorias exteriores, con ritos que no eran sino
formas de servicio ofrecidas a Dios a cambio de su benevolencia.
“...errados van los herejes que censuran el culto exterior a Dios...”, decia el
obispo Palafox en una clara alusion a los protestantes, pues “el primero y
principal intento de la Iglesia...es ejercitar las alabanzas divinas no solamente
interior sino exteriormente...”*%,

En la Nueva Esparia, este rasgo de la religiosidad tridentina se convirtié6 en
una de las principales caracteristicas de la experiencia religiosa cotidiana. Ahora
bien, la popularidad de la ritualidad entre los novohispanos no sélo obedeci6é a la

promocion de Trento a la religiosidad exterior. La presencia de ciertas condiciones

sociales propias de la Nueva Espafa fue un factor decisivo en el éxito que tuvo la

%0 palafox, Obras, p. 409.



235

experiencia ritual en la busqueda cotidiana del perdon*®'. Antes de ahondar en
aquellas caracteristicas particulares, es importante hacer algunas aclaraciones de
orden general.

En todas las culturas, los ritos permiten a los hombres expresar emociones y
sentimientos, asi como experimentar distintas sensaciones y estados de animo
peculiares. Los ritos reproducen y refuerzan los simbolos, valores, ideas y creencias
que dan sentido a la existencia dentro de una determinada comunidad. En realidad,
estas practicas traducen significaciones compartidas alrededor de sentimientos,
experiencias y saberes comunes*® y en ellas se plasman simbolos que esconden
objetos y fendbmenos reales que, al no ser palpables en la existencia corriente,
requieren de dichas representaciones para poder ser accesibles al conocimiento
racional de los hombres*®. Los ritos traducen necesidades colectivas, simbolizan
ideas y sentimientos que se originan en el seno de la sociedad. La caracteristica
principal de estas celebraciones religiosas es la de ser practicas humanas que
buscan objetivos especificos a partir de la comunicacion entre el mundo terreno y el
mundo sagrado®®*.

En la Nueva Espania y siguiendo la promesa del Evangelio del ciento por uno y
ademas la vida eterna, los rezos, las ofrendas y los sacrificios religiosos no sélo
buscaron fines ultraterrenos, sino también, obtener beneficios materiales aqui en la
tierra. Aquellos rituales religiosos no sélo ponian de manifiesto el sentido de las

relaciones entre lo sagrado y lo profano. Al mismo tiempo, aquellas ceremonias y

d Seguimos las ideas de Mary Douglas para rastrear qué caracteristicas del orden social novohispano pudieron
incidir en la presencia de este tipo de manifestaciones religiosas. Ver Douglas, Natural Symbols.

“2 purkheim, Las formas..., p. 20.

“63 \Weber, Ensayos..., p. 335.

“4 Durkheim, Las formas..., p. 44.



236

practicas cotidianas evidenciaban la experiencia colectiva de distintos sentimientos
de solidaridad, asi como la dinamica articulacion de diversas formas de interrelacién
y negociacion cotidiana entre los seres humanos. En este sentido, la ritualidad
novohispana fue un factor fundamental en la reproducciéon de muchos elementos
cohesionadores que colaboraron a mantener y reafirmar el orden y la estabilidad
social durante trescientos afios.

Cabe suponer que una de las condiciones que favorecio la ritualidad religiosa
novohispana fue la existencia de una estructura social con fuertes vinculos
comunitarios. En la Nueva Espafia, los sujetos definieron sus conductas y
comportamientos a partir de normas impuestas por la comunidad. Estas reglas de
comportamiento incidieron en la configuracion de lealtades, obligaciones,
solidaridades y formas de negociacién cotidiana. La ritualidad y las formas exteriores
de la experiencia religiosa colaboraron a recrear y regenerar aquellos tipos de
interaccion social.

Por otro lado, el alto grado de jerarquizacién social también fue una condicion
que retroalimenté la experiencia religiosa ritual. Como se ha visto ya, el orden social
novohispano se configur6 a partir de la asignacion de roles y patrones de
comportamiento ideales. Esta division de funciones y actividades diversificadas
estuvo representada simboélicamente en la concepcion de la sociedad como un
cuerpo dividido en estamentos y grupos con obligaciones especificas. En la
cotidianidad, los rituales religiosos representaron, reprodujeron y reforzaron aquella
estructura social mediante la ejecucion de actos simbélicos que traian a la memoria y

reafirmaban los valores y creencias colectivas compartidas por todos los habitantes



237

de aquella sociedad.

Por ultimo, otra de las caracteristicas novohispanas favorecedoras de la
experiencia religiosa ritual fue la diversidad y heterogeneidad de los grupos humanos
que constituyeron dicha sociedad. En medio de sujetos tan distintos entre si, la
ritualidad se convirti6 en la mejor via de comunicacién e interaccion social posible.
La practica de aquellas ceremonias religiosas teatrales y comunitarias incidi6 en la
continua recreacion de una sensibilidad comin entre todos los habitantes de la
Nueva Espafia. Ademas, los ritos también contribuyeron a la cotidiana difusion y
reproduccion de los significados y del cédigo simbélico catélico que daba sentido a la
vida dentro de una sociedad compuesta por personas que en un principio, provenian
de mundos culturales muy distintos.

En este sentido, es importante reparar en la apropiacion cotidiana de la
religion y los simbolos catélicos por parte de aquellos grupos diversos. Si la religion
es una construccién dinamica, producto de experiencias y necesidades personales y
colectivas particulares, no sorprende que en la Nueva Espafia, las formas de vivir la
religiosidad, asi como de interpretar, utilizar y comprender los simbolos religiosos,
pudieron variar y transformarse.

Los novohispanos conocieron los significados ortodoxos de las imagenes,
creencias Yy rituales catolicos. No obstante, al hacer de la experiencia religiosa y de
aquel cédigo simbélico algo propio y profundamente familiar, la configuracion de
algunos rituales y la relaciéon de algunos sujetos con el imaginario catdlico, en
ocasiones se vivieron como experiencias cotidianas abiertas y susceptibles a las

necesidades, preocupaciones, deseos y sensibilidades particulares.



238

Cierto es que la Inquisicion tuvo especial cuidado e interés en regular las
formas cotidianas de vivir la religiosidad. Sin embargo, contrariamente a lo que se
cree, en su vigilancia para conservar y mantener la ortodoxia, el Santo Oficio no se
dedicé tanto a prohibir, sino mas bien a sefialar los limites de lo permitido. Es decir,
frente a las restricciones morales de la religion catélica, asi como frente al cuidado de
la consistencia y conservacion del dogma, la Inquisicion no se comportd siempre de
igual manera ni tampoco lo hizo de forma rigida e irrevocable.

En realidad, en la Nueva Espafia, el Santo Oficio es un ejemplo del grado de
elasticidad que tuvieron los marcos de referencia de la ortodoxia religiosa, asi como
de la moral catdlica. Los casos en que intervenia el Santo Tribunal eran situaciones
extremas que ponian en peligro la solidez de principios estructurales y basicos del
sistema de ritos, simbolos, creencias y valores catdlicos. No obstante, en lo
cotidiano, la sociedad novohispana dej6é abiertos amplios espacios de libertad para
conducir las conductas cotidianas de manera catélica, asi como para vivir una
experiencia religiosa que satisfaciera necesidades muy distintas entre si.

La existencia de estos espacios abiertos para comportarse, lo mismo que para
vivir el afecto a devociones particulares, participar de distinta manera en las
procesiones y ceremonias religiosas o para ofrecer distinto tipo de sacrificios y
servicios a Dios y a la Virgen favorecio6 la articulacién de un sinnimero de relaciones
de interaccion y negociacion cultural en las que las fronteras de lo ortodoxo y lo
heterodoxo no siempre quedaron del todo claras. Por ello, mas que sefalar las vias
ortodoxas y las heterodoxas que los novohispanos buscaron para encontrar el

perdon se ha preferido reparar en el caracter siempre ritual de dichos caminos



239

expiatorios, asi como en las relaciones de interaccidbn y negociacion que se
articularon en torno a la bisqueda de la vida eterna.

En este sentido, la practica de la confesion, la recepcion de la eucaristia, el
ejercicio del ayuno, la participacion en procesiones expiatorias, la obtencion de
indulgencias, el culto a los santos o la practica de la oracién son algunos escenarios
privilegiados de aquella experiencia de expiacion ritual. Por este motivo, éstas son
las manifestaciones que se han elegido para reconstruir las relaciones de interaccién

y negociacion cultural alrededor de la experiencia cotidiana del perdén.

a) Los sacramentos de la confesion y de la eucaristia

Siguiendo las definiciones del Concilio de Trento, el obispo Juan de Palafox
hablé de los sacramentos como
...canales por donde el Espiritu Santo encamina toda el agua de su gracia y
méritos de su sangre... Pues siendo asi que nosotros somos caminantes y
viadores de la Patria Celestial, nos quiso dar todo aquello con que podemos
pasar por esto caduco y transitorio sin perder aquel Celestial y eterno

465
reyno...” .

Reconocidos por Trento como “medicinas para remediar los pecados del
alma’, los sacramentos constituyeron una de las vias principales para conseguir la
redencion divina y la vida eterna. En la Nueva Espafia, la practica de aquellos
rituales religiosos estuvo reglamentada por varios decretos del lll Concilio Provincial
Mexicano que buscaron normar los gestos y establecer los tiempos y espacios

conforme a la ortodoxia tridentina.

En la administracion de los santos sacramentos ponga cuidado
grandisimo y obre en esto el cura con singular atencion y reverencia. El lugar,

5 palafox, Obras IV, p. 355.



240

el tiempo y el modo sea todo muy decente. No mezcle lo sagrado con lo
profano. No utilice palabras ligeras o livianas o de gracejo o de chanza porque
esto no es conveniente en un ministerio que se debe ejercitar con tantas
veras...*®8, decia Palafox al respecto.

Aquellos pecadores que habian caido del estado de gracia e inocencia podian
reconciliarse por medio de los sacramentos de la penitencia y la eucaristia®®’. El
Concilio tridentino insisti6 en fomentar ambos sacramentos entre toda la feligresia,
por lo que el obispo Palafox recomendé6 a todos los curas de la Nueva Espafia que
antes de decir misa, confesaran diariamente a todos aquellos que asi lo
solicitaran“®®,

El lll Concilio Provincial Mexicano ordené a los parrocos que amonestaran a

sus feligreses

...desde el domingo de Septuagésima para que no retarden la confesiéon hasta
que se acerque la conclusion de la Cuaresma, sino que mas bien se preparen a
ella de tal suerte que confesados antes de la Semana Mayor reciban el
Santisimo Sacramento de la Eucaristia en el tiempo que ha determinado la
Iglesia*®®.

Ademas, el sinodo pidi6 que el domingo de Cuasimodo, los parrocos
anunciaran que aquellos “esparioles, mestizos, negros y descendientes de éstos que
aun no se hubieran confesado en aquel tiempo ni recibido la sagrada eucaristia han
quebrantado el precepto de la Iglesia y cometido una grave ofensa contra Dios...”.
El establecimiento de dias y periodos especificos para la confesion contribuy6 a

homogeneizar los comportamientos y rutinas cotidianas de sujetos que a pesar de

“% palafox, Obras Ill, p. 457

“ 11l Concilio Provincial Mexicano, p. 398.

“8 palafox, Obras Il p. 13. Durante la Edad Media, los fieles se limitaban a cumplir con la obligacién de
confesarse una vez al afio, el Jueves Santo de la Semana Mayor. A partir del Concilio de Trento, la Iglesia
foment¢ la frecuencia de dicho sacramento fortaleciendo las pulsiones culpigenas del hombre, asi como las
motivaciones personales e individuales para recurrir a la confesion. Ver Prosperi, Il Concilio..., p 133.

“9 111 Concilio Provincial Mexicano, p. 196

“7° 111 Concilio Provincial Mexicano, p. 196.



241

sus diferencias, empezaba a compartir un sistema emocional comun.

Desde el Concilio de Letran, los fieles quedaron obligados a confesarse una
vez al ailo. Siguiendo esta tradicion, el Concilio de Trento estipulé que era obligacion
de los fieles cumplir con la confesiéon anual, aunque s6lo era obligatorio confesar los
pecados mortales, ya que los veniales no se consideraban factores excluyentes de la
gracia de Dios. No obstante, el Catecismo romano de 1566 recomendé la prudente
confesion de todos los pecados, mortales o no*’".

Por otro lado, la reproduccion de distintas experiencias sensitivas, afectivas y
emocionales pertenecientes a un sistema de referentes culturales compartidos
también se logré6 mediante la reglamentacién de los gestos corporales involucrados
.en la practica de los sacramentos. Las penitencias de los confesados garantizaban
el perdén de los pecados. Para conseguir la redencion divina, los novohispanos
debieron procurar las victorias del espiritu contra la carne, victorias que sélo podian
conseguirse mediante la mortificacion de los sentidos, el trabajo, el sufrimiento y el
llanto*"2,

En cuanto a la eucaristia, sacramento que quitaba “los pecados veniales y
previene que no caiga en los mortales y sustenta el alma y le da fuerzas para que
persevere lo bueno y huya también lo malo...””3, el lll Concilio Provincial insisti6 e
llamar a todos los fieles, espafioles, indios, mestizos y negros para que asistieran a

74

misa y recibieran el Santisimo Sacramento*’*.

Si bien todos los fieles catélicos estaban invitados a participar en aquel ritual,

1 ver Delumeau, La confesion..., p. 18.
472 palafox, Obras Ill, p. 13.

“73 palafox, Obras IV, p. 429.

474 111 Concilio Provincial Mexicano, p. 194.



242

aquéllos que recibieran el cuerpo de Cristo, debian prepararse con “la pureza de
intencion y la reverencia” necesarias para ‘comer dignamente el pan de los

angeles™’®.

Al contener el cuerpo y la sangre de Cristo, el pan y el vino de la
eucaristia debian recibirse con buena disposicion espiritual y corporal. De ahi que
los novohispanos que deseaban comulgar debian presentarse arrepentidos,
absueltos y en ayuno.

En la Nueva Espaiia, la recepcion de la eucaristia fue una actividad comin y
frecuente. En este sentido cabe recordar las reglas y recomendaciones del padre
Antonio Nufiez de Miranda dedicadas a fomentar la frecuencia de este

sacramento*’®

. Siguiendo los lineamientos tridentinos, el jesuita recomendaba que
todos los miembros de las congregaciones de la Purisima comulgaran cada ocho o
quince dias, de acuerdo a lo que recomendaran los confesores en cada caso.

A pesar de todas las disposiciones para administrar los sacramentos de
manera ortodoxa, en ocasiones, los rituales alrededor de la confesion y de la
eucaristia adquirieron rasgos peculiares derivados de interpretaciones y experiencias
particulares que respondieron a vivencias cotidianas de la religiosidad. Los dos
siguientes ejemplos hablan de algunas formas de apropiacién popular de aquellos
rituales religiosos.

En el afio de 1693, en la ciudad de Puebla de los Angeles, un grupo de
jesuitas del seminario de San Jerénimo y de los Colegios de San lldefonso y del

Espiritu Santo incurrieron en ciertos “abusos” alrededor de la confesion y el

Santisimo Sacramento. A decir de los informes inquisitoriales, el padre Tomas de la

“75 111 Concilio Provincial Mexicano, p. 194.
478 Ver Gonzalbo, La educacién popular de los jesuitas, p. 212.



243

Xara, el padre Martin Morales y el padre Andrés Montes celebraban misa en la
capilla de Nuestra Sefiora de la Soledad permitiendo la entrada Unicamente a la
beata Micaela Cortés*”’.

Aquella “virtuosa doncella” sbélo se confesaba con los tres sacerdotes
mencionados, y generalmente, éstos le administraban el sacramento en sesiones
que tomaban varias horas por la mafiana y otras mas por la tarde. Lo misterioso de
dichas reuniones causé sospechas entre algunos feligreses que pronto denunciaron
los hechos ante el Santo Tribunal. Poco a poco, el caso se fue complicando, pues
algunos devotos mas descubrieron, también, que, durante la misa ordinaria, los
padres daban a Micaela “entre cuatro y seis formas”. En un principio, los testigos de
aquel error lo atribuyeron a la “cortedad de vista” del padre de la Xara, pero después,
repararon en que aquello sélo ocurria con la privilegiada beata.

Después de una minuciosa investigacion, el misterio de la historia fue resuelto.
En realidad, los jesuitas tenian una relacion especial con Micaela. El acuerdo
establecido entre ambas partes era el siguiente: la beata debia recibir mayor numero
de ostias en cada comunién a cambio de confesarse s6lo con aquellos sacerdotes,
mismos que gozaban de la exclusividad de los relatos y revelaciones del Mas Alla
que Micaela les ofrecia y por los que los padres sentian gran atraccion.

El caso de los jesuitas de Patzcuaro, Francisco David y Diego de Estrada
también habla de ciertas irregularidades en torno a la administracién cotidiana de los
sacramentos de la penitencia y la eucaristia. Esta vez, los padres de la Compaiiia

de Jesus confesaban a varias mujeres todos los dias. Durante su confesion, los

“77 AGN, Ing., V. 688, Exp. 3, F. 347-424.



244

padres condicionaban la absolucion a cambio de que las fieles revelaran “los
nombres de los complices de sus pecados”, el lugar de su domicilio y el nimero de
personas que vivia con ellas. Se sabe que aquellos jesuitas tenian relacion con
algunas autoridades civiles a quienes revelaban la informacion de sus confesadas,
violando con ello el secreto sacramental*’®.

Los dos ejemplos anteriores muestran la articulacion de distintas relaciones
sociales de intercambio y negociacion cotidiana a partir de la creencia comun en los
sacramentos como vias de comunicacion entre lo terreno y lo sagrado. La busqueda
del perdon mediante la practica de estos rituales regener6 las formas de
comunicacion simbélica que permitieron reproducir distinto tipo de relaciones y

solidaridades terrenas favorecedoras de la cohesion y la unidad social.

b) Los ayunos y las procesiones

También de acuerdo a los lineamientos de la religiosidad tridentina, ademas de
confesarse y comulgar, muchos novohispanos acudieron cotidianamente al ayuno
como practica para acceder al perdén de Dios*’®. A decir del Ill Concilio Provincial
Mexicano, el ayuno debia ser observado por espafioles, indios, negros y mestizos de
cualquier sexo, mayores de veintiin afios. Tan sélo los nifios, los enfermos vy la

gente de edad avanzada o impedida quedaba exenta de dicho ejercicio, siempre y

8 AGN, Inq., V. 692, Exp. 6, F 404-537

“7® Entre los cristianos, la costumbre del ayuno como practica meritoria 0 como penitencia se popularizé a partir
del siglo lll. Los ayunos judios de los lunes y los jueves pasaron a la tradicién cristiana en los ayunos de los
miércoles y los viemes de abstinencia. Ademas, la practica del ayuno en distintos dias de fiesta tuvo significados
particulares y diversos. Asi, mientras en Pascua el ayuno era una expresion de lamentacion, en la Cuaresma, la
misma practica tenia un significado purificador. Carolyne Walker, Holy fast..., p. 34-37.



245

cuando tuvieran el previo consentimiento de su confesor*®.

La observancia del ayuno en dias especificos se anunciaba en la misa, al
tiempo del ofertorio, cuando los fieles quedaban enterados de las fechas en que
estaba prohibido consumir leche, queso, manteca y otras comidas condimentadas*®’.
En realidad, es posible que los fieles escaparan del sufrimiento de aquellos dias de
renuncia y arrepentimiento gozando del jubilo de los cuarenta dias de indulgencia
que se recibian por cada uno en que se practicaba aquel sacrificio*®.

Los sacrificios de aquel ejercicio se realizaban dominando las tentaciones de
la gula y los apetitos de la came. Sin embargo, durante la Cuaresma, no faltaban
quienes, dominados por las pasiones y los deseos, rompian el ayuno tomando
pulque o comiendo cabrito*®®. Frente a estas situaciones, la Iglesia siempre dio la
alternativa de evitar el pecado, eludiendo los sinsabores e insipidas jornadas
adquiriendo la Bula o el privilegio que exentaba a los fieles de dicha obligacion*®.

En algunos casos, la intervencion sobrenatural auxilié a los fieles a sobrellevar
aquella practica meritoria. Asi sucedid, por ejemplo, a un congregante del colegio
jesuita de la ciudad de México. Aquel mancebo “de buena gracia y donaire” habia
caido en los “deseos dafiados de cierta mujer”. Un dia, el muchacho recibié cierto
regalo de bocadillos de “pan de pasta muy buena™®. El estudiante habia prometido

ayuno a la Virgen por lo que prefirid6 no “probar cosa alguna para llevar adelante su

“® 111 Concilio Provincial Mexicano, p. 340.

“®! 11l Concilio Provincial Mexicano, p. 341. A partir del siglo Xill, varios tedlogos cristianos hicieron la
reglamentacion canénica de los ayunos. Desde ese siglo, la abstinencia no se redujo a la came, pues qued6
prohibido, también, el consumo de otros productos animales como los huevos y la leche. Walker, Holy fast..., p.
41. De ahi la insistencia del Il Concilio Provincial Mexicano y mas tarde del IV en prohibir “el uso de la leche,
huevos, queso, mantequilla y todo lo que son lacticinios”. Ver Luisa Zahino, E/ cardenal Lorenzana...,p. 251

“& 111 Concilio Provincial Mexicano, p. 341.

8 AGN, Inq., V. 21, Exp. 69 y AGN, Inq., V. 125, Exp. 14

“84 111 Concilio Provincial Mexicano, p. 341.

485 Zubillaga, Monumenta Mexicana, V. 7, p. 149.



246

buen propésito”.

A la mafiana siguiente, cuando se animaba a comer los bocadillos, descubrié
“un pestilencial olor y vio que hervian todos de gusanos™®. El joven quedé
sumamente agradecido con la Madre de Dios por haberlo liberado de aquel peligro.
Acudi6 luego a confesarse, comulgé y de ahi en adelante no dej6 de practicar los
servicios y ayunos en los dias de fiesta de la Virgen*®’

Ademas de los ayunos, una de las practicas expiatorias mas socorridas en la
Nueva Esparia fue la de las procesiones. En este sentido, el lll Concilio Provincial
Mexicano estipul6 la obligacion que tenian los fieles de hacer “publicas y generales
preces para aplacar la ira del Todopoderoso y conseguir el remedio en nuestras
tribulaciones™®. La creencia popular en las calamidades y desastres naturales
como castigos divinos generd la organizacion de este tipo de celebraciones religiosas
cuyo fin era conseguir el perdon de los pecados y el cese de las penalidades
divinas*®®

De esta manera, por ejemplo, durante la Cuaresma de 1659, los religiosos de
San Juan de Dios, los de San Hipdlito, los de la Compaifia de Jesus, los
mercedarios, carmelitas, agustinos, franciscanos y dominicos de la ciudad de México
reunieron esfuerzos para sacar una procesion por la salud del reino que padecia una

epidemia de “calenturas que si se sangraban morian™%. Lo mismo sucedi6 en 1655

- e, Zubillaga, Monumenta Mexicana, V. 7, p. 150.

Zublllaga Monumenta Mexicana, V.7, p. 150.

III Concilio Provincial Mexicano, p. 311.

4% América Molina del Villar ha sefialado como a pesar de lo recurrentes que fueron los desastres naturales en la
Nueva Espafia, los habitantes de aquella sociedad no dejaron de sentirse atemorizados ante aquellas que se
creian manifestaciones divinas. De ahi que las procesiones se convirtieron en ceremonias promovidas por las
autoridades con la finalidad de aminorar o evitar aquellas fenémenos que sélo Dios podia controlar. Molina del
Villar, Por voluntad divina..., p. 85.

“0 Guijo, Diario, p. 116.



247

en aras de calmar un incendio en que se prendio toda la calle de San Juan*®'.

La organizacién de procesiones en la Nueva Espafa fue una via comun para
pedir la misericordia divina y evitar sequias, inundaciones y sarampiones, lo mismo
que la condena eterna de los pecadores. Entre aquellas manifestaciones expiatorias
destacaron, sobre todo, las procesiones de luz y sangre, asi como las que se
organizaban con motivo de los Autos de Fe.

La practica de la disciplina fue un ejercicio comin entre todos los

novohispanos. Durante la Cuaresma, muchos fieles de distinto estado y condicién
pedian realizar este tipo de penitencia*®2. No obstante, cuando la practica de las
disciplinas se hacia de manera publica, no todos los novohispanos vencian el miedo
al “qué diran™%. Probablemente, este factor incidi6 en el hecho de que las
procesiones de luz y sangre fueran mucho mas comunes entre los indios, los negros
y los mulatos, grupos que, sin duda, tuvieron menos temor a exhibirse frente a la
sociedad*™. El siguiente testimonio habla de la popularidad que tenian este tipo de
practicas entre la poblacién indigena:
...en las procesiones publicas son penitentisimos y castigan sus culpas con
increible fervor, y esto con una sencillez tan sin vanidad que sobre no llevar
cosa sobre si que cause ostentacion o estimacion, van vestidos
disciplinandose duramente, con incompartibles cilicios, todo el cuerpo y el
rostro y descalzos...mirando al suelo o a la imagen con grande y singular
humildad y devocién*®®.

En cuanto a las procesiones organizadas por el Santo Oficio antes de los

Autos de Fe, vale la pena recordar aquella que se celebrara el 10 de abril de 1649 en

“*' Guijo, Diario, p. 14.
“2 Zubillaga, Monumenta Mexicana, V. 7, p. 136.
43 Zubillaga, Monumenta Mexicana, V. 7, p. 136.
“% Ademas, habria que considerar otras condiciones como las antiguas tradiciones sacrificiales tanto en la cultura
g{‘ehispénica como en la africana.
Palafox, Libro de virtudes del indio, p. 16.



248

la ciudad de México. La procesion salié del Convento de Santo Domingo hacia las
cinco de la tarde. En ella participaron todas las religiones con sus estandartes y
habitos de gala. Ademas, familiares, eclesiasticos y seglares marcharon llevando
cirios y cruces. Al dia siguiente, la procesion acomparié a los sentenciados y durante
su camino, “...los religiosos mas graves y doctos de todas las religiones con
particulares lagrimas los exhortaron al arrepentimiento y a morir conociendo a
Dios...™%,

Las procesiones expiatorias se realizaron en dias determinados como la
preparacion para las fiestas o las conmemoraciones, muy especialmente durante la
Cuaresma. Estos rituales fueron fundamentales para afirmar y reproducir el orden
corporativo y jerarquico de la sociedad novohispana, pero ademas, configuraron
espacios privilegiados para vivir la experiencia del perdén. En ellas, sobresali6 la
heterogeneidad de sus participantes; sujetos diversos vestidos de acuerdo a su
estamento y condicién que, sin embargo, formaban parte de una misma comunidad y
participaban en una misma experiencia: la busqueda de la redencion.

Los miembros de las cofradias que desfilaban en aquellas ceremonias
realizaban actividades distintas. Algunos cantaban, otros llevaban las andas donde
descansaban las imagenes, algunos mas recogian las limosnas, llevaban cirios y
velas, repartian colacion, oraban, tocaban vihuelas, chirimias y tambores o se
disciplinaban. La distribucion de aquellas actividades piadosas al interior de la
celebracion reproducia la estructura de un orden social donde cada sujeto tenia

responsabilidades fundamentales para garantizar la unidad colectiva.

% Guijo, Diario, p. 44



249

Dias antes de la procesion, algun voluntario o pregonero oficial recordaba a
los vecinos que cortaran las malas hierbas de la calle, que taparan los agujeros,
barrieran y regaran la tierra, retiraran los animales muertos y procuraran que los
cerdos y las gallinas no salieran a estorbar*®”’. Ademas, en algunas ocasiones, los
indios de los pueblos vecinos tenian la obligacion de enviar la juncia y las flores, asi
como de poner la enramada para la procesion*®®.

Con estos preparativos iniciaba un periodo temporal que interrumpia las
rutinas cotidianas e inauguraba un nuevo ciclo en el calendario. La procesion se
movia y al hacerlo generaba un ritmo, un paso y un compas. Los fieles reunidos de
aquella manera marchaban con calma y lentitud. Asi, en su ritmico andar, la
procesion representaba al cuerpo mistico de Cristo que, avanzando poco a poco,
recordaba el fluir de la vida humana en el camino al Cielo*%.

Las procesiones expiatorias constituyeron espacios de perdén. La
construccion de aquella especialidad simbélica se realizé a partir de arcos triunfales,
papel picado, mantones de Manila que decoraban las fachadas por donde pasaban
los penitentes. Ademas, aquel espacio de redencién cobré vida mediante la mezcla
de diversos olores: los cirios y las velas, las yerbas y flores que tapizaban el piso, el
sudor y la sangre de los disciplinantes. Por otro lado, el sonido del paso lento y

continuo de los participantes, el roce de sus ropas, los susurros de los rezos y las

oraciones, el llanto y los lamentos complementaban el universo de aquel espacio

imaginario.

497

Lopez Cantos, Juegos..., p. 48.

“%8 ver AGN, Indios, V. 32, Exp. 354 y AGN, Indios, V. 56, Exp. 91.

“* Elias Cannetti hace una hermosa descripcion sobre la importancia del ritmo entre las masas cristianas.
Cannetti, Masa y poder..., p. 153.



250

La experiencia sensual dentro de aquellas procesiones oscilé siempre entre el
placer y el dolor: el dolor frente al castigo divino, la esperanza en la posibilidad de
purificacion; el sufrimiento del sacrificio ofrecido por los penitentes se convertia en
una sensacion de solidaridad y compaiiia que brindaba placer y bienestar a todos los

que participaban en aquel ritual.

c) Indulgencias y jubileos

Ademas de los ayunos y las procesiones, el catecismo del padre Ripalda
recordaba la existencia de otro tipo de “socorros espirituales” para ganar la salvacion
del aima®®. Entre aquellas “ayudas” para acceder al Cielo se encontraban los
jubileos e indulgencias, “perdones de penas debidas por nuestras culpas que se
conceden en virtud del tesoro de los méritos de Jesucristo y de sus santos™°'.

Como una reaccion a las protestas luteranas en contra de los abusos y
excesos alrededor de la venta de bulas y perdones, el Concilio de Trento insistié en
la validez y legitimidad de las indulgencias ofrecidas por la Iglesia para librarse de las
penas temporales. El “inmenso tesoro” de bienes espirituales recabado por Cristo,
la Virgen y los santos mediante su sufrimiento podia repartirse “por la mano de su
vicario, el Pontifice Romano, el cual dispensa estos tesoros y gracias que llaman
indulgencias y perdones para que satisfagamos con ellas las penas temporales que
n502

merecen nuestras culpas

En la Nueva Esparia, las oportunidades y ocasiones para ganar indulgencias

0 pipalda, Catecismo..., p. 29
%01 Ripalda, Catecismo..., p. 29.
%92 palafox, Obras V. Ill, p. 160.



251

fueron cosa de todos los dias. Bastaba con que los fieles, hombres o mujeres,
mostraran verdadero arrepentimiento, estuvieran confesados y comulgados y
realizaran distintas practicas, acciones o ejercicios para recibir los privilegios de
aquellas remisiones de pecados. En este sentido, muchas rutinas piadosas
cotidianas estuvieron orientadas por el deseo de ganar este tipo de perdones.
Generaimente, los fieles se enteraban de las fechas y ocasiones de jubileo
acudiendo a los templos donde se publicaba aquella informacion. Ademas, algunas
veces, pregoneros oficiales anunciaban por toda la ciudad las condiciones especiales
en que podian ganarse las gracias e indulgencias®®.

La visita a diferentes templos “ornados con espirituales dones de indulgencias”
fue muy popular entre los fieles novohispanos que deseaban garantizar la salvacion
de su alma. EIl perdén de las indulgencias también podia conseguirse escuchando
misa en determinados altares o algiin nimero especifico de veces*®. Del mismo
modo, la asistencia a distintos rezos u oraciones comunitarios o la organizaciéon de
procesiones fueron via autorizada para ganar el perdén de aquella manera®® Asi lo
estipul6, por ejemplo, el jubileo concedido por Inocencio X, publicado en la catedral
de México el 21 de noviembre de 1649:

Han de salir del dicho colegio de San Pedro y San Pablo procesiones de
la doctrina y han de ir a la dicha iglesia de la Santisima Trinidad y a los que

confesados y comulgados la acompaiaren y asistieren a los sermones y
platicas se les concede indulgencia plenaria®®.

% Guijo, Diario, p. 28.

%04 AHAM, Caja 14, Exp. 16, Fondo Episcopal. Los altares de privilegio daban mayor numero de indulgencias que
los deméas. En la Nueva Espafia la competencia entre los templos por ver cuél era el que otorgaba mayor
cantidad de perdones fue un fenémeno comun.

%% Entre los rezos comunitarios que ganaban indulgencias estaban el rosario y la oracioén de las cuarenta horas
continuas. AHAM, Caja 14, Exp. 16, Fondo Episcopal.

% Guijo, Diario, p. 73.



252

Por su parte, los padres de la Compafiia de Jesus de la ciudad de México
ofrecian indulgencias plenarias a todos los fieles que escuchaban sus sermones y
platicas, lo mismo que a quienes se confesaban con ellos el dia de San Andrés®®’.
Sélo para concluir en este punto, vale la pena sefalar que las vias para conseguir
indulgencias no siempre fueron muy ortodoxas. En este sentido, es posible recordar
la famosa y extendida devocién a las cuentas de Santa Juana de la Cruz, objetos
milagrosos que concedian indulgencias a aquellos sujetos que las poseian. A decir
de la devociéon popular, las cuentas ayudaban a ganar indulgencias plenarias “en
todas las fiestas de Nuestro Sefior y Nuestra Sefiora y de los apdstoles rezando
cualquier cosa™®. Ademas, s6lo con traerlas, se ganaban “innumerables perdones”
y las cuentas tenian tantas virtudes que podian librar de muchas tentaciones a los
hombres.

La mentalidad moderna que contemplaba la transaccion racional para ganar el
Cielo se hizo presente en esta devocion y asi, quienes traian aquellos objetos
milagrosos, recibian especiales “prestaciones” dependiendo del dia y de las
oraciones que rezaran. De esta manera, los lunes y miércoles, por cada cinco Ave
Marias o Padre Nuestros que se rezaran con aquellas cuentas, los fieles ganaban el
Jubileo de Santiago y podian sacar cinco animas del Purgatorio. El lunes, en
cambio, por cada treinta y tres credos, los fieles podian ganar “todo lo que se ganaria
yendo a visitar la Cruz en que Cristo Nuestro Sefior padeci6 su santo sepulcro™®.

La memoria de la devocion de las cuentas de Santa Juana aclaraba como

%7 Guijo, Diario, p. 73.
%8 AGN, Inq. V. 297, Exp. 1
% AGN, Inq. V. 297, Exp. 1.



253

rezando nueve Ave Marias con aquellas cuentas “se gana lo que se ganaria con un

novenario de misas™'.

Es decir, esta devocion alternativa ofrecia a los fieles
grandes beneficios espirituales, ahorrandoles los sacrificios, esfuerzos y el tiempo
exigidos por la Iglesia para ganar exactamente lo mismo. Es natural que la
institucion eclesiastica reaccionara rigidamente contra esta competencia en el

negocio de la salvacion.

d) El culto a los santos
La validez del perdén por medio de las indulgencias descansé en la creencia en
la intercesion de los santos, pilar de la religiosidad medieval reforzada y retomada

por Trento®!’

. En la Nueva Espafia, la devocion a los santos, los martires y la Virgen
prolifer6 de manera rapida entre los diversos sectores de la poblacion. La relacion
de los novohispanos con el maravilloso cristiano fue estrecha y cotidiana. Para
muchos sujetos, la intercesion y proteccion de seres virtuosos y sobrenaturales
fueron factores fundamentales en la busqueda del perdén.

En su sesion XXV, el Concilio de Trento establecié que

los santos que reinan juntamente con Cristo, ruegan a Dios por los
hombres...es bueno y util invocarles humildemente y recurrir a sus oraciones,
intercesion y auxilio para alcanzar de Dios los beneficios por Jesucristo su
hijo Nuestro Sefior que es solo nuestro redentor y salvador®'2,

De manera que la intercesion de los santos era motivo para esperar la

misericordia divina. Porque, en palabras del obispo Palafox, “-;quién puede dudar

que es grandisimo consuelo al culpado y temeroso tener quien ruegue al

519 AGN, Inq. V. 297, Exp. 1
$11 EI Concilio tridentino foment6 de manera privilegiada el culto a La Virgen y a San José. Ademas, a partir de
g‘rento. la Iglesia llevé a cabo un proceso de depuracion de la antigua lista de santos medievales.

'2 Concilio de Trento, Sesioén XXV p. 356



254

ofendido?”'3.  En realidad, para Trento, los santos no sélo fueron personajes con
poderes y dones especiales para rezar por el perdén de los pecados de los hombres;
ademas, el Concilio tridentino insisti6 en la figura de aquellos seres maravillosos
como modelos de virtud a seguir para alcanzar la vida eterna.

Ya lo habia apuntado antes fray Luis de Granada en su /mitacién de Cristo:

Los santos y amigos de Cristo sirvieron al Sefior en hambre, en sed, en frio,
en desnudez, en trabajos, en fatigas, con vigilias y ayunos, en oraciones y
santos pensamientos... jOh cuan muchas y graves tribulaciones padecieron
los apéstoles, martires, confesores y virgenes..los que en esta vida
aborrecieron sus vidas para poseer sus animas la vida perdurable...!5'*

En la Nueva Espaiia, las autoridades religiosas difundieron el culto a imagenes
sagradas que transmitieron valores fundamentales para orientar las conductas
cotidianas necesarias para mantener el orden y la estabilidad social. Sin duda,
algunos novohispanos comprendieron la ejemplaridad de la vida de aquellos seres
virtuosos y probablemente, en ocasiones, éstos buscaron medir sus costumbres con
aquella vara tan alta. No obstante, mas alla del intento de aquellos devotos por
imitar la vitud de los santos, la mayor parte de los novohispanos establecié
relaciones familiares, estrechas y materiales con estos personajes sobrenaturales
que podian auxiliarles a ganar el perdon de sus pecados. En este sentido, siguiendo
las recomendaciones tridentinas, el lll Concilio Provincial Mexicano, mas que
fomentar el culto a los santos y a las imagenes religiosas, se preocupd por normar y
ordenar las condiciones en que debia conducirse aquel tipo de practica devocional.

De esta manera, el lll Concilio determiné la ortodoxia alrededor del culto a los

santos recomendando cautela en la alabanza a los mismos para evitar todo tipo de

513 palafox, Obras IV, p. 189.
%14 Fray Luis de Granada, Imitacién..., p. 50.



255

“profanas irreverencias y falsas supersticiones”:

...para que la piadosa y laudable costumbre de venerar las sagradas imagenes
produzca en los fieles el efecto para que ha sido establecida y el pueblo haga
memoria de los santos y arregle su vida y costumbres a su imitacion, es muy
conveniente que nada se presente en las imégenes indecente o profano con
que pueda impedirse la devocion de los fieles®'.

La recomendacion del Ill Concilio Provincial pedia, a continuacién, que ningun
espaiiol o indio pintara imagenes para las iglesias sin el previo examen del obispo o
del provisor. Ademas, ordenaba retirar y borrar las imagenes que representaran
historias apécrifas o indecentes y pedia sustituirlas por otras®'®. Esta advertencia del
Ill Concilio hace recordar el testimonio del dominico fray Domingo de Echegaray,
quien en 1714 descubrié una extrafia v poco ortodoxa devocion popular en la ciudad
de México.

Contaba el religioso que una mafana, caminanu. por la calle, vio con
curiosidad a un indio que llevaba en las manos “un alma del Purgatorio pintada con

monterilla, signo de los ajusticiados™"’.

Al preguntarle al indio “qué significaba
aquello o qué alma era aquélla” éste respondié que era el alma de Juan Minero y que
la llevaba a una sefiora que se la habia mandado pintar.

El dominico tomé el alma y observé que tenia “los rayos que le pintan a los
santos”. Preocupado ante aquella devocion, el fraile le quitd el alma y ordené al indio
que fuera a denunciarse al Tribunal. La sorpresa y preocupacion del religioso no

pararon alli. Dias después, fray Domingo encontré6 a ciertas mujeres que le

informaron que aquella misma alma “estaba pintada en la Iglesia de la Misericordia y

%' 111 Concilio Provincial Mexicano, p. 325.
3'® 111 Concilio Provincial Mexicano, p. 325
"7 AGN, Ing., V. 551, Exp. 141



256

que siempre le encendian muchas candelas”.

Como se encontraba cerca del templo, el dominico decidi6 visitarlo y encontrd,
en efecto, “la dicha alma con muchas candelas encendidas”. El fraile llamé al
sacristan a quien pregunté qué santo era aquél. El parroco respondié que se trataba
del alma de Juan Minero, lo que provocé gran indignacién en el dominico, pues era
bien sabido que aquel hombre era un facineroso a quien habian ahorcado por sus
crimenes. Fray Domingo intent6 quitar las candelas que ardian frente a la imagen
del supuesto “santo del Purgatorio”, pero el sacristan lo impidié y le recomendé que
mejor fuera a hablar con el capellan.

El dominico entrd a la sacristia y pidi6 al sacristan que retirara la imagen, pero
don Juan Montalvo explicé que “aquella alma era representacion de las aimas de los
ajusticiados, mas lo cierto era que toda la gente le tenia a esta alma por el alma de
Juan Minero y por tenerla por Bien Aventura le encendian candelas y asi esto en
muchas casas de México y fuera la veneraban y la tenian pintada y decian que hacia
milagros™'®,

Sin duda, el culto a las imagenes ortodoxas satisfizo las necesidades de gran
parte de los novohispanos. La celebracion de las fiestas patronales, la practica de la
oracion a santos reconocidos por la Iglesia, asi como la aceptacion de los milagros
atribuidos a los personajes celestiales promovidos de manera oficial formaron parte

de la devocion popular mas comun en la Nueva Espafia. No obstante, las relaciones

entre lo terreno y lo sobrenatural fueron tan estrechas que, en ocasiones, las

$1® Es interesante que so6lo el tedlogo dominico fue capaz de reconocer las diferencias entre las devociones
ortodoxas y las heterodoxas. Ni la gente comun, ni el capellan o el sacristan encontraron problemas en el culto a
esta peculiar devocion.



257

necesidades especificas de los distintos sectores de la poblacién dieron origen a
devociones populares sui generis y particulares. Tal habria sido el caso,
seguramente, del culto al alma de Juan Minero.

Los novohispanos convivieron con los santos de manera familiar y cotidiana.
Las imagenes de los templos, los altares en las calles, las narraciones hagiograficas
de los sermones religiosos promovieron que la presencia de aquellos seres
ultraterrenos fuera una constante en la vida diaria de todos los habitantes de aquella
sociedad. En este sentido, los santos, modelos de virtud e intercesores para
alcanzar la vida eterna, fueron verdaderos habitantes de la cotidianidad novohispana;
la dimensién maravillosa de aquellos personajes se integré a la vida terrena a partir
de distintas costumbres y acciones compartidas por todos los sectores de aquella
sociedad.

De esta manera, no fue extrafio encontrar imagenes de diferentes santos
grabadas en dulces, bizcochos y otros manjares o en los instrumentos de fierro con
que se herraban los rebafios®'®. En ocasiones, las mujeres guardaban almohadillas
con imagenes pintadas y hubo quienes, como don Diego Robles y su esposa Ana de
Guevara, vendieron por medio real algunas imagenes de la Virgen y su hijo a manera
de mufiecos de yeso®?. La tienda de este matrimonio de comerciantes de la ciudad
de la Nueva Veracruz era visitada por muchas mujeres negras que gustaban de
comprar los mufiecos para decorar sus cocinas, asi como por otras mujeres que las

adquirian para que sus hijos jugaran con ellas.

5 EI I Concilio Provincial Mexicano prohibié grabar dichas imagenes en aquellos objetos cotidianos. /Il Concilio
Provincial Mexicano, p. 326.
520 AGN, Inq., V. 286, Exp. 74.



258

El culto a los santos fue sumamente popular entre todos los sectores de la
Nueva Espafia. En este sentido, en el afio de 1684, un fraile de San Francisco de la
ciudad de México denuncié que los mestizos, negros, mulatos e indios de la ciudad
asistian a bendecir sus escapularios y santos domésticos, aprovechando aquellas
ocasiones para juntarse y emborracharse delante de los altares donde recibian
aquellas bendiciones®®'. El franciscano pedia evitar aquellos abusos, asi como
explicar a quienes acudian a dichas celebraciones que las bendiciones no generaban
entre ellos parentesco o compadrazgo alguno.

De manera que los santos no sélo tuvieron el poder sobrenatural de interceder
por la salvacion eterna, sino también, el de congregar en torno a ellos a distintos

sujetos que al reunirse encontraron sentimientos de seguridad, identidad y

solidaridad terrena®%.

e) La oracion

Otra de las vias mas importantes para expiar las culpas y buscar la redencién
fue la practica cotidiana de la oracién. Para el catecismo del padre Ripalda, orar era
“levantar a Dios el alma a pedirle mercedes™?. Y muchos novohispanos no pedian
otra cosa que el perdon de sus pecados y la posibilidad de acceder a la vida eterna.

Entre los eclesiasticos, la oraciéon fue considerada un alimento espiritual, una

fuente de luz para el entendimiento, “el horno de la caridad divina, donde se

521 AGN, Inq., V. 520, Exp. 85.

Una de las manifestaciones tipicas de este fenémeno fue la organizacion de cofradias. En la investigacion
para la tesis de licenciatura, estudié los sentimientos de solidaridad, unidad y cohesiéon que surgian en tomo a la
identificacion de los cofrades novohispanos, mas especificamente los negros y mulatos, con sus santos patrones.
523 Ripalda, Catecismo, p. 12.



259

consumen y crecen los defectos de las almas™?*. Por ello, entre las penitencias mas
comunes, se recomendd el rezo de distintas oraciones, ademas, la practica de la
oracion fue utilizada para alejar las tentaciones y apartarlas de la vida de los seres
humanos. De esta manera, en la Nueva Espana la oracion formé parte fundamental
de la experiencia cotidiana en torno a la culpa y el perdon. En este sentido, llama la
atencion la siguiente disposicion del Ill Concilio Provincial Mexicano. Ordenaba el
sinodo novohispano que todos los dias a las tres de la tarde se tocaran las
campanas por tres golpes

...en todas las iglesias catedrales y parroquias [exhortando] a todos los fieles
que al oir esta seifal conforme a la devociéon de cada uno rece algunas
oraciones en memoria de la Pasion del Seiior. Y cada vez que lo hicieren
ganaran cuarenta dias de indulgencia®?®.

Con esta disposicion, el Concilio buscé que todos los novohispanos de
cualquier estado y condicién hicieran conciencia de la Pasion de Cristo, maximo
simbolo de la culpa humana y la redencién divina. El Concilio estipulé el instante
preciso en que toda la poblacion debia recordar el sufrimiento del redentor, pero
ademas, exhort6 a todos los fieles a orar en aquel momento.

El decreto es curioso pues muestra, por un lado, la busqueda del Concilio por
homogeneizar algunas practicas cotidianas evocadoras de ciertos sentimientos
especificos. Al buscar que a las tres de la tarde todos los novohispanos pensaran en
la Pasion de Cristo, el Concilio promovia que a dicha hora, a mayor o menor grado,

los novohispanos experimentasen sentimientos de miedo, tristeza, pesadumbre y

dolor relacionados con la Pasion de Cristo. Sin embargo, al mismo tiempo, al ofrecer

524 palafox, Obras V. lll, p. 256.
® Ill Concilio Provincial Mexicano, p. 328.



260

cuarenta dias de indulgencia, los motivados novohispanos habrian pasado de
aquellas penosas sensaciones a la experimentacion del gozo , el alivio y la
esperanza propias de acercarse al perdon de Dios.

En segundo lugar, al exhortar a la oracién y al recuerdo de la Pasion de Cristo,
el Concilio fortalecia la practica de comportamientos colectivos que homogeneizaban
a todos los sectores novohispanos. No obstante este intento homogeneizador, el
Concilio apuntaba, también, que cada sujeto podia elegir para sus oraciones la
devocién que mas le conviniese, abriendo con ello un espacio de libertad que
reconocia las diferencias y las posibles preferencias devocionales entre los
miembros que componian a la sociedad novohispana.

En estrecha relacién con la practica de la oracion se encontraban los
Ejercicios Espirituales. Esta rutina piadosa, promovida principalmente por los
jesuitas, busco disponer el animo de los fieles mediante metédicas meditaciones que
auxiliaban a vencer el pecado y las tentaciones del Demonio®?. La practica de los
Ejercicios Espirituales se realizaba en tres partes. En una primera etapa, los fieles
se veian obligados a realizar una eleccién voluntaria y racional del camino que
deseaban seguir para encontrar la salvacion del aima®?’. En una segunda fase, los
ejercicios buscaban conmover las pasiones y las emociones de los fieles mediante
las meditaciones sobre la vida, la pasién y la muerte de Cristo. Por ultimo, los
ejercitantes eran invitados a alcanzar amor mediante la oracion adecuada y la

practica de una vida virtuosa®%.

528 \/er Pilar Gonzalbo, La educacion popular de los jesuitas, p. 63.
27 San Ignacio habla de tres tipos de binarios o personalidades humanas de acuerdo a las diversas actitudes
para servir a Dios. Ver Pilar Gonzalbo, La educacién popular de los jesuitas..., p. 143.

Ver Pilar Gonzalbo, La educacioén popular de los jesuitas...,, p. 139-219.



261

Los Ejercicios Espirituales fueron muy populares entre todos los sectores de la
Nueva Espafia. Expertos en el conocimiento de la psique humana, los jesuitas
organizaron los ejercicios de San Ignacio adecuando las meditaciones al sexo, la
condicion o el origen étnico de los fieles participantes. La adaptacion de los
Ejercicios a las caracteristicas y necesidades especificas de quienes los practicaban
buscé homogeneizar la sensibilidad con la que todos los fieles debian experimentar
la culpa y el perdén. El siguiente caso habla de una curiosa adaptaciéon de dichos
ejercicios en la ciudad de Patzcuaro. En realidad, la historia muestra una experiencia
poco ortodoxa en torno a aquella rutina piadosa, pero interesa porque da indicios
para imaginar las emociones, imagenes y sensaciones con las que se vivian y
concebian los sentimientos de culpa y perdén entre algunos novohispanos del siglo
XVII.

A decir de la ortodoxia, los Ejercicios de San Ignacio debian practicarse de
manera individual. El ejercitante debia estar solo, en un cuarto con escasa luz y
dedicarse a la meditacion personal de los temas asignados para cada dia. En 1693,
el padre Estrada y el padre David, jesuitas de la ciudad de Patzcuaro, cobraron fama
por organizar algunos Ejercicios Espirituales que no cumplian, exactamente, con las
condiciones estipuladas por la ortodoxia.

Aquellos dos jesuitas reunian en diferentes casas ordinarias entre diez y
cincuenta muijeres, “todas de distintas edades, calidades, vidas y estados™?°. Estas
mujeres seleccionadas por los padres convivian durante varios dias en un mismo

cuarto, condicion que al parecer, no favorecia mucho “el recogimiento necesario para

52 AGN, Inq., V. 692, Exp. 6



262

un moderado aprovechamiento” de los Ejercicios.

De cualquier forma, una vez reunidas las mujeres, los padres asignaban a
determinados dias de la semana nombres de los Ejercicios; asi, por ejemplo, el
tercer dia de reunion era el dia del Infierno, el sexto el de las Banderas y el octavo el
de la Gloria. Durante este ultimo, los jesuitas, en lugar de promover la meditacién
establecida por San Ignacio, levantaban un altar en cada casa, llevaban instrumentos
musicales y ofrecian abundantes meriendas a las ejercitantes. El dia de la Gloria de
aquellos ejercicios se volvi6 muy popular entre las fieles de Patzcuaro y algunos
decian que muchas de ellas sélo asistian para comer bien. Por ello, los bromistas
afirmaban en son de chanza que “el que quisiese regalarse, entre en ejercicios™* .

Los ejercicios de estos jesuitas se practicaron durante los ayunos de precepto
de la Cuaresma, ademas, el padre Estrada y el padre David mandaron con
frecuencia realizar estos ejercicios como penitencia. Algunas de las mujeres que
cumplieron con aquella condicion para salvarse, llegaron a experimentar visiones del
Demonio vestido de cuero tocando una guitarra y bailando. Ademas, también vieron
en el Cielo a Jesius Nazareno amenazando a los pecadores de Patzcuaro “con el
justo castigo de sus culpas”.

Ademas de los Ejercicios Espirituales, otra devocién popular relacionada con
la practica de la oracion fue el rezo del rosario. Como se vera mas adelante, en la
Nueva Espaiia, el poder intercesor de la Virgen para alcanzar la vida eterna fue una
de las creencias mas comunes entre toda la poblacion. La madre de Dios,

mediadora y corredentora de los hombres tuvo un lugar fundamental en la

%0 AGN, Inq., V. 692, Exp. 6



263

experiencia novohispana en torno al perdon. En este sentido, el obispo Nufiez de la
Vega exclamaba: “Dichosos mil veces los cristianos que muchas veces meditaren
con afecto cordial en Maria santisima, porque en los que asi lo hacen hay indicios
muy probables de que alcanzaran su eterna salvacion™>'

Rezar el rosario fue una de las rutinas que marcaron el ritmo de la vida
cotidiana de la sociedad novohispana. Curas, parrocos y guias espirituales
recomendaron que todos los habitantes de la Nueva Espafia rezaran diariamente uno
de los tres misterios del rosario®?. Ademas, durante los dias especiales o entre las
personas muy devotas fue costumbre rezar completos los quince misterios de
aquella oracién. Los miércoles y los sabados, los indios, divididos en hombres y
mujeres, se reunian en las Iglesias para rezar el rosario a coro®>. Por su parte, los
espafioles tenian la costumbre de rezarlo en sus casas en compafiia de toda la
familia®*

Los dominicos fueron importantes promotores de esta practica devocional. En
1650, el dr. Fray Juan de Palacios y fray Pedro de Loisa mandaron imprimir edictos y
patentes por todo el reino de la Nueva Espafia solicitando que todos los habitantes
rezaran el rosario de quince misterios una hora diaria de rodillas®*®. En realidad, el
rosario no sblo se rezd al interior de las casas y de los templos. Las procesiones de
la Virgen del Rosario desfilaban por las calles rezando a voces aquella oraciéon®®,

Por otro lado, se sabe, por ejemplo, que en la Noche Buena de 1651, los

%31 Nufiez de la Vega, Constituciones..., p. 611.

El rezo del rosario se dividia en tres misterios, los Gozosos, los Dolorosos y los Gloriosos. Estos misterios se
dividian, a su vez, en cinco partes.

Incluso en el siglo XX se ha promovido la creencia de que al unir las voces de todos los fieles en coro éstas
gze‘garian mejor al Cielo.

Palafox, Obras V. Ill, p. 16-18.

5% Guijo, Diario, p. 128
5% Guijo, Diario, p. 128.



264

vecinos de la ciudad de México adornaron sus ventanas con imagenes de Nuestro
Sefior y velas que alumbraban las calles. Ahi se juntaron mulatos, mestizos, negros
e indios para arrodillarse y rezar todos juntos el rosario de la Madre de Dios®*’. En
un principio, esta costumbre fue aceptada por las autoridades religiosas, pero poco
después fue reglamentada mediante la prohibicion de que asistiesen mujeres a
dichas reuniones de devocion noctuna®?, Finalmente, las autoridades terminaron
por prohibir aquella practica que, al popularizarse, comenz6 a ser motivo de
desorden y conductas poco piadosas®®.

Entre algunas cofradias con advocacion mariana, los miembros de aquellas
corporaciones adquirian la obligacion de rezar el rosario por determinado numero de
horas y en dias especificos. La finalidad de dicho compromiso era “ofrecer aquel
agradable servicio a la Madre de Dios” en beneficio y utilidad de los hermanos que
“estan en pecado mortal, para los agonizantes y para las animas del Purgatorio™*.
Los cofrades que aceptaban esta obligacion firmaban una cédula o patente mediante
la cual adquirian el compromiso devocional. Al repartirse y distribuirse las ocho mil
setecientas y setenta y seis horas que tenia el afio entre todos los cofrades, la Virgen
recibia aquel servicio de manera continua y perpetua®*'.

La cédula establecia que en caso de que el cofrade no hubiese podido cumplir
con su obligacién, éste debia buscar a otra persona para cubrir su hora de rezo, asi

como estipulaba la obligacién que tenian los cofrades de no dejar desocupada su

%7 Guijo, Diario, p. 188
5% Guijo, Diario, p. 188
5% Guijo, Diario, p. 148.
40 AHAM, Caja...
' AHAM, Caja...



265

hora en caso de muerte®*2. Nuevamente, la negociacion cotidiana para ganar la
salvacion del alma no s6lo articulé relaciones entre los hombres y la Virgen
intercesora, sino también, relaciones de solidaridad terrena que favorecieron a
mantener la cohesién y la unidad al interior de la sociedad novohispana.

Como muchas otras rutinas religiosas meritorias, el rezo del rosario alcanzé tal
popularidad que, entre muchos fieles, fue comun la creencia de que bastaba con
practicar dicha oracién para garantizar la salvacion eterna. Por eso, algunas
autoridades eclesiasticas no se cansaron en insistir que el rezo del rosario no era
suficiente si no iba acompafiado de la practica de las buenas costumbres. Asi lo
sefialaba el obispo Nufez de la Vega en alguna de sus cartas pastorales:

...no tiene sélida y verdadera devocién a la Madre de Dios el que no cesa
de ofender a su hijo benditisimo; no blasonéis de que sois devotos cordiales
de Maria porque le rezdis su rosario solamente... Rezadle hijos mios con deseo
de reformar la vida...>*®

La importancia de la oracion como medio para alcanzar la vida eterna
favoreci6 la aparicion de rezos populares no siempre reconocidos o autorizados por
la jerarquia eclesiastica. Estas oraciones heterodoxas se caracterizaron por sus
rasgos pragmaticos, lo mismo que por su relacion con practicas y creencias
magicas®* Entre otros, éste fue el caso de los rosarios apdcrifos de San José y
Santa Ana, comunes entre algunos fieles de Puebla y de México durante el siglo

XVIL.

Los fieles a la devocion del esposo de la Virgen pedian el auxilio “de los

%42 AHAM, Caja...

3 Nufiez de la Vega, Constituciones..., p. 611.

44 Araceli Campos Moreno, Oraciones..., p. 34. Campos Moreno propone la clasificacion de dichos rezos
distinguiendo entre oraciones, ensalmos y conjuros. Mientras los primeros dos tienen un tono invocante sumiso,
los terceros son peticiones imperativas.



266

méritos de San José...para que lo que nuestras fuerzas no puedan alcanzar lo
alcancemos por su intercesion y ruegos...”*. El rosario a San José no invocaba a la
Virgen y en lugar del Ave Maria ortodoxo, decia “Dios te salve Joseph, varén por
excelencia justo”. Ademas, el novedoso rosario se referia a Jesus como hijo
adoptivo de San José, afirmacion poco precisa que también contravenia a la
ortodoxia catdlica. Estos pequefios cambios en la oracién preocuparon severamente
a muchos eclesiasticos que vieron en el rezo un motivo de confusion para los
fieles®®.

No obstante, lo que probablemente escandaliz6 mas a los eclesiasticos que
denunciaron aquella devociéon fue que quienes rezaban el rosario de San José se
atribuian como propias las obras del celestial varén por concordia espiritual. Aquello
resultaba un exceso, pues a decir de fray Francisco Sanchez, “cada uno puede hacer
participante a los que quisiese de sus buenas obras, pero hacerse participante de las
ajenas no comunicandolas al otro..es usurpar y abusar de las llaves del
Pontifice...”*’.

En cuanto al rosario de Santa Ana, los devotos de aquella rutina piadosa
mandaban decir misas en su honra, le ofrecian su confesién y comunién en la
Pascua y daban limosna en las iglesias, los altares o frente a las imagenes
dedicadas a la Madre de Maria®®. Los fieles del rosario de Santa Ana realizaban,

también, otras obras caritativas que ofrecian a la santa objeto de su fe. Muchos de

45 AGN, Ing., V. 667, Exp. 2.

54 Asi lo afirmé el dominico fray Francisco Sanchez quien denunci6 al Santo Oficio aquella devocion. El religioso
explico la inconveniencia de llamar a San José con calificativos que sélo correspondian a la Madre de Dios.

AGN, Inq., V. 667, Exp, 2.

7 AGN, Inq., V. 667, Exp. 2.

8 AGN, Inq. V.667, Exp. 2



267

ellos visitaban a los presos y a los enfermos, hacian ayunos y penitencias o se
disciplinaban y utilizaban cilicios en su honra®®.

Los rosarios de San José y de Santa Ana son s6lo un ejemplo de un
sinnumero de oraciones heterodoxas populares entre los novohispanos. Soélo por
mencionar algunas mas, vale la pena recordar la existencia de muchas memorias de
devociones prohibidas que se pegaban en las puertas de las iglesias.

En el aflo de 1615, varios religiosos del pueblo de Querétaro y de la villa de
Celaya informaron sobre la costumbre que tenian muchos fieles de mandar decir
misas para San Pedro. En realidad, esta practica piadosa se debia a la circulacién
de un devocionario que promovia “falsas esperanzas y promesas supersticiosas”.
Entre otras cosas, aquel devocionario prometia que todos aquellos que ayunaran los
viernes a pan y agua o quienes mandaran decir misas a San Pedro serian llevados al
Paraiso por los angeles de la guarda a la hora de su muerte, liberando, ademas, a
siete 4nimas de las penas del Purgatorio®®.

Otra memoria popular fue la de la Corona de los méritos de la Pasion de Cristo
Nuestro Sefior. Esta memoria concedia apécrifas indulgencias a quienes ofrecieran
oracion a dicha devocion®'. Por otro lado, en Puebla, la oracién de las Candelas de
San Dimas o buen ladrén también aseguraba indulgencias a quienes oraran y

mandaran bendecir candelas en honor a dicho santo®2.

Los ejemplos anteriores hacen pensar que en la Nueva Espafia, las fronteras

%9 AGN, Inq., V. 667, Exp. 2

%0 AGN, Inq., V. 486, Exp. , F. 156

' AGN, Ing., V. 902, F. 17 y 18

%52 | a devocion fue prohibida por el Santo Oficio en 1736. Ver AGN, Inq., V. 859, Exp. 204.



268

entre lo ortodoxo y lo heterodoxo nunca fueron muy claras en las formas cotidianas
de vivir la religiosidad. Aquello que estaba permitido no era, muchas veces, tan
distinto de lo que quedaba terminantemente prohibido. Por otro lado, las devociones
que se desviaban de la ortodoxia compartian, en realidad, el sistema de simbolos y
creencias aceptadas por la autoridad eclesiastica.

Cabe seiialar que las oraciones apécrifas no autorizadas por el Santo Oficio
fueron consideradas “invenciones de espiritus particulares” que ponian en riesgo la
continuidad de las verdaderas devociones®®. Tomando en cuenta que aquellas
“verdaderas devociones” constituian uno de los mecanismos principales para difundir
los valores, ideas y creencias que daban sentido a la estructura y al orden social no
es extrafio que las autoridades se preocuparan por frenar cualquier culto o devocién
que promoviera versiones erroneas o no autorizadas del imaginario simbélico que

mantenia la cohesion al interior de la sociedad.

Como se ha visto a lo largo de este capitulo, la creencia en la salvacion del
alma como un asunto siempre negociable incidi6 en la experiencia novohispana de
una religiosidad cotidiana cuyo eje principal fue la ritualidad meritoria centrada en el
perdén. La participacion de los distintos grupos humanos que conformaron aquella
sociedad en este tipo de rituales, practicas y rutinas expiatorias garantizé la
reproduccion cotidiana del sistema simbolico, las estructuras jerarquicas y la
emocionalidad colectiva que vincularon y unieron a los novohispanos entre si.

Regidas y orientadas por las disposiciones del Concilio de Trento, en la Nueva

%3 AGN, Inq., V. 667, Exp. 2.



269

Espafia, la experiencla de la culpa y la busqueda del perdén contaron con muiltiples
vias y caminos ortodoxos. Ahora bien, aunque la mayor parte de los novohispanos
vio la salvacion del alma como el fin ultimo de la vida en la tierra, frente a las
exigencias morales de una Iglesia que pedia la reforma de las costumbres para
ganar la redencién, muchos sujetos buscaron garantizar la vida eterna, adaptando
las practicas y los significados de los medios ortodoxos para alcanzar el perdén a sus
propias capacidades y necesidades particulares.

En ocasiones, esta transformacion o adaptacion de las practicas y devociones
expiatorias oficiales dio como resultado el surgimiento de formas novedosas y
particulares de vivir la religiosidad catdlica en esta sociedad. En este sentido,
algunas veces, el significado meritorio de los ejercicios para acceder a la redencion
quedd reducido a la fe en el poder magico de las practicas mismas. En gran
medida, la reduccion del valor del mérito a la del poder magico anulé la importancia
que tenia el ejercicio de la responsabilidad individual como un esfuerzo moral que
exigia a los sujetos renunciar al Mal para acceder al Bien. No obstante, al mismo
tiempo, los novohispanos que prefirieron estos caminos hicieron gala de su
creatividad individual al esmerarse en encontrar las mejores practicas y los medios
mas sencillos y eficaces para garantizar el perdén de los pecados, evitando asumir la
responsabilidad individual y el esfuerzo moral necesarios para rectificar las malas
costumbres .

Efectivamente, el reconocimiento tridentino de la libertad humana como
elemento fundamental para encontrar el camino hacia la salvacion del alma abrié un

sinnimero de espacios y posibilidades para idear la mejor forma de acceder a la vida



270

eterna. En la Nueva Espania, esta libertad se tradujo en una experiencia religiosa
cotidiana caracterizada por la flexibilidad, la benevolencia y la autocomplacencia. En
este sentido, la experiencia de la culpa y la busqueda del perdén se vivieron desde
una religiosidad cotidiana indulgente y tolerante, accesible a las posibilidades de
seres humanos fragiles, imperfectos y débiles que siempre podian encontrar los
atajos para ganar la salvacion y el perdén de los pecados.

En realidad, este horizonte de laxitud, asi como la existencia de este margen
de libertad para negociar y encontrar distintas alternativas y posibilidades para salvar
el aima fueron elementos clave en la configuracion de un orden social capaz de
liberar de manera constante las tensiones generadas por una ética catélica rigida y
exigente. La liberacion cotidiana de aquellas tensiones evitd6 la ruptura o
fragmentacion violenta del orden y la estructura social, favoreciendo, con ello, la

conservacion del equilibrio, la paz y la unidad de dicha sociedad durante casi

trescientos afios.

Capitulo IV. EIl triunfo de Maria intercesora: de la Justicia a la
Misericordia divinas. Importancia mariana en el universo simbélico
novohispano del perdén y la reconciliacion

I. La tradicion mariana occidental



271

1. Madre medianera y Seiiora amorosa

La historia novohispana de los siglos XVI y XVII corri6 sobre los cauces
emocionales de la culpa y el perdon. Desde los origenes de aquella sociedad, la
conquista espariola tuvo como justificacion ideologica erradicar la tirania del Demonio
entre los indios para construir la monarquia de Dios en estas tierras. Para la
segunda mitad del siglo XVII, la vision criolla de la historia de la Nueva Espafia exaltd
“el triunfo de la luz sobre las tinieblas”, la victoria de la virtud y la pureza sobre el
vicio y el pecado.

Para la élite novohispana de aquel momento, el resultado de la contienda
entre las huestes del Mal y los ejércitos divinos se hizo evidente en un fenébmeno
maravilloso unico e irrepetible: la eleccion de la Madre de Dios al hacer de la Nueva
Espafia su morada terrena. La aparicién de la Virgen a Juan Diego y el sucesivo
milagro de la impresion de su imagen en el ayate del indio constituyeron topicos
centrales del orgullo y la identidad criolla novohispanos. Como se vera a lo largo de
este capitulo, si bien la figura de Guadalupe fue un simbolo criollo por excelencia en
el siglo XVII, la presencia de Maria en la vida cotidiana fue comun para todos los
habitantes de la Nueva Espafia desde el siglo XVI°®*,

Como se ha venido insistiendo, el orden y la estructura de aquella sociedad se
sustentaron en la existencia de una Justicia misericordiosa que hizo del perdén y la
reconciliacion los ejes mas importantes del funcionamiento politico y social. En este

sentido, Maria personificd, mejor que nadie, dos aspectos constitutivos de dicho

4 En algunas ocasiones, Solange Alberro ha afirmado que la presencia de Maria, en especial la de Guadalupe,
cobr6 auge sdlo a partir del siglo XVIIl. No obstante, en este capitulo me gustaria plantear que la presencia
mariana fue fundamental en la vida cotidiana de la Nueva Espafia desde los primeros afios posteriores a la
conquista en el siglo XVI. Ver Alberro, “Remedios y Guadalupe...” en Manifestaciones religiosas..., p. 315-330.



272

orden de justicia misericordiosa. Por un lado, la posibilidad de mediar y negociar, por
otro, el peso de las relaciones personales y afectivas en la configuracion de los
distintos pactos y acuerdos propios de aquel orden de negociacion. A decir verdad,
estos dos atributos relacionados con la Virgen provenian de una larga tradicion
occidental que habia hecho de la Madre de Dios la figura mas importante de la
mediacion y la intercesion.

En la religion catdlica, el poder intercesor y mediador de la Virgen es una de
las principales expresiones de la misericordia divina. Maria, madre dulce, amorosa y
compasiva constituye una fuente de esperanza y consuelo para todos los cristianos.
Gracias a su intercesion, los hombres pueden asegurar la fertilidad, la liberaciéon de
los peligros y sufrimientos cotidianos, asi como la salud del cuerpo y la salvacion del
alma. Entre sus devotos, Maria es abogada de todos sus hijos, maxima defensora de
la causa humana ante el tribunal de Dios®®. En el siglo XII, San Anselmo expres6
esta difundida creencia al recomendar a los pecadores afligidos que rezaran a la
Virgen recordando en sus oraciones como: “el acusado huye del Dios justo a la
buena madre del Dios misericordioso™®. En palabras del santo, la intercesion de
Maria convertia la Justicia divina en Misericordia.

El atributo mediador de Maria se anuncia ya en el Evangelio de San Juan. El
episodio, las bodas de Cana, es uno de los tres Unicos momentos en que la Virgen

aparece al lado de su hijo en el Nuevo Testamento®’. Cuenta la Escritura que en

%55 Marina Wamer, T sofa..., p. 408.

5% Marina Wamer, T4 sola..., p. 407.

%7 |os otros dos momentos en que Maria aparece con Jesus son cuando é se pierde en el templo y después de
la Crucifixién. En el primer caso, Jesus recuerda a su madre la verdadera naturaleza de su presencia en este
mundo. En el segundo, Maria refuerza la importancia que tienen el saciificio, el dolor y el sufrimiento en la
historia de salvacion.



273

aquella ocasion Maria y Jesus fueron invitados a unos esponsales en Galilea:
“...faltando el vino, la madre de Jesus le dijo: Vino no tienen. Y dicele Jesus: ¢ Qué
tengo yo contigo mujer? Aun no ha venido mi hora",

Esta era la primera vez que la Virgen intercedia por las necesidades de los
hombres ante su hijo divino. Y a pesar de que Jesus record6 a su madre que aun no
habia llegado el momento de su misiobn redentora, éste ejecuté el milagro y
transformé el agua de las tinajas en vino, con lo que fue posible continuar la fiesta.
Desde aquel momento se anunciaba ya una realidad permanente: para Maria no
habia imposible; su poder era infinito pues su Hijo no podia negarle nada.

Es importante sefialar que antes del siglo X, la Virgen fue una figura lejana
para los cristianos, un personaje remoto, utilizado por los teélogos para definir
algunas complejidades de la doctrina cristolégica®®. En realidad, la devocion popular
en torno a Maria surgié a partir de aquel siglo y abrevd, sobre todo, de distintos
relatos orientales procedentes de Asia Menor, Egipto y Siria, asi como de la tradiciéon
de varios evangelios ap6crifos entre los que destaco el Libro de Santiago®®.

Si bien los pi'imeros movimientos marianos del siglo X transformaron ya a la
Virgen distante en la madre dulce y misericordiosa, fue realmente a partir de la
segunda mitad del siglo XI y sobre todo en el siglo Xl que surgi6 una verdadera
piedad hacia Maria y un renovado interés por la Virgen en distintas areas tanto del

pensamiento como de la experiencia religiosa®'. Fue a partir de aquel momento que

5% Juan 2, 3-5, La Biblia

%% \Wamer, Tu sola..., p. 182.

%0 \Namer, Tu sola..., p. 51.

%1 Ver Gold, The lady and the Virgin, p. 43. Wamer también ha sefialado cémo el contacto de los cruzados,

peregrinos y mercaderes europeos con Bizancio incidié en la nueva popularidad mariana en Occidente. Wamer,
Tu sola..., p. 183.



274

los fieles cristianos comenzaron a ver en Maria a un ser tierno y sensible dispuesto a
interceder por todos aquellos devotos que compartian su amor.

Desde entonces, la nueva piedad mariana se caracteriz6 por la articulacion de
relaciones de profunda intimidad y compromiso emocional y directo entre los
hombres 'y la Madre de Dios. Fue Bemardo de Claraval (1135-1153) el primero en
hablar del amor mistico como vinculo principal entre Maria y sus fieles. También fue
el monje cisterciense uno de los te6logos que mas insisti6é en la importancia de Maria
como mediadora e intercesora de todos los hombres.

Si se levantan los vientos de las tentaciones, si te ves arrastrado contra
las rocas del abatimiento, mira la estrella, invoca a Maria. Si eres batido por las
olas de la soberbia, de la ambicién, de la detraccién o de la envidia, mira la
estrella, invoca a Maria. Si la ira o la avaricia, si la seduccién carnal sacuden
con furia la navecilla del espiritu, vuelve tus ojos a Maria... Que nunca se cierre

tu boca al nombre de Maria, que no se ausente de tu corazén...asi podras
contar con el sufragio de su intercesion...>.

En todo Europa, el nuevo fervor mariano de estos siglos se tradujo en un
incremento de los tratados sobre la Virgen, en la edificacién de templos e iglesias
bajo su advocacioén, asi como en la aparicion de muchas colecciones de milagros de
Nuestra Sefiora®?. La divulgacién en lengua romance de estas narraciones buscé
despertar la admiracion de oyentes y lectores para promover la nueva devocion
mariana. Los milagros de Nuestra Sefiora constituyeron alabanzas en si mismos. Al
hablar de pequefios acontecimientos religiosos y festivos dentro de la vida cotidiana

de los hombres, estas narraciones maravillosas movieron a los nuevos devotos a

%2 Bemardo de Claraval, Obras, V. /I, p. 639.

%3 Gold, The lady..., p. 44. Jesus Montoya Martinez destaca entre las colecciones de milagros mas importantes
la de Adgar de origen anglonormando, la del francés Gautier de Coinci y la de los espafioles Alfonso X el sabio y
Gonzalo de Berceo. Montoya Martinez en Berceo, El libro..., p. 15.



275

experimentar amor y agradecimiento hacia Maria®*.

Mas alla de difundir modelos ejemplares de piedad, veneracion y amor a la
Virgen entre los fieles, los milagros de dichas colecciones buscaron mostrar a los
hombres los principales atributos de aquella madre amorosa, siempre intercesora,
protectora y conciliadora®®. En el mundo hispanico de los siglos Xl y XllI, las
colecciones de milagros marianos mas conocidas fueron las de Gonzalo de Berceo y
Alfonso X el Sabio. En ambos casos, los autores presentaron narraciones donde
Maria intervenia para librar a sus devotos de diferentes peligros y sufrimientos. La
Madre de Cristo no sélo intercedia para garantizar a sus hijos el perdon de sus
pecados y la vida etena. La Virgen también auxiliaba a sus fieles en situaciones
terrenas cotidianas: los liberaba del cautiverio de los moros, sanaba a leprosos y
tullidos, ayudaba a las mujeres en el parto. No faltaban ocasiones maravillosas
como la del devoto que fue a Valencia y mat6 un dragén con el auxilio de Maria®®.

En medio de aquella variedad de historias, cabe destacar dos elementos
presentes en muchas de ellas. Tanto en los milagros de Nuestra Sefiora como en
las cantigas, los autores hicieron hincapié en la constante confrontacién entre el
Diablo y la Madre de Dios. Las narraciones medievales presentaron al Demonio
como un enemigo activo, incansable, que no dejaba de tentar, engafiar y confundir a
los seres humanos para que sucumbieran ante el pecado. Por otro lado, los devotos

de la Virgen no siempre fueron seres virtuosos o puros. Por el contrario, muchos de

%4 La tradicion de estas narraciones tiene su origen en el siglo VI, aunque ya San Agustin habia relatado algunos
milagros relacionados con la Virgen. El papa Gregorio Magno y Gregorio de Tours contaron historias con este
tema, pero antes del siglo XI, estas narraciones s6lo se habian registrado en latin. Ver Montoya Martinez, E/
libro..., p. 15-22.

%5 Luise M. Enkerlin habla del caracter pedagdgico de estos relatos, mismos que poco a poco comenzaron a
formar parte del sistema de ideas y creencias populares de los fieles cristianos. V. Enkerlin, “Texto y contexto...”,
en Relaciones..., p. 71.

%8 Esta historia esta en la cantiga 189 de Alfonso X.



276

ellos eran “mal ordenados”, tenian malas costumbres y frecuentemente recurrian a
vicios y errores. Algunos de ellos padecian de folia, locura o ignorancia. No
obstante estas caracteristicas, los fieles de Maria siempre recibian su ayuda y su
proteccion®’.

La intencion de subrayar estos dos elementos presentes en muchos milagros
medievales es que ambos nos dan indicios para reconstruir los atributos de la Virgen
que desearon difundirse entre sus devotos desde aquellos siglos. La confrontacion
de Maria con el Demonio y su predecible triunfo mostraba a la Virgen como una
Madre todo poderosa siempre capaz de vencer el Mal y proteger a sus hijos de
Satanas. El segundo elemento, el de la ausencia de un juicio moral sobre los fieles
auxiliados, es importante, pues habla de dos rasgos fundamentales de la relacion
entre Maria y los hombres: el poder mediador de esta Madre misericordiosa, asi
como el vinculo amoroso entre los devotos y su Sefiora. No importaba qué tan
virtuosos o viciosos fueran los fieles de la Virgen; al ofrecer su constante servicio de
amor a la Reina de los Cielos, ésta tenia el compromiso de mediar y negociar
siempre por ellos.

Como se ha mencionado ya, el poder negociador de Maria fue uno de los
rasgos mas importantes de su maternidad misericordiosa. Sin embargo, el culto a la
Virgen no sélo exalté la figura de Maria como una Madre comprensiva y mediadora.
Desde el siglo XlI, la Virgen fue descrita, también, como una Sefiora todo poderosa a

quien sus vasallos debian rendirle un constante servicio amoroso.

%7 Desde el siglo XIl, Maria gané la fama de ayudar a cualquier devoto. El ejercicio de su caridad y compasion
no dependian de ningun juicio moral. Maria comprendia la fragilidad y debilidad humanas y nunca negaba su
mediacién a los hombres que la amaban. Flynn, Sacred charity..., p. 28.



277

A partir de los siglos Xll y XIll, la espiritualidad medieval en torno a la Virgen
hizo del servicio de amor su doctrina mas importante®®. Bemardo de Claraval
definié el servicio amoroso como “la complacencia del que sirve en saber que su
servicio es aceptado, no esperando otra merced que tener contenta a la persona
amada™®. En este sentido, el devoto de Maria debia alabar a su amada y esperar,
desinteresadamente, que ésta aceptara aquella devocién como un servicio de amor.
En realidad, los vinculos entre la Virgen y sus fieles correspondian a la nocién
medieval del vasallaje.

Maria, como Reina de los Cielos y la Tierra, era una Sefiora natural®®. Al
igual que los sefiores feudales, la Virgen tenia obligaciones para con sus siervos:
protegerlos, defenderlos y evitarles cualquier dafio o deshonra®". La relacién que
los devotos de Maria establecian con ella obedecia a una adhesién afectiva y
siempre personal. Los vinculos que unian a la Virgen con sus amorosos vasallos
eran la amistad, la lealtad, el apego®. La presencia de Maria madre y sefiora fue

una constante en la vida cotidiana de los novohispanos desde el siglo XVI.

Il. Maria en la sociedad novohispana de los siglos XVI y XVII

1. La presencia de Maria mediadora en la primera sociedad novohispana del
siglo XVI.

Como en toda la cristiandad romana, en la Nueva Espafia, el auge del culto

%8 Ver Jesus Montoya Martinez, en Berceo, El libro..., p. 26. Muchos autores han relacionado el auge del culto
mariano en el siglo XIl con un fenémeno cultural de nueva reverencia a la mujer en general. De ahi que dichos
estudiosos vinculen la popularidad del culto mariano con el desarrollo contemporaneo de la literatura cortesana
en la que la mujer tuvo un papel central. Gold, The /ady..., p. 44.
::: Montoya Martinez, en Berceo, El libro...,p. 26. Claraval abrevaba de la pietatis affectus benedictina.
a1 Montoya Martinez, en Berceo, El libro..., p. 33

Montoya Martinez, en Berceo, El libro..., p. 34
2Enia poesia cortés, este tipo de vinculo se llamaba atenencia o aligamiento y no era otra cosa que “el vinculo
que nace entre personas cuando emparientan o cuando se someten voluntariamente una a otra® Montoya
Martinez, en Berceo, El libro..., p. 31.



278

mariano se dio en el siglo XVIl. No obstante, la Virgen estuvo presente en la
cotidianidad de aquella sociedad desde sus origenes. En realidad, en el siglo XVI, la
figura de Maria tuvo un lugar simbélico muy importante en la consolidacion de los
primeros pactos politicos y sociales, asi como en la construccion del nuevo consenso
cultural necesario para mantener la cohesion y la estabilidad después del
sometimiento violento y guerrero de las comunidades indigenas.

Muchos de los primeros cronistas plasmaron el fervor mariano que existia entre
los conquistadores. Tanto Bernal Diaz del Castillo como Francisco Lépez de
Gomara hablaron de un acto que se repitié constantemente a lo largo de los primeros
enfrentamientos guerreros entre indios y espafioles: la edificacion de altares con una
cruz y una imagen de Nuestra Sefiora en los antiguos templos prehispanicos. Desde
los primeros encuentros con los indigenas, Cortés dejo clara la importancia que tenia
la Virgen en la religion cristiana. En muchas de sus acciones, el conquistador
presenté a Maria no s6lo como una madre misericordiosa y maxima protectora de
todos los hombres. Desde un principio, el capitdn mostré a los indios, también, el
poder conciliador y mediador propio de la Madre de Dios.

Uno de los episodios mas conocidos de la conquista es el momento en que
Cortés recibié de los indios de Tabasco un regalo de veinte mujeres entre las que se
encontraba dofia Marina. EIl conquistador aceptd el presente gustoso y pidi6 a los
indigenas que poblaran aquel lugar para tener “verdadera paz™’>. Mas tarde, exhibid
ante los indios

...una imagen muy devota de Nuestra Sefiora con su hijo precioso en brazos y
se les declaré que en aquella santa imagen reverenciamos, porque asi esta en

573 Bernal Diaz del Castillo, Historia verdadera..., p. 119.



279

el Cielo la Madre de Nuestro Sefior Dios...5*

Cuenta Bernal que a los caciques les gusté mucho la imagen por lo que pidieron
a Cortés se las dejase para tenerla en su pueblo. Unos dias mas tarde, los indios
hicieron un altar en donde el padre Olmedo dijo misa y bautizé al pueblo como Santa
Maria de la Victoria®®. El episodio es revelador, pues muestra la presencia mariana
en un intercambio de regalos que sella un pacto entre los indios y los conquistadores.
No es el unico ejemplo donde la Virgen tuvo un lugar simbélico importante en la
consolidacion de aquellas primeras negociaciones politicas y culturales
indispensables en el proceso de pacificacion de la sociedad de la primera mitad del
siglo XVI.

Otro ejemplo de negociacién similar lo encontramos en Cempoala. También
frente a los caciques y sacerdotes, Cortés ofrecié6 su amistad a cambio de que los
indios dejasen sus idolatrias y sacrificios. Ante la negativa de los indigenas a dejar
sus antiguas costumbres, el enfrentamiento no se hizo esperar. Cortés y sus
hombres vencieron con las afmas a las huestes del cacique gordo y mas tarde,
destruyeron los idolos de los templos indigenas. Hecha la destruccion, el
conquistador explicd a los vencidos “...que les tenian como hermanos y que les
favorecia en todo lo que pudiese contra Moctezuma y sus mexicanos™’®
Nuevamente, tras la violencia, el capitan buscé la negociacion pacifica. Una vez

mas, el pacto se sellé con la presencia de Maria, pues hecha aquella promesa de

alianza, Cortés aclaro:

$74 Bernal Diaz del Castillo, Historia verdadera..., p. 119.
575 Bernal Diaz del Castillo, Historia verdadera..., p. 120.
%7® Bemal Diaz del Castillo, Historia verdadera..., p. 132.



280

...que en aquellos sus altos cues no habian de tener mas idolos, que él les
quiere dejar una gran sefiora, que es madre de Nuestro Seiior Jesucristo en
quien creemos y adoramos, para que ellos también la tengan por seiiora y
abogada...Y luego se en calé y se hizo un altar con buenas mantas y mandé
traer muchas rosas de los naturales que habia en la tierra, que eran bien
olorosas y muchos ramos y lo mandé enramar...””".

La devocién de Cortés a la Virgen no sélo dej6é verse en aquellos momentos
climéaticos. El capitan oraba a Maria todos los dias y constantemente le agradecia
todas sus bendiciones y auxilio divino. Es Torquemada quien refiere el episodio de
una cruenta batalla entre los indios y los conquistadores ya en México Tenochtitlan.
En aquella ocasioén, los sacerdotes del templo “...quisieron quitar...una imagen de la
madre de Dios Nuestro Sefior del altar del templo donde la puso Cortés...”®.

La batalla dej6 a muchos indios muertos y a otros mas, profundamente
asustados, tristes y confundidos. Fue en aquella confrontacion que algunos
indigenas dijeron que “...la imagen de Nuestra Sefiora les echaba tierra en los ojos y
que un caballero muy grande, vestido de blanco, en un caballo con la boca, pies y
manos hacia tanto mal como el caballero con su espada...”’®. Una vez ganada la
batalla, Cortés llevé al templo mayor las imagenes del crucifijo y de Nuestra Sefiora.
Acompaiiado por la gente con sus armas en procesion:

...pusieron las imagenes...cantando los que sabian, con gran devocion el Te
Deum laudamus, a vista de los mexicanos y con gran silencio que parece que

Dios les tenia las manos y enmudecia las lenguas. Cortés se vistié de fiesta,
derramé muchas lagrimas de alegria y devocion...5®°

Poco a poco, los indios fueron advirtiendo la relacion especial entre la Virgen y

577 Bemal Diaz del Castillo, Historia verdadera..., p. 133.

*7® Torquemada, Monarquia..., libro IV, Capitulo LXIX, p. 211
57® Torquemada, Monarquia..., libro IV, Capitulo LXIX, p. 211
560 Torquemada, Monarquia..., libro IV, Capitulo LIlI, p. 169



281

Cortés, pero al mismo tiempo, el conquistador transmitié entre los indigenas la fe en
una Madre amorosa, protectora universal que intercedia por todos sus hijos sin
importar que éstos fueran espafioles o indios. En este sentido, basta recordar lo que
ocurrié6 cuando una comisién de indigenas se lamenté con Cortés por la sequia que
imperaba en sus tierras. La comitiva reproché al capitan “...que el no llover era por
el enojo de sus dioses y llevaronle las cafias de maiz secas y las mazorcas en agua
chupadas...”®'. Cortés asegur6 a los indios que lloveria, pues su Dios era poderoso.
Acto seguido:

...llamé a sus soldados y dijo ...que se confesaran y que comulgaran a otro dia

y fueron a misa y con ternura comulgando le hizo oracién a la Virgen y al punto
empezé a llover tanto que con dificultad pasaron a su alojamiento...5%,

Este milagro fue uno de los primeros en que los indios se expusieron al poder
intercesor de Maria. Al mismo tiempo, aquel episodio maravilloso fue una de las
primeras ocasiones en que los indigenas pudieron observar y descubrir la otra cara
del conquistador. Frente a la Virgen, Cortés, el capitan fuerte y guerrero, se
convertia en un ser fragil y pequeiito; un vasallo de amor que se arrodillaba y oraba
con ternura y humildad a su Madre y Sefiora. Maria mostraba la otra faceta de la
conquista: ya no la guerra y la imposicion, sino el lado misericordioso y consolador;
la posibilidad de mediar, negociar y pactar.

Pero Cortés no fue el Unico responsable de introducir el culto mariano en la
Nueva Espafia. Herederos de la tradicion de Duns Escoto, los primeros franciscanos

que llegaron a evangelizar en el siglo XVI fueron fervorosos devotos de la Madre de

%1 vetancurt, Teatro..., p. 130.
%82 yetancurt, Teatro...,p. 130. Este fue el primer milagro mariano relacionado con las lluvias en la Nueva Espaiia.



282

Dios®. A pesar de sus ideas reformistas, los misioneros nunca desdefiaron el poder
intercesor de la Virgen en la historia de salvacion. A diferencia de algunas doctrinas
y catecismos espafioles del siglo XVI, claramente influidos por el pensamiento
erasmista, las doctrinas de fray Pedro de Gante y las del propio fray Juan de
Zumarraga presentaron a Maria como mediadora y corredentora de los hombres®®.
En este sentido, cabe mencionar, por ejemplo, las diferencias entre las
doctrinas de Constantino Ponce de la Fuente y las obras doctrinales de Zumarraga.
Para Ponce, Cristo era el tnico redentor de los hombres ante Dios Padre®®. Por
ello, en sus doctrinas, Maria aparece solamente como “...instrumento de nuestro
remedio y de quien saliese un tal fruto por donde el hombre fuese librado de la
primera caida y quebrantada la cabeza de la serpiente™®. Es decir, la figura de
Maria se presenta completamente subordinada y en funcién de la importancia que
tiene Cristo como redentor. En realidad, como otros erasmistas, Ponce enaltecia
més a la Virgen por la virtud de su vida, que por su poder medianero o intercesor™®’.
En contraste, los catecismos de fray Pedro de Gante y de fray Juan de
Zumarraga loaron a la Virgen y celebraron su activa participacion como intercesora
misericordiosa. De esta manera, en su Doctrina cristiana, fray Pedro hizo hincapié

en las preces que habia que recitar en honor a la Virgen, lo mismo que en la

%3 Desde el siglo XI, Duns Escoto defendié la inmaculada concepcion de la Virgen. A pesar de las criticas que
hizo Santo Tomas a dicha doctrina, los franciscanos la defendieron fehacientemente, confrontandose con los
dominicos que siguiendo a su padre, negaron que Maria hubiese sido eximida del Pecado Original. Ver Santiago
Sebastian, Contrarreforma y barroco, p. 222.

Frente a los abusos y exageraciones del culto mariano en la Edad Media, Erasmo critic6 las supersticiones
populares y propuso volver a las fuentes biblicas para fundamentar una nueva devocion religiosa cuyo eje debia
ser la figura de Cristo:

%85 José Ramoén Guerrero, en Evangelizacion..., p. 110.

%% José Ramén Guerrero, en Evangelizacion...,p. 184.

%87 Edmundo O°Gorman habla de la tolerancia que tuvieron los erasmistas espafioles hacia la devocion mariana.
Estos pensadores reconocieron el culto a Maria, haciendo una concesion a la religiosidad popular. Sin embargo,
criticaron las supersticiones y exageraciones en tomo a la imagen de la Virgen. Ver O‘Gorman, Destierro..., p.
118.



283

importancia de celebrar sus fiestas®®®. Por su parte, Zumarraga pidi6 a los frailes que
ensefiaran a los indios el Ave Maria y la Salve y exhort6 a los misioneros a que
difundieran la accién medianera de la Madre de Cristo, recordando estas palabras:
“Como quiera que Nuestro Sefior sabe que yo le he ofendido, pido su gracia para
mas no le ofender. Por tanto ruego a la Virgen Maria que ruegue a su hijo precioso
me quiera perdonar todos mis pecados™®.

Incluso fray Bernardino de Sahagun, siempre cauteloso ante las posibles
confusiones de los indios, insisti6 en ensefiarles a rezar a Maria de la siguiente
manera: “Habla por mi ante tu precioso nifiito para que me conceda tu gracia, para
que aqui en la tierra acepte con paciencia cuantas miserias y penas envie sobre mi
mi deidad mi Sefior. Amén™%®. Frente a la violencia de los conquistadores, los
frailes transmitieron a los indios sentimientos de proteccion paternal. Es muy
probable que la imagen de la Virgen asociada a los misioneros haya fungido como un
poderoso antidoto contra el miedo, la confusién y la desolacion propios de aquellos
afios de guerra y enfermedad.

Mas alla de la tradicion escotista heredada por los primeros evangelizadores
franciscanos, hubiera resultado imposible no hablar a los indios recién convertidos de
Maria y su amor maternal. Sin embargo, como ya se ha visto, los frailes no se
limitaron a ensefiar la existencia de la Virgen como madre de Dios, sino que
insistieron en su poder medianero y educaron a los indios para que imploraran su

intercesion de manera cotidiana.

%8 |_as fiestas enumeradas por el franciscano son la de la Anunciacion, la Visitacion de Nuestra Sefiora. La
Asuncion de la Virgen, la Concepcion de Nuestra Sefiora, la octava de la Concepcion y la conmemoracién de la
Expectacion de Nuestra Sefiora. Ver Emesto de la Torre Villar, E/ culto..., p. 237.

%89 Zumarraga, Regla cristiana breve, p.123.

%0 sahagun, Apéndice a la postilla, p. 175.



284

La difusion del culto a Maria en la primera mitad del siglo XVI se tradujo en la
toponimia de la nueva geografia y las nuevas instituciones novohispanas. Asi, por
ejemplo, en Texcoco, zona donde predicaron fray Juan de Ayora y fray Pedro de
Gante, se edificaron ermitas marianas como las de la Concepcién de Quauhxincan,
la de Santa Maria Tlayotlacan o la de la Purisima Concepcion de Tenochco.
También muchos altares, barrios, hospitales y conventos al interior de los pueblos de
indios recibieron la advocacion de Nativitas, la Asuncién, la Candelaria o el Transito
de la Virgen®®'.

Ademas de la presencia cotidiana de Maria en los nombres que comenzaron a
organizar la existencia de los indios en la sociedad recién fundada, la devocién a la
Virgen se tradujo en otro tipo de manifestaciones populares. Pronto, los indigenas
aprendieron a invocar a la madre de Dios en situaciones peligrosas, empezaron a
rezar el Ave Maria y la Salve acompafiandolas de “un canto llano gracioso” y
festejaron con especial fervor las fiestas de Nuestra Sefiora “en las principales
advocaciones de sus pueblos con mucho regocijo y solemnidad™®2. De las fiestas
marianas, los indios prefirieron celebrar las de la Natividad del Sefior y la de la
Purificacién o de la Candelaria®®. En esta Gltima, los nuevos devotos llevaban “sus
candelas a bendecir y después que con ellas han andado la procesion tienen en
mucho lo que les sobra y lo guardan para sus enfermedades y para truenos y rayos y

otras necesidades™®.

1 En su Teatro mexicano, Vetancurt ofrece abundante informacion sobre la toponimia mariana en la Provincia
del Santo Evangelio
%2 Motolinia, Memoriales, p. 93
5% Motolinia, Memoriales, p. 93

Mendieta, Historia eclesiéstica...,p. 432. Como se vera mas adelante, la costumbre de curar con la cera de las
velas ofrecidas a Maria perdur6 hasta el siglo XVIl.



285

Mas alla de todas estas demostraciones de piedad indigena, otro indicio
importante de la difusién que tuvo el culto mariano en el siglo XVI son las narraciones
de milagros y maravillas que ocurrieron a muchos indios recién convertidos®®. Estos
relatos maravillosos comparten algunos rasgos tipicos de los milagros marianos
medievales. Al igual que en los reinos espafioles de los siglos Xl y Xlil, donde la
Virgen tuvo que batallar contra el Diablo, ayudar a convertir moros y judios y
transmitir entre sus devotos el gran amor que les tenia, en la Nueva Espafia de la
primera mitad del siglo XVI Maria también tuvo mucho qué hacer. En los primeros
milagros marianos novohispanos, la Virgen aparece luchando contra el Demonio,
ayudando en la conversién de los indios y también, demostrando a sus nuevos
devotos su capacidad para protegerlos y mediar por ellos.

En su Historia eclesiéstica indiana, Geronimo de Mendieta relat6 el caso de un
indio enfermo que murié en Tlaxcala. Contaba el franciscano como ya enterrado el
indigena:

...fue su espiritu arrebatado y llevado por unos negros por un camino
muy triste y penoso a un lugar escuro y de grandisimos tormentos. Y
queriéndolo lanzar en él los que lo llevaban, el mancebo a grandes voces
llamaba y decia como alegando su derecho: Sefiora mia, Santa Maria, ¢ por qué
me echan aqui? Yo no recogia los nifios y los llevaba a baptizar? ¢No
juntaba a los muchachos y los llevaba a casa de Dios?... Santa Maria, valedme
y libradme de estas penas y tormentos, que de mis pecados yo me enmendaré.
Santa Maria, escapadme y defendedme de estos negros...>%.

En el final del relato, Mendieta intentaba demostrar la eficacia intercesora de la

Virgen. Una vez hecha la peticion para ser librado de la condena eterna, el indio

recuperé su espiritu y revivid. Después, éste enmendd su vida, se confesé “y en

%% Estas narraciones son comunes en las cronicas de frailes de diferentes 6rdenes religiosas. De esta manera,
las encontramos lo mismo en Gerénimo de Mendieta, Davila Padilla o Juan de Grijalva.
%% Mendieta, Historia eclesiéstica...,p. 462.



286

aquel buen estado” volvié a morir. En realidad, la historia milagrosa del franciscano
buscaba promover la imagen de Maria medianera y misericordiosa, la imagen de una
Madre que auxiliaba a sus hijos a ganar la vida eterna. En este sentido, también
otros frailes utilizaron la narracién de milagros marianos para difundir la capacidad
que tenia la Virgen para negociar en el Mas Alla. Al mismo tiempo, las historias
milagrosas no sélo hablaron de la intercesion de Maria en los asuntos eternos,
ademas, muchas de ellas también promovieron el poder de la Virgen para cuidar a
sus hijos en la vida terrena. Al respecto es Davila Padilla quien cuenta la siguiente
historia milagrosa en el pueblo de Tepoztian:

Venian un dia cinco indios del monte, con sus carguillas de lefia a
cuestas y cogidles en el camino un aguacero tempestuoso, extraordinaria furia
de relampagos y truenos. Recogiéronse los pobrecitos a la concavidad que
hacia una peiia [esperando que pasara la tormenta] para poder seguir su
camino. De los cinco los tres solamente traian rosario al cuello y los miraban
en aquel aprieto deseando que les valiese la intercesiéon de la Emperatriz del
cielo. Quiso Dios arraigar la devociéon del rosario de su madre en los
corazones de la gente recién convertida y permitié que cayese un rayo entre

los cinco indios, 2; los que traian los rosarios salieron vivos y los que no
quedaron muertos®?’.

Al concluir su relato, el fraile dominico celebré la grandeza del milagro pues
“...los dos que murieron estaban entreverados entre los tres que quedaron y la fuerza
indomable del rayo tuvo respeto a los que estaban sefialados con el rosario y anduvo
entresacando a los que no lo estaban™%.

Poco a poco, la tradicion medieval de los relatos marianos fue nutriéndose de
situaciones y realidades propiamente novohispanas. Los misioneros narraron

historias que, a pesar de su similitud con antiguas narraciones europeas, integraron

%7 Davila Padilla, Historia de la fundacion..., p. 615
%% Davila Padilla, Historia de la fundacion..., p. 615



287

elementos novedosos que dieron como resultado imagenes catélicas propias de una
sociedad cristiana americana. En este sentido, también es Mendieta quien narra la
historia de un indio de Xochimilco al que se le apareci6 la Virgen.

Andando un indio viejo, Miguel de San Gerénimo en su canoa, le
aparecié una mujer en figura y habito de india, muy bien aderezada y de buen
parecer, la cual estando en pie en la ribera se puso a hablar con él
familiarmente...Y le traté cosas secretas que tocaban a su persona y le consolé
en ellas. Y después de estas platicas le mandé que fuese al guardian de aquel
monasterio le dijese amonestase al pueblo que se enmendasen los pecadores

y los viciosos y hiciesen penitencia para amansar la ira del Seiior, que estaba
ofendido, porque el pueblo no pereciese con la enfermedad que andaba...*,

Una vez mas, la Madre de piedad y de misericordia aparece como una mujer
dulce y amorosa. Miguel de San Gerénimo se acerca a ella de manera familiar, le
cuenta cosas secretas, intimas, que hablan de una relacion de proximidad y
confianza entre el indio y la Virgen. Maria, madre protectora y compasiva, da la
solucién para calmar la ira divina y evitar la muerte de sus hijos. El relato de
Mendieta plasma los dos atributos marianos en los que se ha insistido en este
capitulo: su poder mediador y los vinculos afectivos y personales que unen a la
Virgen con sus devotos de amor.

2. La Virgen en la Nueva Espaiia del siglo XVII
a) El impulso tridentino
El culto mariano difundido por los franciscanos en el siglo XVI se concentr6 en

la figura de Maria como intercesora y Madre de Dios. Se ha mencionado ya que los
primeros misioneros fueron fervorosos devotos de la Virgen, a pesar de que al mismo
tiempo, compartieron muchas preocupaciones reformistas que en el contexto

americano cobraron un nuevo significado. En este sentido, algunos frailes

%% Mendieta, Historia eclesiéstica..., p. 453



288

expresaron una fuerte inquietud frente a las posibles confusiones idolatricas en torno
al culto a Maria. Probablemente esta preocupacion tuvo que ver con que la devocion
mariana novohispana de la primera mitad del siglo XVI no exalt6 la gran variedad de
advocaciones de la Virgen que se conocian en Europa. En realidad, los
evangelizadores ensefiaron a los indios a venerar e invocar a Maria y no a
Guadalupe, Remedios o la Soledad.

En un principio, los nombres con los que se llamé a la Virgen en la Nueva
Espafia fueron los que hablaban de distintos momentos de su vida o de aquellos
atributos propios de su naturaleza Unica y sobrenatural: la Purisima Concepcién, la
Anunciacion, la Natividad®®. A decir verdad, la devocién mariana de la primera mitad
del siglo XVI estuvo rodeada de mucha cautela reformista, de un especial cuidado en
el manejo de las imagenes de la Madre de Dios, asi como del poder milagroso que
tenian las mismas.

Al llegar la segunda mitad del siglo XVI, los lineamientos del Concilio de
Trento, presentes ya en el Primer Concilio Provincial Mexicano, buscaron reorientar
las practicas y costumbres piadosas de la devocion popular novohispana®'. Entre
los rasgos mas importantes de aquella nueva religiosidad tridentina se encontré la
defensa del culto mariano, asi como el impulso del fervor de los fieles para honrar las
imagenes de la Madre de Dios. Frente a las corrientes reformistas que intentaron

desposeer a Maria de sus atributos y poderes divinos, el Concilio de Trento inicié un

% En este sentido, es interesante recordar las dos hipétesis de Edmundo O’Gorman sobre la primera ermita de
la Virgen en el Tepeyac. A decir del historiador, es probable que en un principio no haya existido imagen alguna
de Maria en el templo. En todo caso, si existi6, ésta fue la de una Inmaculada y probablemente no haya sido muy
espectacular. De cualquier forma, lo interesante es que en un principio, la ermita del Tepeyac estuvo dedicada,
ssg? mas, a “la Virgen Sacratisima, que es Nuestra Sefiora Madre”. O°’Gorman, Destierro..., p. 9.

Ver O°Gorman, Destierro..., p. 119.



289

movimiento de recuperacion mariana que engrandeci6 la figura de la Virgen y su
importancia en la historia de salvacion®®.

El impulso del culto a Maria insistié en recordar muchos de los nombres que la
Virgen habia recibido durante siglos. Ademas, volvieron a reconocerse muchas de
sus antiguas virtudes, como la de ser vencedora de las herejias y el Demonio®®. Si
bien el Concilio de Trento no prestdé mucha atencién a los problemas mariolégicos,
en su sesion dedicada al Pecado Original (sesion XV de 1546) eximi6é a la Virgen de
aquella mancha universal®®. Legitimando muchas de las creencias tradicionales y
practicas cotidianas de la religiosidad popular, Trento reconocié que la Virgen habia
nacido sin pecado. Ademas, también insistié en la veracidad de su poder medianero
y corredentor. En realidad, a partir del siglo XVII, el poder intercesor de Maria se
convirtié en uno de los estandartes mas importantes de la Contrarreforma®®.

Es importante recordar que Trento neg6 el poder de las imagenes sagradas en
si mismas. No obstante, el siglo XVII vivié la reedicion de algunas obras de los
padres griegos que habian defendido la veneracion de los iconos frente a los
ataques iconoclastas. En la Nueva Espania, la difusion de estas obras de teologia
fortalecid, también, la celebracion del culto a las imagenes marianas que pronto se

popularizaron entre todos los grupos y sectores de aquella sociedad®®.

82 Este creciente fervor a Maria se expresé en toda la sociedad catélica de los siglos XVI y XVII. Luis XIlI
consagrd su reino a la Virgen, Descartes peregriné a Nuestra Sefiora de Loreto para agradecer el descubrimiento
de las bases de la ciencia. Ver Santiago Sebastian, Contrarmeforma..., p. 195.
%3 Santiago Sebastian, Contrameforma..., p. 195

Pedro Canisio, Francisco Suarez y Roberto Belarmino fueron te6logos tridentinos defensores de Maria.
Probablemente, el Concilio evadié hacer dogma la inmaculada concepcion de la Virgen para evitar mayores
tensiones con las corrientes reformistas con las que aun se deseaba conciliar en las primeras reuniones. Ver
Msarina Wamer, Tu sola..., p. 320.

Ver O°Gorman, Destierro..., p. 121.
% ver Brading, La Virgen de Guadalupe..., p. 22. En este sentido, cabe recordar que algunos franciscanos y
jesuitas aceptaron la presencia de Maria en los santuarios donde ocurrian los milagros. Ademas, algunos
predicadores novohispanos liegaron a aplicar la doctrina de la transubstanciacion a la imagen de Guadalupe.



290

b) Las relaciones cotidianas de Maria con los novohispanos
En el siglo XVII, Maria fue el personaje sobrenatural mas presente en la vida

cotidiana de los novohispanos. La proliferacién de la piedad mariana se tradujo en
diferentes costumbres, practicas y habitos publicos y privados que marcaron el ritmo
de los dias y las horas en aquella sociedad. La oracién del rosario, la organizacién
de procesiones, el ofrecimiento de limosnas, ayunos, promesas y novenarias a la
Virgen, el canto de la salve todos los sabados del afio o los certamenes organizados
por los jesuitas para componer poemas, epigramas, elegias y panegiricos alabando a
Maria fueron sélo algunas de las manifestaciones piadosas mas comunes en aquella
sociedad®”.

No obstante las diferencias y las jerarquias que separaban a los habitantes de
la Nueva Espafia, todos veneraron a la Virgen en sus distintas imagenes y
advocaciones. El culto mariano fue motivo de experiencias gozosas y jubilosas para
todos aquéllos que festejaron con musica, flores y luces a una madre afectuosa,
flexible y reconciliadora. La devocion a Maria fue comin entre los gremios de
plateros y pintores, entre alcaldes y corregidores; entre las sefioras acomodadas y
las mas pobres; lo mismo entre indios, espafioles o mestizos, que entre negros y
mulatos. Esta popularidad generalizada se reflej6 en las fiestas, las celebraciones y
los milagros reconocidos por sujetos que se identificaron como hijos y vasallos
amorosos de aquella Madre y Sefiora. Ejemplo de esta piedad generalizada lo
encontramos en el fervor que muchos novohispanos mostraban a la imagen de

Nuestra Sefiora de Loreto del Colegio de San Gregorio en México:

897 \er Zambrano, Diccionario..., V. 9, p. 45



291

Lo que todos admiran es la devocion y confianza grande con que de
todos gremios acuden a esta soberana imagen, porque todos hallan en ella
remedio en sus necesidades: las mujeres felicidad y facilidad en sus partos,
los enfermos el alivio a sus dolencias, los afligidos consuelo, los atribulados
desahogo, y todos acuden a ella con devocién semejante a la que muestran en
Italia innumerables peregrinos...alrededor de la nuestra [imagen de Loreto] se
ven colgados muchos cuadros en que pintados se ponon a la vista de todos los
favores recibidos de la benignisima gran Sefiora®®

A diferencia de otros santos, la Virgen no era especialista en remediar ciertos
males particulares. Como madre de Dios, su poder era mucho mayor y por lo tanto,
podia interceder por los hombres en cualquier circunstancia®®. No obstante, a pesar
de la capacidad para auxiliar a sus hijos en todas sus necesidades, los fieles de
Maria si reconocieron algunas situaciones en las que imploraban la intercesion de la
Virgen con especial fervor. La tradicion medieval asocié la mediacion de la Madre de
Dios en casos relacionados con la sanacién de los tullidos, los leprosos, los ciegos y
los accidentados. Las colecciones de milagros de la Virgen de los siglos Xl y Xill
mostraron a Maria resucitando nifios, reviviendo personas que habian caido dentro
de pozos de agua, ayudando a las mujeres en el parto y curando a nifios enfermos y
heridos®'°.

En la Nueva Espafia, la Virgen fue invocada para intervenir en aquellas mismas
situaciones, pero ademas, también se imploré su ayuda en otras circunstancias

adversas propias de una realidad particular. De esta manera, Maria auxili6 a los

novohispanos en tiempos de epidemia, lo mismo que en épocas de sequia o de

%8 Florencia, Zodiaco..., p. 155.

Luise M. Enkerlin habla de la devocién a la Virgen COmo un seguro de amplisima cobertura que protegia a sus
devotos de cualquier cosa. Enkerlin, “Texto y contexto...”, en Relaciones..., p. 85.

1% ver William Christian, Local religion..., p. 98.



292

inundacion®''.

La eficacia de la Virgen para resolver ciertos problemas especificos
también se relacioné con distintas advocaciones invocadas con mayor frecuencia en
circunstancias particulares. Asi, por ejemplo, la Virgen de la Salud se llevaba a los
enfermos, la de Guadalupe era eficaz para los exorcismos y Nuestra Sefiora de la O
auxiliaba a las parturientas en problemas. Sin embargo, en realidad, la Virgen era
siempre la misma y por lo tanto, realizaba los mismos milagros en cualquiera que
fuese su advocacién. De manera que mientras la Virgen de los Remedios hacia
llover en la ciudad de México, la de la Soledad lo lograba en Oaxaca®'?

En realidad, las devociones marianas de la Nueva Espafa no estuvieron tan
asociadas al grupo étnico o a la especialidad milagrosa, como a los cultos locales o

regionales®'>.

La popularidad de algunas advocaciones marianas en diferentes
regiones novohispanas obedecié a diversos factores. Algunas imagenes se hicieron
famosas gracias a la promocién que les dieron ciertas ordenes religiosas®'t. A
veces, las devociones particulares se hicieron populares en determinada
comunidad®'®. En otras ocasiones, la fama de los milagros realizados por cierta

imagen se prolifer6, incidiendo en la construccion de templos o ermitas que se

convirtieron en nuevos nucleos de devocién regional. En otros casos, devotos ricos

61" Son bien conocidos los efectos que tuvieron las epidemias de sarampion, viruela y gripa entre los
novohispanos de los siglos XVI y XVII. Por otro lado, en la Nueva Espaiia, la asociaciéon de Maria con las lluvias
fue importantisima. Mientras la Virgen de los Remedios generalmente hacia llover, Nuestra Sefiora de
Guadalupe evitaba el exceso de agua. No extrafia la importancia de la lluvia en una sociedad primordialmente
agricola, lo mismo que en una ciudad como la de México en donde las inundaciones siempre causaron serios
problemas. En el caso de los milagros medievales de las colecciones espafiolas citadas, no abundan ejemplos
en que la Virgen haga llover o frene las tempestades (fuera de las que ocurren en el mar). Entre las doscientas
cantlgas de Alfonso X el Sabio, sélo una, la ciento cuarenta y tres, registra un milagro de ese tipo.

2 Florencia, Zodiaco... , p. 273
613 william Christian ha estuduado la importancia de la reluguosudad regional y local en la Espaiia del siglo XVI. Las
imagenes sagradas preferidas por una comunidad se eligen como reflejo de una apropiacion particular de la
experiencia religiosa. Ver Christian, Local religion..., p. 22.

Dos ejemplos caracteristicos serian la Virgen del Rosario con los dominicos y Nuestra Seiiora de Loreto con
los jesuitas.

Asi, por ejemplo, la Virgen de los Dolores de Acatzingo se popularizé gracias a la devociéon de una vecina de
aquel poblado, doiia Antonia Negreros.



293

o pobres mandaron pintar bellas imagenes que atrajeron la visita de otros fieles. La
devocién de personajes ilustres a ciertas advocaciones también influyé en el la
creacion de cultos locales a determinadas imagenes.

Algunas veces, el origen de la popularidad de las advocaciones marianas se
perdi6 en la memoria colectiva, rodeado de historias de apariciones milagrosas,
lagrimas y sudores maravillosos. En todo caso, para los novohispanos, Maria
siempre fue una gran Sefiora y una Madre amorosa. Asi lo expresé el padre
Florencia al hablar de dos imagenes de la Virgen veneradas en el convento de San
Francisco y en el del Carmen de la ciudad de Puebla:

[A una la llaman la Gachupina y a la otra la Criolla] pero para todos son
las dos imagenes. Como la Santisima Sefiora, habiendo nacido en Nazareth, se

muestra amorosa madre con todos los que la sirven como hijos y esclavos en
todo el mundo®'.

De manera que ya fuera como Soledad, Remedios o Guadalupe, la Virgen fue
invocada para interceder por el cuerpo y el aima de sus devotos. En la Nueva
Espafia Maria misericordiosa constituyé una fuente de alivio y consuelo liberando a
sus hijos del miedo a la condena eterna y de los sufrimientos cotidianos.

En el siglo XVII, el fervor mariano de todos los novohispanos se tradujo en la
conformacién de muchas cofradias que tuvieron como patrona a la Virgen. Indios,
espafioles, mestizos, negros y mulatos se congregaron bajo la protecciéon de la

Inmaculada, la Soledad, la Candelaria, Rosario, la Asuncion o la Natividad®'’. La

®'® Florencia, Zodiaco..., 202

7 En su Teatro mexicano, Agustin de Vetancurt da una lista detallada de las diferentes cofradias que existian en
la Provincia del Santo Evangelio. A partir de sus informes, llama la atencién que al menos en aquella region, la
eleccién de ciertas advocaciones marianas fue indistinta entre los diferentes grupos étnicos. Asi, por ejemplo,
hubo cofradias de la Soledad de negros y mulatos, lo mismo que de indios o espafioles. De la Inmaculada entre
los indios, pero también entre los vecinos espafioles. Lo mismo se observa con otras imagenes marianas
populares entre los cofrades de las distintas corporaciones.



294

universalidad del culto a Maria qued6é plasmada, también, en la narracion de
diferentes milagros realizados por la Reina de los Cielos. Los mas famosos, quizas,
fueron los registrados por el padre Florencia y el padre Oviedo en la coleccion del
Zodiaco mariano.

Al igual que las colecciones medievales, ésta tuvo un caracter pedagégico y
propagandistico. Sus autores buscaron ensefar a los lectores los atributos de Maria

y su gran amor para con todos sus devotos®'®,

En este sentido, los relatos del
Zodiaco son narraciones breves, didacticas que intentaron moralizar y adoctrinar a
los fieles de la Nueva Espaiia. Es importante sefalar que como toda fuente literaria,
ésta no presenta un retrato fehaciente de la realidad novohispana. Sin duda, los
milagros marianos reordenaron y distorsionaron las experiencias cotidianas de
aquella sociedad, otorgando un sentido a situaciones que probablemente hayan
tenido una naturaleza caética en la vida real’'>. No obstante, estos relatos nos
ofrecen un cuadro del lenguaje simbdlico, de los valores, las creencias, las actitudes
y actividades cotidianas que dieron sentido a la existencia de los novohispanos en el
siglo XVII. Sobre todo, estas narraciones milagrosas dan oportunidad de asomarnos
a la configuracion de los vinculos afectivos y personales entre sujetos muy distintos
entre si y la siempre misericordiosa Maria. Antes de entrar al universo milagroso de
estas historias para rastrear las relaciones cotidianas que tuvieron los novohispanos
con la Virgen, vale la pena hacer algunos comentarios sobre ciertas diferencias
existentes entre los relatos marianos medievales y los de la Nueva Espaiia del siglo

XVII.

18 Ver Enkerlin, “Texto y contexto...” en Relaciones..., p. 72
8% Sobre las narraciones milagrosas como fuente histérica, ver Gold, The lady and the Virgin



295

En primer lugar, como se ha mencionado ya, en las narraciones de Berceo y de
Alfonso X el sabio, Maria aparece auxiliando a sus devotos en situaciones comunes
en la sociedad espafiola de los siglos Xl y Xlll. De esta manera, la Virgen lucha
contra los moros, ayuda a matar dragones, cura tullidos y leprosos, defiende castillos
o rescata a los nifios de los hormos de los judios. Evidentemente, la cotidianidad
novohispana era distinta y por lo tanto, la Virgen tuvo que realizar otro tipo de labores
como fueron salvar a los nifios de ser devorados por caimanes en el rio
Cosamaloapan, ayudar en la conversion de los indios id6latras, curar las ciclicas
epidemias de sarampion o evitar las inundaciones que asolaban a la poblacién de
aquel reino americano.

Es curioso y merece la pena anotar que los milagros medievales parecen mas
variados que los novohispanos. En el caso de la Edad Media, la Virgen aparece
haciendo gala de su destreza multifacética. En la Nueva Espafia, los temas de los
milagros de la Virgen se repiten con mayor frecuencia y de pronto, parecen mas una
alegoria de los atributos femeninos de Maria como son su materidad, su fertilidad,
su capacidad conciliadora.

Por otro lado, también hay diferencias importantes en torno a la naturaleza de
los devotos marianos en una sociedad y en otra, lo mismo que en el tipo de su
devocién. Aparentemente, la religiosidad medieval es mas espontanea, las
relaciones entre la Virgen y sus vasallos de amor se articulan mediante ofrendas de
distinto tipo y arreglos personales. En el caso novohispano, da la impresion de que
la devocion de los fieles estda mas reglamentada, los devotos marianos se relacionan

con su Madre y Sefiora a partir de la organizacién de procesiones, la practica de la



296

oracion y habitos que se repiten en escenarios rodeados de velas, cantos y flores.
Ademas, mientras que en el caso de los milagros medievales, la iniciativa de auxiliar
a los devotos parte de la Virgen misma, en los novohispanos, los fieles imploran su
mediacion. Probablemente, detras de estas diferencias no esté otra cosa que la
mentalidad tridentina de Florencia y Oviedo, misma que se veria reflejada en un
interés por regular y normar las practicas y experiencias religiosas cotidianas y
populares, lo mismo que por exaltar la importancia que tenian las practicas meritorias
(como la oracién y las promesas) para ganar la intercesion divina.

También en este sentido, es importante detenerse en otra diferencia que llama
la atencién. En los milagros medievales, los devotos no son siempre seres virtuosos.
Como se dijo en su momento, muchos de ellos estan llenos de vicios, son pecadores
o en el mejor de los casos, locos o ignorantes. En contraste, los devotos del Zodiaco
mariano nunca se describen como seres especialmente lujuriosos, inmorales o
disipados. Esta diferencia tampoco es de extrafiar. Mientras que en los siglos XIl y
Xlll los milagros marianos intentaban sembrar una nueva devocién y hubiera
resultado contraproducente presentar a los nuevos devotos modelos de virtud
demasiado exigentes, en la Nueva Esparia del siglo XVII el culto a Maria se difundia
en una situacion completamente distinta.

En primer lugar, la insistencia de Trento en la importancia que tenian las
buenas costumbres habria hecho una incongruencia mostrar a los devotos
premiados por Maria como seres viciosos y pecaminosos. Pero en segundo lugar, el
discurso novohispano del siglo XVII hablé de este reino como el Paraiso de la piedad

y la pureza cristianas. Los virtuosos fieles de Maria confirmaban esta grandeza



297

espiritual. Por ultimo y también en este sentido, no sorprende que mientras en los
milagros medievales el Demonio aparece haciendo de las suyas y dando dolores de
cabeza a la Virgen, en los milagros del Zodiaco el Diablo casi brilla por su ausencia.
En realidad, en las historias marianas de la Nueva Espafia, la unica figura que

ilumina el escenario es Maria, Madre gloriosa y Reina triunfante.

c) La intercesion milagrosa de Maria en la cotidianidad novohipana
Como se ha visto hasta ahora, la relacion cotidiana de la Virgen con los

novohispanos estuvo orientada por la maternidad y el sefiorio de Maria. Los
habitantes de la Nueva Espafia reconocieron en ella a una mujer afectuosa, calida,
flexible y reconciliadora, pero al mismo tiempo, admiraron su poder y su fortaleza.
Esta dualidad mariana reflejé el lugar simbélico de lo femenino dentro de aquella
sociedad patriarcal. Si en la Nueva Espafia, la autoridad siempre recayé en las
figuras masculinas, las mujeres (madres, hijas o esposas) poseyeron otro tipo de
poder: su capacidad negociadora, el ingenio para mediar con los hombres que
ejercian la autoridad a su alrededor.

Los milagros marianos novohispanos presentaron a la Virgen como una Madre
amorosa, pero también, como Sefiora exigente, activa y llena de iniciativas
personales. Son varias las historias milagrosas en las que Maria decide en qué
casa, templo, emmita o rincon desea habitar. En ocasiones, aquella madre
misericordiosa reclama a algunos descuidados devotos sus derechos de Sefiora.
Ese fue el caso, por ejemplo, de una mulata que prometié a la Virgen servirla toda su
vida y después se arrepinti6. Habiendo faltado a su compromiso, Maria le envi6é una

grave enfermedad y al poco tiempo se le aparecié entre suefios. Ahi, la Virgen le dijo



298

que si deseaba vivir, volviese a su servicio, a lo que la mulata accedio,
“...[hallandose] luego del todo buena y sirvi6 a la Virgen en su imagen mientras
vivie™s2°

Algo parecido sucedié a Agustina de Santa Teresa, religiosa del convento de la
Concepcion en Puebla. Aquella monja sofiaba con servir a Cristo siguiendo el
ejemplo de Santa Gertrudis. Buscando la inspiracién, Agustina creyé buena idea
transformar una imagen de la Virgen en la de la Santa que deseaba imitar. Ni tarda
ni perezosa, Maria se aparecié en el convento para expresar su amorosa queja.
“¢Como por Santa Gertrudis me dejas?”, reclamé a la religiosa. Agustina,
arrepentida, comprendi® que era mejor conservar la imagen de la Purisima
Concepcién tal y como estaba®?'.

En la Nueva Espaiia, la misericordia y el poder de la Virgen se expresaron en
situaciones cotidianas muy distintas. Maria no s6lo intercedi6 para ganar la vida
eterna de sus devotos, sino también, auxili6 a los mismos para aliviarlos de sus
sufrimientos terrenos. Las historias de milagros marianos permiten reconstruir la
naturaleza de los vinculos cotidianos que se articularon entre la Virgen y los
novohispanos, lo mismo que imaginar el peso que tuvo dicha relacion afectiva dentro

de aquella sociedad.

3. Piedad colectiva y piedad individual
Como en otras sociedades contrarreformistas, la devocién novohispana a la

Virgen se manifest6 en practicas comunitarias en las que participaron gremios,

20 Fiorencia, Zodiaco..., p. 187.
2 Florencia, Zodiaco..., p. 204.



299

cofradias, 6rdenes, colegios y otras corporaciones que formaban parte del Cuerpo
Mistico de Cristo. En muchas ocasiones, los fieles pidieron la intercesion de Maria
para calmar la ira de Dios y cesar con ello los castigos divinos que asolaban a una
comunidad. De esta manera, los devotos marianos invocaron el auxilio de su madre
y sefiora en caso de inundaciones, sequias, incendios, temblores y enfermedades®?.
Asi sucedid, por ejemplo, en 1727, cuando la poblacién de la ciudad de Oaxaca,
“...para aplacar la ira del Cielo, se resolvi6 llevar...procesion a la catedral y hacer alli
un solemne novenario a la milagrosa imagen de la Soledad™%.

Las epidemias de sarampién fueron comunes en la Nueva Espafia. También
en estos casos, los fieles se ampararon en la misericordia de Maria y pidieron su
auxilio divino. Por ello, en Puebla de los Angeles, pobres y nifios rogaron a la Virgen
del Refugio que los librara de aquella enfermedad, y en toda la ciudad se organizaron
novenas para pedir la intercesion de Maria®*. De igual forma, en 1641, la ciudad de
México organizé una procesion de sangre para implorar la mediacion de la Virgen de
los Remedios, pues era bien conocido que “...se han experimentado de la devocion
de esta imagen milagros que ha hecho Nuestro Sefior en remedio de sus devotos, en
especial en socorro de las aguas, para la salud y los temporales®?. Otro ejemplo de
la piedad colectiva es el servicio amoroso que recibi6 Guadalupe en la ciudad de
México:

Habia el Seiior afligido el territorio de México con una extrema sequedad.
La inocente juventud de nuestros estudiosos tomé a su cargo aplacar la ira de

Dios, por la intercesion de la soberana Virgen: Salieron de casa, acompaiiados
de sus maestros, con candelas en las manos, cantando el rosario y letanias de

€22 \ier William Christian, Local religion..., p. 35
823 Alegre, Historia de la provincia..., V. IV, p. 327.
z; Florencia, Zodiaco..., p. 238

Vetancurt, Teatro..., p. 131



300

Nuestra Seiiora. Llegando al templo...oyeron misa...y recibieron la santa
comunion...Fue un espectaculo que sacé lagrimas de devocion a muchas
personas y se atribuyé a la oraciéon pura y humilde de aquellos piadosos
jovenes el agua con que poco después quiso el Seiior consolar la afligida

ciudad®®.

Pero la piedad mariana no sélo tuvo manifestaciones colectivas. Los devotos
de la Virgen también hicieron votos y promesas para librarse de males, peligros y
sufrimientos individuales. Veladoras, estampas, medallas, panecitos, aceites, agua
bendita y otros objetos milagrosos fueron bienes materiales relacionados con la
devocion individual de los novohispanos. En sus ruegos a Maria, los fieles pidieron
su intercesion para recobrar la salud, evitar accidentes, librarse del Demonio,
restablecer la concordia e incluso, salvar el honor. Por supuesto, en muchas
ocasiones los novohispanos invocaron a la Virgen para pedir su mediacion y alcanzar

la vida eterna.

a) Maria conciliadora: protectora de la paz y del honor

La presencia de Maria rodeé a los novohispanos de emociones gozosas y
tranquilizadoras. La Virgen transmitié a sus devotos sensaciones de paz, armonia y
confianza. Su poder para restablecer el equilibrio y su capacidad reconciliadora no
se limitaron a la dimensién sobrenatural. Por ello, en muchas ocasiones, Maria
intervino para reparar las relaciones humanas en conflicto; su intercesion favorecio,
de esta manera, a mantener el orden y la estabilidad social.

En cierta ocasion, dos vecinos de Toluca se retaron a duelo en el cerro de

% Alegre, Historia de la provincia..., V. Il, p. 47



301

Tecaxic donde habia una emita dedicada a la Virgen. En pleno desafio, los
hombres escucharon musica de voces celestiales y “admirados de la dulzura de la
repentina y no esperada consonancia, suspendieron la rifia y buscando quién
cantaba tan suavemente en aquel paramo, advirtieron que la musica salia de la
capilla de la Virgen™?'. Llenos de pavor y reverencia, los dos hombres “pusieron las
armas ante los pies de la Virgen y haciéndose de enemigos muy amigos, adoraron a
la gran Sefiora como autora de la paz del mundo y reconciliadora suya...”?,

La Virgen no s6lo restableci6 las relaciones armoniosas transformando viejas
rencillas en nuevas amistades. Como se ha mencionado ya, el honor fue un valor
fundamental en la estructura y el orden social de la Nueva Espafia. En este sentido,
los celos fueron una amenaza constante para la estabilidad cotidiana al interior de los
hogares. Por ello, algunas mujeres recurrieron a la intercesion mariana para librarse
de la deshonra y la furia de sus maridos, tal como lo muestra la siguiente historia de
la Virgen de la Bala.

En el pueblo de Iztapalapa, el Demonio sembré la cizafia y la discordia entre
una pareja bien avenida, “...encendiendo para ello en el corazéon del marido el
infernal fuego de los celos haciéndole creer que su mujer no le guardaba la fe que
debiera™?®. Poseido por la pasion, el hombre intenté matarla con una pistola, pero la
esposa, inocente, “se valié para defensa y escudo de una imagen pequefia de la
Santisima Virgen”. Cuando el marido dispard, la bala quedé en la peana de la

imagen y asi, “...con esta maravilla la mujer queds libre y el marido desengafiado™®.

87 Eiorencia, Zodiaco..., p. 175.
28 Florencia, Zodiaco..., p. 175.
29 Elorencia, Zodiaco..., p. 131.
%0 Florencia, Zodiaco..., p. 131.



302

b) Maria y la salvacion del alma

Los novohispanos creyeron en la capacidad de la Virgen para mediar y
conciliar en situaciones terrenas, al mismo tiempo, también reconocieron su poder
negociador en el Mas Alla. Maria, como nadie, podia conseguir el perdén divino,
lograr la reconciliacion necesaria para alcanzar la vida eterna y por ello, los devotos
marianos se encomendaron a su Sefiora buscando su intercesion.

Fray Thomas de San Juan, dominico muy enfermo y a punto de morir, se
acerco a Maria en sus oraciones para pedirle auxilio en tan dificil trance. Rogando a
la Virgen, el fraile pidi6 perdon “...por el descuido y flojedad que habia tenido en
servirla y suplicabale...su intercesion ...para presentarse del ante del soberano...”'.
Maria escuché las suplicas de su devoto y se apareci6 a fray Thomas rodeada de
angeles y resplandeciente de luz. Ante el jubilo de su fiel devoto, “...Ila Madre de
misericordia con suavisimas palabras se llegd a consolarle, certificandole de la gloria
que le estaba guardada en el Cielo...”*2. También Tomas de Anaya, “siervo de la
Sefiora de Ocotlan”, recibi6 la ayuda de Maria para ganar la salvacién de su alma.
Una noche, después de morir, Tomas se apareci® a su hermano entre suefios.
Afligido, el hombre suplicé:

Yo soy tu hermano ya difunto y te aviso que me abraso en terribles
llamas del Purgatorio y estuve en gran peligro de condenarme, pero mi Seiiora
de Ocotlan intercedié por mi, por haberle servido como sabes, pidiendo la
limosna para sus cultos. Sacame hermano de este fuego y librame de una

cadena que me oprime, pagando nueve pesos y dos reales que tomé de la
demanda y por olvido no restitui®*>.

1 Davila Padilla, Historia de la fundacién..., p. 376-378
82 pavila Padilla, Historia de la fundacion..., p. 378.
%3 Florencia, Zodiaco..., p. 269



303

c) Maria sanadora

El vinculo entre la salvacion del alma y la salud del cuerpo se expresé en las
sensaciones de bienestar y tranquilidad que Maria brindé a sus fieles en la vida
cotidiana. La creencia popular en la enfermedad como castigo divino fomenté ruegos
y oraciones para pedir la intercesién mariana y recobrar la salud. La Virgen no sélo
se invocd en casos de epidemia, sino también a la hora de accidentes y
enfermedades particulares. Algunas situaciones comunes en las que se imploré su
mediaciéon fueron los accidentes relacionados con caballos y caidas de grandes
alturas. Al igual que en la Edad Media, en la Nueva Espafia, la Virgen sané a tullidos
y a personas “acanceradas”, pero sobre todo, salvé a personas que cayeron en
pozos de agua, ayudé a las mujeres a bien parir, cur6 a nifios enfermos y
accidentados y libr6 a muchos fieles de la ceguera. Estos ultimos milagros tuvieron
relacién con simbolos femeninos y maternales como el agua y la luz®*.

En cierta ocasién, un nifio de ocho o diez afios jugaba con sus amigos a la
gallina ciega. Al correr con los ojos vendados, el chico cayé en un pozo de agua
profundo. Los otros nifios, muy asustados, no tuvieron mejor idea que invocar el
auxilio de Nuestra Sefiora de Guadalupe,

...y cuando era natural que lo hallaran muerto por el golpe que se

habia dado en las losas...y por la mucho agua que podia haber traggsdo,
lo sacaron bueno y sano, atribuyéndolo todos a milagro de la Virgen

Otra vez, una india ciega llamada Pascuala del Espiritu Santo visit6 la capilla de

834 William Christian ha sefialado que en Espafia los milagros marianos relacionados con pozos de aguay la
curacion de la ceguera fueron comunes en los siglos XVI y XVII. Christian, Local religion..., p. 82
5 Florencia, Zodiaco..., p. 104



Nuestra Sefiora del Refugio,

...y 8in mas diligencia que aplicarle a los ojos un poco de cebo de
las candelas que ardian delante de la imagen, arrojé de los parpados
ciertos animalillos y cantidad de tierra y luego al punto comenzé a ver y
ella misma se volvi6 a su pueblo perfectamente sana®®.

En lztapalapa, “...halldbase una mujer muy afligida porque sintiendo
acerbisimos dolores de parto no podia dar a luz la criatura. Encomendése muy de

veras a Nuestra Sefiora de la Bala y pari6 luego dos gemelos...”*’.

Todos estos milagros de sanaciéon muestran a Maria librando a sus devotos
del dolor, el sufrimiento y la oscuridad. Las curaciones de la Virgen se realizaban de
manera muy distinta. En algunos casos los enfermos recobraban la salud mediante
el contacto con una estampa . Otras veces, bastaba con estar cerca de una imagen
o verla en una procesion o un templo. En ocasiones, la curacion se lograba con
flores, cera o agua bendita de algun altar mariano. Lo importante es que una vez
consumado el milagro, no faltaban las lagrimas y los “tienos y amorosos”
agradecimientos de sus conmovidos devotos. En la Nueva Espafia, las curaciones
milagrosas fueron ocasiones privilegiadas para vivir las relaciones de amor e

intimidad entre la Virgen y sus fieles.

d) El vinculo amoroso en los milagros marianos novohispanos

Como se ha visto ya, la devocion mariana fue comun entre toda la poblacién

% Florencia, Zodiaco..., p. 239
7 Florencia, Zodiaco..., p. 131



305

de la Nueva Espafa. Indios, mestizos, espafioles, negros y mulatos practicaron el
culto a la Virgen y fueron fieles devotos de aquella madre y sefiora. Hombres y
mujeres de diferentes edades y condiciones se encomendaron con fervor a Maria y
le pidieron su intercesiébn de manera cotidiana. En la Nueva Espafia, el servicio
amoroso tipico del culto mariano medieval dio origen a relaciones de intimidad y
amistad entre la Virgen y sus devotos americanos. El servicio de amor a la Reina de
los Cielos se tradujo en practicas piadosas interiores y exteriores. Rezar el rosario,
decir misa en honor a Maria, dedicarle ayunos, practicar obras de caridad e incluso
barrer sus capillas o fregar los platos con humildad fueron parte de un conjunto de
acciones comunes entre los devotos de la Virgen®*®.

Para muchos varones, ya fueran clérigos o seglares, Maria fue la dama
merecedora de todo su amor. El celo de aquellos amantes platonicos llegé a
despertar las mas extrafias y curiosas competencias entre algunos de ellos. Ese fue
el caso de un venerable franciscano del convento de San Diego de la ciudad de
México, quien orando a la Virgen, “sintiéndose con mas que ordinario efecto de
amarla, le vino un pensamiento, si habria en la tierra otro que la amase y excediese
en este amoroso afecto™*°. Atormentado por aquella duda, el franciscano pregunt6 a
su sefora si habia algun varén que la amase mas que él en el mundo, a lo que la
Virgen, sefialando al jesuita Bernardino de Llanos, respondi6:

Entre todos los que viven en la tierra, éste es el que mas me ama y en quien yo

reconozco mayor amor y afecto y conforme a él es mayor y mas tierna la
devocién con que me sirve y para mi de mayor.agrado®®.

838 \/, Zambrano, Diccionario..., V 10, p. 211.
839 Zambrano, Diccionario..., V. 9, p. 243.
840 Zambrano, Diccionario...,V. 9, p. 243.



306

Si los novohispanos se convirtieron en vasallos de amor de la Virgen, las
novohispanas también establecieron fuertes solidaridades con la Madre de Dios. La
relacion de las indias, espafolas, negras y mulatas con la Virgen se expres6 en
distintos sentimientos de complicidad e identificacién tipicos de todas las amistades
femeninas. En este sentido, muchas veces, la Virgen animé a las mujeres a resistir
con fortaleza las dificiles tareas y situaciones que tenian que enfrentar en su vida
diaria. Asi, por ejemplo, Maria se apareci®6 a una india principal del pueblo de
Xuchipila que estaba muy enferma.

Y llegando a [su] cama...la consolé diciendo que se esforzase, y le
mandé abrir la boca y le dio unas cucharadas de cierto licor suavisimo... Fue
cosa de maravillar que esta enferma tuvo mucha mejoria y se levanté desde a
pocos dias...”%.

El amor de Maria hacia sus hijas no distinguié oficio, color ni condiciéon. En el
ingenio de azucar de Malinalco y en Xalmolonga, los esclavos negros contaban la
historia de la relacion entre una negra bozal y la Virgen. La esclava habia sido
catequizada y bautizada antes de convertirse en devota de Nuestra Sefiora®2. Ana,
que asi se llamaba la mujer, amaba profundamente a Maria y con especial ternura
“procuraba emplear en culto y servicio suyo cuanto tiempo le sobraba con las
precisas tareas que sus amos le encomendaban™*3.

A Maria le gustaba mucho “la sencillez, humildad y devocién con la que la

obsequiaba su devota®, y si por algin motivo ésta no podia ir a visitarla a la capilla, la

! Mendieta, Historia eclesiastica..., p. 460.

Entre muchos otros, Martinez de la Parra recomendaba que los negros bozales aprendieran ios conceptos
basicos de la doctrina cristiana. El jesuita pedia que los evangelizadores hablaran a los esclavos de la Trinidad,
la salvacion, la condena, la Encamacién. Pero, aclaraba el predicador, “si mas no se puede, ensefarlos a acudir
a la que es fuente de luz, a la que es Madre de la Gracia, a la que es Maestra de la fe, a la que ensefi6 a los
apéstoles, a la que alumbré a los evangelistas, a Maria, a Maria™. Martinez de la Parra, Luz de verdades..., p.
100.

3 Florencia, Zodiaco..., p. 149.



307

Virgen misma visitaba a la negra en su pobre choza “...y amorosamente le daba
quejas de su descuido”. Ana sentia mucha mortificacion al recibir a la Reina de los
Cielos en su sencilla morada, pero a Maria eso no le importaba y asi,

Algunas veces sucedia estar la esclava en su casilla, partiendo y picando
calabazas para cocerlas y al ver entrar a la Seiiora procuraba detenerla y que
no se manchase los vestidos. Pero la benignisima Seiiora, sin hacer caso de
su repulsa, se llegaba a ella y la acariciaba y después hallaban algunas pepitas
de calabaza en el ruedo de sus vestidos®.

La historia de Ana habla de una relacién de gran intimidad entre la negra y la
Virgen. El vinculo femenino entre ellas no era el de una sefiora y su esclava, sino el
de dos amigas muy queridas que se frecuentaban, se visitaban y se necesitaban una
a la otra. El jubilo y regocijo de las religiosas de Santa Clara en la ciudad de México
también habla en este sentido. En 1653 se organizé una procesion para que la
Virgen de los Remedios terminara con la sequia. El efecto de aquella ofrenda no se
hizo esperar. Pronto comenz6 a caer un aguacero que inundé con rios de agua las
calles. Para evitar que la imagen de la Virgen se dafiara, ésta se meti6é al convento
de las clarisas. Ahi, las religiosas no pararon en congratularse unas a otras por tener
en su casa aquel tesoro®®,

Entre los gestos mas amorosos y amistosos que las novohispanas mostraron
hacia la Virgen estuvo el de vestirla. En realidad, ayudar a vestirse es muy frecuente
entre amigas que guardan entre si confianza, carifio e intimidad. Muchas

novohispanas gozaron aliiando las imagenes de Maria con joyas, vestidos y

coronas®®. Esta costumbre femenina encontré una curiosa manifestacién en la vida

®# Florencia, Zodiaco..., p. 149.

%5 Florencia, Zodiaco..., p. 128

8 En el convento de carmelitas descalzas de la ciudad de Puebla, las joyas y perlas de la Purisima Concepcién
valian mas de tres mil pesos. Ver Rosalva Loreto, La escritura..., p. 64.



308

diaria de la madre capuchina Maria Marcela, misma que al realizar sus labores
cotidianas, practicaba la oracion e imaginaba que con sus rezos vestia a Maria. Asi,
...lo primero, rezaba la hora de quince misterios y era el vestido: la punta de la
letania. Lo sembraba de flores, eran a cada hora un Ave Maria con la
salutacion a cada uno de los miembros de la Seiiora. El manto, el rosario que
se reza en comunidad, la corona de siete misterios o la de doce excelencias
con doce Avesmarias... Cinco joyas son cinco salmos que componen las letras
de su nombre. Un ramillete para las manos de cinco Avesmarias con cinco
jaculatorias...”%¥.

Como se ha visto hasta ahora, en la Nueva Espafia, la devocion a Maria
mediadora incidi6 en la articulacion de muchas relaciones cotidianas entre la
dimensién maravillosa y los seres humanos. La intercesion y participacion de Maria
en la vida diaria de los novohispanos liberé a los hombres y las mujeres del miedo al
castigo de la Justicia divina, pero también, del sufrimiento cotidiano. En este sentido,
la Virgen fue siempre fuente de alivio, consuelo y esperanza para todos sus devotos.

Las emociones de gozo que rodearon a Maria se asociaron siempre a su
poder intercesor. La felicidad brindada por la Virgen a sus fieles se construy6
evocando sensaciones placenteras que hicieron del perdén fuente de la experiencia
jubilosa en la Nueva Espafia. La amalgama de esta felicidad sensual y emocional

encontré una de sus maximas expresiones barrocas en las imagenes novohispanas

del cuerpo de Maria.

lil. El cuerpo mariano en la experiencia novohispana de la redencion

1. Maria: madre Inmaculada

En la Nueva Espafia y desde el siglo XVI, Maria se hizo presente en dos de sus

847 Asuncion Lavrin, texto no impreso



309

facetas mas importantes: la de Madre y la de Inmaculada. Las primeras imagenes
marianas que se introdujeron en esta sociedad dependieron, muchas veces, de las
advocaciones preferidas de los propios conquistadores y misioneros. De esta
manera, mientras los franciscanos fomentaron el culto a la Purisima Concepcién, y
por ende, difundieron las imagenes de Maria como una hermosa doncella, los
dominicos prefirieron venerar a la Virgen en su advocacion del Rosario, y por lo tanto
presentarla como madre carifiosa que carga al Nifio Jests®®,

Las imagenes de Maria también variaron de acuerdo a los pueblos y regiones: si
en Michoacan, por ejemplo, pronto se veneré a Nuestra Sefiora de la Salud, una
Virgen soberana y sefiora, en Veracruz, el culto a la Candelaria, una imagen de
Maria joven y dulce que lleva al nifio en sus brazos, fue mucho mas popular. Si bien
ambos tipos de imagen formaron parte del culto mariano novohispano, en realidad, al
igual que en la Europa del Renacimiento y la Contrarreforma, en la Nueva Espaiia,
poco a poco, las imagenes de la Virgen con Jesuls en brazos fueron opacadas por las
de Maria Inmaculada®®, |

La maxima expresion de esta evolucién iconografica se encontrd, evidentemente,
en Guadalupe. Poco a poco, ésta se convirti6 en la imagen mariana mas popular

entre los novohispanos. Ni siquiera Remedios, advocacion de la Virgen con el nifio,

%2 Ya se ha sefialado la controversia entre franciscanos y dominicos alrededor de la concepcion de Maria. Ver
Wamer, Tu sola..., p.271.

% Enla Europa medieval, las imagenes de Maria amamantando al nifio fueron muy populares entre una
poblacién asolada por pestes y hambrunas. A partir del Renacimiento, las imagenes de las Madonne de latte
disminuyeron frente al auge de las imagenes de Maria como una doncella modesta y pura. Para Marina Wamer,
la evolucion de la iconografia de la Virgen obedeci6 a distintos factores. Por un lado, el pudor ante la belleza del
cuerpo femenino desnudo influyé en la opinién de algunos teélogos que consideraron indecoroso que la Virgen
mostrara un seno desnudo. En este sentido, el Papa Paulo IV ordené al pintor Daniele da Volterra vestir los
desnudos de la Capilla Sixtina. Ademas, la postura tridentina en tomo a la Inmaculada Concepcién de Maria
eximié a la Virgen del pecado original y en consecuencia, de los dolores del parto y de dar de amamantar al nifio,
castigos que recibieron las descendientes de Eva. Wamer, Tu sola..., p. 271.



310

introducida por Cortés en el siglo XVI, tuvo tanta devocion en el XVII. En la Nueva
Espafia, la paulatina humanizacién de la Virgen se plasmé en la imagen de Maria
como una jovencita dulce y tierna, misma que pronto desplazé a la Virgen hieratica y
solemne de los conquistadores®®.

Maria Guadalupe fue una Inmaculada: la mujer sin mancha que venci6é al

pecado®'.

En ella renacié la vida y se acabd la muerte. Con su participacion, los
seres humanos encontraron la posibilidad de regenerarse y la historia de salvacion
encontré6 esperanza y continuidad. Como Inmaculada, Maria inauguré una era
distinta: la era de la Nueva Alianza y el perdon. La Virgen fue, evidentemente, una
mujer. Fueron sus atributos y poderes femeninos los que le permitieron volver a
crear la vida. Maria se asocié con la fecundidad, el agua, las flores, la luz. Fue
dentro de su cuerpo puro que se engendré la posibilidad de volver a un nuevo
principio, de borrar el pasado pecaminoso y de sellar nuevamente un pacto entre los
hombres y Dios.

La pureza de Maria no estaba sblo en su espiritu. El cuerpo de la Virgen
reflejaba una belleza uUnica que se traducia en los sentimientos de consuelo,

esperanza, ternura, candidez y proteccion que transmitian sus imagenes. De esta

manera, las emociones y sensaciones inspiradas por la corporalidad femenina de

80 En “Ajuar doméstico y vida familiar”, Pilar Gonzalbo ha sefialado la creciente preferencia devocional hacia
Guadalupe. A partir de la revision de protocolos del siglo XVII y principios del XVIII, se observa que en todas las
dotes de la época aparece por lo menos un cuadro de dicha advocacién. Ver Gonzalbo, “Ajuar...”, en Arte..., p.
133. ;

1 Generalmente se ha exaltado el caréacter tridentino del auge guadalupano en la Nueva Espafia. Edmundo
O’Gorman sefial6 la importancia que tuvo el obispo Montufar en el impulso del culto a Guadalupe. Si bien es
cierto que la Contrarreforma incidié6 de manera definitiva en el éxito del culto mariano en la religiosidad
novohispana del siglo XVII, creo que es importante tomar en cuenta la herencia franciscana de dicho culto.
Desde el siglo XVI, los franciscanos introdujeron el culto a la Inmaculada Concepciéon, misma que con el tiempo,
comenz6 a transformarse en Guadalupe. Jorge Traslosheros ha sefialado esta paulatina transformacion en las
imagenes de la Virgen presentes en los sermones del siglo XVII.



31

Maria fueron parte importante de la experiencia novohispana en torno al perdén y a

la redenci6n®®2.

2. La humanidad y feminidad de la Virgen en la Nueva Espaiia

Desde la Antigiedad, el cuerpo femenino ha estado rodeado de sentimientos
ambivalentes. La relacion de las mujeres con la Naturaleza y sus poderes para crear
nueva vida siempre han generado admiracién, pero al mismo tiempo, miedo®®. En la
Edad Media, este temor se convirti6 en desprecio. Para muchos teélogos y
exégetas, la mujer se asoci6 con el cuerpo y la came, y el sexo femenino se
consideré fuente de lujuria, flaqueza e irracionalidad®®*. En este sentido, el pecado
de las mujeres provenia del interior de sus cuerpos; el de los hombres, en cambio,
obedecia a una fuerza exterior: la tentacion®>.

La misoginia fue comun en la cultura medieval. No obstante, cuando en el siglo
Xlll, el cuerpo humano comenzé a adquirir un nuevo significado, la corporalidad
femenina también vivié una clara reivindicacién®®. Una de las manifestaciones mas

importantes de dicha revaloracién de lo femenino fue la exaltacion del cuerpo de la

82 Es interesante recordar algunas ideas de Kant alrededor de la belleza y el placer. El filésofo aleman sefialé
cémo las sensaciones de contento o disgusto descansan no tanto sobre la condicion de las cosas externas que
las suscitan, como sobre la sensibilidad peculiar de cada hombre para ser grata e ingratamente impresionado por
ellas. Ver Kant, Lo bello..., p. 7. En este sentido, la sensibilidad novohispana fue producto de una construccion
colectiva que asocié ciertas sensaciones y emociones con la experiencia del gozo y del placer. Como se vera a
continuacion, esta construccion de la sensibilidad barroca tendi6 un fuerte vinculo entre lo bueno y lo bello.

63 Camille Paglia insiste en la concepcién del cuerpo femenino como un sitio magico. La mujer siempre se
relaciona con lo oculto, lo escondido, con el “laberinto en el que el hombre se ve perdido®. Paglia, Sexual..., p.
23.

854 caroline Walker, “El cuerpo...” en Fragmentos, V. |, p. 178.

5 Walker, “El cuerpo...” en Fragmentos..., p. 178.

€% En este periodo, la etema batalla entre el cuerpo y el espiritu cobr6 un sentido diferente. Contrarrestando las
opiniones del los herejes cataros, para los cristianos, el cuerpo dejé de ser solamente futuro alimento para los
gusanos o fuente de todo mal. Bien gobemado, el cuerpo podia convertirse, también, en la via para alcanzar la
salvacion del aima. A partir del siglo XIII, la reivindicaciéon del cuerpo en la cultura medieval encontré éxito en el
culto a las reliquias, la veneracion del Corpus Christi y la creencia en la incorruptibilidad de los cuerpos santos.
Ver Walker, “El cuerpo...” en Fragmentos..., p. 168.



312

Virgen. San Bernardo alab6é su Inmaculada Concepcién, mientras San Buenaventura
escribi6 que Maria estaba en el Cielo en forma corporal, debido a su especial
perfeccion®’. Ademas, para muchos tedlogos, la Virgen constituyé la humanidad
misma de Cristo; al carecer de un padre humano, el cuerpo de Dios procedia
Unicamente de una mujer®®,

Como se ha sefalado ya, a partir de los siglos Xll y XIll, la Virgen lejana y
distante comenz6 a aproximarse a los hombres, brindandoles sensaciones de
alegria, confianza y amor®®. Estas nuevas relaciones de intimidad entre los fieles y
la Virgen se construyeron, en gran medida, a partir de un cuerpo femenino que
inspiré a los devotos alivio y consuelo.

Como en toda la cristiandad medieval, en la Nueva Espafia, el cuerpo de la
Virgen brindé a los fieles sensaciones de gozo y tranquilidad. Muchas de sus
imagenes compartieron una belleza conmovedora que provocé llanto y admiracion
entre los que las observaban. La Virgen era hermosa, ligera y luminosa. Su sola
presencia generaba las mas profundas emociones de jubilo y placer. Asi sucedi6 a
dos jesuitas que al llegar al valle de Meztitlan encontraron dos imagenes de Maria, y

viéndolas: “...se sintieron tan interiormente movidos que no sabian explicar la ternura

%7 Walker, “El cuerpo...” en Fragmentos..., p. 185.

8 En la Edad Media, la diferenciacion de los géneros no siempre fue clara. En muchas ocasiones, lo femenino y
lo masculino se encontraron mezclados. Aristételes vio en el hombre y la mujer una version inferior y superior de
la misma realidad. Algunos cientificos medievales siguieron estas ideas. En el caso de la religion cristiana,
algunos artistas representaron a Cristo con atributos femeninos, pues se sabia que todos los hombres y las
mujeres poseian caracteristicas de ambos géneros. De esta manera, Cristo tenia la capacidad de nutrir y
ademas, su cuerpo, como el de las mujeres, también sangraba. Ver Walker, “El cuerpo...” en Fragmentos..., p.
179.

9 En Lo bello y lo sublime, Kant hace una distinciéon entre ambas emociones. Para el filésofo aleman, lo bello es
una sensacion agradable asociada con las sonrisas, la amabilidad y la compasion. Lo sublime, en cambio,
produce respeto, admiracién y siempre es mas distante. Mientras lo bello genera jovialidad y encanto, lo sublime
produce agrado pero a la vez temor. Ver Kant, Lo bello..., p. 9. Es probable que la belleza de Maria, muchas

veces haya acercado a los hombres a los gozos y placeres espirituales, librandolos de las sensaciones sublimes
asociadas siempre al Cielo y a Dios.



313

y afectos que sintieron con su vista y se hallaban tan suspensos y gustosos que no
quisieran salir de aquel lugar y apartarse de su presencia...”®

La belleza del cuerpo mariano no fue el Gnico rasgo corporal que acerco a los

novohispanos con la Virgen. En la Nueva Espafia, muchas de las imagenes de
Maria que hablaban, sudaban o lloraban se hicieron muy populares. Estas
manifestaciones milagrosas se convirtieron en prueba de la humanidad mariana, asi
como de la cercania entre los hombres y aquella madre amorosa y comprensiva. En
1649, los esclavos del ingenio de Xalmolonga vieron sudar una imagen de la
Purisima Concepcién en tres ocasiones distintas.
...en la dltima vez quedaron en ella dos gotas bien gruesas y cristalinas: la una
en una mejilla y la otra en la barba, en donde se congelaron o endurecieron
como dos perias...siendo antes la dicha imagen de una perfeccién muy
ordinaria, al tiempo de sudar en dichas tres ocasiones se dejé ver hermosisima
y con tal belleza, alegria y perfeccion de rostro que no haya palabras bastantes
para explicarlo...%%.

Algo similar pas6 con la imagen de Nuestra Sefiora del Pueblito en Querétaro.
Ahi, Maria sudé y llor6 tan copiosamente “...que empapaba los lienzos con que la
limpiaban” y el sudor de su frente estaba tan caliente “...como si fuera sudor de
persona viva...”®2, Efectivamente, en muchas ocasiones, las imagenes de la Virgen
parecieron estar vivas. Para los novohispanos, Maria era tan humana como todos
sus devotos y en este sentido, conocia y compartia con ellos distintas emociones y

sentimientos que se traducian en su milagrosa expresiéon corporal. La Virgen de la

Soledad, por ejemplo:

%0 Florencia, Zodiaco..., p. 184.
%' Florencia, Zodiaco..., p. 150
%2 Florencia, Zodiaco..., p. 195



314

...todos los afios en la Semana Santa...acabados los oficios del Jueves Santo
se le pone el semblante tan triste y descolorido que parece semblante de un
cadaver y luego que se canta la Gloria del sabado santo, de repente vuelve el
rostro a su antiguo color y hermosura...%,

Al igual que el resto de los cristianos, la Virgen sufria y gozaba al conmemorar la
Pasién de su Hijo. El contacto cotidiano entre los novohispanos y Maria siempre fue
intimo y cercano. Muchas veces, la intimidad de aquellas relaciones se construy6
mediante los gestos corporales de una Virgen que aliviaba y consolaba. El caso del
cacique Juan Ceteutli también es un ejemplo de estas relaciones afectivas y
sensuales entre los seres humanos y la Madre de Dios.

En 1553, Don Juan hall6 la imagen de la Virgen de los Remedios debajo de un
maguey. Afos después, el cacique quedoé ciego y tullido y fue a visitar a Guadalupe
para invocar su intercesion, pues estaba seguro de que el origen de sus desgracias
era el enojo de Remedios, a la que el indio no habia dejado permanecer en su casa.

Apenas lo entraron en la capilla o ermita de la Virgen cuando recobrando
repentinamente la vista vio que la Sefiora se sonreia con él y que con rostro
muy apacible, aludiendo a lo que él pensaba del enojo de la Virgen de los
Remedios le dijo: A qué vienes a mi casa si me echaste de la tuya? Animado
don Juan con la benigna reprehension de la Seiiora, le dio sus excusas, que
ella bien sabia y le pidié perdén, y la salud que tanto necesitaba. La Virqg:\ que
estaba muy satisfecha de su buen animo le respondié: Ya te lo concedo™ .

En la Nueva Espafia, muchas imagenes de Maria sudaron, lloraron, palidecieron
y sonrieron. En todo caso, lo importante es que la gestualidad milagrosa de la Virgen
transmitié a los fieles multiples sensaciones de cercania que a cada instante les

recordaron la naturaleza bondadosa y misericordiosa de aquella mujer sobrenatural.

Porque Maria era humana y era mujer, pero su humanidad y su feminidad eran

%3 Florencia, Zodiaco..., p. 231.
%4 Florencia, Zodiaco..., p. 99



315

Unicas e irrepetibles. El cuerpo de la Virgen era el elemento que la humanizaba y la
acercaba a los hombres, no obstante, al mismo tiempo, su corporalidad perfecta la

proyectaba a un reino distinto al de los comunes mortales: el del Cielo y el Mas Alla.

3. Lo ct6nico®® y lo apolineo: Maria Gnica entre las mujeres

Como se ha mencionado ya, el cuerpo femenino siempre se ha asociado con la
Naturaleza. El poder de las fuerzas paganas de la biologia obedece sélo al instinto,
la brutalidad y la irracionalidad. Para la civilizacion occidental, este caos daeménico
ha sido sinénimo de angustia y ansiedad; por ello, a lo largo de la historia, la
mentalidad apolinea propia de Occidente ha intentado liberarse de dichos
sentimientos reprimiendo lo ctoénico del Universo, sometiendo el instinto a la razén,
dando forma y orden a lo indefinido, nombrando y clasificando las cosas con la fria
luz del intelecto®®.

La Naturaleza es incontrolable. Su fuerza creadora es equivalente a su poder
destructor. Lo mismo sucede con el cuerpo femenino: por un lado, es el origen de la
vida, pero por otro, también es fuente de pasiones, deseos e instintos en los que el
hombre puede verse perdido. La religion cristiana buscé trascender la Naturaleza, se
alej6 de la tierra y de sus fuerzas misteriosas para elevarse hacia el cielo y crear un

orden donde sélo reinasen la légica y la raz6n®®’.

%5 g adjetivo ctonico se refiere a las deidades o divinidades del inframundo. Camiille Paglia utiliza este término
para referirse a la parte irracional, misteriosa, turbulenta y caética de la Naturaleza. La autora confronta lo ctonico
a lo apolineo, prefiriendo utilizar este término en lugar de lo dionisiaco. Mientras lo cténico corresponde a las
fuerzas subterraneas de la Naturaleza, lo apolineo tiene que ver con todo aquello que se eleva hacia el Cielo.

Es Camille Paglia quien desarrolla de manera magistral estas ideas en su introduccién a Sexual personae. Lo
anterior es casi una traduccion literal de algunas de los argumentos mas importantes de esta introduccién. Ver
Paglia, Sexual..., p.5.

%7 Para Paglia, este desplazamiento religioso de la Tierra al Cielo debilit6 la fuerza femenina asociada con los
cultos de la tierra y la fecunda voluptuosidad de las mujeres. Paglia, Sexual..., p. 12.



316

En su busqueda apolinea del control racional y el dominio de las fuerzas de la
Naturaleza, el cristianismo se enfrenté al problema del cuerpo femenino de Maria®®.
Para resolverlo, la corporalidad de la Virgen adquiri6 caracteristicas completamente
opuestas a los arquetipos negativos del cuerpo de las demas mujeres. El cuerpo
mariano fue unico y no participé de la pasion, el deseo, el instinto, el caos o la
contaminacion. Por el contrario, éste s6lo obedeci6 a la razén y al entendimiento; el
cuerpo de la Virgen fue limpio y puro, inmaculado desde su milagrosa concepcion®®.

La Madre de Dios “...fue una, fue sola, fue singular...tan una, tan singular, tan
sola...siendo como dijo el Damasceno su Madre la gracia...”®™. Al ser preservado del
Pecado Original, algunos tedlogos consideraron el cuerpo mariano la creacién mas
milagrosa de Dios. Asi lo expresé en el pulpito, por ejemplo, fray Juan de Castro,
mercedario novohispano que en 1690 predicaba en el convento de Santa Inés de la
ciudad de México:

...para todos los demas milagros, le basta a Dios un descuido de sus
dedos, para la concepcion de su madre, ha menester todo el cuidado de su
entendimiento y todo el imperio de su voz”. En comparacién a la
Concepcién Inmaculada, todos los otros milagrosos sélo eran “...un
descuido [del] poder divino®™".

El segundo rasgo de la singularidad corporal de Maria fue su virginidad®2. La

madre de Cristo permanecié virgen incluso después del parto. Su cuerpo no sufrié de

los dolores, malestares o incomodidades propias del dar a luz. Por el contrario, lo

- Paglia analiza ampliamente la figura de Artemis, hermana gemela de Apolo, para explicar el proceso de
“apolonizacion” del cuerpo femenino en Occidente. Yo utilizo sus ideas y argumentos para estudiar el mismo
fenémeno en varios sermones marianos novohispanos del siglo XVII.

9 |a inmaculada concepcion de Maria se proclamé dogma hasta 1854. No obstante, desde el siglo IV, éste fue
un tema de discusion teolégica constante y la tradicion popular reconoci6é a Maria como la unica criatura humana
libre del pecado original. Ver Wamer, Tu sola..., p. 85.

670 | afragua, 1289, FR. Sermoén de 1723

7 Lafragua, 1259, FR.

872 a virginidad de Maria se declar6 dogma en el IV Concilio Laterano con el papa Martin I. Ver Wamer, T
sola..., p. 655.



317

que para otras mujeres fueron momentos de afliccion, para Maria fueron instantes
liberadores y gozosos. Asi lo expres6é fray Juan Antonio Pérez en el siguiente
sermon:

En los meses mayores, cuando todas las mujeres gravidas se hallan mas
ligeras...Fue esta ligereza efecto de su original gracia: porque como en su
concepcion pasiva no tuvo el gravamen de la original culpa, en la concepcién
activa del Verbo no sintié6 pesadumbre sino alivio, que si a todas las mujeres
destiné la naturaleza desta carga por la culpa, para Maria Santisima reservé
este privilegio la gracia...5">.

De esta manera, al dar a luz a Cristo, el eterno redentor, en Maria, los
sufrimientos del parto se convirtieron en jubilosas sensaciones de alivio y consuelo.
El cuerpo siempre puro de la Virgen no fue contaminado por las pasiones y los
deseos irracionales del acto sexual®®. Por otro lado, la Virgen subi6 al Cielo en
cuerpo y alma sin la mas leve sefial de corrupcién biolégica. Maria “al morir no pasé
de la vida a la muerte , como todos morimos, sino que pasé de la vida a la vida y aun
a mas vida como si no muriera...Tu sefiora mia, como eres lampara inextinguible, al
acabar, eres también templo indisoluble al morir>,

El desprecio cristiano por el cuerpo aunado a la misoginia de algunos padres de
la Iglesia motivaron opiniones como la de San Juan Cris6stomo:

...la belleza corporal [de la mujer] es nada menos que flemas, sangre, bilis,
mocos y fluidos de alimentos digeridos...Si se considera lo que esta
almacenado detras de esos amables ojos, el angulo de la nariz, la boca y la
mejillas se reconocera q“uce todo ese bien proporcionado cuerpo no es mas que

un sepulcro blanqueado®.

Maria era bella como ninguna, pero a diferencia de las demas mujeres, su cuerpo

e Lafragua 1121, FR. Sermén de 1723 en el convento de San Francisco de México

674 paglia habla del cuerpo femenino como una vasija sellada, el “prototipo de todos los espacios sagrados desde
la cueva, el altar, el templo y la iglesia®. Paglia, Sexual..., p. 79

75 | afragua 1137, FR. Sermén de 1694.

876 Wamer, T sola..., p. 93



318

permanecié hermoso incluso después de la muerte. En realidad, la belleza fisica de

la Virgen correspondia a su belleza y armonia interiores®”’.

Con su inmaculada
concepcién, Maria vencié al pecado, con su virginidad a la pasion y con su belleza a
la muerte; al hacerlo, su cuerpo siempre “brillé con el resplandor del amor espiritual
interior®®,

La Virgen fue “templo vivo de Dios”, “materno y virginal claustro”, “vaso sagrado”,

“templo de la nueva alianza™™®

; al contener al hijo de Dios, su cuerpo adquirié6 una
sacralidad que lo alej6 de la naturaleza comin a todas las demas mujeres. Si la
desobediencia de Eva habia constituido el origen de la miseria, el mal y el dolor de la
humanidad, la obediencia de Maria abri6 a los hombres la posibilidad de volver a
acceder a la salvacion eterna®®. De esta manera, el cuerpo de la Virgen se convirtié
en simbolo del nuevo pacto que liberaba a los hombres del pecado y los reconciliaba
con Dios.

El cuerpo de Maria, maximo milagro divino, no fue como el de ninguna otra
mujer. No obstante, la corporalidad de la Virgen fue absolutamente femenina. Mas
aun, el consuelo emocional brindado por la Virgen se asoci6 con atributos
maternales, regeneradores, amorosos y compasivos que hicieron posible acceder a
la Misericordia y al perdon de Dios. Todas estas cualidades de Maria eran

claramente femeninas; no extrafia que en la Nueva Espafia, su poder corredentor

haya encontrado una de sus expresiones mas interesantes en las imagenes en torno

i Paglia sostiene que la belleza femenina en los seres humanos otorga a la vista una ilusién reconfortante, la
ilusion del control y el dominio de la razén sobre la Naturaleza. Paglia, Sexual..., p. 17.
578 Asi lo describia San Bernardo en sus sermones sobre E/ cantar de los cantares. Wamer, Tu sola..., p. 138.
7 Todos estos son nombres con los que se llama a Maria en los sermones novohispanos.

Desde el siglo V, los padres de la Iglesia hablaron de Maria como la nueva Eva. La Virgen se convirti6 en la
protagonista de la batalla contra Satanas. Ver Brading, La Virgen..., p. 55



319

a su vientre y sus senos.

4. Los senos y el vientre de la Virgen en algunos sermones novohispanos del
siglo XVII

En la Nueva Espafia, los sermones religiosos fueron una pieza clave en la
construccion de la mentalidad popular®®'. Franciscanos, dominicos, mercedarios y
jesuitas predicaron en conventos femeninos y masculinos, en diferentes templos y
capillas, lo mismo que en la Universidad, difundiendo entre los diversos sectores los
simbolos y arquetipos de la religiosidad contrarreformista.

Uno de los temas mas populares de aquellos sermones fue la alabanza a la
Purisima Concepcion. En ellos, el cuerpo de la Virgen aparecié siempre como una
alegoria, como la representacion simbdlica de aquellas realidades invisibles
presentes en lo que si se podia observar. La interpretacion alegérica del mundo fue
una caracteristica de la cultura barroca. En la Nueva Espafia, la realidad se ordené
simbélicamente; las metaforas, las alusiones y las analogias no sélo tuvieron una
funcién adoctrinadora, sino también, fueron la via para conocer y concebir el mundo
y la vida®2,

En los sermones de distintos religiosos novohispanos, las alegorias de Maria
presentaron un cuerpo femenino intelectualizado, un cuerpo bello y puro que

correspondia al orden de la virtud espiritual. En las alabanzas de aquellos

%' EnLe corps dans la société espagnole, Maria Cruz Garcia de Enterria ha sefialado la importancia que
tuvieron los predicadores como grupo de intermediarios entre la cultura popular y la letrada en la Espafia del siglo
XVI. Ver Cruz Garcia, “El cuerpo...”, p. 234.

2 Dinko Cvitanovic insiste en la mentalidad alegé6rica como parte de la conciencia humana. Cvitanovic
considera que este tipo de mentalidad no se origin6 en la Edad Media, pero sefiala que fue en dicho periodo
cuando la alegoria sirvi6 como interpretacion continuada y profusa de la realidad. Ver Cvitanovic, De Berceo..., p.
5. La cultura barroca hered6 este rasgo de la cosmovision medieval y la Nueva Espaiia particip6 de él.



320

predicadores, el cuerpo mariano participaba de las potencias del alma:
entendimiento, memoria y voluntad®®. De esta manera, en Maria, las partes mas
sensuales del cuerpo femenino no conocieron la lujuria, los deseos ni la
irracionalidad. Por el contrario, el vientre y los senos marianos sélo fueron sabiduria,

templanza y controlada voluntad.

a) Tus dos pechos, cervatillos coquetones, mellizos de gacela...’

En la tradicion medieval, el poder corredentor de los senos marianos estribé en la
leche materna que aliment6 a Jesus en sus primeros afios. La leche de la Virgen fue
simbolo de la bondad de Dios, maxima representacion de la misericordia y la
naturaleza redentora de Cristo®. El liquido materno de la Virgen nutrié y calmé la
ansiedad fisica del hambre de Jesus, pero también consolé con esperanza a los
culposos pecadores que creyeron en la promesa de la redencién eterna.

La relaciéon de la leche de Maria y la sangre de Cristo fue comin en muchos
sermones Yy pinturas medievales. En la Nueva Espafia, esta simbdlica asociacion
también fue tema de disertacion para algunos predicadores. En 1723, el franciscano
Juan Antonio Pérez dedicé un sermén a la Purisima en el templo de San Francisco
de México. Durante su prédica, el fraile record6: “...lo propio fue mamar Cristo tierno
nifio la leche de sus virginales pechos de Maria Santisima que hacer la planta de

nuestra redencién, porque mamar aquella virginal leche fue para ofrecer después en

3 Asi enumera el Catecismo del padre Ripalda a las potencias del alma. Ripalda, Catecismo..., p. 37. Junto
con los siete dones del Espiritu Santo, las potencias del alma vencen las pasiones y los instintos, evitando el
desorden y la distraccion, permitiendo a quienes los poseen encontrar el Sumo Bien.

684" Cantar de los cantares, 4,4. La Biblia

5 Durante la Edad Media, la leche de Maria se asoci6 con la intercesion y curacion de los milagros de la Virgen,
inspirando muchas reliquias en Europa. Wamer, Tu sola..., p. 266



321

el calvario el pecho a la lanza™®. Fray Juan Antonio asocié asi, “la leche de los
virginales pechos de Maria con la sangre del costado de Cristo”. En su asociacién, el
fraile transmitié a sus oyentes la barroca mezcla de placer y sufrimiento inherente a
la experiencia de la redencién cristiana.

En otro sentido, los senos de la Virgen también fueron simbolo del mesianismo
hispanico del siglo XVII. En un sermén promulgado en la catedral de México en
1711, el mercedario fray Miguel de Aroche exclamé que Espafia habia encontrado su
patrocinio “en los suaves pechos de Maria”; “...fueron los pechos de la mejor Juno
Maria mas esforzados alientos para despedazar con su poder al aspid venenoso de
la herejia y a la sierpe infernal de la ambicion™®’.

Muchos sermones novohispanos describieron los pechos de la Virgen mediante
imagenes sensuales que, al mismo tiempo, deserotizaron el cuerpo de Maria,
llenandolo de atributos racionales. También en 1711, el franciscano Juan Domingo
de Leoz predic6 un sermén a la patrona de la Universidad, entre doctores y
catedraticos. En aquella ocasion, el religioso exalt6é como Maria habia elevado “...a
la esfera de sus pechos rociada con los destellos o lineas del néctar e inteligencia de
sus doradas copas o calices divinos; salié de aquella recdndita via lactea de letras,
primogénita de la Ciencia, Madre de la sabiduria y academia de toda cultura™®,

La analogia de este predicador hizo de los senos de Maria la fuente del
conocimiento de los universitarios protegidos por aquella gran sefiora. Pero

probablemente, uno de los ejemplos mas curiosos de este juego alegérico entre la

% | afragua 1121, FR.
67 | afragua 1154, FR.
688 |afragua 1259, FR.



322

sensualidad y la deserotizacion del cuerpo de la Virgen se encuentra en el sermén
del franciscano fray Luis de Rivera, quien en 1695 se refiri6 a los pechos de Maria
...como dos hermosos corderos que naciendo de un vientre se alimentan de un
pasto de amena floresta de azucenas...Los pechos son como cauces de la
naturaleza que administra el licor, son ministros que recaudan el
alimento...Estos son los dos ministros, comisario y alguacil mayor en cuyo
fidelisimo cuidado recauda el Santo Tribunal los alimentos de candida
doctrina...®,

Maria fue casta y pura y como tal, sus senos no participaron de la sexualidad
propia de los pechos de otras mujeres. Su cuerpo virgen vencié los deseos animales
y las fuerzas irracionales de la Naturaleza, dando el triunfo al control, la razén y el
entendimiento. Los predicadores novohispanos no sélo hablaron de los pechos de
Maria. En sus sermones, también dedicaron muchas paginas para alabar su vientre

santo.

b) Bendita ti entre todas las mujeres y bendito es el fruto de tu vientre
Jesus

Desde la prehistoria, el culto a las diosas de la tierra asoci6 el vientre femenino,
lugar magico y sagrado, con la regeneracion de la naturaleza. Siglos mas tarde, el
cristianismo reconocié este poder creador escondido en el cuerpo de las mujeres,
pero al mismo tiempo, vio con inquietud y desconfianza la corporalidad del “sexo
débil”. Durante la Edad Media, el flujo menstrual se relacioné con la corrupcion y la
brujeria; el olor pestilente de aquella “sangre enviciada” procedia del vientre

femenino, sitio privilegiado para la lujuria, el desenfreno, los bajos instintos y la

8% | afragua 1011, FR.



323

irracionalidad®®.

Nuevamente, a diferencia de las demas mujeres, el vientre de Maria fue limpio y

puro. EIl contraste entre la naturaleza de la Virgen y la de sus hijas se expres6
claramente en el sermén que fray Juan de Mendoza predic6 en 1684 en la
Universidad de México. En aquella ocasion, el franciscano compardé a Eva con la
Virgen, recordando como el Demonio habia engafiado a la primera:
...dijole que para quedar cientifica habia de comer, que en la comida estaba la
sabiduria... [Eva] creyé persuadida a que el agar de la sabiduria era el vientre,
sin considerar que las que el demonio prometia habian de ser forzosamente
bachillerias de estémago s¥1 que ciencia en el vientre es prerrogativa Gnica y
sola de la mejor Eva Maria™'.

Eva cedi6 a las tentaciones y deseos de su estdbmago, Maria, en cambio,
obedeci6é siempre a su voluntad y entendimiento. El vientre mariano no sélo tuvo
propiedades de sabiduria, ademas, engendro6 la virtud: “...de estas tres virtudes [fe,
esperanza y caridad] Maria...es madre singular, como que sean de su vientre
admirable fruto™®. La castidad de Maria vencié “los torpes apetitos a las cosas
carnales™* y con ello aseguré el dominio de la razén sobre lo irracional.

El caracter apolineo del vientre mariano liber6 a la Virgen de su sexualidad
femenina, convirtiendo su cuerpo en un frio receptaculo o templo sagrado®. Este
control racional de los deseo y las pasiones se tradujo en imagenes maravillosas,

como la que utilizé en 1732 el franciscano novohispano Francisco Leal para referirse

al vientre de Maria. En aquella ocasion, el fraile describié dicha parte del cuerpo de

8% En Ia Historia del diablo, Muchembled estudia la asociacion medieval entre el cuerpo, la sexualidad femenina
¥9°| demonio. Muchembled, Histona..., V. P. 91-103.

' Lafragua 572, FR.
62 | afragua 1137, sermén de 1749. FR.
%3 Definicién que da el catecismo del padre Ripalda para la lujuria. Ripalda, Catecismo..., p. 34.
% vale la pena recordar las palabras de Camille Paglia para referirse a la virginidad de Artemis. Para Paglia, la
virginal frialdad de la diosa griega es tan intensa que quema como el fuego. Creo que el caso de Maria es muy
similar. Paglia, Sexual..., p. 74.



324

la Virgen como “...aquella citara que en el primero instante de su ser puso Dios en
tan alto punto que su armonia no sélo hizo disonancia al espiritu malo...sino que su
consonancia atrajo al Espiritu Divino para ser instrumento divino de sus voces™®.
En el serm6n de este predicador, el vientre mariano obedecia a la razén, al control y
al entendimiento; su perfecta consonancia producia musica armoniosa, maxima
expresion del equilibrio apolineo afiorado por Occidente.

Las imagenes alegéricas del cuerpo de la Virgen plasman la culminacién barroca
del proceso civilizatorio en que las pasiones, los deseos y los instintos prohibidos
fueron sometidos al intelecto. La busqueda occidental por controlar el caos de la
Naturaleza encontré una de sus respuestas mas importantes en la construccion de la
corporalidad femenina de la Virgen Maria. Ahora bien, si la Virgen fue razén pura, no
por ello dej6 de ser mujer. Inevitablemente, el poder de Maria radicé en su
naturaleza femenina, en su capacidad para volver a crear la vida, acabar con la
muerte y permitir la continuidad de la historia mediante la posibilidad de la
reconciliacion.

El cuerpo de la Virgen fue ciencia, sabiduria, pureza y voluntad racional, pero al
mismo tiempo, su vinculo con las fuerzas de la fecundidad, la fertilidad y la irrupcién
de la vida eran irremediablemente fundamentales. De esta manera, el cuerpo
mariano no sélo fue el frio templo en el que Cristo se encarné. La fuerza femenina
de la Virgen no podia ser contenida y por ello, su cuerpo también se convirtié en un

hermoso jardin.

85 | afragua 1216, FR.



325

5. El jardin del cuerpo mariano

La relacién entre el cuerpo de Maria y la experiencia de la redencion se expresé
en las emociones tranquilizadoras que podia otorgar la sensaciéon de dominio y
control sobre las pasiones irracionales. No obstante, aquellas fuerzas instintivas
tenian que liberarse de alguna manera y asi, la violencia de la biologia y su poder
creador encontraron un cauce de gozosa liberacion en las imagenes de un cuerpo
mariano que irradiaba luz, que renacia como las flores y fertilizaba como el agua.

Nuevamente, la relacion entre la corporalidad de la Virgen y la experiencia del
perdon se tradujo en emociones y sensaciones placenteras, liberadoras y
esperanzadoras. El cuerpo de la Virgen se convirtié en el nuevo jardin, en el Paraiso
recuperado ante el pecado de Eva. Maria, libre de aquella mancha original, permitié
la llegada de nueva vida. En las imagenes de su cuerpo jardin, los predicadores
recuperaron el placer de las fuerzas de la Naturaleza, suprimidas en las partes mas

sensuales de su cuerpo.

a) Maria y las flores

En los sermones novohispanos del siglo XVII, son muchas las imagenes del
cuerpo mariano que florece. En ellos, Maria esta rodeada de perfumes y aromas
celestiales que proceden de su inmaculada pureza. En este sentido, el dominico
Manuel Romualdo Dallo y Zavala se refiri6 al vientre de la Virgen como “montoncillo
de trigo bordado de flores, guarnecido de azucenas, [que] nos atraeran con el buen

olor de sus fragancias™%.

6% |_afragua 1140, sermén de 1746, FR.



326

La dulzura de la Virgen, su belleza, juventud y ternura se transmitieron mediante
imagenes llenas de colores asociados con distintas flores y frutos. De manera que
para algunos predicadores de la Nueva Espafia, en Maria “...albe6 el candor de la
azucena virgen...amarille6 la retamgualda...el triunfante laurel verdeé...ardié la
encamada rosa y bermejed el clavel sangriento®®. Ademas, algunos religiosos
novohispanos también asociaron la inmaculada concepcion de la Virgen con el reino
vegetal.

Para el mercedario fray Miguel Picazo, Maria, sin pecado original, era “rosa sin
espinas”, arbol que como la vara de Arén nacié sin la raiz del pecado original:
“...porque el testimonio de sus flores se dirigi6 a la limpieza en que se concibi6 la
vara sin relacion al delito...aquella vara que sobre concebida visti6 flores en
demostracion de su pureza®®. Otros predicadores vieron como en Maria
reverdecian las flores marchitas por la prosapia de Eva®®. Al vencer al pecado, la
Virgen era “...palma de tal naturaleza que sobre ser insignia de victoria es arbol de
sempiterna hermosura y donde jamas llega con su polilla el tiempo porque siempre
se mantiene su verdor primitivo™ .

El cuerpo de Maria no sélo se asoci6 con las flores y los frutos. Asi como los
vegetales requirieron del agua para brotar, Maria fue necesaria para el renacimiento
de la vida eterna; por ello, los predicadores novohispanos la describieron utilizando

metaforas relacionadas con el liquido vital.

7 | afragua 572, sermén de 1684, FR.

6% | afragua 1140, sermén de 1738, FR.
5% |_afragua 1140, sermén de 1746, FR.
7% | afragua 1140, sermén de 1738, FR.



327

b) Maria y el agua

Como el agua a las flores, el cuerpo de Maria fue indispensable para engendrar
la nueva vida cristiana. Si en la Naturaleza el liquido bajaba por el tallo para mojar
las raices de la planta, la Virgen fue “como lluvia, como rocio, como agua” para que
brotara el Verbo como una flor’®'. Nuevamente, la pureza mariana se asocié con la
transparencia acuatica. Maria era bella y limpia, clara y cristalina; su nitidez se
encontraba incluso en el tono de su voz: “...voz pura y limpia... [que]es como voz de
Dios, voz de muchas aguas...porque es voz de un mar de gracias...”"%.

El caracter acuatico y fertilizante de la Virgen hizo de ella “una nube que
originandose del mar, ni bebe de la amargura ni lo pesado de sus salobres aguas.
Toda suavidad para fecundar la tierra, toda ligereza para volar en prosecucion de su
amado, que trajo a la Tierra desde el Cielo”®. En algunos otros sermones
novohispanos, Maria fue descrita como el rio Jordan, “inundada por el rio caudaloso
de la gracia” "®. Como el agua en movimiento, la Virgen hizo posible el continuo fluir
de la vida eterna, ademas, como el Jordan, las lagrimas de Maria también tuvieron
un poder sanador’'®. Las lagrimas marianas limpiaron, purificaron y aliviaron a los
devotos que se acercaron con esperanza a la madre de Dios™®.

El jardin del cuerpo mariano no sélo estuvo lleno de flores, frutos, rios, fuentes y

70! | afragua 572, sermén de 1684. FR.

7% afragua, 1216, sermén de 1732. FR.

7%3 | afragua 1140, serm6n de 1745. FR.

704 | afragua 572, sermén de 1699. FR.

7% pPurante siglos, los cristianos han creido en el poder curativo de las aguas del rio Jordan. Ver Mircea Eliade,
Enciclopedia..., V. 12, p. 427.

7% Ademas de la leche y el sudor, las lagrimas son el unico fluido corporal permitido a Maria. A diferencia de los
demés liquidos del cuerpo, las lagrimas no causan repugnancia ni se consideran contaminadas. Wamer, Tu
sola..., p. 292.



328

lluvia. Maria era doncella jubilosa como la Aurora, “alegre y risuefia para todos™ .

Su cuerpo irradiaba luz y siempre se asocié con el Sol, la Luna y las estrellas.

c) Maria y la luz

Como la mujer del Apocalipsis, Maria fue “calzada de Luna, vestida de Sol y
tocada de estrellas”’®. Desde su inmaculada concepcién, su origen fue la luz divina.
Asi lo explico a los feligreses el dominico novohispano, fray Manuel Romualdo Dallo
y Zavala, en uno de sus sermones de 1711: “[Maria naci6] del fuego del Espiritu
Santo, opuesto a las llamas del primer pecado que secaron el tronco y abrasaron las
ramas de la humana naturaleza... Maria no tiene otra raiz que el incendio del Espiritu
Santo™®.

La relacién del cuerpo de Maria con la luz gener6 entre los fieles sensaciones y
emociones placenteras y reconfortantes. Algunos predicadores llamaron a la Virgen
“lampara inextinguible”, “lantia fogosa®, “hermosa en el pacifico dominio de sus
rayos”, “dia clarisimo a quien nunca se atrevié la noche de la culpa”. Con la luz de
Maria los hombres experimentaron la esperanza y el consuelo que acompafan
siempre al perdon.

En este sentido, en 1749, el padre Joseph de Paredes expres6 ante sus oyentes
como la luminosa proteccion de la Virgen borraba el temor a las tinieblas, pues en

Maria se aseguraba la redencion y la vida eterna’'®. En su sermén, el jesuita insistio

en el poder medianero de Maria: “...no es posible pasar de la noche al dia sin pasar

797 | afragua 1138, sermén de 1711. FR

;°° Asi la describen numerosos sermones novohispanos del siglo XVII
% Lafragua, 1138. FR

19 | afragua 1137. FR.



329

por la aurora que media entre las tinieblas y la luz: asimismo mediando Maria entre la
gracia y el pecado, no puede ser que el hombre deje el vicio y abrace la virtud si no
intercede Maria y como aurora divina le alumbra™"".

Como el Sol que vestia, Maria proporcioné a sus devotos calidez, claridad y
esperanza ante la vida que volvia a comenzar. La Virgen fue “...todo luz...como Sol
sin la mas leve sombra y como sol tan refulgente que cuando las estrellas que son
los angeles no se hallan limpias a su vista...puede lucir en su presencia”'2. Para
fray Pedro Antonio de Aguirre, Maria, “virgineo Sol inmaculado...qued6 a la sombra
del arbol de la culpa en el paraiso... [y] alli a vista de tanto Sol vio a la muerte y a la
culpa ciegos ambos a tanta luz"’*?

La luz del cuerpo mariano no sélo se expresé en su caracter solar. La asociacion
femenina con la luna fue fundamental en la construccion barroca del cuerpo luminoso
de la Virgen. Al igual que la luna que cada noche renacia, Maria iluminé con la
nueva luz de la redencién la historia de salvacién cristiana. En algunos sermones
novohispanos, el milagroso resplandor lunar de la Virgen se tradujo en hermosas
imagenes que dieron placer a los fieles devotos:

Siempre la luna en plantas de Maria

Ha sido espejo claro y refulgente

Y hallandose en lugar tan eminente

Llegé6 a brillar como la luz del dia’**

La experiencia sensitiva de la luminosidad mariana se construyd, también, a

partir de la presencia de las estrellas en el cuerpo de la Virgen. Los astros que

coronaban a Maria evocaban sensaciones de trascendencia y sacralidad. Como las

::; Lafragua 1137. FR.

512 Lafragua 1140, sermén de 1745. FR.

14 Lafragua 1137, sermén de 1696. FR.
Lafragua 1137, sermén de 1716. FR.



330

estrellas, la Madre de Cristo era eterna, inmutable, reflejo perfecto de la creacién
divina. Maria, “lucero del alba”, “alba de los luceros” cuidaba y guardaba a sus
devotos de la oscuridad. A la Virgen “la adomaron todos los astros con sus luces™ ';

su manto estrellado recordaba a sus hijos la promesa de la vida eterna y la

recompensa en el Mas Alla.

En los sermones novohispanos, el jardin del cuerpo de la Virgen insisti6 en sus
poderes y atributos femeninos. En dicho cuerpo maravilloso renacia la vida, como en
jardin fecundo, fértil y luminoso que era. De cualquier forma, las fuerzas naturales
presentes en dicho jardin no irrumpieron con la violencia o el caos propios de la
biologia o la geologia reales. Las flores, el agua y la luz marianos brotaron en
armonia, belleza, orden y benevolencia absolutos. El jardin de la Virgen fue una
construccion apolinea, represion de las fuerzas oscuras y subterraneas de la
verdadera naturaleza; Paraiso perfecto, reflejo de la sabiduria y el intelecto de
Dios’*®.

En realidad, el cuerpo-jardin mariano de los sermones novohispanos del siglo
XVII mostré el preludio del Cielo. El jardin de la Virgen reflejé los gozos y regocijos
de la realidad celestial. Las emociones placenteras en las imagenes de aquel edén,
remitieron al control racional sobre las pasiones instintivas. En este sentido, el
cuerpo-jardin de Maria representé el triunfo de la voluntad y el entendimiento sobre

los deseos irracionales y prohibidos.

'S Lafragua 1140, sermén de 1745. FR.

™ Paglia habla de la insistencia en lo bello como una estrategia apolinea. A lo largo de la historia, la civilizaciéon
occidental se ha encargado de suprimir lo cténico-terrestre, intentando dominar con la cultura la brutalidad y los
horrores de las fuerzas naturales. Ver Paglia, Sexual..., p. 6. En este sentido, la autora se refiere a la naturaleza
ctonica como “el secreto sucio de occidente”.



331

Durante la segunda mitad del siglo XVII, poco a poco, los sermones dedicados a
la Inmaculada Concepcion comenzaron a dirigirse a Maria Guadalupe, la Virgen que
eligi6 a la Nueva Espafia, “jardin de rosas mexicanas”, su morada terrena. Para
muchos criollos novohispanos, la presencia de Maria en estas tierras significé la
recuperacion del Paraiso celeste, el triunfo del Bien sobre el Mal, pero sobre todo, la

consolidacién de la utopia cristiana convertida en una indiana primavera.

6. La victoria de Guadalupe en el nuevo Paraiso mexicano

En la Nueva Espafia, el siglo XVII constituyé un momento histérico privilegiado.
A pesar de la depresién econémica y los conflictos politicos y sociales que afectaron
al mundo occidental en aquella época, la sociedad novohispana no se vio afectada
por la crisis que atravesaban las naciones europeas en aquel momento. Por el
contrario, mientras Espafia se vio invadida del pesimismo propio de una monarquia
amenazada, el “reino mexicano” se consolidé6 como una sociedad que gozaba de las
bonanzas de la paz y la riqueza de sus minas’'’. Las conquistas militares habian
quedado atras, el auge econémico era una realidad innegable y el fortalecimiento de
la burocracia y la Iglesia virreinales permitieron que la vida politica y social se
desarrollara casi sin sobresaltos ni contratiempos importantes’'®. Esta provechosa
situacion se tradujo en un ambiente de jubiloso optimismo presente, sobre todo, entre
un sector criollo que se ufanaba y enorgullecia de dicha concordia y prosperidad.
El entusiasmo de los criollos novohispanos del siglo XVII incidi6 en la

construccion de un nuevo imaginario colectivo cuyo eje conceptual fue la utopia

"7 Traslosheros, “Utopia...” en prensa, p. 18
718 Traslosheros, “Utopia...” en prensa, p. 2



332

mariana. Para muchos, la presencia de Guadalupe en estas tierras fue maxima
evidencia de la grandeza de una sociedad virtuosa y perfecta que, como el ave
Fénix, habia renacido entre los rastrojos del vicio y la idolatria. La Primavera
inmortal anunciada por Bernardo de Balbuena comenzé a florecer bajo la mirada
criolla que vislumbré con regocijo la consolidacion del reino novohispano en el
horizonte de la utopia cristiana. Francisco Bramén, Miguel Sanchez, Carlos de
Siglienza y Géngora y Sor Juana Inés de la Cruz celebraron con especial emocion el
triunfo de Guadalupe y el perd6n en el nuevo Paraiso mexicano’*®.

En realidad, el triunfo de la luz sobre las tinieblas celebrado por los criollos del
siglo XVII correspondi6 a la idea cristiana y occidental de una historia vectorial que
avanzaba siempre hacia un futuro mejor. En el caso de la Nueva Espafia, el
perfeccionamiento de aquella sociedad habia comenzado en el siglo XVI, con la
presencia de los primeros frailes y conquistadores. Aquellos personajes, explicaba
Miguel Sanchez en su Imagen de la Virgen Maria. Madre de Dios de Guadalupe...,
“...ganaron esta tierra, haciendo oficio de angeles, para que ganada y reducida a la
fe, la pusiesen en las manos de Dios..."”%°

Bajo la mirada criolla, el pasado prehispanico fue sinbnimo de pecado, vicio y

1% s importante sefialar que la devocion guadalupana novohispana abreva de dos tradiciones. Por un lado, la
indigena y por otro lado la criolla. Muchos historiadores han insistido en las raices prehispanicas del culto a
Guadalupe, relacionando la figura de la antigua diosa Tonantzin con la de la Virgen mexicana. A pesar de ser
pocos los indicios escritos que permitan rastrear el origen prehispanico de la devociéon guadalupana, el Nican
Mopoha, texto del siglo XVI escrito en nahuatl, es fundamental dentro de la tradicién indigena. Algunos
historiadores atribuyeron la autoria de este primer relato sobre las apariciones de Guadalupe a Juan Diego al
indio Valeriano. Para Angel Maria Garibay, el texto debi6 haber sido escrito de manera colectiva por los
discipulos de Sahagun en el colegio de Santa Cruz de Tlatelolco, entre los que estaba, efectivamente, Valeriano.
Para O’Gorman, en cambio, el relato fue redactado exclusivamente por Valeriano en el afio de 1556 con el
objetivo de incorporar la figura de Juan Diego y atraer a los indios a la devocion mariana catdlica. Ver Brading, La
Virgen..., p. 503-504. Esta discusion en tomo a la tradicién indigena guadalupana rebasa con mucho los fines de
esta investigacion. Sin embargo, se puede dejar de mencionar la existencia del antiguo culto a Tonantzin en el
cerro del Tepeyac y su posible relaciéon con el impulso de la devocion a la Virgen entre los indios recién
evangelizados. En cambio, lo que si interesa resaltar es que a pesar de esta herencia devocional indigena, en el

%iglo XVII fueron los criollos y no los indios quienes tuvieron mayor interés en fortalecer la devocion a Guadalupe.
Sanchez, p. 11



333

malas costumbres. Los indigenas idélatras habian vivido sometidos bajo el yugo del
Dragén, rodeados de oscuridad y de ignorancia y condenados a la muerte eterna.
No obstante, desde un principio, el destino de la Nueva Espafia estaba ya escrito: la
eleccién que Maria de Guadalupe hizo de estas tierras suponia, de antemano, la
futura victoria de la virtud, el Bien y la fe cristianas.

En 1620, Francisco Bramén publicdé Los sirgueros de la Virgen, extrafia
mezcla literaria de novela y obra de teatro. En ella, su autor festejé con alegria el
triunfo mariano en el “reino mexicano”, triunfo que afios mas tarde habia de llenar de
gozo a Miguel Sanchez, don Carlos de Siglienza y Géngora y Sor Juana Inés de la
Cruz. En la obra de Bramén, Maria aparecia en el escenario para someter al
pecado:

Ven, Pecado, que a mi planta
Te he de poner por despojos,

Pues Dios puso en mi sus °l,°3-
Y Dios por mi te quebranta’?!

Ante las palabras de la Virgen, el Pecado, vencido, respondia:
Ya es vencido Lucifer,
Ah! del infierno, Maria
Es en el mundo, y el Dia
Nacera de esta mujer’
En realidad, la mujer celebrada por Bramén era la Virgen como Inmaculada
Concepcién. Poco a poco, los criollos del siglo XVII convirtieron el triunfo de la
Purisima en la victoria de Maria de Guadalupe. La humilde y sencilla doncella que

habia vencido al pecado original se transformé en la ingenua y hermosa doncella

mexicana que pudo derrotar al Demonio en la Nueva Espafia. En un soneto

72! Bramén, Los sirgueros..., p. 98
Bramén, Los sirgueros...,p. 98



334

dedicado a Guadalupe, Sor Juana plasmé esta sagrada metamorfosis:
La compuesta de flores Maravilla,
Divina protectora americana,
Que a ser se pasa Rosa Mexicana,
Apareciendo Rosa de Castilla;
La que en vez del dragén- de quien humilla
Cerviz rebelde en Patmos-, huella ufana,

Hasta aqui Inteligencia soberana,
De su pura grandeza pura silla’®

La asociacion entre la Purisima y la Mujer del Apocalipsis se tradujo, una vez
mas, en la imagen del Dragon-Pecado derrotado. Guadalupe, criolla mexicana,
también se encarg6 de someter al Demonio, de erradicar las culpas y de inaugurar el
triunfo de la redencién entre todos sus devotos mexicanos. En su Primavera indiana,
Carlos de Siglienza y Géngora hizo hablar a Guadalupe recreando la escena en que
ésta se apareci6 a Juan Diego. Los versos del célebre personaje muestran la
transformacion gloriosa de la sociedad prehispanica satanizada por la vision cristiana
en el nuevo jardin paradisiaco americano:

Maria soy, de Dios omnipotente
Humilde Madre, Virgen soberana,
Antorcha cuya luz indeficiente
Norte es lucido a la esperanza humana:
Ara fragante en templo reverente
México erija donde fue profana
Morada de Plutén, cuyos horrores
Tala mi planta en tempestad de flores’®
La aparicion de Maria a Juan Diego y la impresiéon de su imagen en el ayate

del indio anunciaron la transformacién del antiguo y espinoso pedregal que habia

72 Sor Juana, Obras..., p. 164
T Siglienza y Géngora, Primavera indiana..., p. 31.



335

sido el mundo indigena, en el hermoso y fértil jardin de la sociedad barroca
novohispana. Nuevamente las palabras de Miguel Sanchez hablan de esta
progresiva y luminosa evolucion:
O Maria, novedad del Cielo! O poder de la divina mano! O intercesion de Maria!
Aqui tantas espinas antes, agora tantas flores; aqui antes un inculto desierto,
agora cosechas abundantes: antes cambronera espinosa enredada en abrojos,
agora jardines matizados de abundancias floridas y mllagrosas renuevas:
antes soledad de gentiles, agora habitacién de cristianos’?®

Para los criollos, Guadalupe consigui6 la verdadera victoria de la conquista, la
consolidacion de la nueva sociedad cristiana y mestiza, el triunfo de los pactos y las
negociaciones culturales sobre los que habia descansado el orden novohispano
desde sus origenes. Maria Guadalupe era criolla, indigena y americana. Su
misericordia protegia a todos aquellos que habian nacido, como ella, en la Nueva
Espafia. Orgulloso, Miguel Sanchez insistia en el favor que habia hecho la Madre de
Dios a los mexicanos con su milagrosa eleccion: “...pudiendo buscar realzados
tejidos, preciosas telas y cortes de brocado se incliné a una manta que toda es criolla
desta tierra, en la planta de su maguey, en sus hilos sencillos, en su tejido

n726

humilde... Cuando Maria decidi6 aparecerse en México, la Virgen eligié a la

Nueva Espaiia

...por su tierra, no sélo como posesion, sino como su patria, dandole en cada
oja de sus flores y rosas escrito el titulo y fundacién amorosa con licencia para
que los ciudadanos de México puedan entender, publicar, inferir, alegar,
pretender, intima y singular hermandad de parentesco con Mana en aquesta su
imagen pues renace milagrosa en la ciudad donde ellos nacen..




336

Al desterrar al Demonio y al Pecado de la Nueva Espafia, Guadalupe se
convirti6 en soberana de una sociedad virtuosa, pura y utopica. La “gran reina de
flores colorida” de la que habl6 Siglienza se convirti6 en “moderna envidia del
oriental intacto paraiso™2. Con ella, el Cielo bajé a la Tierra, iluminando con su luz
sobrenatural la vida cotidiana de los orgullosos novohispanos. Al respecto, don
Carlos de Siglienza y Géngora escribi6:

La morada de luces cristalina

Te rinda gloria pues amante subes
O México a ser solio preeminente
Que dora rayos del amor ardiente’®®

La fundacién de un nuevo Paraiso en tierras mexicanas también fue celebrada
por Miguel Sanchez. Contagiado por el entusiasmo y el optimismo de la época, el
bachiller exalté las glorias que cubrian a tan privilegiada sociedad. Con Guadalupe,
la Nueva Espafia qued6é alumbrada por la luz del Sol, la Luna y las estrellas que
adornaban a la Virgen y asl, este Paraiso “plantado en lugar eminente de la Tierra”
qued? libre para siempre de la oscuridad y las tinieblas™°.

En el siglo XVII, los criollos novohispanos encontraron gozo y jubilo ante la
realidad celestial que se materializaba en su tierra. La consolidacion de un reino
cristiano perfecto se traducia en la paz, la unidad y la cohesion de una sociedad que
compartia el culto y el amor a Guadalupe. La realidad celeste que llegaba a la Tierra
inund6 a la Nueva Espaiia de risas, dulzura, luz, gloria y alegria; con ello, el reino

mexicano del siglo XVII se llené de fiesta, jubilo y triunfo.

72 siguienza y Géngora, Primavera indiana..., p. 16.
' sigilenza y Géngora, Primavera indiana..., p. 19
7% sanchez, p. 56



337

“Ay qué alegria, ay qué contento, ay qué alegria!”, exclamaba Sor Juana
emocionada. Las flores, los coros, los altares y las estrellas que colmaron aquella
feliz region celebraron el triunfo de la utopia mariana en la Tierra. Por ello, la poetisa
convocaba a todos a correr hacia el nuevo Paraiso donde Maria habia salido
victoriosa.

Al jardin, hortelanos
Al campo labradores
Y veréis en el campo, y entre las flores,
Una Rosa sin recelo

De que la marchite el hielo
Ni la abrasen los ardores!”"

El regocijo criollo ante la consolidaciéon de la utopia novohispana intenté incluir
en aquel imaginario festivo a todos los sectores de la sociedad. El triunfo de la luz
sobre las tinieblas, de la virtud sobre el vicio, del Bien sobre el Mal debia ser
celebrado por todos, lo mismo por criollos, que indios, negros o espafioles. Maria
Guadalupe era mexicana y como tal, brindaba su auspicio, amor y proteccién a todos
los hijos de la Nueva Espafia. En este sentido, los villancicos de Sor Juana
plasmaron la dicha experimentada por sujetos de muy distinto color y condicién ante
el triunfo mariano. De esta manera, al identificarse con la guadalupana, los negros
novohispanos cantaron asi:

Uh, uh, uh,
Que non blanca como ti,
Nin Paiié que no sa buena,

Que Eya dici: so molena
Con las sole que mira’>?

73! Sor Juana, Obras..., p. 215
732 Sor Juana, Obras..., p. 211



338

Por su parte, los indios también participaron del jubilo celeste novohispano y
Sor Juana los present6 de esta manera:

Los mexicanos alegres
También a su usanza salen,
Que en quien campa la lealtad
Bien es que el aplauso campe,

Y con las clausulas tiernas
Del Mexicano lenguaje,

En un tocotin sonoro
Dicen con voces suaves:

Tla ya timohuica
Totlazo zuapilli

Maca ammo Tonantzin
titechmoilcahuiliz’*

En realidad, esta alegre danza indigena habia sido ya convocada en Los
sirgueros de Bramén. En su novela, aquel autor que celebrara el glorioso triunfo de
la Virgen, llamé a los indios a unirse a tan feliz festejo:

Bailad, mexicanos,
Suene el tocotin,
Pues triunfa Maria
Con dicha feliz

Coged frescas flores
Del rostro de abril;
Hacedle guirnaldas del blanco jazmin

En dicha sagrada
Podéis recibir

El triunfo divino
Que vemos aqui

Cantad aleluyas
A Dios, que sin fin,

7 Sor Juana, Obras..., p. 212



339
Pues triunfa Maria,
Con dicha feliz’*

El optimismo criollo que caracterizé al siglo XVII novohispano hizo del Reino
mexicano un nuevo Paraiso. La alegria y el jabilo del triunfo de Guadalupe en estas
tierras no sélo se plasmé en la literatura o en el imaginario colectivo. La victoria de
Maria sobre la culpa y el pecado también se tradujo en multiples expresiones y
practicas culturales cotidianas. Maria, medianera y corredentora, fue la maxima
figura sobrenatural de la experiencia religiosa de los novohispanos y asi, en su
convivencia cotidiana con la Madre de Dios, hombres y mujeres alabaron a Maria:
..con la devocién de luces para acompaiiaria, la masica de canticos para
bendecirla, la publicidad de clarines para aclamarla, las alegrias de las
trompetas para servirla, los regocijos de las chirimias para predicarla...”*®

Ademas, en aquel nuevo Jardin del Edén americano,

...compuso el gusto las danzas, la variedad los zaraos, la Nacién sus mitotes,
las comarcas sus tocotines, el fuego las salvas, el aire los perfumes, la tierra
sus jardines, las aguas sus canoas, la limpieza el camino, el triunfo los arcos,
la veneracién los toldos, el ingenio las enramadas, el aplauso las gentes, la
solemnidad el concurso...”*

Maria Guadalupe, la rosa mas bella de la Primavera indiana, convirtié aquel
bosque oscuro y misterioso donde habia habitado el Demonio en un cristalino y
luminoso Paraiso de virtudes y bondades cristianas. La presencia de Maria en el
Reino mexicano anuncié el establecimiento de un pacto singular entre Dios y los

habitantes de un reino elegido, y dejé impresa en la mentalidad novohispana la

posibilidad siempre abierta de acceder a la reconciliacion. De esta manera, en la

734 Bramén, Obras..., p. 110
73 Sanchez, p. 74
7% Sanchez, p. 74



340

Nueva Espafia del siglo XVII, Maria Guadalupe revel6 el triunfo del perdén y la

redencién para todos los novohispanos, asi en la Tierra como en el Cielo.

Algunas consideraciones finales

No obstante la incertidumbre que acompafia siempre el inicio de cualquier
investigacion, el recorrido histérico de Asi en la Tierra como en el Cielo empez6 a
dibujarse con cierta claridad desde un principio. Después de muchas discusiones y
platicas con la doctora Pilar Gonzalbo, asi como con algunos maestros que

estuvieron siempre cercanos a este trabajo, el propésito de la tesis termindé por



341

definirse pronto: transitar por un universo simbélico que debia partir de la oscuridad
y la penumbra de la que hablaron los primeros frailes evangelizadores para alcanzar
el destino de luz y de esplendor exaltado por los criollos novohispanos. Estudiar la
materializacion del Infierno y del Cielo en la Nueva Espafia de los siglos XVI y XVil
pronto desembocé en el eje verdadero de la tesis: rastrear la primera construccion
del sentimiento de culpa cristiana, asi como sus manifestaciones cotidianas entre los
indios recién evangelizados, reconstruir la evolucion de dicho sentimiento y de
aquellas expresiones emocionales en la sociedad mestiza del siglo XVIl y confrontar
aquel escenario de la culpa con el paralelo aprendizaje del mecanismo del perdén y
la redencioén en la sociedad de novohispana de los siglos XVI y XVIlI.

En realidad, el estudio de las practicas cotidianas, los simbolos y las creencias
religiosas en torno a la culpa y al perdon pemiti6 acercarse al proceso de
construccion del consenso cultural que existi6 en la sociedad virreinal. En este
sentido, la aproximacién al fenébmeno de la religiosidad y a la dimensién sagrada en
la vida diaria de los novohispanos abri6 un espacio para reflexionar sobre la
importancia que tuvo la relaciéon entre los comportamientos, habitos y conductas
cotidianas y el universo simbolico en la conformacioén y articulacion del orden politico
y social que caracterizé a la Nueva Espafa durante dicho periodo. De esta manera,
la experiencia religiosa se convirti6 en el puente que hizo posible vincular la
dimensioén de la cultura con la politica desde la perspectiva histérica de la vida
cotidiana.

La primera parte de la tesis se concentré en explicar el surgimiento del nuevo

universo simbodlico, politico y social que tomé del modelo medieval y renacentista las



342

principales coordenadas para construir la sociedad indocristiana en la Nueva Espafia
del siglo XVI. La segunda parte de la investigaciéon hizo seguimiento de la evolucién
de dicho universo politico, simbdlico y social, mismo que a partir del siglo XVII hizo
del proyecto renacentista y barroco el eje central del proyecto cultural que vio florecer
a la Nueva Espania criolla y mestiza.

Para la investigacion, las formas de vivir la religion constituyeron un elemento
fundamental para comprender el sentido que tenia la vida para los novohispanos, asi
como una pista de enorme valor para reconstruir las formas de estar en el mundo, de
interactuar con los otros y de asumir una individualidad por parte de los mismos. Por
otro lado, la tesis hizo de la presencia, la difusion y la practica cotidiana del
catolicismo en la Nueva Espafia el factor principal para explicar el proceso de
integracion que vivié este territorio americano al universo histérico y cultural de la
ecumene occidental desde el siglo XVI.

Una de las preocupaciones centrales de la investigacion fue plantear el
estudio de la historia de México desde una perspectiva universal. En ocasiones, la
historia de esta nacién ha sufrido de un peligroso ensimismamiento que aisla “lo
mexicano” del resto de otros mundos y otras civilizaciones. Por ello, la tesis tuvo
como propésito importante destacar el vinculo entre el universo politico, cultural y
social de la Nueva Espaiia con aquel de la Europa de los siglos XVI y XVII. En este
sentido, el trabajo insistié6 en que desde sus origenes, la sociedad novohispana formé
parte de Occidente, pero al mismo tiempo, sefial6 la particularidad y las diferencias
del Occidente distinto que se origind en estas tierras americanas. A partir del siglo

XV, la guerra de conquista y el proyecto evangelizador introdujeron las vicisitudes



343

del mundo occidental en una sociedad que comenz6 a participar de forma activa en
un novedoso proceso de integracion que se tradujo en respuestas y soluciones
propias para los retos compartidos por todos aquellos pueblos que de alguna u otra
manera formaban ya parte de Occidente.

En los siglos XVI y XVII uno de los retos mas importantes para la cultura
occidental fue revisar el lugar que ocupaba en el mundo el ser humano como
individuo libre y racional. En realidad, la preocupacién por la individualidad ha sido
una constante en la historia de Occidente. Sin embargo, durante los siglos XVI y
XVl las reflexiones en torno al individuo se caracterizaron por su aire cristiano y
religioso. A partir del Rt_anacimiento, muchos filésofos europeos comenzaron a
redefinir al hombre desde su relacion con la Justicia divina, asi como desde un marco
de referencia ética que hizo de la responsabilidad humana el elemento crucial para
comprender el significado de la vida.

Dentro de este contexto, la respuesta catblica del Concilio de Trento fue
exaltar al ser humano como una criatura que debia asumirse como un sujeto
racional, capaz de responsabilizarse de las consecuencias de sus actos y sus
acciones. Retomando las ensefianzas cristianas de San Pablo y de Erasmo, el
catolicismo de los siglos XVI y XVII no sélo insisti6 en la importancia de la
responsabilidad individual como un asunto de conciencia interna, personal que debia
rendir cuentas ante Dios y ante uno mismo. Ademas, el problema de la
responsabilidad individual se convirti6 en un problema central para la organizacion
politica y social de la comunidad cristiana.

Asumirse como individuos responsables que formaban parte de un cuerpo



344

social hacia de los sujetos seres que debian comportarse de acuerdo a la ética
cristiana no sélo en aras de conseguir su salvacion ultraterrena o su tranquilidad
personal, sino también con el propédsito de colaborar a construir y mantener el orden
terreno, el bien comun y la paz social. La relevancia que adquirieron las reflexiones
catblicas y protestantes en torno al lugar del individuo en el mundo en aquel periodo
hicieron de aquellos siglos una etapa crucial en la construccion y el fortalecimiento de
la conciencia individual en la historia de Occidente. En este sentido, el sentimiento
de la culpa cristiana se convirti6 en uno de los pilares emocionales para la
configuracion de nuevas experiencias y actitudes modernas para asumir la
responsabilidad individual.

Como se vio a lo largo de la tesis, el sentimiento de culpa cristiana se vive
como el dialogo interno de un sujeto que se asume como una unidad en si mismo.
Mediante el ejercicio de la autorreflexion, el individuo es capaz de distinguir la
intencion que motivd sus conductas, asi como de realizar un juicio moral en torno a
las mismas. La capacidad para llevar a cabo dicho discernimiento interior se
construyé a lo largo de muchos siglos y es uno de los procesos mas importantes
para la historia de la modernidad Occidental. La internalizacién de las sanciones
externas y la interiorizacion de las coacciones sociales y politicas para integrar un
“tribunal” interno capaz de autodenunciar y de autosancionar las faltas cometidas por
un sujeto son fendbmenos fundamentales para entender la particularidad de la
conciencia moral en Occidente.

Es interesante observar como el fortalecimiento de la conciencia individual

desde el pensamiento cristiano de los siglos XVI y XVII coincide con el



345

fortalecimiento de otra de las expresiones mas importantes de la Modemidad: el
Estado nacién. Es curioso, si, pero no es casual. Tanto el fortalecimiento de la
conciencia individual como el del Estado nacioén coinciden en una preocupacion vital
en la historia de Occidente: el interés por la disciplina racional de las conductas, asi
como por el disciplinamiento del orden social.

Frente al caos y la crisis que precedieron al siglo XVI muchos filésofos
renacentistas y humanistas buscaron el reordenamiento del mundo, la politica y la
moral. La preocupacién de Erasmo por la disciplina en la educacion de los nifios, la
politica de la reforma de las costumbres defendida tanto por Martin Lutero como mas
tarde por el Concilio de Trento son expresiones del mismo sentir y la misma
preocupacioén por instaurar la disciplina en ia sociedad.

Como escenario privilegiado de los debates humanistas, renacentistas y
contrarreformistas, la Espafia de los siglos XVI y XVII participé de las principales
preocupaciones del mundo moderno que se configuraba entonces. Para la Corona y
la Iglesia hispanicas de aquel periodo, los temas de la responsabilidad moral y la
disciplina social fueron de enorme importancia. En efecto, tanto para las autoridades
civiles como para las religiosas, el problema de la disciplina fue fundamental no sélo
en los intentos de fortalecer la conciencia individual de los fieles, sino en el proceso
de construccion de un incipiente Estado nacion capaz de garantizar el cumplimiento
de las normas y las leyes en aras del cultivo del orden y de la virtud. Es decir que en
Espaiia, como en muchas otras naciones europeas, el problema de la disciplina fue
un factor esencial en la construccion y consolidacion de una mentalidad y una

organizacion politica modernas.



346

Como han insistido algunos historiadores del la Nueva Espaiia, la Corona
espafiola de los siglos XVI y XVII buscé consolidar su poderio politico, econémico y
cultural desde un proyecto de modernidad alternativa y diferente a la modemidad
secularizadora o protestante que surgia como respuesta en otras monarquias
europeas.

Frente a las ideas de Maquiavelo que hacian del éxito del proyecto del Estado
moderno sinénimo de la diferenciacién entre las virtudes politicas del principe y sus
virtudes catodlicas, la Corona espafiola hizo del eje de su proyecto politico el
pensamiento del neoestoicismo y la teologia tridentina. Para el proyecto politico de
la modernidad catélica, la disciplina social no se conseguia mediante el uso de la
fuerza o de algun cuerpo coercitivo como el ejército. La via para disciplinar las
conductas de los stbditos y lograr con ello el orden social era el de la moral. En este
sentido, tanto el Estado como la Iglesia tuvieron la mision de conducir los
comportamientos y las costumbres de los sujetos por el camino de la vida virtuosa; el
cultivo de la virtud se convertia en el medio mas eficaz para alcanzar la salvaciéon
eterna pero también, para mantener la paz y la estabilidad terrena.

De manera que el proyecto politico de la Corona espariola de los siglos XVI y
XVII gir6 en torno a la idea de la practica de las virtudes catdlicas entre los subditos,
entre los eclesiasticos, lo mismo que entre los politicos que debian gobernar,
haciendo uso, como nadie, de la justicia, la prudencia, la templanza y la fortaleza.
Como reino de la monarquia espafiola, la Nueva Espafia participé en la construccion
de aquel proyecto alterno de Modernidad catélica. A lo largo de la tesis, son muchos

los indicios que hacen suponer la creencia compartida por algunos sectores de las



347

élites novohispanas en la importancia que tenia la practica de la virtud en la
consolidaciéon de un utépico y puro reino catélico americano.

Para muchos criollos del siglo XVII, la Nueva Espafia habia materializado el
orden de la virtud cristiana en todos los ambitos de la vida publica y privada. En un
intento por demostrar la cristalizacion de aquella sociedad perfecta y buscando tejer
la continuidad de la historia prehispanica con la hispanica del reino mexicano, don
Carlos de Siglenza y Goéngora llegé a representar a los antiguos gobernantes
indigenas como principes que habian compartido y practicado las virtudes cristianas
para ejercer el poder incluso antes de la llegada de los espafioles a la Nueva
Espafia.

Ahora bien, como pudo observarse a lo largo de la tesis, el proceso de
construccion del sentimiento de culpa en la Nueva Espafia, proceso vital en el
proyecto de disciplinamiento social mediante la practica de la vida virtuosa estuvo
marcado por el paralelo aprendizaje del mecanismo del perdén. En este sentido es
posible afirmar que el concepto de redencién cristiana, intimamente ligado a la idea
de Justicia misericordiosa, fue fundamental en la construcciéon de un orden politico
donde la disciplina tuvo un lugar central.

En realidad, en la Nueva Espafia de los siglos XVI y XVII, los sujetos
reconocieron como maxima virtud politica del Rey la capacidad que éste tenia para
ejercer su Justicia Misericordiosa. Ciertamente, la nocién del perdén y la creencia en
la Misericordia fueron elementos sustanciales dentro de una mentalidad que hizo de
la negociacién y la mediacion los pilares del orden politico y social. En la Nueva

Espaiia, el concepto cristiano del perdon cobré6 mucho mayor importancia que en



348

otras sociedades catblicas. La novohispana era una sociedad producto de una
conquista guerrera que habia dado como resultado un orden plural, jerarquico y
diverso. En un universo con aquellas caracteristicas, la negociacion se convirtié en
un mecanismo fundamental para liberar las tensiones y evitar las rupturas violentas
que atentaban contra la cohesién, la unidad y la paz.

De esta manera, en la Nueva Espafia de los siglos XVI y XVII, las leyes y las
normas no se aplicaron de manera invariable y rigida, por el contrario, éstas siempre
se interpretaron de acuerdo a cada caso y cada excepcion. Las relaciones
cotidianas de los novohispanos con las autoridades, asi como con otros
novohispanos se caracterizaron por una dinamica personal, afectiva, donde las
negociaciones, los arreglos alternos al orden establecido y los acuerdos de
excepcion fueron la regla.

En cuanto a la construccion de una conciencia individual responsable y
disciplinadora de las conductas, la presencia del perdén y de la misericordia en la
mentalidad novohispana se tradujo en una conciencia benévola, autocomplaciente;
culposa, si, puesto que no desconocia los criterios morales cristianos sobre el bien y
el mal, pero compasiva y conmiserativa hacia uno mismo. Lejos de ser un tribunal
interno rigido e inflexible, entre la mayor parte de los novohispanos la conciencia
individual fungi6 como una conciencia pemisiva, conocedora de la fragilidad y la
debilidad humanas.

La combinacién de aquellos sujetos de conciencia flexible y de aquel orden
politico y social negociador dio como resultado que entre muchos novohispanos no

se asumieran las responsabilidades individuales en torno a las consecuencias de sus



349

acciones. En realidad, en la Nueva Espafia de los siglos XVI y XVII, la
responsabilidad individual casi siempre se evadié gracias a la existencia de caminos
menos dificiles, mas comodos y menos dolorosos para estar en paz con uno mismo y
para encontrar los medios para seguir actuando y sobreviviendo dentro de un orden
social que, ante la flaqueza del ser humano, estaba siempre dispuesto a dar una

segunda oportunidad, asi en la Tierra como en el Cielo.

Bibliografia Consultada

ABELLAN Garcia, José Luis, Historia critica del pensamiento espaiiol, Madrid,
Espasa-Calpe, 1979.

ALBERRO, Solange, Inquisicién y sociedad en México, 1571-1700, trad. Solange
Alberro, México, Fondo de Cultura Econémica, c1988.

, “Remedios y Guadalupe: de la union a la discordia” en
Manifestaciones religiosas en el mundo colonial americano, México, Universidad
Iberoamericana/ INAH/CONDUMEX, 1997.



350
ALEGRE, Francisco Javier, Historia de la provincia de la Compafiia de Jesus de
Nueva Espafia, Roma, Institutum Historicum, 1956-1960 4 v.

ALFONSO X El Sabio, Cantigas de Santa Maria, introd., version castellana y
comentarios de José Filgueira Valverde, Madrid, Castalia, c1985.

AQUINO, de Santo Tomas, Tratado de la justicia y el derecho : Summa Theologica,
ed. Joaquin Ruiz-Giménez Cortés, Madrid, Victoriano Suarez, 1942 **v.

ARENDT, Hannah, La vida del espiritu, Barcelona, Paidos, 2002.

ARISTOTELES. La politica, ed. Carlos Garcia Gual y Aurelio Pérez Garcia, Madrid,
Nacional, 1981.

AzouLAl, Martine, Les péchés du nouveau monde : les manuels pour la confession
des indiens XVle-XVlle siécle, Paris, A. Michel, ¢1993.

BALBUENA, Bernardo de, Grandeza mexicana y fragmentos del Siglo de Oro y El
Bemardo, introd., Francisco Monterde, México, Universidad Nacional Auténoma de
México, 1963.

BALDERAS, Vega, Gonzalo, La reforma y la contrarreforma dos expresiones del ser
cristiano en la modemidad, México, Universidad Iberoamerica, 1996.

BATAILLE, Georges, El erotismo, trad. Antoni Vicens, Marie Paule Sarazin, México,
Tusquets, 1997.

BATAILLON, Marcel, Erasmo y Espafia : estudios sobre la historia espiritual del siglo
XVI, trad. Antonio Alatorre, México, Fondo de Cultura Econémica, [1966] .

BAUER, Johannes Baptist, Diccionario de teologia biblica, Barcelona, Herder, 1985.

BECKER, Ernest, La lucha contra el mal, trad. Carlos Valdés, México, Fondo de
Cultura Econémica, 1992.

BERCEO, Gonzalo de, El libro de los milagros de Nuestra Sefiora, ed. Jesus Montoya
Martinez, Granada, Espafia, Departamento de Historia de la Lengua Espafiola,
Universidad de Granada, [19867].

BERMAN, Harold ‘Joseph, La formacién de la tradicién juridica de Occidente, trad.
Ménica Utrilla de Neira, México, D.F., Fondo de Cultura Econémica, 2001.

La Biblia :Antiguo y Nuevo Testamento, versién de Casiodoro de Reina, revisada por
Cipriano de Valera, 1602, México, Sociedades Biblicas en América Latina, 1960.



351

BLACK, Anthony, Political thought in Europe 1250-1450, Cambridge, Cambridge
University Press, 1993.

BoNo, Dianne M., Cultural diffusion of Spanish humanism in New Spain : Francisco
Cervantes de Salazar's Dialogo de la dignidad del hombre, New York, P. Lang,
c1991.

BONETA, Joseph, Gritos en el infiemo para despertar al mundo, Madrid, por la viuda
de Juan Garcia Infancon a costa de Isidro Colomo, 1718.

, Gntos del purgatorio y medios para acallarios: libro primero y
segundo, Puebla de los Angeles, editado por Diego Fernandez de Leén, 1708.

BOURGEOIS, Henri, | segni della salvezza: 12-20 secolo, Casale Monferrato, Piemme,
1998.

BRADING, David Anthony, Orbe indiano: de la monarquia catblica a la Republica
criolla, 1492-1867, trad. Juan José Utrilla, México, Fondo de Cultura Econémica,
1991.

, La Virgen de Guadalupe : imagen y tradicién, trad. de Aura
Levy y Aurelio Major, México, Taurus, 2002.

BRAMON, Francisco, Los sirgueros de la Virgen, seleccién de Agustin Yanez, México,
Universidad Nacional Autébnoma de México, 1944.

CAmMPOS Moreno, Araceli (ed.). Oraciones, ensalmos y conjuros mégicos del archivo
inquisitonial de la nueva Espafia, 1600-1630, México, El Colegio de México, Centro
de Estudios Linguisticos y Literarios,1999.

CANETT, Elias, Masa y poder, trad. Horst Vogel, Madrid, Alianza, 1995.

CAPI121, Antonio, La difesa del libero arbitrio da Erasmo a Kant, Firenze, La nuova
Italia, 1963.

CARO BAROJA, Julio, Las brujas y su mundo, Madrid, Alianza, ca.1969.

CAvALcOLl, Giovanni, “Autocoscienza e coscienza morale in Santo Tommaso
d’Aquino”, en Luca Gabbi, Coscienza: storia e percorsi di un concetto, Roma,
Donzelli editore, 2000.

CHRISTIAN, William A., Local religion in sixteenth-century Spain, Princeton, N. J.,
Princeton University, [c1981].

CLARAVAL, Bernardo de, San, Obras completas, ed. de los monjes cistercienses de
Espafia, Madrid, Catdlica, 1984 **v.



352

COPPLESTONE, Frederick, History of philosophy, New York, Image Book, 1993.

CORDOBA, Pedro de, Doctrina cristiana para instruccién y informacién de los indios,
por manera de historia, Ciudad Trujillo, Universidad de Santo Domingo, [1945].

Concilio 11l provincial mexicano, celebrado en México el afio de 1585, confirmado en
Roma por el Papa Sixto V, y mandado observar por el gobiemo espafiol, en diversas
reales ordenes. Publicado con las licencias necesarias por Marniano Galvéan
Rivera, México, Eugenio Maillefert y Companiia, Editores, 1859.

CviTaNovic, Dinko, De Berceo a Borges : la alegoria en las letras hispanicas, Buenos
Aires, F. Garcia Cambeiro, c1995.

CRuZ, Sor Juana Inés de la, Obras completas, México, Porrua, 2004.

DAVILA PADILLA, Agustin, ob. de Santo Domingo, Historia de la fundacién y discursos
de la Provincia de Santiago de México, de la Orden de Predicadores, México,
Academia Literaria, 1955.

DELUMEAU, Jean, La confesién y el perdén : las dificultades de la confesién, siglos
Xl a XVIII, trad. Mauro Armifio, Madrid, Alianza,1992.

DELUMEAU, Jean, La peur en Occident : XIVe-XVllle siécles une cite assiegée, [Paris],
Fayard, [1978].

, Il peccato e la paura: I'idea di colpa in Occidente dal Xlll al XVIIl
secolo, Bologna, |l Mulino, 2000.

DIAz DeL CASTILLO, Bernal, Historia verdadera de la conquista de la Nueva Espaiia,
ed. Miguel Le6n-Portilla, [Madrid], Historia 16, [1984] 2 v.

DouGLAs, Mary Tew, Natural symbols : explorations in cosmology, New York, N. Y.,
Pantheon, 1982.

DuURKHEIM, Emile, Las formas elementales de la vida religiosa, ed. Santiago Gonzalez
Noriega, trad. Ana Martinez Arancén, Madrid, Alianza, 1993.

DUVERGER, Christian, La conversién de los indios de Nueva Espafia : con el texto de
los Coloquios de los doce de Bemardino de Sahagun, trad. Maria Dolores de la
Pefia, México, Fondo de Cultura Econémica, 1993.

ELIADE, Mircea (dir.), Enciclopedia delle religioni, Milano, Settimo Milanese, s.f.

EuAs, Norbert, The established and the outsiders : a sociological enquiry into



353

community problems, London, Sage,1994.

, El proceso de la civilizacién : investigaciones sociogenéticas y
psicogenéticas, trad., Ramén Garcia Cotarelo, México, Fondo de Cultura
Econémica, 1989.

, La sociedad de los individuos, Barcelona, Peninsula, 1987.

ENKERLIN, Luise, “Texto y contexto del Zodiaco mariano” en Relaciones. Estudios de
Historia y sociedad, V. XVII, n. 45, 1990, p. 63-89. El Colegio de Michoacan.

ERBA, Andrea, L ‘umanesimo spirituale: I’Enchiridion di Erasmo da Rétterdam, Roma,
Studium, 1994.

ESCALANTE GONzALBO, Fernando, Una idea de las ciencias sociales, México, Paidés,
1999.

, La mirada de Dios : estudio sobre la cultura del
sufrimiento, México, Paidés, 2000.

ESCALANTE, Pablo, Historia de la vida cotidiana en México, México, Fondo de Cultura
Econémica/ El Colegio de México, 2004.

EVENETT, H. Outram, The spirnt of Counter Reformation, Cambridge, Cambridge
University, 1968.

FELicl, Pericles, El pecado en Freud, Madrid, Cocolusa, 1968.

Evangelizacién y teologia. Simposio intemnacional de teologia, Universidad de
Navarra, 1990.

FOCHER, Juan. Manual del bautismo de adultos y del matrimonio de los bautizandos
= : Enchiridion baptismi adultorum et matrionii baptizandorum; introd., Fredo Arias de
la Canal, trad. del latin José Pascual Guzman de Alba, revision Jesius Gémez
Fregoso, México, Frente de Afirmaciéon Hispanista, 1997.

, ltinerario del misionero en América, introd., Antonio Eguiluz, Madrid,
V. Suarez, 1960.

FLORENCIA, Francisco de, Zodiaco mariano [por]...Obra reducida a compendio y
afiadida por Juan Antonio de Oviedo, introd., Antonio Rubial Garcia, México, Consejo
Nacional para la Cultura y las Artes, 1995.

, Historia de la Provincia de la Compafiia de Jesus de
Nueva Espania, prol., Francisco Gonzalez de Cossio, México, Academia Literaria,
1955.



354

FLYNN, Maureen, Sacred charity : confratemities and social welfare in Spain, 1400-
1700, New York, Cornell University, 1989.

FREUD, Sigmund, E/ malestar en la cultura, Madrid, Alianza Editorial, 2000.

CRuUz GARCIA DE ENTERRIA, Maria Cruz, “El cuerpo entre predicadores y copleros” en
Agustin Redondo, Le corps dans la société espagnole des XVie et XVlle siecles,
Paris, Publications de la Sorbonne, 1990, p. 233-244.

GINZBURG, Carlo, The night battles: witchcraft and agrarian cults in the sixteenth and
seventeenth centuries, trans. John and Anne Tedeschi, New York, Penguin, 1985.

GoLp, Penny Schine, The lady [and] the virgin: image, attitude, and experience in
twelfth - century France, Chicago, lll., University of Chicago, [1985].

GoNzaLBO, Pilar, Familia y orden colonial, México, El Colegio de México, Centro de
Estudios Histéricos, 1998.

, La educacién popular de los Jesuitas, México, Universidad
Iberoamericana, 1989.

, Las mujeres de la Nueva Espafia: educacién y vida cotidiana,
México, Centro de Estudios Histéricos, El Colegio de México, 1987.

, “Ajuar doméstico y vida familiar”, ed. Elena Estrada de Gerlero, Arte
y vida cotidiana, México, Instituto de Investigaciones Estéticas, Universidad Nacional
Auténoma de México, 1995.

, “La muerte maestra de la vida en la obra de fray Juan de
Zumarraga” en Revista A, Universidad Autbnoma Metropolitana, V. 8, nimero 22,
septiembre-diciembre 1987, p. 9-34.

GHISALBERTI, Alessandro, “Figure della coscienza nell pensiero medievale: Abelardo,
Tomasso d°Aquino, Meister Eckhart” en Luca Gabbi, Coscienza: storia e percorsi di
un concetto, Roma, Donzelli editore, 2000.

GRANADA, Luis de, Obras completas, ed. Alvaro Huerga, Madrid, Fundacién
Universitaria Espafiola, Dominicos de Andalucia, 1994-1999 40 v.

GRIJALVA, Juan de, Crénica de la orden de n.p.s. Agustin en las provincias de la
Nueva Espaiia : en cuatro edades desde el afio de 1533 hasta el de 1592, México,
Porraa, 1985.

GREENLEAF, Richard E., Zumérraga y la inquisicién mexicana, trad. de Victor Villela,
México, Fondo de Cultura Econémica, 1988.



355

GRUzINSKI, Serge, “Normas cristianas y respuestas indigenas: apuntes para el
estudio de occidentalizaciién entre los indios de Nueva Espafia” en Historias Num.
15, INAH, p. 3143

, “Confesion, alianza y sexualidad entre los indios de Nueva
Espafia. Introduccion al estudio de los confesionarios en lenguas indigenas” Vida
cotidiana y cultura en el México virreinal, México, Seminario de Historia de las
Mentalidades, INAH, 2000.

Gulo, Gregorio Martin de. Diario, ed. Manuel Romero de Terreros, México : Porrua,
1952 2 v.

HANKE, Lewis, La lucha espafiola por la justicia en la conquista de América, trad.
Luis Rodriguez Aranda, Madrid, Aguilar, 1959.

HoORcAsITAS, Fernando, E/ teatro nahuatl : épocas novohispana y modema, ed.
Miguel Ledn-Portilla, México, Instituto de Investigaciones Histéricas, Universidad
Nacional Autébnoma de México, 1974- **v.

Catecismo del Santo Concilio de Trento para los parrocos, ordenado por disposicién
de San Pio V, Barcelona, Sierra y Marti, 1833-*** **v.

ISABEL |, La Catdlica, reina de Espafia, Testamento y codicilio de la reina Isabel la
Catélica, 12 de octubre y 23 de noviembre de 1504, introd., L. Vazquez de Parga.
Edicion facsimilar, Madrid, Ministerio de Educacién y Ciencia. Direccién y Ciencia.
Direccion General de Archivos y Bibliotecas, [1969].

ISERLOH, Erwin, Compendio di storia e teologia della riforma, Brescia, Morceliana, ca.
1990.

JEDIN, Hubert, Riforma catblica o controriforma?: tentativo di chiarimento dei concetti
con riflessioni sul Concilio di Trento, Brescia, Morcelliana, 1995.

KANT, Immanuel, Lo bello y lo sublime : ensayo de estética y moral, trad. A. Sanchez
Rivero, Madrid, Espasa-Calpe, 1919.

KoLAkowskl, Leszek, Vigencia y caducidad de las tradiciones cristianas, Buenos
Aires, Amorrortu, c1971.

LAVRIN Asuncion y Rosalva Loreto L. (eds.), Monjas y beatas: la escritura femenina
en la espiritualidad barroca novohispana siglos XVIl y XVIll, México, Universidad de
las Américas, Puebla, Archivo General de la Nacion, c2002.

, Sexualidad y matrimonio en la América hispénica. Siglos XVI-
XVIII. México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1991.



LAURENT, Alain, Storia dell’individualismo, || Mulino, Bologna, 1994.
LE GOFF, Jacques, The birth of Purgatory, Chicago Press, Chicago, 1984.

LLAGUNO, José A., La personalidad juridica del indio y el Ill Concilio Provincial
Mexicano (1585), México, Porria, 1963 .

Lobi, Enzo, Misericordia e perdono nella liturgia, Bologna, EDB, 2000.

LOPEZ AUSTIN, Alfredo, Tamoanchan y Tilalocan, México, Fondo de Cultura
Econdémica, 1994.

LOPEZ CANTOS, Angel, Juegos, fiestas y diversiones en la América espafiola, Madrid,
MAPFRE, 1992.

LOPEZ ESTRADA, Francisco, Tomés Moro y Espafia : sus relaciones hasta el siglo
XV, Madrid, Universidad Complutense, 1980.

LORETO, Rosalva, “The Devil, Women, and the Body in Seventeenth Century Puebla”
en The Americas, Academy of American Franciscan History, Number 2, October
2002, p. 181-200.

Lutz, Heinrich, Reforma y contrarreforma, ed., Antonio Saez Arance, Madrid,
Alianza, 1992.

Mc GRATH, Alister, Christian spirituality: an introduction, Oxford, Blackwell, 1999.
MANRIQUE, Jorge, Poesl/a, ed., Maria Morras, Madrid, Castalia, c2003.

MARTIARENA, Oscar, Culpabilidad y resistencia : ensayo sobre la confesién en los
indios de la Nueva Espafia, México, Universidad Iberoamericana, Departamento de
Historia, 1999.

MARTINEZ DE LA PARRA, Juan, Luz de verdades catblicas, y explicacién de la doctrina
cristiana, que, siguiendo la costumbre de la casa profesa de la Compariia de Jesus
de México, todos los jueves del afio ha explicado en su iglesia el padre, Morelia, San
Ignacio, 1886-**** **v,

MARTINEZ FERRER, Luis, La penitencia en la primera evangelizaciéon de México,
México, Universidad Pontificia de México, 1998.

MARTINI, Ménica Patricia, El indio y los sacramentos en Hispanoamérica colonial:
circunstancias adversas y malas interpretaciones, Buenos Aires, Prhisco- conicet,
1993.



357
MAuss, Marcel, Sociologie et anthropologie, ed. Claude Lévi-Strauss, Paris : Presses
Universitaires de France, 1950.

MENDIETA, Gerénimo, Historia eclesiastica indiana, ed., Antonio Rubial Garcia,
México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1997 2 v.

MEeNozzi, Daniele, “ll cattolicesimo dal Concilio di Trento al Vaticano II”, en Giovanni
Filoramo, Storia delle religioni, Roma, Editori Latereza, 1995.

MiNois, Georges, Piccola storia dell‘inferno, Bologna, Il Mulino, 1995.

MOLINA, Alonso de, Confesionario mayor en la lengua mexicana y castellana introd.,
Roberto Moreno, México, Universidad Nacional Autbnoma de México [Instituto de
Investigaciones Filologicas, Instituto de Investigaciones Historicas], 1984.

MOLINA DEL VILLAR, América, Por voluntad divina : escasez, epidemias y otras
calamidades en la ciudad de México, 1700-1762, México, CIESAS, 1996.

MoToLINIA, Fray Toribio de Benavente, Memorniales, ed. Nancy Joe Dyer. México,
Centro de Estudios Linguisticos y Literarios, El Colegio de México, s.f.

, Historia de los indios de la Nueva Espafia, ed.
Georges Baudot, Madrid, Castalia, [c1985].

MucHEMBLED, Robert, Historia del diablo : siglos XlI-XX, trad. Federico Villegas,
México, Fondo de Cultura Econémica, 2002.

NUNEZ DE LA VEGA, Francisco, Ob. de Chiapa y Soconusco, Constituciones
diocesanas del obispado de Chiapas / Hechas y ordenadas por su sefioria, ed.,
Maria del Carmen Le6n Cazares y Mario Humberto Ruz, México, Instituto de
Investigaciones Filolégicas, Universidad Nacional Auténoma de México, 1988.

NussBauM, Martha, Upheavals of thought. The intelligence of emotions, Cambridge,
Cambridge University Press, 2001.

O'GorMAN, Edmundo, Destierro de sombras : luz en el origen de la imagen y culto de
Nuestra Serfiora de Guadalupe del Tepeyac, México, Instituto de Investigaciones
Historicas, Universidad Nacional Autdnoma de México, 1986.

OLMos, Andrés, Tratado de hechicerias y sortilegios, México, Universidad Nacional
Auténoma de México, 1990.

PAGLIA, Camille, Sexual personae, New York, Vintage Books, 1991.

PALAFOX Y MENDOZA, Juan de, ob. de Puebla, Obras del ilustrissimo, excelentissimo,
y venerable siervo de Dios Don..., de los supremos consejos de Indias, y Aragén,



358

Obispo de la Puebla de los Angeles, y de Osma, Arzobispo electo de Megico, Virrey,
y Capitan General de Nueva Espafia, Madrid, Imprenta de Don Gabriel Ramirez,
1762 13 v.

, Libro de las virtudes del indio, ed.,
Federico Gomez de Orozco, México, Secretaria de Educacién Publica, [1950]

, Vida interior, del llustrissimo,
Excelentissimo, y Venerable Sefior D. Juan de Palafox y Mendoza, del Consejo de
Su Magestad.... Sevilla : L. Martin, 1691

, Relacién de la visita ecleseastica de
parte del obispado de la Puebla de los angeles, 1643-1646, ed., Benardo Garcia
Martinez, Puebla, Gobierno del Estado, Secretaria de Cultura, 1997.

, Bocados espintuales, politicos,
misticos y morales. Catecismo y axiomas doctrinales para labradores y gente
senzilla, especialmente con otros tratados. Cambridge, General Microfilm Co., 199-.

PASTOR, Maria Alba, Crisis y recomposicién social : Nueva Espafia en el trénsito del
siglo XVI al XVIl, México, Universidad Nacional Autbnoma de México, Facultad de
Filosofia y Letras, Fondo de Cultura Econémica, 1999.

PATCH, Howard Rollin, El otro mundo en la literatura medieval, México, Fondo de
Cultura Econémica, [1956].

P1zzoRrNI, Reginaldo, Giustizia e carité, Bologna,ESD, 1995.

PRrobI, Paolo, Una storia della giustizia: dal pluralismo dei fonti al modemo dualismo
tra coscienza e diritto, Bologna, Il Mulino, 2000.

PROSPERI, Adriano, Il Concilio de Trento: una introduzione storica, Torino, G. Einaudi,
2001.

Rico, Francisco, El suefio del humanismo : (de Petrarca a Erasmo), Madrid, Alianza,
1997.

RIPALDA, Hieronymo de, Doctrina cristiana, Burgos,1591.

Sacrosanto y ecuménico Concilio de Trento, trad. castellano por Ignacio Lépez de
Aala, agrégase el texto latino, corregido segin la edicion auténtica de Roma,
publicada en 1564, Madrid, Imprenta Real, 1785.

SAHAGUN, Bernardino de, Adiciones, Apéndice a la postilla y Ejercicio cotidiano, ed.,
Miguel Ledn-Portilla, México, Instituto de Investigaciones Histéricas, Universidad



359

Nacional Auténoma de México, 1993.

SAHAGUN, Bernardino de, ed. Miguel Leén Portilla, Coloquios y doctrina cristiana, con
que los doce frailes de San Francisco, enviados por el papa Adriano VI y por el
emperador Carlos V, convirtieron a los indios de la Nueva Espafia. En lengua
mexicana y espafiola, México, Instituto de Investigaciones Histéricas, Universidad
Nacional Autonoma de México, c1986.

, Historia general de las cosas de la Nueva Espafia, México,
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1989.

SAFRANSKI, Ridiger. El mal o El drama de la libertad, trad., Raul Gabas, Barcelona,
Tusquets, 2000.

SANCHEZ, Miguel, Imagen de la Virgen Maria, Madre de Dios de Guadalupe.
Milagrosamente aparecida en la ciudad de México. Celebrada en su historia con la
profecia del capitulo doce del Apocalipsis, México, en la imprenta de la viuda de
Bernardo Calderén, 1648.

SARANYANA, Josep-lgnasi, Teologia profética americana : diez estudios sobre la
evangelizacién fundante, Pamplona, Espafia : Universidad de Navarra, c1991.

SEBASTIAN, Santiago, Contrareforma y bamoco : lecturas iconogréficas e
iconolébgicas, ed., Alfonso Rodriguez G. de Cevallos, Madrid, Alianza, [c1981].

SESBOUE, Bernard, Storia dei dogmi, Casale, Monferrato, Piemme, s.f.

SIGUENZA Y GONGORA, Carlos de, Parayso occidental: plantado y cultivado por la
liberal benefica mano de los muy catholicos y poderosos reyes de Espafia nuestros
seflores en su magnifico real Convento de Jesus Maria de México, introd., Margo
Glantz. México, Facultad de Filosofia y Letras, Universidad Nacional Auténoma de
México, c1995.

SIGUENZA Y GONGORA, Carlos de, Obras: con una biografia escrita por Francisco
Pérez de Salazar, México, Sociedad de Bibliéfilos mexicanos, 1928.

SMITH, Michael A., Human dignity and the common good in the Aristotelian-Thomistic
tradition, USA, Meleen University Press, 1995.

STRAUSS, Leo, Natural right and history, Chicago, lll., University of Chicago, [1953].

TERRANOVA, Analiza, Le due riforme: I'Europa da Lutero al Concilio di Trento, Roma,
Settimo sigilo, 1989.

TORQUEMADA, Juan de fr., Monarquia indiana : de los veinte y un libros rituales y
monarquia indiana, con el origen y guemras de la Indias Occidentales, de sus



360

poblazones, descubrimiento, conquista, conversion y otras cosas maravillosas de la
mesma temra, México, Universidad Nacional Autonéma de México, Instituto de
Investigaciones Historicas, 1975- **v

TORRE VILLAR, Emesto de la, El culto maniano en la catequesis novohispana del siglo
XVI, Navarra, Espafia, Instituto de Historia de la Iglesia, Facultad de Teologia,
Universidad de Navarra, 1994.

TouLMIN, Stephen Edelston, Cosmopolis: the hidden agenda of modemity, Chicago,
lll, University of Chicago, 1992.

TRASLOSHEROS, Jorge, /glesia, justicia y sociedad en la Nueva Espaiia. La audiencia
eclesiastica del arzobispado de México 1528-1668, México, Porraa UIA, 2004.

, “Utopia inmaculada en la Primavera Mexicana: Los sirgueros
de la Virgen sin original pecado, primera novela mexicana, 1620 ", en prensa.

TwINAM, Ann, “Honor, sexualidad e ilegitimidad en la Hispanoamérica colonial” en
Asuncién Lavrin, Sexualidad y matrimonio en la América hispénica : siglos XVI-XVIII,
México, Grijalbo, 1991.

VALADES, Diego, fray, Retérica cristiana, introd., Esteban J. Palomera, advertencia
de Alfonso Castro Pallares, preambulo de Tarcisio Herrera Zapién, México, Fondo
de Cultura Econémica, 1989

VETANCURT, Agustin de, Teatro mexicano : descripcion breve de los sucesos
ejemplares, histéricos y religiosos del Nuevo Mundo de las Indias. Crénica de la
Provincia del Santo Evangelio de México. Menologio franciscano de los varones més
seflalados, que con sus vidas ejemplares, perfeccion religiosa, México, Porraa, 1971.

VILTER, Marcel, Dictionnaire de spirualité: ascetique et mystique, doctrine et historie,
Paris, G. Beauchesne, 1937-1995.

VITORIA, Francisco de, Relecciones teolégicas, ed. Teéfilo Urdanoz, O.P., Madrid,
[Cat6lica], 1960.

VOEGELIN, Eric, Order and history, [Baton Rouge, La.], Louisiana State University,
[1956] 6 v.

WALKER, Caroline B., Holy feast and holy fast : the religious significance of food to
medieval women, Berkeley, Calif., University of California, c1987.

WALKER, Caroline, B., “El cuerpo femenino y la practica religiosa en la Baja Edad
Media“ en Feher, Michel, Fragmentos para una historia del cuerpo humano, ed.,

Ramona Naddaff y Nadia Tazi, trad., Anne Cancogne [y otros], Madrid, Taurus,
1990- **v.



361

WARNER, Marina, Tu sola entre las mujeres : el mito y el culto de la Virgen Maria,
trad. Juan Luis Pintos, Madrid, Taurus, 1991.

WEBER, Max, Ensayos sobre sociologia de la religién, Madrid, Taurus, 1998.

WECKMANN, Luis, La herencia medieval de México, México, Fondo de Cultura
Econémica, 1994.

ZAHINO Penfiafort, Luisa, El Cardenal Lorenzada y el IV Concilio Provincial Mexicano,
México, D.F. , Universidad Nacional Autbnoma de México, 1999.

ZAMBRANO, Francisco, Diccionario bio-bibliogréfico de la Compafia de Jesus en
México, México, Jus, 1961-**** **v,

ZAVALA, Silvio Arturo, Servidumbre natural y libertad cristiana : segun los tratadistas
espafioles de los siglos XVI y XVII, México, Porrua, 1975.

ZUBILLAGA, Félix, Monumenta Mexicana, Romae, Apud "Monumenta Historica
Societatis lesu, 1956-1991 7 v.

ZUMARRAGA, Juan de, arz. de México, Regla cristiana breve, ed. lidefonso Adeva,
prélogo Josep-lgnasi Saranyana, Pamplona, Espafia, Eunate, 1994.



Archivos y fondos consultados

ARCHIVO GENERAL DE LA NACION
Indios
Inquisicion
Reales Cédulas Originales

FONDO RESERVADO DE LA BIBLIOTECA NACIONAL
Fondo Lafragua
Fondo Raros y Curiosos
Fondo de Origen

ARCHIVO HISTORICO DEL ARZOBISPADO DE MEXICO
Fondo Episcopal

AGN

FR

AHAM

362



	pportada
	p1
	p2
	p3
	p4
	p5
	p6
	p7
	p8
	p9
	p10
	p11
	p12
	p13
	p14
	p15
	p16
	p17
	p18
	p19
	p20
	p21
	p22
	p23
	p24
	p25
	p26
	p27
	p28
	p29
	p30
	p31
	p32
	p33
	p34
	p35
	p36
	p37
	p38
	p39
	p40
	p41
	p42
	p43
	p44
	p45
	p46
	p47
	p48
	p49
	p50
	p51
	p52
	p53
	p54
	p55
	p56
	p57
	p58
	p59
	p60
	p61
	p62
	p63
	p64
	p65
	p66
	p67
	p68
	p69
	p70
	p71
	p72
	p73
	p74
	p75
	p76
	p77
	p78
	p79
	p80
	p81
	p82
	p83
	p84
	p85
	p86
	p87
	p88
	p89
	p90
	p91
	p92
	p93
	p94
	p95
	p96
	p97
	p98
	p99
	p100
	p101
	p102
	p103
	p104
	p105
	p106
	p107
	p108
	p109
	p110
	p111
	p112
	p113
	p114
	p115
	p116
	p117
	p118
	p119
	p120
	p121
	p122
	p123
	p124
	p125
	p126
	p127
	p128
	p129
	p130
	p131
	p132
	p133
	p134
	p135
	p136
	p137
	p138
	p139
	p140
	p141
	p142
	p143
	p144
	p145
	p146
	p147
	p148
	p149
	p150
	p151
	p152
	p153
	p154
	p155
	p156
	p157
	p158
	p159
	p160
	p161
	p162
	p163
	p164
	p165
	p166
	p167
	p168
	p169
	p170
	p171
	p172
	p173
	p174
	p175
	p176
	p177
	p178
	p179
	p180
	p181
	p182
	p183
	p184
	p185
	p186
	p187
	p188
	p189
	p190
	p191
	p192
	p193
	p194
	p195
	p196
	p197
	p198
	p199
	p200
	p201
	p202
	p203
	p204
	p205
	p206
	p207
	p208
	p209
	p210
	p211
	p212
	p213
	p214
	p215
	p216
	p217
	p218
	p219
	p220
	p221
	p222
	p223
	p224
	p225
	p226
	p227
	p228
	p229
	p230
	p231
	p232
	p233
	p234
	p235
	p236
	p237
	p238
	p239
	p240
	p241
	p242
	p243
	p244
	p245
	p246
	p247
	p248
	p249
	p250
	p251
	p252
	p253
	p254
	p255
	p256
	p257
	p258
	p259
	p260
	p261
	p262
	p263
	p264
	p265
	p266
	p267
	p268
	p269
	p270
	p271
	p272
	p273
	p274
	p275
	p276
	p277
	p278
	p279
	p280
	p281
	p282
	p283
	p284
	p285
	p286
	p287
	p288
	p289
	p290
	p291
	p292
	p293
	p294
	p295
	p296
	p297
	p298
	p299
	p300
	p301
	p302
	p303
	p304
	p305
	p306
	p307
	p308
	p309
	p310
	p311
	p312
	p313
	p314
	p315
	p316
	p317
	p318
	p319
	p320
	p321
	p322
	p323
	p324
	p325
	p326
	p327
	p328
	p329
	p330
	p331
	p332
	p333
	p334
	p335
	p336
	p337
	p338
	p339
	p340
	p341
	p342
	p343
	p344
	p345
	p346
	p347
	p348
	p349
	p350
	p351
	p352
	p353
	p354
	p355
	p356
	p357
	p358
	p359
	p360
	p361
	p362

