EL COLEGIO
DE MEXICO

[Z]0]

CENTRO DE ESTUDIOS LINGUISTICOS Y LITERARIOS

LLA LITERATURA NOVOHISPANA DE
LA ILUSTRACION.
SUS PRIMEROS ANOS

Tesis que para optar al grado de
Doctor en Literatura Hispanica
presenta

José Francisco Robles Rivera

ASESORA: Dra. Maria Agueda Méndez

México, D. F., diciembre de 2012



AGRADECIMIENTOS

El momento de escribir los agradecimientos de una tesis es quizd el pasaje de
escritura mds feliz que puede tener un tesista: supone un trabajo concluido, el cierre de una etapa
y el inicio de un nuevo ciclo. Agradezco a la Comisiéon Nacional de Investigacién Cientifica y
Tecnolégica (CONICYT) del Gobierno de Chile por haberme dado no sélo una beca doctoral,
sino la posibilidad de vivir y estudiar en México. Del mismo modo, doy las gracias al Centro de
Estudios Lingiiisticos y Literarios de El Colegio de México, la gran institucién que me acogid y
brindé una formacién de primerisimo nivel que me enorgullece. Agradezco el apoyo de su
directora, la doctora Luz Elena Gutiérrez de Velasco, y de cada uno de sus excelentes profesores,
sin excepcion. Para ellos tengo solamente palabras de admiracién y reconocimiento. También
quisiera agradecer la siempre generosa ayuda de Griselda Rayon Miranda, secretaria del Centro.

Tuve por fortuna una asesora excepcional en la persona de la doctora Marfa Agueda
Méndez. Todo lo bueno de esta tesis lleva su sello. Agradezco infinitamente su calidez humana,
su dedicacion mdaxima, su exhaustividad como lectora y su implacable pluma al momento de
corregir minuciosamente cada capitulo de este trabajo. Sin duda, su dedicacion y ejemplo me han
hecho un mejor y mds detallista investigador.

También quiero dar las gracias a los profesores de la comisién lectora, quienes,
mediante sus eruditos comentarios, enriquecieron y dieron perspectivas mas amplias a la tesis.
Ellos fueron las doctoras Maria Dolores Bravo y Maria José Rodilla, y el doctor Aurelio
Gonzdlez. Sus sugerencias me ayudaron a mirar de manera més critica el trabajo realizado.

Esta tesis fue escrita en tres paises: México, Chile y Estados Unidos. En México, pais
que siento como mi segundo hogar, tuve la fortuna de hacer muchos amigos y de recibir
constantemente su apoyo. Quiero nombrar aqui a mis compafieros de generacion, quienes se
transformaron en mi familia mexicana: Alejandra Amatto, Raquel Barragén, Miguel Candelario,
Pénélope Cartelet, Estela Castillo, Rodrigo Cervantes, Carlos Conde, Diana Geraldo, Claudia
Gutiérrez, Julia Negrete, Tatiana Sudrez, Jazmin Tapia y Danaé Torres. A ellos sumo a Ariel
Lopez, José Coronado y Gonzalo Aguirre, cuya amistad y ayuda hicieron posible una parte de
esta tesis. Durante mi estadia en Chile, mi pais natal, tuve el importante apoyo familiar y el
estimulo de mis amigos chilenos, especialmente del doctor José Leandro Urbina. En Estados
Unidos, conté con el indispensable y firme apoyo de mi esposa, Elizabeth Hochberg, y el de sus
padres Eric y Sarah. A todos ellos doy mi profundo agradecimiento.

Como dije en un principio, escribir los agradecimientos conlleva, indudablemente,
una satisfaccion por el cierre de una etapa; en mi caso, es solo la inicial. La finalizacion de este
trabajo, dedicado a los primeros afos de la literatura de la Ilustracién en la Nueva Espaia, me
deja una responsabilidad mayor: continuar el estudio sobre su desarrollo.

Princeton, Estados Unidos, septiembre del 2012.



INDICE

IntroducCion . . . . ..o 1
Primera Parte
1. Panorama politico y filos6fico de Espaiia a finales del siglo XVII y principios del XVIII:
una lectura de la Descripcion de la Sinapia . ........... ... .. . . .. . . . . . .. 21
I.1Sinapiayel Estado . ... ... e 22
1.2 Los limites del imperio espafiol en Espafiay América. . .......................... 30
1.3 La utopia del conoCImMiento . ... ... ...ttt iiie e 43
2. Un mercader de luz novohispano: Carlos de Sigiienzay Géngora . . ................... 67
2.1 Sigiienza, los novatores y el camino hacia la [lustracién. . . ........ ... ... ... ...... 67
2.2 Método y ciencia en la «justa de los cometas»: vision cientifica,
libertad filosoéfica y criollismo en la Libra Astronémica y Philosophica (1690) .. ... .. 71
2.3 Reconstruccion histdrica e interpretacion criolla en Theatro de virtudes politicas,
que constituyen a un Principe (1680) . . ... ... . . . 103
Segunda Parte
3. Las armas de las letras: los prélogos de la Biblioteca Mexicana (1755),
de Juan José de Eguiaray Eguren . . ... ... ... . . . . e 151
3.1 La formacién de una biblioteca criolla:
breve historia de una respuesta 'y Sus proposifos . .. ..ot 151
3.2 Las «letras» de 10s antiguos MEeXiCaANO0S . . . .. oottt vttt ettt e et eee 178
3.3 En la cumbre de las letras: el mundo cultural de loscriollos .. ................. ... 201
3.4 ;Una «historia literaria»? . . ... ...t e 241

4. “Basto continente, y largas Provincias de la Literatura Indiana”: Literatura,
historia y criollismo en Tardes Americanas (1778) de José Joaquin Granados y Galvez . . .259

4.1 Definiendo la obra: Tardes Americanas y sus preliminares . .. ... ................ 259
4.2 Un lugar sin limites: literaturae historia . .. .......... ... ... .. ..., 276
4.3 El saber de los indios y una reflexion de Netzahualcoyotl:

reinventando a 1os antiguos MEXICANOS . . .. v vttt v it e i 290

4.4 La ciencia novohispana como virtud Suprema . . .. ...........o it 303



5. La luz més alta: «progresos» de la fe y de las letras en el ensayo

Oracion vindicativa de las letras y los literatos (1763), de Cristobal Mariano Coriche . .. . .. 323
5.1 Genealogia de un error: ;Rousseau en la Nueva Espana? ........................ 323
5.2Unensayo literario . ... ...ttt e 341
5.3 Los ataques de Coriche a Discours ou Dissertation de Grosley . . ................. 347
5.4 Retrato divinodel hombre de letras. . . ......... ... ... ... 359
5.5 Progresosdelafeydelasletras......... ... . . i 370

CONCIUSIONES . . . oot ettt ettt e e e e e e e e e e e e e 389

Bibliografia . . ... ... 401



INTRODUCCION

(Qué es la literatura novohispana de la Ilustracién y como fue su desarrollo en el virreinato?
(Quiénes fueron sus escritores y cudles sus temas principales, preocupaciones y caracteristicas?
Tales preguntas guian esta investigacion que analiza la etapa de formacion de esta literatura en la
Nueva Espafia, los primeros momentos en los cuales las ideas iluministas —tanto cientificas,
filosoficas e historiogrdficas— comienzan a influir en la conformacién de un campo literario
nuevo. Mediante el estudio de algunas obras importantes se descubren los temas principales, los
objetivos y las caracteristicas que esta parte de la novohispana tuvo, por lo menos, en los afios de
su formacion.

Pero, ;qué problemas plantea su estudio? Mucho se puede decir acerca de ella; poco
que no sea conflictivo o problemdtico, no tanto por el desafio que impone entender una
produccion literaria diferente a la tradicién barroca —mucho més prestigiosa y reconocida por la
critica— como por los prejuicios que hay sobre ella. Si el lector quisiera ir mds alld y detenerse en
lo que ha dictado el canon de la mayoria de las historias literarias, no tendria que hacer otra cosa
que revisar algunos de estos trabajos —no tnicamente de México, sino de Hispanoamérica—, en
los cuales las referencias despreciativas son casi un premio, si se compara al silencio que reina
en la mayoria de ellas cuando tratan las obras escritas de los siglos XVII y XIX.
Lamentablemente, esta parte de la literatura virreinal es una de las dreas menos estudiadas, pues
se le considera estéticamente pobre comparada al esplendor barroco. Sin embargo, la literatura
novohispana de la Ilustracion tiene otras virtudes que aqui se mencionaran y que en el curso de
esta investigacion serdn estudiadas a fondo.

Como ha dicho Nancy Vogeley, “A pesar de no desplegar nombres estelares como sor

Juana, la literatura del siglo XVIII encierra un debate ejemplar entre el tradicionalismo y la



modernidad”.! Tal vez en este hecho que apunta Vogeley radica en gran medida la importancia
de la literatura ilustrada: en ella es posible descubrir importantes cambios, tanto en el plano
general de la cultura como en el de las letras. A pesar de este valioso atributo —que se evidencia
répidamente cuando se emprende su estudio— se podria decir que casi no hay trabajos que
intenten cubrir o explicar las etapas de la produccidn literaria novohispana influida por las ideas
de la Ilustracién. Tampoco hay estudios que contemplen analizarla parcialmente, salvo algunos
esfuerzos que describen muchas de las obras publicadas en la época o investigan algunos
documentos confiscados por el Santo Oficio —como el de Pablo Gonzdlez Casanova® y su trabajo
con José Miranda’—, algunas secciones del estudio de Juan Duran Luzio®, los capitulos dedicados
a ella en el trabajo de José Joaquin Blanco’, el estudio compilatorio de ensayos hecho por Alicia
Flores Ramos® o el importante andlisis acerca del origen dieciochesco de la critica literaria en
México de Marfa Isabel Terdn Elizondo.” No obstante, éstos no se proponen (o no consiguen)
explicar el origen o las particularidades de ella en el contexto literario, historico o humanistico en
que aparecen. Este es uno de los objetivos que espera cumplir el presente trabajo.

Recientemente, el tomo dedicado al siglo XVIII de la Historia de la literatura
mexicana que se acaba de citar —coordinado por Nancy Vogeley y Manuel Ramos Medina— es

quiza el estudio colectivo mds importante que se ha realizado sobre las letras de aquel siglo. Sin

' Nancy Vogeley, “Introduccién”, en Nancy Vogeley y Manuel Ramos Medina (coords.), Historia de la literatura
mexicana, t. 3, Siglo Veintiuno-Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2011, p. 20.

% Vid. Pablo Gonzdlez Casanova, La literatura perseguida en la crisis de la Colonia, Secretaria de Educacion
Publica, México, 1986.

3 Vid. Sdtira anénima del siglo XVIII, ed. José Miranda y Pablo Gonzédlez Casanova, Fondo de Cultura Econémica,
México, 1953.

* Vid. Juan Dur4n Luzio, La literatura iberoamericana del siglo XVIII, Universidad Nacional, Heredia (Costa Rica),
2005.

> Vid. José Joaquin Blanco, Esplendores y miserias de los criollos. La literatura en la Nueva Espaiia / 2, Cal y
Arena, México, 1995.

® Vid. Alicia Flores Ramos, Precursores del ensayo en la Nueva Espafia (siglo XVII). Historia y antologia,
Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2002.

7 Maria Isabel Terdn Elizondo, Origenes de la critica literaria en México. La polémica entre Alzate y Larrafiaga, El
Colegio de Michoacédn-Universidad Auténoma de Zacatecas, Zacatecas, 2001.

2



embargo, esta obra de historia literaria —que retine un grupo de grandes investigadores de la
literatura dieciochesca— sdlo estudia parcialmente las obras de la literatura iluminista y con
razén: no se puede desconocer que junto a tales obras hay otras contempordneas que provienen
directamente o son herederas cercanas de una tradicion anterior, la del Barroco. La también

reciente Antologia de poesia novohispana de Martha Lilia Tenorio®

comprueba, en su tomo
segundo, que el Barroco se extiende bastante mds alld del siglo XVIL. Del mismo modo, hay
también manifestaciones literarias populares, muchas de ellas requisadas por el Tribunal de la
Inquisicion, las que dan cuenta que esta actividad no es patrimonio exclusivo de la elite culta del
virreinato, como las sétiras y canciones eréticas estudiadas por Georges Baudot y Marfa Agueda
Méndez’. Dentro de estas obras perseguidas también se pueden encontrar obras precursoras en
otros géneros, como el manuscrito del fraile franciscano Manuel Antonio de Rivas, Sizigias, y
quadraturas lunares ajustadas al meridiano de Mérida de Yucatdn por un anctitona o habitador
de la Luna (ca. 1775), primera obra de ciencia ficcion en América, influida probablemente por la
literatura fantdstica francesa. Por esta razén, el siglo XVIII no puede entenderse como una época
literaria homogénea, enteramente ilustrada, sino como un periodo lleno de contrastes estéticos e
ideoldgicos.

A esto se puede afiadir que la renovacion cientifica en la Nueva Espafia —que influye,
como se verd, en la literatura que estudia parcialmente este trabajo— no se debié solamente a las

labores de los cientificos dieciochescos. Elias Trabulse apunta que esta renovacién comenzd

definitivamente en el 4mbito novohispano con los estudios de Carlos de Sigiienza y Géngora,

¥ Vid. Martha Lilia Tenorio, Poesia novohispana. Antologia, t. 2, El Colegio de México-Fundacién para las Letras
Mexicanas, México, 2010.

® Vid. Georges Baudot y Maria Agueda Méndez, Amores prohibidos. La palabra condenada en el México de los
virreyes, Siglo Veintiuno, México, 1997.



autor muy apreciado por los ilustrados, quien “ya prefigura a los enciclopedistas del xvir, '
pues sus intereses “[...] desbordaron a menudo los temas cientificos para incursionar en areas
como la poesia y la historia”.'" Sail Sibirsky también sitia a Sigiienza como un precursor de los
eruditos dieciochescos, desde un punto de vista historiografico, cultural y cientifico, pues “Como
pensador y hombre de ciencia, Sigiienza y Goéngora es uno de los primeros y mds notables
representantes que en Hispanoamérica se destacan en el proceso de paulatina transicién hacia la
modernidad.”"

Indudablemente, Sigiienza serd un antecedente cientifico y literario para los escritores
ilustrados de la Nueva Espana. Por ejemplo, la polémica contra Kino en la Libra Astronomica y
Filosofica (1681) y la genealogia prehispénica trazada en Theatro de virtudes politicas (1680)
tienen componentes cientificos e historiograficos —marcados por una identidad criolla— que
influyeron en la comprension y valoracion (y también en la reinvencion) del pasado novohispano
de varios de estos escritores, quienes conocieron y comentaron brevemente tales obras, como se
estudiard. Por todos estos motivos, tal vez seria mejor considerar la literatura novohispana de la

[lustracién como una corriente mas que como un periodo enmarcado en un siglo, el XVIII; de ahi

que el presente trabajo dedique sus esfuerzos a un tipo de literatura en especial, la que surge

' Elias Trabulse, “La obra cientifica de don Carlos de Sigiienza y Géngora (1767-1700)” en Alicia Mayer (coord.),
Carlos de Sigiienza y Gongora. Homenaje 1700-2000, t. 1, Universidad Nacional Auténoma de México, México,
2000, p. 98.

" Loc. cit.

"2 Sanl Sibirsky, “Carlos de Sigiienza y Géngora (1645-1700). La transicién hacia el iluminismo criollo en una
figura excepcional”, Revista Iberoamericana, XXXI, 60 (1965), p. 203. Sibirsky afirma la importancia del poligrafo
novohispano para la centuria siguiente, apuntando que algunas de sus crénicas, como Trofeo de la justicia espaiiola
en el castigo de la alevosia francesa (1691), “[...] revelan un lenguaje directo, que se atiene al asunto sin
entorpecerlo o embellecerlo. Se acerca al relato historico tal como lo haria un historiador moderno”, ibidem, p. 198.
Sobre el aspecto cultural, sefiala que Infortunios de Alonso Ramirez (1690) representa un “indice acabado de la
sociocultura mexicana en las visperas del siglo XVIII”, ibidem, p. 203. Con respecto a la ciencia, el investigador
dice que la obra cientifica sigiiencianas, como Libra astronomica y philosophica (1691), asi como las expediciones
que realiz6 fuera de la ciudad de México, ganaron por primera vez un reconocimiento, fuera del continente, del
trabajo de los criollos, marcando un precedente para las investigaciones que se llevarian a cabo en el siglo XVIII:
“Su obra cientifica fue la primera en conseguir renombre para un criollo en Europa y Asia. Sus expediciones son un
antecedente (pocas veces mencionados por los historiadores) de las que tomaron lugar en el siglo XVIII. Sigiienza y
Gongora llegd a conocer directamente la realidad geografica de su sociocultura.” Ibidem, p. 204.

4



inspirada por las nuevas ideas de aquel siglo y los ultimos afios del anterior —en un primer
momento— y no al siglo en su totalidad.

Probablemente uno de los muchos factores que ha perjudicado el estudio de esta
literatura en la Nueva Espafia, como se anticipd, sea el desconocimiento de los factores
historiogréficos, filosoéficos y cientificos que influyen en ella, mds que en otros movimientos
literarios anteriores. Esto ha provocado que la critica tenga una perspectiva estética anacrénica al
momento de valorarla literariamente, pues la utilizacién de un marco interpretativo puramente
estético —como el que cominmente se usa para la literatura del Barroco— no es suficiente para su
examen. Las obras que estudia este trabajo exigen ir mds alld del campo de la estética, pues para
su andlisis es necesario reunir una serie de herramientas que hoy se concebirian extra-literarias,
como las provenientes de las disciplinas filoséficas e historiograficas, entre otras. Este hecho
tiene una explicacion: una de las cosas importantes que se propone este trabajo (por lo menos en
cuanto a este aspecto) es la aproximacion a la idea de literatura que tuvieron los escritores
ilustrados de la Nueva Espafia. Hay que destacar que tal idea dista mucho de lo que en éste y en
el siglo anterior se ha tenido de ella, lo que se verd en el examen de las obras. Y si todavia
quedasen dudas, conviene decir algo que no tiene un peso menor: los escritores ilustrados del
siglo XVIII novohispano son los primeros en utilizar ampliamente el término «literatura» en el
virreinato.

De esta manera, desde el punto de vista de sus géneros, un acercamiento a la literatura
ilustrada no puede excluir —aconseja Eva Kushner— el ensayo, la carta, el didlogo, el comentario,
la enciclopedia u otras expresiones escritas: “Unas veces, se anexan al terreno literario (poéticas

de la prosa); otras, se quebrantan los criterios del campo literario para encajar en €l lo



paraliterario [.. J". Lo que Kushner considera como paraliterario es, como se vera en la obra de
los autores estudiados, una de las mdximas novedades de esta parte de la literatura novohispana,
pues muchos temas que hoy dificilmente podrian ser considerados dentro de un repertorio
literario son parte de ella. Francoise Perus sefiala que estos elementos paraliterarios no sélo
forman una parte, sino que entran en esta literatura y la definen, puesto que “confluian la

reflexion histérica, la filosofia y las ‘bellas letras’.”"* José Luis Abellan llama “sociabilizacion

»15
a este proceso de confluencia de disciplinas, géneros y temas en su produccién: la literatura
iluminista tuvo una especial preocupacion por tratar probleméticas sociales, cientificas, politicas,
histdricas, entre otras, que la vinculan de manera directa con el momento social en que nace,
pues entre los escritores existe la creencia que las letras pueden guiar a los hombres hacia el
progreso social.

En relacién con tal amplitud de intereses entre estos escritores, hay un término que
comienza a tomar fuerza, especialmente entre los participantes del movimiento ilustrado: la
«repuiblica de las letras». Joaquin Alvarez Barrientos ha explicado las diferencias entre tal
término y el que podria denominarse su antecesor, el «Parnaso literario»: mientras que éste se
conforma de manera nacional y jerdrquica —principalmente por escritores de creacion y poetas de

gusto clasico— en la reptblica de las letras sus miembros provienen de distintas naciones y ramas

del saber, que gozarian de una suerte de igualdad.'® Si bien Abellan y Alvarez Barrientos

'3 Eva Kushner, “Articulacién historica de la literatura”, en Frangoise Perus (coord.), Historia y literatura, Instituto
de Investigaciones Dr. José Maria Luis Mora, México, 1994, p. 184.

' Frangoise Perus, “Introduccion”, ibidem, p- 9.

15 José Luis Abellan, Historia critica del pensamiento espafiol: del Barroco a la Ilustracion (siglos XVII y XVIII), t.
3, Espasa-Calpe, Madrid, 1988, p. 485.

1 “Relacionado con dicha Republica estd el Parnaso literario. El Parnaso seria una “forma de gobierno” anterior a
la Repitblica y, en cierto modo, contraria. El Parnaso solia estar formado casi exclusivamente por escritores de
creacion, principalmente poetas representantes de un modo poético concreto, el gusto cldsico, quedando fuera el
resto de la poblacién literaria. Al mismo tiempo, el Parnaso era nacional, aunque hubiera otro Parnaso clasico
integrado por aquellos representantes mds sobresalientes de la poesia: Homero, Virgilio, Horacio, Petrarca, etc. En el
Parnaso se daba una configuracion piramidal de los escritores, una formulacién mondrquica y aristocrtica; mientras

6



estudian el caso de las letras espafiolas, estos elementos también son visibles en las obras de la
Nueva Espafia. En casi todos los autores que estudia este trabajo, con «republica literaria» se
apela al conjunto de escritores y eruditos en distintos paises y temas, sin una separacion genérica
o disciplinaria. Tanto los escritores de tratados de teologia como los matematicos, filésofos e
historiadores aparecen como miembros de esta amplisima cofradia, a la que los intelectuales
novohispanos desean fervientemente pertenecer.

De este modo, la literatura de la Ilustracién —entendida como la manifestacion
literaria de los miembros de la reptblica de las letras— se configura como un crisol discursivo en
el que se retinen saberes de los mds diversos 6rdenes. Estos representan ademads otro proceso, el
de legitimacion de una nueva «verdad», término que aparece en reiteradas ocasiones en las obras
de los autores que se examinan. Esta corresponde a un modelo nuevo de pensamiento cientifico o
filosofico (experimental y pragmatico), que influy6 con su idea de utilitarismo en la literatura del
momento; muy pronto tal «verdad» se transformé en un sinénimo de utilidad, cuya finalidad
principal fue desengafar a los hombres de sus errores y antiguas creencias e ilustrarlos con los
avances en todas las materias alcanzadas en el siglo. Por ejemplo, la bisqueda de la «verdad»
pretende legitimar un nuevo modelo de conocimiento que rompe parcialmente con la tradiciéon
estética y cultural anterior (Barroco), criticando (aunque no totalmente) al modelo cientifico y
filoséfico de las especulaciones escoldsticas que cree ociosas, y reinterpretando la historia
precortesiana y novohispana a la luz de un espiritu marcadamente criollo, que valora —al menos

simbdlicamente— la cultura de los antiguos indios.

que en la Republica de las letras se partia de la tedrica igualdad de todos sus ciudadanos”. Joaquin Alvarez
Barrientos, “La Republica de las letras y sus ciudadanos”, en Joaquin Alvarez Barrientos, Frangois Lopez,
Inmaculada Urzainqui, La Repiiblica de las letras en la Esparia del siglo XVIII, Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas, Madrid, 1995, p. 7.



Quizas por estos motivos la discusion estética no fue predominante entre los hombres
de la literatura ilustrada novohispana de este primer momento, aunque se encuentran diversas
reflexiones en torno al tema en las obras que se estudian, influidas principalmente por Ars
Poetica de Horacio. Pero ya avanzado el siglo hay esfuerzos importantes entre los novohispanos
que vale la pena destacar, a pesar de que por razones temadticas y de extension este trabajo no
estudiard, dejandolos para una investigacion futura: tales son los de los jesuitas Francisco Javier
Alegre en Arte Poética de Mr. Boileau (ca. 1780) —traduccion libre de L ’Art Poétique (1674) de
Nicolas Boileau— y Pedro José Mdarquez en su obra de inspiracién neoclésica Sobre lo bello en
general (1801). Aunque en estas obras hay un interés por la discusion estética, ésta quedard
generalmente supeditada al valor de la utilidad del conocimiento, algo bastante propio a las ideas
de la [lustracion.

Sin duda, lo que se ha llamado aqui literatura ilustrada estd en sintonia con las ideas o
postulados iluministas que poco a poco comienzan a tomar forma en la Nueva Espaia.
Obviamente, no se ahondard en esta introduccién lo que corresponde al desarrollo de los
capitulos, especialmente a los de la primera parte de este trabajo. Pero conviene enunciar algunas
cosas sobre esta corriente de ideas en el territorio virreinal. Con ello, no se trata de alargar
vanamente la lista de «ilustraciones», que incomoda a estudiosos como Robert Darnton, para
quien ni siquiera la francesa, sino la parisina, es la unica: “It was a concrete historical
phenomenon, which can be located in time and pinned down in space: Paris in the early
eighteenth century.”'” El investigador critica la gran cantidad de confusas «ilustraciones» que
cree perjudicial para comprender a cabalidad lo que significé este movimiento, expresando su

preocupacién con un tono apocaliptico: “The Enlightenment is beginning to be everything and

'7 Robert Darnton, “The case for the Enlightenment: George Washington's False Teeth”, en George Washington's
False Teeth: An Unconventional Guide to the Eighteenth Century, W. W. Norton, New York, 2003, p. 5.

8



therefore nothing.”'®

Desde su perspectiva, no se podria hablar de una «llustracién
novohispana», pues para €l s6lo una es la verdadera. ;Esencialismos en el siglo XXI? Tal vez.
De todas formas, no serd ocioso aclarar —aunque sin mayor prolijidad— este punto de vista
bastante restrictivo.

Si el alegato de Darnton realmente fuera una preocupaciéon por las posibles
confusiones del término, no tendria dificultades para responder esta pregunta: ;bajo qué nombre
o concepto habria que agrupar la influencia de la Ilustracién francesa (o parisina, segtn €l), sin
tener que inventar conceptos que confundan mads las raices de un fenémeno y corten los canales
de comunicacién que sin duda tuvieron las distintas regiones que fueron influidas directa o
indirectamente por estas nuevas ideas? Como no se trata de engrosar aquella lista, sino de dar
una medida justa a un fendmeno que no fue exclusivamente de Europa, no hay obstaculos reales
para hablar de «llustracién novohispana», pues en América también se desarrolld este
movimiento y tuvo varias particularidades que este trabajo contextualiza de acuerdo a la
produccién literaria. Con ello, no se intenta desconocer el influjo de Francia en estas nuevas
ideas, sino de rescatar las diferencias que efectivamente se encuentran al estudiar su desarrollo
en el virreinato novohispano, tales como hubo también entre las naciones europeas, como se
comentara.

Uno de los primeros estudiosos que sefialé la presencia de las ideas ilustradas en
Hispanoameérica fue Arthur P. Whitaker. Segtn €I, la region tuvo un papel doble: “[...] the active

role of participant in that movement and the passive rdle of object lesson or horrible example in

'8 «“We scholars have added to the confusion because we have created a huge industry, Enlightenment Studies, with
its own associations, journals, monograph series, congresses, and foundations. Like all professionals, we keep
expanding our territory. At last count, there were thirty professional societies on six of seven continents (Antarctica
is still resisting), and at our last world congresses we listened to papers on the Russian Enlightenment, the Romanian
Enlightenment, the Brazilian Enlightenment, the Josephinian Enlightenment, the Pietistic Enlightenment, the Jewish
Enlightenment, the musical Enlightenment, the religious Enlightenment, the radical Enlightenment, the conservative
Enlightenment, and the Confucian Enlightenment. The Enlightenment is beginning to be everything and therefore
nothing.” Ibidem, pp. 3-4.



the writing of its leading exponents in Europe.”' El papel activo, explica Whitaker, se dio a
partir de la lectura de los trabajos de Benito Jerénimo Feijoo: “To Spanish America the
movement found its way mainly through the writings of Spanish authors, such as Feijoo [...].%
A pesar de que la influencia feijooniana es innegable, es dificil aceptar que sélo a través de la
lectura de autores espafioles la Ilustracion Hispanoamericana encontré su cauce. Esto queda en
entredicho cuando se analizan en esta investigaciéon las obras de Sigiienza, escritas varias
décadas antes que los ensayos del fraile gallego. No obstante, hay algo mads interesante en la
visién doble que Whitaker tiene sobre la Ilustracién en la region, y es lo que él considera el papel
pasivo. Este tiene una relacién profunda con el activo, aunque el investigador no lo sefiale: como
se estudia, es este “object of lesson or horrible example” —construido por algunos prejuiciosos
intelectuales europeos— el que impulsard la pluma refutatoria de muchos novohispanos
dieciochescos (cargada con elementos propios de la Ilustracién), llevdndolos a concebir obras
valiosas para el acervo literario del virreinato.

Concordando con las palabras de Nancy Vogeley —y reafirmando lo que se ha dicho—
no se puede descartar el término «llustracién» para referirse a algunas obras del pensamiento
novohispano; no obstante, hay que considerar también los aspectos internos de la cultura
virreinal.! Este esfuerzo ha sido hecho por varios estudiosos de la cultura, la ciencia, la historia

y la filosofia, tanto de Hispanoamérica como de México. La discusion sobre si hubo o no una

Ilustraciéon en la Nueva Espafia parece ya definitivamente zanjada por las aportaciones de

' Arthur P. Whitaker, “The Dual Réle of Latin America in the Enlightenment”, en Arthur P. Whitaker (ed.), Latin
America and the Enlightenment, Cornell University Press, Ithaca, 1961, p. 3.

2 Ibidem, p. 12.

2l “Primero, se puede examinar cémo México, y otras partes de América, se adelantaron seglin su propio
componente esencial. Intelectual y artisticamente México recogié en el siglo elementos de la Ilustracién pero
también preservé algo del barroco espafiol e incorporé algo del nuevo clasicismo francés. Con la fundacién de la
Academia de San Carlos, en 1784, México recibié estas influencias; sin embargo valoraba desde el Renacimiento
una larga tradicién cldsica o neolatina en sus escuelas y practicas poéticas, igual que un humanismo cristiano en su
filosofia.” Vogeley, “Introduccion”, en op. cit., p. 15.

10



Bernabé Navarro, Elias Trabulse, Mauricio Beuchot, José Carlos Chiaramonte, Roberto Moreno
y Maria del Carmen Rovira, por nombrar algunos. La mayoria de estas investigaciones, que
nutren el presente trabajo, plantean la necesidad de analizar la Ilustracién novohispana desde las
tensiones que la caracterizan como, por ejemplo, las que existen entre la filosofia escolastica y la
moderna o bien, entre la antigua y nueva ciencia. Lo mismo sucede para el caso de Espafia: los
trabajos de José Luis Abellan y Antonio Mestre Sanchis, entre muchos otros que componen la
bibliografia de esta investigacion, dan luces sobre el desarrollo problemdtico que tuvieron las
ideas ilustradas entre los intelectuales peninsulares.

Pero no sé6lo hay que sefialar que estas tensiones estuvieron exclusivamente presentes
en el mundo hispénico, pues Ernst Cassirer las estudié en el caso de la Europa extrapeninsular.
En sus pédginas desmitifica la supuesta vision de una Ilustracion tnica entre los europeos —
amparada en una consideracion exclusiva del paradigma francés—, proponiendo una serie de
factores que las diferencian.” De esta manera, es absolutamente posible hablar de una Ilustracién
novohispana que, como se estudia, tiene varias diferencias con los movimientos similares en
Europa.

A la luz de lo anterior, la visién de Darnton, que se ha referido en un principio, parece
alejada no sélo de los numerosos estudios llevados a cabo por los autores mencionados, cuyas
aportaciones son fundamentales para el trabajo que aqui se presenta; también difiere de lo que
pensaban algunos franceses ilustrados. Se puede encontrar un buen ejemplo en un pasaje de la
obra de Charles Pinot Duclos Considération sur les Meeurs de ce Siecle (1751), cuando senala:

“Je ne sais si j’al a trop bone opinion de mon siecle; mais il me semble qu’il y a certaine

22 Vid. Ernst Cassirer, Filosofia de la llustracion, trad. Eugenio fmaz, Fondo de Cultura Econémica, México, 2008,
pp- 156 y ss.

11



fermentation de raison universele qui tend a se déveloper.”23 Para Duclos habia una suerte de
razon universal que se estaba desarrollando en su siglo, aunque quiza lo que llama universal no
fuese mas que Paris y sus alrededores. Pero asi como la Ilustraciéon en Francia no nacié de la
nada, sino de una serie de desarrollos cientificos, filoséficos e histéricos, la novohispana también
tuvo su propio contexto de desarrollo y sus aspiraciones, nacidas principalmente como una
necesidad de refutar una serie de injurias sobre los americanos lanzadas desde Europa.

Una buena parte de las obras de este primer momento de la literatura novohispana de
la Ilustracién nacen como refutaciones a tales ofensas, algunas veces de manera parcial, otras con
dedicacién exclusiva. Pero todas ellas consiguen —mediante sus argumentos dirigidos a «borrar»
la ofensa— algo novedoso e importante para el desarrollo de la literatura novohispana. De esto
trata cada uno de los capitulos de este trabajo. En ellos no sélo se estudian las obras a las que
estdn dedicados; también se intenta analizar las fuentes que las alimentan y su relacién con el
texto principal. Tal manera de operar tiene como finalidad explicar en profundidad la naturaleza
de la obra y el universo literario o erudito que la rodea. Por esta razon, se ha elegido una
dindmica predominantemente monografica para cada capitulo, no sin dejar de establecer los
vinculos entre cada obra. Acerca de como se compone de manera mds especifica esta
investigacion dividida en dos partes es lo que a continuacion se explicara.

La primera estd dedicada a establecer los antecedentes del movimiento ilustrado
novohispano y estudiar algunas ideas que repercutirdn en su literatura. Esta primera parte se
divide en dos capitulos, que si bien tienen objetos de andlisis distintos, el examen que se lleva a
cabo en cada uno es absolutamente complementario. El objetivo del primer capitulo es sencillo:
dar un panorama general del desarrollo ideoldgico y epistemoldgico desde finales del siglo XVII

a principios de la centuria siguiente en el mundo hispdnico. Se toma como ejemplo la obra

 Charles Pinot Duclos, Considération sur les Meeurs de ce Siécle, Prault, Paris, 1764, p. 31.

12



andnima espafola Descripcion de la Sinapia, pues en ella se puede ver con claridad tal proceso,
como también en las ideas de algunos novatores, quienes fueron los primeros intelectuales
espafoles en promover algunas ideas cercanas a las que, afios mds tarde, impulsarian los
ilustrados europeos. Ayudan a su estudio las referencias a Nova Atlantis —escrita por Francis
Bacon- y los trabajos filoséficos de René Descartes, dos de las influencias mayores de aquella
obra.

El segundo capitulo va en busca de los antecedentes de las nuevas ideas cientificas e
historiogréficas en la Nueva Espafa de finales del siglo XVII. El estudio de las dos obras de
Siglienza ya nombradas revela que sus trabajos cumplen un papel similar al de los novatores
espaioles: propone, por un lado, una aproximacién moderna al estudio cientifico; por otro, en el
plano historiogréfico, establece una reinterpretacion de las antigiiedades mexicanas desde el
punto de vista criollo. Las labores del erudito novohispano son una verdadera inspiracion para
los escritores del siglo siguiente, lo que puede verse reflejado en las obras de por lo menos dos
de los tres autores que se estudian en la segunda parte de este trabajo. Ademads, el examen de
Sigiienza demuestra que, para hablar de los primeros momentos de la Ilustracién novohispana, es
necesario revisar criticamente no sélo la centuria dieciochesca; también la anterior. Como se
dijo, hay que dejar de pensar en este movimiento desde una perspectiva cldsica, es decir,
exclusivamente en el marco temporal de un siglo. Con ello, se gana una visién mds amplia de su
desarrollo, estudidndolo desde sus ideas y no de manera mecanica.

La segunda parte de esta investigacion estd estructurada formalmente por tres
capitulos, en los cuales se trabaja monograficamente, pero sin dejar de vincular las ideas que
entre si comparten las obras examinadas. Los textos de los que se ocupa por separado cada

capitulo son Biblioteca Mexicana (1755) de Juan José de Eguiara y Eguren, Tardes Americanas

13



(1778) de José Joaquin Granados y Galvez, y Oracion vindicativa de las letras y los literatos
(1763) de Cristobal Mariano Coriche. Conviene en este momento hacer una confesion anticipada
de lo que podria sorprender a priori al lector.

(Por qué se pasa del examen de Sigiienza al de Eguiara, habiendo mas de medio siglo
entre uno y otro? ;jAcaso no hubo ningin avance de estas nuevas ideas entre tales autores o
alguna obra literaria valiosa? Ambas preguntas tienen una respuesta que no estd basada ni en
hechos histéricos ni bibliograficos, estos dltimos verdaderos hechos histéricos para quienes se
dedican al estudio de la literatura. La respuesta estd en un criterio metodolégico que ya se
anuncio: el trabajo monografico que se ha elegido para el examen de cada capitulo no s6lo busca
una mayor claridad o profundidad en el andlisis de cada obra; también responde a la importancia
mayor —por lo menos para los objetivos de este trabajo— que tienen las obras elegidas con
respecto a las que sélo se nombran de pasada. Esto no significa que obras tan interesantes como
El Passatiempo (1752), de Joaquin Ribadeneyra Barrientos, o La Hernandia (1755), de
Francisco Ruiz de Ledn, sean poco significativas, sino que los elementos que este trabajo se ha
propuesto analizar no son predominantes en ellas. Como la extension de una tesis requiere
profundidad y, al mismo tiempo, economia, se han elegido las tres obras que parecen marcar
rumbos diversos y significativos para la literatura iluminista novohispana en sus primeros afios,
no sin antes sefalar el deseo de estudiar en el futuro aquellos escritos que aqui tuvieron poca o
nula cabida.

El primer capitulo de esta segunda parte —tercero del trabajo— se dedica, como se
menciond, a Biblioteca Mexicana de Eguiara, primera bibliografia de las obras escritas por
novohispanos (y espaioles avecindados en la Nueva Espaiia) tanto impresas como manuscritas.

Como se sabe, ésta nace a raiz de las polémicas aseveraciones del dedan de Alicante, Manuel

14



Marti, acerca de la supuesta ausencia de intereses eruditos en América. Cuatro son los puntos
que se tratan: la historia de reivindicaciones criollas americanas que estd detrds de la respuesta
que Eguiara da a Marti; la perspectiva del erudito novohispano acerca de la supuesta presencia
de letras y ciencia entre los antiguos mexicanos; la defensa del mundo cultural de los criollos
que, segin Eguiara, es un corolario del proceso del conocimiento comenzado por los antiguos
indios; y, finalmente, una reflexién sobre Biblioteca como el primer intento de una historia
literaria en la Nueva Espana. Tales puntos tienen como base el andlisis del prélogo de la obra,
dividido en veinte partes; también se estudia en relacién con ella Didlogo de Abril, del jesuita
Vicente Lopez, didlogo escrito a modo de introduccion a la bibliografia. La importancia del
trabajo de Eguiara, por los distintos aspectos que trata, se ve reflejada en el andlisis extenso que
se le dedica, pues es el capitulo mds largo de la investigacion.

Con Biblioteca comienza una etapa distinta en las letras novohispanas: su intento por
hacer un catdlogo de autores y obras —para mostrar el desarrollo del conocimiento en el
virreinato— representa el espiritu clasificatorio de los primeros afios del movimiento ilustrado.
Pero también hay un componente importante que acompaiia a esta tentativa: la reinterpretacion
de la historia prehispénica y, con ello, una verdadera «reinvencién» del pasado desde el tamiz
criollo. Esto, que viene desarrolldndose al menos desde la obra de Sigiienza —pasando por la de
Eguiara—, llega hasta el dltimo cuarto del siglo XVIII con Tardes Americanas, obra escrita por el
franciscano Granados. Se trata de un didlogo, mediado por un cura, entre un espafiol peninsular y
un erudito indio otomi, quien se propone aclarar varios puntos que el prejuicio europeo
desconoce de los americanos: el pasado prehispanico, la virtud de los criollos y los progresos que
en América (especialmente en la Nueva Espafia) han tenido la fe y las ciencias. Sin mucho

esfuerzo se puede ver la relacion estrecha que tiene esta obra con la de Eguiara. No obstante, hay

15



otros elementos novedosos que no estdn presentes en Biblioteca: utilizando el género literario del
didlogo, hay reflexiones en torno al papel del historiador y también una ejemplificacion del
desarrollo de las letras entre los indios, a partir de algunos fragmentos poéticos atribuidos a
Nezahualcoyotl. Tanto en Tardes Americanas como en Biblioteca se manifiesta la importancia
del archivo para establecer la «verdad» acerca del glorioso pasado indigena y el desarrollo de la
fe y la ciencia, llevado a cabo por los criollos de la Nueva Espaifia. Todos estos puntos trata el
segundo capitulo de esta segunda parte y cuarto del trabajo en general.

El quinto y dltimo capitulo estd dedicado a una obra que, como la de Granados, ha
sido muy poco estudiada. Oracion vindicativa de las letras y los literatos de Coriche, publicada
antes de Tardes Americanas, es una respuesta contra un discurso supuestamente pronunciado por
Jean-Jacques Rousseau en 1750, en que el ginebrino propuso que el desarrollo de las letras y las
ciencias s6lo habia provocado una decadencia en las costumbres. Oracion es un ensayo
refutatorio diferente a los prélogos de Eguiara y a las aclaraciones que hace Granados: la defensa
que hace Coriche no es de los criollos, sino de las letras a nivel universal. Otro aspecto
destacable de la obra es que, probablemente, es la primera obra ensayistica de la Nueva Espafia
cuyo tema es literario —en el sentido dieciochesco—**, puesto que el ejercicio de las letras es el
objetivo principal que el dominico se propone defender de las supuestas opiniones de Rousseau.

No obstante, las diferencias entre el escrito de Coriche y los trabajos de Eguiara y Granados no

* Cabe destacar que en 1604, aunque sobre otra materia (la poética), Balbuena habia afiadido a su Grandeza
Mexicana un valioso ensayo laudatorio acerca del valor del poeta y la poesia, llamado Compendio apologético en
alabanza de la poesia. En este ensayo, Balbuena separa la «buena» de la «mala» poesia, pues sefiala que “Y si a
todos los deste tiempo no ajustan y quadran [las alabanzas de la «buena» poesia], no es culpa del arte capacissima en
si de mil secretos y divinidades sino de los que con flaco talento y caudal, la infaman y desacreditan arroxandose a
ella, sin letras, experiencia y espiritu y sin aquel gran caudal de ingenio y estudio que para su eminencia es
necesario, enloquecidos y llevados de un antojo y furor vano [...]”, Bernardo de Balbuena, Compendio apologético
en alabanza de la poesia, en Grandeza Mexicana, Melchior Ocharte, México, 1604, p. 123r. Quizés esté de mads
recalcar que Balbuena sélo defiende el ejercicio de la poesia, no al de las letras en su conjunto, como Coriche.

16



son un obstdculo para ver el vinculo profundo que las une: la idea de que el progreso de la fe y
de las letras ha sido impulsado por la cultura criolla en pos de la felicidad humana.

Si bien todas estas obras defienden, por un lado, aspectos de la filosofia escoldstica,
por otro proponen una serie de elementos reformadores que tiene poca relaciéon con ella y si
mucha con las propuestas ilustradas que se analizan en este trabajo. Con sus respectivas
particularidades literarias, ya sea desde el punto de vista de género o la temadtica, en todas estas
obras hay otro elemento en comun: la conciencia de que la luz de la madurez del conocimiento
bafa los intelectos novohispanos de la misma manera que los europeos. De esta manera, los
escritores criollos desean que se les considere miembros de la amplia repuiblica literaria,
exigiendo un trato digno e igualitario y un reconocimiento en la historia universal del saber.

A esta preocupacion por el conocimiento y el estudio de las letras, que no sélo tienen
Eguiara, Granados y Coriche, sino la mayoria de los escritores de la Ilustracién novohispana,
Giambattista Vico —uno de los mas ilustres habitantes de la reptiblica de las letras dieciochescas—
le dio un nombre: «mente heroica». Este pensador napolitano, dirigiéndose a un grupo de
estudiantes, dijo en la oracion inaugural del afio académico de la universidad de Népoles en
1732: “De vosotros, digo, se debe esperar que os afanéis en los estudios literarios, para desplegar
vuestra mente heroica y poner la sabiduria al servicio de la felicidad del género humano”.” Esta
idea de Vico, que acerca al letrado a una misién sublime, caracteriza al intelectual en su
bisqueda constante del saber en cualquier disciplina, con la finalidad de poner la sabiduria de los
estudios literarios al servicio de la felicidad del género humano. Esta es, quizd, la mejor manera

de caracterizar la labor que se proponen los literatos y la literatura ilustrada de la Nueva Espaiia.

* Giambattista Vico, “Sobre la mente heroica” en Obras. Oraciones inaugurales. La antiquisima sabiduria de los
italianos, trad. Francisco J. Navarro Gémez, Anthropos, Barcelona, 2002, p. 199.

17






PRIMERA PARTE






1. PANORAMA POLITICO Y FILOSOFICO DE ESPANA A FINALES DEL SIGLO XVII Y
PRINCIPIOS DEL XVIII: UNA LECTURA DE LA DESCRIPCION DE LA SINAPIA

En un manuscrito anénimo encontrado entre los volimenes de la biblioteca de Pedro Rodriguez
Campomanes, ministro de Carlos III, quedan en evidencia los conflictos entre las ideas politico-
filosoficas de la Espafia de finales del siglo XVII y principios del XVIII. Este manuscrito se
intitula originalmente Descripcion de la Sinapia y fue escrito, probablemente, como sugiere
Stelio Cro, entre la segunda mitad del siglo XVII y las primeras décadas de la centuria siguiente,
inspirado en Utopia (1616) de Thomas More.*® Helmut C. Jacobs, otro de los estudiosos de la
obra, apoya la teoria de Cro sobre los probables afios de produccién y su fuente inspiradora,
agregando que posiblemente fue escrita en la época de los novatores (es decir, entre los afios
1680 y 1720) y por uno de ellos, bien conocido entre los americanos del siglo XVIII, como se
estudiard en los capitulos siguientes: Manuel Marti, el famoso dedn de Alicante.”’

Si se compara formalmente la Descripcion de la Sinapia con la tradicién utopista
europea, quizas ésta no tiene nada nuevo. También Thomas More en Utopia como Francis Bacon
en Nova Atlantis situaron sus relatos en sociedades lejanas a las suyas, tanto geografica como
politicamente, con el objetivo de criticar la realidad en la que vivian. Sin embargo, Miguel

Avilés Fernandez sefiala, en el estudio preliminar de Sinapia, que en esta obra anénima “no hay

% Stelio Cro, “Sinapia, el Viejo Testamento y la teocracia cristiana”, Actas XII, Asociacién Internacional de
Hispanistas, Madrid, 1995, p. 130. El tema del autor y, por consiguiente, de los afios en que se escribe esta obra, es
ampliamente discutido por Frangois Lopez, “Una utopia espafiola en busca de autor: Sinapia. Historia de una
equivocacion. Indicios para un acierto”, Revista de historia moderna: Anales de la Universidad de Alicante, 2
(1982), pp. 211-221. Para Miguel Avilés Ferndndez, quien escribe el estudio preliminar de la edicion de Descripcion
de la Sinapia que aqui se utilizard, es supuestamente Rodriguez Campomanes el autor de la obra, aunque no se
atreve a asegurarlo: “Los indicios apuntan a Campomanes, que si no fue su padre por crearla, lo ha sido, de algin
modo, por conservdrnosla entre sus papeles. Pero esto no pasa de ser una corazonada que no podra convertirse en
evidencia mientras que no encontremos un documento fehaciente, porque en las paginas de la Descripcion de la
Sinapia no nos ha quedado, desgraciadamente, la firma de su autor”, en “Estudio Preliminar”, Sinapia. Una utopia
espaiiola del Siglo de las Luces, ed. de Miguel Avilés Fernandez, Editora Nacional, Madrid, 1976, p. 65.

*" Helmut C. Jacobs, Belleza y buen gusto. Las teorias de las artes en la literatura espaiiola del siglo XVIII, trad.
Beatriz Galdn Echevarria, Iberoamericana, Madrid, 2001, p. 31.

21



solamente una critica a una realidad rechazable, sino también una justificacion ideoldgica de los
intentos que, de hecho, se llevan a cabo para transformar la realidad en que vive su autor”.?® Sin
la intencién de resolver el enigma de su autoria, se puede decir que hay varios elementos que
acercan la obra al periodo de la historia intelectual espafiola marcado por los novatores; estos,
segin Jacobs, como eruditos «pre-ilustrados» (en su mayoria valencianos), contrarios a la
escoldstica y que escribieron en lengua verndcula sobre una serie de experimentos cientificos
propios,” reflexionan sobre una serie de asuntos que, de una u otra forma, también interesaron al
autor de esta obra anénima. Sin conocer con seguridad la autoria de ella, ni los afios precisos de
su posible redaccion, es dificil precisar si la Descripcion de la Sinapia fue o no una obra
«novatora»; lo cierto es que en ella es posible ver una serie de propuestas nuevas, en
concordancia con algunas de finales del siglo XVII y XVIII espafiol. El andlisis de estas ideas
permitird apreciar el panorama politico y filoséfico de la Espafa de aquellos afios, que anuncia el

proceso de una nueva etapa en el pensamiento y las letras.

1.1 SINAPIA Y EL ESTADO
Sinapia (que es un anagrama de Hispania) es una peninsula politicamente ideal, compuesta por
: « : : 530
cuatro pueblos tan diversos como son ‘“malayos, peruanos, chinos y persianos”, que se
complementan en perfecta armonia. Este heterogéneo y curioso conjunto de naciones que
constituyen a Sinapia —y que, parcialmente, forman parte del mapa colonial del mundo— articula

un aparato politico-administrativo equilibrado y equitativo.

% «Estudio preliminar”, en Sinapia, p. 44.

* Jacobs, op. cit., p. 30. Mariano Peset y Salvador Albifiana han escrito que este nombre era peyorativo para quienes
intentaban erosionar el escolasticismo desde ciudades periféricas de Espafia (principalmente Sevilla, Zaragoza y
Valencia), en tertulias y también reunidos en la corte de Madrid, cuyos integrantes “son nobles, clérigos o
profesionales, con vinculacion universitaria en algunos casos [...]”, en La ciencia en las universidades espariiolas,
Akal, Madrid, 1996, p. 24.

30 Sinapia, p. 72.

22



El relato de la descripcion de esta peninsula comienza haciendo referencias a otro
relato, el del diario de navegaciéon de Abel Janszonn Tasman, famoso marino, cosmégrafo y
explorador holandés de la primera mitad del siglo XVIL>' Desde las primeras lineas, el autor
anénimo confiesa que su intencién es traducir estos apuntes de viaje —ya traducidos del holandés
al francés— que, inexplicablemente, llegaron a sus manos.>” Este viejo tépico de los manuscritos
encontrados es una buena excusa para describir una sociedad ideal que, en ese entonces como
hoy, algunos sofiaban con que fuese real:

Determinéme, pues, a traducirla, a riesgo de que pase por novela, por la dificultad con

que los que nos habemos criado con lo mio y lo tuyo podemos persuadirnos que

puede vivirse en perfecta comunidad y los que estamos hechos a la suma desigualdad

de nobles y plebeyos dificilmente creemos pueda practicarse la perfecta igualdad.

Finalmente, a los que estamos corrompidos con el abuso de la superfluidad, se nos

hace muy cuesta arriba que pueda haber felicidad en medio de la moderaci6n.”

La traduccion es el mejor argumento para que el relato sea, mas que verosimil, el de
un testimonio; asi, la labor del traductor quedaria limitada s6lo a la traslaciéon de una lengua a
otra de este testimonio real. Sin embargo, en estas lineas introductorias, el autor (o traductor)
pretende establecer la enorme diferencia que existe entre el pais de Sinapia y el suyo: es tal, que

pudiera perfectamente confundirse con una novela idealista, en la que “lo mio y lo tuyo” no

existe, donde no se encuentra la “suma desigualdad de nobles y plebeyos” y si la “perfecta

! Tasman cartografié las costas de lo que hoy son Australia, Nueva Zelanda y Tasmania por encargo de la
Vereenigde Oostindische Compagnie (Compainia Holandesa de las Indias Orientales). El 25 de noviembre de 1895,
el historiador australiano James Backhouse Walker pronuncié en la Royal Society of Tasmania un discurso
laudatorio de la vida de este navegante. En un fragmento de este largo discurso, Walker escribe: “In ten years
wanderings and fightings in the service of the Company he had grown enured to hardships and danger. He was
familiar with the great trade routes from Europe to India, with the intricacies of the waters of the Eastern
Archipelago, and with the navigation of the seas of China and Japan. He had sailed a thousand miles beyond the
limits reached by any previous navigator into the unknown and mysterious regions of the cold and stormy North
Pacific Ocean. In his many voyages he had proved himself a keen trader, a capable and daring seaman, a bold
fighter, and an able commander”, en Abel Janszoon Tasman, his life and vogayes. Read before the Royal Society of
Tasmania, 25 November 1895, William Grahame-Government Printer-Hobart, Tasmania, 1896, p. 17.

32 «“No sé como me vinieron a las manos algunos apuntamientos que Abel Tasman habia hecho en su viaje,
traducidos, por algin curioso, de holandés en francés, en que se da noticia de cierta repuiblica que, por su
antigiiedad, justificacion y suma diversidad de lo que por acd se practica, no me ha parecido indigna de la curiosidad
de mis paisanos”. Sinapia, p. 70.

* Loc. cit.

23



igualdad” entre los hombres. Hasta aqui, pareceria que el relato atentara contra las regalias

monarquicas y de la nobleza, promoviendo un ideal de igualdad similar al que agitara la vida de

los franceses en la Revolucion. No obstante, su objetivo es otro: promover la moderacién en el
. .. . .. 4 . ~

“ejercicio de la virtud cristiana”.** Inmediatamente, sefiala el autor:

Pero toda duda cesa cuando consideramos el fin que aquesta republica lleva en su
institucién, que es el de vivir templada, devota y justamente en este mundo
aguardando la dicha prometida con la venida gloriosa de nuestro gran Dios, para lo
cual ningunos medios son mds a propdsito que la vida comun, la igualdad, la
moderacion y el trabajo. Y, por el contrario, como el fin que se ha tenido en nuestros
gobiernos, por la mayor parte, ha sido contentar nuestra pasion o redimir nuestra
vejacion, no se ha pensado jamds a semejantes medios.*

La moderacién de Sinapia, alabada por el autor, consiste en un ideal catélico de vida
que une templanza, devocion y justicia, en espera del regreso de Dios a la tierra. Sobre este
asunto, Avilés Ferndndez dice que ‘“nada hallamos en la Descripcion de la Sinapia que
contradiga al catolicismo profundo que todos los autores coinciden en atribuir a los gobernantes
espafioles del siglo XVIIL™*® A esto se agregan elementos como la vida comin, la igualdad, la
moderacién y el trabajo, virtudes lejanas a la realidad socio-politica del autor. Ya esta
introduccién a la obra va revelando que, mds que ser una simple traduccién de los viajes de
Tasman, es un gran comentario que propone un nuevo modelo de organizacion social, politica y
cultural para Espaia.

La fundacién de Sinapia —que antes se llamaba Bireia, otro anagrama, ahora de
Iberia— fue posible por tres hombres principales: “De la junta de estos tres héroes nacid la

institucién de la admirable republica de Sinapia, fundada con el valor heroico del principe Sinap

Ardxird, con la cristiana virtud del patriarca Joseph Codabend y con la docta prudencia del

** Sobre la utilidad de aprender la vida de la sociedad sinapiense, el autor declara: “[...] nos hace conocer que el
ejercicio de la virtud cristiana es mds a propdsito para hacer una republica floreciente y una nacién dichosa que
cuantas redomadas politicas ensefian Tacito y Machiavelli, o practican los europeos”. Loc. cit.

* Loc. cit.

% “Estudio preliminar”, Sinapia, p. 61.

24



filésofo Si—Ang.”37 Como se puede apreciar, ellos representan tres valores irrenunciables en
Sinapia: la politica heroica o incorruptible, el cristianismo y el saber. Sobre estos tres principios
se ordena la sociedad sinapiense y se estructura su institucionalidad.

En este orden ideal, la peninsula de Sinapia muestra un modelo de vida civil que hoy
caracterizariamos como moderno: una monarquia republicana controla el palfs,38 la Iglesia estd
sometida al poder del Estado, la educacién se imparte en lengua verndcula (al igual que las
misas)’’ y la ensefianza en las aulas es prictica y directamente aplicable al trabajo. Sobre este
ultimo punto, la educacion, ensefia que “[...] la verdadera virtud no consiste en hacer, decir o
pensar en cosas buenas, sino en la voluntad constante de procurar conocer lo bueno y

994

ejecutarlo.”® Asi se tiene que lo mds importante para los educadores sinapienses es que sus

alumnos interioricen el conocimiento de lo bueno y no lo practiquen como autématas. De esta

41 . . <
”*— es una invitacion a una

forma, la educacién —de la que “pende el tener buenos ciudadanos
indagacion constante, mediante el saber, de las cosas buenas que se necesitan ejecutar para el

bien comun. También es de notar que el uso del vocablo “ciudadanos” en lugar de «subditos», da

un sentido de mayor dinamismo a la participacién del pueblo en los asuntos pablicos** y en el

37 Sinapia, p. 75.

* El autor describe de esta manera la forma de gobierno: “Es la forma de esta republica monarquica, mezclada de
aristocratica y democratica. El monarca son las leyes; los nobles son los magistrados y el pueblo son las familias. Su
figura, piramidal, cuya base es el pueblo; el cuerpo es el magistrado y la cima es el principe. Los magistrados son
padres de familia, padres de barrio, padres de villas, padres de ciudad, padres de provincia, senadores y principe
[...]. Ibidem, p. 86. Hay que agregar que en Sinapia existe la esclavitud de distintos tipos, cuya causa se explica en
los siguientes términos: “Hay en Sinapia tres géneros de esclavos, llamados Zeu, Yes y Per. Los primeros son
comprados de las naciones amigas por plata, oro o mercancias. Estos son bien tratados y son los que sirven en las
casas de los sinapienses. Los segundos son tomados en guerra; éstos, de noche, estan encerrados, sirven en las casas
y cosas publicas hasta que hallan cambio de sinapienses o de aliados con quien puedan trocarse. A éstos se les da
bien de comer y de vestir. Los terceros, condenados, son tratados con rigor. Estdn siempre presos, mientras no los
sacan a trabajar al remo, en las minas, a hacer o limpiar foros [sic] o albafales, sacar piedra, cortar madera, cazar,
pescar, etc. De estos también se aplican para verdugos y verdugas. Estos son los que por delitos que han cometido
han sido condenados a esclavitud temporal o perpetua. Aquéllos traen por sefial un zarzillo [sic]. Estos, cortada una
oreja”. Ibidem, pp. 130-131.

¥ «“Todos los oficios se hacen en lengua sinapiense y las lecciones publicas de la Santa Escritura”. Ibidem, p. 94.

O Ibidem, p. 117.

* Ibidem, p. 116.

*2 En el Diccionario de Autoridades de 1729, la voz «ciudadano» tiene la siguiente acepcién: “El vecino de una

25



conocimiento. Como se verd, esta busqueda del conocimiento en todos los rincones del mundo
serd una de las funciones primordiales de los sabios llamados mercaderes de luz.

Sobre la educacion hay otros puntos interesantes que describe el autor. La educacion
sinapiense se divide en buenas costumbres y habilidades. La primera se ensefia en la casa,
mientras la segunda se adquiere en la escuela:

Las habilidades que se ensefian en casa son la pureza de la lengua sinapiense, correr,

saltar, tirar la barra, nadar, tomar de memoria las oraciones comunes y catequismo y

las leyes. Las cortesias y ceremonias en que ponen particular cuidado, como

conservadoras del respeto debido y de la atencidn con [que] se debe obrar. Nada les

permiten hacer sin pedir licencia a los padres. Pero lo que principalmente se ensefia a

todos es la agricultura, en que se comprehende el cuidado de criar a sus animales y

colmenas y algin arte necesario, como labrar madera, hierro, piedra, lana, seda, lino o

z Z 3

algodon, cuero, etcétera.”

La ensefanza de la lengua sinapiense, asi como el ejercicio fisico, el catecismo, las
leyes civiles y de cortesia son parte de las ensefianzas que se cuidan en el hogar y que también se
practican en las escuelas. Pero la ensefianza principal es utilitarista: la del trabajo agricola, tan
apreciado por los ilustrados espaﬁoles.44 Gonzalo Anes apunta que ésta fue una de las méximas
preocupaciones de intelectuales y politicos del siglo XVIII, especialmente del ministro
Campomanes: “No cabe duda de que la preocupacion utilitaria fue uno de los moviles

fundamentales para el progreso de las ciencias [...] Campomanes era consciente, también, de la

necesidad de difundir los conocimientos utiles para que pudieran desarrollarse la agricultura y

N

Ciudad, que goza de sus privilegios, y estd obligado a sus cargas, no relevandole de ellas algina particular
exencion.” Los ciudadanos tienen derechos y deberes, al mismo tiempo que todos son, al menos tedricamente,
iguales ante las cargas; s.v. «ciudadano».

® Sinapia, p. 116.

* Sobre este asunto, Jean Sarrailh sefiala: “Fuente y principio de la dicha de la nacién, como de la del individuo,
esta cultura tan celebrada tendra que preocuparse ante todo de reducir la miseria y de fomentar los recursos y, por
consiguiente, las técnicas. Para que su eficacia sea inmediata, como lo desean apasionadamente los pensadores
espafioles, se propondrdn tareas modestas y practicas: serd utilitaria en primerisimo lugar. Finalmente, para no
engafiarse en cuanto a sus fines, debera ser dirigida por el poder central, que precisard su orientacién y su desarrollo
con vistas a la felicidad publica”, en La Espaiia llustrada de la segunda mitad del siglo XVIII, trad. Antonio
Alatorre, Fondo de Cultura Econémica, México, 1957, p. 173.

26



45 . . o .
las manufacturas.”™ Con tal preocupacion, este ministro escribié un informe a Carlos III —el
famoso Discurso sobre el fomento de la industria popular (1774)- en que habla sobre la
necesidad de ensefiar agricultura y otros oficios en las escuelas, dejando a un lado la
especulacion filoséfica:
Columela reparaba, en que la agricultura carecia de escuela, y lo mismo debe decirse
de los oficios. Siglos han pasado desde entonces, sin que nadie creyese, que tales
industrias necesitaban sélida ensefianza, y auxilios no vulgares. Toda la atencion se
ha llevado el estudio de las especulaciones abstractas; y aun en éstas ha habido la
desgracia, de que en las materias de ningun uso y vanas haya solido ponerse mas
ahinco, que en los conocimientos solidos y usuales [...] Nuestra edad mas instruida
ha mejorado las ciencias, y los hombres publicos no se desdefian de estender sus
indagaciones sobre los medios de hacer mas feliz la condicion del pueblo, sobre
4
cuyos hombros descansa todo el peso del Estado.*°
La critica de Campomanes a la ensefianza de “especulaciones abstractas” no es una
novedad en el siglo XVIII, pues viene, segtin Paolo Rossi, desde la valoracién que ya en el XVI
Lot z - . 47
se hace de la técnica y las artes mecdnicas, por parte de algunos intelectuales europeos.”” Como
se analizard, un ensayo de Benito Jer6nimo Feijoo —quien es uno de los criticos de esta falencia
educativa— volverd a discutir abiertamente este asunto en la primera mitad de la centuria

dieciochesca. Las actividades utiles, como bien dice Campomanes, estin emparentadas con la

ciencia, pues mediante ésta se aumenta la productividad de las labores agricolas e industriales.

* Gonzalo Anes, El Antiguo Régimen: los Borbones, Alianza-Alfaguara, Madrid, 1983, p. 449.

% Pedro Rodriguez Campomanes, Discurso sobre el fomento de la industria popular, Imprenta de D. Antonio de
Sancha, Madrid, 1774, pp. 3-4. Columela, nacido en Cadiz en los primeros decenios de la era cristiana, y cuyo
verdadero nombre era Lucio Junius Moderatus, escribié Res rustica y Liber de arboribus, tratados importantes que
reunieron el saber agricola de los romanos.

7 Segiin Rossi, esta valoracién del trabajo técnico posibilité la aplicacién de la teorfa a los hechos, conformando con
ello nuevas verdades dentro del quehacer cientifico: “La atencion prestada a los procedimientos de la técnica y de
las artes mecdnicas, el reconocimiento de su utilidad para el progreso del saber y la insistencia en su valor
«educativo» caracterizan en gran medida la cultura de los siglos XVI y XVII. Las operaciones cotidianas de los
artesanos, de los técnicos, los navegantes y los inventores se elevaron a la categoria de hecho cultural y hombres
como Bacon, Harvey y Galileo reconocieron explicitamente su propia «deuda» con los artesanos. De este nuevo
contacto entre saber cientifico y técnico derivard, en primer lugar, un notabilisimo enriquecimiento de la cantidad de
«verdades empiricas» que fue decisivo para la consolidacion de ciencias como la quimica, la mineralogia, la
botdnica y la geologia. En segundo lugar, de este reconocimiento de la dignidad del trabajo artesanal y técnico y de
la comprension de las actitudes y presupuestos metodolégicos que estaban en su base saldra enormemente reforzada
la idea de que una teoria debe «ser aplicada a los hechos» para que se pueda considerar justa o verificada.” Paolo
Rossi, Francis Bacon: de la magia a la ciencia, trad. Susana Gomez Lopez, Alianza, Madrid, 1990, p. 42.

27



Los sinapienses saben de eso: gracias al avance que tienen en las artes y ciencias pueden “[...]
fertilizar las tierras estériles aunque sean arenales muertos, de volver tierra las pefias y de hacer
manantiales de agua donde no los hay.”48 Todos estos logros se deben al aprecio que tienen los
habitantes por el trabajo y los oficios productivos. El valor del trabajo y el respeto por los
distintos oficios tienen fuerza en la organizaciéon de Sinapia, incluso entre los “mads altos
personajes” del pais.49 Asi, el aprecio por el trabajo es una virtud promovida por el Estado.

La ultima parte de la obra tiene una reflexién final, en la que el autor sintetiza los
beneficios del modelo sinapiense y explica las causas que lo han llevado al éxito:

Por todo lo dicho se ve cudn felices son aquellos pueblos en quien faltan los
incentivos de los vicios, en quien reina la verdadera piedad y donde la virtud sola se
tiene en estimacion. Careciendo los sinapienses de moneda y de la estimacion ridicula
de los metales que llaman preciosos y de las joyas, carecen de la avaricia y de la
desigualdad de caudales, tan dafiosa para conservar la paz. Careciendo del mio y el
tuyo, se libran de la envidia y de la infinidad de pleitos civiles, de ventas, de
herencias, de tratos, etc. que reinan entre nosotros, careciendo de pobres y viviendo
en perfecta comunidad. Los trabajos son menores repartidos y las comunidades,
mayores, procuradas por tantos. Careciendo de nobleza, carecen del mayor incentivo
de la soberbia y ambicién y de la opresion que ellas causan en los plebeyos y origen
de las sediciones. Siendo los matrimonios comunes, sin dotes, voluntaragrado [sic] de
los padres, se libran de los inconvenientes de la soltura europea y de la tirania china.
Empleados todos en el trabajo, sin excepcion, se quitan los dafios del ocio, se provee
a la abundancia y se consigue que unos no revienten mientras otros, con
desvergiienza, se huelgan (como sucede en nuestros paises).”

El poco o nulo valor que el autor da a los metales esta relacionado con el aprecio por
la agricultura: formé parte de una de las teorias econémicas del siglo, estudiadas por Ronald L.
Meek, y cuyo nombre es fisiocracia.”' Los llamados fisidcratas —como Frangois Quesney o Anne

Robert Jacques Turgot— se opusieron al mercantilismo (basado en las ganancias monetarias del

8 Sinapia, p. 129.

* “En Sinapia, todos trabajan, desde el principe hasta el menor vecino, con esta diferencia, que todos los que tienen
cargo publico gastan en el cumplimiento de su obligacién las horas destinadas al trabajo y, si les sobra tiempo, en
aquello que son mas inclinados, como sea util al ptiblico, sin desdefiarse los mds altos personajes de hacer algunas
manufacturas por dar buen ejemplo.” Ibidem, p. 121.

% Ibidem, pp. 131-132.

5 Ronald L. Meek, La fisiocracia, trad. José Garcia-Durdn, Ariel, Barcelona, 1975, p. 17.

28



comercio), proponiendo que la verdadera riqueza de una nacién nace de la agricultura. De todas
. . . . ~ . . L 52 .
formas, la influencia de estas ideas en el siglo XVIII espafiol estd en discusién.” Lo importante
es que tanto el desprecio por los metales y el valor del trabajo en comunidad liberan a Sinapia de
una serie de vicios como los pleitos por herencia y la pobreza. También ayuda, segtin el autor,
otra ausencia, la de nobleza; con esto no conocen la soberbia, ambicion, sedicién y opresion
contra el pueblo. El autor de Sinapia se muestra como un «meritécrata», para quien la
aristocracia —quienes “se huelgan”— sélo representa un estorbo para el progreso de todos y una
gran desigualdad social para las naciones. Por ello, los objetivos de la peninsula de Sinapia son
muy diferentes a los de la Espafia de esa época. El autor vuelve a repetir las virtudes sinapienses
y agrega otras:
Finalmente, el fin de este gobierno no es dilatar su dominio, enriquecer sus sibditos
ni extender su fama, sino hacerlos vivir en este mundo justa, templada y devotamente,
para hacerlos felices en el otro. Sélo se estima la verdadera virtud. S6lo se procura la
verdadera honra que nace de ella y s6lo se apetece el verdadero deleite, que es el que
siente una conciencia que nos asegura haber hecho en todo nuestro deber. Todo lo
cual s6lo se puede conseguir en una nacion sencilla, que carece de las maliciosas
maximas de la politica interesada, de la soberbia que engendra la nobleza hereditaria,
de la desigualdad de ricos y pobres y que ignora la artificiosa variedad de regalos y
comodidades que ha inventado la poltroneria y que no estd envilecida con la
acostumbrada sujecion y estd hecha al trabajo y a la necesidad.”
Entre estas caracteristicas se tiene una de las reglas basicas que subyace a todas las
manifestaciones sociales y que los sinapienses cultivan desde pequenos: la conciencia del deber.

Viviendo cristianamente y aguardando con trabajo y virtud la llegada al otro mundo, los

sinapienses solo conocen el deleite cuando cumplen el deber. Esta conciencia del deber hace a la

>* Ernest Lluch Martin es uno de los estudiosos que pone en duda esta influencia: “La difusion de la fisiocracia fuera
de Francia fue lenta. En algunos paises, después de haber sido conocida (como en Espafia Campomanes y la
Sociedad Bascongada de Amigos del Pais) fue abandonada para regresar al mercantilismo. Fue un tipo de regresion
en la cual se prefiere volver hacia teorias mds atrasadas, abandonando las avanzadas. Sin embargo la influencia
fisiocrata colabor6 en la difusion del liberalismo econdmico en sus términos mas generales como doctrinas.” Ernest
Lluch Martin, “La difusion del cameralismo y de la fisiocracia a través de Europa y en especial de Espafa durante el
siglo XVIII”, en Francisco Javier Guillamén Alvarez y José Javier Ruiz Ibdiiez (eds.), Sapere Aude. El “Atrévete a
pensar” en el Siglo de las Luces, Cuadernos del Seminario Floridablanca, Murcia, 3 (1996), p. 25.

33 Sinapia, p. 134.

29



sociedad mds justa: trasparenta los negocios de la administracion publica y promueve la
educacion integral del ser humano. A la luz de las caracteristicas que acabamos de referir, la
descripcion que hace el autor de Sinapia finaliza con una inquietante frase: “Finalmente se
observa que, asi en el sitio como en todo lo demds, es esta peninsula perfectisimo antipoda de
nuestra Hispafa”. Esta frase, con la que concluye la obra, nace del profundo desengafio del autor

ante la realidad espafiola de su tiempo.

1.2 LoS LIMITES DEL IMPERIO ESPANOL EN ESPANA Y AMERICA
Este desengafio critico del autor de la Descripcion de la Sinapia no sdlo es suyo, sino de otros
personajes de su tiempo. Ird en aumento a medida que avanza el siglo XVII y comienza el
siguiente, canalizando sus inquietudes con la critica a las instituciones del pais, el ejercicio de
sus practicas, el nivel de vida de sus habitantes, entre otros, que definirdn el espiritu del hombre

954

ilustrado espafiol. El quiebre de la “unidad ideoldgica”” —como llama José Luis Abelldn a la

apertura de estas ideas en el espacio politico— o la “crisis de la identidad territorial espafiola™
luego de la reparticion de una parte de los territorios espafioles tras el tratado de Utrecht en 1713
—segun Ricardo Garcia Carcel-, comienza poco a poco a ser visible con la llegada al trono del
primer Borbdn. Este suceso dividio las opiniones y reacciones de la comunidad, expresadas con
voces a favor de lo que esperaban fuera una renovacion politica y cultural, o bien, en contra de lo
que creyeron una invasion de Francia y de los extranjeros que se preparaban en Inglaterra e Italia
para gobernar el pais.

Esa arbitraria “unidad ideoldgica” anterior a los borbones ocultaba, probablemente,

un fendmeno de desarticulacion politica y regional de la Espafia de finales del siglo XVII y

> José Luis Abellan, Historia critica del pensamiento espaiiol: del Barroco a la Ilustracion (siglos XVII y XVIII), t.
3, Espasa-Calpe, Madrid, 1988, p. 479.

> Ricardo Garcia Cércel, “Introduccion. La significaciéon historica de los Borbones” en Ricardo Garcia Cércel
(coord.), Historia de Espaiia siglo XVIII. La Espaiia de los borbones, Catedra, Madrid, 2002, p. 9.

30



principios del XVIII. Por ello, el proceso ilustrado en Espafia no poseerd los mismos
antecedentes ni la misma inspiracién politica que los del resto de Europa.56 En la Ilustraciéon
espafiola habrd un conflicto abierto entre los distintos campos de la sociedad y sus instituciones,
entre las ideas reformistas y un hueso tradicionalista muy duro de roer, que terminard por
imponer, de una u otra forma, su propio modo de acceder a las ideas ilustradas centroeuropeas.57

Nuevas instituciones comienzan a ser organismos depositarios de la fe en el progreso,
y he ahi la importancia de la fundacion de sociedades como la Sociedad de Amigos del Pais,
sobre la que se volverd mds adelante. Estas representaron una sintesis de las inquietudes
intelectuales espafiolas, en las que confluyeron distintas disciplinas de importancia para el
desarrollo y progreso. Una de las cuestiones importantes a destacar en este cuadro de
instituciones preocupadas por el futuro del pais, serd su acento puesto en las llamadas «ciencias
utiles» (sobre todo las matematicas al servicio de la agricultura y explotacién minera y la
incipiente ciencia econémica) que se desarrollaban con cierto éxito en Francia e Inglaterra.

Con la atencién puesta en la conservacion, alivio y conveniencias para la humanidad,

se intent6 redisefiar el mapa cultural ibérico. Para los intelectuales dieciochescos el asunto més

problemadtico que habia que despejar primero, antes de cualquier giro cultural, se representaba en

% Albert Soboul, Guy Lemarchand y Michele Fogel, El siglo de las luces. Los inicios (1715-1750), t. 1, trad. Juan
Calatrava Escobar, Akal, Madrid, 1992, pp. 644-649.

" En términos generales, sostiene Abelldn, op. cit., p. 484: “La ilustracion no tuvo en Espaiia el caracter radical y
extremista que alcanzé en otros paises europeos, pero tampoco cabe afirmar —como han hecho algunos autores— que
nuestro pais permanecié ajeno a sus ideales. Los ilustrados espafioles ni rompen ni quieren romper totalmente con el
pasado nacional, pero al mismo tiempo se dan cuenta de que la linea oficial de nuestra tradicién es incompatible con
el nuevo espiritu de los tiempos.” De la misma idea es Francisco Aguilar Pifial, aunque su reflexioén es mads critica:
“El llamado Siglo de la Ilustracion o de las Luces no ha de ser considerado, por consiguiente, como un siglo
homogéneo en ideas y valores. La cultura nacida al calor del pensamiento ilustrado fue minoritaria y hubo de
convivir con una cultura popular mas extendida, anclada con firmeza en el pasado nacional, conservador, clasista y
contrarreformista, que no se dejé avasallar sin resistencia, sobre todo en el terreno social, donde se libraban las
batallas de los privilegios estamentales. Finalmente, habria que afiadir que la Ilustracién hispanica no pasé de
sensatas exposiciones en la teoria y parciales resultados en la practica. Ni el poder politico ni la sociedad en su
conjunto se atrevieron a llegar a las ultimas consecuencias de la filosofia ilustrada, extremadamente peligrosa para
sus intereses”. “La Ilustracion espafiola”, en Francisco Aguilar Pifial (ed.), Historia literaria de Espariia en el siglo
XVIII, Trotta-Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, Madrid, 1996, pp. 23-24.

31



las condiciones miserables de vida a que la mayoria de los espafioles estaban sometidos. A la luz
de esto, tanto el quiebre de la “unidad ideoldgica” como la “crisis de la identidad territorial
espafiola”, parecieran alcanzar —frente a las imdgenes que nos dan intelectuales como Gaspar
Melchor de Jovellanos de la situacion de los pueblos peninsulares hacia finales del siglo— una
nueva unidad, pero en la miseria: “aridez e inmundicia de los lugares, la pobreza y desalifio de
sus vecinos, el aire triste y silencioso, la pereza y falta de unién y movimiento que se nota en
todas partes, ;quién sera el que no se sorprenda y entristezca a vista de tan raro fenémeno?””®,
Espana estaba muy lejos de las propuestas del autor de la Descripcion de la Sinapia, aunque el
sentido critico entre sinapienses y algunos espaiioles acercaba a ambas peninsulas.

Casi al terminar la centuria dieciochesca, la condicién marginal de Espaifia ain no ha
variado sustantivamente de la que acusaba el anénimo autor utopista. Hacia 1793, un afio
después de que Jovellanos publicara su Informe, las Cartas Marruecas de José Cadalso entran en
la escena de las letras con una severa critica a la sociedad espafola. Con un modus operandi
similar al usado por el anénimo autor de la Descripcion de la Sinapia, Cadalso actia como el
«editor» de varias epistolas encontradas casualmente, cuyo tema es la crisis de Espafia. En esta
obra —publicada después de la muerte de Cadalso e inspirada en las Lettres persanes (1721) de
Charles de Secondat Montesquieu— hay una critica a la nacién espafiola, a cargo de tres
redactores y receptores ficticios de tales cartas: dos moros marroquies viajeros por las tierras
peninsulares, Gazel Ben-Aly y Ben-Beley, y un espaiiol cristiano, Nufio. Los tres intercambian
distintas visiones sobre un mismo objeto: Espafia. Como ejemplo, en la “Carta IV”, Cadalso
muestra una imagen demoledora de lo que sucede en el pais en todo orden de cosas, poniéndola

en boca de uno de los emisores de las cartas, Gazel. Este, viajando por la peninsula, se encuentra

*% Gaspar Melchor de Jovellanos, Informe de la Sociedad Econémica de esta corte al Real Supremo Consejo de
Castilla en el expediente de Ley Agraria, Imprenta de Sancha, Madrid, 1795, p. 30.

32



en su camino con un espaifiol de espiritu triunfalista y autocomplaciente, apologista del tiempo en
el cual vive y que menosprecia la vida de los siglos anteriores. El critico moro interrumpe esta
apologia con un fuerte discurso, evaluando en él, paso a paso, sus impresiones al tener frente a
los ojos un pais devastado por la decadencia social y econémica:
La decadencia de tu patria en este siglo comparado con el XVI es capaz de
demostracién con todo el rigor geométrico. ;Hablas de poblacion? Tienes diez
millones escasos de almas, mitad del nimero de vasallos espafioles que contaba
Fernando el Cat6lico. Esta disminucién es evidente. Veo algunas pocas casas nuevas
en Madrid y tal cual ciudad grande; pero sal por esas provincias y verds a lo menos
dos terceras partes de casas caidas, sin esperanza de que una sola pueda algiin dia
levantarse. Ciudad tienes en Espafia que contd algin dia quince mil familias,
reducidas hoy a ochocientas. ;Hablas de ciencias? En el siglo antepasado tu nacién
era la méds docta de Europa, como la francesa en el pasado y la inglesa en el actual;
pero hoy, del otro lado de los Pirineos, apenas se conocen los sabios que asi se llaman
por aca. ;Hablas de agricultura? Esta siempre sigue la proporcién de la poblacion.
Inférmate de los ancianos del pueblo y oirds lastimas. ;Hablas de manufacturas?
(Qué se han hecho las antiguas de Cérdoba, Segovia y otras? Fueron famosas en el
mundo, y ahora las que las han reemplazado estdn muy lejos de igualarlas en fama y
mérito: se hallan muy en sus principios respecto a las de Francia e Inglaterra.59
Ni poblacion, ciencia, agricultura y manufactura posee el pais, segin la evaluacién de
Cadalso. Espafia es vista como un pueblo decadente, fantasmagérico, desalentado, al que le falta
todo. Las otras reflexiones de las Cartas Marruecas siguen coordenadas muy parecidas a las de
este fragmento, todas ellas criticas de las précticas sociales, econdmicas y culturales del pueblo
espaiol. Mediante este viaje, articulado en un marco ficcional, Cadalso intenta evidenciar la
realidad del pais, enumerando sus vicios desde el génesis de la historia peninsular y refiriéndose
en sus noventa epistolas a cuestiones de los intereses mas diversos, todos ligados al plano socio-
histdrico espafiol. Sin perder de vista el proyecto de una buena instruccién publica y la necesidad
de producciéon y difusion de libros dtiles, Cadalso también se preocupa por el mundo mas

inmediato, el mundo de la extrema pobreza que ve en cada rincén del pais, como muestra el

fragmento anterior.

> Joseph Cadalso, Cartas marruecas, Imprenta de Sancha, Madrid, 1793, pp. 15-16.
33



Sobre este ultimo punto es necesario volver a Jovellanos. El problema de la propiedad
de la tierra es fundamental, segin él, para derrotar a la pobreza, ya que su posesion y usufructo
es el primer eslabon de la cadena que puede asegurar la felicidad y prosperidad de los hombres y
sus pueblos. No basta, dird Jovellanos, con que Carlos III haya mandado construir caminos por
lugares que antiguamente eran inaccesibles. A pesar de ser tierras prodigiosamente fértiles, no
parecen ser los lugares més adecuados para los campesinos: la existencia de enormes extensiones
de terreno mal distribuida y muy poco trabajada, no permiten que ellos posean ni un palmo de
esa tierra que arriendan para poder ‘[rab.':ljar.60 Para Jovellanos la solucién no es el comunitarismo
de Sinapia, sino la pequeiia propiedad para los que no tienen nada: asi se eliminaria la deuda del
arrendamiento y comenzaria un protoliberalismo, como el de Inglaterra.

Esta conciencia del retraso espafiol frente a las potencias inglesa y francesa era una
alarma del peligro que corria el imperio no sélo para su posicionamiento en Europa, sino también
en las cuestiones relativas a la posesion y usufructo de América. El territorio americano ya habia
demostrado algo mds que indicios de autonomia econdémica, pareciendo dispuesto a comerciar
solapadamente con aquellas potencias trasatlanticas. A pesar de la idea que el autor de la
Descripcion de la Sinapia tenia, cuando sefial6 que el fin dltimo de la peninsula ideal “[...] no es
dilatar su dominio, enriquecer sus subditos ni extender su fama, sino hacerlos vivir en este

9961

mundo justa, templada y devotamente, para hacerlos felices en el otro™, para la Espafia real,

que deseaba volver a restructurar su orden interno peninsular y aumentar el beneficio de su

% Dice Jovellanos: “En Andalucia, para ocurrir 4 su despoblacion convendria empezar vendiendo & censo
reservativo 4 vecinos pobres € industriosos suertes pequefias pero acomodadas 4 la subsistencia de una familia, bajo
de un rédito moderado y con facultad de redimir el capital por partes para adquirir su propiedad absoluta. Este rédito
pudiera ser mayor para los que labrasen desde los pueblos y menor para los que hiciesen casa y poblasen su suerte,
mas de tal modo arreglado que el rédito mas grande nunca excediese del dos ni el menor bajase del uno por ciento
del capital, estimado muy equitativamente; porque si la pension fuese grande se haria demasiado gravosa en un
nuevo cultivo, y si muy pequefia no serviria de estimulo para desear la redencion y la libertad de la suerte. Por este
medio se fomentarfan simultineamente la poblacion y el cultivo en un reino cuya fertilidad promete los mayores
progresos”, op. cit., pp. 15-16.

o1 Sinapia, p. 134.

34



alicaido imperialismo, era de suma importancia hacerse cargo de los problemas y amenazas que
tenian base en la tierra americana, fuente principal de sus recursos.

Los cambios o transformaciones politicas del siglo XVIII comenzaron, como se dijo,
a partir de la consolidacion en el trono espafiol de Felipe de Anjou o Felipe V. Sin romper
totalmente con las politicas de los Habsburgo, la nueva planificacién imperial o reordenamiento,
tanto para la Peninsula como para sus posesiones ultramarinas, generé poco a poco una serie de
reformas que renovaron la dltima etapa de su administracién colonial, especialmente bajo el
reinado de Carlos III (1759-1788). El reformismo borbénico buscé una paulatina centralizacion
administrativa metropolitana, una renovacién del pensamiento econdémico hacia un liberalismo
que intentd imitar los logros de la Europa extrapeninsular y, en relacién con sus colonias
americanas, un deseo de control y redireccionamiento de su orden interno para obtener mayores
beneficios de sus territorios. Segtin John Lynch, la centralizacién de los poderes administrativos
en Madrid como mecanismo de control implicé una supervision mds estrecha sobre la sociedad
americana y el conjunto de recursos naturales y econdémicos que la conformaban.®* América era
el otro limite de Espafa.

El problema americano fue uno de los escenarios mds complejos del imperialismo
espaiol del siglo XVIII. Ambos mundos, el metropolitano y el americano, se encontraron en una
tensa relacion entre el sistema metropolitano (el proyecto politico y econémico de Espafia) y el
orden colonial efectivo, cuestion que el régimen borboénico pretendid resolver, segin han
estudiado Juan Carlos Garavaglia y Juan Marchena.”® Estas ambiciosas reformas fueron un

intento de transformacion politica como “parte y condicion previa de reformas mas amplias, que

%2 John Lynch, América Latina, entre colonia y nacion, trad. Enrique Torner, Critica, Barcelona, 2001, p. 89.

63 «[...] el orden de las cosas en el interior de la colonia habia ido imponiéndose lenta pero efectivamente sobre el
sistema, entrando en confrontacién con los intereses de la metropoli; una situaciéon de la cual la monarquia
borbonica era muy consciente”, Juan Carlos Garavaglia y Juan Marchena, América Latina de los origenes a la
Independencia, t. 2, Critica, Barcelona, 2005, p. 31.

35



buscaban consolidar los limites y seguridad del Imperio, promover el crecimiento econémico
espaiol y asegurar a la Corona un volumen creciente de ingresos fiscales, para permitirle
recuperar su rango en el mundo.”®*

Tal vez sea pertinente recordar la famosa frase de Montesquieu en L esprit des lois
(1748), quien, refiriéndose a las particularidades de la monarquia espafiola, sefiald los peligros
que correria Espana si llegase a perder América: “Pour garder 1'Amérique, elle [Espana] fit ce
que le despotisme méme en fait pas; elle en détrouisit les habitants; il fallut pour conserver sa
colonie, que'elle la tint dans la dépendance de sa subsistance méme.”® Estas palabras
probablemente tuvieron eco, afios mds tarde, en José de Carvajal y Lancaster, ministro de
Fernando VI, cuando dijo que América “es el corazon y espiritu de nuestra grandeza”.66 El
intento por rescatar a América para Espaia, uno de los frentes de la politica exterior de Carlos
III, rompi6 con el viejo consenso colonial que mantenia a los criollos en cargos administrativos y
que, a la entrada de José de Gdlvez al ministerio de Indias en 1776, se decidi6é por reducir su
presencia en labores administrativas de importancia.”” Esto provocé una serie de problemas con
el grupo criollo que, practicamente, gobernaba a sus anchas las diversas regiones americanas.
Quizas en el fragmento de una carta dirigida por el conde de Aranda al de Floridablanca (julio de

1785) —ambos funcionarios de Carlos III- se ve con mayor claridad cierta desazén, afios mas

tarde, ante algunos fracasos del plan reformista en América:

% Jorge Gelman, “La lucha por el control del Estado: administracion y elites coloniales en Hispanoamérica” en
Historia General de América Latina, t. 4, Enrique Tandenter (dir. vol.) y Jorge Hidalgo (co-dir.), United Nations
Educational, Scientific and Cultural Organization (UNESCO)-Trotta, Paris, 2000, p. 251.

% Montesquieu, “Livre VIIL, chapitre XVIII: Que la monarchie d'Espagne étoit dans un cas particulier” en L'esprit
des lois, t. 2, v.1, Librairie de Lecointe, Paris, 1832, p. 40.

% En Mario Géngora, Estudios sobre la historia colonial de Hispanoamérica, Universitaria, Santiago de Chile,
1998, p. 169.

67 Lynch acusa al gobierno de los borbones de modificar, con estas medidas, el caricter del Estado colonial, sin
conocer verdaderamente sus posesiones americanas, las condiciones de sus sociedades, los intereses de grupo y las
propias identidades que cruzan a dichos intereses. Lynch, op. cit., pp. 91-92.

36



Nuestros verdaderos intereses son que la Espafia europea se refuerce con poblacidn,

cultivo, artes y comercio, porque la del otro lado del charco océano la hemos de mirar

como precaria a afios de diferencia. Y asi, mientras la tengamos, hagamos uso de lo

que nos pueda ayudar, para que tomemos sustancia, pues, en llegdndola a perder, nos

faltaria ese pedazo de tocino para el caldo gordo.68

Como se puede ver, América paséd en algunos afios de ser el “corazon y espiritu” de
Espafia (como decia Carvajal y Lancaster) al “pedazo de tocino para el caldo gordo”. En pos de
un sistema metropolitano, que necesitaba sobrevivir y pagar sus deudas, era necesario para la
Corona subsanar las trabas que pudiesen existir entre las ideas y la concrecioén del proyecto
ilustrado.”” Sea como fuere, o el “corazon y espiritu” de Espaiia en las palabras de Carvajal bajo
el gobierno de Fernando VI, o el “tocino para el caldo gordo”, segun el conde de Aranda bajo el
reinado de Carlos III, las aspiraciones imperiales no se detuvieron ante el peligro (conocido o no)
de perturbar los equilibrios internos de la América espafola. El territorio americano se concibid
como un lugar en el cual se debian extraer las materias primas, dejando a un lado su
potencialidad industrial. De esta manera, las barreras u obsticulos para llevar a cabo
internamente las reformas necesarias, dependian también de sus fronteras imperiales.

En qué medida resultaba beneficiosa o perjudicial la posesion de tan extensos
territorios, dadas las condiciones de seguridad y el inminente peligro de las guerras con las

potencias europeas, fue una interrogante que se hizo el proyecto borbdnico. De forma mads

precisa, estas ideas reformistas se preguntaron por el beneficio que las posesiones ultramarinas

68 Citado en Joseph Fontana Lazaro y José Maria Delgado Ribas, “La politica colonial espafiola: 1700-1808” en
Historia General de América Latina, t. 4, op. cit., p. 30.

i | oseph del Campillo y Cossio comparaba a Espafia con las formas de operar sus colonias de Francia e Inglaterra,
como un nuevo modo de replantearse el modelo de explotacién de los territorios peninsulares. En una de sus obras
mds importantes, Nuevo Sistema de Gobierno Econdmico para la América, escrito en 1743 y publicado recién en
1789, escribio: “Las medidas que empledron [Francia e Inglaterra], fuéron distintas en diferentes tiempos. Al
principio siguiéron el exemplo de Espafia, y estableciéron con poca diferencia las mismas prohibiciones, que
nosotros con subidos derechos; pero con el tiempo vino el desengafio, y su propia experiencia les hizo ver que su
sistema estaba fundado en una maxima buena en si; pero mal entendida. La maxima era, que el fin de la Colonia es
el beneficio de la patria, 4 quien debe el ser; mas no habian caido en que para que fuera Titil la Colonia, era preciso
darla libertad y ensanche, quitando los embarazos y restricciones que opriman su industria, y ddndola primero los
medios de enriquecerse ella, antes de enriquecer & su madre”, en Nuevo sistema de gobierno economico para la
América, ed. facsimilar, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1993, pp. 23-24.

37



traerian al Estado, cudles serian las ganancias o pérdidas concretas que la inversion
metropolitana sacaria de ellas o de qué manera se lograria hacer mas eficiente la explotacién de
los recursos que poseian. Es probable que el autor de la Descripcion de la Sinapia —de ser cierto
lo que supone Avilés Ferndndez con respecto a la fecha de su escritura— fuera un partidario,
como se vio, de dejar a América a su suerte y preocuparse de la Espafia peninsular. No obstante,
América sigui6 siendo de gran importancia y la necesidad de lo que entregaba a la metrépoli,
indispensable; por este motivo, las expediciones cientificas del siglo XVIII fueron fundamentales
para evaluar la situacién politica americana y el canal mds importante en la investigacién sobre
el qué y el como usufructuar estos recursos. Sobre tales expediciones, José Luis Peset sefala:
[...] en las expediciones confluyeron tanto las fuerzas metropolitanas, que querian
mejorar el conocimiento y el control de las colonias, como las de peninsulares y
criollos, que deseaban mejorar la vida y la economia de sus compatriotas. Por ello hay
dos intenciones en las expediciones y por tanto también dos resultados, como ya se
observa en la expedicion al Peri en la que Antonio de Ulloa y Jorge Juan
acompafiaron a La Condamine con la intenciéon de medir el arco del meridiano. En
ella se realizan trabajos cientificos de importancia, que ambas naciones rivalizan en
dar a luz, pero también se buscan resultados politicos. No hay duda de que las
Noticias secretas que redactaron era un documento politico, secreto, que intentaba
mejorar el control y aprovechamiento de las colonias espafiolas. Pues bien, esta doble
tradicion politica y cientifica, secreta y publica, controladora y bienhechora se
encuentra en todas las grandes expediciones espaﬁolas.70
Estas expediciones cientificas de las que habla Peset sumaron diecisiete a lo largo del
siglo XVIII, segun José Morilla Critz.”' Como apunta Peset, los trabajos politico y cientifico iban
de la mano, puesto que estas investigaciones facilitaron un balance de recursos desconocidos,

llevando a cabo una inspeccion de aquello que ya se tenia y se malgastaba. De ahi provino,

ademds, el interés por revisar y reformar, si asi se requeria, las rutas usuales del comercio y las

7 José Luis Peset, “Ciencia y politica en las expediciones a América”, en Alejandro R. Diez Torre, Toméas Mallo y
Daniel Pacheco Ferndndez (coords.), De la Ciencia llustrada a la Ciencia Romdntica. Actas de las Il Jornadas
sobre «Espaiia y las expediciones cientificas en América y Filipinas», Ateneo de Madrid-Doce Calles, Madrid, 1995,
p. 141.

! José Morilla Critz, “Las expediciones cientificas a América en el siglo XVIII y la ciencia econémica”, en ibid., p.
248.

38



comunicaciones, asi como también los cargos administrativos ocupados por criollos, quienes
opusieron una obvia resistencia ante aquellos intentos de cambios. Se enviaron desde la
metrépoli funcionarios encargados de visitar diversos lugares del espacio americano, con tareas
especificas segln el &mbito y caracteristica de su visita.

Algunos de estos funcionarios dejaron escritos importantes para el acervo literario
americano. Tal es el caso del gijonés Alonso Carrié de la Vandera, visitador de postas y correos
para el virreinato peruano, quien escribié una obra bastante particular llamada El Lazarillo de
ciegos caminantes, una suerte de didlogo entre un indio (descendiente de incas) y el visitador.
Dentro de las particularidades de esta obra, estd la siguiente: Carri6 crea un autor ficticio, quien
ademds narra en primera persona, llamado Calixto Bustamante Carlos Inca, mas conocido por su
apodo, «Concolorcorvo». Este es supuestamente el secretario del visitador (quien, a su vez, es un
personaje) y el verdadero autor de la obra, cuya fuente son las memorias del recorrido virreinal
hechas por el funcionario. Si se revisa el titulo completo del libro, queda en evidencia su caracter
ecléctico, pues es una mezcla entre el informe de la misién que le fue encomendada al visitador
Carri6 y el marco ficcional que lo rodea.”” A esta particularidad hay que agregar otras sorpresas
que tienen relacion con los datos de publicacién: el pie de imprenta es falso (no fue Gijon, sino
Lima), el afio de 1773 fue, probablemente, el de 1775, y, finalmente, la obra fue impresa sin
licencia, aunque no en La Rovada, sino en la imprenta limefa de los Huérfanos.” Todos estos

elementos dan indicios de que la obra quiere informar mucho més que los avances en la labor de

™ El Lazarillo de Ciegos Caminantes desde Buenos Ayres, hasta Lima con sus itinerarios segiin la mds puntual
observacion, con algunas noticias titiles a los Nuevos Comerciantes que tratan en Mulas; y otras Historicas. Sacado
de las Memorias que hizo don Alonso Carrio de la Vandera en este dilatado viaje, y Comision que tuvo por la Corte
para el arreglo de Correos, y Estafetas, Situacion, y ajuste de Postas, desde Montevideo. Por Don Calixto
Bustamante Carlos Inca, alias Concolorcorvo, Natural del Cuzco, que acompaiio al referido Comisionado en dicho
Viage, y escribio sus Extractos, Imprenta La Rovada, Gijén, 1773.

3 Vid. José J. Real Diaz, “Don Alonso Carri6 de la Vandera, autor del Lazarillo de ciegos caminantes”, en
Concolorcorvo, El Lazarillo de ciegos caminantes, Biblioteca de Autores Espafioles, Madrid, 1959, pp. 245-277;
Emilio Carilla, E/ libro de los “misterios ”: El Lazarillo de ciegos caminantes, Gredos, Madrid, 1976. Mas adelante
se referird de pasada esta obra en relacion con Tardes Americanas de José Joaquin Granados y Gélvez.

39



postas y correos; su lectura muestra que €sta no es un simple informe sobre un aspecto puntual,
pues sugiere la explotacion eficiente (y cientifica) de algunos recursos virreinales, pasa revista a
la historia del descubrimiento y conquista de América, critica una serie de aspectos de la vida
cultural del virreinato peruano y propone diversas reformas burocréticas, desde una perspectiva
borbénica y muy cercana a las ideas ilustradas.

No obstante las particularidades que pudiesen tener algunas obras —como la de
Carri6—, cada uno de estos funcionarios cumpliria idealmente con una suerte de estatuto de
observacion, con el que haria su particular balance de lo visto en el territorio y ambito
encomendados.” Con respecto a la ciencia y la observacion cientifica, hecha por algunos de
ellos, escribe Antonio Lafuente, “[...] dejara de ser paulatinamente una actividad de gabinete,
mdas o menos conventual, académica y nobiliaria, para interesarse por los problemas concretos
que planteaba el desarrollo econémico y social.”” La ciencia metropolitana se convierte, de este

modo, en una forma del poder y, el cientifico espaiiol, en su funcionario o agente.

™ Campillo y Cossio fue también uno de los impulsores de estas visitas a cargo de los visitadores generales. En su
libro ya citado define el objetivo de la visita, la que “[...] servira para dar al Rey y a sus Ministros los informes que
se necesitan para dos fines. El primero, para restituir el Gobierno politico de aquellos dominios, y politica de su
primitivo instituto; y el segundo, para preparar y disponer las cosas al establecimiento de este nuevo sistema de
Gobierno Econémico.” Algunas lineas mas abajo, Campillo se refiere a la labor del visitador general: “Supdnese que
los sugetos que nombrard el Rey para esta comision, tendrdn las superiores luces y grandes talentos que se necesitan
para tan grande encargo; y en caso de hallar su Magestad por conveniente, segun lo que entendemos, poner este
asunto, y todo lo que mira el nuevo sistema de Gobierno Econémico de la América baxo la direccion de la Junta de
mejoras; ésta les dard sus instrucciones con toda individualidad sobre cada punto del objeto de su comision, y sobre
las observaciones que han de hacer [...]”, op. cit., p. 37-38. Revisando estos cuestionarios de relaciones geogrificas,
en especial el que Antonio de Ulloa esboza sobre Nueva Espaia a partir del mandato de Joseph de Gélvez en 1777,
se encuentra el listado de las cosas en que el avezado marino deberia poner atencién. Sobre geografia, hay 12 puntos
de observacion (extension de cada provincia, fronteras, rios, bosques, etc.); sobre historia natural (minerales, vetas,
animales, peces, insectos venenosos, etc.), hay 9; relativos a la botdnica (plantas, hierbas, flores, resinas, etc.) hay 4;
sobre antigiiedades de los indios (vestigios del tiempo del gentilio que atin subsisten), sélo uno. Esta claro que el
énfasis parece estar mucho mas en los recursos a explotar que en el conocimiento sobre las desconocidas culturas
indigenas, dada la urgencia por entrar a competir econémicamente con las demds naciones europeas. Para mayor
informacion sobre este asunto, se puede revisar el trabajo de Francisco de Solano, Cuestionarios para la formacion
de las relaciones geogrdficas de Indias siglo XVI/XIX, Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, Madrid,
1988.

™ Antonio Lafuente, “Las expediciones cientificas del setecientos y la nueva relacién del cientifico con el Estado”,
Revista de Indias, 180 (1987), p. 373.

40



Pero no todos los viajes tienen los mismos fines. Claramente, el viaje a América de
estos funcionarios-cientificos no tendrd el mismo objetivo que el de los viajeros espafioles por
Europa, que buscaran ilustrarse en los teatros y academias de Paris o Londres: alli, en los lugares
donde se sentian mds cercanos a la utopia sinapiense. A éstos se les dirigian notas ingentes a
través de periddicos como el Diario curioso de Barcelona o El Pensador. En tales notas se les
llama a estar atentos a lo que vean alld afuera, en el mundo «progresista» de la Europa central,
para “observar el gobierno de los pueblos por donde pasa, y enterarse de los varios sistemas de
legislacion, de que viene la discrepancia de las naciones”, porque “[...] un hombre que hubiere
viajado de esta manera puede ser de grande utilidad en la Repiiblica.”’® Se les recomendaba
poner especial cuidado en las manufacturas, buen orden social, navegacion, artes y ciencias, y en
todo aquello que pudiese tener ensefianzas practicables en Espafia. Este tltimo objetivo, aprender
de los paises mas modernos de Europa, no tuvo validez para quienes viajaban con instruccién por
América, sino todo lo contrario: los funcionarios-cientificos deberian observar el mundo natural
y econdmico americano, clasificarlo e informar sobre los posibles focos de explotacion

comercial de lo hallado.”’

7% En Sarrailh, op. cit., pp. 345-346.

"' J. Luis Maldonado Polo tiene una opinién similar a la de Peset, a la que agrega que estas expediciones no eran
nuevas en América, sino que ya se hacian desde los primeros afios de la conquista. La novedad radic6 en el
desarrollo que ésta tuvo en el siglo XVIII con renovados objetivos: “Aunque el interés por el conocimiento
cientifico del mundo americano fue una constante desde los primeros afios de su conquista, no fue sino hasta bien
entrado el siglo XVIII cuando esta preocupacién tuvo su mayor desarrollo. Espafia, imbuida del nuevo espiritu
enciclopedista y utilitario que caracterizé a la Ilustracién, fomenté una politica cientifica mds aperturista y
emprendedora que la del periodo precedente. En este sentido, las grandes Expediciones Cientificas que se hicieron a
los territorios ultramarinos en el dltimo tercio del siglo XVIII son un buen ejemplo de ello. La exploracién y el
estudio sistematico del medio natural ayudaria no s6lo a mejorar el conocimiento que hasta entonces se tenia sino
que ademds tendrfa una funcién regeneradora sobre la maltrecha economia metropolitana. Estas previsiones,
finalmente, no darian los frutos esperados por la incapacidad de la administracién borbdnica para resolver las
necesidades que estas empresas cientificas requerian”. J. Luis Maldonado Polo, “La institucionalizacién de la
historia natural en Nueva Espafia, el modelo de trasplante de la ciencia ilustrada metropolitana a ultramar”, en
Alejandro R. Diez Torre, Tomas Mallo y Daniel Pacheco Fernandez (coords.), De la Ciencia llustrada..., op. cit., p.
412.

41



De este modo, las exploraciones cientificas en América no iban en busca de una
nueva Sinapia ni tampoco la encontraron por casualidad, como le sucedi6é a Tasman. No hallaron
una peninsula ideal donde el saber se acercara a la perfeccion —incluso despreciaron los esfuerzos
eruditos de muchos americanos, cuestion que se estudiard en los capitulos siguientes—, aunque si
los elementos necesarios para construirlo. La importancia de mantener bajo vigilancia los limites
imperiales, junto con la liberalizacion de la economia mundial y la necesidad de nuevos
productos para explotar, impulsaron muchas de las expediciones cientificas del siglo XVIII a
América. A pesar de esta suerte de fusién entre el funcionario y el cientifico, otros hombres,
espafoles y americanos, también se tomaban la misién cientifica (botdnica, en su mayoria) como
un reto a su conocimiento. Segiin Maldonado Polo, mediante tales expediciones, se comenzé a
implantar en el Nuevo Mundo un modelo ilustrado del conocimiento “[...] a través de las
expediciones cientificas, las cuales contaban con el apoyo de una extensa red de corresponsales
botanicos [...]”."® Si algo hay en las expediciones cientificas que se parezca a la bisqueda del
conocimiento emprendida por los sinapienses, es esta red de corresponsales: cada uno de los
cientificos que participaban de las expediciones tenia su papel, tal como lo tienen algunos
intelectuales de Sinapia. En la peninsula ideal, la Academia y el colegio son el espacio donde las
artes y las ciencias se desarrollan. Los mercaderes de luz, ya mencionados, son los que traen las
noticias cientificas del distante mundo, como corresponsales de los recogedores, mineros,

destiladores, bienhechores y aumentadores que forman parte del universo cientifico de Sinapia.

™ Ibidem, p. 413.

42



1.3 LA UTOPIA DEL CONOCIMIENTO
La peninsula ideal de Sinapia no sélo es una utopia politica; también lo es del conocimiento.
Ademads de estar influenciada por la Utopia de Thomas More —como afirman Cro y Jacobs—"
también lo estd por la Nova Atlantis (1627) de Francis Bacon. Si la obra de More marca la
organizacion politica y social de Sinapia, la baconiana es fundamental, desde el punto de vista
del desarrollo cientifico, para comprender el trabajo intelectual de los sinapienses. Por ello, el
andlisis sobre la educacion, la politica y el trabajo de esta peninsula ideal quedarian incompletos
si a ellos no se les sumara las ciencias y las artes. Tal vez el desarrollo de estas dos dltimas dreas
sea uno de los pasajes mds interesantes de la obra, pues permite ver como, en la Espafia de la
época, se proponian ideas para el desarrollo intelectual.

Astutamente, el autor, para comenzar a hablar del amor a la ciencia en Sinapia, sefiala
que una de las cosas que mas aprecian los sinapienses “[...] es la contemplacion de las grandezas
de Dios y después las de sus obras.”® Con este fuerte sentido religioso se define el motivo
principal de la ocupacidn cientifica, que se divide en tres tipos (natural, moral y divina) y que, a
su vez, tienen otras divisiones:

Esta ciencia [se] divide en tres partes, natural, moral y divina. Cada una vuelve a

subdividir en otras tres. La primera en metafisica o espiritual, fisica o corporal y

dialéctica o humana. La segunda, en ética o buena crianza, econémica 0 casera y

politica o gobierno. La tercera, en revelacion o escritura, fe o dogmadtica y canones o

disciplina. Toda la ciencia y sus partes vuelven a dividirse en historia y doctrina.

Aquélla ensefia los hechos en que se fundan los teoremas que componen ésta. El fruto

de toda la ciencia son los problemas resueltos que componen las tres artes cientificas

de Mecénica, Medicina y Légica. Todas las artes y ciencias se tienen por nobles y a

los que las adelantan con utilidad se dan sus premios.”’

La ciencia sinapiense parece no abandonar del todo la escoldstica, aunque en el plano

de las artes se tiene un especial interés por las ciencias mecdnicas, médicas y légicas, como se

" Cro, art. cit., p. 130; Jacobs, op. cit., p. 31.
% Sinapia, p. 124.
8! Ibidem, pp. 124-125.

43



verd después. Todas las artes y ciencias se tienen por nobles y se premia a los que se destacan en
ellas. Del mismo modo, el estudio de la ciencia divina no estd permitido sélo a los eclesidsticos,
pues también los seglares pueden hacerlo, aunque con algunas restricciones: “La ciencia divina
s6lo la ensefan los eclesidsticos, pero no se prohibe, antes se alaba, que los seglares cultiven con
sus estudios y escritos, si bien los libros que de esta ciencia se han de imprimir, demés de la

1.7%2 Esta ciencia es ensefiada en una

licencia del senado, necesitan de la del sinodo naciona
academia y un colegio, ambos en la corte de Sinapia, que representan “[...] el espiritu que
vivifica la reptblica, pues de ellos salen las buenas méximas con que se gobierna y las buenas
invenciones con que socorre sus necesidades y alivia sus trabajos.”® Asi describe el autor a la
Academia:
[...] es compuesta de profesores publicos de las letras, escogidos por el senado, de los
mejores seminaristas, examinados y aprobados por la Academia, los cuales ensefian
las ciencias y artes y escriben lo que por orden del senado se ha de imprimir. Estos
son traductores de todo género de lenguas, historiadores, poetas, fildsofos, mecénicos,
Z1: s . . 4
médicos, miisicos, pintores, escultores, arquitectos.®
A pesar de que en la ciencia sinapiense hay presencia de la religion, ésta es s6lo una
parte mds de ella. Si bien los profesores son seminaristas, enseflan multiples disciplinas de
ciencias y artes, ademds de ser dependientes de los mandatos del senado. Claramente, la
Academia es un organismo publico que depende del Estado y no hay, al parecer, una institucioén
que se asemeje totalmente a la Inquisiciéon. Aunque también es cierto que el gobierno civil tiene
casi todas las atribuciones sobre lo que se publica o ingresa impreso a la republica, cumpliendo

un papel inquisitorial: “Los libros de los extranjeros son prohibidos, si no estan traducidos en

sinapiense, por orden del senado, el cual hace imprimir con gran cuidado todas las obras que por

82 Ibidem, p. 125.
8 Loc. cit.
% Loc. cit.

44



su orden escriben los académicos.”® En sintesis, tanto la Academia como el colegio, son
instituciones laicas. Este dltimo punto también es de gran importancia para el progreso de
Sinapia,86 especialmente por sus mercaderes de luz y otros funcionarios que cumplen labores
intelectuales que no estdn sometidos a una regulacion eclesidstica:

El colegio se compone de varias clases de sabios que trabajan en adelantar las
ciencias y artes. Hay unos que llaman mercaderes de luz, los cuales, en traje de
armenios y banias, peregrinan por todas partes adquiriendo libros, noticias, materiales
y modelos para el adelantamiento de la ciencia y artes, no perdonando a gasto
ninguno, pues para esto dan por muy bien empleado los sinapienses, empleando en
ellos las riquezas que les suministra abundantemente el pais, de que ellos no hace
caso, y que tan estimadas son fuera de él. Traen todo lo que han adquirido en el
tiempo de su peregrinacion, que es limitado por el senado, y lo entregan al colegio.
Hay otros que llaman recogedores, los cuales sacan de los libros y artes las
experiencias que puedan servir para adelantar la ciencia. Otros hay que de las
experiencias halladas sacan definiciones y descripciones puntuales de las cosas que
son el fundamento de la ciencia, o corrigen las halladas y a éstos llaman mineros.
Otros hay que de estas definiciones sacan teoremas, que son el cuerpo de la ciencia, y
a éstos llaman distiladores [sic]. Otros hay que de por aquellas definiciones y
teoremas resuelven los problemas que forman las artes, y a éstos llaman
bienhechores. Otros, finalmente, que de todo lo hallado sacan nuevas experiencias de
luz superior, y a éstos llaman aumentadores.®’

A diferencia de la Academia, el trabajo del colegio sinapiense no es pedagdgico: su
labor, al igual que en un centro de investigacion, es recopilar la informacién necesaria para que
los profesores puedan dar sus lecciones. La division de las tareas estd claramente definida y cada
uno de los intelectuales cumple con un dmbito que los otros necesitan para sus labores. También
aqui es posible apreciar la forma piramidal de la sociedad sinapiense: los mercaderes de luz son

la cabeza, responsable de la seleccion del material que los otros —recogedores, mineros,

% Ibidem, p. 127.

8 «Este colegio ha sido verdaderamente de grandisima utilidad a la naci6n, pues adelantan cada dia (por su medio)
la ciencia natural a un punto que serd dificil de creer en Europa, con invenciones utilisimas para la conservacion y
alivio de la vida humana, cerrando la puerta a infinitas novedades e invenciones dafiosas que la comunicacion de los
forasteros podia pegar, adquiriendo al mismo tiempo, con esta manera de peregrinacion, puntual noticia de todas las
obras de ingenio de las demds naciones, de su historia, del estado en que se hallan y, por medio de las traducciones
que permiten con grande cautela, dan a sus vecinos toda la luz que conviene y la libran de todo lo dafioso e initil,
que tanto abunda entre nosotros.” Ibidem, p. 127.

8 Ibidem, pp. 126-127.

45



destiladores, aumentadores— depuran. Esta division del trabajo intelectual en el colegio de
Sinapia no es original, pues es una copia casi exacta de la Nova Atlantis, obra inconclusa del
cientifico inglés Francis Bacon, que, al parecer, era conocida entre los circulos intelectuales
espaiioles.

La Nova Atlantis tiene como fuente principal el relato que dio, en las postrimerias del
siglo XVI, el navegante y astrélogo espafiol Pedro Sarmiento de Gamboa. En una de sus obras —
Historia Indica o Historia de los Incas (1572)— Sarmiento de Gamboa propuso que América
formaba parte de la Atldntida, mitico continente desaparecido, del cual habla Platén en sus
didlogos Timeo y Critias.®® De este texto y de los relatos que hizo el navegante espafiol mientras

estuvo prisionero en Inglaterra,®” Bacon toma la idea para imaginar una isla desconocida en la

% Escribe Sarmiento de Gamboa, con respecto a este asunto: “[...] Dice Platon quel sitio desta isla se extendia al
austro, opuesto a béreas. De aqui entenderemos, que, siendo la frente desta isla que era cotérmina con Espafia, desde
el estrecho de Gibraltar hasta Caliz [Cadiz] se iba extendiendo hacia el poniente, haciendo arco sobre la costa de
Berberia 6 Africa, muy cerca della, entre el poniente y el austro, que es lo que los mareantes llaman sudueste.
Porque, si estaba opuesto a béreas, que es entre el levante y septentrion, llamado nordeste, necesariamente habia de
ser su sitio el dicho sudueste y oessudueste y susudueste; y cogia e incorporaba en si las islas Canarias, las cuales
segun esto fueron partes della; y desde aqui seguia la dicha tierra por el sudueste. Y por cuanto dice al austro, se
extenderia algo mds al sur susudueste; y final seguia por el camino, que hacemos a las Indias cuando venimos de
Espaiia, y se juntaba y era una cosa continente y tierra firme con estas Indias Occidentales de Castilla, juntdndose
con ellas por las partes que demoran al sudueste y oessudueste, 6 poco mas 6 menos, de las Canarias, de manera que
quedaba mar a una mano y a otra desta tierra, digo al norte y al sur de sus costas, y que se juntase con esta tierra y
fuese toda una. [...] Luego quede de aqui averiguado que las Indias de Castilla fueron continentes con la isla
Atléntica y por el consiguiente la misma isla Atldntica, la cual procedia de Céliz y venia por el mar que venimos a
las Indias, al cual todos cosmégrafos llaman mar Océano Atlantico, por haber sido en él la isla Atlantica. Y asi
navegamos agora por donde antiguamente fue tierra. El fin y extremo suceso en suma contaremos, poniendo primero
la descripcion del orbe de aquel tiempo y los pobladores della”, en Pedro Sarmiento de Gamboa, Historia de los
Incas, Emecé, Buenos Aires, 1942, pp. 39-40.

% “En 1584 Sarmiento funda las dos primeras ciudades en el Estrecho de Magallanes que bautiza como Nombre de
Jesis y Rey don Felipe, con el fin de hacer a Espaifia duefia de los dos océanos y evitar las correrias de Drake que
provocara importantes estragos al imperio espafiol. Sarmiento vuelve a su patria a pedir ayuda para los colonos que
muy pronto morirdn casi todos de hambre, pero, cercano a las Azores cae prisionero por el famoso pirata Walter
Raleigh, padeciendo prisién entre 1586 y 1590. Se cuenta que el navegante gallego dialogaba en latin con la reina
Isabel (quien al parecer le tenia bastante simpatia por su erudicién) sobre sus aventuras, leyendas e historias de
Indias, narraciones que sirven a un atento cortesano Francis Bacon —célebre integrante del auditorio— para entramar
su obra utopista y postular otra mirada sobre el mito atldntico y su relacién con las Indias Occidentales. En la obra
baconiana tiene especial importancia el motivo de la memoria y el conocimiento en la isla de Bensalem, la nueva
Atlantida o biblioteca del mundo. Tal como Solén que llega a Egipto y es sorprendido por el saber del sacerdote,
asimismo los navegantes ndufragos que vienen de Perd, protagonistas del relato, son recibidos con las noticias de
encontrarse en una tierra absolutamente ignota y que no obstante guarda en si la memoria perdida del mundo. Relata
dicha memoria otro sacerdote, de una logia denominada Casa de Salomén, nombre que no sélo nos remite al poeta
legislador biblico, sino a un hecho puntual en las correrfas de Sarmiento de Gamboa: éste, junto a Alvaro de

46



finis terrae, region donde también se ubica la peninsula de Sinapia. La obra de Bacon narra el
encuentro fortuito de unos navegantes con la isla de Bensalem, la «nueva» Atldntida, que
resguarda el conocimiento del mundo en una de sus instituciones, el colegio de sabios llamado
Salomon's House. Un mercader judio, habitante de la isla, narra a los navegantes la estructura de
esta casa de intelectuales. En esta descripcion se puede apreciar la similitud entre este colegio y
el de Sinapia:

For the several employments and offices of our fellows, we have twelve that sail into
foreign countries under the names of other nations (for our own we conceal), who
bring us the books and abstracts, and patterns of experiments of all other parts. These
we call Merchants of Light. We have three that collect the experiments which are in
all books. These we call Depredators. We have three that collect the experiments of
all mechanical arts, and also of liberal sciences, and also of practises which are not
brought into arts. These we call Mystery-men. We have three that try new
experiments, such as themselves think good. These we call Pioneers or Miners. We
have three that draw the experiments of the former four into titles and tables, to give
the better light for the drawing of observations and axioms out of them. These we call
Compilers. We have three that bend themselves, looking into the experiments of their
fellows, and cast about how to draw out of them things of use and practice for man's
life and knowledge, as well for works as for plain demonstration of causes, means of
natural divinations, and the easy and clear discovery of the virtues and parts of
bodies. These we call Dowry-men or Benefactors.”

Las coincidencias entre la Salomon's House y el colegio sinapiense son notorias. Si
bien es cierto que la division del trabajo intelectual en Bensalem tiene mads componentes que en
Sinapia —aqui no han sido citados todos— los principales coinciden. Pero la influencia de la Nova
Atlantis en la utopia espaiola no s6lo aporta esta divisiéon formal, sino una idea de fondo: el
trabajo intelectual no puede ser obra de un individuo, pues se requiere de un esfuerzo colectivo
que abarque los distintos campos del conocimiento, para lograr una nueva organizacién del saber

cientifico. Paolo Rossi ha sefialado que este factor social es fundamental en la concepcion

Mendafa descubren unas islas que bautizan como Salomén en el Pacifico (Melanesia) en 1568, en José Francisco
Robles, “La Atlantida en América: ideologia de un mito”, Armas y Letras, 57 (2007), p. 62.

% Francis Bacon, New Atlantis, en Mortimer J. Adler (ed.), Great Books of the Western World, Encyclopaedia
Britannica, Chicago, 28, 1993, p. 214.

47



cientifica de Bacon: “Pero para Bacon la conquista de verdades no puede ser obra de uno solo,
sino de una colectividad de cientificos organizada para lograr ese fin”;’' también lo es para
Sinapia, como se puede ver en la organizacion de este colegio. Los cientificos no deben trabajar
aislados, pues cada uno tiene que cumplir una funcién dentro de la produccién de conocimiento.
Ademds, afiade Rossi, para que este desarrollo pueda cumplirse, Bacon asigna un papel
fundamental al Estado, el que debia levantar cuatro instituciones importantisimas: una gran
biblioteca (que recogiera el saber europeo y de otros lugares del mundo), un jardin botdnico, otro
zooldgico (colmados de especies de todas partes) y un laboratorio apropiado donde fabricar la
piedra filosofal.”> Lamentablemente, Bacon nunca logré cumplir este objetivo, pero su intento
tuvo otra clase de frutos —aunque mas modestos— en la Europa central y también en Espana.

El trabajo intelectual, sofiado por Bacon, comenzé a desarrollarse en Espafia ya
entrado el siglo XVIII. Se fundaron Academias, Seminarios (como el de Vergara), Institutos
(como el Asturiano de Gijon) y las ya nombradas Sociedades Econdmicas de Amigos del Pais,
impulsoras y conductoras de la discusion y la préctica del reformismo borbdnico, a mitad del
siglo XVIII. En estas Sociedades destacaron hombres ligados a los negocios ptblicos y privados,
cuya principal labor fue reunir informacién acerca de la produccién agricola, comercial, minera,
entre otras, llevadas a cabo por los habitantes de Espafia. Tuvieron por finalidad cambiar algunas
modalidades de produccién o hacer mds eficientes a otras, como sefialan sus estatutos:
“fomentar, perfeccionar y adelantar la agricultura, la economia rustica, las ciencias y artes, y
todo cuanto se dirige inmediatamente a la conservacion, alivio y conveniencias de la especie

humana”.”> Estaban integradas por gente de variada condicién como nobles (por lo general de

°! Rossi, Francis Bacon..., p. 77.
%2 Ibidem, p. 78.
% Abellan, op. cit., p. 734.

48



estratos inferiores), eclesidsticos, militares, funcionarios locales y algunos comerciantes.”* Estas
agrupaciones, como dicen Abellan y Francois-Xavier Guerra, también fueron los conductos
basicos de la Ilustracion en las provincias espaﬁolas;95 en ellas surgieron las tertulias cientificas o
literarias que dan cuenta de un sentido colectivo en sus meditaciones. Un ejemplo de ello fue la
Sociedad Vascongada de Amigos del Pais, una de las primeras agrupaciones de la peninsula y de
la que formaban parte un buen numero de intelectuales americanos, especialmente de la Nueva

Espaﬁa.96

% Sobre esto, dice Gonzalo Anes: “Se organizaron, en cada sociedad, “clases”, juntas o comisiones de Agricultura,
de Industria, de Oficios, de Comercio, y en ellas los socios se ocuparon de los problemas que presentaban los
respectivos sectores local, regional, y a veces, nacional. El gobierno procur6 alentar los trabajos de las sociedades,
por considerarlas organismos adecuados para la difusiéon de las luces y para promover el fomento. Los socios se
ocuparon en ellas preferentemente de los problemas de la agricultura”. “Coyuntura econémica e Ilustracion”, en
Francisco Rico (dir.) y José Miguel Caso Gonzélez (coord.), Historia y critica de la literatura espafiola, t. 4, Critica,
Barcelona, 1983, pp. 53-54.

% Abellan, op. cit., p. 733. Esta es la vision de Francois-Xavier Guerra sobre estas sociedades: “Uno de los rasgos
mds peculiares es el de situarse en la confluencia de dos tendencias diferentes: el movimiento espontidneo de la
sociedad hacia formas nuevas de sociabilidad, tal como lo muestra el florecimiento de las tertulias, por un lado, y
por otro, la politica de las élites ilustradas del Estado deseosas de ilustrar la sociedad [...] Toda una combinacion de
méviles explica el florecimiento de estas sociedades: en muchos casos la aspiracién social a una renovacion cultural,
pero también en otros, motivos de otro orden, como el celo de un funcionario para seguir el impulso oficial, la
voluntad de un gran personaje deseoso de mostrar asi su preocupacion por el progreso de las “luces” o de manera
mas practica por razones curriculares, puesto que ser miembro de ellas contaba como mérito. En la mayoria de estos
casos, el papel del Estado es predominante y muestra bien el papel que las élites modernas juegan en el Estado
absolutista. La modernidad se propaga siempre desde arriba, como un esfuerzo pedagogico para difundir las luces”,
en Modernidad e independencias. Ensayos sobre las revoluciones hispdnicas, Fondo de Cultura Econdmica-
MAPFRE, México, 1993, pp. 95-96. Algunos historiadores, como Albert Dérozier, no otorgan a tales colectividades
o juntas de hombres mas o menos ilustrados una importancia clave en el desarrollo de las ideas iluministas; este
investigador sefiala que la mayor parte del siglo pasa en vano, sin encontrar en el seno de la sociedad espafiola una
acogida a las ideas modernizadoras que se implantaban del otro lado de los Pirineos: “Recuérdense las estructuras
sociales de Espafia en 1700: es un pais rural, apegado a las tradiciones, resueltamente cerrado a las influencias
exteriores, sin burguesia dindmica, sometido al poder exclusivo que conserva la aristocracia. En estas circunstancias
la infima élite, que tendra la responsabilidad de aceptar y luego difundir las Luces por Espafia, no poseera mas que
una importancia irrisoria. Solamente bajo el reinado de Carlos III se van a crear escuelas, academias, museos,
centros de historia natural. La Inquisicién perderd bastante su fuerza, al par que se expulsa a los jesuitas. Esto
significa que desde 1700 hasta 1788, en el transcurso casi de un siglo, el movimiento histérico, social y cultural es
poco vigoroso. A primera vista, este siglo no expresa una revolucién profunda, dificil por lo demds a partir de unas
bases fragiles”. “Tercera parte: Vision cultural e ideoldgica”, en Manuel Tufion de Lara (dir.), Historia de Espaiia, t.
7, Labor, Barcelona, 1992, pp. 331-332.

% Una obra que estudia la participacién de novohispanos en la Sociedad Vascongada de Amigos del Pafs es la de
Josefina Marfa Cristina Torales Pacheco, Illustrados en la Nueva Espaiia. Los socios de la Real Rociedad
Bascongada de los Amigos del Pais, Universidad Iberoamericana-Real Sociedad Bascongada de los Amigos del
Pais-Colegio de San Ignacio de Loyola Vizcainas, México, 2001.

49



Sobre el desarrollo de las artes en la peninsula ideal de Sinapia se puede decir que
tiene una triple vertiente. Asi, las artes sinapienses se reducen a tres —como se habia anunciado—,
cuyo objetivo comun es la utilidad: “Légica o racional, que cura los vicios del discurso y ensefia
el modo de hallar la verdad. Medicina, que cura los achaques de los animales y ensefia a
conservar y prolongar la vida; y mecdnica, que enseia a valerse de la grandeza, figura y
movimiento de los cuerpos para los usos de la vida humana.”’ Avilés Fernandez apunta en una
nota al pie que en el manuscrito aparecian, en lugar de “légica”, dos palabras luego tachadas:
«moral préctica».”® ;Cudl seria la razén por la que el autor decidié borrar este dltimo concepto?
Sobre esta division, Helmut C. Jacobs sefala acertadamente que, pese a esta correccion, su
modelo es cartesiano: “La division de las artes esta inspirada en el arbol de la filosofia de René
Descartes, descrita por éste en una carta enviada al abad Claude Picot.”” Ciertamente, esta
divisién de las artes sinapienses estd influenciada por Descartes, a pesar de que el autor haya
borrado una de sus huellas en la obra; tampoco era algo tan extrafio por esos afios, aunque no se
puede decir que era de la mayor naturalidad. Segin Anthony Pagden, Descartes tenia algunos
lectores en la peninsula (especialmente en las universidades) que, en ciertas ocasiones, recibian
dispensaciones del Santo Oficio para leer sus obras.'*

Esta carta, a la que se refiere Jacobs, enviada por Descartes a Picot —el traductor al

francés de su obra Principia Philosophiae (1644)—, se convirtié en el prélogo a esta traduccion,

*7 Sinapia, pp. 127-128.

% Ibidem, p. 127.

9 Jacobs, op. cit., p. 33.

19 «“Descartes does seem to have found some readers within the Spain universities. For example by 1683 José Pérez,
who held the chair of astronomy at Salamanca, had read Descartes's Traité du monde ou de la lumiere (first printed
in 1633) as well as Hobbes, but, as he pointed out, these works were 'hard to come by and prohibited in Spain', and
he had only been able to consult them 'by special dispensation from the Inquisition'. Similarly Luis Rodriguez de
Pedrosa, a doctor and contemporary of Pérez's at Salamanca, seems to have read both Descartes and Gassendi
(though exactly what he read and how much he understood it is not easy to say) and to have been, in private, an
outspoken champion of the New Philosophy. But even he admitted that he was afraid to voice his views in public for
fear of censure.” Anthony Pagden, “The Reception of the 'New Philosophy' in Eighteenth-Century Spain”, Journal
of the Warburg and Courtauld Institutes, 51 (1988), p. 128.

50



pues ella cumple un papel introductorio a Les Principes de la Philosophie. Descartes,
preocupado por el publico que posiblemente leeria su obra, declara que “[...] je voudrais ici

. . . . . . 101 . .
expliquer I'ordre qu'il me semble qu'on doit tenir pour s'instruire”;'®! luego, imagina a un hombre

59102

“qui n'a encore que la connaissance vulgaire et imparfaite [...] y sefiala, entonces, el orden

que este hipotético lector deberia tener en la obra para sacar provecho de ella. El 4rbol de la
filosofia, como lo denomina Descartes, coincide casi totalmente con la triparticién sinapiense de
las artes:

Puis, lorsqu'il s'est acquis quelque habitude a trouver la verité en ces questions [la
légica de las matematicas], il doit commencer tout de bon a s'appliquer a la vrai
philosophie, dont la premiere partie est la métaphysique, qui contient les principes de
la connaissance, entre lequels est 1'explication des principaux attributs de Dieu, de
I'immaterialité de nos ames, et de toutes les notions claires et simples qui sont en
nous. La seconde est la physique, en laquelle, apres avoir trouvé les vrais principes
des choses matérielles, on examine en général comment tout 1'univers est composé;
puis en particulier quelle est la nature de cette terre et de tous les corps qui se trouvent
le plus communément autour d'elle, comme 1'air, de 1'eau, du feu, de I'aimant et des
autres minéraux. En suite de quoi il est besoin aussi d'examiner en particulier la
nature des plantes, celle dans animaux, et surtout celle de I'homme, afin qu'on soit
capable par apres de trouver les autres sciences qui lui sont utiles. Ainsi toute la
philosophie est comme un arbre, dont les racines sont la metdphysique, le tronc est la
physique, et les branches qui sortent de ce tronc sont toutes les autres sciences, qui se
réduisent a trois principales, a savoir la médicine, la mecanique et la morale; j'entends
la plus haute et la plus parfaite moral, qui présupposant une entiere connaisance des
autres sciences, est le dernier degré de la sagesse.'”

Las artes de Sinapia corresponden a la tercera rama del arbol cartesiano, donde se
retnen “toutes les autres sciences” que se reducen a tres actividades principales: medicina,
mecdnica y moral. No s6lo en este pasaje el autor rinde un pequefio homenaje al cartesianismo:

la divisiéon de las ciencias sinapienses en natural, moral y divina —anteriormente descritas—

197 René Descartes, “Lettre de l'auteur & celui qui a traduit le livre, laquelle peut ici servir de préface”. Les Principes

de la Philosophie, en Oeuvres et Lettres, Gallimard, Paris, 1953, p. 565.
102 .
Loc. cit.

19 Ibidem, pp. 565-566.
51



también coincide con la “vrai philophie” y sus partes. Por ello, no resulta extrafio hallar algo
parecido, cuando el autor habla sobre el ejercicio de la 16gica en Sinapia:
La primera ejercitan segun las reglas del método de Mr. Descartes, pues aunque no
tienen noticia de este nombre, han conformddose con €l por haber consultado la
misma razén, que es comun a todos. Vdlense para descubrir la verdad y para
persuadirla de las vias matematicas de divisidon y de unién, procurando evitar todos
los errores de los sentidos, de las pasiones y de la educacién, con reglas muy seguras.
Del artificio retérico hacen poco caso, como de cosa que disminuye el crédito y s6lo
tiene eficacia mientras engafia. La poesia usan por la armonia y agrado de la musica,
pero muy natural, quitando todo relumbrén, juego de palabras y agudeza pueril.104
Finalmente, Descartes aparece de modo explicito, aunque los sinapienses coinciden
con sus ensefanzas de manera natural, s6lo por haber consultado “la misma razon, que es comun
a todos”. La filosofia de Descartes se convierte, de este modo, en el sentido comun. El aprecio
por la verdad, mediante las matemaéticas, y la seguridad de que sus reglas evitan el engafio,
también forman parte del racionalismo de cufio cartesiano que comienza a finales del siglo XVII
(en la Nueva Espafa, por ejemplo, con Carlos de Sigiienza y Gongora) y que se desarrolla en el
siglo XVIII. Todavia la légica no ha caido en desgracia, pero afios més tarde serd reemplazada
por los tratados de gramatica: el orden de las palabras también «reflejaba», para esos gramdticos,
las leyes ordenadoras del mundo.'?
Pero, a partir de este fragmento, no s6lo se puede hablar de Descartes, pues, como
dice David Garcia Lopez, “[...] las ideas artisticas expuestas en Sinapia coinciden con las de los

107

, . . 106 . cpe - L - L.
ambitos ilustrados” . Sobre el gracianesco «artificio retérico» —que no la retérica— "' y la

"% Ibidem, p. 128.

19 Como dird Michel Foucault, comentando la opinién del filésofo ilustrado Destutt de Tracy: “[...] les meilleurs
traités de Logique, au XVIII siecle, avaient été écrits par des grammairiens: c'est que les prescriptions de la
grammaire étaient d'ordre analytique, non esthétique.” Michel Foucault, Les mots et les choses. Une archéologie des
sciences humaines, Gallimard, Paris, 1966, p. 101.

1% David Garcia Lopez, “Las artes en Sinapia. Reflexiones sobre una utopia espafiola”, Anales de Historia del Arte,
8 (1998), p. 319.

197 Sobre la retérica se puede decir, preliminarmente, que en Espafia se mantendrd en vigencia. A mediados del siglo
XVIII se publicé una de las obras mds importantes, la Retdrica (1757) de Gregorio Mayans y Siscar, que tuvo gran
influencia tanto en Espafa como en América.

52



poesia se ha vuelto comiin, por aquellos afios, proferir criticas contra el exceso de pompa, el
“relumbrén”, como contra los juegos de ingenio, apreciados por la estética del Barroco.'®™ En
1737, Ignacio de Luzan publica su primera version de La Poética, obra muy importante para
comprender la estética o concepcion de la poesia en el siglo XVIII. Dice Luzén sobre la utilidad
poética:

Esta es la razén y éste el origen de la utilidad poética, que consiste en que siendo
nuestra vista débil y corta, y no pudiendo por eso sufrir, sin cegar, todos de golpe los
rayos de la moral, se acomoda con gusto y provecho a la moderada luz de la poesia,
que con sus fabulas y velos interpuestos rompe el primer impetu y templa la actividad
de la luz de las demds ciencias. Tras esto, como los hombres apetecen més lo
deleitable que lo provechoso, encuentran desabrido todo lo que no los engolosina con
el sainete de algin deleite, y esto es lo que se halla abundantemente en la poesia y la
hace utilisima; pues las otras ciencias nos ensefian la verdad simple y desnuda, y el
camino de la virtud y de la gloria, arduo, aspero y lleno de abrojos [...] Pero la
poesia, siguiendo otro rumbo, propone estas mismas maximas con tal artificio, con
tales adornos, y con colores y luces tan proporcionadas a la corta vista del vulgo, que
no hallando éste razon para negarse a ellas, es preciso que se dé partido y se deje
vencer de su persuasién.'”’

Luzéan propone, en este extracto, la verdadera utilidad de la poesia con respecto a las
ciencias: la poesia debe servir como medio de propaganda de las ideas de virtud y verdad,

mediante la belleza que en ella tiene una funcion persuasiva. La poesia se transforma en un arte

1% Si bien hay, por los afios de la Descripcion de la Sinapia, cierto rechazo a la poesia barroca, también hay una
valorizacién de poetas como Luis de Gongora; esto es lo que Jestis Pérez Magallén ha llamado ambivalencia o
hesitacion en la recepcion de la poesia gongorina a finales del siglo XVII y principios del XVIII, en su trabajo
“Gongora y su ambigua apropiacion en el tiempo de los novatores”, Criticon, 103-104 (2008), pp. 124-125. Por otro
lado, Andrés Ubeda de los Cobos se hace una serie de preguntas que sirven como introduccién para la estética anti-
barroca del neoclasicismo, sobre todo hacia finales del siglo XVIII: “Sin embargo, un siglo como este que tratamos,
tan volcado en planteamientos tedricos, en proyectismos utdpicos, en razonamientos filoséficos, en planes
educativos para el pueblo, en otorgar una utilidad social a todas sus manifestaciones intelectuales, necesariamente
tenfa que promover una vision del arte acorde con esta vision instrumental de la realidad social. {En funcién de qué
argumentos se establecié la cruzada en contra de la arquitectura barroca? ;Cémo se argumentd la necesidad de
promover la imitacién del arte grecolatino? ;Por qué se estimuld la creacién de academias de Bellas Artes? ;Por qué
se les otorgd un extraordinario poder en la orientacién de la produccién artistica? ;Quiénes fueron los responsables
de éstos y otros debates que definieron el cardcter del siglo, los artistas o los sujetos ajenos a la practica artistica?
Buscar una relacién causa-efecto entre literatura artistica y produccién artistica constituye un reduccionismo
inaceptable; pero negar un cierto grado de interferencia entre ellas es pretender que las Bellas Artes sean el 'nifio
burbuja' de Ia historia de la cultura espafiola, cuya vida se desarroll aislada de los condicionamientos externos que
alteraban el pulso de cualquier otra actividad vital”. “Literatura artistica”, en Francisco Aguilar Pifial (ed.), Historia
literaria de Esparia..., op. cit., p. 1030.

"% Ignacio de Luzén, La Poética o reglas de la poesia, t. 1, Selecciones Bibliéfilas, Barcelona, 1956, libro 2, cap. 1,
pp- 89-90.

53



auxiliar a la moral, la filosofia y las ciencias, un camino deleitoso que invita al hombre a
recorrerlo gradualmente; los adornos son un engafio necesario para persuadir y no forman parte
de los objetivos fundamentales de la poesia, segtn la obra de Luzan.'"? Sinapia también parece
ser una utopia para la corriente neoclasica del siglo X VIIL.

No obstante estas coincidencias, la Descripcion de la Sinapia no s6lo da cuenta de las
grandes diferencias entre la Espafia de la época y Sinapia; también entre las literaturas utdpicas
de aquellos afios, escritas en distintos paises europeos. Las ideas politicas y cientificas son
diferentes y tienen otras consecuencias en la ficcion. Comparar la utopia espafiola con una
conocida obra francesa —aunque no se sepa con certeza si aquella fue escrita a finales del siglo
XVII o en el curso de la centuria siguiente— puede servir para ilustrar estos suefios dispares de la
raz6n: mientras Louis-Sébastien Mércier imagina un mundo futuro en su obra L'an deux mille
quatre cent quarante (Londres, 1771) —donde se vivird en una suerte de anarquia para la época:
sin despotismo mondrquico ni Inquisicién—, el autor de la Descripcion de la Sinapia apuesta,
probablemente, por un cristianismo primitivo.''" Algo que las acerca es que ambas fueron
andnimas, aunque de la obra francesa se sabia del autor a quien, rdpidamente, se le atribuy6. No
obstante, la de Mércier entrd y salié de la imprenta, fue famosa en su tiempo e incluso estuvo
terminantemente prohibida en Francia y por el Santo Oficio en Espafia y América; la obra
espaiiola no corrié igual suerte, pues nunca fue impresa. Quizds el anonimato en que se mantuvo
esta ultima dé cuenta del cardcter marginal de tales ideas iluministas en la peninsula. Pero no se

puede desconocer que el florecimiento de varias ideas sinapienses —de haberse redactado la obra

19 Sobre esta obra de Luzan, se ha dicho que “[...] recoge las teorias de Aristoteles y sus comentaristas italianos y
franceses principalmente, y mantiene todavia las clasicistas, es decir, considera que el arte literario ha de inspirarse
en los modelos cldsicos y debe regirse por unas normas, de cardcter universal, presididas por la razén, como facultad
humana mas elevada”, en Carmen Bobes, Gloria Baamonde, Magdalena Cueto, Emilio Frechilla, Inés Marful,
Historia de la teoria literaria, t. 2, Gredos, Madrid, 1998, p. 403.

" En el apartado sobre la religion, el autor observa que en Sinapia: “La religion, en toda la peninsula, es la
cristiana, sin hipocresia, supersticion ni vanidad. La disciplina es la que se observaba en el tercer y cuarto siglo”,
Sinapia, op. cit., p. 93.

54



entre las dltimas décadas del siglo XVII y las primeras del siguiente— se pueden recoger en
diversos escritos espafioles. El benedictino Benito Jerénimo Feijoo, en el Teatro Critico
Universal (1726), da cuenta de algunas de estas ideas que ya se estaban desarrollando en la
conciencia de la intelectualidad espafiola. Algunos pasajes de uno de sus ensayos servirdn de
ejemplo.

Feijoo expone en su ensayo “El gran magisterio de la experiencia” la importancia del
saber practico y util y la urgente necesidad de que éste penetre en las distintas capas sociales que
componen el pais. Con este objetivo, crea dos personajes llamados Solidina e Idearia que llegan
al ignorante reino de Cosmosia, con la finalidad de instruir a sus habitantes. Ambas citedras son
bastante diferentes: por un lado, Solidina busca el ejercicio practico del saber, el esfuerzo en el
trabajo y otros valores comunes ligados a una idea de progreso material y moral; Idearia, en
cambio, propone convertir rdpidamente a estos rusticos habitantes en eruditos, mediante una
formacion especulativa. Ambas representan, para Feijoo, dos visiones opuestas de la ensefianza
publica:

Al gran Reyno de Cosmosia arribaron dos famosas mugeres muy mal avenidas la una

con la otra, pero ambas con un mismo designio, que era lograr el dominio de aquel

Imperio. La primera se llamaba “Solidina”, la segunda “Idearia”: la primera sabia,

pero sencilla: la segunda ignorante, pero charlatana. La gente de el Pais era ignorante,

como la segunda; y sencilla, como la primera. Assi Solidina pensaba captarla con el
beneficio de instruirla, y Idearia con la mala obra de engafarla. Abri6 Idearia Escuela

publica, prometiendo con magnificas palabras hacer doctisimos en breve tiempo, y 4

poca costa, 4 todos los que quisiesen acudir 4 ella. Lo grande de la promessa, junto

con vér 4 la nueva Doctora en elevada Cathedra, con representaciones de alto

Magisterio, y gran charlataneria, presto llen6 la Aula de gente. Empezaron las

lecciones, las quales todas se reducian 4 exponer 4 los oyentes con voces nuevas, 6

inusitadas, las quimeras, que passaban en el dilatado pais de la imaginacion. Cosa
admirable!''?

"2 Benito Jerénimo Feijoo, “El gran magisterio de la experiencia (discurso XI)”, en Teatro Critico Universal, v. 2,
ed. Giovanni Stiffoni, Castalia, Madrid, 2001, pp. 332-333.

55



Mientras Idearia, grandilocuente, engafiaba con sus doctrinas a la gente de Cosmosia,
pensando sélo en su beneficio personal, Solidina,

[...] seguia rumbo totalmente contrario. En trage humilde, sin aparato alguno, se
andaba de casa en casa, domesticandose con todos, y ensefiando con voces claras, y
usuales, doctrinas verdaderas, y utiles. Hasta la Choza mas retirada, hasta la Oficina
mas humilde eran Aula acomodada a su doctrina, porque en todas partes hallaba
objetos sensibles, que, examinados por el ministerio de los sentidos, eran los libros
por donde daba sus lecciones. Bien lexos de inspirar una indiscreta presumpcion a sus
discipulos, ingenuamente decia, que cuanto les ensefiaba era poquisimo, respecto de
lo infinito que hay que saber; y que para arribar 4 un mediano conocimiento de las
cosas, era menester inmenso trabajo, y aplicacion. Esta modestia de Solidina le fue
perjudicial, porque al mismo tiempo que blasonaba Idearia de hacer a4 poca fatiga
universalmente sabios 4 sus oyentes, unos en pos de otros fueron mudando de partido,
pensando en la Escuela de Idearia arribar 4 la cumbre de la sabiduria por el atajo.
Ayudo6 mucho 4 esto, que Idearia, y sus discipulos hablaban siempre con desprecio de
Solidina, llamandola vil, mecanica, y grosera: con que la pobre, abandonada de toda
la gente de calidad, huvo de retirarse de las Ciudades 4 las Aldeas, donde se aplicé 4
dar & pobres Labradores la ensefianza, que necesitaban para la cultura de los

11
campos.'

Estos dos fragmentos citados definen las inquietudes feijoonianas con respecto a la
enseflanza de «cosas Utiles» contra el academicismo que guia sus pasos hacia cuestiones estériles
y rimbombantes, carentes de un contenido que brinde al mundo y al hombre espafiol un saber
real que sélo da la experiencia practica: “El Reyno de 'Cosmosia' es el Mundo, porque esto
significa la voz Griega «Cosmosy. 'Solidina' es la Experiencia; 'Idearia’ la Imaginacion”'"*. La
ensefianza de Solidina, la formacién mediante la experiencia sélida de la observacion del libro
vital y cotidiano que representa el mundo material, serd desterrada fuera del ambito del saber
libresco que representa, en este escrito, la ciudad. De este modo, el campo simbolizara el surco
donde el saber practico —ese mismo tipo de saber que encontramos en la Descripcion de la

Sinapia— buscara echar sus raices mediante el trabajo esforzado. No es casualidad que Solidina

" Ibidem, p. 333.
"% Ibidem, p. 336.

56



se exilie en el campo: el manejo eficiente de la agricultura es una de las preocupaciones mds
importantes para los ilustrados espafioles, como ya se ha visto.'"?

Feijoo relata luego la tiranfa de Idearia, el despotismo especulativo sobre sus
discipulos, a quienes convence de que nada de lo que perciben sus sentidos es real, pues, para
ella, s6lo es real lo imaginario. Sin embargo, a medida que se extienden los decretos de Idearia,
serdn inevitables las divisiones y disputas por el poder al interior de su aula: muchos, a partir de
la critica que uno de ellos lanzard contra las doctrinas idealistas, comenzardn a abrir los ojos a la
realidad y, con ello, recordar la doctrina de la desterrada y sabia Solidina. De esta forma Solidina
vuelve triunfal a la ciudad; le erigen aula magnifica, protegida por —como dice Feijoo—
“ilustrissimos Proceres, especialmente los dos Principes Galindo, y Anglosio, que aman mucho 4
Solidina™'°.

Antes de adentrarse en esta Ultima cita es necesario traer otra que completard la
lectura de este fragmento feijooniano: “Esta Historia me dio & leer un Estrangero Viandante en
un libro Francés, que trahia”. Con esta explicacion —que cierra el relato y la primera parte de su
ensayo— Feijoo rompe parcialmente la ilusion ficcional de su pardbola, pues la historia que acaba
de referir estd dentro de otra. Con ello, el ensayista desea darle un toque de verosimilitud a lo que
acaba de relatar. Lo que viene después, el didlogo entre Feijoo y el viajero, confirma que esta
pardbola serd una excusa para su escrito: el retraso de Espafia con respecto a otras naciones en el

campo de las ciencias utiles. Como se da cuenta el lector, la narracién de Feijoo posee una serie

3 No sélo se encuentran menciones a la agricultura en obras ensayisticas como la de Feijoo; también en textos
poéticos. Juan Meléndez Valdés escribié un largo poema titulado “Los aradores”, en el que se alaba la vida del
campo, especialmente porque en ella estdn ausentes los vicios y presente la virtud del trabajo. Este viejo topico del
locus amoenus, aunque ahora cargado con algunas intenciones ilustradas, se puede apreciar en algunas de sus
cuartetas que a continuacion se transcriben: “Vida de facil llaneza, / de libertad inocente, / en que duefio de si el
hombre, / sin orgullo se ennoblece, / en que la salud abunda, / en que el trabajo divierte, / el tedio se desconoce, / y
entrada el vicio no tiene; / y en que un dia y otro dia / pacificos se suceden, / cual aguas de un manso rio, / siempre
iguales y rientes”, en John H. R. Polt (ed.), Poesia del siglo XVIII, Castalia, Madrid, 1984, vv. 229-240, p. 254.

8 Feijoo, op. cit., p. 335.

57



de nombres cifrados tales como los de Solidina e Idearia. Asimismo, los nombres de los
principes Galindo y Anglosio se encuentran en idéntica situacién que el benedictino aclara
algunos parrafos mds adelante: Galindo deriva de la voz latina Gallia, Francia, y Anglosio de
Anglia, Inglaterra, representantes de la “Academia Real de Paris, y la Sociedad Regia de
Londres, fundadas debaxo de la proteccion de los Monarcas Inglés, y Francés [...]""".

Queda claro que el supuesto encuentro de Feijoo con ese libro francés, cuyo duefio es
un peregrino extranjero, tampoco es un misterio. El paradigma de las ensefianzas de lo practico
reside fuera de Espafia, nacién inundada con las doctrinas de Idearia. La critica de Feijoo
propugnara el triunfo de las practicas educativas utiles que representan tanto Francia como
Inglaterra, paises que ejercitan modelos modernos, hacia los cuales Espafia debe imperiosamente
despertar.''® Como apunta José Luis Abelldn, la conciencia de algunos espafioles —especialmente
los del grupo de los novatores— percibe que “Espafia ha seguido desde la Contrarreforma un
camino diferente al resto de Europa, y que esto nos ha colocado en una situacién de
inferioridad.”'"® Por ello, continua el investigador espafiol, “[...] creen que deben tomar pie en un
contacto cada vez mds estrecho con los focos de la cultura europea, fuente inexcusable de la
renovaciéon espafiola”.'?’ Sobre este asunto, el intento por parte de algunos intelectuales de
«europeizar» a Espafia, Francisco Aguilar Pifial escribi6:

No hay que suponer que la némina de espaioles ilustrados es intercambiable con la

de escritores, porque entre éstos hubo de todas las tendencias ideoldgicas. Lo que si

se puede afirmar es que los ilustrados sienten el impulso de tomar la pluma de ganso

y dejar constancia por escrito de sus inquietudes para hacer frente a la decadencia

nacional. En principio, pues, el sujeto del cambio es un intelectual, perteneciente a la
minoria culta, no necesariamente universitaria. Su medio de actuacion en la sociedad

"7 Ibidem, p. 336.
"8 En el segundo capitulo del clésico texto de Peter Gay, The Enlightenment. The science of freedom, W. W. Norton
& Company, New York-London, 1969, pp. 56-152, se trabaja el pragmatismo del pensamiento dieciochesco
centroeuropeo en un amplio orden de disciplinas, dando cuenta del alcance concreto de las ideas ilustradas en
distintos campos del saber erudito y la practica cientifica tanto en Francia como en Inglaterra.
"9 Abellan, op. cit., p. 477.
120 .

Loc. cit.

58



puede ser la politica, pero también la ensefianza, la magistratura, la medicina o la
administracién publica. El ilustrado, o aspirante a serlo, completa su formacién en
amistosas tertulias y se ofrece voluntariamente, siempre que tiene ocasion, a
participar en las instituciones culturales propias de la época, sean academias,
sociedades econdmicas, jardines botdnicos o bibliotecas publicas. En definitiva, el
ilustrado es la persona que participa en los intentos de europeizacion del pafs,
contrariamente a los que preconizan una comoda instalacién en lo ya conocido; es un
devoto del progreso cientifico, un enamorado de la naturaleza, a la que se siente
biolégicamente unido; un espiritu cada vez més libre de ataduras conceptuales, que se
va secularizando y dando a su razoén el sitial que le c:orresponde.121

De esta forma, se ve que las ideas del libro francés de un anénimo peregrino
extranjero muestran, indirectamente, la marginalidad que a principios del siglo XVIII tenian
estas propuestas en Espafia. Sin embargo, el planteamiento de Solidina ird ganando lentamente
un espacio en el pensamiento de la sociedad peninsular, aunque con mayores dificultades que en
los reinos de Galindo y Anglosio. La lucha entre la especulativa Idearia y la pragmatica Solidina
—si cabe poner en estos términos maniqueos el conflicto social de Espafia por estos afios— no
llevé al triunfo ni a una ni a otra de manera definitiva. Aunque, como afirma Victor Peralta sobre
el gobierno de Carlos III, “al despotismo ilustrado de Campomanes se impuso la defensa de las
atribuciones regias por sobre el de la Curia romana, la reforma de las 6rdenes religiosas y la

122 .
777, éstas perduraron. El proyecto

supresion de las manifestaciones fanaticas de la piedad popular
espafiol es el resultado de la combinacidn, a pesar del objetivo «purista» del libro francés, entre
la Idearia y la Solidina de Feijoo; lo mismo sucederd, como se verd en los capitulos que siguen,
en sus colonias de ultramar. Esta es la gran tension de la que los intelectuales dardn cuenta en sus
escritos y el sintoma mayor de que a Espafia le faltaba mucho camino por recorrer para lograr

. . . i 123
convencerse con estas ideas que sus vecinos ya habian puesto en préctica.

121
122

Francisco Aguilar Pifial, art. cit., pp. 25-26.

Victor Peralta Ruiz, “Las razones de la fe. La Iglesia y la Ilustracién en el Perd, 1750-1800”, en Scarlett
O’Phelan Godoy (comp.), El Perii en el siglo XVIII. La Era Borbonica, Pontificia Universidad Catélica del Perd-
Instituto Riva-Agiiero, Lima, 1999, p. 179.

' Paul Hazard pone énfasis en la polémica influencia de estas ideas extranjeras que —provenientes de Inglaterra,
pero sobre todo de Francia— paulatinamente iban tomando relativo peso en Espafa, aunque con bastante resistencia

59



Como se sabe, Feijoo fue uno de los escritores mas destacados en esta nueva manera
de concebir el trabajo intelectual. Pero, antes que él, en las dltimas décadas del siglo XVII, los
novatores emprendieron una labor renovadora y modernizadora en las ciencias, como también en

124 .
Por este motivo,

la historiografia espafiola; Feijoo es uno de los que heredan este legado.
quizds no resulte tan dificil de imaginar que la Descripcion de la Sinapia haya sido escrita por
esos afios y por algin miembro de este movimiento, como proponen Cro y Jacobs: tal como se
vio en el examen de esta obra andnima, la ciencia es una de las preocupaciones fundamentales,
asi como también el estudio de la situacién histérico-social de Espaiia.'>

Con respecto a las ciencias, segiin Alvar Martinez Vidal y José Pardo Tomds, fue el

6 al

valenciano Juan de Cabriada el autor del primer «manifiesto» del movimiento novator,'
publicar su obra Carta Phylophica Medica Chymica (1687), un tratado que sefialaba lo malo del

uso de las sangrias (para, supuestamente, curar enfermedades), defendia los experimentos de

William Harvey sobre el movimiento de la sangre en De motu cordis (1630) y atacaba los

por parte de la reaccion nacionalista que las acusaba de “afrancesadas”, en El pensamiento europeo en el siglo XVIII,
trad. Julidn Marias, Guadarrama, Madrid, 1958, pp. 566-567.

"2 Inclusive, si se acepta lo que escribié Rafael Gonzalez Caiial sobre las preocupaciones cientificas del erudito
Bernardino de Rebolledo y su amistad con otros intelectuales espafioles que tuvieron que abandonar la peninsula por
«judaizantes» —tal es el caso del médico deista Juan del Prado (mds tarde Daniel del Prado), quien mantuvo contacto
en Amsterdam con Baruch Spinoza— estas ideas renovadoras ya se estaban fraguando algunas décadas antes. Rafael
Gonzalez Caiial, “El conde de Rebolledo y los albores de la Ilustracion™, Criticon, 103-104 (2008), pp. 70 y ss.

125 Antonio Mestre Sanchis escribié sobre la visién que tenian los novatores y los medios para superar la
«decadencia» cultural espaiola: “Sin duda alguna los ilustrados espafioles eran muy conscientes de la decadencia
cultural espafiola. Decadencia, no sélo en el campo estrictamente cientifico, sino también en los aspectos culturales
en general. Pero es conveniente constatar que, en esta conciencia, los ilustrados eran los herederos directos del
planteamiento de los novatores. Estos intentaron superar la decadencia por dos medios. En primer lugar, una mirada
a Europa con el intento de conocer los caminos recorridos, para conseguir el ansiado progreso; en segundo lugar,
pero no de menor importancia, una profunda reflexién sobre nuestra historia para, observando el pasado glorioso,
levantar el dnimo en los momentos dificiles. Estos dos medios no eran contradictorios, sino mas bien
complementarios. Si en la comunicacién personal con los europeos exaltaban el modelo a imitar y reconocian la
distancia, el estudio de las glorias nacionales constituia el apoyo psicolégico de sus proyectos de superacion. De ahi
surgi6 una actitud apologética de la cultura espafiola.” Antonio Mestre Sanchis, Apologia y critica de Espaiia en el
siglo XVIII, Marcial Pons, Madrid, 2003, p. 71.

126 Con anterioridad a estos estudiosos de la ciencia, José Maria Lépez Pifiero fue quien propuso que Cabriada inicia
la modernizaciéon de la ciencia espafiola. Cfr. José Maria Lopez Pifiero, "La Carta filosofica, médico-chymica
(1687), de Juan de Cabriada, punto de partida de la medicina moderna en Espafia", Asclepio, 17 (1965), pp. 207-214.

60



presupuestos de la medicina antigua o galénica.127 Como recibié ataques multiples por su
valorizacién del estudio quimico y su opinidén contraria a continuar con la tradicién de la vieja
escuela médica escribe, ese mismo afo de la Carta, una supuesta defensa —bajo el seudénimo de
Filiatro— en una nueva obra llamada Verdad triunfante, respuesta apologetica, escrita por
Filiatro, en defensa de la Carta Filosofica Medico-Chymica del Doctor Iuan de Cabriada
(1687)."*® En ella, como dice al pie de la portada, “manifiéstase lo irracional de la medicina
dogmatica”, se lamenta que “[...] reyne tanto en Espafia la flogedad de los Proffesores de la
Medicina, que la ayan dexado sin los adelantamientos, que han reconocido tener en otros Reynos

de Europa”'®

y promueve el estudio y practica de la quimica en la medicina: “Y porque sera
disculpable el que algunos Medicos digan, dexemonos de chymica, que nuestros antepassados
curaron sin chymica, quando por ella se puede conseguir el mejor remedio al mal? O, torpe
ignorancia!”." La ciencia nueva, impulsada por los descubrimientos recientes, se abre paso
hacia un ejercicio mds racional (y empirista) de la medicina; Solidina gana, poco a poco, un
espacio en el saber, y los libros recogidos por los mercaderes de luz —también paulatinamente—
comienzan a dar sus frutos, al menos en estas disciplinas.

Sobre el interés en la historia y la historiografia, por parte de los novatores, hay que
decir algunas cosas para comprender otra de sus inquietudes. Antonio Mestre ha dicho que tanto

en las ciencias exactas como en las sociales, desarrolladas por estos eruditos, se dan dos indicios

de un resurgimiento intelectual: la critica a la decadencia espafiola frente a Europa y la defensa

2" Sobre la propuesta de Harvey y la importancia de su descubrimiento, a partir del examen quimico de la sangre,
Martinez y Pardo sefialan que: “[...] suscitd —algunos afios después de su publicacién— las polémicas mds enconadas,
ya que muchos autores hicieron derivar de ella cuestionamientos radicales del galenismo, tanto en el terreno de la
fisiologia como en el de la patologia”, en Alvar Martinez Vidal y José Pardo Tomas, “Un siglo de controversias. La
medicina espafiola de los novatores a la Ilustraciéon”, en Josep Lluis Barona, Javier Moscoso, Juan Pimentel (eds.),
La Ilustracion y las ciencias. Para una historia de la objetividad, Universitat de Valéncia, Valencia, 2003, p. 114.

"2 Verdad triunfante, respuesta apologetica, escrita por Filiatro, en defensa de la Carta Filosofica Medico-Chymica
del Doctor Iuan de Cabriada, s/1, 1687.

2 Ibidem, [p. 2].

B0 Ibidem, p. 81.

61



. - . . 131
de las aportaciones de Espafia, aunque en otro tiempo, al trabajo intelectual europeo. °° Mestre,
quien ha dedicado buena parte de sus investigaciones al estudio de la renovacion historiografica
que éstos llevaron a cabo, ha sefialado que la historia es un campo de batalla fundamental en este
proceso modernizador; en ella, los novatores luchan contra lo que creen supersticiones de
algunos historiadores y promueven, como se verd muy pronto, una suerte de «racionalizaciéon»
en la escritura de la historia. Este importante movimiento intelectual comenzé por polemizar
contra los llamados «falsos cronicones», obras que pretendian hacer una historia mitica de
Espana (y digna de orgullo patrio), a partir del falseamiento de sucesos y personajes:

Es innegable que los falsos cronicones extrafiaban una actitud supersticiosa. Sus
autores querian justificar un pretendido pasado glorioso con el dolo pio: una falsa
piedad o un pretendido nacionalismo servia para justificar una ficcién histérica que
cubriese intereses economicos o sociales. Pero su actitud respondia asimismo a un
profundo complejo de inferioridad. En un momento de decadencia econdmica,
politica y cultural, las supuestas glorias venian a compensar una debilidad real no
. o132

siempre asumida."’

Ante un pasado glorioso que, para los novatores, no residia en la invencién de
hombres y sucesos —tal como lo hacian aquellos cronicones—, éstos pusieron por delante de la
tarea historiografica el uso de fuentes documentales, como ejercicio racional, deseando
establecer un estudio serio sobre el pasado espaiiol en oposicion a estas «ficciones historicas».
La tarea planteada por estos intelectuales no fue facil, pues tuvo que soportar la presion de dos

extremos distintos, tanto dentro de Espafia (por parte de los tradicionalistas) como desde la

Europa «progresista» e incrédula del potencial intelectual de los peninsulares.'”® Sin embargo, y

P! «Los novatores en el campo de las ciencias sociales demuestran un elevado nivel intelectual que confirma los
inicios del resurgimiento cultural en el reinado de Carlos II, paralelo al producido en el campo de las ciencias
exactas. Confiesan su decadencia, como haria Cabriada, respecto a Europa, pero afirman con dignidad, el valor de
las aportaciones hispanas a la historia cultural europea. En ese proyecto, la historia constituye un factor esencial.”
Mestre, Apologia y critica..., p. 93.

2 Ibidem, p. 72.

133 “En su intento de reformar la cultura nacional encontraran, por un lado, la oposicién de los tradicionalistas que
desprecian la nueva mentalidad y las corrientes de pensamiento mds renovadoras. Por otro, les herird la burla y el
desprecio de los europeos que parecen no comprender el gran esfuerzo que realizan para superar las deficiencias en

62



pese a los embates por uno y otro lado, flameaba el documento como un estandarte de la justicia
historiogréfica en la busqueda de la tan preciada «verdad», segiin Mestre:

Los novatores deseaban acabar con la historia mitica que fingia un pasado politico o

eclesidstico. Y como su criterio era la bisqueda de la verdad, necesitaban establecer

un método que permitiese establecer con rigor la diferencia entre la verdad y la

ficcion. Ese criterio no podia ser otro que la existencia de testimonios fehacientes, en

especial documentales. 134

Probablemente, escribe Mestre, la obra que encarné con mas fuerza ese espiritu fue la
Bibliotheca Hispana (Vetus, 1672, y Nova, 1696) de Nicolas Antonio,135 obra que se referird en
capitulos posteriores. En ella se encuentra un compendio de buena parte de la produccién
intelectual espafiola, sobre todo la del brillante siglo XVI que tanto admiraban los novatores.
Otra obra no menor, més bien indispensable para el trabajo documental, fue la de Juan Bautista
Mufioz en la creacién del Archivo de Indias, hacia 1785."* De este modo, la preocupacion por el
documento y la reunioén de éstos en el archivo viene de los afios finales del siglo XVII y cruza
hasta las postrimerias del siguiente; se puede decir que este trayecto marca una centuria especial,

la que se podria denominar como «el siglo del archivo». Tanto Antonio como Muioz,

cumplieron de manera singular la labor que en Sinapia se da a algunos miembros de su colegio:

que ven sumergida a su patria. Entre esos dos enemigos —los inmovilistas de dentro, los despectivos de fuera— los
ilustrados pretenderdn mantener una actitud de apologia de la cultura nacional que les sirva de defensa ante los
partidarios de la tradicién hispana y, al mismo tiempo, demuestre a los extranjeros que hubo un momento histérico —
no muy lejano, por cierto— en que los espafioles estaban en la vanguardia intelectual europea.” Ibidem, pp. 47-48.

134 Ibidem, p. 77.

13 “Grandeza politica y grandeza cultural de la Espafia del siglo XVI. En este aspecto todos los novatores se
manifiestan concordes y todos miraron al inmediato pasado glorioso para reivindicar las glorias nacionales. La
empresa de mayor fuste y envergadura fue sin duda la Bibliotheca Hispana de Nicolds Antonio. Con el nuevo
reinado (de Carlos II) esperaba el esplendor de las letras, y como las glorias literarias espafolas no habian sido
reunidas, el amor a la patria lo impulsé a recoger los trabajos de los escritores mas ilustres.” Ibidem, p. 88

1 Mestre escribe lo siguiente sobre el papel de Juan Bautista Mufioz en la importancia del archivo en el siglo
XVIII: “Son conocidos sus viajes por Castilla, Andalucia y Portugal, sus trabajos de investigacion en Simancas, la
copia de documentos originales, la creacién del Archivo de Indias, el fondo Mufioz de la Real Academia de la
Historia... Quizds lo que menos interese sea su Historia del Nuevo Mundo, hoy completamente superada y de escaso
valor, y que no pas6 del primer volumen. Lo que importa, en este caso, es el planteamiento sistemdtico en buisqueda
de las fuentes que facilitaran un conocimiento objetivo de la conquista y colonizacién americana. Fue la mejor
apologia posible frente a las acusaciones extranjeras.” Ibidem, p. 64.

63



recopilan y seleccionan los documentos del pasado que ayudan a construir un presente, ya no
s6lo viajando por el ancho y ajeno mundo, sino por el hispédnico.

Lo que parecen decir los novatores, y posteriormente Mufioz, es que el secreto de la
perfeccion de la cultura propia no estd afuera, sino dentro del pasado glorioso, sobre todo en la
Espana durea. Y también otra cosa: mds importante que las historias fantasticas, orgullosamente
vacias, son las obras reales dejadas como testimonios de cultura por los hombres peninsulares,
cumpliendo asi lo que Paul Ricoeur sefiald6 como el deseo de la historia: “Ce que I'histoire veut

. . 1
expliquer et comprendre en dernier ressort, ce sont les hommes.”"”” No obstante, no se ausenta
del todo lo que hoy se consideraria «ficcion» en ese deseo humanista de ser fiel a la realidad
histérica y a los hechos de los hombres que la han construido. Como escribi6 Mestre, los
novatores rechazaron las falsas noticias de los cronistas demasiado imaginativos, pero aceptaban
otras, igualmente fantdsticas, que crefan ser parte de una tradicién nacional ineludible y que les
interesaba mantener:

Los novatores rechazaban las falsas noticias introducidas por los cronicones. Buscan

la verdad de los datos rigurosos aplicados a la historia eclesiéstica, rechazan obispos y

martires fingidos, buscan documentos originales de la iglesia primitiva. En esta linea

hay que encuadrar los trabajos de Mondéjar, de Nicolds Antonio o de Sdenz de

Aguirre. Pero cuando llegan a las tradiciones jacobeas (que, por supuesto, son muy

anteriores a la aparicion de los falsos cronicones, pues la detectan en la liturgia

mozdarabe) se detienen: constituyen una gloria nacional y estdn implicadas en la
concepcidn politico-social de la Espafia en que viven. Separan estas tradiciones del

mundo de los falsos cronicones pero mantienen y aun defienden su existencia y

validez histérica. En el fondo, serd la actitud general, salvo honradas excepciones, de

N . 1
los historiadores del siglo XVIIL"*®
A pesar de ese apego al documento y su «verdad», las leyendas de la venida del

apodstol Santiago son tomadas como parte de la realidad nacional (lo que hoy pareceria una

profunda contradiccién), quizads porque, como dice Mestre en otro de sus estudios, “no se

7 Paul Ricoeur, Histoire et Vérité, Seuil, Paris, 1955, p. 31.
8 Mestre, Apologia y critica..., p- 82.

64



. .. e, . . . 1 .
atrevieron con las tradiciones eclesidsticas de profundo calado politico-social [....]”, 30 bien,

porque en ausencia de ésta el imperio espafiol quedaba sin un discurso épico fundamental para la
formacion de la unidad nacional. En este punto, tanto los considerados «falsos cronicones» —

como el de Gregorio de Argaiz—m

como la tradicién jacobea, mantenida por los novatores,
coinciden; ambas responden a las mismas necesidades reconstructivas de un pasado deseado o
elegido, en el cual el apdstol Santiago es un axioma nacional, un puente por donde ellos transitan
y un voértice en el que ambas posiciones convergen con no pocas turbulencias. Porque, si hay
diferencias de fondo entre estas dos formas de escribir la historia, tienen que ver mds con la
proyeccion ideoldgica de sus elecciones que con el modus operandi: mientras los cronicones
apelan a la vuelta de un pasado «ficticiamente» glorioso y mitico, los novatores creen (o
necesitan aceptar) ciertas «fantasias» para no fallarle al pasado fundacional preestablecido o
axiomdtico, mientras rechazan otras para amarrar a ese pasado con una concepcién histérica
nueva y mads rigurosa, la que basa sus esfuerzos reconstructivos en el estudio del documento.

Quizd convenga recordar nuevamente a Ricouer —a modo de corolario de estas

dltimas ideas—, quien parafrasea a dos importantes filésofos de la historia que, recientemente,

139 Antonio Mestre, “Ilustracion, regalismo y jansenismo”, en Alfredo Floristan Imizcoz (coord.), Historia de
Espaiia en la Edad Moderna, Ariel, Barcelona, 2009, p. 718.

19 Gregorio de Argaiz, Poblacién eclesidstica de Espaiia, y noticias de sus primeras honras, halladas en los escritos
de S. Gregorio Obispo de Granada, y en el Chronicon de Hauberto Monge de S. Benito, Madrid, Melchor Sanchez,
1667. En uno de sus pasajes se puede leer sobre la predicacion de Santiago en algunas sitios de Espafia como Coca,
ubicada por esos afios en el Obispado de Segovia: “Ay muy ilustres memorias de la Villa de Coca en nuestro
Hauberto, que pone en la 2. part. de su Chronicon. El afio de Christo veinte la destruyo Eugenio Marco, 0 Marco
Eugenio. Despues de la muerte de Christo, segun el mismo Autor, predicd en ella Santiago.”, p. 51. Sobre esta obra
y la importancia de los benedictinos en la escritura de los cronicones que carecian de fuentes documentales, Richard
L. Kagan sefala que: “Determining the name of a nation's founder, however, proved diffcult, especially in the
absence of sources. [...] It also helps to explain why the chronicle attributed to Hauberto gained widespread
notoriety following its publication, in 1667, by another Benedictine, Fray Gregorio Argaiz, in his best-selling
Poblacion eclesidstica de Esparia, another myth-history that defends the veracity of Spain's founding myths,
including the arrival of Santiago, the nation's precociuos conversion to Christianity, and even the monarchy's claims
to world dominion during an era otherwise marked by economic crisis and imperial retreat. It was easy, therefore,
for the false chronicles to worm their way into the very fabric of Spain's history.” Richard L. Kagan, Clio and the
Crown. The politics of History in medieval and early modern Spain, The John Hopkins University Press, Baltimore,
2009, p. 262.

65



habian «descubierto» que al escribir historias también se escriben textos'*': la escritura de la
historia no es una simple operacion secundaria, sino un elemento constitutivo de la comprensioén
histérica. O, dicho de otra forma, el texto historico es también “un artifice littéraire”.'**

Antes de cerrar este capitulo panordmico sobre la Espana de finales del siglo XVII y
principios del siguiente, hay que decir que en todas estas inquietudes, plasmadas tanto en la
Descripcion de la Sinapia como en la obra de Feijoo y la de los novatores, los hombres que
deseaban una renovacion intelectual no marchan solos: como luego se verd, del otro lado del
Atlantico, en las posesiones ultramarinas del imperio de Carlos II, es posible encontrar varios
puntos en comun que también remecen el espiritu critico de algunos novohispanos. La utopia del
conocimiento y del saber tomod una nueva forma lejos de Espana y de su “perfectisimo antipoda”,
Sinapia.

En México, la principal ciudad de la Nueva Espaiia, un hombre estaba trabajando por
hacer realidad ese racionalismo sinapiense de cufio cartesiano y la reconstruccion ficcional de un
pasado. A finales del siglo XVII, el mercader de Iluz novohispano, el poligrafo Carlos de
Sigiienza y Géngora —quien fue un verdadero «novator» americano— escribia una serie de obras

fundamentales para comprender el posterior nacimiento y carécter de las letras ilustradas en la

Nueva Espaiia, lo que se analizard en el capitulo siguiente.

4! Michel de Certeau, L'écriture de I'histoire, Gallimard, Paris, 1975; Hayden White, “The Historical Text as
Literary Artifact”, Clio, 3 (1974), pp. 277-303.

142 <[] n'est pas extérieure & la conception et & la compréhension de I'histoire; elle en constitue pas une operation
secondaire, relevant de la seule rhétorique de la communication, et qu'on pourrait négliger comme étant d'ordre
simplement rédactionnel. Elle est constitutive du mode historique de compréhension. L'histoire est intrinséquement
historio-graphique, ou, pour le dire d'une fagcon délibérément provocante, un artifice littéraire (a literary artifact).”
Paul Ricoeur, Temps et récit, t. 1, Seuil, Paris, 1983, p. 287.

66



2. UN MERCADER DE LUZ NOVOHISPANO: CARLOS DE SIGUENZA Y GONGORA

2.1 SIGUENZA, LOS NOVATORES Y EL CAMINO HACIA LA ILUSTRACION
Tal como los novatores abren o allanan el camino para la circulacién de las ideas ilustradas en
Espafia, Sigiienza cumplird una labor similar en el mundo novohispano. El reclamo del médico
Juan de Cabriada, acerca del perjuicio que provocaban los tratamientos anquilosados en la
medicina dogmética, tendrd su correspondencia en el nuevo enfoque cientifico que Sigiienza
pretende realizar en la astronomia: ambos desean romper con esas ideas del pasado que carecian
de una fundamentaciéon cientifica, y que sélo basaban su conocimiento en dogmas
preestablecidos e irrefutables, para proponer que el método cientifico y la comprobacién
(quimica en el caso de Cabriada, matematica en el de Sigiienza) deben ser los dos puntales de la
ciencia. Antonio Lorente Medina, estudiando la obra del poligrafo novohispano, ha reparado en
esta relacion estrecha entre el novohispano y el grupo peninsular. Lorente, luego de citar algunas
ideas cientificas de Sigiienza y compararlas con las de otro novator, el matemético José de
Zaragoza, concluye:
Este breve cotejo y la correspondencia epistolar que —sabemos— sostuvo Sigiienza con
diversos sabios europeos, entre los que se encontraba el padre Zaragoza, a quien
llama en la Libra «mi buen amigo», permiten vislumbrar la afinidad intelectual de
don Carlos con los cientificos espafoles de mediados del siglo XVII, que rompieron
con los esquemas tradicionales de la Fisica, la Astronomia y la Matemdtica y
asimilaron sistematicamente los principios de estas ciencias modernas, y su
identificacion final con el grupo de cientificos espafioles de finales de siglo, que sus
detractores en Espafia denominaron novatores. Esto matiza un tanto la soledad radical
que se ha querido ver en su figura egregia. A mi juicio, estas conexiones muestran que
Sigiienza participa del credo de los novatores y siente, como ellos, la necesidad de
introducir de forma integra las nuevas corrientes cientificas en los reinos hispdnicos,
y que él mismo es una muestra —excelsa, si se quiere— de la penetracién de las ideas

modernas en México en forma paralela a la que por esos afios se estaba dando en
Valencia, Cadiz y Palma de Mallorca.'*?

143 Antonio Lorente Medina, La prosa de Sigiienza y Géngora y la formacion de la conciencia criolla mexicana,
Fondo de Cultura Econémica-Universidad Nacional de Educacién a Distancia, México, 1996, pp. 60-61. En apoyo a
la opinién de Lorente, en algunos pasajes de la Libra (pars. 290 y 291), Sigiienza cita, efectivamente, la obra de

67



Ademéds de la cercania entre las ideas cientificas entre Sigiienza y los novatores que
Lorente nombra, hay otra que el estudioso espafiol no apunta: la similitud en las ideas
historiogréficas. Como se estudi6 en el capitulo anterior, la lucha de los novatores por una nueva
historiografia, la cual desechaba los «falsos cronicones» —aunque mantenia otros elementos
simbdlicos y providencialistas, como el apdstol Santiago— y basaba su biisqueda en el
documento, es también la lucha de Sigiienza en una obra que se estudiard en el dltimo apartado
de este capitulo. Por un lado, como se analizard, Sigiienza rechaza en el Theatro de virtudes
politicas que constituyen a un principe (1680) los «mitos extranjeros» o europeos para explicar
parte de la historia de México, aunque se aferra a otros, como en el caso de Neptuno; por otro,
tanto en los novatores como en Sigiienza, el estudio del pasado glorioso es la tnica forma de dar
lustre al presente. Obviamente, el presente espafiol, que los novatores sienten como decadente, es
distinto al que se percibe en la Nueva Espaiia; para los novohispanos como Sigiienza, el valor de
ese pasado radica en un deseo por sentar una base historica a la identidad criolla que, como
fuere, deseaba distanciarse —sin no pocas contradicciones— de la paternidad espafiola y de
Europa. De este modo, aunque someramente explicado aqui, pueden apreciarse algunas
coincidencias entre el grupo peninsular y el poligrafo novohispano y, al mismo tiempo, el camino
que en las dos orillas del Atlantico se comienza a enfilar hacia las concepciones cientificas,
historiograficas y culturales de la centuria siguiente.

Por esta razon, Elias Trabulse sefial6 —como se dijo en la introduccién de este
trabajo— que el matematico novohispano estd muy cerca del siglo XVIIL, pues “[...] fue lo que se

denomina un poligrafo, ya que sus intereses desbordaron a menudo los temas cientificos para

Zaragoza intitulada Esphera Celeste (1674).
68



144 ey
1>, convirtiéndose en un antecedente de

incursionar en areas como la poesia y la historia [...
“los enciclopedistas del XVIII”.'* La amplitud del conocimiento de Sigiienza en distintos
campos lo convierte en una figura insoslayable para los hombres que vinieron, después de €l, a
cultivar las tierras de Minerva. Para uno de los que inician este movimiento, Juan José de
Eguiara y Eguren —autor de la Biblioteca Mexicana (1755)—, Sigiienza es un pilar fundamental
para entender el pasado de los novohispanos, pues, segun ¢él, trabajo “[...] con la mayor diligencia
los monumentos de los indios primitivos, los escudriiid, y con la severisima critica y lectura
asidua de la historia que le preciaban, los revocd a sereno juicio, y los tradujo en varios libros y
muchos, donde las cosas anubladas y ocultas las pone a la clara luz del mediodia.”"*® También
para Eguiara, Sigiienza representa ese mercader de luz novohispano.

Lo mismo sucede con la influencia directa de Nicolds Antonio, otro novator, quien
serd el ejemplo a seguir de Eguiara: Antonio, como se dijo, realizé la labor titdnica de escribir la
Bibliotheca Hispana Vetus (1672) y Nova (1696), reuniendo a autores y obras del pasado y
presente espafiol, como una forma de manifestar la contribucién intelectual de Espafia al mundo
y acallar los prejuicios del resto de Europa lanzados contra los peninsulares; lo mismo hard
Eguiara, més de cincuenta afios después, con su Biblioteca Mexicana, cuyo objetivo fue mostrar
y defender la produccién criolla novohispana de los ataques de Manuel Marti, curiosamente otro
hombre que form¢ parte de los novatores, como se dijo al iniciar el capitulo anterior.

La busqueda de esa identidad criolla novohispana, tan constante y palpable en el siglo

XVIII, tiene en algunas obras de Sigiienza como el Theatro y la Libra Astronomica y

Philosophica (1690), si no una acta oficial de nacimiento, su ejemplo mds fehaciente. Sobre este

14 Eljas Trabulse, “La obra cientifica...”, op. cit., p. 98.

145 .
Loc. cit.

' Juan José de Eguiara y Eguren, Biblioteca Mexicana, t. 2, ed. Ernesto de la Torre Villar, prél. y trad. Benjamin

Ferndndez Valenzuela, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1986, p. 721.

69



punto, Antonio Rubial e Ivan Escamilla han dicho que el poligrafo, para los hombres del siglo
ilustrado, “[...] fue un elemento més del imaginario con el que esos hombres intentaron construir
su proyecto de nacion”.'*” Tanto una obra cientifica, la Libra, como una histérica, el Theatro,
cruzan dos tipos de saber con esta concepcion criolla: si la primera defiende un punto de vista
cientifico moderno y polemiza contra los prejuicios antiamericanos de algunos europeos, la
segunda pretende reconstruir un pasado mediante una interpretacién criollista de la historia
azteca. Las mediciones y metodologias presentes en la Libra serdn el punto de partida para varias
observaciones cientificas del siglo XVIII, como las que José Antonio de Alzate y Ramirez
publica en su Gaceta de Literatura de México y también para Joaquin Veldzquez de Ledn en su
obra Descripcion historica y geogrdfica del valle, las lagunas y ciudad de México, en la cual
dedica estas palabras elogiosas a Sigiienza: “[...] honor clarisimo de nuestra comun patria,
escribi¢ diferentes obras de materias matemadticas, filolégicas y de antigiiedades del reino
[..]7.148

Otras obras, ademas del Theatro, alimentaron el interés anticuario de los ilustrados;
segtin Nancy Vogeley, las Glorias de Querétaro (1688) fue una de ellas.'* También de la obra
siglienciana sacard varios elementos el jesuita veracruzano Francisco Javier Clavijero: en su
estadia como estudiante del Colegio Maximo de San Pedro y San Pablo de Puebla —lugar donde
Sigiienza también habia sido alumno— consulté la biblioteca donada por el poligrafo a la

~s 1 . . . .. . .
Compaiifa.”” Para estos, como para otros eruditos dieciochescos, las noticias dadas por Sigiienza

47 Antonio Rubial e Ivan Escamilla, “Un Edipo ingeniosisimo. Carlos de Sigiienza y Géngora y su fama en el silgo
XVIII”, en Alicia Mayer (coord.), Carlos de Sigiienza y Gongora. Homenaje 1700-2000, t. 2, Universidad Nacional
Auténoma de México, México, 2002, p. 205.

18 Joaquin Veldzquez de Leén, Descripcion histérica y geogrdfica del valle, las lagunas y ciudad de México, en
Roberto Moreno, Joaquin Veldzquez de Leon y sus trabajos cientificos sobre el valle de México (1773-1775),
Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1977, p. 193.

149 «La reimpresion en México, a fines del siglo, de obras como las Glorias de Querétaro, de Carlos de Sigiienza y
Gongora, estimula un interés anticuario.” Nancy Vogeley, “Introduccion”, op. cit., p. 25.

1% José Rubén Romero Galvan y Tania Ortiz Galicia, “Historiadores del siglo XVIII novohispano”, ibidem, p. 453.

70



en sus obras, sirvieron de abrevadero de las antigiiedades indigenas, y no sélo para los
novohispanos: como se verd en el tercer apartado, también serdn fundamentales para los
extranjeros como Lorenzo Boturini. Asi como para los ilustrados espaifioles, como Gregorio
Mayans y Siscar, el compendio de Nicolds Antonio desempefa el papel de rescatar las
antigiledades perdidas, los escritos y documentos sigiiencianos hacen lo suyo en los de la Nueva
Espaia, aunque en otros aspectos que ya se estudiaran.

Es el momento de dejar hasta aqui esta sucinta resefia de la relacién entre los
novatores y Sigiienza, como de su influencia en los ilustrados posteriores, y pasar a analizar dos
obras de este poligrafo, las cuales abren un nuevo camino para los intelectuales del siglo
siguiente. Se ha optado por dos que aqui ya se han nombrado: la Libra Astronémica y
Philosophica y el Theatro de virtudes politicas que constituyen a un principe. Ambas dan la
posibilidad de entrar al pensamiento sigiienciano por dos caminos distintos, la ciencia y la
historia, para intentar comprender que la apertura hacia nuevas metodologias cientificas y la
reconstruccion de un pasado criollo tienen su primer capitulo a finales del siglo XVII. Sigiienza
construyd —tal como aquellos intelectuales espafioles estudiados en el capitulo anterior— una
parte de los cimientos del edificio ilustrado novohispano.

2. 2 METODO Y CIENCIA EN LA «JUSTA DE LOS COMETAS».: VISION CIENTIFICA,

LIBERTAD FILOSOFICA Y CRIOLLISMO EN LA LIBRA ASTRONOMICA Y PHILOSOPHICA

(1690)

Los estudiosos de la ciencia y filosofia novohispanas, Elias Trabulse y Bernabé Navarro, han
reconocido que algunas obras de Carlos de Sigiienza y Goéngora ponen en marcha ideas que
formaron parte de la Ilustracion de la Nueva Espafia. Ambos investigadores son de la opinién
que, para el caso novohispano, la discusion sobre el nacimiento de algunas ideas ilustradas queda

zanjada a partir de una revision de la obra sigiienciana. Para Trabulse la renovacion intelectual en

71



la Nueva Espafa se debe en gran medida a un nuevo enfoque cientifico auténomo, que no
proviene de Espafia ni es propio de un cambio interno en el siglo XVIII, sino que ya se venia
gestando décadas antes con Diego Rodrl’guez15 ! _de manera temprana— y consolidado con
Sigiienza en su Libra Astronomica y Filosdfica (1690): “[...] Siglienza y Goéngora no es una
figura solitaria que surgi6 en el dltimo tercio del siglo XVII, sin antecedentes y sin sucesores. De
hecho €l no fue sino un eslabon mas —ciertamente uno de los mds brillantes— de un proceso que
va de 1630 hasta finales del siglo XVIIL"**

Para Navarro, la importancia de los jesuitas y sus ensefianzas en los colegios
virreinales, asi como la influencia de sus planes de estudio en Sigiienza, serdn el motor de partida

. . . 1 . . . .
de este novedoso pensamiento cientifico. >3 Sin embargo, explica Navarro, aunque los jesuitas

151 . . . . c
! La importancia que Trabulse da a Diego Rodriguez, como antecedente de Sigiienza, puede verse en este

fragmento: “Afirmo, treinta afios antes que Siglienza y Gongora, que los cometas no eran causa ni aviso de
calamidades, que eran ultralunares pues sus paralajes asi lo demostraban, que no se formaban por las exhalaciones
emanadas de la tierra y que giraban alrededor del sol en 6rbitas circulares. En suma, siguiendo a Kepler, se adhirié
en forma velada a la tesis heliocentrista de Copérnico y sostuvo, con William Gilbert, que la fuerza de atracciéon que
mantenia a los planetas girando alrededor del sol era de naturaleza magnética. [...] La obra de este mercedario
[Diego Rodriguez] propicié la formacién de una comunidad cientifica receptiva a los avances de la ciencia europea
en los campos de la matemadtica y la astronomia. Dicha comunidad estaba formada por estudiosos de las ciencias
exactas ya que fue en este campo y no en el de las ciencias de la vida donde penetraron las ideas modernas en
México en el siglo XVII. Mientras que en la citedra universitaria de matemadticas, Rodriguez y después Sigiienza,
explicaban a autores modernos desde Cardano y Tartaglia hasta Galileo, Descartes y Kepler, las catedras de
medicina todavia estaban apoyadas en Aristételes, Galeno y Avicena, en casi completo desconocimiento de la
anatomia y fisiologia de los siglos XVI y XVII. Es necesario hacer este distingo ya que la historiografia tradicional
de la ciencia mexicana, desde el siglo pasado, ha enfocado el desarrollo cientifico del siglo XVII bajo el punto de
vista de las ciencias bioldgicas y ha deducido que el atraso que padecian podia hacerse extensivo a las ciencias
fisicas, matemadticas y astrondémicas, lo que resulta hoy en dia una extrapolacidon no sélo inaceptable sino también
insostenible.” Trabulse, “La obra cientifica...”, pp. 95-96. No hay que olvidar que el siglo XVII tiene bastante
actividad cientifica: se publican ademds por primera vez en América tratados de aritmética, como el de Pedro de Paz
(1623) y el de Atanasio Reaton (1649), y como dice Florian Cajori, “both printed in the City of Mexico”. Florian
Cajori, “The Earliest Arithmetic published in America”, Isis, 3 (1927), p. 391.

152" Trabulse, “La obra cientifica...”, op. cit., p. 96.

'33 Bernabé Navarro, “La presencia de Descartes”, en Cultura mexicana moderna en el siglo XVIII, Universidad
Nacional Auténoma de México, México, 1983, p. 96. Como se sabe, Sigiienza fue expulsado de la Compaiifa, lo
cual no mengué su aprecio por ella ni aun en su lecho de muerte, pues lega su biblioteca al Colegio Maximo de San
Pedro y San Pablo. Edmundo O'Gorman compil6 una serie de cartas donde se explica vagamente la causa de su
expulsién del Colegio del Espiritu Santo de Puebla; en una de ellas, enviada por Juan Pablo Oliva al Provincial de la
Compaiifa en la Nueva Espafia y fechada en Roma al 8 de abril de 1671, se explica que su salida se debid a sus
“desordenes y salidas nocturnas”, en Edmundo O'Gorman, “Datos sobre D. Carlos de Sigiienza y Géngora (1669-
1677)”, Boletin del Archivo General de la Nacion, XV, 4 (1944), p. 600. A este conjunto epistolar, el historiador
jesuita E. J. Burrus agrega dos mads, dirigidas a Sigiienza por Oliva; en ellas queda claro el deseo e insistencia del
poligrafo por volver a formar parte de la Compafifa y las pocas ganas, por parte de los jesuitas, de reconsiderar su

72



inician un momento dentro de la modernizacion cientifica y filoséfica en la Nueva Espaiia, éste
se da sobre todo en el siglo XVIII, cuyo apogeo debe hallarse en la obra de Benito Diaz de
Gamarra: “El movimiento de modernidad que estudiamos en nuestro siglo XVIII tiene en los
jesuitas y Gamarra como dos puntos o momentos: aquellos son los iniciadores y éste el

. : . . 154
realizador, aquellos dan el primer paso y éste, en lo que cabe, cumple el camino.”"

Un poco
mas adelante, el estudioso aclara este punto, cuando sefiala que la verdadera influencia de
Descartes en los jesuitas se relaciona con la aceptacién de sus propuestas para la ciencia fisica
dentro de una base escol4stica:
Pero estos mismos escoldsticos, que podemos llamar modernos, con esas doctrinas
como base, aceptan casi todo lo que se refiere a la ciencia fisica experimental o
moderna, como por ejemplo, la distincién entre lo fisico y lo metafisico, los nuevos
métodos de observacidon y experimentacion en la ciencia, el rechazo rotundo del
argumento de autoridad [..] Aqui es donde podemos y debemos situar la

trascendencia de Descartes, aunque no sea posible muchas veces la determinacion
. . 12 1
concreta y exacta de las ideas cartesianas y de los lugares en nuestros filésofos. >

Estos elementos, apuntados por Navarro como marcas de la influencia cartesiana en
los pensadores de la Compafiia, estan presentes también en Sigiienza, como se estudiard un poco
mas adelante. No obstante, Elsa Cecilia Frost enfatiza que, en la educacion preuniversitaria
gratuita que impartian los jesuitas, las doctrinas cartesianas y de otros modernos estaban ausentes

o . . C e 156
en los ramos de fisica y cosmologia, pues se mantenia una tradicion aristotélica. ~~ Marco Arturo

caso y echar pie atrds. E. J. Burrus, “Sigiienza y Gongora's Efforts for Readmission into the Jesuit Order”, The
Hispanic American Historical Review, 3 (1953), pp. 387-391. Entre las paginas 389 y 391, Burrus transcribe estas
dos epistolas.

1> Navarro, “La presencia...”, op. cit., p. 96. En el tltimo capitulo se volvera sobre Gamarra, analizando uno de sus
escritos.

153 Ibidem, p. 97.

136 “En cuanto a la fisica y la cosmologia, éstas se estudiaban en el segundo afio de filosoffa, apegada siempre a los
libros aristotélicos: la Physica, el De caelo y el primero De generatione. La metafisica y la moral se cursaban en el
tercer afio, siguiendo aqui también los textos del Estagirita. Sorprende asimismo que las matematicas sélo debieran
tratarse “con la moderacion que conviene”, segin dicho de San Ignacio, a pesar de lo cual la Compaiia con
distinguidos matematicos como Clavius y Kircher y, en la Nueva Espafa, Sigiienza y Gongora.” Elsa Cecilia Frost,
“Los colegios jesuitas”, en Antonio Rubial Garcia (coord.), Historia de la vida cotidiana en México, t. 2. La ciudad
barroca, El Colegio de México-Fondo de Cultura Econémica, México, p. 315.

73



Moreno Corral, en el andlisis que hace de la obra sigiienciana —aunque no muy exhaustivo—,
sostiene que en el poligrafo novohispano predominan varios elementos propios de la escoléstica
ensefiada en los colegios jesuitas, por lo cual no lograria separar las viejas ideas cientificas y las

.. 157
del nuevo conocimiento."

Probablemente, Moreno Corral tenga razén cuando sefala la
influencia de la antigua ciencia en Sigiienza, sobre todo en los lunarios, aunque no especifica los
pasajes ni considera relevante la discusion que el sabio novohispano sostiene en la Libra contra
las obras que él consideraba anacrdénicas. Sin embargo, la importancia de la composicién
sigiienciana de estos lunarios —que bien pudieran ser materia de una extensa investigacion— esté
en otros aspectos que Moreno Corral no considera. Es verdad que Sigiienza comenzd a
publicarlos desde 1671 y siguié haciéndolo hasta su muerte. No obstante, Maria Dolores Bravo,
en un articulo en 1987, explica la naturaleza de estos almanaques o lunarios, textos
verdaderamente interdisciplinarios, cuya importancia va mas alld de lo meramente cientifico:
Estos textos era lo que podriamos llamar escritos hibridos que contienen varias
materias; textos interdisciplinarios les llamariamos hoy en dia. En realidad, contenian
las predicciones del autor pronosticaba para el siguiente afio con base en los mas
minuciosos célculos astrondmicos, matematicos y meteoroldgicos, asi como ciertos
conocimientos en medicina. Este no era su Unico nombre; para un habitante del

México del siglo XVII, también resultaban familiares los de «Lunarios», «Vaticinios»
L 1
o «Prognésticos de temporales».'>®

De similar opinidon es Carmen Corona, en cuyo estudio sefiala: “El amplio espectro de

conocimientos que se funden en la creacion de un lunario —que bien podriamos llamar

137 «Sigiienza, quien se formé intelectualmente en colegios donde privaba la Escoléstica, no escapé a su influencia,
segun se aprecia en la Libra, que registra el influjo del aristotelismo. Aunque traté de racionalizar sus ideas sobre
los fendmenos celestes, sigui6 las ensefianzas del estagirita para explicar el origen de los cometas. Que don Carlos
sostuvo principios fisicos establecidos por esa corriente filoséfica también resulta evidente al leer su concepcién
sobre la fuerza de gravedad. [...] Si bien Sigiienza sostuvo una postura racional respecto de los cometas y escribi6 su
libro para atacar los supuestos establecidos por la larga tradicidn astrolégica, no habia logrado una plena separacién
entre las viejas ideas y el nuevo conocimiento. En un momento tan tardio como el afio 1681, continuaba quejandose
del trabajo de los astrélogos, pero incluia interpretaciones astroldgicas en sus lunarios.” Marco Arturo Moreno
Corral, Las ciencias exactas en México. Epoca Colonial, Universidad Auténoma de la Ciudad de México, México,
2007, pp. 113-114.

'8 Maria Dolores Bravo A., “Carlos de Sigiienza y Géngora: literatura culterana y literatura de almanaques”, Texto
Critico, 36-37 (1987), p. 33.

74



enciclopédico— nos hace pensar en lo que hoy llamariamos produccion interdisciplinaria.”'> Ms
adelante en su articulo, Bravo dice algo importante con respecto a estos almanaques —que
acercaban los trabajos intelectuales a las clases subalternas— y su relaciéon con el género
ensayistico, cuestion que anuncia el periodismo posterior:
Creemos que los Almanaques se insertan no sélo dentro de un peculiar género
ensayistico y que todavia sigue vigente hasta nuestros dias: los calendarios. No
obstante va més alld que el tener una continuidad reconocible hasta nuestros dias. Por
un lado, anuncia el periodismo posterior en cuanto que se centra en un sentido
contextual de la informacidn, resaltando la relacion entre el individuo y su mundo
social. Por ultimo —en este caso crea un fendémeno unico dentro de la cultura
dominante colonial-, es quizd un género excepcional y singular que logra el
acercamiento entre el criollo intelectual —clase privilegiada al fin— y los individuos

supersticiosos, crédulos y esperanzados de las clases subalternas; durante treinta afios,
Sigiienza realiz6 este milagro. 160

A partir de las reflexiones de Bravo sobre las proyecciones de estos lunarios, parece
no ser una buena idea buscar en ellos ni la modernidad ni el anacronismo cientifico, sino los
elementos que ella destaca, sobre todo si se considera que el propio Sigiienza era bastante critico
de su labor de astrélogo,'® cuestién que también se examinard en su Libra Astrondmica y
Philosophica. Al contrario de lo que propone Moreno Corral, en el desarrollo de este apartado se
intentard explicar detalladamente cudles son esos elementos de la antigua ciencia con los que

Sigiienza rompe Yy las influencias que recibe de la ciencia moderna, mds alld de la importancia de

159 Carmen Corona, Lunarios. Calendarios novohispanos del siglo XVII, Publicaciones Mexicanas, México, 1991, p.
10. La estudiosa analiza las polémicas que Sigiienza tuvo con otros autores de lunarios y las censuras que tuvo por
parte de la Inquisicién; como apéndice transcribe una de estas publicaciones de Sigiienza para el afio de 1692. Buena
parte de su trabajo tiene un antecedente en el estudio de José Miguel Quintana. Vid. José Miguel Quintana, La
astrologia en Nueva Espaiia en el siglo XVII (de Enrico Martinez a Sigiienza y Gongora), Sociedad de Biblidfilos
Mexicanos, México, 1969.

160 Bravo, art. cit., p. 35.

11 “Desde el afio de 1667 comence casi muchacho (solo siéndolo pude interrumpir mas utiles estudios y aplicarme a
este), comence digo a estudiar sin maestro la matematicas todas y con mas cuidado la Astrologia y en toda esta
demora de tiempo, y teniendo la mayor y mejor libreria de aquellas ciencias y esta facultad que jamas ha habido en
la Nueva Espafia lo que he conseguido es errar mas mientras con mas cuydado he hecho las pronosticaciones de los
temporales de el afo y de las mdanzas del tiempo.” En Corona, op. cit., p. 107.

75



la Compaiiia y la publicacion de lunarios en su obra, textos tremendamente atractivos, pero que,
por razones tematicas, quedaran fuera del andlisis.

Segtin Trabulse, la llegada de 1a modernidad cientifica al virreinato, como un proceso
autonomo de Espaiia, tiene a Sigiienza como el punto de convergencia de la apertura cientifica
gestada en los decenios anteriores. Sobre esta apertura y la supuesta autonomia, el investigador
dice que:

Ademds, al estudiar los componentes de esa tradicion cientifica que llega hasta €I,

hemos podido observar un hecho que reviste el mayor interés para la comprension de

ese periodo de la historia de la ciencia mexicana: la apertura a la modernidad en el
segundo tercio del siglo XVII en México no fue reflejo de un movimiento semejante
en Espafia. La colonia avanz6 en forma auténoma tanto o mas que su metrépoli. Sean
cuales fueren las caracteristicas del siglo XVII cientifico espafiol, es obvio que las
pautas seguidas por su colonia no fueron necesariamente las mismas. Su trayectoria
cultural, que la llevé a recibir, aceptar y difundir muchos de los elementos de la
modernidad cientifica antes que lo fueran en Espafia, debe ser estudiada dentro del

marco de un desarrollo cientifico auténomo, propio y en muchos aspectos original. A

pesar de los puntos de contacto que sin duda existen, es evidente que la Nueva Espafa

cientifica del siglo XVII no fue —como en tantos otros aspectos de la cultura— un
simple reflejo de su metrépoli. Por extrafio que pueda parecer, la colonia resulté ser

un suelo mas propicio y tolerante que Espafia para la recepcion de las nuevas ideas y

. .. . 162

ello explica su desenvolvimiento singular.'®

Si bien el objetivo de este capitulo no es dar un nacimiento exacto a las ideas
ilustradas en la Nueva Espafia —tampoco lo es el de esta investigaciéon—, conviene desbrozar el
camino para lo que realmente importa destacar aqui. El problema de la afirmacién de Trabulse
sobre la autonomia es su falta de cotejo con las obras cientificas que en el mismo siglo estaban
siendo publicadas en Espaia; al contrario de lo que piensa Trabulse, y en concordancia con lo
esbozado al final del capitulo anterior y al principio de éste, Lorente sefial6, como se dijo, que al
novohispano lo acompaiian en sus inquietudes varios intelectuales espafioles de la generacion de

los novatores. Mas alld de discutir la supuesta autonomia de la ciencia novohispana con respecto

a la espafiola, lo fundamental es sefialar que la particularidad de la obra de Sigiienza —sobre todo

12 Trabulse, “La obra cientifica...”, op. cit., pp. 94-95.

76



por su heterogeneidad temdtica— es de suma importancia para comprender el desarrollo de
algunas ideas que llevaron su caudal de erudicién hasta el siglo XVIIL. Por ello, el presente
capitulo tiene como finalidad convertirse en un predmbulo para la comprension del desarrollo
posterior de las ideas ilustradas sobre la literatura, filosofia, ciencia e historia en la Nueva
Espana.

Obviamente, estos estudiosos no se refieren al total de las obras de Sigiienza, sino a
las auxiliadas por las ciencias exactas —especialmente la Libra—, pues es en este tipo de obras
donde las ideas modernas entraron de manera definitiva en el virreinato. Segin Trabulse, la
comunidad cientifica novohispana anterior a Sigiienza, comenzando por Diego Rodriguez,
acogerd paulatinamente estos nuevos modelos cientificos provenientes de las matematicas y la
astronomia europea. Navarro asegura que Sigiienza, como otros cientificos que lo acompafian en
aquel siglo (por ejemplo, los novatores, segin Lorente), acerca su trabajo al método fundado por
René Descartes, pues “[...] no hay duda que lo conocié directamente y que lo admiraba y
alababa mucho.”'®® Y no sélo eso, pues Navarro sefiala, por lo menos, tres puntos fundamentales
en que las ideas del poligrafo coinciden con las cartesianas: “[...] en ciertos puntos acerco su
actitud a la del fil6sofo francés, como por ejemplo, en la separacion de la ciencia respecto a la

164
»164 Botos

teologia, en los métodos de la ciencia, en la certidumbre de tipo matematico, etcétera.
tres puntos que acercan la obra de Sigiienza a la del francés —Navarro sefiala acertadamente—, se
pueden apreciar sin mayor esfuerzo en algunos pasajes de la Libra, como se verd a continuacion.

En primer lugar, cabe recordar que esta obra fue una respuesta a los ataques que

recibi6 del jesuita Eusebio Francisco Kino —matematico y misionero europeo—, en la Exposicion

Astronomica (1681), obra que trata al llamado Gran Cometa de 1680 (el primero en la historia

163 . .
Navarro, “La presencia...” , op. cit., p. 95.
164 :
Loc. cit.

77



que fue visto mediante un telescopio, entre diciembre de ese afio y marzo del siguiente) como un
presagio de calamidades politicas y naturales para el mundo.'®® Kino, recién llegado a la Nueva
Espafia y recibido en la capital virreinal por Sigiienza, criticO en esta obra un escrito que el
poligrafo novohispano habia publicado ese mismo ano, el Manifiesto philosophico contra los
cometas despojados del imperio que tenian sobre los timidos (1681), escrito que luego formod
parte de la Libra."® Con el Manifiesto, Sigilienza se propuso desterrar —a partir de este gran
evento astrondmico— las ideas que muchos tenian sobre los cometas, como malos augurios,
anuncios de catdstrofes, tragedias naturales y politicas; contra esta opinién vulgar, esta obra
sefala que los cometas podian representar aun presagios positivos. Mds alld de la propuesta
sobre la posible benignidad de este fendmeno, una de las cuestiones fundamentales de la obra es
el racionalismo matemadtico con que opera su asunto: Sigiienza sefiala una y otra vez que sélo el
método matematico puede acercarnos a la magnitud e influencia de los fendmenos naturales en el
mundo. Por ello, hacia el final de la obra, el cientifico novohispano remite a una serie de cédlculos
su fundamentacidon metodoldgica en contra de las propuestas de Kino, junto con otras ecuaciones
dedicadas a situar, con exactitud cosmografica, a la ciudad de México.'®’

En la Libra, escrita en los ultimos afios de su vida, Sigiienza ejercita una serie de
conocimientos que, como sefiald Navarro, lo sitian bastante cerca de Descartes y de otros
filésofos, como el caso de la influencia newtoniana que ve Trabulse.'® Como escribié Gadamer,

para los cientificos europeos del siglo XVII el uso de un método convertia a la ciencia en

. .1 ., . . .. . L.
ciencia,'” lo que también tiene validez en esta obra de Sigiienza: la certidumbre matematica

195 Eusebio Francisco Kino, Exposicion Astronémica, Imprenta de Fracisco Rodriguez Lupercio, México, 1681.

1 1 a Libra estd divida en 395 paragrafos. El Manifiesto se extiende desde el 10 hasta el 27.

17 Este cdlculo va desde el pardgrafo 382 hasta el 387.

1 Trabulse, “La obra cientifica...”, op. cit., p. 120.

199 «“pyes ocurria que era el concepto de método el que convertia a la ciencia en ciencia, como aparece en el titulo del
célebre escrito de Descartes Discours de la méthode. Este nuevo concepto de ciencia encontré su coronacidn en
Newton, con el titulo de Philosophiae Naturalis Principia Mathematica. No eran, en verdad, “filosofia” en el

78



legitima el método usado en la observacion de los elementos de la naturaleza y la convierte en
una reflexién cientifica alejada de la teoldgica, carente de esa certidumbre. Este es otro punto
fundamental. Sobre la separacion entre teologia y ciencia, a la que se suman otros elementos
propios de la modernidad racionalista, dice Sigiienza en el Manifiesto que forma parte de la
Libra:

No ignoro las autoridades de Poetas, Astrélogos, Philosophos, y Santos Padres, que se
pueden oponer a lo que tengo afirmado; y digo, que no las ignoro, porque no ay quien
no repita unas mismas en esta materia, con que no ay quien no las sepa de memoria
por repetidas: omitolas, digo, porque no quiero latines en lo que pretendo vulgar; pero
respondere a los primeros que, como Poetas ponderaron la cosa mas de lo que
debieron, o que hablaron segun las opiniones del vulgo. A los segundos, no tengo otra
cosa que dezirles, sino el que yo tambien soy Astrologo, y que se muy bien qual es el
pie de que la Astrologia cojea y quales los fundamentos debilissimos sobre que
levantaron su fabrica. A los Philosophos, entiendo, que no les hare agravio, si los
pongo en el mismo coro que a los poetas, pero llegando a los Doctores Sagrados, y
Santos Padres, me es fuerza venerar sus autoridades, por los motivos superiores que
en sus palabras advierto, aunque no por eso dexare de decir con toda seguridad, que
ninguno pretendio assentarlo por dogma Philosophico, sino valerse de estas
apariencias, como medios proporcionados para compungir los animos de los mortales,
y reducirlos al camino de la verdad. Quien lo dudare lea entre otros muchos, que
pudiera citar a Tertuliano, cap. 3. ad Scapulum. a San Agustin, lib. 2. de Civitate Dei,
cap. 23, lib. 3, cap. 1, lib. 21, cap. 8.""

Con mucho cuidado ante las autoridades —y como en varias ocasiones—, pone a un
lado los estorbos de su camino, partiendo de los més sencillos hasta llegar a quitarles peso a los
doctores de la Iglesia. La alabanza previa, asi como su pretension de ser claro, amortigua el
golpe a la autoridad, despojidndola de su competencia ante asuntos que no tienen que ver con la
finalidad religiosa alegorica de “compungir los animos de los mortales, y reducirlos al camino de
la verdad”. Sigiienza separa la teologia del rumbo seguido por la ciencia y la deja sentada, a la

orilla del camino, leyendo nada menos que a Tertuliano y Agustin de Hipona. Pero este

sentido que nosotros le damos, sino una fisica extendida a todo el sistema solar”, Hans-Georg Gadamer, “El
concepto de naturaleza y la ciencia natural”, en El inicio de la sabiduria, trad. Antonio Gémez Ramos, Paidds,
Barcelona, 2001, p. 145.

1" Carlos de Sigiienza y Géngora, Libra Astronémica y Philoséphica, Imprenta de los herederos de la viuda de
Bernardo Calderén, México, 1690, par. 20, p. 15.

79



fragmento tiene mds elementos, especialmente uno, que abriré la puerta para conocer la reflexion
de Sigiienza sobre la metodologia cientifica y la certidumbre matemaética.

El cientifico novohispano, antes de entrar al asunto que le preocupa verdaderamente,
vale decir, la separacion entre la teologia y la ciencia, da al paso una estocada a la astrologia: se
define como astrélogo —actividad lucrativa que le ocup6 cada uno de los tltimos treinta afios de
su vida— y esto le da la autoridad suficiente para negarle competencia a la astrologia en el estudio
de los cometas, objeto principal de la Libra. Como bien dice Trabulse, la obra emprende “[...]
una refutacién sistemdtica de la astrologia y del argumento de autoridad —en particular de

o S 171 .
Aristételes— cuando de asuntos cientificos se trataba”.'”' Esta censura es un sintoma del
desplazamiento parcial que ha sufrido la astrologia, en buena parte por la invencién del

. , .. . .. 172
telescopio y las teorfas mecanicistas del universo, como dijo Lawrence T. Jerome—''*; este tema
también ha sido estudiado por Victor Navarro Broténs, quien enfoca su articulo en las figuras de
Kepler, Newton y Sigiienza, quienes, a pesar de sus reparos a la astrologia, la siguieron
cultivando de manera paralela a otros trabajos cientificos:

Ciertamente, con el avance de la revolucién cientifica el cultivo de la astrologia fue

disminuyendo, sobre todo entre los cientificos protagonistas de este movimiento. Sin

embargo, debe sefialarse que la emergencia de las filosofias mecanicistas, la cada vez
mas extendida aceptacion del sistema copernicano, y el desarrollo de la mecdanica
celeste newtoniana no fue la dnica causa de la crisis de la astrologia, y la cuestion de
esta crisis no estd todavia ni mucho menos resuelta, ni bien comprendida en todos sus
aspectos. Kepler, copernicano convencido, por ejemplo, siguié cultivando la
astrologia, aunque la fue reduciendo cada vez mas a la doctrina de los aspectos. Mas
instructivo resulta, para considerar el problema en toda su complejidad, el caso de

Newton y sus ideas sobre los cometas. Como sus contemporaneos, el inglés no
despoj6 a los cometas de su tradicional significado religioso, politico o agricola, sino

"I Trabulse, “La obra cientifica...”, op. cit., p. 120.

172 «with the invention of the telescope by Galileo and the overthrow of the Ptolemaic geocentric universe by
Copernicus, astrology began to lose followers. The telescope showed that the solar system contained more planets
and satellites than seven used by astrologers. The planetary laws formulated by Kepler and confirmed by Newton's
theory of gravitation demonstrated that the motions of the planets were the result of natural physical forces and not
the subject to the whims of gods. The science of astronomy took over the task of observing the sky and astrology
was relegated to the role of an ancient, unscientific superstition.” Lawrence T. Jerome, “Astrology and Modern
Science: A Critical Analysis”, Leonardo, 2 (1973), p. 124.

80



que asimil6 las funciones de ellos en su filosofia natural. Sigiienza, al igual que
Kepler, seguird trazando sus calendarios para el afio, acertando poco y errando
mucho, como él dird. Esta actividad, bastante popular, era lucrativa para los
astrélogos; de ahi que abandonarla les resulte dificil, a pesar del poco valor o
desprecio que le dan como actividad cientifica.'”

Segin Miruna Achim, fue Sigiienza quien manifesté por primera vez en la Nueva
Espaifia la brecha entre el vulgo, creyente de los prondsticos, y los hombres de ciencia quienes, a
pesar de resistirse a ella, la seguian cultivando, tal como lo hacia el sabio novohispano.174 Esta
critica abierta por Sigiienza —aunque tiene un valioso antecedente en Henrico Martinez, como se
verd pronto— tendrd repercusion entre los escritores novohispanos del siglo XVIII: la critica
estara presente, por ejemplo, en la obra de Manuel Antonio de Rivas Syzigias y quadraturas
lunares (1775), ya mencionada en la introduccion, y en las publicaciones de periddicas de
Alzate, entre muchas otras. Sigiienza establece, de esta manera, una suerte de tradicioén polémica
en contra de la astrologia, la cual se convertird en un verdadero tdpico cientifico para los
ilustrados que creerdn, como Sigiienza, en la importancia de la metodologia cientifica, pues ésta
permite tener certeza sobre los fendémenos del mundo fisico: “Pero antes de proponer lo que
pretendo probar es necessario advertir, que nadie hasta ahora a podido saber con certidumbre
physica, 0 mathematica de que, y en donde se engendran los Cometas; con que mucho menos
podran pronosticarse [...]”.""> Ademas, como él sefiala, han sido “los doctos en este siglo™'’® —

vale decir, los cientificos modernos como Kepler y Newton, nombrados por Navarro Brotons—

los que se han encargado de desengafar de los alcances de la astrologia.

'3 Victor Navarro Brotons, “La Libra Astrondmica y Filosdfica de Sigiienza y Goéngora: la polémica sobre el cometa
de 16807, en Alicia Mayer (coord.), Carlos de Sigiienza y Gongora. Homenaje 1700-2000, t. 1, Universidad
Nacional Auténoma de México, México, 2000, p. 174.

" Miruna Achim, “Lecturas para todos: pronosticos y calendarios en el México virreinal”, en Historia de la
literatura mexicana, op. cit., p. 616.

"% Sigiienza, Libra..., par. 12, p. 10.

" Ibidem, par. 370, p. 169.

81



Pero, antes de seguir, conviene preguntarse qué es la astrologia en los tiempos de
Sigiienza y en la Nueva Espafia. Si se vuelve varias décadas atrés, precisamente al afio de 1606,
se encuentra una obra fundamental para comprender este punto: Repertorio de los tiempos y
historia natural desta Nueva Espaiia, del cosmégrafo Henrico Martinez. En los primeros
capitulos, Martinez define lo que son la astrologia y astronomia, donde la primera es una
disciplina mayor que se compone de la astronomia y la astrologia judiciaria:

Astrologia es lo mismo que sciencia de los Cielos y estrellas, dividese principalmente

en dos partes, la primera trata del movimiento de los Cielos y Planetas, de sus varias

conjunciones, opposiciones y concursos, y esta se dize comunmente Astronomia: la

otra de que este Capitulo trata se dize Astrologia judiziaria, que ensefa a saber los

effectos de los movimientos, conjunciones y aspectos de los cuerpos Celestes causan
en estas cosas inferiores [...].177

Martinez aclara la diferencia entre estas dos disciplinas: mientras la astronomia
permanece dentro de un campo de estudios que se podria llamar «inmanente» (el movimiento e
interacciones de los planetas y astros), la astrologia judiciaria estudia lo «trascendente» (efectos
de estos sobre la tierra). Mds adelante explica el fundamento filoséfico de esta astrologia en los
siguientes términos, basado en la logica causa-efecto de Aristoteles: “Es regla universal de
Philosophia que todo lo que se mueve, por virtud de otro se mueve, segun lo refiere Aristoteles
en el 8. de los Physicos, y assi mismo dicen los Filosofos que estas cosas inferiores son
governadas & regidas por las superiores, que comprehende la Region Celeste”.!”® Martinez, como

astrologo, cree en este principio aristotélico del movimiento y las influencias del mundo

"7 Henrico Martinez, Repertorio de los tiempos y historia natural desta Nueva Espaiia, Imprenta del autor, México,
1606, p. 11. A modo de complemento, Paolo Rossi, que también ha estudiado la astrologia en uno de sus articulos,
describe sus presupuestos de manera similar a lo dicho por Martinez: “Nell'ambito del 'sistema’ tutti questi
mutamenti e processi corrispondono ai mutamenti e alle posizioni dei corpi celesti [...] Le 'cose inferiori' sono
dunque governate dalle 'cose superiori' e, al di 1a delle cause prossime di origine terrestre, I'astrologia ricerca l'azione
dei corpi celesti che sono, in ogni caso, la causa remota e primaria di tutti gli eventi.” Paolo Rossi, “Considerazioni
sul declino dell'astrologia agli inizi dell'eta moderna”, en AA.VV., L'opera e il pensiero di Giovanni Pico della
%irandola nella storia dell'umanesimo, t. 2, Istituto Nazionale di Studi sul Rinascimento, Firenze, 1965, p. 316.
Loc. cit.

82



«superior» en el «inferior», pues dentro de la obra inserta un lunario y prondstico para los afos
que van de 1606 a 1620, en el cual predice el clima para los meses de acuerdo a las fases de la
luna e influencias zodiacales.'” Sin embargo, el cosmoégrafo no sélo da esta informacién
importante para el deslinde entre estos estudios; coincidiendo parcialmente con lo que dird
Siglienza décadas después, habla de los problemas que tiene la astrologia judiciaria en la
prediccion de fendmenos terrestres a partir de los fenémenos del cielo, separando a la «buena»
de la que mds adelante llama «mala» astrologia:

De lo dicho se collige que el principal fundamento de la buena Astrologia estriva [sic]
en la experiencia, que es verdadera madre de los avisos, mas no se puede tener
experiencia cierta de la virtud que en particular alguna postura de los cuerpos
Celestes influye, por que [sic] nunca ha avido dos de todo punto conformes, y por
esso se dize judiciaria, por que haziendo discurso sobre la differencia que ay entre las
causas se juzga tambien la que podra aver entre los effectos v. g. sucede una
conjuncion de Sol y Luna de mil y seiscientos y seis a seis de Mayo, que en este
meridiano de Mexico, sera cerca de las quatro horas y media de la tarde, digo, y es
demostracion, que la posicion de todos los Planetas y cuerpos Celestes tendran al
tiempo desta conjuncion, no la an tenido jamas en otra alguna precedente a ella, con
averse juntados Sol y Luna, segin longitud, desde el principio del Mundo hasta agora
mas de sesenta y ocho mil vezes, y esta misma variedad ocurre en todas las demas
conjunciones y aspectos de Planetas, a cuya causa, y por aver casi infinitas estrellas
cuya virtud se ignora, suelen faltar muchas vezes los discursos y reglas de Astrologia,
y si no faltan en el todo, suelen muy de ordinario faltar en parte, de donde se infiere,
que aunque todas las alteraciones y sucessos naturales desta region elemental suceden
por virtud del movimiento, luz ¢ influencia de los Cielos, y que la Astrologia en
quanto trata desto es sciencia cierta y verdadera, que no por esso se puede por medio
della pronosticar con certeza de los tales sucessos, por lo poco que se alcanca a saber
della, de suerte que no esta la falta en la sciencia, si no [sic] en los professores della,
por que no todo lo que se puede saber se sabe, por lo qual dize un proverbio Italiano
Astrologia é vera, ma Astrologo non si trova.

17 Este lunario y pronéstico se puede encontrar entre las paginas 56 y 79 (entre las paginas 75 y 77 hay 21 sin
numerar). Como parte de estas predicciones, a modo de apéndice, agrega una suerte de explicacién de cémo se
pueden calcular las temperaturas de los afios venideros, de acuerdo a los signos zodiacales. Otros elementos mds
tiene la obra, aparte de los cosmograficos: teorfas sobre el poblamiento del Nuevo Mundo, historia de los
emperadores e imperio mexicanos, de los virreyes y hasta una breve resefia histérica del Santo Oficio y sus
inquisidores en la Nueva Espafia. Sobre estos tltimos elementos, por el momento, no se pondrd atencion.

80 Martinez, op. cit., pp. 12-13.

83



Martinez reconoce los limites de su ciencia por la falta de reglas para predecir, de
manera precisa, los efectos e influencias terrestres de los cuerpos celestes, dada la
heterogeneidad de posiciones en el cielo que toman estos fendmenos; a pesar de que reconozca
que provocan “alteraciones y sucessos naturales”, ese reconocimiento no puede asegurar con
exactitud su alcance. Para el cosmdégrafo la falta estd en que no existe el astrélogo perfecto, pues
éste es un astroélogo que “non si trova”: hay una verdad lejana y, al parecer, inalcanzable, ya que
la Divina Providencia “[...] fue servido de ordenarlo assi, para que el hombre no tuviesse noticia
cierta de casos venideros”.'®! Para Martinez, el abuso de algunos astrélogos (quizd los
medievales), que no contemplaron los limites divinos y humanos de esta disciplina —que “era
muy estimada de los Reyes, Principes y gente noble”—,'** fue ya, por esos afios, la principal
causa de la aparicion de la «mala» astrologia y el descrédito:

[...] dio motivo a varios Autores a que escriviessen della, de los quales algunos se

desviaron tanto de los limites de Astrologia, ¢ inventaron tantas vanidades, que la

echaron a perder, por que hasta los actos humanos dependientes de la libre voluntad

les parecia que estavan a la influencia del Cielo, siendo esto barbaridad y error
\ e . . |
manifiesto, y convencido de la razon y experiencia.'®’

Es en este punto donde Henrico Martinez auxilia a las ideas posteriores de Sigiienza;
ambos saben de estos limites en la disciplina astrolégica y de la necesidad de comprobar los
posibles efectos de cualquier evento celeste. Incluso, en los pardgrafos con que va concluyendo
la Libra y defendiendo el Manifiesto, el poligrafo se pregunta, retéricamente, si acaso la
astrologia prohibida —o «mala», en la nomenclatura de Martinez— puede revelar asuntos que son
del libre albedrio y la libertad humana:

Por ventura abra alguno que afirme haversele revelado, que cuando el Cometa fuere
oriental se han de rebelar contra los Principes sus vasallos, y si occidental le han de

81 Ibidem, p. 13.
182 1 oc. cit.
183 Loc. cit.

84



mover la guerra los estrangeros? Y que no hable yo en ellas de aquella parte

permitida de la Astrologia, que trata de las mudanzas del aire, sino de la ilicita y

prohibida, que pronostica los futuros dependientes de la voluntad de los hombres, es

tan evidente, como lo es que mover guerras y rebelarse los vasallos contra sus Reyes

es acto puramente libre, y dependiente del albedrio.'®

Para Trabulse, la discusion que entabla Sigiienza sobre la incidencia de los cometas
en los seres humanos y la naturaleza (pues, como ya se dijo, se creia anunciaban tragedias
politicas y naturales) y la incompetencia de la astrologia en este asunto, representa el episodio
mas relevante de la vida cientifica en la Nueva Espafia: como se verd, dos visiones de mundo, la
tradicional (representada por Kino) y la moderna (por Sigiienza), se enfrentaron en «singular
combate» en la que se ha denominado la «justa de los cometas».'®

La Libra se estructura en torno a esta polémica: Sigiienza cita las palabras de Kino,
tanto las del erudito europeo como las que éste, previamente, ha criticado del Manifiesto, y va
refutando, paso por paso, sus propuestas. No obstante, a Sigiienza le preocupa sobremanera no
herir la sensibilidad de los jesuitas, puesto que tiene respeto por la Compaiiia, y Kino, ademas, es
uno de sus miembros mds destacados. Por este motivo, no duda, desde los primeros pasajes de su
obra en anunciar que la disputa es sélo cientifica, “sin estenderse a otra cosa’: “[...] desde luego
me prometo el que los muy Reverendos, y doctissimos Padres de la Compaiiia de Jesus como tan
patrocinadores de la verdad, no tendran a mal esta disputa, que solo es de persona a persona, y de
Mathematico a Mathematico, sin estenderse a otra cosa [...]”.186 Anteriormente, ya habia dicho

que “[...] hablo con el R. P. no como parte de tan venerable todo, sino como con un Mathematico

y sugeto particular [...] y a no ser de esta manera puede estar muy seguro de que callara la

184 Sigiienza, Libra..., par. 378, p. 173.

185 “Este fue un momento capital de la historia de la ciencia mexicana pues en esa querella astronémica se
confrontaron dos visiones cientificas: la tradicional y la moderna, esta ultima apoyada en la obra de fray Diego
Rodriguez y sus discipulos, y de la que Sigiienza fue su mds distinguido continuador. En esa bien llamada «justa de
los cometas» qued6 patente el grado de avance cientifico alcanzado por Nueva Espafia no sélo frente a la metrépoli
sino también frente a otros centros europeos del saber cientifico.” Trabulse, “La obra cientifica...”, op. cit., p. 118.

'% Sigiienza, Libra..., par. 9, p. 7.

85



boca.”'®” Con estas advertencias, el cientifico novohispano da rienda suelta a un escrito polémico
que no escatima ironias y sarcasmos contra las propuestas de su adversario, y como Kino mezcla
autoridades de la Iglesia con otras paganas, Sigiienza no tiene contemplacién alguna cuando
acusa osadamente que la Exposicion mereceria una censura teologica: “Porque si para que se
entiendan aquellos es necessario que de estos se nos revele la inteligencia, quien no ve, que sera
por haver entre unos, y otros mutua coligancia, y similitud, lo qual es impiedad digna no de
desprecio, sino de censura theologica”.'®®

La obra comienza, definitivamente, a partir del pardgrafo 28. Alli nombra no sélo a
Kino; también a otros dos autores que han cuestionado su visién sobre los cometas. Uno es el
flamenco Martin de la Torre, quien escribié un tratado llamado Manifiesto christiano en favor de
los cometas mantenidos en su natural significacion, que, desde el titulo deja claro su asunto y
posicién dentro de la ciencia del siglo. Sigiienza dice haberle respondido con otro escrito, el
Belerofonte mathematico contra la quimera astrologica, obra que hoy estd desaparecida.'

También este titulo insindia un par de cosas: el juego con el nombre del héroe griego, quien matd

al monstruo Quimera montado sobre el caballo alado Pegaso', pretende alegorizar el rechazo a

187 Ibidem, par. 1, p. 2.

'8 Ibidem, par. 37, p. 24.

' Trabulse explica uno de los posibles motivos de la desaparicion de esta obra sigiienciana: “Casi siempre tuvo
dificultades para publicar sus trabajos pues carecia de recursos suficientes y escaseaban los mecenas interesados en
los temas que don Carlos estudiaba”, en Los manuscritos perdidos de Sigiienza y Gongora, El Colegio de México,
México, 1988, p. 17. Aunque a veces, como en el caso de la Libra, tenia la fortuna de encontrar un mecenas, como
fue Sebastidn de Guzmén y Cérdoba. Este cuenta que algunas obras se perdieron no sélo por esa falta de apoyo
econdmico, sino por la mano de su autor. Asi explica Guzman y Cérdoba la forma de operar que tenia Siglienza con
sus obras y, especificamente, con el Belerofonte mathematico: “No sé si es mas veloz en idear y formar un libro, que
en olvidarlo. Enconmiendalo quanto mucho & la gabeta de un escritorio, y este le parece bastante premio a su
trabajo: dichoso puede llamarse el papel suyo que esto consigue, porque otros despues de perfectos, 0 sobre la mesa
se lo llevaron curiosos, o murieron rotos en las manos a quien debian el ser. Experiment0 esta fortuna el Belerofonte
Mathematico (de que en este libro se haze mencion) donde se hallaban quantos primores y sutilezas gasta la
Trigonometria en la investigacion de las paralaxes [sic] y refracciones, y la theorica de los movimientos de los
Cometas, 0 sea mediante una traieccion [sic] rectilinea en las hypotheses [sic] 0 por espiras conicas en los Vortices
Cartesianos.”, en Sebastian de Guzman y Coérdoba, “Prologo a quien leyere”, en Libra, s/n.

' La figura de Pegaso en Sigiienza, como simbolo de México y del criollismo del novohispano, ha sido estudiada
por Guillermo Tovar de Teresa en Pegaso o el mundo barroco novohispano en el siglo XVII, Vuelta-Heli6polis,
México, 1993, p. 41. Saliendo del examen de la obra, este simbolo representaria el criollismo de Sigiienza puesto

86



la quimera astroldgica, mediante el ejercicio de las matematicas. El segundo autor, el médico y
catedratico de anatomia de la Real Universidad, Josef de Escobar Salmerén y Castro, quien
escribi6 Discurso cometologico y relacion del nuevo cometa, no fue replicado por Sigiienza; s6lo
dedica estas palabras demoledoras a su obra: “[...] a quien jamas pienso responder, por no ser
digno de ello su extraordinario escrito, y la espantosa proposicion de haverse formado este

Cometa de lo exalable de cuerpos difuntos, y del sudor humano.”""!

De esta manera, el poligrafo
limpia el camino para dirigirse a la obra de Kino y a la reivindicacién de la suya, analizando,
sobre todo, el capitulo décimo de la Exposicion.

No es necesario examinar uno por uno los argumentos de Kino que Sigiienza refuta
para confirmar lo que Trabulse y Navarro han sefialado sobre la obra. Tampoco es el objetivo de
este capitulo comentar prolijamente la «justa de los cometas», sino tener presentes algunos
elementos modernos que se hallan en la obra del cientifico novohispano y que serdn importantes
para la centuria siguiente como, por ejemplo, la certidumbre matemadtica, la separacion entre
teologia y ciencia, y uno que ya ha aparecido (y que tampoco es una novedad, si se tienen
presentes obras no cientificas, como las de Bartolomé de las Casas) y volverd a hacerlo en varias

ocasiones: la critica a los argumentos de autoridad. Para comprender mejor como estos tres

elementos toman su lugar en Sigilienza, es necesario transcribir una de las opiniones de Kino

que forma parte de un pequefio detalle que encabeza a la mayoria de sus trabajos. Seguin cuenta Tovar, en 1625 se
colocd una estatua de Pegaso en el palacio del gobierno virreinal, simbolizando, dice el critico, a México. También
seflala, con no pocos visos freudianos, que Sigiienza sublima esta imagen como un simbolo del amor a la patria,
puesto que coloca esta imagen, junto al hemistiquio virgiliano —Sic itur ad astra, “Asi se va a los astros”—, en la
portada de sus obras: “Pegaso es el simbolo del amor a la patria. Es la solucién a un enigma, la clave ontolégica para
comprender el desgarramiento de la monarquia hispdnica y una advertencia a los préximos gobernantes. Con el
caballo alado se inicia el vuelo.”, p. 42. Como se sabe, y para mala fortuna de Tovar, Pegaso es una figura
mitolégica europea, cuya utilizacidén, por parte de Sigiienza, quizds tenga mds relacién con la de Belerofonte, en
tanto lucha con la espada de la razén (criolla o no) contra las quimeras irracionales. Y si con ese Pegaso Sigiienza no
fue hacia los astros, por lo menos llegé hasta las «luces», como se verd en los capitulos siguientes.

! Sigiienza, Libra..., par. 28, p. 20.

87



sobre la relacion directa entre la decadencia del mundo y la aparicién de los cometas, para luego
analizar la respuesta del novohispano. Dice Kino:

[...] quanto mas fuere entrando en dias el orbe, tanto mas breve sera la vida de los

mortales, y por consiguiente, tengo para mi (aunque no con aquella certeza, que solo

Dios y a quien se lo revelare sabe) que quanto mas se fuere acercando el mundo a su

decision, y acavamiento, tanto mas frecuentes en numero Cometas, Yy mayores en la

cantidad de su luz admirara la posteridad, y experimentaran los que despues de
nosotros vivieren, como reciprocamente de que en nuestros tiempos, y los convecinos

a nuestra edad, de afios, no pocos aca, aya avido tantos, tan generales, y repetidos

Cometas se refuerca la no leve congetura, y argumento, de que ya el mundo va

caminando a largos pasos al termino de su decision, y fallecimiento. Y aun es opinion

de muchos, que quando mas se estendiera la duracion del mundo a tres siglos sobre
los ya vividos."”

Kino cree, amparado en una lectura apocaliptica de la Biblia, que la naturaleza del
mundo vive un proceso de decadencia y que los cometas son un aviso de ese “acavamiento”. El
pensamiento del jesuita estd evidentemente cruzado por una vision teoldgica mds que cientifica.
Conviene aqui destacar, antes de avanzar en el andlisis, que la visién de Kino sobre el cometa no
es la dnica por esos afios que peca de lo que se podria llamar «anacronismo». Ann Geneva ha
demostrado, con numerosos ejemplos, que las propuestas cometoldgicas de Kino forman parte de
creencias astroldgicas de la Antigiiedad y el medioevo, supérstites en el siglo XVII, que
conviven con las modernas. Geneva, estudiando la obra del astrélogo inglés William Lilly y sus
influencias, ha sefialado que la tradicién de relacionar cometas, meteoros y estrellas centelleantes

(o0, quizés, fugaces) con la muerte de reyes o anuncios de guerras se mantiene en buena parte de

. . 1 . ., . . L,
los eruditos europeos de ese siglo.'” Para Sigiienza, esta conexién no tiene ningiin fundamento,

192 Kino, op. cit., f. 23r-23v.

193 Estos astrélogos europeos ven, al igual que Kino, “[...] a connection between this portent’s appearance and
predictions of wars and kings’ deaths. Comets —or meteors, blazing stars as they were sometimes called— are a major
phenomenon, whose scarcity of occurrence and dramatic appearance made them objects of intense interest and a
natural subject from which to derive prognosticatory significance.” Ann Geneva, Astrology and the Seventeenth
Century Mind. William Lilly and the Language of the Stars, Manchester University Press, Manchester, 1995, p. 84.

88



puesto que la relacion entre la supuesta decadencia del mundo y la aparicién de los cometas es
totalmente imposible de comprobar. Asi replica el sabio novohispano:

Si oy se hallara con vida algun hijo de Adan, 0 por lo menos del patriarca Noe,

pudiera ser el juez arbitro que decidiera este punto, pero no haviendolo, quisiera

preguntarle al R. P. qual es el fundamento que tiene para que le creamos la debilidad
que al universo atribuye? Las autoridades de los Doctores? no convencen, si les faltan

a sus razones las congruencias: La analogia, que ay entre el mundo grande, que es

aquel, y el hombre, que es el que en si lo epiloga? en proferirlo tan absolutamente no

dice bien.'*

A Sigiienza no le convence la autoridad de los doctores de la Iglesia. Para él, no hay
opinién o aseveracion que se deba tomar como verdadera o dogmatica si ella es poco congruente
o no demostrable. A ello se agrega el rechazo a las analogias faciles entre el universo y el
mundo, lo cual, a primera vista, pareceria una no aceptacion de algunos axiomas metafisicos; sin
embargo, Sigiienza cree que la vida humana puede ser una analogia o espejo del universo,
aunque también la de los otros seres que pueblan el mundo: “[...] que me daran de similitud, o
analogia entre el Megacosmo, que es el universo, y el hombre, que es el Microcosmo, que no lo
dé yo (abstrayendo solo de la racionalidad) entre aquel, y qualquier animal?”.'® Ciertamente, el
sabio novohispano no estd totalmente en contra de la analogia en tanto “instrumento 16gico de la

metafisica”!%®

—como dice Mauricio Beuchot—, sino del uso impreciso con que se sirve Kino para
hablar de la decadencia del mundo. Por otro lado, esta incomodidad que Sigiienza siente ante las
analogias del jesuita se vincula con el ataque que antes hizo a la astrologia: si se sigue la visién
que Geneva tiene del fracaso de la astrologia en aquella centuria, como el fracaso de ésta como

metafora universal que “[...] had always provided the translation between divine and human

language in an interconnected universe, whose stars and planets occupied the place where prime

194 Sigiienza, Libra..., par. 41, p. 26.

193 Sigiienza, Libra..., par. 42, p. 26.

19 Mauricio Beuchot, Metafisica: la ontologia aristotélico-tomista de Francisco de Aratijo, Universidad Nacional
Auténoma de México, México, 1987, p. 107.

89



mover and earthly creation intersected”'”’

, el erudito novohispano opta por romper con ese
didlogo fluido entre el mundo divino y el terrestre, pletérico de metédforas y analogias, para
intentar responder con los medios metodolégicos y mecdnicos de que dispone. Como dice
Navarro, Sigiienza tiene “conciencia de los limites o alcance del conocimiento cientifico”,'® lo
que se relaciona con otro asunto sobre el que ya se habld: la separacion entre teologia e
investigacion cientifica, resumido en el antidogmatismo sigiienciano que busca una mayor
libertad filoséfica, un campo mas amplio en su bisqueda critica del conocimiento.

Es verdad que el sabio novohispano, obsesionado con la comprobacién matemaética,
no produjo un nuevo método, como ha dicho Laura Benitez;'” pero tampoco hay que olvidar que
dentro de la Libra hay muchos pasajes donde la idea metodolégica —aunque diseminada— estd
presente y de un modo explicito, como se ha podido comprobar en algunos fragmentos ya citados
de la obra. Sigiienza ha interiorizado criticamente sus lecturas, las que lo han llevado a concebir,
de manera distinta que algunos de sus conterrdneos, los fendmenos fisicos del universo. Estan
con €l los filésofos modernos (como Descartes) y, sobre todo, Athanasius Kircher, el gran

201

erudito jesuita del siglo XVIL>* de quien se jacta ser mejor lector que Kino.?*' Con todos ellos

se defiende y, también, pasa a una ofensiva cientifica bastante personalista.

7 Geneva, op. cit., p. 282.

%8 Bernabé Navarro, “Carlos de Sigiienza y Gongora: eje central de la ciencia y la filosofia en el México colonial”,
en Filosofia y cultura novohispanas, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1998, p. 181.

' Dice Laura Benitez, a pesar del empefio metodolégico de Sigiienza en la Libra: “Sin embargo, el criollo no
desarrolla una reflexion metodoldgica. Las ideas epistemoldgicas centrales las toma de Descartes y usa el método
como instrumento para la adquisicion de conocimientos”. “Nueva ciencia, nuevos mundos”, en Mercedes de la
Garza (ed.), En torno al Nuevo Mundo, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1992, p. 148.

% Athanasius Kircher, quien fuera uno de los cientificos mas reconocidos de su tiempo —y, por cierto, jesuita—, era
un coleccionista y poligrafo que reunié un sinnimero de conocimientos de dmbitos muy distintos, como son las
lenguas orientales, Optica, geografia, hermetismo, etc. Paula Finden, en su ensayo sobre Kircher, sefialé que éste
“[...] the last man who claimed to know everything”, Paula Finden “Introduction: The Last Man Who Knew
Everything... or Did He? Athanasius Kircher, S.J. (1602-80) and His World”, en Paula Finden (ed.), Athanasius
Kircher: The Last Man Who Knew Everything, Routledge, New York, 2004, p. 42. Trabulse en su articulo dedicado a
la ciencia novohispana del siglo XVII y la influencia de Kircher en esas obras, sefiala que: “[...] la vastedad de sus
intereses fue tal que no es erréneo calificarlo de homo universalis, Gltimo defensor de un ideal unitario del saber.”
Elias Trabulse, “Itinerarium Scientificum: de Alejandro Fabian a Carlos de Sigiienza y Gongora”, en Alicia Mayer

90



Desde el paragrafo 127, Sigiienza comienza el ataque al jesuita, pues antes sélo
estaba defendiendo su Manifiesto de los embates de la Exposicion. El ataque —que contiene
sarcasmos, opiniones cientificas, propuestas desafiantes, acusaciones de soberbia igualmente
arrogantes, entre otras ponzoifias que aqui se destacardn— comienza citando, a modo de antidoto,
el conocido adagio de Mateo, “con la vara que mides serds medido”. Asi, tal como Kino hizo lo
propio con la breve obra de Sigiienza, el sabio novohispano tiene la oportunidad de poner en la
balanza la Exposicion: “Claro estd que no estrafara el R. P. lo que aqui pretendo, que es, 0
acrecentarle los quilates a su EXPOSICION en el crysol de mi examen, 0 despreciarla como
escoria, si acaso lo es [...]”.>"> Este anuncio, que suena a advertencia, prepara el rechazo absoluto
a la obra de Kino como trabajo cientifico serio; Sigiienza no comparte practicamente ninguna
propuesta del jesuita sobre los cometas.

Cuando Kino trata de argumentar en favor de la relacién maligna entre la aparicion de

los cometas y las muertes de reyes, como la de Felipe IV, pronto aparece la ironia del

novohispano. Kino dice, para cerrar este argumento, una frase que utilizard Sigilienza para

(coord.), Carlos de Sigiienza y Gongora. Homenaje 1700-2000, t. 2, Universidad Nacional Auténoma de México,
Meéxico, 2002, p. 27. Quizés en este deseo de un conocimiento universal, Sigiienza se sinti6 reflejado, aunque no fue
el tnico en la Nueva Espafia. Ignacio Osorio Romero compila algunas cartas del epistolario que sostuvieron Kircher
y algunos cientificos novohispanos; sobre la aficion especial de Sigiienza por la obra del sabio europeo, explicita
también en su testamento, dice Osorio: “Ademas, contamos con el testimonio de la enorme aficion de Sigiienza a las
obras de Kircher. Estimaba de tal manera su propia coleccién que de las obras del jesuita aleman habia formado, que
la destacé especialmente en su testamento, legdndola a la biblioteca del Colegio Médximo de San Pedro y San Pablo,
pidiendo, en cambio, los duplicados.” Ignacio Osorio Romero, La luz imaginaria. Epistolario de Atanasio Kircher
con los novohispanos, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1993, p. XLI. En una brevisima aunque
contundente nota, Thomas F. Glick escribi6 sobre la influencia de Kircher en Espafia —especialmente en los
novatores Juan Caramuel y el jesuita José de Zaragoza—, lo cual afiade un nuevo elemento en favor de la relacién o
intereses compartidos entre Sigiienza y este grupo de intelectuales peninsulares. Thomas F. Glick, “On the Influence
of Kircher in Spain”, Isis, 3 (1971), p. 380.

21 «Sea el noveno, y ultimo el erudito Kirchero en cuya autoridad al parecer funda la fuerza de sus argumentos el R.
P., como se deduce de lo que escribe en su cap. 10, § 5, fol. 27, donde refiere lo que aquel dize en el Itinerario
extatico, Dialogo 1, cap. 5, § 3, pag. 225: nascitur Cometa dirum mortalibus omen [“Nace el cometa, terrible para
los mortales”]. Pero si huviera leido el R. P. las diversissimas obras de Aqueste autor supiera que en la que intitula
Scrutinium Physico-Medicum contagiosae luis, quae pestis dictur, y que se imprimié en Roma afio de 1658,
corrigiendo lo que havia dicho en el Itinerario extatico impresso en la misma Ciudad afio de 1656 [...]”. Sigiienza,
Libra..., par. 66, p. 36.

2 Ibidem, par. 127, p. 65. Las mayisculas son de Sigiienza.

91



ironizar a placer: “Cierro la prueba, de verdad occiosa (a no aver algunos trabajosos juizios) de
esta no tan mia, como opinion de todos [...]”.*"* A esto, responde Sigiienza: “Porque no diga el
R. P. que me opongo a todo: Digo que en haver dicho de la prueba ultima de su opinion [...] dixo

. . . . . 204
bien y muy bien: Porque no solo es y fue ociosa, sino muy ociosa [...]”.%

En el pardgrafo 6, el
poligrafo novohispano ya habia criticado la frase que Kino puso entre paréntesis (“a no aver
algunos trabajosos juizios”), pues cree que es —quizds con algo de paranoia, aunque también con
razén— una referencia velada y burlesca contra ¢l: “Bien saben los que la entienden, que en la
lengua Castellana lo mismo es decirle a uno, que tiene trabajoso el juizio, que censurarlo de loco,
y siendo esto verdad, como sin duda lo es, viva el R. P. muchos afios por el singularissimo elogio
con que me honra.””

Mas adelante, el jesuita sefiala, bajo las doctas opiniones de algunos filésofos, que el
cometa es un «monstruo» y «apostema».”’® Sigiienza cita a varios autores para contradecirlo —
autoridad con autoridad se paga—, recalcando en la imprecision de este apelativo para un cometa,
a pesar de las supuestas autoridades que Kino cita: “Luego no conviniendole al Cometa (0 por lo
menos al presente, que defiende ethereo el R. P.) ni lo subceleste, ni lo animal, ni lo generable, ni
la asimetria de partes, poca philosophia supieron los que lo hazen monstruo.”*”” Algunas lineas

mads adelante, Siglienza toca un punto mds importante: los cometas no tienen un fin trascendente,

en la medida que no es comprobable ni su origen ni su razén de existir. No sin ironia, le da un

203 Kino, op. cit., f. 20v.

204 Sigiienza, Libra..., par. 183, p. 89.

% Ibidem, par. 6, p. 5.

206 «E] quarto fundamento se tomo de la Philosophia, pues de los doctos en ella comunmente, es llamado Monstro
[sic] del universo, y de algunos, celeste Apostema: no ay pues razon, de donde debamos esperar de los Cometas
benevolas influencias y en especial del nuestro de 1680, cuya atmosphera diximos, que fue tan desusadamente
grande, que toco con sus exhalaciones, 0 halitos la superficie de la tierra.” Kino, op. cit., f. 21r. La palabra
«monstruo», utilizada por Kino, muestra el cardcter negativo o antinatural que éste da a los cometas; con
«apostema» —término usado por la medicina para referirse a los abscesos supurados (pus en los tejidos organicos)—
caracteriza al cometa como una enfermedad o descomposicion de la vida. Estas dos palabras expresan perfectamente
el pensamiento arcaico de Kino ante tal fendmeno.

7 Sigiienza, Libra..., par. 190, p. 92.

92



recado al jesuita: “Sepa el muy excelente Philosopho y R. P. (si a caso [sic] no son los Cometas
unos de los cuerpos primigenios, que Dios crio en el principio del mundo) no ser otro el fin de la
naturaleza en producir un Cometa que el producirlo.”®® Asi como se vio que Sigiienza no es
amigo de las analogias faciles, tampoco cree que todo en el mundo —como habitualmente
sustentaba la metafisica— tiene una trascendencia mas alla de su existencia. La trascendencia,
como parece decir el erudito novohispano, también estd sujeta a comprobacion cientifica; la
astrologia, piensa Sigiienza, no puede competir con la precision de las observaciones racionales.
Nuevamente, la teologia va por un camino distinto al de la ciencia.

Los sarcasmos siguen cuando Sigiienza sefnala que lo verdaderamente monstruoso son
los fundamentos de Kino: “Si no le convencieren al R. P. las razones, que le he dado para que no
se le de al Cometa nombre de monstruo, tampoco me convenceran a mi quantas se le ofrecieren
para persuadirme el que dexe de decir con libertad philosophica ser la ilacion de este su tercer
fundamento monstruosa cosa, ¢ verdadero monstruo.”*” Esta “libertad philosophica” —que no es
otra cosa que la libertad de criticar— ya estaba en los pardgrafos anteriormente citados: cuando
separa teologia de ciencia, al prestar poca atencion al dogma de las autoridades y al establecer
que, en la ciencia, ninguna palabra se puede decir si ella no estd comprobada empiricamente o es
factible de comprobar. En sintesis, no hay que temer a los cometas, pues no son monstruosos; los
«monstruos» verdaderos son los cientificos de la vieja ciencia que creen ciegamente en los
dogmas, los que no tienen la libertad filoséfica de la critica racional y cientifica:

[...] advierto que ni su Rev., ni otro algun Mathematico, aunque sea el mismo

Ptolomeo, puede sentar dogmas en estas ciencias porque en ellas no sirve de cosa

alguna la autoridad, sino las pruebas y la demostracion; con lo qual puede estar muy

seguro que ni yo, ni otro cualquier Astronomo se persuadira a que el Cometa no tuvo

paralaxis sensible porque assi lo dice quando le falta lo principal, que es el que lo
demuestre. Advierto tambien que de observaciones hechas sin instrumento, sino con

% Ibidem, par. 191, p. 92.
% Ibidem, par. 194, p. 94.

93



la vista y estimacion es cosa indigna pensar que se puede concluir cosa alguna de

consideracion en materia tan primorosa como la que aqui se ventila, por lo cual

merecia no solo no admitirse, pero que ni aun se gastase tiempo en especularla.210

Las matematicas, auxiliadoras de la astronomia, segtin Sigiienza, no s6lo consisten en
la perfecta demostracion de las proposiciones, sino también en el uso de los instrumentos
modernos de medicidén que permiten un cdlculo més preciso. Para Bernabé Navarro, este aprecio
por las matemdticas y los instrumentos de medicion es otro de los varios elementos que
posicionan al poligrafo como un cientifico moderno y cercano a la ciencia del siglo siguiente.”""
La especulacion —uno de los males que los ilustrados novohispanos del siglo siguiente veran en
la filosofia escoldstica— es atacada por Sigiienza en diversos pasajes de la Libra, pues le parece
poco seria y nada favorable para la profesién de cientifico, todavia incipiente.”'* Por ello, acusa
de especulativa a la Exposicion de Kino, pues, como €l dice, ésta es una obra «oracular»: todas
sus propuestas son etéreas, incongruentes, contradictorias y sélo se dedican a adivinar males
imaginarios, no comprobables, para tormento de los ignorantes y temerosos. Con la ironia y el
sarcasmo que lo caracterizan, el novohispano sefiala este aspecto en el escrito de Kino: “Di titulo
de Oraculos de Apolo a las clausulas de esta carta y no sin motivo; porque como este daba las
respuestas ambiguas para escusar la censura de mentiroso, del mismo modo respondio
equivocamente el R. P. a sus Consultantes lo que con Cometa, 0 sin el se ha de observar en el

~ . . 21
mundo en los afios que se siguieren.”*"”

19 Ibidem, par. 252, p. 118. Paralaxis o paralaje es la diferencia de posiciones que toma un astro en el cielo segtin un

punto de observacién. Sigiienza, a diferencia de lo que crefa Kino, estd refiriéndose al cambio poco notorio que
tuvo, segun sus cdlculos astrondmicos, el trayecto del cometa.

21 Navarro, “Carlos de Sigiienza y Gongora: eje central...”, op. cit., p. 181.

212 «La profesion de cientifico, en general, y de matematico o astronomo, en particular, en el siglo XVII no estaba ni
mucho menos definida, y los cientificos negociaban y luchaban precisamente por definirla, por autodefinirse, por
construir su identidad, de acuerdo con lo que ellos percibian como sus intereses, tanto cognitivos como en lo relativo
a la legitimacion y alcance de sus actividades y mejora de su status social.” Navarro Broténs, art. cit., p. 180.

*1 Sigiienza, Libra..., par. 224, p. 105.

94



Obviamente, Sigiienza no se queda ahi; dice ademds que los fundamentos son a tal
punto “en estremo malos, como para que se vea, que sin temor de errar se puede decir de los

- 214
Cometas lo que se quisiere [...]”

, por lo cual hubiese convenido haberlos puesto en “versos 0
periodos de los que llaman retrogrados y refluentes, para que leyendolos como los sucesos
dictasen, estuviese siempre su credito en respetoso [sic] lugar.”215 Indudablemente, el poligrafo
usa una alta dosis de ponzofia —no toda, pues hay mas— contra la obra de Kino, pero acompafiada
armoOnicamente de un analisis metodologico y matematico. En sintesis, Sigiienza quiere decir al
jesuita lo que, efectivamente, le dice acerca de su conocimiento sobre el cometa: “[...] no
sirviendo para ello precisamente este gran Cometa, puede acomodarlo a otras cosas el R. P.”*!
Ya en un pardgrafo anterior —en el 194— hay pistas de otra causa del ensafiamiento con que
Siglienza trata la obra de Kino, ya que no sélo el ultraje a la ciencia hiere el costado del
novohispano: “A estos primores llegan las especulaciones philosophicas de quien vino desde la
docta Alemania 2 ensefiarnos las Mathematicas en la ignorante America.”*'’ Con esta dltima cita,
es conveniente dejar hasta aqui la «singular batalla» cientifica, para abrir campo a otra que se
libra en el mismo escenario.

Esta otra lucha de la Libra es también fundamental para comprender el alcance e
importancia que Sigiienza tendréd para el siglo XVIII como un cientifico e intelectual modelo.
Esta tiene relacién con la otra motivacién que tuvo para escribir la obra: la polémica criollista
con el padre Kino, quien, como se ha dicho, habia llegado recién a la Nueva Espafia procedente
de Europa. Probablemente esta polémica no fue nueva en la época de Sigilienza: se sabe que,

desde los primeros afios de la invasidn espafiola y su posterior asentamiento en estas tierras, se

2% Ibidem, par. 227, p. 106.
25 Loc. cit.

219 Ibidem, par. 224, p. 105.
*'7 Ibidem, par. 194, p. 94.

95



tienen indicios de la rivalidad entre los recién llegados al Nuevo Mundo y las generaciones ya
americanas. Edmundo O'Gorman escribi6, desde un punto de vista ontolégico, que el criollismo
es mds que una categoria étnica o un asunto de lugar geogréfico, sino la encarnacién de la
. . ~ 21 . . .
historia de la Nueva Espaifia; ® de la misma manera lo explica Jorge Alberto Manrique,
amplidndolo ya no sélo a una tensidn entre espafioles peninsulares y americanos, sino entre los
criollos y Europa en el siglo barroco:
El fendmeno quiz4 central del siglo barroco novohispano, como fenémeno de cultura,
en el que se enmarcan las diferentes actitudes de los hombres de Nueva Espafia, es el
que se ha llamado fenémeno del criollismo. Criollo, en principio, es el hijo de
europeo nacido en América; pero, como bien ha visto Edmundo O'Gorman, el
concepto de criollo pronto rebasa esa connotacidén accidental del nacimiento y
cualquiera otra racial para referirse a un hecho de conciencia. [...] El concepto, pues,
no se limita s6lo a esa endeble circunstancia del nacimiento, sino que se refiere a un
hecho de cultura, de actitud y de conciencia. Criollo es el que se siente novohispano,

americano, y que por tanto no se siente europeo; pero eso que tan rapidamente se dice
entrafia no pocas complicaciones en sus entretelas.”'’

Con Sigiienza queda claro que, més alld de un altercado entre gachupines y criollos,
el problema ha girado hacia la polémica entre los americanos y la visién que sobre el continente
tenian los europeos; esta actitud criolla no es patrimonio del siglo XVII, pues continuard muy
viva y se profundizard en el siglo XVIII, lo que se analizard en este trabajo a su debido momento.
Sin duda, el criollismo en Sigiienza es un hecho de conciencia histérica y cultural, asi como
también un problema identitario sobre el cual se profundizard en el apartado siguiente. Sigiienza

tiene la certeza de que por ser americano no es inferior a un europeo como Kino y, por lo tanto,

1% «E] criollo es, pues, el hecho concreto en que encarna nuestra idea del ser de la Nueva Espafia y de su historia;
pero no ya entendido como mera categoria racial o de arraigo domiciliario, ni tampoco como un «tema» mads entre
otros de la historia colonial, sino como la forma visible de interior dialéctica y la clave del ritmo de su desenlace. Y
asi se disipa la imprecisa penumbra de los atisbos que s6lo han sabido ver en el sordo y secular conflicto entre el
gachupin y el criollo un pleito de ambiciones frustradas, de orgullo herido y de resentimientos. Se reviste, en
cambio, de la profunda significaciéon que tuvo el choque entre dos maneras contrarias de concebir la vida
novohispana y el triunfo definitivo de una de ellas, afios después de lograda la independencia. En el criollismo
tenemos el apocalipsis de la Nueva Espafia.” Edmundo O'Gorman, Meditaciones sobre el criollismo, Centro de
Estudios de Historia de México, México, 1970, p. 25.

1 Jorge Alberto Manrique, “Del Barroco a la Ilustracion”, en AA.VV., Historia General de México, El Colegio de
Meéxico, México, 2000, p. 433.

96



puede competir mano a mano con sus argumentos cientificos. Si bien es cierto que las diferencias
entre Sigiienza y Kino radican, fundamentalmente, en dos puntos de vista cientificos divergentes,
no es menos verdadero que en la critica del novohispano al europeo se percibe con bastante
fuerza una defensa —;por qué no decirlo?, virulenta— de la ciencia (su ciencia) criolla.

Al comenzar la Libra, Siglienza establece, como ya se vio, que esta polémica no es
contra Kino en tanto jesuita —no quiere ruido con la Compaiia—, sino como “Mathematico y
sugeto particular”, puesto que no desea mezclar los dmbitos teoldgico y cientifico en un mismo
asunto, cuestiéon que, como se ha analizado, es una de sus luchas metodoldgicas. En esta
polémica entre cientificos, Sigiienza no se asusta ante una autoridad como Kino. Todos le dicen
que éste prepara una respuesta a su Manifiesto y que se prevenga de él, pero Sigiienza, montado
en coélera, piensa que quienes lo previenen tienen algin complejo ante la figura de Kino, pues
“que solo por ser recien llegado de Alemania a esta Nueva Espafia el R. P. havia de ser
consumadissimo Mathematico [...]”.**° Junto a éste hay varios pasajes en los que Sigiienza saca a
relucir un orgullo criollo muy cercano a su saber cientifico. Tampoco pierde oportunidad para
ironizar sobre el trato poco cortés que ha recibido en la Exposicion astronomica de Kino, de
quien antes creyod ser su amigo:

Ni se yo en que Universidad de Alemania se ensefia tan cortesana politica, como es

querer deslucir al amigo con la misma persona a quien este pretende tener grata con

sus estudios. Y si no fue este el intento del R. P. en escribir su Exposicion

astronomica, y dedicarla al Exmo. Sefior Virrey desta Nueva Espafa, imaginaria sin
duda que se le darian repetidas gracias (y no fue assi) de que desde la Alemania havia

venido a esta Septentrional America para libertar a la Excelentissima Sefiora del
engafio, y perjuyzio en que yo la havia puesto de que no deben ser temidos los

. . 221
Cometas, por ser falso el que son prenuncios de calamidades, y estragos.
El sabio novohispano no acepta que un europeo —seguln ¢€l, bastante errado en sus

suposiciones— venga, sin fundamento cientifico, por el s6lo hecho de ser europeo, a enmendarle

220
221

Libra, par. 2, p. 2.
Ibidem, par. 7, p. 6.

97



la plana frente a los Virreyes.222 Quizas es la dedicatoria de la Exposicion al marqués de la
Laguna una de las «observaciones» de Kino que mds ofuscé a Sigiienza, pues significé una
desautorizacion y descrédito ante las maximas autoridades virreinales. A ello se agrega otro
asunto (como lo deja claro en los primeros pardgrafos de la obra), pues Kino pagdé mal la
liberalidad de Sigiienza con sus cartas geograficas; el europeo se las devolvid, dice, gracias a las
diligencias de Francisco de Florencia —el jesuita que escribi6 la famosa Historia de la Provincia
de la Compariiia de Jesiis en Nueva Esparia (1694)—, aunque en pésimas condiciones:

[...] las quales en pedazos, y diminutas volvieron a mi poder despues de haver salido

de esta Ciudad el R. P. Pero de haverlas recobrado, aun de esta forma, le doy

repetidas gracias al M. R. P. Francisco de Florencia actual Rector del Colegio

Maximo de S. Pedro, y S. Pablo, gloria de nuestra nacion criolla, y singularissimo

Amigo mio.**

El nombre de Florencia, como miembro y “gloria de nuestra nacion criolla” , jesuita y
amigo suyo, le da un nuevo respaldo para lanzar su critica sin temor a la autoridad que representa
el misionero, pues confia que ha dejado establecido que su problema con él nada tiene que ver
con su condicién eclesidstica ni menos con la Compaiiia. La critica es contra las antojadizas
aseveraciones del matemdtico, que no merecen un respeto cientifico, sobre un fendémeno
complejo que no tiene, por parte de Kino, una respuesta fisica o matemadtica satisfactoria. Asi
como los cometas no pueden ser estudiados con base en supuestos, tampoco los hombres pueden

ser juzgados por sabios por el hecho de venir de Europa. Ademads, Sigiienza tiene noticias —poco

novedosas, ayer y hoy— del desprecio que los europeos tienen de los americanos, cuestion que ya

2 «Ademas de esto, hallandome yo en mi Patria con los creditos tales quales, que me ha grangeado mi estudio con
salario del Rey nuestro Sefior por ser su Cathedratico de Mathematicas en la Universidad Mexicana, no quiero, que
en algun tiempo se piense que el R. P. vino desde su Provincia de Baviera a corregirme la plana; assi porque debo
dar satisfacion al mundo de que haviendo dejado otros mayores estudios por el de las Mathematicas, no ha sido
gastando el tiempo con inutilidad, y dispendio, como porque yo no soy tan absolutamente duefio de mis creditos, y
mi nombre, que pueda consentir el que me quite aquellos, y me obscuresca este, el que quisiere hazerlo sin darle
causa, como lo haze el R. P. quando es el primero que commueve la piscina, y que me provoca [...]”. Ibidem, par. 9,
p-7.
3 Ibidem, par. 5, p. 5.

98



se vio en la ironica frase con que ataca los “primores” de Kino que viene a ensefiar matematicas
a la “ignorante América”. Por ello, mas adelante recalca el prejuicio que los europeos tienen de
los americanos, pues ve en la soberbia de Kino su prueba mas fehaciente:

Viva mil afios el muy religioso, y R. P. por el alto concepto que tuvo de nosotros los
Americanos al escribir estas cldusulas. Piensan en algunas partes de la Europa, y con
especialidad en las septentrionales, por mas remotas, que no solo los Indios
habitadores originarios destos Paises, sino que los que de padres Espafioles
casualmente nacimos en ellos, 0 andamos en dos pies por divina dispensacion, 0 que
aun valiendose de microscopios ingleses apenas se descubre en nosotros lo racional.
Muestra el R. P. en jusgar [sic] lo propio, haverse educado en alguna la mas distante
de todas ellas, sin que su estada por meses enteros en esta corte, ni lo que ha
conversado con los nacidos en ella que la havitamos, le ayan hecho deponer el
concepto, que en esto tiene, el qual en parte se manifiesta, infiriendo de lo que escribe
el que jusga que no sabemos leer, y que por el consiguiente somos incapaces de hazer
juizio de lo que consta de letras.

Al parecer, a Sigiienza le queda rondando la polémica frase de Kino, acerca de los
“trabajosos juizios”, pues en varias ocasiones vuelve sobre ella para atacar al jesuita. Tal vez, en
el pardgrafo recién citado, queda de manera mas explicita el criollismo intelectual sigiienciano,
pero también las tensiones propias del criollo que nace casualmente en las tierras americanas.
Como dice Manrique acerca de éste, aunque el «enemigo» no sea el espafiol, sino otro europeo,
“Este hombre que ya no se siente europeo, que detesta al gachupin, no puede, sin embargo, dejar
de sentirse de alguna manera espafiol. Pero su modelo a seguir no puede ser otro que Europa. Es

205 ¢
7~ Esta,

y al mismo tiempo no es europeo. ;Quién es?, ;quién soy? Es la pregunta atenaceante.
la problemética criolla, es de gran importancia, tanto para el siglo que ya se acaba como para el
siguiente, lo que se estudiard con mayor profundidad en el proximo apartado.

Como afirmaba Trabulse, la obra de Sigiienza inicia la ciencia moderna en México,

pero también la demanda de reconocimiento de la ciencia criolla a la europea, como dice

>4 Ibidem, par. 166, p. 83.
25 Manrique, art. cit., p. 434.

99



226
Lorente.

En esta polémica, que retne el nuevo saber cientifico y el profundo sentimiento
criollo, se prefiguran las nuevas disputas que tendran como escenario el siglo XVIII, empezando
por aquella que dio origen a la primera gran obra literaria de las letras novohispanas de la
centuria, la ya mencionada Biblioteca Mexicana de Eguiara. Como se verd en los capitulos
siguientes, la tradicion de la polémica moderna novohispana que inaugura Sigiienza tendrd, en el
movimiento ilustrado, a la erudicion literaria y al sentimiento criollo como sus dos flancos
defensivos. Los oponentes ya no serdn sélo cientificos; también escritores eruditos o poligrafos y
ensayistas literarios.

Es imposible cerrar este apartado sin una reflexion final sobre algunas propuestas de
Sigiienza. Volviendo al titulo completo del Manifiesto (Manifiesto philoséphico contra los
cometas despojados del imperio que tenian sobre los timidos), resulta dificil no hacer algunas
rdpidas reflexiones en torno al término «timidos». Sin duda, este escrito va dirigido a los

hombres de ciencia de la época, pero también —aunque en dltima instancia o indirectamente—

tiene como finalidad calmar al pueblo (quitarle el miedo) ante los oscuros presagios publicados

226 Lorente, refiriéndose a la pertenencia de Sigiienza a la cédtedra universitaria de matematicas, ve al sabio
novohispano como un simbolo o representante del proyecto académico criollo: “Pero es en la Libra Astronémica y
Philoséphica donde Sigiienza lleva el elogio de la ciencia patria a su apoteosis [...] Lo que me importa subrayar en
estos momentos es que don Carlos, comprometido con el proyecto colectivo de formacién de la conciencia criolla
(originado en la universidad), ve en las refutaciones del padre Kino a su Manifiesto Philosophico el descrédito de su
persona —no sélo cientifico—, pero también el menosprecio a la institucién universitaria que catalizaba este proyecto
y, en definitiva, un ataque frontal a la misma conciencia criolla. Por eso la Libra es algo mds que la reivindicacién
de Sigiienza como cientifico y como persona, con ser esto importante. Simultineamente es la prueba palpable del
grado de desarrollo que habian adquirido los saberes cientificos y filoséficos en la Universidad de México. En este
sentido, la Libra constituye la debida respuesta que la ciencia (y la cultura) criolla, concretada en Sigiienza, da al
sentirse maltratada por la soberbia y anticuada Exposicion Astronomica del sabio jesuita aleman.” Lorente, op. cit.,
p- 209. Contrario a lo que cree Lorente acerca de Sigiienza como un simbolo del proyecto académico criollo,
Enrique Gonzélez Gonzélez sefala que el gremio de los profesores universitarios vefan al poligrafo como a alguien
ajeno al gremio: “Por su bajo salario (apenas 100 pesos anuales) y sin posibilidades de tener acceso a las ricas
propinas de sus colegas, se ocupé en miltiples empleos que le permitian mantener a sus numerosos hermanos. [...]
Su constante inasistencia a clases y el favoritismo del virrey le ocasionaban fricciones con el gremio y aunque
publicé mucho gracias al apoyo del palacio virreinal y de algunos conventos, s6lo imprimié una minima parte de lo
que escribié. Incluso cuando el erudito esperaba que la corporacién lo comisionara para hacer la crénica de la
universidad, el claustro lo descartd argumentando que no era tarea para alguien ajeno al gremio.” Enrique Gonzalez
Gonzalez, “La universidad: estudiantes y doctores”, en Antonio Rubial Garcia (coord.), Historia de la vida cotidiana
en México, op. cit., p. 292.

100



por algunos de manera irresponsable. La finalidad del Manifiesto, como la de la Libra, es que,
mediante la ciencia y el método, los hombres puedan dejar atrds las supersticiones y cefiirse a la
razon y, por consiguiente, a la verdad.

Sin ir mds lejos, hacia el final de la obra, hay un pardgrafo revelador para relacionar
esta idea con la «doute méthodique» cartesiana o primer paso para encontrar la verdad de algo:
“[...] dar solucion a una duda no puede ser sino es quitando los perjuyzios sobre que estriva lo

falso, y manifestando la verdad que se oculta entre lo dudoso.”’

Pero lo principal para Sigiienza
es que el vulgo, mediante los hombres de ciencia, pueda abandonar el temor y desafiar a los
fenémenos del universo con el ejercicio racional. Irving A. Leonard, hablando del paso del
cometa y la observacion en terreno que realiz6 el cientifico novohispano, tiene una bella imagen
que describe este asunto:
This incident, perhaps better than any other, epitomizes the man and his times. While
the superstitious populace flees in dread and terror from natural phenomena which it
does not try to understand, the zealous —and pious— scientist stands with his
instruments in his hand joyfully scanning the heavens amidst the unnatural obscurity
and eagerly searching for data which may add to the sum of human knowledge and
happiness.228
La imagen que da Leonard se parece a esos cientificos que, casi un siglo mas tarde,
pintara en L'Eruption du Mont Vésuve (1771) Pierre-Jacques Volaire: impertérritos ante el

peligro del volcan en erupcidn, los cientificos discuten, miden y anotan; no tienen miedo alguno.

“No ay razon alguna para temerse como con tanto ahinco, y con tan despreciables fundamentos

2 Sigiienza, Libra..., par. 379, p. 173. Descartes, en la primera parte del Discours de la Méthode (1637), habia
sefalado algo similar: “Le premier était de ne recevoir jamais aucune chose pour vrai, que je ne la connusse
évidentement étre telle: c'est-a-dire, d'éviter soigneussement la précipitation et la prévention; et de ne comprendre
rien de plus en mes jugements, que ce qui se présenterait si clairement et si distinctement a mon esprit, que je
n'eusse aucune occasion de le mettre en doute.” René Descartes, Discours de la Méthode, Librairie Philosophique J.
Vrin, Paris, 1925, p. 18.

228 Irving A. Leonard, Don Carlos de Sigiienza y Gongora. A Mexican Savant of the Seventeenth Century, University
of California Press, Berkeley, 1929, p. 55.

101



pretende el excelente Philosopho y R. P.”,** dice Sigiienza. El Manifiesto y la Libra son dos
escritos contra el miedo y la supersticion: para quitarle a los cometas “la mascara para que no

nos espanten”230

, el cientifico novohispano ira por el camino que “abre la Philosophia para llegar
al término de la verdad”.*'

Precisamente, son estos elementos, ademds de los que ya se han revisado, los que
ponen a Sigiienza en el inicio del camino ilustrado novohispano. Hay en su pensamiento
cientifico-filoséfico, mediante la polémica cometaria, aquello que los ilustrados europeos —como
Immanuel Kant— Ilamaron un uso puiblico de la razén:>* 1a obra cientifica de Sigiienza invita a la
discusion y al conocimiento, a la que €l llam6 libertad filoséfica. Esta dltima frase, que puede
parecer ingenua, no es un cliché, sino otro de los postulados ilustrados: es el sapere aude,
“atrévete a saber”, que deja atréas la supersticion y el miedo de los «timidos», para alcanzar esa
mayoria de edad con que Alfonso Reyes defini6 el siglo X VIIL**?

Pero Sigiienza es todavia mds complejo y no se le puede encasillar como un cientifico
mecanicista de profesion. Parafraseando un conocido adagio biblico, se puede decir que no sélo
de ciencia vive su universo ni solamente eso trae el mercader de luz novohispano: el

reconocimiento del mundo americano y su reinvencién mds notables es uno de los caminos que

llegan a tocar a la puerta de una nueva conciencia histdrica.

> Sigiienza, Libra..., par. 192, p. 93.

29 Ibidem, par. 12, p. 10.

B! Loce. cit.

32 «“Pero para esta Ilustracion Gnicamente se requiere libertad, y, por cierto, la menos perjudicial entre todas las que
llevan este nombre, a saber, la libertad de hacer siempre y en todo lugar uso piiblico de la propia razon [...] Entiendo
por uso publico de la propia razén aquél que alguien hace de ella en cuanto docto (Gelehrter) ante el gran publico
del mundo de los lectores”. Immanuel Kant, “;Qué es la Ilustraciéon?”, en Agapito Maestre (estudio preliminar y
selecion), ;Qué es la Ilustracion?, trad. A. Maestre y J. Romagosa, Tecnos, Madrid., 2007, pp. 19-20.

23 Alfonso Reyes, Letras de la Nueva Espariia, en Obras completas, t. 12, Fondo de Cultura Econémica-Letras
Mexicanas, México, 1997, p. 375.

102



2.3 RECONSTRUCCION HISTORICA E INTERPRETACION CRIOLLA EN THEATRO DE
VIRTUDES POLITICAS, QUE CONSTITUYEN A UN PRINCIPE (1680)

Algunos meses antes del suceso que provoco la llamada «justa de los cometas», otro evento —
civil y no cientifico- darfa a Sigiienza una gran oportunidad para ejercitar algo mas que su
erudicion. El 30 de noviembre de 1680, Tomas Antonio de la Cerda, conde de Paredes y marqués
de la Laguna, entr6 a la capital del virreinato, proveniente del puerto de Veracruz, con la
investidura de su maxima autoridad. Esta historia es bien conocida, como lo son también los
encargos que tanto sor Juana Inés de la Cruz como Sigiienza recibieron de la Iglesia
Metropolitana y el Cabildo de la ciudad, respectivamente, para erigir dos arcos de triunfo a modo
de bienvenida al nuevo gobernante. Esta fiesta de recibimiento a la nueva autoridad —originada
en la Antigiiedad— ya tenia una tradicion en Espafa, segtn cuenta Lorente:

Esta prictica suntuaria se institucionaliz6 en Espafia con Carlos V y cruzd el

Atléantico para hacerse comun en los virreinatos americanos. En el caso concreto de la

Nueva Espafa, hemos de tener presente que la sociedad novohispana contaba,

ademds, con un antecedente histérico de enorme trascendencia: el viaje triunfal de

Hernan Cortés desde el puerto de la Veracruz, y su conquista de México. Asi, la

entrada de un virrey en México encerraba un férreo protocolo, en que todo estaba

fuertemente ritualizado y cargado de simbolismo. Posiblemente ningun otro
acontecimiento en la vida colonial tuvo mds influencia sobre el espacio urbano que
éste.*

El largo periplo del nuevo virrey, que emula la llegada del conquistador castellano, se
corona con su llegada a la cabeza del virreinato: dentro del mundo simbdlico, él es un nuevo
Cortés recibido por una nueva Tenochtitlan. Y, quizds, los arcos de triunfo fueron un pilar
principal para sostener esa fdbrica simbdlica en la que se construia “una alegoria juridica y

59235

politica, que se pretendia verdadera imagen de la sociedad novohispana 0, como sefiala

Manrique, para que la realidad social de la Nueva Espafia “se conforme a sus suefios o

234 Lorente, op. cit., p. 13.
3 Ibidem, p. 15.

103



ideales”.**® Como se sabe también, el arco de triunfo era una representacion pléstica perecedera,
construida con madera y cartdn, en la que se retrataban pictéricamente aspectos notables —reales
o fingidos— de la vida del homenajeado; a estas imédgenes se unian discursos escritos sobre el
asunto representado en una estrecha relacion ecfréstica, puesto que el texto explicaba (como en
la emblematica) el significado alegérico de las pinturas.237 Sobre esto, Maria Dolores Bravo
Arriaga ha sefialado que el arco de triunfo, como construccion arquitectonica y plastica, “[...] se
enriquece y se complementa —en igual proporcién e importancia— con el texto literario”.**®

A lo anterior se agrega la fiesta que se desarrolla en torno a la llegada del virrey,

. . . . . . 2 .,
donde no faltaban la limpieza de calles y el mejoramiento de sus luminarias, la decoracién

pomposa de algunos edificios —descrita minuciosamente por Juan Antonio Ramirez Santibdnez

236 Manrique, art. cit., p. 449.

27 Antes de entrar a lo que aqui interesa, y sin demasiada prolijidad, se pueden decir algunas cosas preliminares
sobre el texto sigiienciano, que acompaiia al arco de triunfo, y su estructura. Un trabajo de Sigmund Jidmar Méndez
Baiiuelos sintetiza la organizacion textual de este tipo de obras: “Estan compuestos los textos por una exposicion
general de los principios tedricos que sustentan la concepcion del arco, la eleccién del modelo o modelos escogidos
asi como la écfrasis o descripcion de la estructura y de las imdgenes en ellos dispuestas, las fuentes en que estdn
inspirados y la significacién alegdrica que poseen, junto con el mote y el epigrama que las acompafiaban. Ademads,
se incluye al final una composicidén en verso, pronunciada en la misma ocasion [...]”. En “Ingenio y construccion
alegorica en dos arcos triunfales novohispanos” en Alicia Mayer (coord.), Carlos de Sigiienza y Gongora. Homenaje
1700-2000, t. 1, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2000, pp. 41-42. A modo de complemento
sobre la relacion ecfrastica, se pueden decir un par de cosas mds. La écfrasis era parte de ejercicios retdricos en los
que los estudiantes ponian a prueba sus dotes descriptivas, tanto de pinturas como de esculturas. Si se recuerda bien
aquel pasaje de La lliada, especificamente el canto XVIII en el cual se describe el escudo de Aquiles, se tendrd un
buen ejemplo de esa clase de ejercicios. Sobre la écfrasis hay diversos estudios, entre los cuales destacan los de W. J.
T. Mitchell, “Textual Pictures”, en Picture Theory: Essays on Verbal and Visual Representation, The University of
Chicago Press, Chicago, 1994, pp. 151-182, y “What is an Image?”, en Iconology: Image, Text, Ideology, The
University of Chicago Press, Chicago, 1986, pp. 7-46; Luz Aurora Pimentel, “Ecfrasis: la representacion verbal del
objeto”, en El espacio en la ficcion. Ficciones espaciales. La representacion del espacio en los textos narrativos,
Siglo Veintiuno-Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2001, pp. 110-131; Mark Smith, Literary
Realism and the Ekphrasis Tradition, The Pennsylvania State University Press, University Park, 1995; Wendy
Steiner, “The Painting-Literature Analogy”, en The Colors of Rhetoric. Problems in the Relation between Modern
Literature and Painting, The University of Chicago Press, Chicago, 1982, pp. 1-18; y el articulo de James A. W.
Heffernan, “Ekphrasis and Representation”, New Literary History, 22 (2), 1991, pp. 297-316.

% Maria Dolores Bravo Arriaga, “El arco triunfal novohispano como representacion”, en La excepcion y la regla.
Estudios sobre espiritualidad y cultura en la Nueva Espaiia, Universidad Nacional Autébnoma de México, México,
1997, p. 173.

# Judith Farré, “Pedagogia de virreyes y arcos de triunfo en la Nueva Espafia a finales del siglo XVII”, en

destiempos.com, 3-14 (2008), p. 263.

104



en su poema Piérica narracion (1680)—,**" los banquetes, saraos, musica y representaciones
draméticas,”*' lo que propiciaba —como apunta Bravo— los medios perfectos para un didactismo
doctrinal.***

Para este didactismo doctrinal el arco de triunfo era una herramienta fundamental,
sobre todo por un elemento que lo caracterizaba: la analogia que se hacia entre el homenajeado y
los simbolos politicos del mundo occidental. O como dice Lorente: “Repletos de mensajes
simbolicos, procedentes de la literatura emblemadtica, los arcos triunfales se convirtieron en el
mejor manifiesto del parangén entre los principes europeos y los héroes de la Antigiiedad y en el
soporte de un discurso apologético, claramente vinculado a su ideologia politica.”*** Parece ser
que esta comparacion de virtudes entre la autoridad y los héroes del mundo cldsico no era
solamente una loa exagerada hacia el nuevo gobernante, sino un medio en que el aparato del
Estado brillaba con un maximo e inalcanzable esplendor en que, segin Bravo, “el poder se

59244

manifiesta a los gobernados y el virrey representaba “la parte superior y divinizada del

: 24
cuerpo social”.**’

9 Farré cita, entre otras fuentes, esta obra de Ramirez Santibafiez. Por ejemplo, en uno de sus pasajes, el poeta
describe la decoracidn ostentosa de las salas del palacio de Chapultepec, retiro que sirvié como estancia previa al
conde de Paredes, el nuevo virrey, antes de tomar posesion de su cargo y entrar al palacio virreinal: “Toda la casa
adornada / tuvo con riqueza intensa / de telas bien matizadas, / tanto que al verla colgada / la fama estuvo suspensa. /
De brocado de riquezas / todas las salas se hallaron / llenas de iguales proezas, / que a las pobres las colgaron /
porque eran muy lindas piezas. / En fin, las salas lucian / vistosamente colgadas, / en las cuales como veian / las
telas amilanadas, / los colores se encendian.” Juan Antonio Ramirez Santibafiez, Pierica narracion de la plausible
pompa con que entro en esta Imperial y Nobilisima Ciudad de México el Exmo. Sefior Conde de Paredes, Marqués
de la Laguna, Virrey Gobernador y Capitin General de esta Nueva Espaiia, y Presidente de su real Audiencia y
Cancilleria, que en ella reside. El dia 30 de noviembre de este afio de 1680. Que consagra obsequioso al Sefior Don
Luis Carrillo de Medina y Guzmdn, hijo segundo de los Seriores Condes de la Rivera, Capitdn de la Armada Real,
Gobernador que fue de los bajeles que condujeron el socorro a los estados de Flandes el aiio de 1666 y Capitdn de
la Guarda de Su Excelencia, habiéndolo sido de los dos Seiiores Excelentisimos sus antecesores, México, Francisco
Rodriguez Lupercio, 1680, s/f, vv. 220-234.

! pilar Gonzalbo Aizpuru, “Auge y ocaso de la fiesta. Las fiestas en la Nueva Espafia. Jubilo y piedad,
programacién y espontaneidad”, en Maria Agueda Méndez (ed.), Fiesta y celebracion: discurso y espacio
novohispanos, El Colegio de México, México, 2009, p. 66.

42 Bravo, op. cit., p. 175.

243 Lorente, op. cit., p. 13.

244 Bravo, art. cit., p. 174.

* Loc. cit.

105



Pero también hay algo mds en esta comparacion superlativa entre la autoridad y los
héroes, sobre todo para el caso de la Nueva Espafia: facilita la entrada del virreinato, mediante
las analogias, en la historia mitica de Occidente, formando artificiosamente parte de ella. Por este
motivo, como se verd muy pronto, las analogias «aindiadas» —como Lorente llama al arco de
triunfo de Sigiif:nzal—246 que el sabio novohispano ejecuta en el Theatro de virtudes politicas,
marcan un tipo de cambio con esta tradicion: la Nueva Espafia no entra al mundo por la analogia
entre la autoridad peninsular y los héroes de la Antigiiedad —parece decir el poligrafo
novohispano—, sino por sus propios pies que son los de su historia. Estas analogias que Lorente
define como «aindiadas» habian sido percibidas como tales por el autor de Piérica narracion. El
poeta, con agudeza, describe el arco de triunfo sigiienciano que presencio el virrey:

Un Arco bien lebantado

la Ciudad sin interés

aqui le tuvo formado,

que alabandole cortés

no dexd de estar aindiado.
Su perspectiva fue tal,

que de todos fue alabado,
porque estuvo tan igual,

que el pinzel proporcionado
se ajustd a lo natural.

De la idea los desvelos
dezian su Autor, y bien,

que sabe echar sin rezelos
muy bien por la tierra quien
tan bien echa por los cielos.
De eloquencia fue un abismo,
pues su ciencia descogiendo,
y asombrandose assi mismo
de la humanidad huyendo

e 247
fue a dar en el Gentilismo.

246 Lorente, op. cit., p. 15.
7 Ramirez Santibafez, op. cit., vv. 660-679.

106



La descripcion de Ramirez Santibéfiez —si bien no entra en los pormenores del escrito
de Sigiienza— es muy exacta en cuanto a su percepcion de la intencionalidad del poligrafo en su
arco «aindiado»: alabar al nuevo virrey (a quien “echa por los cielos”) y aconsejarlo (“echar sin
rezelos / muy bien por la tierra”), mediante un despliegue de elocuencia y erudicién del buen
gobierno que tuvo la gentilidad mexicana. Sin duda, estas quntillas del poeta —mds todo lo que
dijo para establecer un contexto— son una buena introduccién para comenzar el anélisis del texto
sigiienciano.

El Theatro tiene tres partes claramente identificables desde el punto de vista
expositivo: la primera estd constituida por tres preludios que justifican no sélo la eleccién de su
asunto o la respuesta a sus detractores, como cree Lorente;248 también es posible encontrar una
serie de elementos, como luego se examinard, relacionados con una particular vision
historiogréfica, cosmoldgica, etc., que subyace a tal justificacion. La segunda estd compuesta por
quince capitulos, la mayoria de ellos dedicados monograficamente a cada gobernante azteca, los
que explican su correspondencia con los emblemas del arco triunfal, y se erigen como ejemplos
de virtud. La tercera y ultima parte tiene dieciséis octavas, en las que la ciudad de México,
personificada, da la bienvenida al nuevo virrey. Al final se agrega otra octava, afadida
posteriormente por Sigiienza, segiin ha estudiado Lorente.**

Casi al comenzar su dedicatoria al nuevo virrey, Sigiienza establece el tema del que
hablar4; el método de su exposicién y, también, el de sus conclusiones puede parecer totalmente
alejado de lo que hard poco tiempo después en la Libra. Pero, como ya se dijo, el sabio
novohispano no es un cientifico profesional, pues no tiene problemas en trabajar

«imaginativamente» —al menos en apariencia— los asuntos de la historia antigua de la Nueva

248 Lorente, op. cit., p. 32.
249 .
Loc. cit.

107



Espana, como pronto se analizard. Luego de alzar la figura del virrey hasta la cima de su estirpe

. . Z 2
noble y situarlo como un continuador de la monarquia azteca %0 (

“Ni pudo Mexico menos que
valiendose de sus Reyes, y Emperadores celebrar condignamente la gloria [...]">"), Sigiienza
sefala de lo que tratard su obra:

Y si era destino de la Fortuna, el que en alguna ocasién renaciesen los Mexicanos

Monarchas de entre las cenizas en que los tiene el olvido, para que como Fenizes del

Occidente los inmortalizase la Fama: nunca mejor pudieron obtenerlo, que en la

presente, por haver de ser V. Ex.* quien les infundiese el espiritu, como otras vezes lo

a hecho su Real, y excelentissima Casa, con los que ilustran la Europa.25 2

Desde luego, este acto de resurreccion de los antiguos monarcas mexicanos no paso
inadvertido. Hay varios pasajes en la obra (ya se llegard a algunos de ellos) donde Sigiienza da a
entender que tuvo detractores del tema escogido, por poner a los emperadores aztecas como
modelos de virtud, como cuando dice duramente al pasar: “[...] con facilidad se censura lo que no
se entiende, y que ninguno esta mas prompto para la detraccion, que el que nada haze, por que
[sic] se halla libre de que en la misma moneda se le retorne, encastillado en lo inaccesible de su
ignorancia.”*> Podra cambiar el asunto y la metodologia, pero no el af4n polemista de Sigiienza:
un poco mds adelante, y pidiendo las penas del infierno para estos “trabajosos juizios” —para dar
un término familiar al novohispano—, da un nuevo capirotazo, llamandolos “zoilos”, es decir,
criticos malintencionados y engreidos. Lorente apunta que, posiblemente, estas criticas no
surgieron de las autoridades virreinales, por razones diplomaticas, pues no se conoce hasta ahora

ningin documento al respecto; ademds, sefiala que no s6lo se le censuré a Sigiienza esta

eleccidn, sino también la de poner codo a codo asuntos profanos y sagrados:

20« a identificacion de México criollo —el aqui y ahora de Sigiienza— con el pasado precortesiano —no espafiol— se
combina con el elogio a la alta genealogia del virrey, conde de Paredes y anticipa con claridad su sentimiento
indigenista.” Ibidem, p. 21.
1 Carlos de Sigiienza y Goéngora, Theatro de virtudes politicas, que constituyen a vn Principe, viuda de Bernardo
Calder6n, México, 1680, p. v.
252 .

Loc. cit.
>3 Ibidem, p. 10.

108



Pero sélo sabemos eso: que sufrid criticas. {De donde surgieron? Desde luego que no
salieron de las altas autoridades espafiolas, con el virrey a la cabeza, que
prudentemente prefirieron callar antes que chocar frontalmente con la poderosa
institucién del cabildo. Y ;qué tipo de criticas recibié Sigiienza —y de rechazo, el
Cabildo de México— por la disposicion «original» del arco? La primera y
fundamental, tiene que ver con su rechazo de los modelos consagrados por la
mitologia clésica y la eleccion de los emperadores aztecas, «principes barbaros» que
contradecian implicitamente el axioma esencial, establecido por los moralistas
espaioles desde Ribadeneyra, de que «fuera de la verdadera religiéon no ha habido ni
hay verdadera virtud». La segunda, de contenido teoldgico-moral, le reprochaba el
que usara textos de las Sagradas Escrituras para la confeccién de los lemas de sus
empresas.””

Si se recuerda del apartado anterior aquel pasaje de la Libra donde Sigiienza acusa
mafiosamente a Kino de mezclar lo sagrado y lo profano y que, por ello, la obra del jesuita
mereceria censura teoldgica, no quedan mayores dudas de que el poligrafo novohispano no sufre
ni de un fanatismo cientificista ni de uno teolégico;255 dentro de su «libertad filos6fica» se debe
contar la libertad metodoldgica, de la que dara pruebas mas que evidentes en esta obra. Sin duda,

la primera critica que sefiala Lorente —que para este trabajo es mds importante— va dirigida a una

24 Lorente, op. cit., pp. 20-21. También Lorente critica que los estudios sobre la obra no se hayan explicado el
silencio del virrey ante esta osadia de Sigiienza: “La critica anterior ha sentido esto de algiin modo y se ha extrafiado
del silencio del virrey (y de otras autoridades espafiolas). Pero en verdad el prudente silencio del conde de Paredes
no debe sorprendernos. La realidad era que los virreyes y altos funcionarios, carentes en el siglo XVII de los
recursos de poder que habian disfrutado en el siglo anterior, se vieron obligados a actuar con gran tacto y
flexibilidad para hacerse obedecer sin provocar situaciones dificiles (como la que tuvo que sufrir el marqués de
Gelves en 1624), conciliando los intereses contrapuestos de los distintos grupos criollos, atenuando los
antagonismos entre criollos y peninsulares y armonizando las pretensiones locales con las directrices y necesidades
de la Corona.” Ibidem, pp. 35-36. Jacques Lafaye supone que este silencio se debe a otra cosa, pues lo que hace
Sigiienza es alabar el pasado indigena que ya no existe y que es, por lo tanto, inofensivo y sélo una dignificacion
literaria; de este modo, el Theatro, dice Lafaye, es la constatacion de la muerte del imperio mexicano: “L'audace
allégorique de don Carlos et le silence du vice-roi sont également €loquents. Si 1'intérét pour le passé indien, les
vertus exemplaires des souverains azteques, la «dignification» littéraire des divinités de l'ancien Mexique se sont
manifestés en méme temps chez les créoles de Mexico, apres 1650, cela tient a plusieurs raisons. On est d'abord
frappé par la brusque apparition avec l'oeuvre de don Carlos, de ce qu'il faut bien qualifier de «sentiment
indigéniste». [...] L'Indien que nous voyons renaitre sous la plume de don Carlos en 1680 n'est plus de tout celui de
Sahagtn et de Motolinia, ame a sauver et aussi homme a instruire et a redouter. L'Indien de Sigiienza y Géngora est
un Indien mort, on peut méme dire que 1'ceuvre de don Carlos est le constat de déces de 1'empire mexicain.” Jacques
Lafaye, Quetzalcoatl et Guadalupe. La formation de la conscience nationale au Mexique (1531-1813), Gallimard,
Paris, 1974, pp. 95-96. Ambas explicaciones, la de Lorente y de Lafaye, son posibles tanto para la audacia
sigiienciana como para el silencio del virrey.

> Asi hablaba Sigiienza de la Exposicion que, para él, dada la mezcla de autores profanos y sagrados, hubiese
merecido una censura teologica: “Porque si para que se entiendan aquéllos es necesario que de estos se nos revele la
inteligencia, ;quien no ve que sera por haber entre unos y otros mutua coligancia y similitud, lo cual es impiedad
digna no de desprecio, sino de censura teologica?”. Sigilienza, Libra..., par. 37, p. 24.

109



ruptura doble que Sigiienza comete: la de la tradicion cldsica y sus mitos heroicos (aunque
Sigiienza se sirva en varias ocasiones de sus textos) y la de la virtud ejemplar. Como es notorio,
ambas estdn enlazadas, pero no son una misma cosa, puesto que, por un lado, Sigiienza rechaza
esta tradicion como férmula retérica y, por otro, propone un listado de virtudes, caras a
Occidente, en las vidas de los antiguos gobernadores del imperio mexicano, como ejemplos de
buen gobierno para el nuevo virrey. Tales rupturas se unen en un punto fundamental para la
constitucion del criollismo identitario de Sigiienza.

Es inevitable no hablar de criollismo en el Theatro y este trabajo no seré la excepcion,
aunque se intentard ir un poco mas alla de tal aspecto o, por lo menos, reinterpretarlo a la luz de
otros elementos. Esta obra no tiene la riqueza o cantidad de elementos cientificos que hay en la
Libra, pero da una posibilidad preciosa de asomarse a una concepciéon cosmoldgica,
historiogréfica y civil de los criollos del siglo XVII y también de la centuria dieciochesca. A
continuacion se propondrdn —mediante el andlisis de la compleja memoria histérica de Sigiienza—
una serie de elementos que hacen que el Theatro sea una complicada red politica que atrapa entre
sus hilos destellos de una nueva idea de la historia indigena, que serdn un abrevadero para las
letras ilustradas del siglo siguiente.

Siglienza dedica el primer preludio a dar una genealogia de los arcos triunfales;
repasa la historia de estas manifestaciones encomiosas, desde la Antigiiedad hasta la Nueva
Espana. Es el mds breve de los tres preludios y, para este trabajo, el menos importante. Desde el
segundo comienza el argumento sigiienciano acerca de la eleccion temdtica del arco y la
explicacion aclaratoria de su novedad. El titulo de este preludio es expresivo de su criollismo y
apego a la patria, un anuncio del resorte sentimental que empuja el desarrollo de sus argumentos:

“El amor, que se le deve a la patria es causa de que despreciando las fabulas se haya buscado

110



. . . 256 . s
idea mas plausible conque hermosear esta triumphal portada.” % Sji se recuerda el capitulo
anterior, esta actitud de desprecio a las fabulas y la idea de amor a la patria, también estdn
presentes en los novatores. Volviendo a la aportaciéon fundamental de Mestre, el estudioso
espaiol sintetiza de esta manera el pensamiento historiografico de aquellos contempordneos de
Sigiienza:

Los novatores en el campo de las ciencias sociales demuestran un elevado nivel
intelectual que confirma los inicios del resurgimiento cultural en el reinado de Carlos
I, paralelo al producido en el campo de las ciencias exactas. [...] Quieren utilizar su
pasado glorioso, tanto politico como cultural, para superar sus complejos y alcanzar el
nivel europeo. En su estudio del pasado encuentran una lacra: los falsos cronicones,
que intentaron superar con la historia critica. Los verdaderos valores, demostrados
con documentos fehacientes, son suficientes para enaltecer Espafia y hasta para
suscitar la envidia de otras naciones. SOlo en el caso de las tradiciones jacobeas
manifiestan una actitud incongruente con el método predicado. Esa exaltaciéon
fervorosa de nuestro pasado es, a su criterio, una razébn mas que suficiente para
esperar una rapida recuperaciéon. De hecho, la linea apologética, visible entre los
ilustrados espafoles, tiene su origen en la actitud de los novatores. >’

Mas adelante se verd que la actitud de Sigiienza frente al pasado prehispdnico es
bastante similar a la de los novatores: si bien no hay una lucha contra los «falsos cronicones», si
la hay contra las fabulas extranjeras o contra quienes desprecian la historia propia. La exaltacion
de la historia patria y eso que Mestre llama “actitud incongruente” (como en el caso de las
leyendas jacobeas y en el sigiienciano de Neptuno), también tienen lugar en el texto del
novohispano. No obstante, éste no se queda s6lo en este punto del apego a la patria y el rechazo a
las fabulas de la Antigiiedad; con todas las autoridades que puede, argumenta en favor de la
novedad a nivel general, con lo cual también protege la suya que aparecerd en el preludio
siguiente:

Escollo en que peligrase el acierto pudiera juzgarse de mi idea en la disposicion

formal del Arco, que aqui descrivo lo estraordinario, como si apartarse de las trilladas
veredas de los Antiguos fuera acercarse al precipicio, y al riesgo [...] Valerse de

20 Sigiienza, Theatro..., p. 5. Las cursivas son de Sigiienza.
»7 Mestre, Apologia y critica...., pp- 93-94.

111



pensamientos estrafios quien duda que es tener poco concepto de su talento aquel que

atado a los preceptos comunes no aspira 4 la libertad de los discursos en que se le

vincule el aplauso. No desmerece la novedad si se recomienda de util [.. 1.8

Tal como en la Libra se aparta de algunas autoridades usadas por Kino, aqui la
defensa de la novedad se anticipa a lo que va a desarrollar. A decir verdad, el Theatro no se aleja
totalmente de las autoridades —es cuestion de dar una mirada rdpida a la profusién de citas—,
como tampoco lo hace la Libra: sélo se aparta de algunas autoridades o de algunos tépicos que
no sirven para su objetivo, el cual es “[...] hacer alarde de las virfudes Imperiales para que sirvan
de ejemplo [...]"*"; la idea de utilidad subyace en la de ejemplaridad con que pretende reafirmar
el compromiso de exaltar la historia de la patria. También reaparece la idea de «libertad
filoséfica», esta vez relacionada con la autoestima intelectual y el deseo de fama, dos cosas que
en el erudito novohispano no escasean. De este modo, Sigiienza crea expectativas sobre su
asunto y prepara el terreno para proponer un tema americano donde antes habia uno de la
Antigiiedad occidental, romper el rigido esquema discursivo y retdrico de los arcos triunfales y
abrir nuevas rutas de pensamiento para esta «libertad filoséficax:

Estilo comun & sido de los Americanos Ingenios hermosear con mithologias de

mentirosas fabulas las mas de las portadas triumphales que se han erigido para

recevir 4 los Principes. No ignoro el motivo, y bien pudiera hazer juyzio de sus

aciertos. Si 4 sido porque de entre las sombras de las fabulas eruditas se divissan las

luzes de las verdades heroycas [...] Quien no veé que verdades que se traslucen entre

neblinas no pueden representarse a la vista sino con negras manchas.*®

El poligrafo deja claramente establecida su ruptura: no embellecerd su texto con
“mithologias de mentirosas fabulas”, pues su mensaje no se dirige sélo al paladar literario, o

dicho de otra forma: no gusta del juego de ingenios que ensarta versos, personajes y topicos sin

mas finalidad que el placer o con la buena intencién de explicar asi la magnanimidad del

258 Sigiienza, Theatro..., p. 5
> Ibidem, p. 9. Todas las cursivas son de Sigiienza.
% Ibidem, pp. 5-6.

112



homenajeado. Para el poligrafo no hay luz que emane de las «sombras» de las fabulas greco-
latinas: “Solo con las luzes apacibles de la verdad, se hermosea la Encyclopedia noble de la
erudicion elegante”.”®' No obstante, no se puede decir que las fabulas eruditas, que abundaban en
aquellos afios, sobre todo en poesia, estén ausentes de manera absoluta en Sigiienza; estdn,
aunque aprovechadas —como se verd con el mitico Neptuno— en una suerte de iluminacién
histérico-cosmolégica. La vision de “las luzes apacibles de la verdad” es lo que quiere mostrar
Sigilienza, mediante la historia virtuosa de los principes mexicanos, la valoracion histérica de sus
gobiernos y la herencia de ese pasado indigena en el mundo criollo, tal como los novatores lo
hacian por esos afios con el pasado espafiol. Estos elementos unidos son los tres «capitulos» del
libro criollo, de su enciclopedia, que debe conformar el pilar mas firme de su saber iluminado; en
sintesis, esta breve cita da una imagen que no puede ser mds cercana al epiteto, que se le ha dado
en este trabajo, de mercader de luz novohispano.

Para concluir con este segundo preludio, Sigiienza también se pregunta si acaso los
romanos hubiesen aceptado héroes extranjeros como ejemplos para sus gobernantes. Aceptar
aquello hubiese sido para los romanos agraviar a la patria, entonces, ;por qué tendrian que
hacerlo los mexicanos si tienen ejemplos de sobra entre su antiguo pueblo? Por ello, afirma el
poligrafo, no son necesarios los ejemplos fordaneos:

Y claro esta que si era el intento proponer para la imitacion exemplares, era agraviar 4

su PATRIA mendigar estrangeros heroes de quienes aprendiesen los Romanos a

exercitar las virtudes, y mas quando sobran preceptos para asentar la politica aun

entre las gentes que se reputan por barbaras. No se hechan menos en parte algunas
quantas excelencias fueren en otra de su naturaleza estimables.

Sin duda, como piensa Lorente, Sigiienza siente —por lo menos retéricamente— que el

pasado azteca es parte sustancial de su presente y todavia mas: “[...] reconoce las virtudes de los

! Ibidem, p. 7.
%92 Ibidem, p. 8. Las mayisculas son de Sigiienza.

113



principes aztecas como las virtudes de sus mayores, y no las virtudes de sus verdaderos padres y
lo que ellos representan.”263 Esta apropiacion criolla, que suspende a los aztecas en el plinto de
un pasado glorioso, deja de lado a un presente indigena que invisibiliza; los aztecas ya no existen
y en el hoy sigiienciano sélo son llamados «indios».”** El rescate de la memoria histérica se
presenta, entonces, como la solucién criolla: el pasado es valioso en la medida que llene el vacio
de su presente y le dé un sentido identitario. Por este motivo, Sigiienza no ve necesidad de
agraviar a la patria (la del pasado glorioso y la del presente criollo) si el remedio estd en el
conocimiento de su historia: “[...] quien serd tan desconocido a su patria que por ignorar sus
historias necessite de fabulosas acciones en que vincular sus aciertos?”.’

De esta ultima frase se puede colegir el valor de verdad que el erudito le da a la
historia que contrapone a la fdbula. Laura Benitez ha estudiado este punto en la obra sigiienciana
bajo el concepto de «verdad historican: “La entidad de la verdad historica, su unicidad y
univocidad se fundan sobre el testimonio verbal o escrito que es reconocido como fuente de
conocimiento primario.”*® Los testimonios que Sigiienza consultard para escribir el tercer
preludio serdn muchos, entre los que destacan Bernardo Aldrete, Joseph de Acosta, Flavio Josefo

y los infaltables Athanasius Kircher y Platén, ademds de la Biblia; mientras que Torquemada

, . , . . 2 .
serd fundamental para los quince capitulos siguientes.*®’ Todos estos autores le sirven de apoyo a

263 Lorente, op. cit., p. 22.

%4 Sobre este tema, Alexandra Terezie Berendova escribe: “El objeto de Sigiienza indigenista fue de los «indios
muertos», representantes de la historia prehispanica que incorporaba su pais en la historia universal, los indios de los
cantos ceremoniales transcritos por los misioneros o de los manuscritos de las obras histéricas de Don Fernando de
Alva Ixtlilxdchitl, que el erudito posefa en su biblioteca. De ninguna manera lo fueron los «indios vivos», la plebe
supersticiosa y envilecida por el hambre que con tanta ironfa y desprecio describe en su Alboroto y motin”, en
Alexandra Terezie Berendova, “La identidad nacional y la conciencia criolla en los autores del barroco
novohispano”, Signos Literarios y Lingiiisticos, 2 (2000), p. 54.

265 Sigiienza, Theatro..., p. 7.

266 1 aura Benitez Grobet, La idea de historia en Carlos de Sigiienza y Géngora, Universidad Nacional Auténoma de
Meéxico, México, 1982, pp. 80-81.

27 Como dice Ascensién H. de Leo6n-Portilla, una de las fuentes de Torquemada fue la obra del franciscano
Bernardino de Sahagin Historia general de las cosas de Nueva Espaifia, cuyo manuscrito fue probablemente
enviado a Espafia a finales del siglo XVI: “[Torquemada] conocié la obra de Sahagin y a menudo aduce el

114



esa «verdad histérica» que se propone comprobar y ayudan a levantar un singular edificio
argumentativo que, a simple vista, parece ser lo mas descabellado del mundo: “Neptuno no es
fingido dios de la Gentilidad, sino hijo de Misraim, nieto de Cham, bisnieto de Noe, y Progenitor
de los Indios Occidentales.”®

Antes de pasar adelante, conviene detenerse brevemente en los parrafos iniciales de
este tercer preludio. Sigiienza hace referencia al arco erigido por la Iglesia Metropolitana a cargo
de sor Juana Inés de la Cruz. Como es bien sabido, la monja jerénima escribié una obra que tiene
una base temdtica similar a la de Sigilienza, aunque con diferencias notables que pronto se
apuntaran: el Neptuno Alegorico, Océano de Colores, Simulacro Politico, que erigio la muy
Esclarecida, Sacra y Augusta Iglesia Metropolitana de México (1680).% Si Sigilienza conocia o
no el texto de sor Juana no se sabe; pero, probablemente, si conocié al menos el tema (como
parece ser por sus palabras), éste le dio el pie forzado para escribir el suyo.

Lorente acierta cuando dice que el poligrafo lleva al limite lo que sor Juana deseaba
proponer, que era hacer compartir las mismas virtudes a Neptuno y al nuevo virrey; Siglienza no

se dedica a eso, pues Neptuno es sélo un paso para llegar a América, condicionando la

e e, . . . st . 2
adquisicién de virtudes a la observancia de la vida politica de los emperadores mexicanos.””® A

testimonio del franciscano como autoridad en la materia que estd tratando, sobre todo cuando quiere dar veracidad a
un suceso o a una realidad singular del México antiguo.” Ascension H. de Ledn-Portilla, “Las primeras biografias de
Bernardino de Sahagun”, Estudios de Cultura Ndhuatl, 22 (1992), p. 283. Como se sabe, esta obra de Sahagtn —de
la que tal vez, en los tiempos de Sigiienza, s6lo eran conocidos algunos fragmentos transcritos por Torquemada y
otros cronistas— fue redescubierta en la primera mitad del siglo XVIII por otro cronista franciscano, Juan de San
Antonio: “En 1732 este autor publicaba en Madrid su Bibliotheca universal franciscana y en ella daba noticia de
una novedad que tendria consecuencias importantes: era, nada menos, que el hallazgo del manuscrito de la Historia
general de las cosas de Nueva Espaiia en el convento franciscano de Tolosa, en el Pais Vasco.” Ibidem, p. 241.
Como se verd en el capitulo dedicado a Eguiara, el autor de la Biblioteca Mexicana conocid esta obra de Sahagun,
aunque s6lo de nombre. Carlos Maria de Bustamante la publicé por primera vez en tres tomos en 1829. Vid.
Bernardino de Sahagun, Historia general de las cosas de Nueva Esparia, Alejandro Valdés, México, 1829.

268 Sigiienza, Theatro..., p. 11.

289 Sor Juana Inés de la Cruz, Poemas de la unica poetisa americana, Musa Dezima ..., Joseph Llopis, Barcelona,
1691, pp. 268-326.

% Lorente compara el trabajo sobre Neptuno que llevan a cabo sor Juana y Sigiienza de la siguiente manera: “El
lector tiene la impresién de que don Carlos reaprovecha la argumentacion de sor Juana para llevar a cabo un

115



la utilizacién abrumadora de la mitologia «extranjera», por parte de sor Juana, Sigiienza desliza
indirectamente las criticas que ya se revisaron. No se puede asegurar que él haya querido
competir o polemizar con ella, pero algo hay de trampa en el Theatro. El poligrafo conoce (quiza
parcialmente) el texto de sor Juana (no parece que ella conociera el suyo, ya que proablamente
fue escrito después), y aunque utiliza el hallazgo de Neptuno, critica el uso mitolégico de héroes
extranjeros; luego, intenta disipar cualquier tipo de dudas sobre su opinioén del trabajo de sor

271 Egta

Juana, alabandolo exageradamente una y otra vez, aunque la trampa ya estd hecha.
posible polémica soterrada, que parece ser la zancadilla perfecta, sitda al Theatro en la cima de la
audacia politica, mientras el Neptuno Alegorico se divierte con un inofensivo juego mitolégico
que Sigiienza se ha encargado de desprestigiar previamente.”’* Esta audacia politica, finalmente,
otorga una vasta genealogia —incluso biblica— a los indios americanos y, por consiguiente, a los
aztecas.

Lo que hace Sigiienza con Neptuno, obviamente, es otro juego mitoldgico, aunque

con mayor pertinencia a una realidad criolla (pasada y presente) en construccién. Como decian

auténtico four de force. Dando por supuesto que sor Juana eligié a Neptuno como réplica heroica del virrey porque
conocia la verdadera identidad del Dios del mar, estira el razonamiento discursivo de la monja para intentar
demostrar tan —para nosotros— peregrina afirmacién. La homogeneidad de las fuentes que utilizan (el Génesis,
Plutarco, Bolduc, Cartario, Josepho y, especialmente Bernardo de Aldrete) se corresponde con la similitud de las
ideas que desarrollan: ambos presentan desde una perspectiva racionalista los mitos, establecen la misma genealogia
para Neptuno, identifican de manera similar a Mesraim con Isis, que simboliza para ambos la sabidurfa; y ambos
atribuyen a los romanos la equiparacién de Neptuno con Conso. Pero mientras sor Juana lo hace con el fin de que
coincidan las virtudes y atributos de Neptuno con los del marqués de la Laguna, Sigiienza lo hace para dignificar a
los indios americanos, organizdndoles una genealogia tan heroica como la de cualquier pueblo europeo.” Lorente,
op. cit., pp. 26-27.

! Estas son las frases iniciales de este tercer preludio: “Quanto en el antecedente preludio se 4 discurrido, mas tiene
por objeto dar razon de lo que dispuse en el Arco, que perjudicar lo que en el que erigio la Santa Iglesia
Metropolitana de Mexico al mismo intento ide6 la Madre Juana Ines de la Cruz Religiosa del Convento de S.
Hieronymo de esta ciudad, y dicho se estava, quando no ay pluma que pueda elevarse 4 la eminencia donde la suya
descuella, quanto, y mas atreverse a profanar la sublimidad de la erudicion que la adorna.”, Sigiienza, Theatro..., p.
11. La alabanza sigue por varias lineas mas.

72 Si bien Lorente no se atreve a asegurar totalmente esta polémica, dedica algunas lineas a reconocer algunos
atisbos: “También es cierto que el reproche con que recrimina a los «americanos ingenios» de «mendigar en las
fabulas» las virtudes que se pueden hallar en la propia historia de México, parece chocar frontalmente con la
disposicién que del Neptuno alegorico hiciera sor Juana, quien también recurrié a las «mitholégicas ideas de
mentirosas fabulas» para encontrar un digno parangon al virrey entrante, el conde de Paredes.” Lorente, op. cit., pp.
24-25.

116



O'Gorman y Manrique, hay en algunos criollos, como en el Sigiienza del Theatro, ese deseo por

inventar una tradicién propia, diferente a la de los espafioles. El mito, agrega Manrique, es un eje

de este procedimiento criollo:
Para el novohispano el mito es una necesidad compulsiva porque le otorgard la
raigambre de que se siente ayuno. Asi, se lanza a buscarlos, recrearlos y glosarlos. Es
el criollo el gran inventor de mitos y su gran gozador. Los primeros grandes cronistas,
lldmense Motolinia, Zorita, Tovar o Sahagun, los grandes recolectores de los despojos
del pasado prehispanico, habian seguido el impulso de rescatar algo destinado a
perderse o habian hecho acopio de material itil a la tarea de evangelizacién. Ofrecian
un repertorio riquisimo. Los escritores del siglo XVII se servirdn de €l, pero con fines

diferentes: para estructurarlos en algo coherente, capaz de presentar un cuadro
. . 2
heroico del pasado anterior a la conquista.””

Con el apoyo de la reflexion de Manrique acerca de la busqueda del mito por parte de
los criollos, se puede decir que el de Neptuno, como progenitor de los indios americanos, no es
un mero capricho sigiienciano, ni una simple licencia enmarcada en el espiritu festivo de una
fiesta virreinal: detrds de este juego, se oculta la realidad de un deseo y la concrecion alegorica
de €l. Sin embargo, no hay que creer que el uso del dios Neptuno es una ruptura total con el
orden politico y espiritual del virreinato, sino una parcial, cuya busqueda genealégica o
identitaria se da en un marco comun: la utilizaciéon de Neptuno, como figura fundacional, es el
inicio de un viaje que Sigiienza propone al corazon criollo, en el que el dios de la Antigiiedad se
transforma en un puente entre dos mundos en igualdad de condiciones. De esta manera, con
Neptuno no hay Nuevo ni Viejo Mundo ni una «paternidad» europea, pues ambas regiones son
ramas de un mismo tronco. Hacia el final de este capitulo, cuando se analicen las virtudes
politicas de los gobernantes mexicanos, el concepto de pasado heroico reaparecerd de manera
mas clara. El pasado heroico, encarnado en estos emperadores, viene a confirmar el tronco

comun.

23 Manrique, art. cit., p. 436.

117



Luego de afirmar que Neptuno no fue “[...] quimerico Rey, 0 fabulosa Deidad, sino
sujeto que con realidad subsistid, con circunstancias tan primorosas, como son haver sido el
Progenitor de los Indios Americanos™*, Sigiienza sefiala una nueva ruptura y no menos grande:
“Entre los mentidos Dioses Neptuno tiene tan legitimada su Alcufa, que es su Nobiliario el
Genesis, y su Historiador Moyses.”*”> También cita a continuacién un pasaje biblico por cuenta
propia —“Y Mizraim engendr6 & Ludim, y & Anamim, y & Lehabim, y & Naphtuhim” (Génesis,
10:13)—, para luego referir a la obra de Bernardo Aldrete, Varias antigiiedades de Espafia, Africa
y otras Provincias (1614), quien, a su vez, cita numerosisimas fuentes cldsicas para hablar sobre
el antiguo nombre de Africa (Libia). Todas estas fuentes, dice Aldrete, sefialan que “[...] Neptuno
fue el primer Dios, que tuvieron los Africanos, i que dellos lo tomaron los griegos.”*”® El
novohispano saca esto, como otras cosas, de la obra de Aldrete; la genealogia de Neptuno, que
intitula el tercer preludio,””’ también es aprovechada de la obra del espaiiol, quien da el origen y
evolucion del nombre en su escritura hebrea —apoyado en Jerénimo de Estridon—y que Sigiienza
sigue.”’®

Pero lo mds interesante viene pronto: Aldrete dedica la mayoria de las pédginas del
capitulo a intentar establecer lo que se ha dicho del linaje de Neptuno;*” sin embargo, antes de
comenzar su investigacion sobre el dios, declara: “La gente que decendio de Nephthuim no lo
dixo San Hieronymo, i Iosepho que se ignorava”.”® Nada se sabe, pero Aldrete se aventura a

sefalar las conjeturas sobre su descendencia, como ya se dijo, aunque nunca dicen ni €l ni las

™ Sigiienza, Theatro..., p. 12.

B Loc. cit.

71 Bernardo Aldrete, Varias antigiiedades de Espafia, Africa y otras Provincias, lib. 3, cap. 6, Juan Hafrey,
Amberes, 1614, p. 345.

"1 E] titulo de este preludio ya se habia citado: “Neptuno no es fingido dios de la Gentilidad, sino hijo de Misraim,
nieto de Cham, bisnieto de Noe, y Progenitor de los Indios Occidentales.” Siglienza, Theatro..., p. 11.

78 Aldrete, op. cit., pp. 347-248.

7 Ibidem, pp. 348-355.

2 Ibidem, p. 348.

118



obras que examina que Neptuno fue el progenitor de los indios americanos. Esta claro que
Sigiienza no se sirve de Aldrete para esta aseveracion —tampoco del intervenido versiculo de la
Biblia—, pero, a partir de las conjeturas del estudioso espafiol, dice que “[...] ahora corre por mi
quenta el corroborarlas”.?®' También es cierto que, buena parte de las obras que cita en esta
corroboracion (Acosta, Arias Montano, Plinio el Viejo, Plutarco y Séneca, por nombrar algunos),
ya estdn citadas en Aldrete.”

Asi se inicia la labor de Sigiienza, nada fécil, de hacer llegar a Neptuno a América y
ser, nada menos, que el padre de sus indios; se sirve, como se verd, de los variados textos (que
configuran la «verdad histérica» sigiienciana) que hablan de la existencia de la Atlantida, aquel
mitico continente y verdadero puente a medio camino entre Africa y América. Este asunto ya se
toco en el capitulo anterior, cuando se habl6é de la importancia en Sinapia de la obra Nova
Atlantis de Francis Bacon, influenciada, a su vez, por el relato de Pedro Sarmiento de Gamboa en
su Historia Indica o Historia de los Incas (1572). Sigiienza suma la obra de Gregorio Garcia,
Origen de los Indios del Nuevo Mundo, e Indias Occidentales (1607), y, de paso, la de Joseph de
Acosta, Historia Natural y Moral de las Indias (1590).

La explicaciéon del poblamiento americano fue una de las grandes obsesiones de
muchos cronistas (sobre todo de los primeros), puesto que cuestiones religiosas imponian el
desafio de incluir dentro de la historia universal al nuevo continente en el orbis terrarum
tradicionalmente divido en tres partes; esta obsesion, aunque de manera moderada, también
recibi6 interés por parte de Sigiienza, ya que, mediante el mito Atlantico, intenta probar que los
indios americanos estaban en el mundo occidental por si mismos. De este modo, la teoria del

poblamiento de América se convirti6 en un descubrimiento filolégico con grandes y hasta

! Sigiienza, Theatro..., p. 13.
82 Aldrete, op. cit., lib. 4, cap. XVII, pp. 565-568.

119



estériles e improbables conjeturas geogréificas. En este laberinto bibliografico, Platon se vuelve
mas divino que nunca, pues, como dice Garcia, ya tenia noticias de las Indias; pero este autor
opta por interpretar alegéricamente la existencia del continente atldntico —e infiere una posible
navegacién desde Africa hacia América—, apoyado en los comentaristas platénicos, y por
influencia, quizds, del escepticismo de Joseph de Acosta.”®

También Sigiienza comparte la opiniéon de que Platén es la fuente primigenia:
“Conque es tan cierto el que Neptuno pobld a la Atlantica, como evidente el que se anego, que es
la razon porque comenzo & faltar su noticia tan absolutamente, que solo se la debemos a
Platon.”*** Sin embargo, se puede decir que Sigiienza no conocia perfectamente bien (o sélo de
segundas fuentes) los didlogos donde el filésofo helénico hablé del continente hundido. El
didlogo Timeo y luego el Critias son citados rdpidamente por el novohispano sin sefialar
cuestiones que hubiesen sido fundamentales para sostener su propuesta «neptinica». Por
ejemplo, en el Critias la descripcién de la isla Atlantida gobernada por Neptuno hubiese sido un

excelente argumento para identificar a egipcios y mexicanos, puesto que la descripcion de la isla

83 “Muchos ay, y sefialadamente el padre Acosta, que tienen por fabula lo que aqui avemos referido de Platon acerca
de la Isla Atlantica, y aun algunos dicipulos del mismo Platon, como son (segun refiere Marsilio Ficino) Proclo,
Porfirio, y Origenes, considerando que todo aquel cuento que Cricias [sic] refiere en el Timeo, y lo que despues mas
por estenso se dize en el dialogo siguiente, llamdo assi Atlantico (porque en el se trata de la Isla Atlantica) tiene mas
arte de conseja, que de historia: dizen que todo aquello se ha de entender por alegoria, y que assi lo pretendio su
divino Philosopho. Ahora para nuestro proposito poco importa que aquella Isla Atlantica sea verdadera, o fabulosa;
solo haze al caso lo que dello se infiere, y es, que por las sefias tan ciertas y verdaderas que alli da Platon, tuvo
noticia de las Indias, con la qual pudieron navegar a ellas los primeros pobladores con determinacion particular.”
Gregorio Garcia, Origen de los Indios del Nuevo Mundo, e Indias Occidentales, Pedro Patricio Mey, Valencia, 1607,
pp- 47-48. La vision de Acosta sobre el poblamiento americano, que se acerco a la teoria de la existencia del
Gondwana (la probable unién de los bloques de varios continentes, entre ellos parte de América, Africa, Oceania y
la Antartica), es la siguiente: “Y por dezir mi opinion, tengo para mi dias ha, que la una tierra y la otra en alguna
parte se juntan y continuan alomenos [sic] se avecinan, y allegan mucho. Hasta agora alomenos no ay certidumbre
de lo contrario [...] Si esto es verdad, como en efecto me lo parece, facil respuesta tiene la duda tan dificil, que
aviamos propuesto, como passaron a las Indias los primeros pobladores dellas, porque se ha de dezir, que passaron
no tanto navegando por mar, como caminando por tierra. Y esse camino lo hizieron muy sin pensar mudando sitios y
tierra su poco a poco, y unos poblando las ya halladas, otros buscando otras de nuevo, vinieron por discurso de
tiempo a henchir las tierras de Indias de tantas naciones, y gentes, y lenguas.” Joseph de Acosta, Historia Natural y
Moral de las Indias, 1ib. 1, cap. 20, Juan de Ledn, Sevilla, 1590, pp. 71-72

284 Sigiienza, Theatro..., p. 19.

120



coincide en algunos aspectos con el sitio de Tenochtitldn.® Del mismo modo, aunque en el
plano de una reflexion filoséfica y también historiografica, el didlogo que sostienen Solén y un
sacerdote egipcio en el Timeo podria haber sido la explicacion perfecta para la pérdida de
memoria sobre este distante parentesco: el sacerdote egipcio le dice a Solén que los griegos
siempre serdn unos nifios, ya que las multiples destrucciones que ha sufrido la peninsula helénica
—sean por efecto de incendios o por las lluvias— no han permitido resguardar la memoria histdrica
del pueblo.286 Sigilienza, sin acompafiarse por una lectura de esta obra platonica, aunque si con el
profeta Isafas (18: 2), apunta a la misma historia trdgica, repleta de catdstrofes naturales e
inundaciones, pero en México:
[...] se vera cuanto mas se ajustan 4 los miserables Indios, que a los Espafioles, y si 4
algunos en particular 4 los de Mexico gente arrancada de sus Pueblos, por ser los mas
estrafios de su Provincia, gente despedazada por defender su Patria, y hecha pedazos
por su pobreza, Pueblo terrible en el sufrir, y después del cual no se hallara otro tan
paciente en el padecer, gente que siempre aguarda el remedio en sus miserias, y

siempre se halla pisada de todos, cuya tierra padece trabajos en repetidas
inundaciones.”’

% La descripcién de la morada de Neptuno (o Poseidén) en la Atldntida se asemeja a los grabados y descripciones
que se hicieron de Tenochtitlan. Se dice en el Critias: “Tal como dije antes acerca del sorteo de los dioses —que se
distribuyeron toda la tierra, aqui en parcelas mayores, alli en menores e instauraron templos y sacrificios para si—,
cuando a Poseidén le toc en suerte la isla de Atlantida la pobl6 con sus descendientes, nacidos de una mujer mortal
en un lugar de las siguientes caracteristicas. El centro de la isla estaba ocupado por una llanura en direccién al mar,
de la que se dice que era la mas bella de todas, y de buena calidad, y en cuyo centro, a su vez, habia una montafia
baja por todas partes, que distaba a unos cincuenta estadios del mar. [...] En primer lugar, levantaron puentes en los
anillos de mar que rodeaban la antigua metrépoli para abrir una via hacia el exterior y hacia el palacio real.
Instalaron directamente desde el principio el palacio real en el edificio del dios y de sus progenitores y, como cada
uno, al recibirlo del otro, mejoraba lo que ya estaba bien, superaba en lo posible al anterior, hasta que lo hicieron
asombroso por la grandeza y la belleza de las obras.” Platon, Critias, en Didlogos, t. 6, trad. Maria Angeles Durén y
Francisco Lisi, Gredos, Madrid, 2008, 113b-114d, pp. 285-288.

86 “En una ocasion, para entablar conversaciéon con ellos sobre esto, se puso a contar los hechos mds antiguos de
esta ciudad [Atenas], la historia de Foroneo, del que se dice que es el primer hombre, y de Niobe y narré como
Deucalién y Pirras sobrevivieron después del diluvio e hizo la genealogia de sus descendientes y quiso calcular el
tiempo transcurrido desde entonces recordando cudntos afios habia vivido cada uno. En ese instante, un sacerdote
muy anciano exclamo: 'jAy!, Solén, Soldn, jlos griegos seréis siempre nifios!, jno existe el griego viejo!"' Al escuchar
esto, Soldén le preguntd: ';Por qué lo dices?' "Todos', replicé aquél, 'tenéis almas de jévenes, sin creencias antiguas
trasmitidas por una larga tradicién y carecéis de conocimientos encanecidos por el tiempo. Esto se debe a que
tuvieron y tendrdn lugar muchas destrucciones de hombres, las mds grandes por fuego y agua, pero también otras
menores provocadas por otras innumerables causas. [...] En esta region, ni entonces ni nunca fluye el agua de arriba
sobre los campos, sino que, por el contrario, es natural que suba, en su totalidad, desde el interior de la tierra. Por
ello se dice que lo aqui se conserva es lo mas antiguo.” Platon, Timeo en op. cit., 22a-22e, pp. 163-164.

287 Sigiienza, Theatro..., p. 15.

121



Es probable que Sigiienza no haya tenido estas palabras en la mente cuando escribid,
algunos anos después, Alboroto y motin de los indios de México (1692); pero, en esta ocasion
van al caso y las usa, pues con ellas —ademds de intentar una analogia entre las palabras del
profeta y la vida de los indios— separa las aguas con los espafioles, a quienes deja fuera de esta
operacién criolla. De este modo, prepara lo que mds adelante afirma; segtin el novohispano,
apoyado en Torquemada y Acosta, entre otros, los indios, como hijos de Neptuno —dios del mar
y las islas—, buscaron las aguas para fundar su ciudad principal: “Aunque en reverencia de su
Autor, que fue sefior de las aguas, buscaron tan ansiosamente un lugar de ellas para fundar su
Ciudad México [...]”.2** Si Sigiienza, como ya se dijo, hubiese leido de primera fuente el Critias
de Platén, tendria una feliz coincidencia entre la isla de la Atlantida y México;”™ las aguas, tal
como en el didlogo platonico, hubiesen sido las culpables del olvido que el texto de Sigiienza
intenta corregir.

Con este excursus, no se busca comprobar las lecturas que le faltaron a Sigiienza, sino
las libertades bibliograficas que se toma: por un lado, el novohispano suma una gran cantidad de
autoridades con la finalidad de proteger o dar un piso a su propuesta novedosa; por otro, el
Theatro es un ejercicio de libertad y de busqueda intuitiva por reconstruir las antigiiedades e
historia indigenas. Quizas por ello el examen de Lorente es un tanto rigido sobre esta operacion

c . 290 . . . . . .
siglienciana,” pues no considera que, primordialmente, el trabajo del erudito novohispano es

% Ibidem, p. 16.

% Tal vez Sigiienza leyé este didlogo platénico por las referencias que da Kircher en la obra que cita, Mundus
Subterraneus, t. 1, Janssonio-Waesbergiana, Amsterodami, 1678. Sigiienza cita el libro 2, capitulo 12, pérrafo 3,
cuando sefiala que los argumentos del sabio europeo “[...] compruevan invictamente ser Historia verdadera la que de
esta Isla refiere Platon en aquel Dialogo, en el qual se refiere su destruycion, y acabamiento con un terremoto
formidable que la anegd”, Theatro, p, 19. En realidad, estd citando el parrafo 4, pp. 78-83, bastante mds largo que el
tercero y con el que Kircher concluye ese capitulo, agregando al final un apéndice y un corolario entre las piginas
83y 84.

0 “E] edificio que Sigiienza construye, basado en pequefias analogias (que en muchos casos solo él ve) de las
fuentes que utiliza, se asienta sobre una débil base conjetural que ¢l mismo percibe.” Lorente, op. cit., p. 28.

122



reconstructivo y libre y, si se quiere, intencionadamente criollo. Estd claro que esta
reconstruccion era y es casi imposible o, si se prefiere, es una verdadera «fdbula»; pero, mas que
una ficcién erudita —;jhabrd alguna reconstruccién que no se ayude con la fantasia?— esta
reconstruccion se sirve de una funcién imaginativa para representar la historia. Siglienza toma
elementos probablemente reales de la historia indigena y les otorga una genealogia
bibliograficamente verosimil, lo cual no es, simplemente, una “argumentacion falaz e infundada”
o “acritica”, como dice Benitez.' Lo que se manifiesta con este hecho en la obra sigiienciana es
la necesidad genealdgica, en la sociedad criolla de su época, de una representacién imaginaria
del pasado, como sefiala Manrique: “el mundo criollo se ha forjado un pasado remoto a la
medida de sus necesidades, y lo seguird reinventando, cada vez mds barrocamente, cada vez mas
metaforicamente.”””

Para Jacques Leenhardt, la producciéon textual de la historia —motejada
tradicionalmente con el epiteto de «verdad»— como la de la literatura —concebida como una

. ., , . ey . L, 2 ~
«ficcién»— comparten esta bisqueda de la verosimilitud por los caminos de la fantasia;*” y sélo

estan en el mundo, segun ¢€l, porque hay una necesidad de representaciones imaginarias: “[...] a

! Hablando de la genealogia egipcia que Sigiienza da a los mexicanos, Benitez da una visién muy restringida de lo

que esto significa, pues no intenta comprender un poco mas la operacion del erudito novohispano y toma el atajo
conocido por todos: “Pretende de esta manera salvar dos problemas: por un lado desterrar la fabula greco-latina, el
mito cldsico como ejemplo y, por otro, ubicar genealdgicamente a la raza indigena, mediante una argumentacioén
falaz e infundada, en una palabra, acritica. No obstante, lo que verdaderamente caracteriza al criollismo es el intento
de integracion del mundo indigena a un dmbito de mayor amplitud y universalidad. La via de insercién puede no
resultar muy feliz, pero revela la preocupacién criolla que desemboca en el mestizaje cultural. La idea, un tanto
estrafalaria, de la paternidad de Neptuno en relacion a los indigenas de América, muestra también la necesidad de
manifestar la pluralidad de la cultura, clara consecuencia del colonialismo. Se puede resumir como apertura a otras
civilizaciones y es caracteristica propia del Renacimiento.” Benitez, La idea de historia..., pp. 114-115.

22 Manrique, art. cit., p. 438.

293 «Se retornamos entdo ao debate tedrico entre histéria e literatura, é preciso admitir que a producio na linguagem
da verossimilhanga, a colocacgdo estratégica do «efeito de crenca» buscando apoio sobre a vontade de fazer crer que
as coisas “se passaram realmente assim”, esta produg¢do deve-se menos a uma suposta exatiddo dos fatos que a
«funcdo imagindria» que preenche o verossimil na constru¢do da consciéncia individual e social.” Jacques
Leenhardt, “A construcdo da identidade pessoal e social através da histéria e da literatura”, en Jacques Leenhardt y
Sandra Jatahy Pesavento (orgs.), Discurso historico e narrativa literdria, Universidade Estadual de Campinas, Sdo
Paulo, 1998, p. 43.

123



narrativa da histéria como aquela da ficcdo ndo existe —se poderia acrescentar, enquanto
«fendmeno social», mas é a mesma coisa— sendo porque existe na sociedade uma demanda de

representagdes imaginarias.”>*

Desde el punto de vista criollista, se puede decir que la sociedad
en la que participaba Sigiienza —y, especialmente, el Cabildo que le encarga el arco triunfal—
requeria de tal reconstruccién genealdgica imaginaria, como un modo de identificacién con un
pasado que se distinguia del peninsular y del cual los criollos eran herederos. Como se estudiard
en los capitulos siguientes, los escritores novohispanos dieciochescos proseguirdn con esta labor
genealdgica, aunque desde otros puntos.

La fuerza de esta bisqueda en Sigiienza es tal, que lo lleva a criticar a un autor que,
dado el aprecio que el novohispano tiene por él, parecia intocable: Kircher. El sabio novohispano
aprueba los conocimientos que el europeo tiene sobre Egipto, pero, apenas sus estudios ponen un
ojo en América —o en la Nueva Espafia—, desacredita sus opiniones, aunque disculpa su
desacierto, “[...] pues es cierto, que en aquellas partes tan poco cursadas de los de nuestra Nacion
Criolla le faltaria quien le diesse alguna noticia, 6 le ministrase luzes eruditas, para disolver las
que juzgaria tinieblas [...].”° Sigiienza acepta el supuesto error de Kircher por no contar con
ayuda criolla; lineas mds arriba habia dicho que lo que aparentemente es conjetura sobre la
relacién entre egipcios y mexicanos, se comprueba por las noticias que el sabio europeo da
acerca de las costumbres, trajes, sacrificios, calendarios y jeroglificos de los africanos y que él, el
sabio criollo, los puede comprobar en “[...] las Historias antiquisimas originales de aquellos que
poseo [...]”."° Es asi como en la bisqueda criolla por reconstruir imaginariamente un pasado

glorioso, el peso de las autoridades europeas —incluso la de Kircher— poco vale ante el saber y el

potencial intelectual criollo.

294 .
Loc. cit.

25 Sigiienza, Theatro..., p. 17.
296 .
Loc. cit.

124



Lo que sigue a esta compasiva critica a Kircher puede ser tomado como una breve
arenga a sus compatriotas. Sigiienza, como se dijo, no lo culpa de sus errores, sino a los suyos
que no han tomado la pluma para escribir sobre las antigiiedades mexicanas e informar al mundo
de ellas: “el defecto es nuestro, pues cuando todos nos preciamos de tan amantes de nuestras
Patrias, lo que de ellas se sabe se deve a estrangeras plumas.””’ Con este regafio a los criollos,
que también es una invitacion a la produccién de conocimiento, va concluyendo el tercer
preludio. Seguir los razonamientos de Sigiienza, sobre todo en estos pasajes, no es tarea facil.
Las vueltas y zigzagueos retdricos, los argumentos que no acaban y se pierden en otros
argumentos, hacen de la labor lectora una duda constante y del examen un tropiezo permanente.
No obstante, el corazén de esta madeja de citas y referencias guarda sus frutos; son los que
esperan su examen en la segunda parte del Theatro.

Los pasajes que vienen fortalecen lo que de él ya ha dicho: no sélo los indios
mexicanos entran por si mismos a la geografia del mundo antiguo, sino también al mundo de los
valores cristianos del buen gobierno; ante el virrey se presentan las vidas ejemplares de los
monarcas mexicanos, a quienes debe imitar para ser un buen gobernante. Segtn estudié Antonio
Maravall, el siglo XVII en Espaiia es abundante en esta clase de escritos sobre el buen gobierno:
desde las obras de Baltasar Gracidn (Ordculo Manual, 1653; El Criticon, 1651 y 1653) a las de
Andrés Mendo (Principe perfecto, 1662), entre muchas otras, se propone a un principe que “[...]

. .y , . 2
ha de ser virtuoso en atencion a los stubditos”>*®

, pues la finalidad de su gobierno no sélo es
mantener el poder, sino “[...] incitar a la virtud a sus vasallos, y para ello es eficasisimo que

pueda mostrarse a ellos como modelo. La creencia en la eficacia del ejemplo es grande en toda la

moral cristiana, y, por tanto, el de la virtud del Rey, como primera persona de la comunidad, es

297 .

Loc. cit.
% Antonio Maravall, La teoria espafiola del Estado en el siglo XVII, Instituto de Estudios Politicos, Madrid, 1944,
p. 235.

125



decisivo para el bien moral de los demas miembros de aquélla.”*”® De este modo, la obra de
Sigiienza, sobre todo en los capitulos que a continuacién se examinardn, se halla parcialmente
dentro de la tradicion hispanica de su siglo, pues comparte ideas semejantes sobre las virtudes
politicas, aunque su objetivo politico no sea tanto el bienestar social, como la reivindicacién de
aquellas en el pasado indigena y su herencia a los criollos.

Asi como se ha evitado examinar el proceso ecfristico del arco triunfal —seria tema de
otro trabajo— también se omitird lo relativo al tablero que Sigilienza describe. Si importa
transcribir algunas palabras que el erudito declara, antes de acabar con la descripcién de los
tableros, como el plan cronolégico de su descripcion de las virtudes de los reyes aztecas: “No
pretendo en esta materia alargarme mas, porque ya me llama para su explicacion el assumpto,
que ire decifrando, no por el orden de los Tableros, que todos vieron, sino segun la Chronologia
del Imperio Mexicano [...]”.*** Este apego a la cronologia histérica por sobre el orden del arco de
triunfo, si bien pudiese representar un respeto a la historia indigena mas que al homenaje, no esté
exenta de nuevas libertades que Sigiienza se toma.

En esta segunda parte del Theatro el novohispano define para cada uno de los
monarcas indigenas una virtud caracteristica; con ellas explica las imdgenes puestas en los
tableros, reforzando tal explicacion con la descripcion de las pinturas y la transcripcion de los
versos que las sintetizan. Ya en la primera autoridad azteca hay una sorpresa: siguiendo la idea
de las representaciones imaginarias mencionadas, se tiene, para asombro de todos, que el primero
en la lista de autoridades —no como emperador, sino como caudillo— no es otro que una deidad

indigena principal.*®’ Huitzilopochtli abre los capitulos dedicados a tales autoridades, por ser —

* Loc. cit.

300 Sigiienza, Theatro..., p. 34.

' No es la tinica oportunidad en que Sigiienza, como otros cronistas, trueca las divinidades aztecas para
convertirlas en hombres notables. Segtin Elizabeth H. Boone, la idea de que Santo Tomads, apdstol de Cristo, habia

126



segtn el poligrafo— una suerte de profeta que interpreta las sefiales divinas y se convierte en

. . . . L . 2
caudillo, siguiendo, probablemente, la idea que tenian algunos cronistas, como Torquemada.30

Sigiienza explica que, en un principio, no era un dios, sino que sus valerosas acciones de

303

conductor de los mexicanos lo llevaron a ser digno de adoracién por su pueblo;™" y estas

acciones comienzan con la sefal divina del canto del pdjaro que invita a los mexicanos,
encabezados por Huitzilopochtli, a abandonar el lugar natal y buscar el sitio donde fundar su
civilizacion:
Lo que le consiguio el colocarle entre los Mexicanos Emperadores, conque se
hermoseo la triumphal Portada, no tanto fue por ser Progenitor, y Cabeza; quanto por
haver sido su Conductor, y Caudillo, quando movido del canto de un pajaro, que

repetia: tihui, tihui, que es lo mismo en el Dialecto Mexicano, que vamos, vamos,
persuadid al numeroso Pueblo de los Azfecas el que dexando el lugar de su

pasado al continente americano también influyé en Sigiienza, aunque éste fue mds alld, pues identificé a
Quetzalcdatl con el apéstol en una obra hoy desaparecida: “[...] the great seventeenth-century Mexican scholar
Carlos de Sigiienza y Géngora developed these ideas much further and specifically identified the Aztec god with the
Apostle. The famous essay was Fénix de Occidente, San Thomas Apdstol, hallado con el nombre de Quetzalcoatl
entre las cenizas de antiguas tradiciones conservadas en piedras, en teomoxtles tultecos y en cantares
teochichimecos y mexicanos, which was never published but was widely circulated and cited during Sigiienza's life
and after his death by such historians as Lorenzo Boturini, Mariano Veytia, and Francisco Xavier Clavijero.”
Elizabeth H. Boone, “Incarnations of the Aztecs Supernatural: The Image of Huitzilopochtli in Mexico and Europe”,
Transactions of the American Philosophical Society, vol. 79, 2 (1989), p. 87. Quizas la obra de Antonio de la
Calancha, Coronica Moralizada del orden de San Agustin en el Peru, con sucesos egenplares vistos en esta
Monarquia (1639), citada un par de veces en el Theatro, fue de importancia en este tema, no tanto para conocer este
paso del apdstol a las Indias —Gregorio Garcia y Torquemada estaban mds a la mano— como para tener un argumento
mds de su recorrido por otras partes del continente. Calancha no sélo habla de las apariciones del apdstol en los
Andes, sino también en México; se sirve de autores como Gregorio Garcia y Torquemada, cuando sefiala las huellas
dejadas por el apdstol en su paso por Huatulco en Oaxaca: “En el pueblo de Guatulco puerto del mar del Sur,
conservaron por tradicion los Indios llamados Chontales, como refiere Fray Gregorio Garcia, 1 por pinturas, que los
de Nueva Espaiia usan por letras, que una Cruz grande que alli veneravan los Indios, la puso un varén santo que
ellos dicen era santo Tomds Apdstol, por estar en una pefia esculpida su figura i su nonbre, en cuya memoria ay un
pueblo en esta Provincia de los Chontales, que se intitula santo Tomads. [...] Todo esto afirman Fray Gregorio Garcia,
i mucho desto el Padre Torquemada; el primero dice en su nuevo mundo, i pone los testigos i testimonios, de que fue
el Apdstol o Dicipulo el que pasé predicando por la Nueva Espafia, i trujo esta Cruz a Guatulco, i a vista de los
Indios que le oyeron la ley de Cristo, se entrd por el mar del Sur, caminando por ella como por la tierra, asi como
vino por la del Norte.” Antonio de la Calancha, Coronica Moralizada del orden de San Agustin en el Peru, con
sucesos egenplares vistos en esta Monarquia, t. 1, Pedro Lacavalleria, Barcelona, 1639, lib. 2, cap. 2, p. 316.

392 Juan de Torquemada, Monarchia Indiana, t. 1, Nicolds Rodriguez Franco, Madrid, 1723, lib. 2, cap. 1, pp. 78-79.
303 «pe uno, y otro sera desempeiio el valeroso HUITZILOPOCHTLI, caudillo, y conductor de los Mexicanos, en el
viaje que por su disposicion emprendieron, en demanda de las Provincias de Anahuac que habitaron los Toltecas sus
progenitores Antiguos, y son las de que aora se forma la Nueva Espafia. Accion tan estimada de su barbaridad
ignorante, que no supieron pagarla sino con la Apotheosis, conque despues de su muerte lo veneraron por Dios.”
Sigiienza, Theatro..., p. 37. Las maytsculas son de Sigiienza.

127



nacimiento, peregrinase en demanda del que les pronosticava aquel canto, que tenia
por feliz prenuncio de su Fortuna.**

Este pasaje también es citado por Torquemada, aunque lo desestima por ser fabuloso:
“Tambien dicen otros, que aquel chillido, Tihui, solo se oia de Huitziton, y de Tecpatzin; pero
que no se veia, el que lo pronunciaba. Pero sease lo uno, 0 lo otro, que todo es fabuloso; lo que
de aqui se infiere, y saca, es, convenir todos en la salida, por motivo de alguno, que los
incitaba.”*% Para los propésitos de Sigiienza, que sea verdad o fabula no es importante; €l busca
establecer el anuncio del canto del pajaro como una sefal divina. Y asi como el pdjaro anuncia la
fortuna del pueblo azteca, el nombre de Huitzilopochtli también la prefigura: Sigiienza discute tal
nombre en los cronistas —quienes lo llaman indistintamente Huichilobos, Uitilipuztli o Huitziton—

9306

“por ignorar la lengua mexicana”", como también el significado de 'hechicero’, usado

negativamente por tales escritores. Segun el sabio novohispano, apoyado en la obra de Calancha,
la voz 'hechicero' tiene el sentido de “hombre admirable, milagroso, obrador de prodigios™"”.
Esta discusion del nombre es importante para Sigiienza por dos razones: la primera es que
Torquemada identifica a Huitziton como caudillo y a Huitzilopochtli como deidad (que para él
es, en realidad, el demonio),’® cuestién que el erudito novohispano no sigue, pues para €l son la
misma persona; por consiguiente, al homologar la deidad con el conductor del pueblo mexicano
y aclarar el uso de la voz 'hechicero', «limpia» a la historia mexicana desde su origen. La

segunda razén de importancia en el asunto del nombre de Huitzilopochtli es que, tanto en el

conductor como en los emperadores aztecas, el nombre prefigura sus obras y es la sefial de su

3% Ibidem, p. 38.

305 Torquemada, op. cit., lib. 2, cap. 2, p. 78.

306 Sigiienza, Theatro..., p. 38.

7 Loc. cit.

% Esta distincién que Torquemada hace se puede apreciar claramente en los capitulos iniciales del segundo libro de
la Monarquia, especialmente en el primero.

128



destino: como “obrador de prodigios”, escucha el canto del pajaro e interpreta esa sefial como
augurio divino.

Por esta razon, la virtud a imitar por el virrey, que encarna Huitzilopochtli, es la de
comenzar toda obra teniendo presente, como causa primera, a Dios y sus sefales divinas:
“Consecuencia es que se deduce de la naturaleza de las cosas, en su continua serie, la moralidad
que en esta Empressa, le a de servir al Principe de dictamen, devidamente, si en ella se advierte
la dependencia con la primera causa, a que devemos el subsistir, por aquella connexion de Dios,
y de todas las cosas [...].°" Sigiienza «cristianiza» a Huitzilopochtli con un argumento perfecto,
cuando parafrasea a Pablo de Tarso: “No ay Imperio que no proceda de Dios™*'’. De este modo,
el providencialismo viene en auxilio de Sigiienza en la totalidad de esta segunda parte del
Theatro: Dios es el motor de la historia y todos, [...] aun entre las sombras de la gentilidad”,""
son instrumentos divinos. El providencialismo es otra puerta —quizds mds segura u ordinaria que
las anteriores— por donde los indios mexicanos entran al mundo occidental.

En este sentido, el caso de Huitzilopochtli es paradigmético y sirve para comprender
la descripcion siglienciana de las virtudes de los emperadores aztecas que siguen a continuacion.
Por ejemplo, se tiene que la virtud de Acamapich —el primer rey, tanto para Sigiienza como para

2

1 < .
Torquemada—'? es la esperanza, lo que también se prefigura en su nombre, “tiene por

. . . ~ 1 .
interpretacion el que tiene en la mano cafias”,’" puesto que es nombrado primer emperador por

la necesidad que tenian los mexicanos de hacer frente a sus enemigos que los tenian cautivos:

% Ibidem, p. 41.

10 1oc. cit.

W Ibidem, p. 42.

312 Torquemada, op. cit., lib. 2, cap. 13, p. 95. Sahagun, una de las fuentes de Torquemada, también comienza por
Acamapich su recuento de los sefiores de México: “Acamapich fue el primer sefior de México, Tenuchtitlan, el cual
tuvo el sefiorio veinte y un afios en paz y quietud, y no huvo [sic] guerras en su tiempo.” Sahagin, op. cit., t. 2, lib.
8, cap. 1, p. 268. La tunica diferencia entre el recuento de los gobernadores de México de Sigiienza y de Sahagin
estd en que este dltimo sefiala cinco mds que estuvieron en el poder bajo el dominio de los espafioles.

Y Sigiienza, Theatro..., p. 44

129



“[...] primer Rey de los Mexicanos, quando oprimidos con el iugo de la servidumbre a que les
condend la violenta tirania de los Tepanecas, y Culhuas, fue levantado a la soberania del mando
14 A s . . . . . . .
[..]7.%"" Asi se tiene que, sin echar a correr demasiado la imaginacién, Huitzilopochtli se
. . . . .o 1 . .
convierte en un Abraham indiano y Acamapich en un Moisés.>' Estas homologaciones posibles
de colegir forman parte, segtiin Lorente, de la biisqueda identitaria de Siglienza:
Lo que Sigiienza persigue con su exaltacion es la homologacién de éstos con
aquéllos, como paso ineludible para la reafirmaciéon identitaria de su propia
comunidad; homologacién para la que no le importa transformar una divinidad
prehispédnica, Huitzilopochtli, en un caudillo legendario, ni obviar las continuas
guerras que ensangrentaron a las ciudades-estado aztecas, tan pormenorizadamente
narradas por Torquemada. E, intelectual de su época, encuentra en los clasicos el
fundamento para rechazar la cultura mixtificada de las fdbulas (o que él siente
«falsa») y sostener su planteamiento patridtico original; en el silogismo escoldstico y
en su némina de autoridades, el método en que basarse para desarrollarlo; y en las
citas religiosas, el respaldo oportuno para proponer a unos principes que la
. . .. . 1
intolerancia religiosa rechazaba como modelos de virtud.’'®
Todos los elementos que se presentan en esta obra de Sigiienza, aqui enumerados por
Lorente, forman parte de su blisqueda identitaria, ya sea como instrumentos u objetivos; en pos
de una homologacioén, el poligrafo elige algunas cosas y calla otras. Sin duda, Lorente tiene
raz6n, aunque no profundiza en el aspecto providencialista, que es importante para comprender
las diferencias entre el Sigiienza del Theatro y el cientifico cartesiano de la Libra. Para

ejemplificar mejor, esta operacion providencialista tiene puntos en comtn con la que, varias

décadas después, hace Giambattista Vico en su Scienza Nuova (1725 y las ediciones aumentadas

314 Ibidem, p. 43.

% Para Octavio Paz, Huitzilopochtli, a diferencia de lo que aqui se ha dicho, tiene los rasgos de Moisés y de Eneas:
“Sigiienza ve en el dios azteca un personaje en el que se alian los rasgos de Moisés y los de Eneas, es decir, los dos
paradigmas de su tiempo: la Biblia y la Antigiiedad clésica.” Octavio Paz, Sor Juana Inés de la Cruz o las trampas
de la fe, Fondo de Cultura Econémica, México, 1982, p. 209. Paz comete algunos errores o imprecisiones, entre los
que destaca uno, relacionado con esta divinidad: cree que Sigiienza sitia a Huitzilopochtli como emperador, “[...] y
el mismisimo Huitzilopochtli, que Sigiienza y Gongora consideraba también emperador” (pp. 64-65), lo cual no es
cierto, pues nunca Sigiienza le da este cargo, sino el de caudillo y conductor; incluso, cuando Sigiienza habla de
Acamapich, el segundo en Ia lista de autoridades, dice que es el primer rey de los mexicanos, tal como se acaba de
decir pocas lineas atrds.

316 Lorente, op. cit., p. 45.

130



de 1730 y 1744).*" Un repaso por la obra de este gran erudito napolitano ayudard a analizar y
explicar una serie de elementos presentes en el Theatro.

Vico se propone hacer en su obra, entre otras cosas, una historia del conocimiento de
la gentilidad, partiendo con un estudio sobre los pueblos de la Antigiiedad, como los egipcios,
romanos y otros; para ello, establece uno de sus objetivos principales: “Talché quindi questa
Scienza incomincia, per tal principal aspetto, ad essere una teologia civile ragionata della
provvedenza [...]”.>"® Por “teologia civile ragionata della provvedenza” hay que entender varias
cosas. En primer lugar, lo que se propone Vico es atacar el método cartesiano que, en sus
abstracciones geométricas, confiaba en alcanzar un conocimiento total, mientras en el viquiano —
escribié Eric Auerbach— “First there is Vico's theory of historical knowledge. It developed out
his polemic against Descartes' geometrical method and is grounded in the principle that we can
only know what we ourselves have made.”' Por este motivo, lo que el erudito napolitano
pretende con su teoria histérica del conocimiento es determinar que lo dnico que el hombre

puede realmente saber es lo que ¢l ha hecho;**° por tanto, lo divino estd fuera del campo de

37 Ep este trabajo se utiliza la dltima edicién (1744). Giambattista Vico, La Scienza Nuova, introduzione e note di
Paolo Rossi, Rizzoli Libri, Milano, 2004.

38 Ibidem, 1ib. 2, cap. 1, p. 270.

19 Eric Auerbach, Literary Language and its Public in Late Latin Antiquity and in the Middle Ages, trad. Ralph
Manheim, Princeton University Press, Princeton, 1993, p. 7. Sobre esta oposiciéon entre Vico y Descartes, sefiala
Paolo Rossi: “Al meccanicismo e al corpuscolarismo della scienza moderna Vico contrapponeva una cosmologia di
origine gnostico-cabalistica nella quale si riaffacciano, in pieno Settecento, i motivi della tradizione ermetica e i temi
vitalistici del Timeo platonico.” Paolo Rossi, “Introduzione” en Vico, Scienza Nuova, p. 19. En este apartado sélo se
ha hablado del Timeo en lo que refiere al mito Atlantico, pero, como dice Rossi, hay otros elementos (cosmoldgicos)
que, por razones tematicas, aqui no se tocan. Segiin Gemma Mufioz-Alonso Lépez, hay cuatro puntos fundamentales
en la critica de Vico al cartesianismo: “En lineas generales puede decirse que la polémica sostenida por Vico contra
el cartesianismo, se centra en niicleos o aspectos fundamentales. En primer lugar, a Vico no le satisface la teoria del
conocimiento de la filosoffa cartesiana porque reduce al hombre a la sola razén, olvidando los sentidos y la
imaginacion, facultades que, junto a la razén, son inseparables en la mente tanto desde el punto de vista ontolégico y
estructural como desde el dindmico. Por otro lado, califica de errénea la fisica de Descartes porque no llega a
concebir la matematizacién de la naturaleza y considera que el cartesiano, al tratar la fisica de manera geométrica,
no consigue penetrar en lo real. En tercer lugar, Vico se enfrenta al proceso analitico cartesiano propugnando la
primacia de la Tépica sobre la Critica en virtud del criterio de convertibilidad de lo verdadero con lo hecho. Por
ultimo, se rebela contra el antihistoricismo caracteristico de Descartes y sus seguidores.” Gemma Mufioz-Alonso
Loépez, “La critica de Vico a Descartes”, Cuadernos sobre Vico, 2 (1992), p. 51.

0 Estas son las palabras de Vico: “Onde questa Scienza viene nello stesso tempo a descrivere una storia ideal

131



conocimiento racional y comprobable. En segundo lugar, se puede decir que, sugiere Auerbach,
“Vico insisted that man has no nature other than his history”,**! aunque el curso natural de la
historia “is the work of Divine Providence [...] with which Providence operates are purely
historical, its work is a complete and perfect whole; accordingly, each stage of development is
necessary, complete in itself, and good.”*** Con esto se puede colegir que, para el pensador
napolitano, el hombre puede conocer la historia (por ser ésta su naturaleza), pero no los designios
divinos que ella tiene detrds: estos designios la guian, como el pdjaro guié los pasos de
Huitzilopochtli.

Para quienes hayan tenido la oportunidad de leer la Scienza Nuova y el Theatro
compartirdn la misma sensacidon de asombro y estupor frente a lo que parece, a simple vista, una
arbitrariedad escandalosa. En las paginas de ambos desfilan mitos confundidos con sucesos
histéricos, poéticos, politicos, lingiiisticos, entre muchos otros; esta mezcla se explica en Vico,
dice Jorge Caifiizares-Esguerra, porque “According to Vico, the history of the heathen (gentiles)
could only be indirectly reconstructed through the study of myths, oral tradition, and
linguistics”.**> Asimismo, apunta Isaiah Berlin, el sistema viquiano se propone comprobar,
mediante estos elementos, una suerte de modelo universal compartido por todas las culturas:
“[...] hay un modelo general que caracteriza a cualquier sociedad dada: un estilo comun reflejado
en el pensamiento, las artes, las instituciones sociales, el lenguaje, los modos de vida [...]. Esta

idea es equivalente al concepto de cultura, no necesariamente de una Unica cultura, sino de

eterna, sopra la qual corron in tempo le storie di tutte le nazioni ne' loro sorgimenti, progressi, stati, decadenze e fini.
Anzi ci avvanziamo ad affermare ch'in tanto chi medita questa Scienza egli narri a se estesso questa storia ideal
eterna, in quanto —essendo questo mondo di nazione stato certamente fatto dagli uomini [...] e percid dovendosene
ritruovare la guisa dentro le modificazioni della nostra medesima mente umana— egli, in quella pruova «dovette,
deve, dovra», esso stesso sel faccia; perché, ove avvenga che chi fa le cose esso stesso le narri,ivi non pud essere pill
certa l'istoria.” Vico, “Del metodo”, Scienza Nuova, p. 245.

321 Auerbach, op. cit., p. 9.

22 Ibidem, pp. 9-10.

32 Jorge Canizares-Esguerra, How to write the History of the New World. Histories, Epistemologies, and Identities
in the Eighteenth-Century Atlantic World, Stanford University Press, Stanford, 2001, p. 104.

132



324
muchas.”

De acuerdo con Berlin, Vico somete a las sociedades del mundo a un proceso de
homologacidn, cuya finalidad es comprender el desarrollo histérico del hombre en sus distintas
etapas —necesarias en el trabajo de la Divina Providencia, como dijo Auerbach—, que no se
relacionan entre si mecdnicamente o por una ley totalmente establecida o descifrable.

Esta homologaciéon también la pretende Sigiienza, aunque estd claro que él no
propone un sistema para comprender los procesos histéricos del mundo, sino una reivindicacion
criolla, la que se sirve, eso si, de teorias rebuscadas sobre Neptuno, basado en autores de la
Antigiiedad y modernos; rechaza las fabulas «extranjeras», pero acepta las leyendas indigenas
para explicar un pasado mitico y heroico. Pero en esto dltimo también hay una coincidencia con
Vico, pues segtin éste, mediante el estudio de las fabulas o leyendas —como la del ave que guia a
Huitzilopochtli— se puede conocer la historia de la gentilidad y su relacién con lo divino: “[...] si
dimostra la favole essere state vere e severe istorie de' costumi delle antichissime genti de
Grecia, e, primieramente, che quelle degli dei furon istorie de' tempi che gli uomini della piu
rozza umanita gentilesca credettero tutte le cose necessarie o utili al gener umano eser deitati”.*>
Como dice el erudito napolitano, la humanidad més ruda y gentil creyé que todas las cosas ttiles
para ella eran divinidades; asi también el canto del pdjaro fue tomado por los mexicanos —segin
el poligrafo novohispano— como algo divino. De este modo, las palabras de Vico citadas, vienen
a explicar la operacion de Sigiienza, cuando éste transforma la leyenda en un verdadero
documento providencialista que se escribe “aun entre las sombras de la gentilidad”.

Tanto en el Theatro como en la obra de Vico es posible ver una huella clara de este

providencialismo por sobre la racionalidad cartesiana que crefa poder alcanzar, como ya se dijo,

todas las ramas del conocimiento, incluso el divino. Pero no hay que entender este

32 Isaiah Berlin, Vico y Herder. Dos estudios en la historia de las ideas, trad. Carmen Gonzélez del Tejo, Catedra,

Madrid, 2000, p. 23.
¥ Vico, “Idea dell'opera”, Scienza Nuova, p. 91.

133



providencialismo como un acto simple. Mds que ser una muestra de fe cristiana o una reaccidén
ante la ciencia moderna es una oportunidad para salir del rigido marco cientifico —en el cual,
como se vio en el apartado anterior sobre la Libra, cada proposicion requeria de una
demostracion matemadtica— e ir mds alld, hacia una interpretacién o reconstruccién imaginaria,
como dijo Leenhardt, de la cultura y la historia. Dicho de otra manera es, quizds, un intento por
explicar lo inexplicable o lo que cientificamente no tenia explicacion. De este modo, la puerta de
la I6gica queda abierta a las posibilidades de interpretar esa historia humana: para Sigiienza, es la
oportunidad de inventar una genealogia criolla. Por ello, se decia que éste no era un mecanicista
profesional; tampoco es un fanatico providencialista, como se concluye al examinar la Libra:
este eclecticismo no debe ser considerado como un mero «oportunismo» intelectual; también es
un rasgo de su bisqueda del pensamiento moderno en una época de cambios epistemoldgicos.” 26
Vico y Sigiienza, tienen en comin, ademds, la idea de que la historia de las
antigiiedades sélo puede ser alcanzada con una reconstruccion imaginaria de ese pasado mds que
en una constataciéon mecédnica de hechos, como ya se dijo: ambos parecen sehalar que los
desarrollos histdricos son progresivos y van por etapas, las que pueden ser interpretadas en el
presente para darle sentido y un lugar en el conocimiento humano. Aunque Vico va mads lejos,
puesto que divide las edades histéricas del hombre en tres: de los dioses, de los héroes y de los
hombres. De esta forma las describe:
Cosi questa Nuova Scienza, o sia la metafisica, al lume della provvedenza divina
meditando la comune natura delle nazioni, avendo scoverte tali origini delle divine ed
umane cose tralle nazioni gentili, en stabilisce un sistema del diritto natural delle
genti, che procede con somma egualita e constanza per le tre eta che gli egizi ci

lasciaron detto aver camminato per tutto il tempo del mondo corso loro dinanzi, ciog:
l'eta degli dei, nella quale gli uomini gentili credettero vivere sotto divini governi, e

326 Rafael Martinez E. escribe sobre el cambio epistemolégico de esta época (finales del siglo XVII), sobre todo por
lo que ¢l llama “the end of the Aristotelian science”. Rafael Martinez E., “Among Men, closest to God”, en
Santiago Ramirez y Robert S. Cohen (eds.), Mexican Studies in the History and Philosophy of Science, Kluwer
Academic Publishers, Boston, 1995, p. 134.

134



ogni cosa essere lor comandata con gli auspici e con gli oracoli, che sono le piu

vecchie cose della storia profana; l'eta degli eroi, nella quale dappertutto essi

regnarono in repubbliche aristocratiche, per una certa da essi riputata differenza di

superior natura a quella de' lor plebei; e finalmente 1'eta degli uomini, nella quale tutti

si riconobbero esser uguali in natura umana, e percio vi si celebrarono prima la

repubbliche popolari e finalmente la monarchie, le quali entrambe sono forme di

. . . 27

governi umani, como poco sopra si & detto.’

Como en Sigiienza, los egipcios establecen para Vico un punto de partida; incluso, las
tres edades del mundo que nombra el sabio napolitano pueden calzar parcialmente, si se
extreman, con el proceso vivido por los indios mexicanos y su peregrinacion antes de fundar
Tenochtitldn, descrito por Sigiienza: la edad de los dioses corresponderia a los ordculos que
anunciaban indicios divinos, como el caso de la sefial recibida por Huitzilopochtli; una marca de
la edad heroica seria el propio proceso de deificacién que sufrié la leyenda de este caudillo
heroico y, por otro lado, la multiplicidad de etnias que carecian de una unidad absoluta; por
ultimo, la edad de los hombres, caracterizada por Vico con la presencia de una monarquia
principal, se podria relacionar con el uso de leyes, ya en el imperio mexicano, desde el reinado
de Huitzilihuitl, como pronto se estudiard.

Pero el recuerdo de Vico, traido hasta aqui, no s6lo ayuda a explicar el
providencialismo de Sigiienza; tampoco lo que se acaba de referir —con respecto a la posible
coincidencia entre las edades del mundo en la teoria viquiana y la historia indigena— es algo que
s6lo aqui se ha conjeturado: algunos afios después de la publicacion de la tercera edicion de la
Scienza Nuova, Lorenzo Boturini utiliza su metodologia histérica —basada en la divisién de
edades— para estudiar, en dos obras, las antigiiedades de la Nueva Espana: Idea de una nueva

historia general de la América Septentrional (1746), que es una suerte de plan para la posterior

Historia General de la América Septentrional (1749).>*® Buena parte de los documentos o

*7Vico, “Idea dell'opera”, Scienza Nuova, p. 112.
32 Aunque en la Idea no nombra la obra de Vico, un pasaje hace patente su absoluta influencia en el momento de

135



fuentes que Boturini interpreta y usa sobre estas antigiiedades, como es sabido, eran parte de la
coleccién de documentos, grabados, pinturas, mapas y codices que Sigiienza dejo al morir,**’ y
no so6lo eso: ademds conoce el Theatro y el Neptuno de sor Juana, obras que cita en la Idea® A
esto, hay que afiadir que, tal como Sigiienza, Boturini valora los «documentos» indigenas (como
los calendarios), como también las antiguas crénicas basadas en testimonios de los indios. Sobre

la relacién entre Sigiienza y Boturini, y la valoracién y aproximacién a los cédices, Cafiizares-

Esguerra dice, ejemplificando con la supuesta venida del apdstol Tomds a América:

estructurar la obra: “Siguiendo la idéa de la célebre division de los tiempos, que ensefiaron los Egypcios, he
repartido la Historia Indiana en tres Edades: la Primera, la de los Dioses: la Segunda, la de los Heroes: la Tercera, la
de los Hombres, para baxar por grados successivos hasta quando nuestros Indios se hallaron constituidos en sus
Goviernos Humanos, y dilataron en la America sus Imperios, Reynos, y Sefiorios [...]”. Lorenzo Boturini Benaducci,
Idea de una nueva historia general de la América Septentrional, Imprenta de Juan de Zafiiga, Madrid, 1746, p. 7. En
la Historia, especificamente al comenzar su capitulo 2, Boturini expresa la deuda con Vico: “Juan Bautista Vico,
dguila y honor inmortal de la deliciosa Pertenope, que por espacio de treinta afios sucesivos medit6 en la comin
naturaleza de las naciones gentilicas, labrando un nuevo sistema del derecho natural de las gentes sobre las dos
columnas de la Providencia y del libre alvedrio, y veinte de ellos apartado de toda ocupacién dedicé a este solo
argumento dando al publico de Népoles el afio 1725 en lengua italiana. Los principios de ciencia nueva [...] es el
unico que abre camino para penetrar el espeso bosque de la gentilidad, ensefiando cémo el orden de las ideas de los
hombres fue correspondiente al que tenian las cosas humanas [...]”. Boturini, Historia General de la América
Septentrional, ed. Manuel Ballesteros Gaibrois, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1990, p. 18.
Sin embargo, a pesar de la influencia de Vico en estas dos obras, para Alvaro Matute hay una diferencia en cuanto a
la aplicacién del sistema viquiano; pertinentemente la explica: “En la Idea aparece el sistema de Vico trasladado
cabalmente a la historia indiana, por tratarse de una obra de sintesis. En la Historia general, en cambio, sucede lo
contrario por tratarse de una obra analitica. La diferencia bésica radica en que en la primera Boturini expuso lo que
iba a realizar cuando tuviera la oportunidad de revisar nuevamente los materiales que reunié en Nueva Espafia.
Como esto no sucedid, tuvo que limitarse a escribir con base en lo que tuvo a su alcance, tanto en Madrid como en
su memoria. Por lo que respecta a la aplicacién de Vico, en la segunda obra se limit6 ciertamente a citarlo como
fuente de inspiraciéon metodolégica y para fundamentar que los sistemas cronoldgicos que en ella expone son
creaciones, en dltima y verdadera instancia, providenciales. La diferencia entre ambos libros radica, en dltima
instancia, en que en la Historia el apoyo viquiano es epistemoldgico, mientras que en la Idea, el apoyo es total, es
decir, afecta a la descripcion misma de los hechos.” Alvaro Matute, Lorenzo Boturini y el pensamiento histérico de
Vico, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1976, pp. 60-61.

3% “Esta coleccion comenzo a dispersarse desde el momento mismo de la muerte de su propietario pues, como nos
cuenta su sobrino Gabriel Lépez de Sigiienza, varios libros y papeles fueron sustraidos de ella antes de que pasara al
colegio de San Pedro y San Pablo, ademds de los que €l habia donado en vida y de aquellos que permanecieron en
poder de su familia. Sin embargo, cuando Lorenzo Boturini la conoci6 alrededor de 1740 atn estaba muy completa.
De hecho, el historiador milanés se aprovechd copiosamente de ella e incluso sustrajo diversos documentos para
acrecentar su propio «museo indiano» [...]”. Rubial y Escamilla, “Un Edipo ingeniosisimo...”, op. cit., p. 206.

39 Boturini se refiere a ambos con respecto al origen neptinico de los indios: “El Professor de Mathematicas, qué
fue en la Universidad de Mexico Don Carlos de Siguenza y Gongora [sic], y la celebre Madre Soror Juana Ines de la
Cruz, noble prenda de la Nacion Indiana, fueron de parecer que descendian de Nephetuim, 0 Nephtuhim, hijo de
Mesraim, y nieto de Cham, aunque Yo me inclino a creer, que tambien desciendan de los demas hermanos Ludim,
Amanim, Phetusim, y Capthorim [...]”. Boturini, Idea..., p. 125.

136



La l6gica de esta aproximacion [de Boturini] tenfa ya una tradicion venerable: Carlos

de Sigiienza y Goéngora (1645-1700) la habia practicado. Para intelectuales como

Sigiienza y Boturini el silencio documental era relativo: si los amanuenses

arzobispales permanecieron callados, los indios no. Los anales indigenas alrededor de

1530 debian haber redactado en pictogramas mexicanos tan extraordinario evento.

Boturini no sélo copié y estudié los numerosisimos documentos pictograficos

recopilados por Sigiienza sino que también realizé campanas de recopilacion

propias.®®!

Otra de las aristas que sefiala Cafiizares-Esguerra, que vuelve a relacionar la labor de
Sigiienza con la de los escritores ilustrados, tiene que ver también con este aprecio por los
documentos —ya sean de los indios en sus cddices o de los cronistas— en detrimento de lo que,
hacia la segunda mitad del siglo XVIIIL, proponian los historiadores europeos: “Robertson, De
Paw, Raynal y Buffon fueron parte de un movimiento ilustrado generalizado que busco
desarrollar técnicas y metodologias alternativas para estudiar el pasado a partir evidencias que no
fueran ni libros ni fuentes escritas.”*** Estos historiadores prefirieron conocer las antigiiedades,
mediante el uso de fosiles, conductas de los animales, flora, geografia, etc., lo cual los llevo a
plantear una serie de teorias especulativas sobre las historias y sociedades prehispanicas e,
incluso, las ya coloniales: es lo que en el siglo XVIII generard la muy famosa disputa del Nuevo
Mundo, que Antonello Gerbi document6 exhaustivamente.>*?

En esta misma linea, hacia finales de ese siglo, Clavijero retoma las ideas
providencialistas con respecto a la historia indigena y la tradicion del documento en su Storia
antica del Messico (1780); agrega una defensa de la naturaleza americana a la del mundo
prehispédnico y del presente criollo, amparado en las cronicas (como la de Torquemada) y en la

recopilacion que hizo Sigiienza de las pinturas y cddices indigenas que, como se dijo, pudo

conocer en Puebla. Como dice Cafiizares-Esguerra, el titulo completo de su obra es bastante

31 - . . . . . . .
31 Jorge Canizares-Esguerra, “La historiografia nueva”, en Historia de la literatura mexicana, op. cit., p. 402.

32 Ibidem, p. 406.
33 Antonello Gerbi, The Dispute of the New World. The History of a Polemic, 1750-1900, trad. Jeremy Moyle,
University of Pittsburgh Press, Pittsburgh, 2010.

137



elocuente sobre este asunto: “Storia antica del Messico cavata da' migliori storici spagnuoli, e
I . . . . 4
da' manoscritti, e dalle pitture antiche degl’' Indiani” >

Quizas el gran valor del trabajo de Boturini sea que, como sefiala Alvaro Matute, no
condena la gentilidad indigena, aunque le llama idolatria —tampoco lo hizo Vico con la gentilidad
africana y europea—, pues comprende la historia de las antigiiedades indigenas de la misma

. . . . 335 % .. .
manera que a cualquier otra que forme parte de la historia universal.” Esta es otra coincidencia
con el trabajo de Sigiienza, pues éste no condena la historia gentil indigena, puesto que, como
Boturini, se propone homologar ese pasado con la Antigiiedad occidental. Sin duda, Boturini es
un puente que une los trabajos de Sigiienza (y sus antecesores) y de Vico; tal como el
novohispano, el historiador lombardo se propone una interpretacion reconstructiva del pasado,
aunque con una metodologia preestablecida por el erudito de Népoles.

Para Gadamer, este concepto de «interpretacion», que aqui se ha nombrado en varias
ocasiones, estd relacionado estrechamente con lo que denomina «conciencia histérica»; a su vez,
este tipo de conciencia nace de la que €l llama «conciencia modernax:

La conciencia moderna toma —justamente como «conciencia histérica»— una posicién
reflexiva en la consideracion de todo aquello que es entregado por la tradiciéon. La
conciencia histérica no oye mas bellamente la voz que le viene del pasado, sino que,
reflexionando sobre ella, la reemplaza en el contexto donde ha enraizado, para ver en
ella el significado y el valor relativo que le conviene. Este comportamiento reflexivo
cara a cara de la tradicion se llama interpretacién.336

Si bien es cierto que Gadamer se refiere con «conciencia moderna» a la que surge en

. 337 . . . . .
el siglo XX, no es menos cierto que el desarrollo de la «conciencia histdrica» no es un

3% Cafiizares-Esguerra, art. cit., pp. 408-409.

333 “Gracias a la adopcion del sistema expuesto en la Ciencia Nueva, Boturini pudo enfrentarse al problema de hacer
la exégesis de una realidad pagana, sin incurrir en la condena, sino entendiéndola como una historia humana
acontecida, determinada providencialmente. Gracias también al sistema viquiano, Boturini hace con la cultura
nahuatl historia universal, al encontrar su naturaleza comun con respecto a otras naciones.” Matute, op. cit., p. 59.

3% Hans-Georg Gadamer, El problema de la conciencia histdrica, trad. Agustin Domingo Moratalla, Tecnos,
Madrid, 2007, p. 43.

37 «Si imaginasemos por un instante el arte de los antiguos de interpretar el texto, tal como fue aplicado en filologia

138



patrimonio unico del siglo pasado. En este apartado se ha revisado como Sigiienza no toma los
elementos de su tradicion —por ejemplo, en el caso de las crénicas y las otras fuentes que utiliza—
para verterlos en su Theatro tal cual estaban; por el contrario, reflexiona, elige lo que le conviene
y reemplaza el sentido primigenio, como en el caso de Neptuno, para conseguir una finalidad
especifica. Estas representaciones imaginarias con que Sigiienza reconstruye —mds que el pasado,
el presente criollo— son el resultado de una operacion interpretativa, que obliga a estudiar el
criollismo mds alld de una razén politica y sentimental: el criollismo sigiienciano, tanto en el
Theatro como en la Libra, bate sus alas hacia un horizonte epistemolégico nuevo. Esto es lo que
Caifiizares-Esguerra ha llamado, para el caso de Eguiara y Eguren y los intelectuales que le
siguen, una “Patriotic Epistemology”.**

En la descripcion de las virtudes de los gobernantes del imperio azteca, esta
«epistemologia patridtica» de Sigiienza intenta ordenar ese mundo pasado para hacerlo
homologable al occidental —y también legible— en su presente. Los hechos histéricos de los
antiguos monarcas dejan de estar desnudos o puros en los anales para ser interpretados como
virtudes: cada virtud condensa el caricter de la historia que Sigiienza ha reconstruido como parte
de las etapas que la Providencia dispuso hasta el presente criollo. Si Huitzilopochtli y Acamapich
representan, hipotéticamente, el puente entre el mundo divino y el humano, por asi decirlo, lo
que sigue a continuacion es una interpretacion de la voluntad histérica de esa Providencia.

De este modo, si se pudiera hacer una divisién en esta parte del Theatro, se podria

decir que, desde aqui en adelante, Sigiienza se avoca en el trabajo de colocar en cada emperador

una virtud mas cercana a la idea que tiene sobre el buen gobierno, acompaifiada por la idea

y en teologia, sefialarfamos que tenia siempre un cardcter ocasional. No se hacia uso de él mas que alli donde el
texto trasmitido comportaba aspectos oscuros. Sin embargo, hoy, el concepto de interpretacion se ha convertido en
un concepto universal y quiere englobar la tradicion en su conjunto.” Ibidem, p. 44.

¥ Caiiizares-Esguerra, How to write..., p. 210. En el siguiente capitulo se retomard este concepto.

139



providencialista y su voluntad histérica; asi, la gesta mitica de Huitzilopochtli y Acamapich da
paso a otro tipo de gesta, la politica, de los que los suceden. El tono del novohispano es un tanto
sentencioso y es ese tono el que le da mas fuerza a sus ideas politicas; con ellas introduce al
virrey a un estado de la cuestion de como deberia guiarse en la Nueva Espaiia: la persuasion y no
la fuerza es el arma principal de un gobernante, pues ahi, en el pasado politico y heroico de los
mexicanos, estd el ejemplo a seguir. En el orden que Sigiienza sigue, de acuerdo a su cronologia,
estas virtudes son: el respeto a las leyes, el sacrificio por el bien de la republica, la prudencia,
valoracién de la religion, la fortaleza, la paz, la aceptacién de consejos, la generosidad, la
audacia y la constancia. A continuacién se hard una sintesis, para ejemplificar lo que se ha dicho
de ellas.

El segundo monarca, Huitzilihuitl, representa el respeto a las leyes y la clemencia en
medidas punitivas: “Formar leyes para la direccion de los subditos, es obligacion de los
Principes, pero el que las observen aquellos, mas que disposicion de su arbitrio, es consecuencia
de la afabilidad de su trato”,”*’ porque, como Sigiienza dice inmediatamente, “No ay armas mas
poderosas para debelar la protervia humana que la clemencia, quando assistida de la
mansedumbre, y el premio introduce en los animos de los mortales lo que dictan las leyes para su
util.”*** De este modo, mediante el ejemplo, el gobernante puede persuadir a sus stibditos de la
necesidad y utilidad de las leyes. Sigiienza, como ya se dijo, confiaba en que el buen ejemplo de
la autoridad era fundamental para ordenar la sociedad. Dentro de ese ejemplo que el principe

debe dar estd la idea del sacrificio en pos de la republica —que se representa con

Chimalpopocatzin, tercer emperador—"' y ser prudente, pues la prudencia es una sintesis del

339 Sigiienza, Theatro, p. 48.

0 Loc. cit.

! El tercer monarca, Chimalpopocatzin, representa la maxima que sefiala que la reptblica no es para el principe,
sino éste para aquélla, pues este monarca mexicano pagod con su vida la paz de su reino: “[...] padecio el buen Rey

140



conocimiento politico. El cuarto, Itzcohuatl, tiene a la prudencia como su méaxima virtud: “No ay
virtud que mas deva resplandecer en los Principes que la prudencia, 0 por ser un agregado de

42 .
]”3 , ademas de ser la

todas, O por la inmediacion que tiene al origen supremo de que dimanan [...
mejor proteccion ante el peligro al que todo gobierno estd expuesto o, como dice el novohispano,
es “[...] el muro mas inexpugnable.”*** Para Sigiienza es ésta la virtud rectora en la que se
encierra la suma de conocimiento del arte politico y la que debe guiar las decisiones del principe,
inspirado directa o indirectamente por La Repiiblica de Platon, como se analizara pronto.

Otra de las virtudes que destaca merece un lugar aparte, puesto que contiene otros
elementos. Motecohzuma Ilhuicaminan encarna la quinta virtud, la valoracién de la religion, con
la que Sigiienza va un poco mads all4, pues ésta, que recomienda al nuevo virrey, la ejemplifica
con la de los indios. Como no podia fijar su ejemplo en una religién pagana o gentil, lo hace
sobre el valor del culto que tenian los antiguos emperadores; citando previamente lo que
Torquemada dijo sobre la importancia que para los indios tenia el culto a sus dioses, Sigiienza
asegura que nadie “[...] me objecionara las citas antecedentes, como si las huviera referido para
apoyar los errores, que se mencionan en ellas, y hard muy bien, pues mirandolas solo por el viso
que tienen de religion, me han de servir de motivo para referir los privilegios de la Christiana
piedad.”*** Con esta prevencion, afirma que “Erraron los Gentiles en el objeto, no en el culto
[.]73%

;7 y por este apego a sus dioses pudieron, incluso, triunfar sobre sus enemigos, cuando

Motecohzuma Ilhuicaminan pele6 contra los huexotzincas y fue ayudado por una tempestad “[...]

infinitos trabajos, viendose despojado de su muger, de su Reyno, y de su libertad, pero reconociendo que con su
muerte, que era a lo que el tirano aspirava, se pondrian en mejor estado las cosas de su Republica [...]”. Ibidem, p.
54. Con tal virtud, Sigiienza recomienda al marqués de la Laguna darlo todo y convertirse, asi, en un servidor
publico ejemplar, lejos de los intereses econdmicos o de otra indole que tientan a los que ostentan el poder.

*2 Ibidem, p. 58.

3 Ibidem, p. 61.

* Ibidem, p. 62.

* Loc. cit.

141



de agua, y rayos, que cay6 sobre los contrarios.”**® Mas adelante, ejemplificara con la ayuda que
recibid la armada espafiola para expulsar a los piratas ingleses de Tabasco,”’ por lo que, para
asegurar la felicidad de su gobierno, siempre “[...] han de tratar los Principes las materias de
Religion”.348 Estos sucesos milagrosos que describe Sigiienza también forman parte del
providencialismo histérico que caracteriza al Theatro.

A estas virtudes, Sigiienza sumara enseguida la fortaleza y la paz, ambas relacionadas
con la valoracidn religiosa que tenian los indios. La sexta virtud, que va aparejada con el sexto
monarca, Axayacatzin, es la fortaleza, la que es necesaria para perpetuar los trabajos de los
emperadores anteriores: “La grandeza del Mexicano Imperio a que dio principio la Prudencia en
el Emperador Itzcohuatl, y cuyos progressos se devieron a la piedad de Motecohzuma
llhuicaminan necesitava para su conservacion, de la Fortaleza, que se admird entonces en
Axayacatzin [..]7>*A la fortaleza sigue la paz, representada por el séptimo emperador,
Tizoctzin: “Nunca mas bien empleo la Rethorica sus hiperboles, que quando los forma para
elogiar a la paz [...]”."" Segtn el erudito, el pacifismo de este emperador se conoce mediante la
obra de Torquemada, Acosta y los cantares antiguos de los mexicanos, fuentes que corroborarian
su representacion.

La apertura o aceptacién de consejos que debe tener el virrey es otra de las virtudes
que aqui conviene examinar. Esta virtud, la octava, da motivo al poligrafo para referirse a la
labor de dar consejos, que también es la suya: “[...] y si solo a la sabiduria se le permite el darlo,

conociendo desde luego mi insuficiencia, no hare aqui aora otra cosa, sino lo que solo puedo, que

3 Ibidem, p. 63.
7 Ibidem, p. 65.
8 Ibidem, p. 63.
* Ibidem, p. 66.
0 Ibidem, p. 69.

142



es ofrecerlo.”! Con esta frase de falsa modestia, Sigilienza espera cubrirse la espalda y justificar
el tipo de discurso que dirige al virrey; quizds también, tener un lugar en la corte, o bien, sugerir
que debe tener al Cabildo como consejero. Da como ejemplo al tinico emperador no virtuoso de
su lista, Ahuitzotl, quien, por no querer recibir consejo, termind por inundar trigicamente a
Meéxico: “Experimentola muy a su costa, y con universal estrago de esta entonces populossisima
ciudad de México, el Emperador AHUITZOTL, a quien la ethimologia, y interpretacion de su
nombre, parecen le tenian prevenido el fracaso en que lo puso su considencia [sic]: porque
Ahuitzotl significa cierto animal palustre, que corresponde & la Nutria.”* Como en otros
emperadores, su nombre también estd marcado por el providencialismo. De estos sucesos
tragicos, concluye Sigiienza, recordandole al virrey su humanidad: “A estas calamidades se
expone el Principe quando se arroja a empressas grandes, sin que las prevenga el consejo, porque
solo Dios es el que sin necesidad de este lo acierta todo.”*>>

Las dltimas tres virtudes con que finaliza esta parte del Theatro, si bien no superan en
extensién a algunas anteriores, tienen un peso singular dentro del orden. Estas que son
generosidad, audacia y constancia, corresponden a los tres dltimos gobernadores del imperio
mexicano: Motecohzuma Xocoyotzin, Cuitlahuatzin y Cuauhtémoc. Sobre Motecohzuma,
Siglienza comienza por alabar al personaje mas alld de su virtud central, la generosidad, y se
lamenta por el mal final que tuvo:

Sugeto dignamente merecedor de mejor fortuna, que la que en su mayor soberania lo

despojo del imperio, y lo privé de la vida, es el que con lo heroyco de sus virtudes,

conseguird en esta Empressa, la perpetuidad de su agradable memoria; para que

siempre se aplauda, por la obligacion en que todos se hallan, de elogiar, lo que de su

. 354
naturaleza, es glorioso. 3

31 Ibidem, p. 71.

32 Ibidem, p. 72. Las mayusculas son de Sigiienza.
3 Loc. cit.

% Ibidem, p. 74.

143



Al aprecio por la memoria de este emperador se suma su generosidad, muy valorada
por Sigiienza, pues a pesar de su gran cargo que lo obligaba a mantener una distancia entre él y
su pueblo, “[...] tambien sabia, sin que aquella se le disminuyese, vulgarizarse, para que todos
gozasen los effectos de su carifio [...].>> El poligrafo novohispano se refiere a este emperador
con palabras halagiiefias, demostrando, quizds, cierto favoritismo; curiosamente, no sélo el
recuerdo de este emperador gozard de este aprecio, pues también lo hardn Cuitlahuatzin y
Cuauhtémoc, los dos monarcas que, junto a Motecohzuma Xocoyotzin, sufrieron por los
espafoles una persecucion sangrienta. Cuitlahuatzin, cuya virtud es la audacia, resolvié tomar las
riendas del imperio, mientras Motecohzuma se hallaba prisionero de los espaiioles, lo que
Sigiienza elogia: “Resolucion tan magnanima, quanto lo es empefarse en defender la libertad, y
la patria en la ocasion en que se teme su ruyna.”° El patriotismo y la audacia de Cuitlahuatzin
son valorados por él, pues “[...] la resolucion de la Audacia suele servir de prologo de la dicha
[..]7,>" y tienen como resultado el conocido pasaje de la Noche Triste, que Sigiienza apenas
sefala y pasa rdpidamente, sin adentrarse mayormente ni tomar partido por una ni otra parte.
Pero cuando se refiere a Cuauhtémoc, dltimo emperador, quien encarna la constancia, defiende
su valor y estoicismo ante la adversidad, compardndolo con Mitridates:
Cossas pudiera referir de este invictissimo Joven, que ya que no se antepusiessen a las
que se celebran de los Antiguos Romanos, por lo menos se ladeardn con las mas
aplaudidas en las naciones todas. Que elogios no ha conseguido la accion, y dicho del
Rey Mithridates, quando vencido, y prisionero de Euno Capitan de los Romanos, sin
que se le alterase el semblante, ni perder su gravedad le dixo, segin Tacito. Lib. 12.
Annal. Mithridates terra marique Romanis per tot annos quasitus sponte adsum;
utere tu voles? Y porque no lo merecera Quauhtemoc, cuando hizo lo mismo [...]?

Porque no los merecera, quando con invictissima paciencia sufrio el tormento para
N . ~ C 03
que por &l le retornase sus tesoros le dieron los Espafioles, quemandoles los pies?>>®

33 Ibidem, p. 74-75.

36 Ibidem, p. 8.

7 Loc. cit.

38 Ibidem, p. 81. William G. Bryant hace una traduccioén del pasaje latino de los Annales de Tacito: “Yo, Mitridates,
tanto tiempo buscado en tierra y en mar por los romanos, espontaneamente estoy aqui; haz de mi lo que quieras.”

144



Sigiienza, al recordar el famoso —e incdmodo, para los espafioles— pasaje del tormento
de Cuauhtémoc y compararlo al sufrido por Mitridates, no hace otra cosa que poner en un mismo
nivel ambas historias. Casi inmediatamente después de desarrollar con este ejemplo la virtud del
emperador azteca, el sabio novohispano cita lo que Séneca dijo de Catén sobre su fidelidad a si
mismo y sus ideas, a pesar de todo; y les dice a los criollos, bajo el apelativo de «mexicanos»:
“No tienen ya los Mexicanos, porque embidiar & Caton, pues tienen en su ultimo Emperador
quien hiziesse lo que de el dize Seneca [...]”. Con esta idea, que los antiguos mexicanos
comparten las virtudes de los romanos y que sus descendientes deben sentir orgullo de ello,
Sigiienza va cerrando su cronologia de emperadores aztecas.

Pero antes de cerrar esta resefia a las virtudes de los antiguos gobernadores
mexicanos, todavia se puede decir algo mas. Este grupo de virtudes se puede agrupar en dos de
gran importancia para el mundo cristiano: las virtudes teologales y las virtudes cardinales. A las
virtudes teologales —que son la fe, la esperanza y la caridad, segun lo confirma Tomas de

0

. 36 . . ., ., .
Aquino—" es posible relacionarlas con la valoracion de la religién, la constancia y la

generosidad, con que Sigiienza ha descrito a tres monarcas; por otro lado, entre las virtudes

cardinales —prudencia, fortaleza, templanza y justicia, presentes en La Repiiblica de Platén—"",

Carlos de Sigiienza y Gongora, Seis Obras, Ayacucho, Caracas, 1984, p. 229.

» Loc. cit.

%% Una de las fuentes principales acerca de las virtudes teologales es la Summa Theologica de Tomés de Aquino. En
la primera seccién de la segunda parte (I-II), cuestiéon 62, articulo 1, dice sobre la naturaleza de estas virtudes:
“Further, theological virtues are so called because they direct us to God, Who is the first beginning and last end of
all things.” Thomas Aquinas, Summa Theologica, t. 2, trad. Fathers of the English Dominican Province, Cosimo,
New York, 2007, p. 851. Y en c. 66, art. 6, dice sobre su jerarquia, encabezada por la caridad: “Now, since the three
theological virtues look at God as their proper object, it cannot be said that any one of them is greater tha another by
reason of its having a greater object, but only from the fact that it approaches nearer than another to that object; and
in this way charity is greater than the others. Because the others, in their very nature, imply a certain distance from
the object: since faith is of what is not seen, and hope is of what is not possessed. But the love of charity is of that
which is already possessed: since the beloved is, in a manner, in the lover, and, again, the lover is drawn by desire to
union with the beloved.” Ibidem, pp. 870-871. Curiosamente, el mas cercano a la caridad entre los monarcas aztecas
es el famoso Moctezuma Xocoyotzin, a quien Sigiienza le da la virtud de la generosidad.

%! Sobre las virtudes cardinales —que también son discutidas en la Summa, c. 61, art. 1—, la fuente principal es La

145



se puede incluir el respeto a las leyes, el sacrificio por el bien de la republica, la prudencia, la
fortaleza, la paz, la aceptacion de consejos y la audacia. De esta forma, con la enumeracién de
tales virtudes, el erudito novohispano pone a los antiguos monarcas dentro del cuadro virtuoso de
la cultura occidental.

Después de la descripcion y defensa de estas virtudes, Sigiienza da paso a la
descripcion del tablero principal de la segunda fachada. Lorente ve en esta parte, que inicia la
tercera y ultima del Theatro, un adensamiento de la prosa sigiienciana en una “[...] profusa
ornamentacion de su prosa bilingiie, normalmente ramificada en multiples matices simbolicos,

e, e, . . . . 2
patridticos, historicos, moralizantes o simplemente eruditos [...]”36

, donde convergen las
principales lineas del texto “[...] como los rayos de las insignias imperiales, en el tablero de la
fachada sur (cap. 15), con la exaltacién final de la ciudad de México y del virrey entrante,
siempre que éste guarde los «preceptos» insinuados por Sigiienza y Goéngora, y, en resumidas
cuentas, por el cabildo de la ciudad.”** Lo que dice Lorente es claro, puesto que Sigiienza, luego
de esta leccién audaz sobre la ejemplaridad del buen gobierno de los indigenas, pone al virrey —
ya era hora— en el centro de las imdgenes de los antiguos gobernantes en la segunda cuarteta del
soneto laudatorio.*®

No obstante, este centro es tremendamente incomodo, pues Sigiienza intenta reunir y

exhibir una republica politica para el virrey, demostrando reconstructivamente su antigiiedad

Repiiblica de Platén. Platén sefiala que la prudencia, fortaleza, templanza y justicia son las cuatro virtudes
principales y pilares de la sabiduria en el gobierno de un Estado, donde la prudencia, tal como sefial6 Sigiienza, es la
mas importante: “Verdaderamente sabio me parece el Estado que hemos descrito, pues es prudente”. Platon, La
Repiiblica, en Didlogos, t. 4, trad. Conrado Eggers Lan, Gredos, Madrid, 2008, 428b, p. 214. Platén explica la
fortaleza entre 429¢ y 430c; la moderacién o templanza entre 430d y 432a; y la justicia entre 432b y 433c. Estas
coinciden en su descripcion con la ejemplificacion sigiienciana.

362 Lorente, op. cit., p. 44.

% Loc. cit.

364 «A] circulo que forman misteriosas / Faltava el centro, a tanta luz devido, / Hasta que en ti Sefior esclarecido, / Lo
hallaron tantas lineas generosas.” Sigiienza, Theatro..., p. 83. Més adelante, la ciudad de México, personificada, da
la bienvenida la nuevo virrey, asunto protocolar y extremadamente laudatorio —al igual que la dedicatoria— que no
viene al caso examinar aqui por razones temadticas.

146



postdiluviana, su desarrollo, sus circunstancias historicas y sus virtudes, afirmando con ello que
los mexicanos ya sabian del arte de gobernar: nihil novum sub sole. Pero, mas que para el virrey,
la descripcion de las virtudes de los monarcas indigenas esta dirigida hacia los criollos, como un
conjunto de valores occidentales, reflejados en el espejo del pasado que ellos se deben apropiar
como parte de su historia. Este es, probablemente, el objetivo final del Theatro.

Este guante que Sigiienza deja caer ante sus contempordaneos serd recogido en la
centuria siguiente, como se ha anunciado. Ese es el motivo por el cual este capitulo se ha
dedicado a examinar dos obras fundamentales (una astrondémica y otra histérica) de este autor:
ambas sirven, como miradores del cielo y la tierra, para observar y analizar las visiones
cientificas e histdricas en la Nueva Espafia, las que cruzaron de un siglo a otro y se modificaron
y/o depuraron con su paso. Tanto el debate en torno a los presupuestos cientificos, como una
pequeiia muestra de la apropiacion criolla de la historia indigena a finales del siglo X VII, ayudan
a comprender mejor la posterior preservacion y modificacion de estas ideas —impulsadas por
Sigiienza— en la produccidn intelectual de los primeros momentos de la Ilustracién novohispana.
Con este capitulo se cierra otro: el de los antecedentes de este movimiento dieciochesco, de los
primeros pasos hacia la configuraciéon de su pensamiento, cuyo conocimiento es necesario para
comprender cédmo se va gestando el universo de las ideas que desemboca en la Ilustracion
novohispana y sus multiples manifestaciones literarias.

El 22 de agosto de 1700 muere en la ciudad de México Carlos de Sigiienza y
Gongora. Antonio de Robles, uno de los albaceas de su testamento, anoté en su Diario de
sucesos notables (1665-1703): “Mandose enterrar en el colegio de San Pedro y San Pablo de la

Compaiiia; y que luego que muriese, lo abriesen para que reconociesen el dafio y pudiesen los

147



’qe . . . . 365 . z
médicos y cirujanos con su experiencia aprovechar a otros enfermos [...]”.** El erudito no sélo

dond los libros de su biblioteca personal para beneficio de los intelectuales jesuitas; también hizo
lo mismo con su cuerpo, para ser estudiado por la ciencia.

La muerte de Sigiienza en el primer afio del siglo XVIII —suceso simbdlico y tentador
para los estudiosos que se empefan en calzar generaciones y cronologias— no marca el final
definitivo de una época: muchas de las ideas que el erudito combatié sobrevivirdn a su pluma en
este nuevo siglo. Pero, también es cierto, algunos intelectuales de esta centuria retoman
parcialmente la senda abierta por sus obras: algunas de sus ideas con respecto a la ciencia y la
historia, analizadas en este capitulo, se convierten en una base o referente para las letras
ilustradas del siglo que comienza. La figura de Sigiienza estimula el aprecio por el saber erudito
y el deber de realizar trabajos intelectuales que muestren al mundo la capacidad de los
novohispanos. De este modo, la adquisicion del saber y su produccidon, més las ideas modernas
en materias cientificas y el valor histérico de la cultura criolla, cuajan en las letras ilustradas
novohispanas y articulan la primera gran obra que verad el siglo: la Biblioteca Mexicana de Juan

José de Eguiara y Eguren.

%% Antonio de Robles, Diarios de sucesos notables, t. 3, Porriia, México, 1946, p. 107.

148



SEGUNDA PARTE






3. LAS ARMAS DE LAS LETRAS:
L0S PROLOGOS DE LA BIBLIOTECA MEXICANA (1755), DE JUAN JOSE DE EGUIARA Y
EGUREN

3.1 LA FORMACION DE UNA BIBLIOTECA CRIOLLA: BREVE HISTORIA DE UNA RESPUESTA Y
SUS PROPOSITOS

La publicacién de la inconclusa Biblioteca Mexicana (1755), escrita en latin por Juan José de
Eguiara y Eguren, abre una época distinta en las letras novohispanas. Con ella comienza un
rescate criollo de la produccién intelectual del virreinato, cuya intencién es hacer entrar a
América en la geografia intelectual del mundo de las letras. Este trabajo de Eguiara siguié la
linea de otras «bibliothecas», las que son, como sefiala el Diccionario de Autoridades (1726) en
su segunda acepcion, “[...] algunos libros, U obras de algunos Autdres que han tomado el assunto
de recoger y referir todos los Escritores de una Nacion que han escrito obras, y las que han sido,
de que tenemos en Espaiia la singular y tan celebrada de Don Nicolds Antonio”. Tanto esta obra
de Antonio, dividida en dos partes y famosa por aquellos afios en las dos orillas del Atldntico —
las ya nombradas Bibliotheca Hispana Nova (1672) e Hispana Vetus (1696)—, ademds de la més
antigua Epitome de la Biblioteca Oriental i Occidental, Ndutica i Geographica (1629), del
peruano Antonio de Ledén Pinelo, se recogen numerosos escritores nacidos en Ameérica, cuya
labor recopilatoria sirvié como modelo a Eguiara.

Pero la Biblioteca Mexicana, si bien sigue modelos, es también novedosa: buscé
consignar solo escritores o nacidos en la Nueva Espafia y en las provincias dependientes de su
gobierno, o bien, avecindados en el virreinato. Hay en ella més de tres mil entradas (de las que
s6lo se publicaron en vida del autor algo mds de setecientas, correspondientes a las letras A, B y
C), ordenadas alfabéticamente por el nombre de pila del escritor —practica comun en este tipo de

obras de esos afios—, pero también de instituciones erigidas en los territorios novohispanos.

151



Todos ellos, autores, obras e instituciones, conformardn una suerte de nueva Sinapia del
conocimiento o una Republica Novohispana de las Letras. Como ha dicho Roger Chartier en un
conocido ensayo, “estas imponentes «bibliotecas» constituyen, con las enciclopedias y los
diccionarios, una forma mayor de las grandes empresas editoriales del siglo XVIII”.>
(Como nace esta obra de Eguiara? Tal como la Libra de Siglienza, surge a raiz de una
polémica. Con sus veinte prologos o anteloquia (como las llama en latin), ademads de las entradas
ya referidas, Biblioteca es una larga respuesta a las injurias contra América del espafiol Manuel
Marti, dedn de Alicante, hechas en su Epistolarum libri duodecim, libro VII, epistola XVI a
Antonio Carrillo. El pasaje que se cita a continuacién fue uno de los que provocé la refutacion de
Eguiara. Marti —como se dijo, uno de los candidatos a ser el verdadero autor de Descripcion de
la Sinapia— aconseja a su pupilo Carrillo no ir a las Indias, pues alli,
Produntur enim sponte sua atque effluunt naturae impetus. Sedeamus igitur ad
calculos. Quo te vertes apud Indos in tam vasta literarum solitudine? Quem adibis,
non dicam magistrum, cujus praeceptis instituaris, sed autionem? Non dicam aliquid
scientem, sed scire cupientem. Dicam enucleatius: a literis non abhorrentem?
Ecquosnamevolves codices? Ecquas lustrabis Bibliothecas? Haec enim omnia tam
frustra quaeres, quam qui tondet asinum, vel mulget hircum. Eugepae! Abjice has
nugas, atque eo iter converte, ubi et animun excolere queas, et honestum vitae
subsidium tibi parare, et novos honores capessere. Ad haec tu: Ubinam gentium

contingere nobis haec possum? Romae, subjunxi. Ea genio, ingenio, institutoque tuo
paratissima sedes.*®’

366 Roger Chartier, “Bibliotecas sin muros”, El orden de los libros. Lectores, autores, bibliotecas en Europa entre los
siglos X1V y XVIII, trad. Viviana Ackerman, Gedisa, Barcelona, 2005, p. 73.

37 Manuel Marti, Epistolarum libri duodecim, t. 2, Joannem Stunicam, Mantuae Carpetanormun, 1735, pp. 38-39.
José Carlos Rovira ha hecho una traduccion de este pasaje: “Los instintos de la naturaleza se manifiestan y discurren
espontdneamente. Entremos en razones. ;Como es que vas a residir entre los indios, en un desierto de cultura tan
vasto? ;A quién acudirds, no diré ya a un maestro, con cuyos consejos puedas instruirte, sino simplemente a alguien
que te escuche?: no diré a un sabio, sino a alguien deseoso de saber. Te lo diré mds claro; alguien que no aborrezca
las letras. ;Qué libros consultaras? ;Qué bibliotecas frecuentards? Intentards conseguir esto tan inttilmente como el
que esquila a un burro o el que ordefia a un cabrén. jEa! Retractate de estas simplezas y regresa acd, donde puedas
cultivar tu espiritu, encontrar un modo honesto de vida y hacerte acreedor de nuevos honores. A lo que tu
responderés: ¢En qué lugar podemos conseguir esto? En Roma, te afiado. Este es el lugar mas adecuado a tu talento,
tu ingenio y tu plan de vida.” José Carlos Rovira, “Para una revision de la polémica mexicana dieciochesca con
Manuel Marti, dean de Alicante”, Shaq Al-Andalus, 10-11 (1993-1994), pp. 611-612.

152



Para Marti, el continente americano es un erial del saber, donde no hay espacio para
desarrollar conocimiento alguno, ni libros ni bibliotecas ni menos maestros u hombres letrados,
pues abundan quienes aborrecen las letras. En esta visién eurocéntrica del dedn, s6lo Roma (una
de las raices civilizatorias del Viejo Mundo) puede aplacar la sed intelectual de su pupilo.
Ciertamente, la vision que Marti tiene sobre las Indias, al menos en esta epistola, no permite una
doble lectura ni da espacio para una explicacion mayor. Su exageracion y claridad serdn un
blanco perfecto para que los criollos americanos y novohispanos lancen sus dardos
emponzofiados. No obstante, conviene detenerse brevemente en algunos elementos del contexto
intelectual de Marti —los que no siempre son considerados cuando se habla de esta disputa— para
comprender el motivo de sus palabras que demuestran desinterés e ignorancia sobre la cultura
americana.

Antonio Mestre habla de la crisis espaiola en el siglo XVII de los studia humanitatis,
es decir, de aquellos estudios inciados con el movimiento renacentista, dedicados a las ciencias
humanas como la retdrica, poética, gramdtica filosofia e historia, y no a las ciencias divinas o
teologicas. Si fue dificil el camino para los humanistas espafioles de los siglos anteriores —con
excepcionales ayudas como las que recibié el cardenal Francisco Jiménez de Cisneros con la
creacion de la Universidad de Alcald (1499)—, esta dificultad se acentud en la centuria siguiente.
Dice Mestre que en Espaia, a diferencia de lo que ocurria en Italia u otras regiones europeas,
“[...] los humanistas hispanos desarrollaron su actividad al margen de la sociedad”, y solo
subsistieron mediante el apoyo de algunos mecenas y la actividad docente, aunque “su influencia
social era muy reducida.”*®® Por este motivo, para Marti, Espafia también representaria una

“vasta literarum solitudine”; Ameérica —tal como piensa el dedn y casi todos los letrados

3% Antonio Mestre Sanchis, Humanistas, politicos e ilustrados, Universidad de Alicante, Alicante, 2002, p. 17.

153



peninsulares— depende politica y culturalmente de Espafia y, por consiguiente, aquella no seria
mas que un reflejo de los vicios de la metrépoli, como ya lo sefial6 Ignacio Osorio Romero.*®
Por otro lado, para el deédn alicantino la tnica cultura importante era la grecorromana
y los dnicos estudios que valian eran los dedicados a ella. Desde muy temprana edad, Marti se
dedic¢ a la lengua y filosofia cldsicas, despreciando —como asegura Mestre— el latin macarrénico
y escoldstico ensefiado en la Universidad de Valencia a finales del siglo XVIL>"® En los dltimos
afios de aquel siglo se marcha a Roma, donde profundiza ain mds sus conocimientos en latin,
ademds de adquirir los de la lengua griega. Segin cuenta Mestre, gran estudioso de este
intelectual, Marti encontré en Roma un estilo de vida ideal, rodeado por aquel museo abierto, por
los libros clasicos y por un sinnimero de amistades con las que compartié los mismos intereses:
con los helenistas italianos como Gian Vincenzo Gravina fue uno de los fundadores de
L’Accademia dell’ Arcadia, circulo de letrados que luché contra el Barroco y comenzd a
imponer en Europa la estética clasicista.”’’ Sin embargo, algunos afios después, Marti volvi6 a
Espana, donde despert6 de su suefio romano y tuvo que enfrentarse con lo que €l sintié un

verdadero erial de cultura comparado a la riqueza itdlica. Quizds anhelando un pronto regreso a

esas tierras —el cual se concret afios més tarde— y con el hastio que le provoco su retorno a la

% Osorio comprende el problema desde esa perspectiva, pues la amargura de Marti no es sélo contra América;
también contra Espafia. Ademads, sefiala acertadamente que la actitud del dedn ha sido poco comprendida incluso
hoy: “Creo que los modernos no hemos sabido matizar el juicio de Marti y nos hemos dejado influir por la opinién
acritica de sus contemporaneos. Es cierto, la carta contiene frases e imdgenes ofensivas para los novohispanos, y el
rechazo vehemente que los novohispanos de ella hacen es justo; pero también el juicio de Marti se inscribe en un
contexto mds amplio: la valoracién que Marti hace de la cultura de Espafa y, por consiguiente, de la de sus colonias.
Marti, educado en Italia, conocedor profundo de la lengua y la literatura griega y latina, uno de los pocos
humanistas, en el sentido tradicional del término, de la Espafia del siglo XVIII, comprende, como pocos en su siglo,
el desequilibrio cultural que existe entre Espafia y los restantes paises de la Europa occidental. Su vida aislada y
solitaria en este panorama tifid de acritud sus juicios, pero no los invalida.” Ignacio Osorio Romero, “Jano o la
literatura neolatina de México (Vision retrospectiva)”, en AA. VV., Cultura cldsica y cultura mexicana.
Conferencias, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1983, p. 42.

370 Mestre, Humanistas..., p. 47.

! Ibidem, p. 49.

154



cultura espanola, escribe su famoso Epistolarum libri duodecim, que, como apunta Rovira,

r : 72
“provocé un efecto insospechado™

en la Nueva Espafia.

Se cometeria una imprecision al decir que esta polémica fue nueva y que sélo las
epistolas martianas provocaron una airada reaccién de los criollos novohispanos, a pesar de que
Eguiara —como se verd— afirma que la lectura de aquel pasaje ya citado obligé la elaboracion de
una respuesta. La historia del menosprecio europeo a la cultura americana es antigua y, como se
sabe, nace en el proceso de conquista y asentamiento colonial y, mds tarde, de las disputas de
poder entre gachupines y criollos. La respuesta de Eguiara no estd sola. Lo que a continuacién se
examinard ayuda a comprender el contexto histérico de ella, el desarrollo de otras y el impacto
que tuvo este menosprecio en el circulo de los letrados novohispanos.

A mediados del siglo XVII, Diego de Ledn Pinelo —catedratico criollo del virreinato
del Perd y hermano de Antonio de Ledn Pinelo— publica un libro llamado Hypomnema

373

Apologeticum pro regali Academia Limensi in Lipsianam periodum (1648)”"” como respuesta a

otro, escrito por el flamenco Justo Lipsio, llamado Lovanium (1605).374

En uno de los capitulos
de esta obra —libro tercero, capitulo sexto— se comete una grave injusticia contra los americanos,
segtn el criollo peruano. Dice Lipsio, refiriéndose despectivamente a la, segtn €l, inexistencia de
conocimiento en el Nuevo Mundo, luego de revisar las academias de Oriente, Etiopia y Africa:
“Quid etiam? Ad Novum orbem ibo? Sane ibi barbaries.””> A pesar de que Lipsio sefiala

inmediatamente después la existencia de academias en los antiguos templos mexicanos —

acompaiado por la Historia general de las Indias (1552) de Francisco Lépez de Gémara— esto

372 Rovira, art. cit., p. 609.

373 Diego de Ledn Pinelo, Hypomnema Apologeticum pro regali Academia Limensi in Lipsianam periodum, Iuliani
de los Santos et Saldafia, Lima, 1648.

34 Justo Lipsio, Lovanium sive opidi et academiae eius descriptio. Libri tres, loannem Moretum, Antuerpiae, 1605.
7 Ibidem, p. 104. Una traduccion posible es: “;Y qué mas? ;Iré al Nuevo Mundo? Sin duda, en aquel lugar sélo hay
barbarie.”

155



no basta al peruano, como ha dicho Antonello Gerbi.?"¢

Diego de Ledn Pinelo dedica su obra a
revisar el pasado indigena y a la defensa de la academia limefia, con lo cual espera dejar en
evidencia el descuido del intelectual europeo.377 Sin embargo, como asegura Ernesto de la Torre

. . ., 7
Villar, esta obra no tuvo mucha dlfusmn,3 8

a pesar de que, segin Gerbi, Hypomnema
ologeticum fue “u i , uiza u i ivindicacid
Apologet fue “una de las primeras, o quizas absolutamente la primera reivindicacion de la
dignidad de los estudios americanos, contra las insinuaciones o las omisiones maliciosas de un
. 7 . . ~ .,
sabio europeo.”3 ? Lamentablemente, hay una larga diferencia de afos entre la «provocacién» y

la refutacion: mientras Ledn Pinelo publicaba su obra, Lipsio cumplia més de cuarenta afios bajo

tierra. Lo mismo le sucederd a Eguiara con Manuel Marti: la Biblioteca se imprimi6 casi veinte

76 Antonello Gerbi, “Diego de Leén Pinelo contra Justo Lipsio. Una de las primeras polémicas sobre el Nuevo
Mundo”, Fénix, 2 (1945), p. 194.

317 “Hojeaba una noche las obras de Justo Lipsio, cuando salté a mis ojos, que ya se cerraban por el cansancio, la
titulada Lovanio o sea la descripcion de la plaza y de la Universidad. Sacudida de golpe la somnolencia, me encanta
el estilo, me dejo raptar por la elocuencia como por una sirena, y seducido por la amenisima elegancia de las
palabras, llego poco a poco hasta el sexto capitulo, intitulado: Antiguo ejemplo de Academias en el Oriente, y
también en Etiopia, en Africa, en el Nuevo Mundo. Imaginando que la fama de nuestra Academia (Universidad) de
Lima, ya entonces hubiese transpuesto los mares y los confines, anhelando de abrevarme con las palabras de un
procer como Lipsio, me dediqué ardientemente a buscarlas [...] Ya se acercaba la dltima linea de la enumeracién y
descripcidn, y ni una sola palabra se me habia ofrecido relativa a las Academias del Nuevo Mundo. Decepcionado y
aburrido ya estaba por cerrar el libro, cuando he aqui que de repente, el sentido general de las palabras surge para
acusar a Lipsio como reo, no de un olvido, sino de una culpa mas grave. Asi escribe €l: “;Y qué mas? ;Iré al Nuevo
Mundo? Alli de veras no hay sino barbarie” [...] Cubierto de rubor, con los labios temblando por el intimo enojo y
vergiienza, “jOh, Lipsio!” —grité— el caso te presenta ante mi como adversario. Contigo disputaré. Tuya es la culpa,
porque me has provocado, y sin excusas [...] {No puede ser sabio el ciudadano de cualquier pais? ;Por qué entonces
cubres de desdén una patria, que las naciones desean ansiosamente, hasta desgarrarla (con las minas)? T solo te
excusas de venir, como habrias podido, a este Nuevo Mundo.” Ibidem, pp. 193-194. Gerbi hace esta traduccion de
los primeros pardgrafos de Hypomnema Apologeticum. En la edicién de 1648 se encuentra entre los ff. 1r-2r. Quizds
el dltimo fragmento merezca una mejor traduccion, pues lo que Gerbi pone entre paréntesis “(con las minas)” no
forma parte del texto, sino de su traduccion. El pasaje es el siguiente: “Non ne sapiens ubique civis? Cur ergo
patriam, quam anxie appetunt nationes, eviscerant, contemptu describis?”, op. cit., f. 2r. Una traduccién posible
podria ser la siguiente: “;No puede ser sabio el ciudadano de cualquier parte? Entonces, ;por qué describes con
desdén una patria que las naciones desean y desgarran ansiosamente?”.

8 “Uno de los publicistas mds notables del siglo XVII, Justo Lipsio, quien se constituyé en el ordculo del mundo
intelectual de su época, al ignorar la cultura americana provocd la elevada aclaracién de un criollo excepcional, del
peruano Diego de Le6n Pinelo, quien en su Hypomnema Apologeticum advirtié a Lipsio el error de ignorar o
desdefiar la cultura americana. Esta obra, brillante apologia del mundo intelectual de América, de sus hombres e
instituciones, si bien es un libro clave en el dmbito del pensamiento del Nuevo Mundo, no tuvo gran resonancia. La
falla de Lipsio fue desconocer por falta de informacioén, hombres e instituciones consagrados al cultivo del espiritu.”,
Ernesto de la Torre Villar, “Defensa y elogio de la cultura mexicana”, en Ernesto de la Torre Villar (coord.), Juan
José de Eguiara y Eguren y la cultura mexicana, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1993, p. 138.
7 Gerbi, art. cit., p. 190.

156



afios después del deceso del dean de Alicante. Si cabe ponerlo en estos términos, se podria decir
que casi todas estas polémicas se dan entre vivos y muertos.

Casi dos décadas después de la refutacion de Ledn Pinelo, el espafiol Antonio de
Peralta Castafieda —te6logo, canénigo de Puebla y calificador del Santo Oficio de la Nueva
Espana— publica en Mdlaga una obra poco conocida ayer y hoy, pero que Eguiara tuvo presente
al momento de escribir sus prélogos, como se puede ver en sus referencias bibliograficas. Esa
obra fue Historia de Tobias en discursos morales, y christiano-politicos (1667), donde declara en
su preliminar “Carta del Autor a su Padre” lo favorable que ha sido su estadia en las tierras
novohispanas, lamentando no decir lo mismo de Espafia: “El no poder negar, que este suelo ha
sido para mi mas favorable en afectos, que mi Patria [...]”.**" Mds adelante hay algo interesante
acerca de los dichos de los europeos sobre América. En la dedicatoria “Al lector”, Peralta
Castafieda sefiala lo siguiente, con una extrafia mezcla entre falsa modestia e ironia:

Si nos tienen en Espafia a los de las Indias por Antipodas del saber, mas que de la

tierra, suframe el Lector que ande al rebes de como andan los que alla escriben; y crea

que no solo es este libro hijo de la ociosidad, sino de la impossibilidad de estudiar

otra cosa; y en tiempo, que ni para leer alcance otro que un Interprete moderno de

esta historia, y assi me gastd de ocupacién la mitad quinze dias, y lo ultimo algo

menos; y caminando por desacomodados temples, y otros dos que merestan [sic], se

han escrito para descansar, mas que para embarazar el discurso.>

Obviamente, esta breve aunque significativa denuncia de Peralta Castafieda no puede
compararse a la obra de Diego de Ledn Pinelo, ya sea por una cuestiéon formal como la extension
o por la profundidad y detalle de la respuesta ante el menosprecio europeo. Pero, en el fondo, la
situacion es la misma: los eruditos del otro lado del mundo consideran a las Indias una antipoda

del saber, un erial de conocimientos, un desierto cultural. Por este motivo, Peralta Castaneda se

disculpa ironicamente con el posible lector cuando escribe “suframe el Lector que ande al rebes

380 Antonio de Peralta Castafieda, Historia de Tobias en discursos morales, y christiano-politicos, Mélaga, Mateo
Lépez Hidalgo, 1667, f. 4v.
38l Ibidem, s. p.

157



de como andan los que alla escriben”, aduciendo al poco tiempo que tuvo para escribirla y la
liviandad desinteresada de su lectura. Este breve y quizds no muy categérico ejemplo alcanza
para afirmar que Le6n Pinelo no estuvo solo en aquel siglo. Y seguird teniendo compaiiia, y cada
vez mds recurrente, en las décadas siguientes y en las que dividen la centuria posterior. Estas
compaiiias vendrédn, en su mayoria, por el camino de la Nueva Espaifia.

No obstante, también la opinién de Lipsio —por cierto, bastante mds vieja que él—
tiene sus partidarios en los escritos de aquellos afios. Sin intencion de hacer una sintesis de esta
polémica —que Gerbi ya hizo y estudié con profundidad en su magistral La disputa del Nuovo
mondo: storia di una polemica, 1750-1900 (1955)—, conviene detenerse brevemente en una carta
escrita por Nicolds Antonio, uno de los grandes novatores espaiioles, autor de una obra
fundamental que, como se apuntd, fue modelo importante para la Biblioteca de Eguiara. Antonio
escribi6 el 5 de septiembre de 1663 a uno de sus amigos, el funcionario espaiol Juan Lucas
Cortés, para felicitarlo por la obtencion de un cargo en la administracion de Castilla; en la carta,
el novator demuestra su alegria por tal noticia —la de haber recibido un cargo en Castilla y no,
como pudo haber sucedido, en las Indias— sefialando de paso su visidn sobre la vida intelectual
de América:

Con gran albororozo he leido la jornada que V. M. determinava hacer a Madrid que

ya supe por otras cartas averla egecutado en compafia del Sefior Conde de

Villaumbrosa: de cuyo juicio tan experimentado he hecho una nueva experiencia en el

que ha hecho de V. M, i de sus buenas partes para hacerlas lucir, i darle campo para

que muestre su habilidad 1 espiritu; i no dudo que ha de resultar deste favor i apoyo
que V. M. se vea en alguno de los puertos que merece dentro de Castilla, 1 no en

Indias: porque como V. M. entiende bien, ellas no son sino para hombres que quieran

ir a sepultarse en un olvido de todo lo virtuoso i precioso de Europa, teniendo por

precioso solamente i por virtuoso el oro que da aquella tierra: i ser este su sentimiento
de V. M. no lo devo estranar: pues conosco que vive con lo que a aquellos miseros
desterrados del otro mundo les falta, que es la comunicacion de los literatos, i manejo

de las obras del entendimiento, de que tan fecundo es mayormente hoi, el suelo desta
parte del mundo antiguo en donde Dios le dio naturaleza, no para que vaya a tratar

158



con Indios, sino solo para averiguar de las Indias quando aya de aplicarse a cosa
3
dellas [...]".*%

Para Antonio las Indias son el destierro y el olvido, pero no por su condicién
meramente geografica: lo son “de todo lo virtuoso i precioso de Europa”. Con esa frase, como
adelante recalca, Antonio sefiala que la vida en las Indias transcurre en torno a la extraccién del
oro y las riquezas; que no hay tertulias ni lugares donde establecer un didlogo entre los literatos
ni “obras del entendimiento™. Por si fuera poco, Antonio sostiene que las Indias —para un hombre
letrado como €l o como Juan Lucas Cortés— no son para ir y relacionarse con su gente, sino para
estudiar sobre ellas (en los libros europeos) cuando sea necesario. Como se puede apreciar, la
opinién sobre el mundo americano es lapidaria. Si bien es cierto y se sabe (gracias a los trabajos
de Gerbi y otros autores) que el siglo XVIII serd rico en esta polémica, en el siglo XVII no
escasean estas visiones despectivas en la pluma de algunos eruditos europeos que jamds pisaron
suelo americano. Como escribe de la Torre Villar, a pesar de la extensa informacién que manejé
Nicolds Antonio sobre autores peninsulares y americanos para elaborar sus Bibliotheca Hispana
Nova e Hispana Vetus, ésta no fue impedimento para despreciar la supuesta ausencia de
produccién de conocimiento en América.’®

Es probable, como asegura el estudioso, que ni Eguiara ni algunos de sus amigos o
colaboradores conocieran estas cartas de Antonio, aunque no por lo que €l cree: segin de la

Torre Villar, la correspondencia fue publicada por Gregorio Mayans y Siscar en Lyon el afo de

1755;°% por lo tanto, era dificil si no imposible que llegara a manos de Eguiara recién salida de

382 Gregorio Mayans y Siscar, Cartas de don Nicolas Antonio, i de don Antonio de Solis. Aiiadese una de don
Christoval Crespi de Valdaura, Deville Fréres, Lyon, 1733, pp. 2-3.

% De la Torre Villar, “Defensa y elogio...”, op. cit., pp. 138-139.

34 «“No es extrafio que ninguno de los colegas de Eguiara, ni él mismo que tanto habia manejado las Bibliotecas de
Nicolds Antonio, haya conocido la correspondencia que éste cruzé con Juan Lucas Cortés, alto funcionario
encargado de delicados negocios en Sicilia, cartas escritas en 1663, 1664 y 1665 en Roma, pero que fueron
publicadas posteriormente en 1755 en Lyon, de Francia, por don Gregorio Mayans y Siscar, el afio mismo en que
aparecia en México la Biblioteca Mexicana.”, Ernesto de la Torre Villar, “La Bibliotheca Mexicana de Eguiara.

159



la imprenta, mientras él imprimia la suya en México. Pero, en realidad, el afo de publicacion fue
1733, méas de veinte afios antes de lo que dice el estudioso. El lugar también es Lyon, pero el
editor es otro.”™ La explicacidn, de este modo, puede ser més sencilla: quizds Eguiara si conoci6
estas cartas de Antonio y prefirid callar su célera por razones no esclarecidas totalmente.

El propio de la Torre Villar ofrece involuntariamente una pista para este pequeiio
enigma, lo que aumenta la duda y la curiosidad. ;Ley6 Eguiara las epistolas de Antonio o no?
Hablando sobre el dominico Juan de Villasdnchez —autor, con Diego Bermudez de Castro, de
Puebla sagrada y profana. Informe dado a su muy ilustre Ayuntamiento el aiio de 1 7468
sefala el conocimiento que éste tuvo de las cartas de Nicolds Antonio con anterioridad a 1744.
En este afio —dice de la Torre Villar—, Villasdnchez termina una obra ajena, la del también
dominico Antonio Lépez Cordero, llamada la Vida de la esclarecida Virgen Dulcisima Esposa
de N. Seiior Jesu Christo, Santa Inés de Monte Policiano (1744). En algunos capitulos escritos
por Villasanchez defiende los ingenios de la ciudad de Puebla, lo cual, sefiala de la Torre Villar,
le da la oportunidad para refutar a Marti y para algo mas: “[...] Lo importante de la réplica de
Villasdnchez, independiente de la del sefior Eguiara, es que este sagaz dominico si conocid la

fuente de donde procedia la afirmacién de Manuel Marti. Percibié que ésta no era original, sino

que derivaba de la correspondencia de Nicolds Antonio con Juan Lucas Cortés.”*®" Ademds, el

Origen, contenido y valor”, en Juan José de Eguiara y Eguren, Biblioteca Mexicana, t. 1, prél. y trad. B. Fernandez
Valenzuela; est. Ernesto de la Torre Villar, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1986, p. CCXXV.
35 De 1a Torre Villar sefiala a de Tournes Hermanos como los editores. Efectivamente, la edicién de de Tournes es
del afio 1755, por lo cual es posterior a la de Deville. De la Torre Villar, “Antecedentes de la réplica de Eguiara.
Juicios criticos sobre la Biblioteca. Prosecucion de la disputa”, en Eguiara, Biblioteca Mexicana, t. 1, p. CCCXIV,
%6 Esta obra fue editada en 1835, en Puebla, y publicada por la imprenta de José Marfa Campos. El editor fue
Francisco Javier de la Pefla quien agregd notas explicativas al texto. Diego Bermudez de Castro, escribano y notario
de la curia poblana, falleci6 antes de concluir la redaccién. Y dejé manuscrito e incompleto, ese mismo afio de 1746,
un texto importante para la historia de su ciudad: Theatro Angelopolitano (1746). Este escrito corri6 igual suerte y
fue publicado parcialmente por el biblibgrafo Nicolds Ledn en su Bibliografia mexicana del siglo XVIII, Seccion
Primera, quinta parte, A-Z, Tipografia de la viuda de Francisco Diaz de Le6n, México, 1908, pp. 121-354.

*¥7 De la Torre Villar, “Defensa y elogio...”, op. cit., p. 142. En otro trabajo de este estudioso (ya citado) transcribe
algunos pasajes de esta obra que demuestran la lectura de las cartas de Antonio por Villasdnchez y también por
Lépez Cordero. Vid. de la Torre Villar, “Antecedentes de la réplica de Eguiara...”, op. cit., pp. CCCXVI-CCCXVIII.

160



investigador sefiala a Villasanchez, entre otros, como estrecho colaborador de Eguiara en la
empresa de la Biblioteca Mexicana.*®® (Habr4 sido posible que un entusiasta polemista —como se
deja ver Villasdnchez en la obra de Cordero— haya callado el contenido de las cartas de Antonio
ante Eguiara, pero, al mismo tiempo, las haya publicado en un libro? Si hubiese sido sélo el
dominico el tnico lector de tal correspondencia en toda la Nueva Espafia el desconocimiento de
Eguiara era posible. Pero no fue el unico: también encontramos su lectura en la obra
guadalupana Escudo de Armas de México (1746) de Cayetano de Cabrera y Quintero, quien —
como dice de la Torre Villar— fue uno de los amigos entrafiables que componian el circulo
intelectual de Eguiara.389 Es dificil de creer, entonces, que el autor de la Biblioteca haya sido el
unico intelectual novohispano que no ley6 las epistolas de Antonio. Es mds probable que Eguiara
haya optado por un silencio respetuoso (y, quizds, también incomodo) ante el epistolario de
quien fue uno de sus modelos para componer la obra que aqui se estudiara.
En el “Parecer” de Escudo de Armas de México, escrito por el abogado Joseph de
Mercado, se reafirma el malestar de los criollos de la Nueva Espaia por los dichos de Marti, pero
también por las cartas de Antonio. He aqui un fragmento en el que Mercado habla de los que han
escrito contra los americanos, gentilicio continental que ya comienza a aparecer en algunas de
estas obras:
Quiero decir: contra los que han disparado en oprobio de los Americanos, algunos
Escritores Latinos. Unos que han escrito expressamente: otros que han aprobado, y
como prohijado sus dictamenes, con la publicacion de sus Escritos. Entre ellos D.
Gregorio Mayans, y Siscar, Papiniano Espafiol, y elegante Escritor Latino, cuya
Latinidad puso en problema el sentimiento, si ha dado a Espafia mas lucimiento, que
desdoro? De que no cupo a la Nueva, acaso, por lo que tiene de Espafia, la menor

parte, en las tirantes expressiones, y Latinas Cartas, que publico el verdaderamente
Latinissimo Dean de Alicante, D. Manuel Marti, eruditissimo en todo lo que no sea

38 «Uno de los primeros que se lanzé con indignacién contra el dedn alicantino fue el prolifico dominico poblano
fray Juan de Villasanchez, quien mantenia con Eguiara y sus amigos de Puebla, como Andrés de Arze y Miranda,
estrecha colaboracion.”, de la Torre Villar, “Defensa y elogio...”, op. cit., p. 141.

% De 1a Torre Villar, “La Bibliotheca Mexicana de Eguiara...”, op. cit., p. CCXXXII-CCXXXIIL.

161



noticia de las Indias [...] Alentole a desaforar de las mas cultas Indias las Letras, otro
Author, Latino tambien, como lo es el de una, y otra Biblioteca Hispana, antigua, y
nueva, sin embargo que el mismo D. Gregorio Mayans, que publica sus Cartas
Espaiolas le censure su estylo Latino un poco escabroso, como suele ser el de todos
los que en su nifiez, no llegaron a formar stylo, &c. Pero en el Espafiol que manejé
tan bien como el Latino, entendid, e hizo entender a su secuaz D. Manuel Marti, que
en las Indias se comerciaban todas Mercaderias, menos Libros.””
Mercado no sélo arremete contra Marti y Antonio; le da también un empellén a
Gregorio de Mayans y Siscar, por quien parece tener una especial antipatia, pues fue él quien
publicé las obras de estos autores y se convirtid, de este modo, en una especie de promotor de
aquellas ideas sobre América. Por otro lado, aunque de pasada, hace criticas de estilo al latin de
Mayans, “cuya Latinidad puso en problema el sentimiento, si ha dado a Espafia mas lucimiento,
que desdoro?”, y poniendo también al latin de Nicolds Antonio en tela de juicio, no por si
mismo, sino mediante las palabras de su editor, quién otro que el valenciano Mayans. No
obstante, Mercado sefiala el buen manejo de Antonio en ambas lenguas, latina y espafiola,
comunicando en sus cartas escritas en espafol ideas erradas sobre América, recogidas més tarde
por su «secuaz», el dedn de Alicante. También alaba la erudicién de Marti, pero con una
finalidad irdnica: “eruditissimo en todo lo que no sea noticias de las Indias”. Pero no acaba aqui
el reclamo de Mercado. Algunas lineas después de las ya citadas, habla de la importancia de la
obra de Cabrera y Quintero para aclarar el verdadero panorama intelectual de las Indias,
especialmente de México y otras ciudades novohispanas:
No dudo, quando otros, no huviessen passado a la Europa, que este [el Escudo] le
hard creer que en las Indias no estd la Region del olvido de todo lo virtuoso, y
precioso, de que aquella es tan copiosa, ni que en ellas solo tiene este aprecio el Oro,
y Plata, que sus Minas engendran. No lamentaréd por tan miseros a los desterrados de

aquel antiguo Mundo; no pensard que para vivir les falta la comunicacion de los
Literatos, ni el manejo de las obras del entendimiento. Comprehendera que en este

3% Joseph de Mercado, “Parecer”, en Cayetano de Cabrera y Quintero, Escudo de Armas de México: Celestial
Proteccion de esta Nobilissima Ciudad, de la Nueva Esparia, y de casi todo el Nuevo Mundo, Maria Santissima, en
su portentosa imagen del Mexicano Guadalupe, milagrosamente aparecida en el Palacio Arzobispal el Afio de 1531,
Viuda de Joseph Bernardo de Hogal, México, 1746, s. p.

162



nuevo no son los Indios barbaros los unicos que le habitan, porque en la de este

Escudo percibira la abundantissima instruccion, y doctrina, que en estas partes ha

florecido, y con que casi desde su descubrimiento se ha propagado numerossisima la

Republica literaria.*”!

Mercado sigue de cerca la lectura de la carta de Antonio a Cortés para negar sus
afirmaciones. Segtin él, el Escudo de Armas de México serd el encargado de desestimar tales
opiniones y persuadir de que en el Nuevo Mundo “se ha propagado numerossima la Republica
literaria”, luego del «civilizatorio» descubrimiento. Pero también hay algo en este fragmento que
recuerda un pasaje escrito por Sigiienza contra Kino en la Libra: no sélo hay indios («barbaros»
para Mercado) en las Indias, sino hijos de espafioles o europeos, los que cultivan las artes y las
ciencias en el suelo donde —como dice Sigiienza— “casualmente” nacieron.”” Probablemente esta
coincidencia no es azarosa, pues pocas lineas después Mercado —dialogando con un pasaje de la
carta de Antonio, donde éste recomienda no ir sino estudiar las Indias, cuando convenga— habla
del “[...] eruditissimo D. Carlos de Sigilienza, y Gongora, originario de Mexico, y el que mejor

Y 393
escribio sobre el assumpto [...]”

del origen de los indios americanos y de las Indias, quizas
aludiendo con esta frase al Theatro de virtudes politicas del poligrafo novohispano. Como ya se

ha dicho en el capitulo segundo de este trabajo, la figura de Sigiienza fue un simbolo del saber

americano para buena parte de los escritores que poblaron el siglo X VIIIL.

¥ Ibidem, s. p-

32 No estd de mds recordar este pasaje de la Libra, citado en el capitulo segundo de este trabajo: “Viva mil afios el
muy religioso, y R. P. por el alto concepto que tuvo de nosotros los Americanos al escribir estas cldusulas. Piensan
en algunas partes de la Europa, y con especialidad en las septentrionales, por mas remotas, que no solo los Indios
habitadores originarios destos Paises, sino que los que de padres Espafioles casualmente nacimos en ellos, O
andamos en dos pies por divina dispensacion, 0 que aun valiendose de microscopios ingleses apenas se descubre en
nosotros lo racional. Muestra el R. P. en jusgar lo propio, haverse educado en alguna la mas distantes de todas ellas,
sin que su estada por meses enteros en esta corte, ni lo que ha conversado con los nacidos en ella que la havitamos,
le ayan hecho deponer el concepto, que en esto tiene, el qual en parte se manifiesta, infiriendo de lo que escribe el
que jusga que no sabemos leer, y que por el consiguiente somos incapaces de hazer juizio de lo que consta de
letras.” Sigiienza, Libra..., par. 166, p. 83.

* Loc. cit.

163



Todas estas respuestas a los prejuicios europeos —ya de Lipsio, Marti o Antonio—
conforman el trasfondo de los veinte prélogos que Eguiara desarrollard en la Biblioteca
Mexicana y en la idea de configurar una Republica de las Letras novohispanas con su catdlogo
de escritores eruditos nacidos o avecindados en aquellas tierras. Quizds no es posible afirmar
tajantemente si esta obra de Eguiara fue uno de los hitos de un “proyecto politico” llevado a cabo

* si bien ella demuestra la

por la intelectualidad criolla, como asegura de la Torre Villar;*
comunicacion entre los letrados y un sentimiento comin ante los ataques provenientes de
Europa, ésta representa mas una posicion defensiva que una propositiva como la suelen tomar los
proyectos politicos. Si se quisiera hablar de verdad en términos politicos o politico-culturales, la
Biblioteca Mexicana no seria mas que la rendicién de un examen, por parte de las elites criollas,
que busca la aprobacién y legitimacion occidental de los sabios de Europa. Por este motivo, es
mejor hablar de un primer intento por reunir a los habitantes de una republica letrada criolla —

esparcida en el transcurso de los siglos novohispanos—, mds alld de si form6 parte o no de un

proyecto politico protonacionalista, al menos como lo entiende de la Torre Villar y que también

3% “En Nueva Espaiia la intelectualidad criolla mantenia estrechos contactos. Maestros de la Universidad como
Eguiara y Eguren estaban muy bien relacionados con los maestros de los colegios de la Compaiiia y los del Oratorio,
con médicos y funcionarios de alto nivel, clérigos, etcétera, todos ellos unidos por lazos politicos e ideolégicos que
habian permitido la elaboracién de un proyecto politico muy atractivo. Vinculados por un sentimiento de identidad
cultural y de origen se sentian orgullosos de él, y por ello les herian los ataques de los extrafios.” De la Torre Villar,
“Defensa y elogio...”, p. 146. En otro trabajo, dedicado a la obra de José Antonio de Villasefior y Sanchez (Theatro
Americano, viuda de José Bernardo de Hogal, México, 1746) y la de Eguiara, sefiala que ambas son “[...] el
descubrimiento del espiritu, de la inteligencia y del anhelo que una sociedad, la novohispana, habia puesto en juego
para constituir una auténtica nacién, para configurar un pafs, perfectamente identificable, surgido de potentes raices
y que habfa llegado a la madurez, después de largas décadas de inmensa accién espiritual e intelectual realizada por
miles de varones ilustres.” De la Torre Villar, “Los descubridores de la Nueva Espafia”, en Juan José de Eguiara y
Eguren..., p. 152. Més adelante, y entrando en contradiccién, se acuerda de que la obra de Villasefior y Sdnchez es
un encargo de las autoridades borbdnicas para conocer a profundidad los recursos que requiere explotar para la
metrépoli: “La obra de Villasefior representa el primer intento de la dinastia borbonica para conocer con certeza
cudles eran sus dominios y qué estado guardaban.” Ibidem, p. 161.

164



.. .. 5 . .
Anthony Higgins critica.™ Lo que es seguro es que ese proyecto fue literario, con todo lo que
esta palabra implicaba en aquellos afios.

Tiempo antes de que Eguiara publicara la Biblioteca ya se pueden encontrar pistas de
su lectura de las epistolas martianas o de otros autores que menospreciaban la cultura americana.
Como bien dice de la Torre Villar, Eguiara comenzaba a preparar su gran obra desde la década
del cuarenta, mientras escribia y daba a la imprenta una obra teoldgica de la que, tal como
ocurrid con la Biblioteca, s6lo se imprimié un tomo: Selectae Dissertationes Mexicanae
(1746).*%® Se corrobora esta afirmacién en su prologo, en el que Eguiara dirige una elogiosa
dedicatoria a la Universidad de México:

[...] cuantos escritores egregios, academia sapientisima, hayas producido, de aqui

puede conjeturarse facilmente, porque, habiendo reunido hasta hoy en un repertorio

casi dos mil autores de la América Septentrional, mientras preparo una Biblioteca

Mexicana, y aguardando de dia en dia reunir otros, con tal que Dios me dé ocio y

haya fuerzas para tan vasta obra, al revisar las bibliotecas y archivos, y al escudrifiar

otros monumentos de este género, lo cual comencé desde hace un trienio, de ellos
vindicards para ti la mayor parte.*’

Tres afios antes de la escritura de esta obra teoldgica, Eguiara ya habia comenzado

por recabar informacion para su Biblioteca. Sin duda, este prologo ya anuncia lo que hard en los

% Anthony Higgins cita algunos pasajes de los estudios que de la Torre Villar publica junto a la edicién de la
Biblioteca (algunos de ellos citados en este trabajo) y escribe: “Torre Villar makes the Bibliotheca Mexicana central
to a retroactive weaving of disparate elements into a narrative of protonationalism [...] In this description, Torre
Villar adds greater nuance to his thesis of protonationalism. He specifies how such a discourse is being articulated in
the Bibliotheca, indicating the materialization of what might be termed a Mexican —read criollo— “public sphere.”
Over the course of the rest of this chapter, I will propose a slightly different reading. This reading involves, first, a
critique of the type of recuperative interpretation that, consciously or unconsciously, reads Eguiara and his
associates as the unambiguous precursors of Mexican nationalism.” Anthony Higgins, “Chapter 1: Framing the
Criollo Archivo”, en Constructing the Criollo Archive. Subjects and Knowledge in the Bibliotheca Mexicana and the
Rusticatio Mexicana, Purdue University Press, West Lafayette (Indiana), 2000, pp. 29-30

% Juan José de Eguiara y Eguren, Selectae Dissertationes Mexicanae, t. 1, viudae D. Josephi Bernardi de Hogal,
Mexici, 1746. Sobre la relacion entre ambas obras, dice de la Torre Villar: “Asentamos también que en la década de
los cuarenta, al preparar sus Selectas Disertaciones Mexicanas, Eguiara tenfa en mente y, mas que eso, comenzaba a
preparar su Bibliotheca Mexicana que en las Disertaciones las paginas preliminares de esta obra teoldgica son
laudanza de la cultura novohispana y preludio de la Bibliotheca.” De la Torre Villar, “Defensa y elogio...”, op. cit.,
p. 143.

7 Juan José de Eguiara y Eguren, “Los Prologos a las Selectas Disertaciones Mexicanas™, intro. y trad. Roberto
Heredia Correa, en Ernesto de la Torre Villar (coord.), Juan José de Eguiaray Eguren..., p. 55.

165



veinte que componen la introduccion de la obra bibliogrifica posterior: la Selectae
Dissertationes Mexicanae va dedicada a la “Regia y Pontificia Universidad Mexicana” —
institucion que serd ademds la duefia de la primera entrada de la Biblioteca—, lo cual dice mucho
de los sentimientos criollos que acompafan a un Eguiara que firma la obra como «mexicano».
Sin embargo, lo que es mads significativo, es que esta obra teoldgica no tiene nada de mexicana,
pues es un tratado en que se retine —como seflala Mauricio Beuchot— la 16gica y la metafisica, sin
mucha uncion ni piedad, pues “[...] para esos escolasticos como Eguiara era tributar gloria a
Dios el afanarse en la bisqueda intelectual y racional de su conocimiento.””® El prélogo, de esta
forma, no es una introduccién a la obra, mas bien, es una contextualizacion de ese escrito en la
rica realidad intelectual mexicana, muy diferente a la que pintaban los eruditos europeos.
Ademads de citar como respaldo algunos versos de la Grandeza Mexicana (1604) de Bernardo de
Balbuena, en los cuales se alaba a los intelectuales de la ciudad (“Aqui hallarda méas hombres
eminentes, / en toda ciencia y en todas facultades”)™’, da un primer anuncio de su posterior
catdlogo de autores novohispanos —aunque sin sus obras—, puestos segin la orden a la que
pertenecian.**

Este primer apronte de Eguiara en el prélogo de las Selectae Dissertationes
Mexicanae, como ensayo preliminar para un compendio de sabios novohispanos, ayuda a
entender lo que posteriormente hard en los prélogos de la Biblioteca. Eguiara tomd su tiempo,
afios, para afinar la punteria contra su adversario, pues en esta obra sélo se limita a dejar

claramente establecido el enorme nimero de doctos que pueblan los jardines de la universidad, el

templo de la Minerva novohispana, prometiendo reunir otros para su obra futura. Asi, los veinte

% Mauricio Beuchot, “Introduccion”, en Juan José de Eguiara y Eguren, La filosofia de la trascendencia (Selectae
Dissertationes Mexicanae, trac. I, dissert. 1-2), intro., trad. y not. Mauricio Beuchot, Universidad Nacional
Auténoma de México, México, 1997, p. VIL

% En Eguiara, “Los Prologos a las Selectas Disertaciones Mexicanas”, op. cit., pp. 77-78.

9 Ibidem, pp. 65-75.

166



prologos con su respuesta contundente a Marti vienen ya caminando desde la Selectae
Dissertationes Mexicanae.

La respuesta de Eguiara en la Biblioteca es diferente a las otras que se han revisado,
desde su extension a su objetivo. Quizds esté de mds decir que, en el fondo, todas reaccionan de
la misma airada manera, incluida la de Eguiara, y por el mismo motivo. Pero la suya no es una
reivindicacion de pasada, como las de Villasdnchez o de Mercado; es algo mds que una
respuesta: la elaboracién de un proyecto mayor, que se propuso reunir buena parte de la
produccién intelectual de la Nueva Espaia para mostrarlo a la repuiblica literaria del mundo. Sin
duda, el acto de redactar la Biblioteca representa una toma de conciencia de los criollos acerca de
sus aportaciones a las letras y al progreso humano. Por esta razén, como dice Eguiara, esta obra
no fue solamente fruto de un proyecto personal, sino de uno colectivo:

Mas habiendo comunicado nuestro proyecto con amigos sobresalientes a la par por su

inteligencia e ilustracion, fue decidido que debiamos lanzarnos a la empresa,

consagrarle todos nuestros esfuerzos y, puesta en Dios la confianza, dar cima a la
obra meditada y publicarla, con el fin de aniquilar, detener, aplastar y convertir en
aire y humo la calumnia levantada a nuestra nacién por el dedn alicantino.*"

Efectivamente, como asegur6 de la Torre Villar, este proyecto no fue solamente de un
hombre; lo mismo dijo antes Efrain Castro Morales, quien estudié brevemente este “‘comercio
literario” de Eguiara con sus corresponsales de la Nueva Espafia y otras regiones, iniciadores de

. g . 402 . . .
“la pujante bibliografia americana”.*””> Eguiara comunica este proyecto a los “amigos

! Juan José de Eguiara y Eguren, “Prologo I”, en Juan José de Eguiara y Eguren, Prélogos a la Biblioteca
Mexicana, trad., est. y anot. Agustin Millares Carlo, México, Fondo de Cultura Econémica, 1996, p. 59. Todas las
citas de los prélogos de la Biblioteca provendran de la edicién de Millares Carlo. Este cardcter colectivo no se
encuentra sélo en el inicio del proyecto, pues también al cerrar el dltimo prélogo (XX) llama al ptblico a colaborar
con ¢él: “Mas, antes de terminar, queremos pedir a todas las personas cultas se dignen aportar su contribucion a este
trabajo, comuniciandonos noticia de aquellos opusculos publicados o inéditos que tuvieran en su poder o supieren
existir o haber existido en otros sitios, en la seguridad de que les daremos cabida en esta obra y haremos, como es
justo, memoria de quienes nos hayan prestado tal favor, dandoles publico testimonio de gratitud, segiin que hasta
ahora hemos hecho de continuo, en especial con aquellos que, requeridos epistolarmente por nosotros, no se
desdefiaron de favorecernos con sus apuntamientos.” Ibidem, p. 224.

492 Bfrain Castro Morales, Las primeras bibliografias regionales hispanoamericanas. Eguiara y sus corresponsales,

167



sobresalientes” y no solo a los que viven en la Nueva Espafia, pues también del otro lado del
océano hay algunos enterados de él: es el caso de Antonio Joaquin Ribadeneyra Barrientos,
escritor poblano, residente en Madrid para cuando escribié una obra curiosa y poco estudiada, El
Passatiempo (1752), en la cual da referencias de la aparicion préxima de la obra de la
Biblioteca.*™ Eguiara y sus colaboradores saben cudles son sus objetivos: detener, aplastar,
aniquilar y esfumar las calumnias de Marti contra la Nueva Espaifia y el resto de las Indias.
Entonces, ;como responden Eguiara y sus colaboradores a las palabras injuriosas de Manuel
Marti? Con una mezcla de criollismo y erudicién, el bibliégrafo novohispano comienza su
proyecto de hacer un compendio de sabios y escritores de la Nueva Espafia, para apoyar su
refutacion con pruebas fehacientes. El estilo con que el novohispano relata el fortuito encuentro
con las epistolas martianas se asemeja al de Diego de Le6n Pinelo en Hypomnema Apologeticum:
en las horas de descanso, leyendo obras amenas, el erudito se encuentra con una ingrata sorpresa.

Asi lo cuenta en su primer prélogo:

Altiplano, Puebla, 1961, p. 8. Castro identifica a varios de estos corresponsales y transcribe fragmentos de la
correspondencia epistolar que sostuvieron con Eguiara.

43 Esta obra de Ribadeneyra tiene varias particularidades que quedan descritas de forma inmejorable en su portada:
“Poema Endecasylabo Didactico: dividido en tres tomos, que forman XIV Cantos, en otras XIV Epocas,
comprehensivas de los mas notables Sucessos Sagrados, y Profanos, acaecidos en el Mundo, desde su Creacion,
hasta la Paz General en el feliz Reynado de nuestro Catholico Amado Rey el Sefior Don Fernando VI que Dios, con
larga succession, nos guarde. Con varias notas para su mayor claridad ¢ inteligencia.” En los tres tomos,
Ribadeneyra trata de lo que dice que tratard, pero sus notas no son varias, sino muchisimas y bien extensas que
cortan, una y otra vez, su poema. En una de esas notas se refiere con muchos elogios a la Biblioteca y a Eguiara —
aunque le cambia el nombre a Bibliotheca Indiana—, mientras habla de varios escritores americanos y de algunos
miembros de las 6rdenes religiosas novohispanas: “Quisiera escribir a menos distancia de mi Patria, para poder con
individualidad referirme a otros Authores nuestros, que sobre este assumpto trataron [hombres notables de 6rdenes
religiosas]. Pero de esta, y otras muchas materias, tratadas por nuestros Historiadores Americanos en todas Ciencias,
espero que muy en breve podran ver los RR. PP. mucho, y bueno en la Bibliotheca Indiana, Obra Latina, de aquel
Ilustre Varon, honor de nuestra Patria, digno de un Capelo por su nobleza, virtud, y sabiduria, el Doctor Don Juan
Joseph de Eguiara, y Eguren, Cathedratico Jubilado de Prima de Theologia en la Real Universidad de Mexico,
Canonigo Magistral de su Santa Iglesia Metropolitana, y novissimamente Obispo de Yucatan: que al cabo de muchos
aflos de inmenso trabajo, debe desear la publica expectacion.” El Passatiempo, para uso de el excelentissimo sefior
don Manuel Bernardino de Carvajal, y Lancaster, etc. Duque de Abrantes, y Linates, etc., dedicado a el
excelentissimo sefior don Joseph de Carvajal, y Lancaster, etc., t. 2, Antonio Marin, Madrid, 1752, pp. 337-338. Este
Joseph de Carvajal y Lancaster es el mismo que se nombro en el capitulo primero de este trabajo, quien dijo, siendo
ministro de Fernando VI, la famosa frase “América, que es el corazon y espiritu de nuestra grandeza”, transcrita en
el primer capitulo de este trabajo.

168



Muy lejos estdbamos de pensar en este proyecto de una Biblioteca Mexicana, por
hallarnos ocupados, ora en las tareas académicas o en las diarias elucubraciones
teoldgicas propias de la cdtedra, ora en la elaboracion de obras relacionadas con estos
asuntos, como son sermones sagrados y otros trabajos tocantes a nuestra profesion de
tedlogos, cuando llevados de la costumbre de emplear el tiempo y el descanso que
tales tareas nos dejaban en la lectura de otros libros mds amenos y escritos en una mas
elegante latinidad, vinieron a caer en nuestras manos los doce de Epistolas del dean
de la iglesia de Alicante don Manuel Marti, impresos en Madrid por Juan de Estiifiiga
en el afio de 1735.*%

Con este extracto del primer prélogo comienza la respuesta de Eguiara. Declara no
haber tenido intencidn en realizar una obra como la que comenz6 a escribir; su tiempo y el de sus
colaboradores (quizds por ello usa el plural de autoria) transcurria en sus tareas académicas
habituales: las reflexiones teoldgicas y la escritura de obras de esta indole y sermones. Asi como
Diego de Ledén Pinelo no desperdiciaba su ocio y lo dedicaba a la lectura de libros gratos,
también Eguiara y sus colaboradores empleaban el tiempo libre en “libros mas amenos”. Sin
embargo, aquella lectura de las epistolas martianas poco tuvo de ameno y mucho de irritante.*®
El fragmento citado al inicio de este capitulo, mds el que se citard a continuacién, provoco la ira
de los criollos letrados de la Nueva Espafia. En el primer prélogo, Eguiara transcribe aquel
famoso y polémico pasaje, agregando otro inmediatamente posterior donde se nombra a México:

Ea tu cum pro mitissimo tuo ingenio atque egregia indole, singularique in nos studio

ac benivolentia, patraveris; ita tamen cum animo tuo reputa, non te idcirco Urbem

petiisse, ut vias et compita tereres, ut aedificiorum magnificentiam admirarere, ut

inertem vitam ageres, ut in salutatioribus ceterisque candidatorum officiis
contabesceres. His enim artibus quid refert Romaene sis an Mexici? 06

% Eguiara, “Prél. I”, op. cit., p. 55.

95 E] novohispano, mas adelante, describe bastante bien su irritacién por la carta martiana: “Mientras estos
pensamientos bullian en nuestra mente y ddbamos remate a la carta de Marti, ocurri6senos la idea de consagrar
nuestro esfuerzo a la composicién de una Biblioteca Mexicana, en que nos fuese dado vindicar de injuria tan
tremenda y atroz a nuestra patria y a nuestro pueblo, y demostrar que la infamante nota con que se ha pretendido
marcarnos es, para decirlo en términos comedidos y prudentes, hija tan sélo de la ignorancia méas supina”. Ibidem, p.
58.

4% Marti, op. cit., p. 39. Eguiara transcribe este pasaje, aunque comete un ligero error en su cita al olvidar copiar una
parte de €l: “ut aedificiorum magnificentiam admirarere” (“ni para admirar la magnificencia de sus construcciones”).
Eguiara escribe con cursivas la cita: “Ea tu cum pro mitissimo tuo ingenio atque egregia indole, singularique in nos
studio ac benivolentia, patraveris, ita tamen cum animo tuo reputa, non te idcirco Urbem petiisse, ut vias et compita
tereres, ut aedificiorum magnificentiam admirarere, ut inertem vitam ageres, ut in salutatioribus ceterisque
candidatorum officiis contabesceres. His enim artibus quid refert Romaene sis an Mexici?”. Juan José de Eguiara y

169



Inmediatamente después de transcribir este pasaje de Marti, Eguiara, sin perder el
tiempo, se lanza a comentarlo en estos términos:
Es decir, que aun siendo las Indias Occidentales de tan grande extensién, y no
precisando el dedn en su Epistola a qué isla, ciudad, pago o villorrio proyectaba su
amigo venirse a vivir entre indios, se atrevid a sefalar a México (si place al cielo)
como el sitio de mayor barbarie del mundo entero, como pais envuelto en las mas
espesas tinieblas de la ignorancia y como asiento y residencia del pueblo més salvaje
que nunca existié o podra existir en lo futuro; de un pueblo que, con sélo presentar,
cual cabeza de Medusa, sus nunca oidas artes magicas de antafo, harfa enloquecer del
todo a cualquier espafiol o francés o belga o alemdan o italiano o habitante de no
importa qué nacion europea, incluso a los mas ilustrados y cultos, transformédndolos
. . . . L. . 4
con lastimosa metamorfosis en seres muy semejantes a ignorantisimos animales.*”’
La generalizacion injusta de Marti y la referencia que hace de México —el tnico lugar
especifico que nombra de las Indias Occidentales— molesta sobremanera a Eguiara, al igual que a
los otros criollos que hicieron sus descargos en pasajes de sus respectivas obras. Por otra parte,
estd claro que el novohispano exagera las palabras del novator, hasta llevarlas a un extremo que,
probablemente, ni Marti imagind; su ira incontenida lo hace ir mucho mas alla de la critica al
pasaje del dean de Alicante que cita. Las palabras de Eguiara, hacia el final del parrafo, también
se asemejan a esas que escribid Sigiienza contra Kino; en la Libra el novohispano habla de los
hijos de europeos o espaioles —nacidos por casualidad en el Nuevo Mundo—, a quienes se les

achaca en Europa una barbarie parecida a la de los indios, tiene también su correspondencia en

este pasaje: algunos —parece decir Eguiara— creen que el solo hecho de habitar las tierras

Eguren, Bibliotheca Mexicana sive eruditorum historia virorum, qui in America Boreali nati, vel alibi geniti, in
ipsam Domicilio aut Studijs asciti, quavis lingua scripto aliquid tradiderunt, t. 1, casa del autor, México, 1755, f. 7r.
Millares Carlo, quien traduce a Eguiara en la edicién bilingiie de estos prélogos, no advierte este error, quizds por no
cotejarlo con la epistola del dedn de Alicante. Agregandole la frase que le falta queda asf la traduccién de Millares
Carlo de este pasaje: “Por mas que el conseguir cuanto he dicho te serd hacedero, segin es de condicién apacible tu
ingenio, grandes las prendas que te adornan y singular la benevolencia y aficién con que nos tratas, nunca pierdas de
vista que no vas alld para pasear por sus calles [ni para admirar la magnificencia de sus edificios], ni a llevar una
vida ociosa ni a perder el tiempo en visiteos y otras ocupaciones propias de pretendientes. Para fines tales, ;qué mas
da Roma que México?”. Eguiara, “Prol. I”, op. cit., p. 57.

Y7 Ibidem, pp. 57-58.

170



americanas vuelve salvajes a los europeos, los transforma “con lastimosa metamorfosis en seres
muy semejantes a ignorantisimos animales”.

La referencia que Eguiara hace del mito de Medusa, para ridiculizar esta abrupta
transformacion de civilizados en salvajes, tiene otras implicaciones, quizds no tan probables. El
mito es bastante conocido, por lo tanto no requiere incluirlo aqui, aunque hay algunos elementos
que pueden resultar interesantes y que a veces se pasan por alto: Perseo corta la cabeza de la
Medusa —espiritu del inframundo— quien, sin mirarla a los ojos y s6lo por entre su escudo, para
no ser convertido en piedra, fue guiado de la mano por Palas Atenea.’” La sabiduria y la
civilizacion, representada por Atenea, luchan contra los seres del inframundo y su barbarie,
representados por Medusa; con “sus nunca oidas artes magicas de antaio” los barbaros
americanos, como a modo de venganza, convierten en piedra o en seres irracionales aun a los
mads cultos e ilustrados europeos que pisan su suelo, a los hijos de Atenea, a los monjes del
templo de Minerva. Con esta imagen de Medusa, Eguiara expresa y resalta irénicamente,
mediante la mitologia, el menosprecio que algunos escritores europeos tienen por los
americanos.

La ironfa de Eguiara, ayudada por el mito, sigue su camino hasta llegar a un ataque a
los intereses eruditos de Marti. Ciertamente, lo que pronto le espetard se acerca a las palabras con
que Joseph de Mercado caricaturiza a Marti: “eruditissimo en todo lo que no sea noticia de las

Indias”. Eguiara parece conocer al dean de Alicante mas alld de sus epistolas; también sus otras

08« Perseus stood over them [Medusa, y Esteno y Eurfale, sus hermanas] as they slept, and while Athena guided
his hand and he looked with averted gaze on a brazen shield, in which he beheld the image of the Gorgon, he
beheaded her. When her head was cut off, there sprang from the Gorgon the winged horse Pegasus and Chrysaor, the
father of Geryon; these she had by Poseidon. So Perseus put the head of Medusa in the wallet (kibisis) and went
back again; but the Gorgons [las hermanas de Medusa] started up from their slumber and pursued Perseus: but they
could not see him on account of the cap for he was hidden by it.” Apollodorus, The Library, t. 1, lib. II, cap. IV, par.
2-3, trad. James George Frazer, The Loeb Classical Library, London-New York, 1921, pp. 158-159. Curiosamente,
Medusa estaba embarazada de Poseidon, el que a su vez, seglin Sigiienza en su Theatro de virtudes politicas, fue el
padre de los indios americanos. Y otra curiosidad que hubiese sido del agrado de Guillermo Tovar de Teresa: Pegaso,
el mismo que Sigiienza usaba por simbolo en sus obras, nace de la sangre derramada por el cuello de Medusa.

171



obras de temas y gustos por el mundo antiguo que, como ya se dijo, sélo en Roma —el museo
. . 4 ,

abierto de Europa— encontraban su remanso ideal.*”” De este modo, un poco mds adelante del

fragmento ya citado, Eguiara critica los intereses eruditos de Marti:
Bien sabemos que cualquier sujeto sabio y erudito de una nacidén culta mirard tal
calumnia con desprecio y censura y que no con estruendosa risa habrd de oirla o de
leerla; pero siempre es de temer que aparezcan por ahi otros don Manuel Marti, que
habiendo consagrado por entero su erudicién y desvelos al cultivo de las lenguas
griegas y latinas, a los encantos de la poesia y a la exhumacion de las antiguas
reliquias romanas, poco se ha cuidado de lo demds, y que, desconociendo en lo
absoluto historias y cosas sabidisimas de muchos hombres doctos, vayan a sumarse a
la opini6én del dedn de Alicante, y dejdndose arrastrar por los prejuicios y engafosas
apreciaciones de su carta, acaben por participar de idénticos errores y se lancen a
divulgarlos.410
Eguiara no critica en si mismo los gustos de Marti por el cultivo de lenguas clésicas,

la poesia o la “exhumacion de las antiguas reliquias romanas”, sino porque, ignorando las cosas

relativas a América, ha hablado de algo absolutamente desconocido por €l. De este modo, que la

Biblioteca esté escrita en latin no sélo es un intento por “crear una esfera de autoridad” —como ha

dicho Higgins—411

ante Marti y los “otros don Manuel Marti”, quienes s6lo admiran las
civilizaciones de la Antigiiedad y creen que el Nuevo Mundo vive en barbarie; también es una
critica a una forma de entender el saber y la erudicion. Con esta obra neolatina, Eguiara parece
decir que se puede ser un latinista sin olvidarse o menospreciar las valiosas obras de otras
regiones del mundo.

A partir de lo dicho hasta aqui, se puede aseverar que el primer prélogo es una

especie de introduccion que cuenta la historia que hay detrds de la obra, el por qué y para qué de

4% Algunas de las obras que escribié Marti, ademds de sus epistolas, fueron Soledad (1682) —una imitacién a los
versos gongorinos, de las pocas cosas que escribid en castellano—, Amalthea Geographica (1686), Sylva de Tyberis
Alluvione (1688), Apasterosis (1722), y muchisimas otras relacionadas con las antigiiedades romanas. Un
compendio tal vez completo de estas obras de Marti, junto con una sintesis biografica, se puede encontrar en el
trabajo cronolégico que realizé a mediados del siglo XVIII el valenciano Vicente Ximeno en su Escritores del Reyno
de Valencia, t. 1, Joseph Estevan Dolz, Valencia, 1747, pp. 250-256.

419 Eguiara, “Prol. I, op. cit., p. 59.

I Anthony Higgins, “La Bibliotheca Mexicana: hacia una poética de la legitimidad criolla”, Revista de Critica
Literaria Latinoamericana, 43-44 (1996), p. 77.

172



ella. Los prélogos que siguen desarrollan estas respuestas, los cuales sirven, como dice Eguiara,
para “[...] anticipar algunas apreciaciones que pongan al punto y como en resumen ante los 0jos
del lector nuestro intento, haciéndole ver al mismo tiempo la finalidad y argumento de toda esta

obra 99412

Lo cierto es que estos prélogos, ademds de cumplir la misién asignada por Eguiara de
anticipar y sintetizar la finalidad y argumento del trabajo, pueden conformar una obra aparte, al
estilo de un ensayo. Probablemente asi lo entendié Agustin Millares Carlo cuando los tradujo y
anoto, para luego editarlos en un solo volumen. Y también Alicia Flores Ramos, quien sitda a
Eguiara como un precursor del ensayo en el virreinato, dado el estilo del que se sirven estos
pr(’)logos,413 a partir de un andlisis estructural de los aspectos que los caracterizan y que resume
en cuatro: su caracter dialégico (constante interpelacién a Marti), la no exhaustividad (muchas
veces deja abierto el debate a la reflexion del lector), la argumentacién (como se examinard,
Eguiara se esfuerza por no dejar cabos sueltos en su defensa) y la flexibilidad y soltura en la
expresion (abundan las ironias y diversas met.’:’lforas).414 Ademas, éstos no sélo tienen como
funcién introducir a la obra; se podria decir —con algo de audacia y quizds exageracion— que la
obra bibliogrifica posterior a ellos es una extensisima nota al pie de este verdadero manifiesto
reivindicativo de la erudicién y conocimiento criollos, y la produccién literaria novohispana.
Cabe sefialar que con esta tltima afirmacion no se desmerece el trabajo bibliografico realizado

por Eguiara y sus colaboradores, sino que se resalta la importancia y autonomia que tienen estos

veinte prologos, los cuales, incluso, cuentan con una suerte de introduccién o nuevo prélogo: la

12 Ibidem, p. 60.

3 “La Biblioteca mexicana de Eguiara tiene un sentido critico y éste se presenta fundamentalmente en los
“Prologos” que presiden su primer tomo (y unico publicado). Aqui llegamos ademas al tema que nos ocupa: la
expresion escrita de Eguiara para fundamentar su defensa americana y hacer una critica literaria apologética de la
cultura novohispana es basicamente ensayistica.” Alicia Flores Ramos, op. cit., p. 62.

4 Ibidem, pp. 63-67.

173



obra del jesuita espanol Vicente Lopez, Aprili Dialogus o Didlogo de Abril, ubicada exactamente
antes del inicio de la defensa eguiarense.415 Por tal motivo, conviene detenerse en esta obra.

El Didlogo de Abril es un prologo de prologos: Lépez —quien ademds hace la censura
de la obra— escribe un didlogo entre un espaiiol, un belga y un italiano, quienes, situados en un
paisaje idilico cerca de la ciudad de México y rodeados por “muchos otros alumnos de Apolo y

41 . .
»416 " como en una suerte de academia, conversan sobre las palabras de Marti y la

de Minerva
labor de Eguiara en la Biblioteca. La eleccion del género por parte de Lépez —uno de los
predilectos de las letras dieciochescas— ayuda a entrar de manera mds placentera al discurso
judicial que predomina en los prélogos de la Biblioteca, mostrando cierta imparcialidad en los
juicios que emiten los respectivos participantes de la conversacion. La obra de Lépez usa de un
tipo especifico de didlogo, el didictico. Segin Jesis Gémez (quien lo estudia en el Renacimiento
espafiol), “El didlogo didactico —junto con el ensayo, la misceldnea, la glosa doctrinal, las
epistolas, las memorias, las biografias, los discursos y sermones— pertenece a una zona de la
literatura mal definida, oscilante entre la ficcion y la informacion”,*'” en el que “[...] los
interlocutores, el tiempo y el espacio estdn al servicio de las ideas que, a su vez, dependen del
proceso discursivo, 16gico o retérico de la argumentacion.”*'® En el dltimo cuarto del siglo X VIII
hay una obra extensa que usard de este tipo de didlogo: las Tardes Americanas (1778) de José
Joaquin Granados y Gdlvez, que también se examinard en este trabajo.

Didlogo de Abril, escrito sin otro objetivo que el de introducir los prélogos de

Eguiara, no sélo cumple el papel de adelantar la discusién polémica que pronto el lector leerd;

también es un complemento a las palabras de Eguiara que intentan deslegitimar la critica del

*5 Bguiara, Bibliotheca, ff. 1-6.
418 Vicente Lopez, Didlogo de Abril, intro., trad. y nots. Silvia Vargas Alquicira, Universidad Nacional Auténoma de
México, México, 1987, p. 1. Esta traduccién serd la que se utilice aqui.
i:; Jesis Gémez, El didlogo en el Renacimiento espariol, Cétedra, Madrid, 1988, p. 13.
Loc. cit.

174



dean. Por ejemplo, como el italiano y el belga ya conocen las epistolas de Marti, mientras que el
espaiol no, ambos tendrdn la tarea de exponer sus dichos contra los americanos. Astutamente,
Loépez pone a los mismos europeos en defensa de los criollos, y hace decir al belga —con un

halago previo a los espaifioles, “gente cuidadosa de la opinién y la fama”—*'

que estas palabras
del dean “ni siquiera por ¢l mismo debieron ser dichas, a no ser que se hallara en la més grande
ignorancia de las cosas y de los hombres americanos.”**” De esta manera, Lépez individualiza a
su culpable, sin achacarle su vicio al resto de los espaioles ni a los europeos. No obstante, hay
que destacar que el jesuita parece desconocer las duras palabras que Lipsio escribié en
Lovanium, las que obligaron una respuesta por parte de Diego de Ledn Pinelo, pues el italiano le
pide al belga que sea €l quien dé a conocer al auditorio el contenido de la carta, ya que es de la
misma nacion que Lipsio, donde “nada es mas antiguo que la probidad y nada mas amable que el

estudio de la verdad.”**!

Luego de que el belga explica al auditorio el contenido de la epistola de

Marti, en la que éste “Niega que vosotros tengdis dedicado algiin lugar a Minerva o Apolo, niega

que entre vosotros florezcan academias y liceos [...]”,*** la reaccién del grupo es muy elocuente:
Ante estas cosas los oyentes se quedaron estupefactos y los dnimos de todos fueron
abatidos por subita admiracion. Y apenas podian ser llevados a creer que un hombre
nacido en Espafia y cultivado en Roma, donde reinan en gran manera la erudicién y
las letras, haya tenido en tan gran olvido o ignorancia a la gente de América, que se le
hubiesen escapado aquellas cosas que no s6lo debian ser tenidas por todos como
increibles, sino que podian ser refutadas por una nube de testigos oculares.*?
Después de describir las ofensas del dedn, y el posterior abatimiento y asombro del

auditorio ante tales palabras, comienza el ataque. El italiano critica el latin de las epistolas, pues

lo ve colmado de elementos propios del griego, por lo que “[...] alguno podria dudar si llama

19 Lépez, op. cit., p. 4.
20 1oc. cit.

2! Ibidem, pp. 4-5.

22 Ibidem, p. 5.

*2 Ibidem, pp. 5-6.

175



griegas o latinas esas epistolas”;424 lo secunda el belga, quien toma el lugar principal en el
didlogo y agradece, irdnicamente, a la epistola del dean: “; Acaso tendriamos tan eximio libro del
doctor Eguiara, si el dean alicantino no hubiese presentado en aquella epistola suya la ocasién y
las causas de escribirlo, y casi hubiese armado la pluma del autor?”.** Con este pasaje se
confirmarian las palabras que Eguiara escribe acerca de que no tenia por intencién llevar a cabo
una obra como la Biblioteca.

Entre estos participantes del didlogo el que sabe mds o estd mejor enterado de la
polémica es el belga. A pesar de que el italiano (como el espafiol) s6lo conoce a Eguiara como
un tedlogo destacado y nada sabe acerca de su nueva empresa, no desaprovecha de darle un
golpe de pasada a Marti, por un supuesto poco aprecio a la teologia, puesto que en la epistola,
dice, “[...] nada veo en absoluto para escribir lo cual le haya ofrecido materia el dean, hombre
nunca llevado hasta las orillas de la teologia, sino forzado y con bilis.”**® El belga se ve,
entonces, en la obligaciéon de explicar sucintamente la génesis de la obra de Eguiara, quien se
convierte casi en otro personaje del didlogo:

Estando sentados en familiar coloquio el doctor Eguiara y yo, y habiendo recaido la

conversacion sobre las letras, el me leyo, y por cierto silaba por silaba, tal epistola del

dedn; habiéndola oido, efectivamente, en verdad, primero enrojeci, luego sibitamente
palideci por tan inaudito juicio sobre los americanos, finalmente me horroricé. Pero
luego que me recuperé ‘;Por qué —dije— td, Eguiara, no vindicas estas cosas y de tanta
abundancia de mies de los mexicanos, cuyos ingenios, por cierto, fueron muy
sobresalientes, escoges algunos pares a partir de los cuales el alicantino reconozca
que los estudios de las dptimas letras entre vosotros estdn en efervescencia y que los
mexicanos tienen su Atenas? Mds atin —afiadi6 él con voz sumisa— ojald pueda,
auspiciandolo Dios, erigir una Bibliotheca para Marti y de volumen y magnitud no
menor que la que fue escrita por Nicolds Antonio en Roma (y luego editada por el

nobilisimo cardenal Aguirre). Pero ti mismo conoces mis ocupaciones, ves de cudn

largo tiempo y labor es aquella obra, miras y te dueles de cudn abatida y débil salud

427
soy.’

2% Ibidem, p. 7.

3 Ibidem, p. 8.

426 1 oc. cit.

*7 Ibidem, pp. 9-10.

176



En esta especie de mise en abyme, Eguiara entra en el didlogo transformado
indirectamente en un personaje. El belga intenta convencerlo de escribir la obra, aunque aquél se
excuse de no tener las fuerzas suficientes para emprenderla, pues no desea que ésta sea menor a
la de Nicolds Antonio. De todas formas, insiste en que Eguiara se eche encima la
responsabilidad, recordandole que “[...] ningin género de oficio y mérito hay, que a la patria,
que a la Republica de los eruditos, que a ti mismo vaya a reportar mayor esplendor, gloria y
recomendacién de fama y nombre.”**® Como la totalidad del auditorio desconoce la aparicién del
primer tomo de la Biblioteca, el belga los invita a examinarla, para luego ser jueces y censores de

la causa que ella defiende.*”

El Didlogo de Abril pone didacticamente ante los ojos del lector
tanto el nacimiento de la polémica como el de la Biblioteca.

Pero esta pieza de Lopez no sélo habla acerca de la génesis de esta respuesta;
también, como se dijo, va complementdndola en los distintos temas que ella toca en sus prologos.
En ellos se desarrolla la defensa a la cultura novohispana, ya introducida en el primero y en el
preliminar Didlogo de Abril, obra que seguird acompafiando a este examen. Estos prologos se
pueden dividir, a grandes rasgos, en distintas temadticas principales: a) desde prélogo II al VII,
Eguiara se dedica predominantemente a la defensa de la cultura prehispédnica; b) desde el VIII al
XVIII, a la de los criollos y su vida y labor intelectuales; c) el prologo XIX estd dedicado a

examinar la educacién de los indios en el virreinato; y d) en el prélogo XX se establecen los

criterios de la Biblioteca. En este capitulo se analizard cada uno de estos puntos.

8 Ibidem, p. 10.
2 Loc. cit.

177



3.2 LAS «LETRAS» DE LOS ANTIGUOS MEXICANOS
En el prélogo segundo Eguiara retoma su opinién acerca de la ignorancia de Marti sobre las
cosas del mundo americano. Si algo de éste hubiese sabido, dice el novohispano, “habria escrito
con pluma y tinta més templadas, no ya acerca de los espafioles que en tierras de México han
nacido o viven, sino de los indios mismos.”**® Con esta divisién entre espafioles nacidos o
avecindados en México y los indios, Eguiara comienza su revisiéon de las culturas indigenas,
especialmente las que habitaron la altiplanicie mexicana. En estos primeros prologos (del II al
VII), pondra toda su atencién en sus primeros habitantes y los tipos de medios que tuvieron para
expresar sus historias e ideas, lo que realiza mediante un examen de algunas crénicas que bien
hubiesen impresionado a Marti: “Si hubiese atentamente examinado los monumentos de nuestros
mayores y hojeado las crénicas escritas asi por espaioles como por extranjeros, de seguro que no

. . . . 431
hubiera graduado de ignorantes a los indios mexicanos.”*

La bastante conocida apropiacién
criolla del pasado indigena queda aqui de manifiesto: “los monumentos de nuestros mayores” se
asemeja a la vision que Sigiienza tenia en el Theatro y que Lorente Medina identificd, como se
dijo en el capitulo anterior. El orgullo criollo por estos “monumentos” se manifiesta claramente
en estos prélogos que se examinaran.

Pero hay que decir algo mds. Al sumar un andlisis sobre el mundo indigena, Eguiara
sabe que estd yendo mads alld de las palabras de Marti, quien se refiere en su carta a la ciudad de
México como capital virreinal mds que a la cultura precolombina. Con ello no sélo articula su
refutacion a los dichos del dedn a partir de una revision histérica cronoldgica, desde la vida

cultural de los antiguos mexicanos hasta llegar a los criollos; también espera responder mas que

satisfactoriamente con el examen de los puntos supuestamente mds débiles o cuestionables de

0 Eguiara, “Prol. I1”, op. cit., p. 60.
1 Ibidem, p. 61.

178



ese amor por el saber, las artes y las ciencias, que estd en la cultura precolombina. Por este
motivo, Eguiara se propone en estos prélogos una respuesta total y, por consiguiente, una
refutacion cabal, a las palabras de Marti, para no dejar espacio a duda alguna. No obstante, hay
otro elemento —aunque subyacente— que hace todavia mds interesante el andlisis de estos
primeros prologos: en la Biblioteca hay un intento —tal vez no consciente— por hacer una suma o
historia breve del desarrollo de las letras en la cultura novohispana. Como se analizard, ésta gira
en torno a un asunto: la presencia presunta de «jeroglificos» y de otros elementos caracteristicos
de las culturas alfabéticas. Conviene ahora analizar los prélogos que Eguiara dedica a la cultura
indigena antigua.

La primera pregunta a la que inevitablemente tiene que hacer frente es: ;tenian
escritura los indios? Evidentemente, esta pregunta o desafio que Eguiara se propone resolver no
es simple, a pesar de contar con diversas fuentes para su auxilio. Muchos afios antes Joseph de
Acosta ya la habia intentado responder parcialmente en su Historia Natural y Moral de las
Indias (1590), cuando trat6 de averiguar los métodos de los indios mexicanos para conservar sus
memorias: “[...] entendi, que aunque no tenian tanta curiosidad, y delicadeza, como los Chinos,
y Japones [sic], todavia no les faltava algin genero de letras y libros, con que a su modo

432
conservavan las cosas de sus mayores”*’

, para decir un poco mds adelante que habia en la
provincia de Yucatan, “libros de hojas a su modo enquadernados, o plegados, en que tenian los
Indios sabios la distribucion de sus tiempos, y conocimiento de planetas, y animales, y otras
cosas naturales [...]”.*>* Este capitulo de la obra de Acosta es importante en la argumentacién de

Eguiara en favor de la cultura indigena y su producciéon de conocimiento ya en la época

prehispanica. La respuesta a la pregunta de si habia o no escritura entre los indios es la primera

2 Acosta, op. cit., lib. 6, cap. 7, p. 407.
433 .
Loc. cit.

179



piedra sobre la que levantaré esta defensa y, mds que eso, el primer paso para legitimar las raices
del mundo criollo, a partir de una genealogia de la produccién del saber. Eguiara inicia tal
respuesta con la aceptacion de que los indios no tuvieron alfabeto, pero sefiala que ello no es una
prueba final para tratar de incultas a estas antiguas civilizaciones:

Cierto es que desconocieron el uso de los caracteres alfabéticos, de que las naciones

europeas y cultas se sirven para comunicar a la posteridad la memoria de sus hechos,

los frutos de su inteligencia y sus conocimientos cientificos, mas no por eso ha de
tachdrselos de brutos e incultos, ignorantes de todas las ciencias y desconocedores de
libros y bibliotecas.***

A pesar de reconocer que los indios no poseyeron caracteres alfabéticos para
perpetuar su historia y sus avances cientificos, el erudito novohispano sefiala que los indios
conocian los libros y las bibliotecas. La aparicién sorpresiva de libros y bibliotecas, elementos
mas caracteristicos de Occidente que del mundo indigena precolombino, es parte de la estrategia
de Eguiara para contrarrestar la ausencia de escritura entre los indios y acercar su cultura a la
Europea. Para los hombres como Eguiara, y muchos otros posteriores, herederos del humanismo,
la presencia de estos dos elementos era una marca indudable de cultura. Pero, ;es posible hablar
de libros y bibliotecas entre los antiguos mexicanos, sabiendo que no tenian escritura? Eguiara se
dedica a explicar este asunto en este segundo prélogo.

En un primer momento intenta responder que el desconocimiento de los caracteres
alfabéticos se debe a que los indios no escribian, sino «pintaban». Para decir esto, se apoya en
varias crénicas que trataron del tema, especialmente la del dominico Agustin Dévila Padilla,
Historia de la Fundacion y Discurso de la Provincia de Santiago de México de la Orden de
Predicadores (1596). En esta obra, Dédvila Padilla compara la situacién de «barbarie» en la que

estaban los espafioles antes de los romanos con la de los hijos del Nuevo Mundo, defendiendo la

capacidad intelectual de estos (“agora es tanta la felicidad de sus ingenios (hablo de los nifios)

% Eguiara, “Prol. I1”, op. cit., p. 61.
180



433 y aclarando el uso y

que escriven en Latin y en Romance mejor que nuestros Espafioles”)
sentido de las pinturas en lugar de letras: “Y porque dixe, que totalmente no avian aprendido
letras, ya me declaro. Pintavan, no escrivian: no usavan de letras, sino de pinturas. Si querian
significar alguna cosa memorable, para que la supiessen los ausentes en tiempo, 0 en lugar
. 4 . . . ~ .
usavan de pinturas [...]”. 3% Esta cita es la que transcribe Eguiara, para luego sefialar el cultivo
que los antiguos mexicanos hicieron de la poesia, la retdrica, las ciencias, entre otras, y explicar
en qué consistian estas pinturas:

Los mexicanos cultivaron ademads la poesia, la retérica, la oratoria, la aritmética, la

astronomia y otras disciplinas, de las que nos quedan los monumentos insignes y

testimonios dignos de entero crédito, que aduciremos en nuestro Prélogo 1V. La

aguda inteligencia que caracterizaba a sus hombres principales, insignes por su
calidad sacerdotal y cargos publicos, danla a entender las figuras e imdgenes a manera
de letras y de diversos colores, sumamente apropiadas a la significacion de los
objetos, de que se valian, grabandolas en piedras o maderas o dibujdndolas en grueso
papel, semejante al que entre nosotros se usa para envoltorios y, a las veces, en pieles
finamente trabajadas o en flexibles pergaminos. Por ese procedimiento solian legar a
la posteridad cuanto consideraban digno de recordarse y juntamente el dia, mes y afo
. . . ., . 4

de sus origenes y de su inmigracién en esta nuestra América.*’

Eguiara busca el origen del amor de los novohispanos por el conocimiento en las
culturas precortesianas. Con su orgullo criollo, sefiala que los indios se dedicaron al cultivo de
disciplinas que forman parcialmente las artes liberales de la Antigiiedad y que, posteriormente,
constituyeron el trivium y quadrivium medieval: retdrica, aritmética y astronomia, a las que
suman poesia y oratoria. Lo mds importante de este fragmento estd en la descripciéon de Eguiara
sobre las pinturas y el tipo de soporte que ellas tienen, lo que las acerca més a la idea de libro que

a la de grabado. Describe que estas figuras e imagenes “a manera de letras” eran grabadas sobre

piedras o trozos de madera, pero pone énfasis en el uso de una especie de papel grueso (;el

43 Agustin Davila Padilla, Historia de la Fundacion y Discurso de la Provincia de Santiago de México de la Orden
de Predicadores, Juan de Meerbeque, Bruselas, 1625, p. 143.

6 Loc. cit.

7 Eguiara, “Prol. 117, op. cit., p. 63.

181



amate de los mayas?), en pieles labradas y en pergaminos, todos ellos elementos que también
fueron soportes para el registro de escritura en la Antigiiedad occidental y del Medio Oriente. En
esta suerte de «libros» los antiguos mexicanos guardaron memoria de su pueblo y su llegada
. . , . . 4
desde el norte como inmigrantes a “nuestra América”, en palabras de Eguiara.**®
La idea de que los indios usaban libros no s6lo se mantiene, sino se profundiza.
Luego de la descripcion de las pinturas y su soporte, semejantes a los de las culturas con
escritura alfabética, Eguiara utiliza directamente el término de «libros» para hablar de los mas
importantes documentos que quedaron de aquella época —por ejemplo, los calendarios—
rescatados principalmente por Sigiienza:
Entre los cinco libros mas importantes de la nacion se contaban las “ruedas” pintadas
con arte primoroso. Cada una de ellas abarcaba el espacio de un siglo, con perfecta
distincién de afios, meses, semanas y dias, segin su método propio, muy distinto de
nuestros calendarios en lo que atafie al nucleo y esencia de los tiempos, como puede
verse en los autores que vamos a alegar. Sea el méas insigne de todos don Carlos de
Sigiienza y Gongora, mexicano, quien sometiendo con todo cuidado esas Ruedas-
anales a la piedra de toque de la astronomia y compardndolas con antiquisimos
Calendarios europeos, investigd los origenes mexicanos desde los tiempos mas
remotos, y mediante el examen de los eclipses solares y lunares y otros raros
fenémenos, consignados con gran veracidad en aquellas paginas, puso de manifiesto
la historia y acontecimientos del Imperio mexicano, segin diremos en el lugar
adecuado.*’
Con estas “ruedas pintadas con arte primoroso” Eguiara quizas se esta refiriendo a las
ruedas calenddricas que se originan en la combinacion entre el calendario mexica llamado
Xiuhpohualli (de 365 dias) y el ritual Tonalpohualli (de 260 dias), las que marcan los ciclos de

52 afios (Xiumolpilli) y para los cuales los indios hacian ceremonias importantes. En este

fragmento queda claro que para Sigiienza y Eguiara la legitimacion de los calculos indigenas

3% Si bien el escritor novohispano no fue el primero en usar el término de “nuestra América”, popularizado en el
siglo XIX por el cubano José Marti, es uno de los que lo comienzan a usar en la Nueva Espafia, segtin Sara Almarza:
“Al penetrar en su discurso, y al tener en cuenta el objetivo de Eguiara al escribir sus prologos a la Bibliotheca,
creemos estar ciertos cuando afirmamos que con la expresion «nuestra América», el tedlogo se refiere sélo a la
region septentrional, o sea a las tierras del virreinato de la Nueva Espafia.” Sara Almarza, “La frase Nuestra
América: historia y significado”, Caravelle. Cahiers du Monde Hispanique et Luso-Brésilien, 43 (1984), pp. 5-22.
9 Eguiara, “Prol. 117, op. cit., p. 63.

182



pasa por su corroboracién con los europeos, asi como también se manifiesta, una vez mas, el
intento de Eguiara por acercar estas dos antigiiedades. Desde este fragmento no sélo se puede
hablar sobre la categorizacion que hace Eguiara de los calendarios indigenas y los otros «libros»
para legitimarlos y acercarlos a los de Europa; también del gran responsable que los dio a
conocer y divulgd. Sigiienza reaparece, como tantas veces, entre las fuentes principales de estos
hallazgos fundamentales para la cultura criolla, aunque la obra que Eguiara refiere —
Cyclographia— ya estaba perdida por aquellos afios, quedando solamente su referencia en la
Libra. Algunos trabajos sigiiencianos que interpretaron tales elementos de las culturas indigenas
fueron un asidero casi natural para el fortalecimiento del sentimiento criollo del siglo X VIIIL.

El segundo «libro» que nombra el novohispano son “ciertos cddices, semejantes a las
profecias caldeas, a los que dieron el nombre de tonaldmatl y en los que, con genio de
astrologos, anunciaban los tiempos futuros y presagiaban el provenir [...]”.** Efectivamente,
segtin apunta Eloise Quifiones Keber, el Tonaldmatl fue una especie de manual de adivinacién
escrito en corteza de madera o en pieles de venados, en el que estaba inscrito el calendario ritual

441

Tonalpohualli ya nombrado.”™ Los otros tres volimenes que sefiala Eguiara son los que los

99442

indios dedicaron “a la consignacion de dias festivos y religiosos” ', “para anotar el dia del

29443

nacimiento y los nombres de los nifios y, finalmente, “lo concerniente a los matrimonios y a

. . . ’ e 444 P .
los ritos y ceremonias que intervenian en su celebracion”.” Hasta aqui Eguiara habla de los

distintos tipos de libros que los antiguos indios tenian, para luego dedicarse a explicar los

motivos de su destruccidn y los esfuerzos por rescatarlos:

0 Ibidem, p. 64.

1 Eloise Quifiones Keber, Codex Telleriano-Remensis. Ritual, Divination, and History in a Pictorial Aztec
Manuscript, University of Texas Press, Austin, 1995, p. 153.

2 Eguiara, “Prol. I1”, op. cit., pp. 64-65.

*3 Ibidem, p. 65.

W Loc. cit.

183



Innumerables eran los volimenes de esta clase. El hecho de que en los mismos
aparecieran pintados animales, aves, hierbas, flores, hombres y otros muchos objetos,
de formas por lo comtn espantosas y aspecto feroz, entremezclados con circulos muy
semejantes a las letras hebreas y otros caracteres exdticos, fue causa de que los
varones apostolicos, predicadores de la fe catdlica y primeros fundadores de la iglesia
mexicana, desconociendo el significado de lo que debajo de tales velos se ocultaba,
vinieran a considerarlos como frutos de las hechicerias indigenas y trasunto de sus
cultos idolétricos e imdgenes demoniacas, por lo que, busciandolos afanosamente por
doquiera, los entregaron al fuego, acarreando lamentable pérdida a la historia y
antigiiedades americanas. Pérdida que hubiera sido irreparable, de no haber existido
algunos indios adictos a nuestras creencias y conocedores de sus propios escritos que,
conservandolos en secreto, los sacaron a luz no mucho después, y los mostraron a
algunos religiosos que se sirvieron de ellos para ilustrar sus cronicas. Asi que esos
indios vinieron a actuar en México y otros lugares de nuestra América como nuevos
Edipos, descubridores de las Esfinges y jeroglificos de sus antepasados.445

Eguiara responsabiliza a los predicadores espafioles de la desaparicién de las obras
indigenas, al mismo tiempo que los exonera de estos actos poco afortunados por su
desconocimiento del significado de tales pinturas de “aspecto feroz” y “semejantes a las letras
hebreas”. En este pasaje, como en otros, se deja sentir la influencia de Acosta. Este, hablando de
la destruccidon de estas obras, sefiala la necedad e ignorancia de los curas doctrineros con las
cosas de los indios, pues no intentaron comprender estos valiosos materiales: “Esto sucede de un
zelo necio, que sin saber, ni aun querer saber las cosas de los Indios, a carga cerrada, dizen, que
todas son hechizerias, y que estos son todos unos borrachos, que que pueden saber, ni entender?
Los que han querido con buen modo informarse de ellos, han hallado muchas cosas dignas de
consideracion.”** Eguiara no es tan frontal como Acosta, pero en el fondo ambos dicen lo
mismo: la ignorancia de algunos espaiioles fue la principal enemiga de estos libros. Agrega que
fueron algunos indios cristianos quienes rescataron muchas de esas obras de sus antepasados y

las entregaron, como dice poco después, a algunos cronistas como Bernardino de Sahagiin y

3 Ibidem, pp. 65-66.
6 Acosta, op. cit., lib. 6, cap. 7, p. 407.

184



447 .. . .
Torquemada.™ " De esta manera, los indios son una suerte de mediadores entre la antigua cultura
y la nueva, representada por las obras histdricas que serdn los pilares del conocimiento criollo del
pasado indigena. Mientras los indios fueron los descubridores e intérpretes de las “Esfinges y
) , ” ) ) ) S
jeroglificos de sus antepasados”, los criollos son quienes reinterpretan los misterios de esa
cultura. Eguiara no usa casualmente el término «jeroglifico», que aqui aparece por primera vez
en su obra: con €l acerca poco a poco estas pinturas a los primeros indicios escriturales del
mundo antiguo, Egipto, discusion a la que se consagrard en el tercer prélogo.

Pero todavia falta por examinar la dltima parte del segundo. Eguiara, quien no deja
casi ninguin cabo suelto en su argumentacion, escribe sobre las librerias o bibliotecas y archivos
indigenas. Aqui también se apoya en la lectura de Acosta y en el mismo capitulo que se acaba de
citar:

En lo que a librerias se refiere, no es extrafio que los indios tuvieran cantidad de ellas,

adornadas con profusion de volumenes y ejemplares con figuras. Prueba de su

existencia son las que habian sobrevivido por largo tiempo después de la conquista de

Meéxico, salvadas de las llamas por la diligencia de algunos ilustrados sefiores indios,

que juntaron historias y calendarios en sus mansiones de México, Texcoco y Tulla y

se las mostraron y explicaron (como dice el P. Acosta en el libro 6, capitulo 7, pp.

407-408 de su Historia natural y moral de las Indias, escrita en espafiol) a uno de la

Compaiia de Jesus, que si nuestra suposicion no es equivocada, fue el padre Juan de
‘o 44
Tovar, persona competentisima en tales asuntos.***

7 Eguiara, “Prol. I, op. cit., p. 66. Mds adelante, en el prélogo XIX, Eguiara resalta los avances que tuvieron
muchos indios en el Colegio de Santa Cruz de Tlatelolco, establecimiento donde Sahagin formé a estudiantes
trilingties (ndhuatl, espafiol y latin), quienes le sirvieron de informantes sobre antigiiedades de su cultura:
“Valiéndose de su ayuda compuso el padre fr. Bernardino de Sahagin su gran Diccionario histérico mexicano,
repartido en doce grandes volumenes [...]”, Eguiara, “Prol. XIX”, op. cit., p. 199. El erudito novohispano, como se
dijo en el capitulo anterior, s6lo conoci6 el titulo de la Historia de Sahagin, que aqui confunde y nombra como
Diccionario. En la bibliografia de Biblioteca dedica a Sahagtin una de sus entradas, en la que dice —entre una breve
biograffa y la resefia de otras obras— que Antonio de Herrera tom¢ varias cosas del franciscano para escribir
Décadas. Vid. Eguiara, Biblioteca Mexicana, op. cit.,t. 2, p. 271.

8 Eguiara, “Prél. II”, op. cit., p. 67. La suposicién de Eguiara, acerca de quién fue el receptor de algunas cosas de
los indios, parece no ser errada. Juan de Tovar dejé una obra manuscrita, segtin J. H. Parry, la que fue utilizada por
Acosta para escribir los libros sexto y séptimo de su Historia: “[...] he used the Tovar manuscript as the source —
almost the sole source— of the sixth and seventh books of his own great work, incorporating long passages almost
verbatim, with handsome acknowledgment.” J. H. Parry, “Juan de Tovar and the History of the Indians”,
Proceedings of the American Philosophical Society, 121, 4 (1977), p. 318.

185



La referencia a estas bibliotecas, a partir de la obra de Acosta, se acompaina con la
aseveracion de que los indios tenian archivos, los cuales fueron parcialmente reunidos primero
por Sigiienza y luego por Lorenzo Boturini,*” de quien conoce su famoso “Museo Indiano”,
catilogo que estd como apéndice de su Idea de una nueva historia general de la América
Septentrional (1746), ya mencionada en el capitulo anterior. Eguiara no ahonda demasiado en la
descripcion de estos recintos. Pero su referencia sirve al objetivo de destacar su valor en la
cultura indigena, mediante la enumeracion de elementos tales como la presencia de libros y de
las bibliotecas. Si por un lado sefialé que los indios no tenian escritura propiamente tal, por otro
hace todo lo posible por suplir esta ausencia con dicha descripcién de los distintos tipos de
volumenes y los espacios que rodean a una cultura alfabética. Eguiara escribe sobre la suerte de
algunos libros impresos de estas pinturas mexicanas que, después de mucho recorrer mares,
fueron a parar en manos de ingleses y franceses, quienes imprimieron las ldminas y tradujeron

. ~ . 4
los textos escritos desde las “lenguas espafiola y mexicana”**°

en sus respectivos idiomas.

Poco antes de cerrar este prélogo, comienza un suave y respetuoso debate con
Kircher, el que sirve para adelantar la materia del siguiente. Este debate trata, como era de
esperarse, de la supuesta escritura jeroglifica de los antiguos mexicanos, lo que ya se habia
anunciado. Sefiala que de estas ediciones el sabio Kircher saca algunas laminas de estas pinturas
y las incluye en su Oedipus aegyptiacus (1652-1654). El prélogo tercero estard dedicado

integramente a la discusion sobre el cardcter de la escritura de los antiguos mexicanos en

., .. 451
comparacién con el de los egipcios.*

9 Loc. cit.
450 1

Ibidem, p. 68.
1 Conviene recordar que desde el siglo XVII (Kircher escribe en él) se viene desarrollando en Europa un gran
interés por las cosas de Egipto, lo que se puede ver también en la Nueva Espafia, dado el aprecio que muestran
Sigiienza en el Theatro y sor Juana en algunas de sus obras, como en los primeros versos (y en otros) del Primero
Suerio (1692). Ambas obras tuvieron como fuente importante los trabajos de Kircher.

186



“;Puede llamarse propiamente jeroglifica la escritura de los mexicanos?”,*? se
pregunta el novohispano al comenzar este nuevo prélogo. De pintura, libros, bibliotecas, Eguiara
pasa ahora a hablar de jeroglificos y escritura, a partir de su lectura de esta obra de Kircher y la
discrepancia que tiene con ella. En el tomo tercero del Oedipus aegyptiacus —especificamente en
el capitulo cuarto— estd la aseveracion del europeo acerca de las pinturas mexicanas; para €l,
éstas no son jeroglificos, pues no encerrarian ideas ocultas, s6lo una representacion pictorica
(como las pinturas) de hechos o acciones. Dice Kircher, citado por Eguiara: “La falsedad de esta
opinioén quedard més que suficiente demostrada con las consideraciones siguientes: en efecto, es
evidente que bajo tales figuras no se encierra ninguna idea oculta, sino que ellas representan las
acciones mismas o sucesion de los hechos, no de otro modo que lo hace una pintura
cualquiera.”45 3 El novohispano cita también otros fragmentos de Kircher, que demuestran, segin
¢l, que “de todo lo anterior concluye Kircher que la escritura mexicana en nada difiere de la tosca
pin‘[ura”.454 Para rebatir esta opinién usard varias fuentes, como la Rhetorica Christiana (1578)
de Diego Valadés, la muy conocida Historia General de las Indias (1554) de Francisco Lopez de
Gomara, la ya citada obra de Gregorio Garcia Origen de los indios en el Nuevo Mundo e Indios
Occidentales (1607), entre muchas otras autoridades cuya cantidad es abrumadora.

Eguiara insiste en categorizar las inscripciones de los antiguos indios dentro del
concepto de jeroglifico, aunque reconoce que hay algunas de ellas que son mds simples —“para
los usos familiares, y conocidos incluso de las gentes vulgares y plebeyas”™*°, como también

que hay simbolos “muchos de ellos que, prefiados de reconditos y ocultos misterios, estin muy

2 Eguiara, “Prol. III”, op. cit., p. 69.

33 Ibidem, p. 70. La cita de Kircher proviene de Oedipus aegylptiacus, t. 3, Ex Typographia Vitalis Mascardi, 1654,
p. 28. El capitulo cuarto estd completamente dedicado a discutir el caricter jeroglifico de las inscripciones de los
antiguos mexicanos, el que va desde la pagina 28 a la 36.

% Eguiara, “Prol. I, op. cit., p. 71.

3 Ibidem, p. 74.

187



por encima de la inteligencia, no sélo de las personas corrientes, sino incluso de las

. 4
superiores.” 26

Quizas sin tener un conocimiento profundo de estos importantes elementos de las
culturas indigenas, Eguiara no duda en dividirlos y clasificarlos de acuerdo a su visiéon. No
obstante, es evidente que, aln hoy, el desciframiento de tales inscripciones es un desafio enorme,
para el cual Eguiara no se siente preparado ni cree que sus contemporaneos lo estén: “Cierto es
que quienes hoy examinan las enigmdticas figuras de que los indios se servian, no lograran, a
menos que no les ayude un nuevo Edipo, pasar de su superficie ni llegar a penetrar en sus
reconditos secretos”.*>’ También son evidentes los motivos que tuvo Eguiara para rechazar la
opinién de Kircher, quien sin conocer la cultura de los indios, da por sentenciado y cerrado un
caso que para algunos criollos era importante: /tenian “nuestros mayores” escritura? Si la tenian,
el capital cultural propio y diferenciador de los criollos con respecto a Europa se asentaria con
mads firmeza, lo que se reflejaria en una respuesta ain mds contundente a las palabras de Marti.
Con ello, podrian aducir que la cultura americana tiene una larga historia que no comienza una
vez que los espafioles llegan, sino antes, mucho antes. De esta manera, la deuda cultural no seria
totalmente con ellos, sino que estaria compartida con los antiguos indios: es més facil deberle a
los «muertos» que a los vivos.

En su interés y entusiasmo por darle escritura jeroglifica a los antiguos mexicanos,
Eguiara se sirve de todos los recursos a su alcance: las cronicas favorables a esta opinién vy,
probablemente, una no despreciable cuota de imaginacioén. Tal entusiasmo incluso lo lleva a
poner sin ninglin argumento —algo muy extrafo en él- a los «jeroglificos» mexicanos por sobre

los egipcios: “Una circunstancia que acrecia el mérito de estos libros mexicanos, era haber

perpetuado, mediante representaciones figuradas, la cronologia y exacta sucesion de los siglos de

456 .
Loc. cit.

7 Ibidem, p. 75.

188



su historia, en lo cual superaron sin duda a los mas sabios de los egipcios.”*® Poco a poco, ha
ido instalando con total naturalidad los conceptos de «libro», «biblioteca» y, ahora, «jeroglifico»,
lo cual espantaria a los etndgrafos contempordneos. Sin duda, la discusion sobre la existencia de
estas categorias dentro del mundo indigena, llevada a cabo por Eguiara, es parte de su idea por
construir una breve historia del saber criollo, en la que s6lo éstos pueden acertar, mientras los
europeos estdn condenados a errar si contradicen la vision de los nacidos en América. Si se
recuerda el capitulo segundo de este trabajo, lo mismo hizo Sigiienza con Kircher en el Theatro.
Nadie es infalible, ni Kircher, cuando se trata de descifrar las cosas americanas. No es muy
dificil colegir, entonces, que la actitud de Eguiara intenta una apropiacion histérica del pasado
indigena, cuya comprensién es imposible para los europeos que no tengan «lazarillos» (o
informantes) criollos.

Esto queda muy bien expresado en el siguiente fragmento, en el que Eguiara discute
la interpretacion que Kircher hizo de una de las ldminas provenientes de la obra de Samuel
Purchas, Hakluytus posthumus or Purchas his pilgrimes (1625-1626):

(Acaso quien vea un dguila pintada con las alas extendidas, posada sobre un arbol de

piedra cubierto de espinas (que en su lengua llaman “tunal”) y destacandose en medio

de un lago, podria adivinar, sin una persona que le revelase el misterio, que se trata de
la representacion del ordculo dado a los antiguos indios, procedentes de las siete

ciudades, ordendndoles fundar la de Tenoxtitlan en aquel paraje de la laguna donde
llegasen a encontrar un dguila posada sobre un arbusto?*”

Esta ldmina es, ni mds ni menos, que una representacion de la fundacién de México,
la que Kircher no puede interpretar, sino s6lo describir, lo que queda en evidencia en el pasaje de
Oedipus aegyptiacus que cita Eguiara: “La L de Tenoxtitldn representa las armas de que se

servian en la conquista del lugar de ‘tunal’. La N, el aguila que alli mismo hacia su nido y la O,

458 .
Loc. cit.

* Ibidem, p. 76.
189



la mansién o habitacion de los indios”.*®® El novohispano no reimprime la lIdmina que utiliza

Kircher, con lo cual no se puede entender la referencia de las letras que éste describe (Ver Figura
1). Evidentemente, lo que hace Kircher es una descripcién un tanto arbitraria de lo que
significaban esas figuras y no una interpretacion, a pesar de que dentro de las fuentes que utiliza
estdn también Acosta y Lopez de Gomara, aunque no aparecen los mismos pasajes que Eguiara

cita.

Figura 1

9 Kircher, Oedipus..., p. 31-32. La imagen proviene de la pagina 32.
190



Luego de explicar el significado de esta imagen, relacionado con la fundaciéon de
Meéxico, aliviana el «pecado» de Kircher diciendo que: “No es, por consiguiente, de admirar que
un hombre tan versado en la interpretacion de los jeroglificos y tan sagaz como Kircher, pero
desconocedor de nuestra historia y falto de la colaboracion y consejo de personas peritas en ellas,
no sospechase debajo del aludido simbolo otra cosa [...]”.**' Como ya se dijo, son los
conocedores de la historia de los antiguos mexicanos —especialmente los criollos— los tnicos
capaces de guiar a los europeos en el conocimiento de estas culturas. Por ello, nuevamente aqui
recuerda a Sigiienza y al Theatro, libro paradigmético para Eguiara en este acercamiento entre
las inscripciones de los indios y los jeroglificos:

Otra hubiese sido la opinién de este hombre [Kircher], erudito hasta el asombro, de

haber tenido a mano los cddices escritos por los nuestros, en que se dilucida el sentido

de las pinturas, o si hubiese encontrado un intérprete que de viva voz le hubiese

explicado este y otros puntos en cuya interpretacion se equivocd, como sin acritud,

por otra parte, lo hizo notar D. Carlos de Sigiienza y Godngora, adictisimo al P.

Kircher, si los hubo, al tratar de pasada esta cuestion en su Teatro de virtudes

o . 462

politicas, preludio 3, p. 17. 6

Eguiara conoce bien el Theatro sigiienciano. Obviamente, debi6 también haber leido
aquellas fabulosas partes en que Neptuno emerge como padre de los indios americanos y tanto
egipcios como aquellos forman parte de una familia «transatldntica», para usar un término de
moda. También Eguiara extrae otra idea de esta obra de Kircher —la que Sigiienza sigue en su
Theatro— acerca del parecido entre las religiones egipcias y mexicanas. Con ella trata de
fortalecer su argumento sobre la existencia de jeroglificos entre los indios, pues Kircher
“comprendio6 bien la significacion oculta de los idolos mexicanos, los cuales alcanzé a conocer

. ~ : 99 463

de labios de sus compafieros mexicanos”.

Los criollos, quienes aqui si asistieron al sabio europeo, brindaron la informacién

necesaria para que éste pudiese comprender la relacién entre ambas religiones, cuestion a la que

también llegd Sigiienza en el Theatro, como dice Eguiara, pues alli comprob6 “[...] con gran

! Eguiara, “Prol. I1I”, op. cit., pp. 76-77.

2 Ibidem, p. 77.
3 Ibidem, p. 78.

191



copia de argumentos, que los mexicanos traen su origen de los egipcios y recibieron de éstos no
s6lo la sangre, sino lo demds, y usaron, a manera de letras, de caracteres jeroglificos, que es lo
que a nuestro propdsito interesa.”*%* Aparentemente, esta obra de Sigiienza, con toda su fantasia
maravillosa y cuya argumentacion es mas un intrincado laberinto que una explicacion, tuvo un
efecto en los criollos como Eguiara. Quizds, como ya se dijo en el capitulo anterior, no fue un
simple, desinteresado o lddico artificio o juego de ingenio, sino una base para un imaginario
histérico del mundo criollo posterior. Si Kircher reconoce este vinculo entre egipcios y
mexicanos, y Sigiienza lo confirma y lo amplia, ;por qué, entonces, el sabio europeo afirma que
los antiguos mexicanos no tuvieron letras, si en sus representaciones «idolatricas» son similares
y, mds que eso, estdn vinculados familiarmente?

Este alegato de Eguiara continta en el prélogo cuarto, pero de manera mds breve. Alli
muestra toda su erudicion, recomendando los libros “mas conocidos y famosos que han tratado
de los volimenes mexicanos escritos con caracteres y figuras o que han reproducido sus
calendarios ingeniosamente elaborados o estudiados sus poemas [...]17.%° En el largo listado de
obras aparecen varias que aqui se han citado, mds otras que apareceran por otros motivos en los
siguientes prélogos; con esta larga recomendacion bibliogréifica, Eguiara espera fortalecer sus
argumentos, pues en cada uno de aquellos libros se sefiala la presencia de escritura jeroglifica
entre los antiguos mexicanos. Ademds, a partir de una escueta revision de la obra de Giovanni
Francesco Gemelli Carreri Giro del mondo (1708) —quien también se nutrid, y de primera
fuente, de los documentos sigiiencianos— habla de estos jeroglificos y las pirdmides, monumentos

., . . . 4 L,
que acercan todavia mds a los mexicanos con la cultura de Egipto.*®® Este prélogo es una suerte

% Ibidem, p. 79.
3 Eguiara, “Prél. IV”, op. cit., pp. 79-80.
¥ Ibidem, pp. 82-83.

192



de transicion hacia el quinto, en el que Eguiara pretenderd demostrar, luego de haber hablado de
libros, bibliotecas y escritura, que los antiguos indios tuvieron centros de ensefianza.

En este prélogo quinto el novohispano se dedica a describir las instituciones del saber
en la época precortesiana. Esto es importante, pues con ello pretende dejar claramente
establecido que la preocupacién por el conocimiento tiene una larga data y que formaba parte de
los intereses, como asunto publico, de los antiguos gobernantes. Por este motivo, Eguiara
encuentra injusto el tratamiento de barbaros que se les da a los indios, sefialando que: “Vale la
pena, a nuestro juicio, con la mira de apartar lo mas posible de los indios mexicanos la nota de
barbarie e ignorancia con que suele injustamente infamarsele [...]7.%" comenzando por seialar,
desde su lectura de Lovanium de Lipsio, la presencia de centros de ensefianza en el Nuevo
Mundo. Asi como sucede con las duras palabras contra los americanos dichas por Nicolds
Antonio, Eguiara evita referirse a las de Lipsio, revisadas en el apartado anterior. Escoge las
breves lineas donde Lipsio transcribe la opinién de Lopez de Gémara acerca de las academias en
los templos mexicanos —lo que también se refiri6 de pasada— y con ellas, mds otras obras

8 sienta la existencia de estas

. . . 4
europeas y la infaltable Monarchia Indiana de Torquemada,*
academias. Estas surgen, sefiala Eguiara siguiendo esta obra, gracias al amor por el saber de la
figura mitica de Nezahualcoytl:
Era tanta la sabiduria de dicho monarca que por obra suya se formd, a manera de
Academia y bajo la presidencia de su hijo Xochiquetzalzin, un nicleo de poetas y
musicos, que entre los texcocanos son muy numerosos, asi como de astrélogos,
historiadores y cultivadores de otras artes, para que confiriendo entre si y discutiendo
. e 2 Por . 4
sus problemas, saliesen cada dia mds practicos y sabios.*®

Con este pasaje, Eguiara establece que los indios gozaron del fruto del arte y el

conocimiento, al igual que todos los pueblos llamados racionales. Ya no hablard de los

7 Eguiara, “Prol. V”, ibidem, p. 84.
8 Torquemada, op. cit., t. 1, 1ib. 2, cap. 47, pp. 147 y ss.
9 Eguiara, “Prol. V”, op. cit., pp. 87-88.

193



jeroglificos, sino hasta el prélogo séptimo, donde dard remate a toda esta argumentacién a favor
de la cultura indigena (como base de la criolla) y recordard, nuevamente, las palabras de Manuel
Marti. Ademds, con esta referencia a Nezahualcoyotl y la tarea que realiz6 con la fundacién de
una academia de astrélogos, historiadores, artistas, musicos y poetas, Eguiara comienza a
introducir lo que tratard en el siguiente prélogo, dedicado a la aficién de los antiguos mexicanos
por la poesia, la oratoria, la retérica, la medicina y las artes mecénicas, todas ellas prueba de la
inteligencia y cultura de aquellos hombres.

Hablando de algunos monarcas texcocanos sefiala, al comenzar el prélogo sexto, que
hubo varios de ellos junto a sabios y sacerdotes,

[...] que deleitados por los encantos de la poesia, componian larguisimos cantos
épicos, que luego comunicaban a los nifios para que los aprendieran, a fin de infundir
en ellos sin esfuerzo la memoria, expresada con la dulzura del verso, de los hechos
pasados, transmitirla a la posteridad y ensefiarles los sucesos temporaneos por medio
de los poemas que acerca de ellos se componian. Con estos procedimientos
conservaron intacta la historia entera de América, de una parte, representdndola por
medio de pinturas en sus coédices, y de otra, celebrdndola en sus cénticos, hasta la
llegada de los espafioles, quienes instruidos por el diario trato con los indios y por la
palabra viva de los doctos, acabaron por escribir numerosos libros e historias
completisimas a la manera europea.470
En este pasaje Eguiara no habla de escritura entre los indios; mds bien, son los

europeos los encargados de «transcribir» la “palabra viva”. Con esto, el erudito novohispano da
legitimidad a los pasajes de las crdnicas de espafioles y criollos, en las que se citan poemas y
discursos, segun ¢€l, “fruto de los propios indios que los pronunciaron y no invenciones de los

. 471
cronistas.”

Para el caso quizds no sea necesario entrar en ese asunto, puesto que conviene
comprender que lo que Eguiara finalmente estd buscando es dejar a los antiguos mexicanos en

igualdad de condiciones a sus pares de la Antigiiedad occidental. De ahi la importancia que el

novohispano da al uso de la poesia y el arte oratorio entre ellos. Para él, la poesia épica,

% Eguiara, “Prél. VI”, ibidem, pp. 89-90.
1 Ibidem, p. 90.

194



practicada por los antiguos «homeros» mexicanos, es un instrumento deleitoso mediante el cual
se rescata la historia. La “dulzura del verso” permiti6 conservar en la memoria la parte de los
sucesos pasados de América, como él dice, hasta la entrada de los espafioles, quienes trajeron la
cultura escrita y perpetuaron tales canticos en sus libros.

No sélo se dedicaron a la épica, pues también, como sefiala un poco mds adelante,
componian poemas de otro tipo (aunque relacionada con este género) “destinados a celebrar las
costumbres y preclaras acciones de sus héroes y muy a propdsito para las festividades, juegos,
danzas y otros entretenimientos semejantes, que necesitan del ritmo y el metro para su
ejecucién.”472 Pareciera decir Eguiara que estos dos tipos de poesia de los antiguos mexicanos
cumplen con la utilidad y el divertimento que Horacio valoré y recomendé para la poesia en su
Ars Poetica,'” la que serd muy importante en la estética de este siglo, como se vio en la obra de
Luzan examinada de pasada en el capitulo primero. Acompafia a esta poesia y la oratoria el
aprecio que los antiguos indios tenian del bien decir, cuyos maestros ensefiaban “mediante
continuadas practicas y ejercicios”™’*, en los que “valianse de los preceptos de la retdrica para
suministrar a los futuros oradores los poderosos recursos de la elocuencia, favorecida por su
idioma abundante y elegantisimo.”*”

Con esta ultima referencia Eguiara cierra el pasaje dedicado a la poesia, oratoria y
retérica, y se abre paso a referir el desarrollo de la medicina. Para hablar de ella, utiliza como

fuente la obra de Antonio de Solis, Historia de la conquista de México (1684), quien habla de

como Moctezuma tenia mandado que en sus jardines se cultivasen todo tipo de yerbas

472 .
Loc. cit.

73 Especialmente si ella mezclaba ambas finalidades, como era del gusto de la juventud aristocratica de Roma: “tulit
punctum qui miscuit utile dulci,/ lectorem delectando pariterque monendo”, Horace, Satires. Epistles. Ars Poetica,
trad. H. Rushton Fairclough, Harvard University Press, Cambridge, 2005, vv. 343-344, p. 478.
"% Eguiara, “Prél. VI”, op. cit., p. 90.
475 .

Loc. cit.

195



medicinales. Las palabras que Eguiara utiliza para describir el desarrollo de la medicina son casi
idénticas a las que escribi6 Solis, transcritas en el fragmento siguiente: “Repartianse
francamente, de los Iardines del Rey, todas las yervas, que recetavan los Medicos, 0 pedian los
Dolientes; y solia preguntar [Moctezuma], si aprovechavan; hallando vanidad en sus medicinas,
0 persuadido a que cumplia con la obligacion del govierno, cuidando assi, de la salud de sus
Vassallos.”*’® Los jardines de Moctezuma nada tienen que envidiarle al Real Jardin Botdnico de
Madrid, situado originalmente a orillas del rio Manzanares y fundado el mismo afio que el de la
publicacién de la Biblioteca (1755); con esta descripcion, tomada de Solis, Eguiara intenta
comprobar que los avances en medicina, es decir, el cultivo de la ciencia, ya venian de los
antiguos mexicanos. Por este motivo, luego de examinar este aspecto, rebate la opinién de
aquellos quienes creian que los indios eran casi como los animales:

(Qué otra cosa, como no sea cultura e inteligencia, revelan las leyes que para el buen
orden de su republica fueron promulgadas por los emperadores mexicanos, con
consejo de personas sabias y experimentadas? Tan conforme a la razén encontramos
las concernientes al gobierno politico y doméstico, que de haber ido unidas a las
normas de la verdadera religion, nada hubiera faltado para la consecucién de una
duradera y completa felicidad de imperio tan extenso.'”’

(No son la poesia, la oratoria, la retorica y la preocupacion por la medicina pruebas
suficientes para decir que los antiguos mexicanos se regian racionalmente? El lamento sobre la
ausencia de la “verdadera religion” es casi un topico en los escritos novohispanos, al igual que la
comparacion de esta falta con la de las culturas de la Antigiiedad. Como mas adelante se

examinard, esta Sinapia «incompleta», por asi decirlo, llegard a su maxima perfeccion con el

desarrollo de la cultura e inteligencia criollas: para Eguiara, todo este pasado glorioso se sumard

476 Antonio de Solis, Historia de la conquista de Mexico, Poblacion y Progressos de la America Septentrional,
conocida por el nombre de Nueva Espaiia, Bernardo de Villa-Diego, Madrid, 1684, lib. 3, cap. 14, p. 242.
7 Eguiara, “Prol. VI”, op. cit., pp. 91-92.

196



al de un presente brillante, donde los colegios, bibliotecas, universidades y eruditos de la Nueva
Espaia estén a la altura (y hasta por encima) de la cultura letrada de Europa.

Pero hay para Eguiara una suerte de perfeccion en todo aquello que corresponde al
mundo civil y al orden de las artes, tanto desde el punto de vista estético como de su utilidad. Las
artes mecdnicas ofrecen un buen ejemplo de esta perfeccion doble. Por un lado, los indios
descollaron con sus dedicadas representaciones de figuras de animales, miniaturas,
reproducciones de objetos mediante el uso de la fragua, cuyas manufacturas no tenian otro
objetivo que el del goce estético ante la belleza e ingenio de los objetos. Y, por otro, también
sobresalieron con la gestacion de una obra arquitecténica y util, como lo fue la ciudad de
Tenochtitlan. El elogio a las artes mecdnicas que hace Eguiara proviene, segin él mismo sefiala,
de la obra de Gerardus Mercator, Atlas Minor (1634), edicién corregida y aumentada de la de
1610. En ella, Mercator dedica un breve capitulo a la Nueva Espaia, ilustrado con su respectivo
mapa, en el que sefiala, con respecto a la ciudad de México, “Sola mexicana civitas omnem
politicam et vivendi rationem totius Novae Hispaniae patefacit”*’® (“La ciudad de México da
idea por si sola del gobierno y sistema de vida de toda la Nueva Espafia”).*’”” Con estas bellas
palabras de Mercator, que Eguiara utiliza oportunamente, acaba este prélogo. En el siguiente
insistird en la sabiduria de los antiguos indios.

En el séptimo prélogo, el novohispano también retoma su discusiéon con Marti y
resume lo dicho hasta aqui, para luego dirigirse en los siguientes a una defensa del mundo
criollo, verdadero blanco de las ofensivas palabras del dedn de Alicante. A esto se dedicard

Eguiara, como ¢l dice, “para poner adecuado coloféon al asunto que hasta aqui nos ha ocupado y

478 Gerardus Mercator, Atlas Minor, Ex Officina Joannis Jansonii, Amsterdam, 1634, p. 647. El capitulo dedicado a
la Nueva Espafia va de la pagina 634 a la 637.
% Eguiara, “Prél. VI”, op. cit., p. 93.

197



. 480 . e
cerrar con broche de oro nuestro razonamiento”.” Y nada mejor para cerrar éptimamente este

asunto que recurrir a la Biblia, con ayuda de los comentarios de Cornelio 4 Lapide, jesuita
flamenco del siglo XVII, quien fue bastante leido en el siglo XVIII, segin cuenta Elisa Luque
Alcaide.*®! Eguiara sefiala, citando a este comentarista, que la sabiduria de los egipcios era
doble: por un lado, habia una al alcance de todos, la que estaba constituida por “la geometria, la
aritmética y la masica™;*® por otro, estaba la sabiduria de los jeroglificos, la cual “ensefiaba
mediante simbolos los mas importantes misterios de la fisica, la teologia y ciencia del
gobierno”.483 A partir de este comentario de Lapide acerca de los egipcios, Eguiara vuelve al
ataque para cerrar su esfuerzo por comparar e identificar egipcios con antiguos mexicanos. Si los
mexicanos descollaron en estas ciencias y, ademads, en las artes como la oratoria, la retdrica y la
poesia, todas ellas relacionadas con el primer tipo de sabiduria, el novohispano se pregunta:

(Con qué derecho se les borra, pues, de la lista de hombres cultos, se los moteja de

vivir en la soledad e ignorancia mas espantosa de las letras, y se los presenta como

tan bdarbaros, salvajes y aborrecedores de la cultura, que no sélo es manifiesta su

incapacidad para ensefiar, pero ni siquiera para adquirir algin conocimiento o desear

adquirirlo?**

Las palabras del dedn alicantino resuenan en esta pregunta retérica de Eguiara. Poco a
poco, con la disposiciéon de sus argumentos y sus oportunas referencias bibliogréficas, ha ido
encajando la cultura de los antiguos mexicanos —segtn las cronicas que ha leido— con la de los

estudiosos dedicados a Egipto. Por ello, ya no resulta forzado lo que dird en el pardgrafo

siguiente, donde habla de que no es posible decir que los indios no conocieron, por ejemplo, la

0 Eouiara, “Prol. VII”, ibidem, p. 94.
! Elisa Luque Alcaide, “Capitulo V: Los Concilios Provinciales Hispanoamericanos”, en Joseph-Ignasi Saranyana
(dir.) y Carmen-José Alejos Grau (coord.), Teologia en América Latina, tomo II/1, Vervuet/ Iberoamericana,
Frankfurt am Main, 2005, p. 442.
82 Eguiara, “Prol. VII”, op. cit., p. 94.
483 .
Loc. cit.
% Ibidem, p. 95.

198



fisica (si se tiene presente el desarrollo en sus artes mecénicas), ni tampoco negarles el cultivo de
una especie de teologia y tratados de buen gobierno presente en sus «jeroglificos»:
Escritense los monumentos que escritos en jeroglificos nos han legado y se hallardn
numerosos volimenes a los que conviene el calificativo de teoldgicos, con el mismo
derecho que se llama asi a los que conservamos referentes a las supersticiones
egipcias, es decir, los simbolos y representaciones de sus idolos y dioses y demds que
conciernen a esta clase de religiéon y culto. Tampoco faltan jeroglificos mexicanos
tocantes al gobierno, pues abundan en sus anales, que arrancando desde los tiempos
mismos de la fundacién de su imperio y llegando hasta los dias de Moctezuma, su
ultimo monarca, consignan guerras, conquistas, empresas y hazanas tendientes, ora a
., . . ., 4
la expansion del reino, ora a su gobierno y reglamentacién. 8
Definitivamente los indios escribian. Sus «jeroglificos», como asegura Eguiara, tratan
también de asuntos religiosos y de buen gobierno: religién y Estado, aunque no unidos, forman
parte de las preocupaciones de las antiguas culturas, tal como configuran el engranaje politico-
religioso de Espafia y de la administracion virreinal. El novohispano ya habia hablado de la
trascendencia de estos dos temas entre el antiguo imperio, pero aqui lo confirma y deja
claramente establecido. Es probable que buena parte de la informacién que maneja Eguiara,
acerca de los «jeroglificos» y distintos conocimientos de los antiguos indios, provenga de una
fuente que quizd nunca conoci6 directamente (por lo menos no la cita), la que pasé por las manos
de Sigiienza y Boturini: la obra inconclusa del mestizo Fernando de Alva Ixtlilxdchitl, llamada

después de su muerte Historia de la nacion chichimeca. Todo lo que Eguiara ha dicho hasta aqui

, . . 4 2
sobre este asunto estd resumido en uno de los pasajes de esta obra, % la cual formé parte del

3 Ibidem, pp. 95-96.

% Este es el pasaje de Ixtlilxéchitl que retine lo dicho por Eguiara: “[...] porque tenian [los antiguos indios] para
cada género sus escritores, unos que trataban de sus Anales poniendo por su orden las cosas que acaecian en cada un
afio, con dia, mes y hora. Otros tenian 4 su cargo las genealogias y descendencias de los Reyes y Sefiores y personas
de linaje, asentando por cuenta y razén los que nacian: y borraban los que morian, con la misma cuenta. Unos tenfan
cuidado de las pinturas de los términos, limites y mojoneras de las ciudades, provincias, pueblos y lugares, y de las
suertes y repartimientos de tierras, cuyas eran y 4 quién pertenecian. Otros de los libros de las leyes, ritos y
ceremonias que usaban en su infidelidad; y los sacerdotes de los templos de sus idolatrias y modo de su doctrina
idolatrica, y de las fiestas de sus falsos dioses y calendarios. Y finalmente filosofos y sabios que tenian entre ellos,
estaba 4 su cargo pintar todas las ciencias que sabian y alcanzaban, y enseflar de memoria todos los cantos que
observaban sus ciencias e historias [...]”. Fernando de Alva Ixtlilxochitl, “Prélogo al lector”, Historia de la nacion

199



acervo criollo que llegd, tal vez indirectamente, hasta él. Con esta cita del prélogo VII, el sabio
novohispano cierra su argumento en pos de igualar la gentilidad de la Antigiiedad occidental y la
americana mediante la comparacién entre los egipcios y los indios mexicanos. Aunque comparta
con Sigilienza el recurso de la analogia —y quizds mds que una visién compartida es un fruto
inspirado por el Theatro—, los medios son diferentes, como a continuacion se diré.

Si se recuerda el capitulo segundo, especificamente el apartado dedicado a la obra
sigiienciana, la diferencia se hace mds evidente. Esta radica en que la comparacién del poligrafo
no se detiene en un examen acabado de esta relacion, pues no hace un anélisis profundo de las
fuentes bibliograficas, a las que deja en el plano de los preludios. Si bien utiliza crénicas y otros
libros en abundancia, Sigiienza se pierde en este tema —de manera voluntaria— en una marafa de
citas y rebuscadas rutas argumentales, que muestran que su finalidad no es tanto esta analogia
como lo que dird después acerca del buen gobierno y ejemplaridad de los emperadores
mexicanos: dicho de otra manera, Sigiienza se aferra de estas «ramas» pero sélo para continuar
su camino hacia su cima. Por el contrario, Eguiara insiste una y otra vez en dejar claro este
asunto de los «jeroglificos», para el que no le interesa tanto la fundacién mitica de México que
Sigiienza propone en el Theatro, como la fundacién racional que se comprobaria con el uso de
tal escritura y el interés de los antiguos mexicanos por las artes y las ciencias.

Eguiara integra bajo una linea progresiva y como parte de un proceso, como se
analizard en los apartados siguientes, las manifestaciones literarias precortesianas y virreinales,
iniciadas por las ruedas, los libros, las bibliotecas, los jeroglificos y el desarrollo de las distintas

artes entre los indios. La idea de este sistema se podrd ver mucho mejor a partir del examen de

chichimeca en Obras historicas de don Fernando de Alva Ixtlilxochitl, t. 2, anot. Alfredo Chavero, Oficina
Tipogréfica de la Secretarfa de Fomento, México, 1892, pp. 17-18.

200



los siguientes prologos, dedicados en su gran mayoria a defender de las injurias martianas la

produccion letrada de los criollos.

3.3 EN LA CUMBRE DE LAS LETRAS: EL MUNDO CULTURAL DE LOS CRIOLLOS
Luego de revisar la cultura prehispdnica de la Nueva Espaifia en los primeros prélogos, Eguiara
se detiene en su presente, pues en sus cartas Marti “[...] no penso al escribirlas en los antiguos
indios, sino en los actuales habitantes de México, en los espafioles nacidos en América y en los
oriundos de otras partes se han venido a vivir a ellas, considerandolos en conjunto como muy
extrafios a la mansion y recinto de Minerva”, por lo cual —continda Eguiara— “t6canos ahora

»87 E] erudito

descubrir y refutar su ignorancia en este asunto y la temeridad de sus afirmaciones.
novohispano sabe que ha dedicado ya siete prologos a hablar de algo que no tiene relacion
directa con la carta de Marti; con ellos ha querido brindar una genealogia a la educacion y al
conocimiento de los habitantes de la Nueva Espafa, no sélo heredera del asentamiento europeo
en ella, pues también lo es de las culturas prehispdnicas. Conviene atender ahora a la polémica
con el dean de Alicante, anclada en el presente del mundo criollo novohispano.

Lo que sigue es una enumeracion de las universidades de la Nueva Espafia, tanto las
que estadn fisicamente en su territorio como las que dependen administrativamente de él: México,
Yucatdn, Santo Domingo, Guatemala, La Habana y Caracas. En ellas, dice Eguiara, “como en las
de Europa, se cursan todas las facultades y se confieren los distintos grados académicos, incluso

] 29488

el doctorado [... Y no solo hay universidades, también numerosos colegios y escuelas

mondsticas dentro de México y del territorio de la Nueva Espafia que, a decir del autor, “Si se

7 Eguiara, “Prol. VIII”, op. cit., p. 100.

8 Ibidem, pp. 100-101. Quizés sobre decir que no todos los criollos podian entrar a las universidades, tal como
ocurria en Espafia, sino s6lo mediante la comprobacién de pureza de sangre que, a veces, era falsificada. John Tate
Lanning tiene un capitulo dedicado a estas exclusiones y a la exencion de esta prueba para los caciques y sus
descendientes que deseaban entrar a la universidad. John Tate Lanning, “Chapter 2: University Life and
Administration”, Academic Culture in the Spanish Colonies, Kennikat Press, New York-London, 1971, pp. 34-58.

201



nos preguntare cuantas son estas mansiones de la sabiduria, tendriamos que dar una cifra que
acaso pareceria increible.”*® El erudito agrega a estos centros del saber aquellos profesores y
maestros que Marti negaba que hubiese en América: “Asi te atreviste a hablarle, oh Marti, a tu
joven amigo tan querido. Nosotros, por nuestra parte, vamos a hacerlo también sin demora: Si, le
decimos; encontrars no uno, sino muchos maestros [...]”.*

También hace una rdpida revision de las disciplinas impartidas, de las citedras y de
algunos académicos importantes, sin entrar en detalles, ya que éstos se pueden encontrar en la
obra: “Pues bien, después de haber senalado nosotros tantos catedraticos y maestros que han
hecho un deber de la ensefianza, perderiamos tiempo y esfuerzo si intentdsemos hacer cuenta de
los estudiantes, y de los progresos que en la ciencia han hecho y hacen cada dia. Nuestra

95491

Biblioteca satisfara sobre este punto. Asi cierra el prélogo VIII y avanza hacia el siguiente,

en el que se ocupara de “los ingenios mexicanos y de su amor y aficion por los estudios

492 . . - I 4 .
"2y rechazara “[...] otras ineptisimas apreciaciones de nuestro autor.”*”> Para Eguiara,

literarios
los “estudios literarios” —asi como el concepto de literatura que se revisé en la introduccién de
este trabajo— no son otra cosa que el saber y la erudicién en toda su amplitud.

Ejemplifica la aficion por ellos con la enumeracion de varios autores que han dado
lustre a la Nueva Espafia, como el fil6sofo jesuita Antonio Rubio y los poetas Bernardo de
Balbuena y sor Juana, quien recibe sus mejores elogios;*** al mismo tiempo, niega la afirmacién
de Marti en la epistola famosa —a la que califica, en el prélogo IX, como “puro tejido de errores y

3 495

de infamias que seflala que en América (o México) no hay produccién libresca. Aqui

* Ibidem, p. 101.

0 Ibidem, p. 102.

1 Ibidem, p. 106.

2 Loc. cit.

3 Loc. cit.

% Eguiara, “Prol. IX”, ibidem, pp. 109-110.
3 Ibidem, p. 107.

202



Eguiara critica la negligencia o descuido de Marti por no leer las «bibliotecas» o bibliografias
escritas en América por varias Ordenes, como la de Tomds de Herrera, Alphabetum
Augustinianum (1644) o el ya nombrado Epitome de Antonio de Ledn Pinelo.*® Si se revisan
con detencion, en ellas se pueden encontrar entradas de las obras escritas por americanos. A la
frase “;Qué libros consultaras?”, dicha por Marti a su pupilo, Eguiara también responde con
estos catdlogos que cita. Pero la falta o negligencia del dedn, segiin Eguiara, todavia puede ser
mayor, como a continuacién afirma:
Dos circunstancias mds hay muy dignas de sefalarse. La primera es que Marti, o
nunca paso la vista por la Biblioteca hispana nova de don Nicolds Antonio, publicada
con anterioridad a la Vetus, o, que si lo hizo, olvidé6 completamente lo leido, ya que
en ella se habla a cada paso de libros nuestros o impresos en México o escritos por
hijos de nuestra tierra. Y eso que el propio Marti cuid6 e ilustré la edicién de la
Biblioteca hispana vetus, por mandado del cardenal Aguirre.497
La primera negligencia de la que Eguiara acusa a Marti tiene relaciéon con la obra
bibliografica de Nicolds Antonio que ya se ha mencionado. Es cierto que Joseph Sédenz de
Aguirre le encomendoé la labor de la Vetus, aunque no por eso Marti debid interesarse por la
Nova. Como ya se dijo, con apoyo en los estudios de Mestre, el dean de Alicante no tenia gran
aprecio por las obras modernas y mucho por las antiguas. Probablemente, como dice Eguiara,
Marti “nunca pas6 la vista” por esa obra de Antonio. Pero, como se examin6, tampoco le importd
a Antonio tratar injustamente a los americanos, habiendo sido €l quien compendi6 sus obras en la
Biblioteca Hispana Nova, a partir de su revision del Epitome de Antonio de Le6n Pinelo, autor

9498

“in Peruana Provincia natus”"", asunto sobre el cual Eguiara calla. Sobre la segunda falta del

dean de Alicante, bastante m4s criticable que la primera, escribe el novohispano:

0 Ibidem, p. 111.

“7 Ibidem, p. 112.

% Nicolds Antonio, Bibliotheca Hispana Nova sive Hispanorum Scriptorum qui ab anno MD ad MDCLXXXIV
floruere Notitia, t. 1, Joachimum de Ibarra, Matriti, 1783, p. 139.

203



La segunda consiste en que, a sugestion del mismo purpurado, fue nuestro déan el

encargado de dirigir la primera edicion de la Coleccion de Concilios de Espariia y el

Nuevo Mundo compilada por el citado cardenal, sin que por lo visto se cuidara de leer

el Concilio Mexicano, calificado de «sapientisimo» por Aguirre, ni de apreciarlo

debidamente, ni de darle categoria de libro. Que no parece sino que ignoré las cosas
todas de este nuevo mundo, incluso las mas admirables, condendndolas a perpetuo
olvido.*”

Esta negligencia de Marti es de la misma especie que la de Antonio en su carta: a
pesar de haber tenido noticias de los libros y escritores del Nuevo Mundo, ambos tuvieron poca
consideracion de ellos cuando decidieron «barbarizar» la cultura americana. Aunque Eguiara
habla de ignorar “las cosas todas de este nuevo mundo” y, con ello, condenarlas “a perpetuo
olvido”, parece mds adecuado hablar directamente de prejuicios; son los mismos que tuvo
Antonio cuando escribi6 su carta, a pesar de que éste nutri6 la Biblioteca Hispana Nova con la de
Ledn Pinelo.

El novohispano continda su labor de refutar los prejuicios de Marti en otro aspecto,
del cual ya habia hablado en el marco de las antigiiedades indigenas: el de las bibliotecas o
librerias. Como se puede ver, el novohispano es muy meticuloso en el examen de los dichos del
dedn; punto por punto, frase por frase, va rechazdndolos. En aquellos primeros prélogos refuté la
idea del “desierto cultural tan vasto” que, supuestamente, el joven Carrillo encontraria entre los
indios: Eguiara probd, mediante crénicas, que aquello era totalmente falso y que los antiguos
habitantes no eran una hoja en blanco en el libro del conocimiento para cuando llegaron los
espaioles. Ya en su examen del mundo criollo, contesta con un orgullo moderado a la pregunta
retorica y prejuiciosa de Marti “;Qué bibliotecas frecuentaras?”. Asi responde al comenzar su
prélogo décimo:

De los libros pasamos naturalmente a las bibliotecas, que, reunidas a gran costo,

poseen los mexicanos, comunicdndolas de grado con los estudiosos y abriendo sus
puertas a los extranjeros, segin probaremos luego con el testimonio de algunos de

9 Eguiara, “Prol. IX”, op. cit., p. 112.
204



éstos. No es que nuestras bibliotecas se igualen a la Vaticana, a las Reales de Madrid
y Paris o a otras semejantes, ni en la antigua y opulenta riqueza que en sus
manuscritos se esconde, ni en el nimero y abundancia de sus impresos. Mas, con
todo, no nos faltan muchisimas notables y en nada inferiores a las que a justo titulo se
tienen por célebres entre los europeos.”™

Eguiara no intenta exaltar a las bibliotecas novohispanas como las mas ricas del orbe,
sino como notables, en comparacién con algunas de las europeas que cita de Pierre Blanchot —
autor de bibliografias patristicas— en su opusculo Idea Bibliothecae Universalis, quam meditatur
et non minima parteaffectant habet (1631). Estas bibliotecas novohispanas comenzaron a
establecerse, segin afirma, desde los primeros afios de la conquista del Nuevo Mundo:

[...] desde la fundacion en México de casas de religiosos, a raiz de su conquista,

comenzaron a crearse bibliotecas por los padres franciscanos, a quienes se unieron

poco después los dominicos y no mucho mds tarde los agustinos; vinieron luego los
jesuitas, los carmelitas descalzos y los mercedarios, en cuyos conventos y colegios asi
de la capital como de Tlaxcala, Puebla de los Angeles, Guatemala, Oaxaca, Durango,

Yucatdin y La Habana se hallardn bibliotecas mayores o menores, segun la

importancia de las provincias, ciudades y aldeas, pudiendo decirse que casi no hay

ninguna de éstas, por separadas que estén de las poblaciones, que carezca de su

. o501

correspondiente librerfa.”
Eguiara sigue listando una serie de bibliotecas notables en conventos y colegios,

, RT . . . .. 2

ademas de publicas “abiertas a cualquiera y a los extranjeros que deseen visitarlas™"* —como
podria haberlo hecho Marti—, hasta llegar a las numerosas bibliotecas privadas o personales de
“oidores reales, candnigos, profesores universitarios, doctores, abogados, médicos y otras
personas, en particular a los individuos de las 6rdenes religiosas”.”” A éstas suma, a modo de
sintesis, la biblioteca ilustre de sor Juana, “su escogido museo y su abundancia de instrumentos

, . . 4 . L.
matematicos, y otros semejantes tesoros”,’** famosa en su tiempo y mitica hoy. Tal vez porque

ya estaba integrada dentro del Colegio Mdximo de San Pedro y San Pablo de los jesuitas

500 Eguiara, “Prol. X”, ibidem, p. 114.
O 1bidem, pp. 116-117.

2 1bidem, p. 119.

> Ibidem, p. 120.

% 1oc. cit.

205



poblanos o porque simplemente la olvid, Eguiara no nombra otra de las notables bibliotecas
privadas, la de Sigiienza —que consulté para su obra— y que estuvo abierta para los extranjeros
como Kino, Gemelli y, posteriormente, Lorenzo Boturini, como ya se ha dicho. Lo que sigue en
el discurso de Eguiara no es una refutacion de los dichos de Marti, sino un reclamo que
fortalecerd directamente sus argumentos en favor del aprecio criollo por el saber:
Hay, sin embargo, una circunstancia muy digna de mencién, que aumenta el valor de
nuestras bibliotecas y pone de manifiesto el amor y aficién de los mexicanos hacia el
cultivo de las letras. Nos referimos a la carestia de los libros, tan grande por cierto,
que nos cuestan el triple, el cuddruplo y a veces mas que a los europeos, quienes estan
en posibilidad de agenciarse esplendidisimas librerias, mediante cantidades que a
nosotros no nos permitirian procurdrnoslas tan magnificas y excelentes; a fuerza de
dinero conseguimos, no obstante, cuantos libros habemos menester, pues movidos los
libreros y comerciantes europeos del incentivo del lucro, traen a estas tierras

numerosas cajas de selectos volimenes, que nos permiten recibir cada dia los insignes
y riquisimos tesoros de la sabiduria europea y poseer ejemplares muy poco corrientes

[...]1°%

A pesar del alto costo de los libros para los novohispanos éstos han ido conformando
sus ricas bibliotecas: el mérito —parece decir Eguiara— es mayor que el de los europeos, quienes
tienen a mano aquellos productos del saber. Por este motivo, la mencién que hace de tal esfuerzo
por parte de los novohispanos va en directo beneficio de su argumento a favor del aprecio que
los criollos tienen por el conocimiento. Ademds, recalca el beneficio que ganan los libreros
europeos, los que sacan buenas ganancias en las costas americanas. Para dejar este punto, el del
consumo de libros, el novohispano sefiala mas adelante: “Hay, ademas, en México, numerosas
librerias de gran importancia; una de ellas, cercana a nuestra casa, no produjo menos de treinta
mil onzas de plata, al venderse sus fondos en subasta.”" Sobre este asunto, el Didlogo de Abril
también tiene algo que decir. Al inicio de la obra, el personaje italiano habla de este trafico de

libros desde Europa hacia América:

% Ibidem, p. 121.
2% Ibidem, p. 123.

206



[...] pues oi que unas naves habian sido empujadas desde Espafia hasta el puerto de
Veracruz, y suelen traer de alli hasta nosotros raras y peregrinas mercancias de libros
para que los mexicanos las compren con cualquier oro; de este modo sucede que lo
que en la magna Europa, productora de ingenios, los cultivadores de las letras
escribiendo inventan, elaboran y perfeccionan, por el utilisimo, sin duda, vy
honestisimo comercio facilmente llega hasta nosotros; y puede dudarse si los
americanos han enriquecido méds a Europa con oro y plata o si Europa a los
mexicanos con sus libros [...].°"

Lépez, al igual que Eguiara, concede a Europa la primacia en la produccién de saber,
dando un lugar a los americanos como consumidores. Europa se enriquece, por un lado, con ese
trafico de libros, puesto que si fuera nulo o escaso su consumo en el Nuevo Mundo, no habria tan
buen negocio para ellos; por otro lado, América se enriquece espiritual e intelectualmente de este
trafico, aunque los costos, como dice Eguiara, se triplican o cuadriplican para los americanos.
Con esta aceptacion del liderazgo europeo en la produccion de conocimiento, tanto Eguiara
como Lopez buscan legitimar el esfuerzo americano por acceder a esas obras, aunque sea por un
alto costo. Mds adelante, como se examinard, ambos se proponen explicar las razones por las que
la produccion americana es poco conocida en Europa.

En los prélogos que siguen (XI, XII y XIII), Eguiara defiende el ingenio criollo, a
partir de algunas opiniones de autores europeos, quienes son “hombres doctos y autorizados, que
nacidos en Europa, han venido a estas tierras y se han penetrado de nuestras costumbres [...]"%,
asi como también de otros que jamds pisaron suelo americano, pero que contaron con

documentacion veraz. Aqui comienza a pasar revista a diversos escritores, en su mayoria

~ . . . 509 . ,
espafioles, para apoyar su defensa: Diego Cisneros, Juan de Barrios,” Henrico Martinez —ya

7 Lépez, op. cit., p. 1.

% Bouiara, “Prél. XI”, op. cit., p. 125.

5% Juan de Barrios, Verdadera medicina, cirugia, y astrologia en tres libros dividida, Fernando Balli, México, 1607.
La cita que Eguiara hace de Barrios parece ser inexacta (tratado 1, cap. 4, fol. 49). Quizas el tnico pasaje en que
Barrios defiende el ingenio americano es el siguiente, justo después de hablar de la necesidad de seguir investigando
para encontrar remedio a los colicos: “Y con esto sefiores demos fin, que sabe Dios el trabajo que me a costado, y
que esto no lo he hecho por honrra , si no por que en estas indias [sic] es mucho menester, que semejantes libros se
saquen a la luz, y por lo que en las indias se an escrito, y tambien por que los hombres doctos entiendan, que ay

207



. P . 510 . .
mencionado en los capitulos anteriores— = y muchos otros. A modo de ejemplo, Eguiara da con
precision las referencias del siguiente pasaje de Cisneros —aunque no lo transcribe—, donde habla

de la benevolencia del clima de la ciudad de México y su buena influencia en el ingenio de los

511

hombres nacidos en ella.” " Este topico también tiene su correlato en Didlogo de Abril. Lopez

elogia, nuevamente mediante el belga, las condiciones naturales y climatoldgicas de la ciudad,
que permiten un mejor desarrollo del ingenio e intelecto de sus habitantes:
Porque para alimentar los ingenios, entre las diversas zonas del mundo, ninguna es
mas apta que el cielo mexicano; de modo que quienes en gran manera conocen y
contemplan aquella vieja Atenas y la ciudad de México las hacen iguales o muy
semejantes por la benignidad del aire y el cielo, por los cuales generalmente los
ingenios permanecen en su agudeza, penetracién y magnitud. A esta clemencia del
cielo y la naturaleza indulgente se afiade la indole de los mexicanos apta, ddcil y
modulada para todas las ciencias y letras [...].>"2
Lépez apela al clima, al igual que Cisneros. Pero para el autor del Didlogo de Abril

no so6lo son la “clemencia del cielo y la naturaleza indulgente” las que estimulan este desarrollo;

también hay un factor alimenticio: el chocolate. En los primeros pasajes del didlogo, el personaje

quien pueda escrivir, y a estudiado, y no se vayan con la corriente de los ignorantes, admitiendo a jente ydiota sin
fundamento, ni sciencia.”, lib. 1, tr. 5, cap. 3, f. 124v.

310 Eguiara cita acertadamente un capitulo de la obra de Martinez Repertorio de los tiempos, y historia natural desta
Nueva Espaiia (1606). En el tratado 3, capitulo 13, escribe Martinez: “[...] pues como el temperamento desta Nueva
Espafia sea mas caliente que frio, siguese ser acomodado para producir buenos ingenios, y esto es en quanto al
temperamento de la region; a lo que se junta ser el signo del ascendente deste reyno exaltacion del Planeta Marte,
que tiene general dominio sobre la gente de Espafia.”, Martinez, op. cit., pp. 181-182. En este mismo capitulo,
Martinez sefiala que la Nueva Espafia no s6lo produce buenos ingenios, sino que, como dice el titulo del capitulo, a
los que vienen de Europa “se les abivan los ingenios en estas partes”.

! Dice Cisneros en Sitio, naturaleza y propiedades de la Ciudad de Mexico (1618): “Lenguaje es de Platon y
referido de Galeno, no le parezca a nadie que es mio, ni que con esto quiero captar la benevolencia a los que han
nacido y nacen en Mexico, pues desde el principio de esta obra propusse ajustarme a la Doctrina de estos
gravissimos Autores, y dezirlo que conforme a Medizina y Philosophia se puede alcangar de el conocimiento de las
Regiones y de los que las habitan, y dando un exemplo de esta doctrina el mesmo Galeno pone la differencia que ay
entre los de Assia y Europa, diciendo que en Assia nacen las cossas mucho mas hermossas y grandes que en Europa,
por ser Region mas benigna, y las costumbres y condiciones de los hombres mas blandas, y la causa de esto atribuye
a la templanca de los tiempos de el afio, la qual nace y se conoce por la poca differencia del frio al calor, y assi la
Ilama Galeno a la Region que no tiene differencia sensible de el frio al calor. Luego si la Region templada es la que
nos pinta Galeno, y en ellas las condiciones lo son, por que lo toman de la tierra, siendo de esta consideracion esta
Ciudad de Mexico se vee con evidencia ser cierta esta doctrina, que la Region templada haze los hombres
templados, dociles, de agudos ingenios, y aparejados y perfectos para todas las ciencias, y con mayor verdad y
evidencia se halla esto, y se conoce con la experiencia de los que nacen en esta Ciudad, que ellos mesmos califican y
hacen cierta la doctrina que voy refiriendo.” Diego Cisneros, Sitio, naturaleza y propiedades de la Ciudad de
Mexico, s.i., México, 1618, f. 113 r-113v.

>12 Lépez, op. cit., pp. 15-16.

208



espafol pide para comer chocolate y panecillos tostados, antes de iniciar la conversacion;
inmediatamente después, describe esta bebida y como debe beberse, sefialindola como una causa
posible del ingenio mexicano.”"” Eguiara no apoya su defensa del intelecto criollo ni en el clima
ni en los alimentos; opta por un trabajo de fuentes y testimonios, bastante mas riguroso, para
desmentir los dichos de Marti. Para ello, elige a dos autores importantes, a quienes se dedicara a
comentar: Benito Jerénimo Feijoo y Pedro Murillo Velarde. El primero tiene una incidencia
especial y fundamental en la argumentacion del novohispano a favor de la capacidad intelectual
de sus coterrdneos.

Para defender a los criollos el erudito novohispano basa la argumentacion del prélogo
XII en uno de los discursos de Feijoo. Cabe sefialar que no sélo en ese discurso el fraile ataca la
ignorancia con respecto a las capacidades intelectuales de los nacidos en América. En el tomo
cuarto, discurso XV —cuyo titulo es “Mapa intelectual y cotejo de naciones” hace una
autocritica como europeo: “En saliendo de la Europa, todo se nos figura barbarie.”'* Mds
adelante, en otro apartado del mismo discurso, ahonda en el caso americano y en los errores o
falsas creencias que se tienen sobre los hombres del continente:

El concepto que desde el primer descubrimiento de la America se hizo de sus
habitadores, y aun hoy dura entre la plebe, es, que aquella gente no tanto se gobierna

313 «“Esta suavisima bebida, y la méas degustada, es de granos y médulas semejantes a la nuez avellana, pero el niicleo
es mas blando que las avellanas, mas saludable también y muy recomendado para temperar tanto la cabeza como el
estomago. La canela de Ceildn mezclada y disuelta en azicar blanquisima la convierte en una bebida mas agradable.
Se bebe de los vasos casi caliente con moderados sorbitos y es amiguisimo de los que velan a la luz de las linternas
de Minerva; y si las musas quisieran consagrar el mas agradable vaso a Apolo, le ofrecerian una copa de liquido de
esta clase. Y quizas el uso frecuente de esta bebida es una causa (para omitir otras ahora) por la que los mexicanos
aventajan a muchos otros en suavidad y agudeza de ingenio.” Ibidem, pp. 2-3. Maria Agueda Méndez ha escrito un
trabajo sobre el chocolate en la Nueva Espafia y sus distintos (y heterodoxos) usos, algunas veces denunciados al
Santo Oficio. Entre los indios el chocolate gozé de mucho prestigio, pero, dice Méndez, “Con la llegada de los
espafioles, esta exaltacion del chocolate fue desvirtuada y se le dieron tintes sesgados y visos de sexualidad”. Maria
Agueda Méndez, “Una relacion conflictiva: la Inquisicién novohispana y el chocolate”, Secretos del Oficio: avatares
de la Inquisicion novohispana, El Colegio de México-Universidad Nacional Auténoma de México-Consejo
Nacional de Ciencias y Tecnologia, México, 2001, p. 83.

>4 Benito Jerénimo Feijoo y Montenegro, “Discurso XV: Mapa intelectual y cotejo de naciones”, en Teatro Critico
Universal, 0 Discursos varios en todo género de materias, para desengaiio de errores comunes, t. 2, Blas Roman,
Madrid, 1781, par. 9, p. 366.

209



por razon, quanto por instinto: como si alguna Circe peregrinando por aquellos vastos

Paises, huviesse transformado todos los hombres en bestias. Con todo sobran
. . ) : . 1

testimonios de que su capacidad en nada es inferior 4 la nuestra.”"

En este discurso Feijoo no s6lo habla del caso americano; también sobre el asidtico y
africano, todos ellos menospreciados injustamente por los europeos. Para €l, los hombres son
racionales por el hecho de ser hombres, no por su etnia o region. Esta apertura del pensamiento
feijooniano, lamentablemente, no serd el paradigma para hombres como Marti, pero si una gran
referencia para Eguiara y los criollos, quienes entran decididamente por la puerta que el
benedictino abre en sus ensayos. El discurso feijooniano al que se refiere el novohispano en el
prélogo XII de la Biblioteca es el sexto, incluido el tomo cuarto del Teatro Critico Universal,
obra ya citada en el primer capitulo de este trabajo. El titulo del discurso es “Espafioles
americanos” y en ¢l Feijoo se propone al menos dos cosas: atacar la opinion vulgar sobre el
despertar precoz del ingenio entre los nacidos en América y la supuesta pérdida de éste a
temprana edad, y explicar las razones o motivos que hacen a los americanos dedicarse tan
jovenes a las letras. Escribe el benedictino:

Vuelvo ya 4 los Espaioles Americanos, de los quales me restan que decir dos cosas.
La primera, que no menos es falso que en ellos amanezca mas temprano que en los
Europeos el discurso, que el que se pierda antes de la edad correspondiente. Yo me he
informado exictamente sobre esta materia, y descubierto el origen de este error.
Sébese que en la America por lo comun 4 los doce afios, y muchas veces antes,
acaban de estudiar los nifios la Gramatica, y Retorica, y & proporcion en afios muy
jovenes se gradidan en las Facultades mayores. De aqui se ha inferido la anticipacion
de su discurso; siendo asi, que este adelantamiento se debe unicamente al mayor
cuidado que hay en su instruccion, y mayor trabajo 4 que los obligan; y
proporcionalmente en los estudios mayores sucede lo mismo. Acostumbrase por alld
poner & estudiar los nifios en una edad muy tierna. Lo regular es comenzar 4 estudiar
Gramatica 4 los seis afios; de suerte, que & un mismo tiempo estdn aprendiendo a
escribir, y estudiando; de que depende que por la mayor parte son malos plumarios,
siendo el mayor conato de los padres, que se adelanten en los estudios; por cuyo
motivo los precisan 4 una aceleracidn algo violenta en la Gramatica, no dexandoles
tiempo, no solo para travesear mas ni aun casi para respirar.5 6

°Y Ibidem, par. 20, p. 375.
>16 Benito Jer6nimo Feijoo y Montenegro, “Discurso VI: Espafioles Americanos”, en Teatro Critico Universal..., op.

210



Eguiara, como es de esperarse, no se refiere a todo lo que Feijoo dice en su discurso;
elige las cosas que sirven para su argumentacion y respuesta a Marti y calla otras, como, por
ejemplo, la critica que Feijoo hace a los padres de los nifios novohispanos, a la desmedida
exigencia con ellos que interrumpe el natural desarrollo intelectual, principal causa de que no
escriban tan bien o sean “malos plumarios”, como lo sefiala en sus términos.”!” No obstante,
Eguiara sigue muy de cerca este discurso de Feijoo, al que cita y parafrasea constantemente en el
prologo XII. Y, tal vez, la conclusion de Feijoo en el pardgrafo 23 debi6 de sacarle alguna
sonrisa de gratificacion: “Con que bien mirado todo, el aprovechamiento anticipado de los
Criollos en ellas no se debe 4 la anticipacion de su capacidad, si 4 la anticipacion de estudio, y
continua aplicacién a él”518, a lo cual agrega, a modo de recomendacion a sus paisanos, “Si en
Espana se practicdra el mismo método, es de creer que 4 los veinte afios se verian por acé

519 ~
7”77 La enseflanza en el Nuevo Mundo,

Doctores graduados in utroque, como en la América.
como dice Feijoo, bien podria ser un ejemplo a seguir en la peninsula espafiola. Con la cita de

este discurso, el cual desvirtua los dichos de Marti y de los otros europeos, la defensa de Eguiara

cit., t. 4, par. 21, pp. 117-118.

37 La descripcion feijooniana de la férrea disciplina en los colegios a la que se ven sometidos los nifios y jévenes
novohispanos continda en el paragrafo siguiente. Esta recuerda en su forma a la sociedad disciplinada de Sinapia:
“De este modo no es maravilla que 4 los doce afios, y mucho antes, empiecen 4 estudiar Facultades mayores. Estas
se estudian por los Seculares en Colegios, de los quales los de fundacién Real estdn 4 cuenta de los Padres de la
Compaiifa. No escriben curso alguno, sino que estudian alguno impreso; pero no 4 su arbitrio, porque 4 cada
Colegial graduado se le sefiala cierto numero de discipulos, 4 quienes explica todo lo que han de estudiar, y tomarles
juntamente la leccion como en la Gramatica, castigando 4 los que no cumplen, sin exceptuar la vapulacion, que es el
castigo ordinario de los imberbes. Estudien lo que estudiaren, mientras son cursantes solo el Domingo pueden salir
después de haber estudiado hasta las nueve del dia; pero aun esto no se permite si las lecciones de la semana no han
sido buenas; en cuyo caso todo el dia de Domingo se les precisa 4 estudiar. A la noche siempre se recogen 4 las seis,
y hay su hora de conferencia antes de cenar, tanto los dias festivos como los feriales. Juntas todas las vacaciones que
hay entre afio, solo componen un mes; por lo qual en dos afios solos absuelven toda la Filosofia; pero echada la
cuenta, segun la practica de las Universidades de Espafia, que en cada afio tienen casi seis meses de vacacion, mayor
porcién de tiempo dan al estudio de la Filosofia alld que acd. Y si se hace cémputo del exceso en el numero de horas
que estudian cada dia, y de lo que se afiade en los dias de fiesta, sale el tiempo mas que duplicado.” Ibidem, par. 22,
pp- 118-119.

> Ibidem, par. 23, p. 119.

Y Loc. cit.

211



se apoya con mayor firmeza. No por nada éste dedica un prélogo completo a su examen y
validacién como verdadero, lo que le da la oportunidad de elogiar a la juventud novohispana:

Afdadase la extraordinaria facilidad con que los nuestros sobresalen en el aprendizaje

de las ciencias, asi como su agudeza para penetrar en las cuestiones mds abtrusas y

sutiles. En fuerza de ello cultivan todos los géneros poéticos, son muy dados a las

inscripciones y elogios y a componer epigramas para su diversion; hallan asimismo
gran placer en los problemas escolésticos de cualquier facultad, zafandose de los
lazos de los argumentadores o desentrafidndolos y desatdndolos tan facilmente, que
los maestros veteranos no pueden menos de sentirse admirados del desenfado, rapidez

y copia de doctrina de que hacen gala unos jévenes imberbes.”*

Los pasajes que Eguiara cita de Feijoo le han dado la fuerza suficiente para su
argumentacion en defensa de las cualidades intelectuales de los novohispanos: con la descripcion
que el ensayista espafiol ha hecho del régimen de estudios de los jévenes y la aprobacion del
erudito a sus palabras, este elogio no parece en absoluto desmedido, sino justo. Si bien ni
Eguiara ni los autores que cita intentan hacer una descripcion pormenorizada del trabajo de estos
jovenes —aunque Feijoo da bastantes detalles—, la presencia importante de universidades,
colegios, bibliotecas y librerias en los prélogos de la Biblioteca sitian al saber en el centro de la
sociedad novohispana. El saber en esta «nueva» Sinapia no sélo es un trabajo de especialistas,
como en la isla de Bensalem que Francis Bacon describe en su Nova Atlantis; también forma
parte de la actividad de los jovenes en las aulas y, por si fuera poco, como forma de divertimento
en sus ratos de ocio. Por ello, las dltimas palabras citadas de Feijoo resultan muy significativas
para la configuracion de la Sinapia criolla: el trabajo intelectual de los novohispanos y la
organizacion de su plan de estudios pueden ser un modelo para Espafa. No obstante, Eguiara no
intenta exigir un reconocimiento a la primacia novohispana en asuntos del saber —que, con

modestia, se la da a Europa—, sino un lugar merecido y justo dentro del mundo letrado:

[...] no pretendemos atribuir a nuestros ingenios la primacia entre los demas, ni
menoscabar las glorias de otras naciones [...] Contentos nos quedamos con ocupar

220 Eguiara, “Prél. XII”, op. cit., p. 138.

212



nuestro sitio, no por cierto el daltimo, entre los hombres cultos, ya que ni aspiramos al

primero, ni ignoramos que no nos seria posible arrebatdrselo a los sabios,

ilustradisimos y famosisimos del viejo mundo, sin incurrir en el delito de arrogancia y

en la nota de locura [...].>*!

En el siguiente prélogo, el XIII, el novohispano se dedica a atacar la falsa creencia de
que las facultades intelectuales de los americanos decaen rdpidamente, antes de llegar a la vejez.
Aqui también estd presente el discurso de Feijoo llamado “Espanoles Americanos”, que ya se ha
citado en varias ocasiones, en el que él plantea esta creencia como un error imperdonable.’”
Apoyado en su lectura de Feijoo, Eguiara sefiala:

No obstante, nosotros proclamaremos a boca llena, como dicen, que eso de que a los

treinta afios o a los cuarenta o algo mads tarde, les desaparece a los americanos el uso

del discurso, es fdbula propia de viejas, y lo demostraremos citando mil ejemplos y

mads de personas de edad provecta que conservaron intactas sus facultades, a pesar de

que las mas de ellas no conocieron Europa sino unicamente por haberla visto en el

mapa, y s6lo unos pocos, tras una estancia alld de dos o tres afios, se restituyeron a

3

sus lares [...].>*

Eguiara comprobara esta aseveracion con la Biblioteca: el compendio de miles de
autores y obras es su mejor argumento ante esta creencia vulgar. Pero no por ello dejard de
discutir en los prélogos, pues en éste, como en el que sigue, va nombrando a maestros jubilados
que siguen dando catedra en la universidad de México y otras provincias. Nombra a varios

sabios, a modo de ejemplo, entre los que destacan dos connotados intelectuales del siglo: Juan de

Villasanchez —ya referido en el primer apartado de este trabajo— y al jesuita Juan Antonio de

! Ibidem, p. 141.

> Conviene revisar un pasaje de uno de sus primeros pargrafos, en el cual habla de estos errores: “Ciertamente que
esta materia d4 motivo para admirar la facilidad con que se introducen los errores populares, y la tenacidad con que
se mantienen, aun quando son contrarios 4 las luces mas evidentes. Que en un rincon del mundo, qual es el que yo
habito, y otros semejantes, donde apenas se vé jamds un Espafiol nacido en la América, reyne la opinion de que en
estos se anticipa la decrepitéz 4 la edad decrepita, no hay que estrafiar; pero que en la Corte misma, donde se vén, y
han visto siempre, desde casi dos siglos 4 esta parte, Criollos, que en la edad septuagenaria han mantenido cabal el
juicio, subsista el mismo engafio, es cosa de grande admiracién. En este asumpto no cabe otra prueba que la
experiencia.” Feijoo, “Discurso VI: Espafioles Americanos”, op. cit., par. 3, p. 110. En los pardgrafos siguientes
nombra y elogia a algunos novohispanos, peruanos, espafioles y europeos avecindados en América que han sido
conocidos ampliamente en Espafia, y que han mantenido su cordura y erudicién a edad muy avanzada, como fray
Antonio de Monroy, Joseph de los Rios, el marqués de Villarocha, Pedro de Peralta y Barnuevo, y muchos otros.

> Eguiara, “Prél. XIII”, op. cit., pp. 142-143.

213



. 1524 L . -
Oviedo™". En el prélogo XIV, enumera a otros que murieron a avanzada edad “[...] sin que su
inteligencia sufriera el menor eclipse, antes bien, disfrutdndola en toda su plenitud, ya en las
tareas literarias, ya en los negocios de la administracién publica y otros semejantes, que

]”525

requieren un juicio maduro y una cabeza solida y entera [... , como el muy famoso confesor

de sor Juana, Antonio Nufiez de Miranda, “desaparecido a los setenta y siete anos, se ocupaba de

2 . . ..
3 6, o el erudito fraile dominico Esteban

asuntos literarios y sagrados, como si fuese un joven
Navarro, “[...] quien hasta los ochenta y siete consagraba a los libros la mayor parte del dia en el
retiro de su celda y abrumaba a sus compaiieros, porque en consultidndole sobre cualquier asunto,
se extendia profusisimamente en sus explicaciones, dando rienda suelta a su ciencia
inagotable™?.

Con estos y otros ejemplos, Eguiara refuta no sélo los dichos de Marti; también las
falsas creencias que circulan por Europa de que el ingenio de los americanos se apaga a edad
temprana. Reconoce que muchos hombres del Nuevo Mundo abandonan sus actividades
intelectuales, no por fatiga de ingenio, sino por dedicarse a otras labores o por falta de estimulo,
cuya inteligencia no estd muerta, “sino adormilada.”*® Por este motivo, sefiala que esto ocurre

L. P . 2 2
tanto en América como en otras partes, y, tal como también escribe Lépez,”* no es una falta

propia de los criollos, pues,

2% Entre los trabajos mas conocidos de Oviedo figura la Vida exemplar, heroicas virtudes y apostolicos ministerios
del Venerable Padre Antonio Nufiez de Miranda, herederos de la viuda de Francisco Rodriguez Lupercio, México,
1702. Segiin German Posadas Mejia en el prologo de esta obra queda manifiesto el hecho de que Oviedo fue el
primer escritor neoclasico en la Nueva Espaiia, lo cual se comprueba, ademads, en otro prélogo, el de Vida admirable,
apostolicos ministerios y heroicas virtudes del Venerable Padre Joseph Vidal, San Ildefonso, México, 1752, escrito
cincuenta afios mas tarde. Cfr. German Posadas Mejia, “El P. Oviedo, precursor de los jesuitas ilustrados”, Historia
Mexicana, 7, 1 (1957), pp. 53-54. Oviedo es quien ademas escribe la “Aprobacion” de la Biblioteca. En ella se
puede leer un gran elogio a Eguiara, quien escribe, como dice el jesuita, para beneficio de la patria que “[...] es
como un segundo Dios, y el padre mayor y primero [...]”, en Eguiara, Biblioteca Mexicana, p. 15.

32 Bouiara, “Prél. XIV”, op. cit., p. 150.

32 Ibidem, p. 152.

27 Ibidem, p. 159.

28 Ibidem, p. 160.

>* Dice el italiano con respecto a este asunto, apoyado en Ciceron y Quintiliano: “;Y acaso en otras provincias no

214



[...] ésta se ha extendido por igual a todas las naciones, donde son muchas las

personas que se apartan de los libros, de no verse compelidas a su frecuentacién por

el cumplimiento de su deber, exigencias del cargo publico que desempefian o

esperanzas de ascender en su carrera; y en faltando este acicate, como ocurre a

algunos de los nuestros, tan distantes de la corte real, se les ve sustraerse al culto de

las letras, sin que por eso merezcan el calificativo de necios ni pueda con justicia
considerdrselos como ayunos de ingenio o privados de intelecto.”

Si se recuerdan las palabras de Mestre, en el primer apartado, acerca de las vicisitudes
sufridas por los intelectuales espafioles en la época de Marti —y que él también padecié—, la
explicacion de Eguiara tiene ain mdés claridad y justicia. La dedicacién a otros menesteres para
sobrevivir, por parte de los intelectuales, resta un tiempo precioso para la completa consagracion
a las obras del entendimiento. A esto se suma un factor geografico importante que, como se vio
en el caso de las bibliotecas publicas y privadas, dificulta el reconocimiento estatal de las labores
eruditas americanas. También hay otros motivos, de los que se encargard Lopez en su Didlogo de
Abril, quien da como causa la gran cantidad de mercaderes que visitan América, a quienes no les
interesa contar o difundir a su regreso los hechos de los “[...] varones ilustrisimos por su
santidad de vida, por su religion, por su piedad, por su cultivo de las ciencias y por su prestancia

99531

de ingenio en la misma provincia””', y solo se conforman con narrar “[...] muchas cosas de la

. , . . . 2 .
riquezas de América, del lucro y de la enorme ganancia de los negociantes”.”* Y a este motivo

agrega otros, en boca del italiano, que impiden el conocimiento de los ingenios americanos en

existieron ciertos ingenios maduros antes de tiempo y que cayeron en breve? [...] Por lo cual si vuelves con vicio, ya
en aquella acelerada madurez de ingenios, ya al tiempo brevisimo de florecer, ve que no acuses a todas las naciones
a las que este vicio es comun, ve que no se diga que quieres enmendar la naturaleza a la que agrad6 que unas cosas
sean menos durables, otras mds; a no ser que, por tu sabidurfa, prefieras reconocer que ni la brevedad, ni la largura
aquella dependen de nosotros y que, por tanto, no debe hacerse de ellas ni una alabanza ni un vituperio, puesto que
Dios, creador de la naturaleza, limité y circunscribid, con decision sapientisima, a ciertos tiempos e intervalos (que
nadie puede contraer y nadie extender) los pequefios, medianos y sublimes ingenios.” Lopez, op. cit., pp. 19-20.

330 Bouiara, “Prél. XIV”, op. cit., pp. 160-161.

31 Lépez, op. cit., p. 14.

32 Loc. cit.

215



Europa: la ya senalada falta de ocio o de tiempo libre, cuyo mejor ejemplo es Eguiara, y la

modestia, “compafiera de los magnos ingenios”.>*

Todos estos elementos geograficos, econdmicos y personales, que impiden el
conocimiento de las obras americanas en Europa, se retoman en el prélogo XV. También alli,
Eguiara sostiene un didlogo con uno de los tomos —el noveno— de la obra Geographia Historica
(1752) del jesuita Pedro Murillo Velarde, autor, como dice el novohispano, “no muy favorable,
por lo demads, a nuestras cosas”.”* Con las palabras de este autor, pretende darle una mayor
objetividad a su argumentacién: Murillo vivié en México, como también en Filipinas, y, a
diferencia de Feijoo, Murillo es evidentemente menos benevolente con los asuntos del Nuevo
Mundo. El siguiente fragmento de este autor —quien habla a propdsito de los criollos del
virreinato peruano— es uno de los que el novohispano comenta extensamente:

Varios Auctores ponderan los ingenios de Indias; pero ninguno tanto como Feijoo, a
quien movio, (segun algunos) mas que la sinceridad, que afecta de ciertos respetillos
no despreciables. Tengo por vulgaridad creer, que se marchiten los ingenios, y que se
eclipsen los juicios de los Indianos a los 60 afos. Tengo por cierto, que sus ingenios
son mayores de lo que se cree en Europa. Y en lo que he experimentado de todos, no
exceden los de Lima a los de Mexico, ni los de Mexico a los de Philipinas. Todos
ellos son de memoria prompta, de nativa loquacidad, de lengua expedita, y
desembarazo en el decir. Esto hace lucidas sus funciones, con que adquieren la
aclamacion, y alabanza comun. Y si continuassen en una constante aplicacion,
algunos llegarian a enriquecerse con aquella plenitud de noticias, en que se hallan
varios consumados en Europa. Pero, 0 sea la desidia natural del Pais, 0 la falta de
estimulo, y aliento a la tarea, hasta aora, ni en el Pert, ni en lo demas de las Indias a
llegado a madurarse parto, que sea digno de las literarias fatigas de mas de 200 afios

533 S - . .
“Se afiadia a estas causas que —aunque los varones eran doctos e insignes en la erudicién latina, y no

mediocremente, sino bastante imbuidos en las cosas histdricas de los americanos, y tales que podian entregar a las
letras las hazafias y los hechos de aquellos que florecieron aqui en diversos tiempos—, unos eludian encargarse de
esta provincia distraidos de otra manera en diversos cuidados; otros la rehuian, no tanto espantados por la magnitud
de la obra y la labor, cuanto porque se los impedia la modestia (compafiera de los magnos ingenios) y el pudor
ingenuo. En cambio, el mismo doctor Eguiara, como pusiera mucho cuidado en componer libros teolégicos y al
mismo tiempo se ocupara en tener sacros sermones en el Templo mayor desde el lugar mas alto, no abundaba en
aquel ocio para que, aunque no le faltase voluntad y 4nimo, sin embargo, pudiese componer, velando, las historias
disgregadas y separadas de su Bibliotheca y entretejerlas; lo cual ciertamente era de mas larga demora y exigia
tiempo vacio, y mas libre de otros negocios y estudios. También fatigaban al escritor las cotidianas suplicas, los
deseos de muchos que pedian la edicion casi con griteria y reprehension, aunque amistosa.” Ibidem, pp. 14-15.

> Eguiara, “Prél. XIV”, op. cit., p. 163.

216



que riega en estos campos con sus sudores Minerva. En lo que toca al genio, por lo

comun, los Mexicanos son igneos, los Peruleros plumbeos, los Philipinos aqueos, y

muchos de todos en cierta materia sulfureos, y en otras aereos, a reserva de lo que

corrige la educacion, y reprime la gracia.”

En este fragmento Eguiara evita profundizar sobre la referencia un tanto tendenciosa
que Murillo hace de Feijoo;536 tampoco trascribe completamente este parrafo, y deja fuera de su
referencia aquella clasificacion de los genios dependiendo de las regiones, cuestion que, como se
ha visto, no era de su agrado ni del de Feijoo. Eguiara prefiere destacar lo que Murillo sefala
como opinién vulgar y nada respetable: los ingenios de las Indias se agotan a los sesenta afios.
Sin embargo, el novohispano no estd totalmente de acuerdo con lo que éste escribid acerca de
que todavia en las Indias no “a llegado a madurarse parto, que sea digno de las literarias fatigas
de mas de 200 afios que riega en estos campos con sus sudores Minerva.” Esta aseveracion de
Murillo es, probablemente, el eje sobre el que gira este prologo Xv.>¥
No hay por parte de Eguiara una intencién de desacreditar sin mds esta afirmacion de

Murillo, sino un deseo por contextualizarla e intentar comprenderla a partir de una lectura de

. . . . 538 ., . . .
otros pasajes de Geographia Historica.””> Quizas resulte innecesario destacar que, para quienes

33 pedro Murillo Velarde, Geographia Historica, t. 9, Madrid, Agustin de Gordejuela y Sierra, 1752, p. 271.

336 Bouiara, “Prél. XV, op. cit., pp. 163-164.

7 La serie de preguntas que Eguiara se hace, luego de citar este pasaje de Murillo, apuntan hacia la aclaracién de tal
aseveracion que serd el tema del que tratara este prologo: “jOh! Merece la pena que nos detengamos un momento e
investiguemos qué quieren decir estas palabras de tan docto escritor. ;A quién se refiere? ;A los hombres sabios? ;A
sus obras? ;Pretende acaso que hasta ahora ninguno de aquéllos ha alcanzado la madurez de doctrina que
corresponde a la cultura de estos tiempos, o cree que no se ha publicado entre nosotros obra a tal extremo erudita
que revele el esfuerzo y sea como el resultado del trabajo cientifico de dos siglos?”. Ibidem, p. 164.

% Jorge Caiiizares-Esguerra sefiala una actitud un tanto caprichosa de Eguiara frente a las criticas de Murillo,
simplificando, por otro lado, las palabras de éste acerca de la precocidad de los ingenios americanos: “Although it
described Mexico City’s numerous and wealthy educational establishments, which was, of course, music to Eguiara
y Eguren’s ears, Murillo Velarde’s Geographia referred slightingly to colonial literary styles and asserted that
although Creoles were mentally precocious, they degenerated early. Eguiara y Eguren ascribed his data on Mexico
while en route to Manila.” Cafizares-Esguerra, op. cit., p. 212. Si bien es verdad que el jesuita critica el estilo de los
escritores, especialmente mexicanos —y que al erudito novohispano no le cae nada bien, como se verd en el examen
del prélogo XVIII-, ademds de no encontrar grandes obras entre ellos, sefiala como opinién vulgar aquello de la
decadencia temprana del ingenio americano, como lo expresa claramente al inicio del parrafo recientemente citado.
Incluso, trata de buscar alguna explicacion, si se da ese abandono de las letras, en cuestiones sociales y materiales.
Tampoco la actitud de Eguiara podria definirse como totalmente caprichosa, tal como Cafiizares-Esguerra lo deja ver
entre lineas: Eguiara conoce la obra de Murillo y sus contradicciones, y si su actitud es, a veces, un poco vehemente,

217



hayan leido todos estos prélogos, la afirmacién de Murillo fue para Eguiara, ademds de muy
audaz, bastante errada: el novohispano se ha encargado de recalcar que la produccién de saber en
el virreinato no sélo proviene de la implantacién de la cultura hispdnica, pues también los
indigenas hicieron una gran aportacion. Pero, en estos momentos, esti més empefiado en hacer
una defensa de la produccién libresca que de la cultura en general. Por este motivo, retoma
pasajes de la obra del jesuita, pues sabe que €I, que vivid en la Nueva Espafia, “[...] tiene por
cierto y averiguado que en América florecen academias, universidades o estudios generales,
colegios regulares y seculares en los que se cultiva la ciencia [...]””>". Inmediatamente después,
se refiere al siguiente pasaje de Murillo, donde queda claramente establecido su aprecio a la
universidad mexicana:
La Universidad de Mexico se fundo el afio de 1551 por orden del Emperador Carlos
V, la confirmo Paulo IV el afo 1555 y le dio los estatutos de la de Salamanca. El
Patron, y Abogado de la Universidad es el Apostol San Pablo: el Rey fue el
Fundador, y sefialo por Protector al Virrey, y a la Real Audiencia. Es una floridissima
Universidad y a mi ver la primera, y mas excelente del Mundo Nuevo, y superior a
muchas de Europa. Se lee en ella Theologia, Canones, Phisophia [sic], y otras
facultades, y en todas ha dado sefialadissimos sugetos. Y si la espuela del premio
alentasse sus estudios, dexara su aplicacion monumentos mas durables a la utilidad
publica, y a la fama.>*’
Murillo no sefiala en este pasaje como una de las posibles explicaciones para la falta
de “monumentos mas durables a la utilidad publica, y a la fama” a la que ¢l llamé “desidia
natural”; sélo se refiere aqui a la otra, la falta de estimulo o, como ¢l la llama, “espuela del

premio”: esta causa no esta muy lejos de las dadas por Eguiara cuando explica que la lejania de

los grandes centros impresores y la carestia del papel son obsticulos importantes para la

no es por antojadiza, sino porque tiene un sustento textual (el de las contradicciones de Murillo) para hacerlo.

>3 Bguiara, “Prél. XV, op. cit., p. 165.

340 Murillo Velarde, op. cit., t. 9, lib. 9, cap. 2, pp. 81-82. Este autor no s6lo alaba a la universidad u otras
instituciones, sino las imdgenes devotas que se pueden encontrar en la ciudad, especialmente una, la de la virgen de
Guadalupe: “De las cosas mas singulares que hay, no solo en Mexico, sino en todo el Universo, es la bellissima
Imagen de Nuestra Seiiora de Guadalupe. El Templo es hermosissimo, rico, y grande. Esta en el antiguo Pueblo de
Tepeayacac, una legua de Mexico.” Ibidem, p. 85.

218



. . 41
produccién novohispana de saber.’

En otro aspecto, con la referencia a este pasaje de la
Geographia, Eguiara desea lograr dos cosas: por un lado, aclarar el contradictorio fragmento en
donde Murillo alaba el ingenio americano —al mismo tiempo que sefiala que no ha dado todavia
un gran fruto— y, por otro, rescatar la alabanza que el jesuita hace de la universidad de México
como institucién valiosa y superior a muchas de Europa. Esta tdltima afirmacién no sélo
enorgullece a Eguiara, pues él es su rector al momento de redactar la Biblioteca: le ayuda
directamente a su causa contra Marti, el que si bien en este prélogo y en algunos anteriores estd
puesto a un lado, no estd olvidado totalmente. Las referencias directas al dedn de Alicante
reaparecen en el siguiente.

Pero todavia es necesario continuar analizando este prélogo XV. Eguiara ley6 otros
pasajes donde Murillo alaba a los ingenios americanos, los que le sirven para reunir los
elementos necesarios para una correcta lectura de las palabras contradictorias o poco claras del
jesuita. Para ello toma como ejemplo el décimo y dltimo tomo de la Geographia, en el que se
habla —como dice en el subtitulo— “de los Varones mas insignes de el Mundo en Virtud, Letras,
Armas, y Empleos”. Alli hay varios ejemplos de americanos destacados junto a algunos de
Filipinas.”** A pesar de estar en el dltimo de los capitulos de este tomo —que corresponde al
orden que el jesuita sigui6 en los tomos de su obra—, esta inclusién es una buena sefial para

Eguiara, no sélo por el hecho de que los americanos pertenezcan a esa estirpe selecta de

«varones insignes» hecha por un importante erudito espafiol y, con ello, entren en la geografia

>*! Estas dificultades las vuelve a repetir mds adelante en este prélogo, especialmente cuando cita algunos pasajes de
la obra de Calancha (referida en el capitulo segundo de este trabajo), en el que se da cuenta de la cantidad de
manuscritos sin publicar en algunas bibliotecas conventuales de Lima, debido a la falta de recursos. Dice Eguiara al
respecto: “Ya se ven las causas de por qué tantas obras notables, elaboradas en nuestra América, yacen ocultas por
los rincones de las bibliotecas o han perecido horadadas y corroidas de la polilla. Afiddase el que los libros
publicados no pueden venderse, no siendo entre nosotros mismos, sino con grandes dispendios, en evitacién de los
cuales apenas si circulan entre México y el Pert, y viceversa”. Eguiara, “Prol. XV, op. cit., pp. 170-171.

> Murillo Velarde, Geographia Historica, t. 10, Imprenta de la Musica, Madrid, 1752, lib. 10, cap. 11, pp. 227-
232.

219



intelectual del mundo; también permite dar un remate a su lectura de aquella primera cita de
Murillo y darle una aclaracién final:

(O es que las obras de todos los mencionados no patentizan esfuerzo ni rezuman

sabiduria, ni son indicios de seculares desvelos? Y si con sblo conocer tales libros

podia nuestro erudito autor valorar el ingenio mexicano, como se juzga al leén por
una de sus uiias, ;qué habria pensado si hubiese conocido las demés obras de que en
g . .. 4

nuestra Biblioteca se daré noticia?*

Murillo, quien s6lo ha visto del ledn novohispano “una de sus ufas”, ha valorado el
ingenio mexicano. Pero tal reconocimiento no es suficiente para Eguiara, quien conoce
muchisimas mds obras, las que serdn sefialadas en la Biblioteca y de las cuales el jesuita espafiol
no tuvo noticia. Como el novohispano no busca confrontarse con él, sino darle la razén en
algunos aspectos y enmendar el equivoco en otros —mediante la cita de distintos pasajes de su
obra—, explicara lo que Murillo, finalmente, quiso decir cuando escribi6é que “[...] ni en el Peru,
ni en lo demas de las Indias a llegado a madurarse parto, que sea digno de las literarias fatigas de
mas de 200 afios que riega en estos campos con sus sudores Minerva.” Las contradicciones de
Murillo, como se ha dicho, dan la oportunidad a Eguiara de aclarar sus aseveraciones y
utilizarlas como apoyo a la defensa sobre la produccion intelectual novohispana y su lugar en el
mundo de las letras:

No es posible creer que Murillo, con conocimiento de tantos escritores y de los mas

eminentes por cierto, hubiese escrito que entre nosotros no ha llegado a madurarse

parto alguno del ingenio. A nuestro juicio, lo que en realidad quiso decir, es que hasta
ahora nuestros escritores no han producido obras capaces de equipararse y competir
por su volumen con las de Santo Tomds, Escoto, Sudrez, Kircher, Caramuel y otros
semejantes, lo cual concedemos, sin admitir por ello que nuestra Minerva no se halle
en sazon, pues ésta no ha de juzgarse por la muchedumbre de los frutos, sino por la
dulzura y delicadeza; ni desesperamos de que, con el transcurso de los siglos, la

americana sabiduria llegue a cristalizar en libros notables que, por su importancia y
nimero, sean indicio y testimonio de su madurez.”**

% Eguiara, “Prél. XV, op. cit., p. 167.
 Ibidem, p. 167.

220



Resulta notable que Eguiara hable de la superioridad europea por su volumen o
cantidad, y no por su calidad; el erudito novohispano se postra ante la produccién de Europa,
pero lo hace a medias, con una sola rodilla, pues sabe que con la Biblioteca tiene ejemplos
suficientes para demostrar “[...] la feracidad mexicana, que es necesario conozcan las personas
de gusto delicado, incluyendo en ellas al dean de Alicante.”>*> Tampoco aqui Eguiara estd solo.
Lépez, con su Didlogo de Abril, 1o acompafia en su protesta ante la frase poco afortunada y
contradictoria de Murillo, aclarando que si bien hay frutos de los «sudores» de Minerva, la falta
de tipos de imprenta ha mermado la publicacién de aquellos libros mexicanos.>*®

En el prélogo X VI se retoma la discusiéon con Marti. Para ilustrar mejor la visién que
Marti tiene de los americanos, Eguiara se sirve de un pasaje de la obra de Augustin Calmet
Dissertations qui peuvent servir de prolégomenes de l'Ecriture Sainte (1720), en la que se habla
de la creencia entre escritores judios y cristianos de que Addn era un gigante, pues sélo siendo
uno de ellos podria haber alcanzado la altura del fruto del altisimo 4rbol de la ciencia.’*’ De esta

forma, Eguiara sefiala irénicamente que para Marti los americanos vendrian a ser tan enanos

“[...] que ni siquiera somos capaces de contemplar de lejos el arbol de la ciencia, que casi llega a

3 Ibidem, p. 171.

46 No obstante, y a diferencia de Eguiara, Lépez no toma en cuenta en su didlogo la aportacién de los indigenas en
el desarrollo cultural de la Nueva Espafia: “Y ciertamente, si queremos sentarnos para calculos y sacar cuentas del
tiempo, dentro de los dos siglos, en que los americanos cultivaron las ciencias y las artes liberales, el fruto
correspondid al cultivo y trabajo, y 1a mies no debe ser menospreciada por los eruditos. Y si los mexicanos hubiesen
tenido abundancia de tipos, sin duda hubiesen publicado muchos libros; de los cuales, aunque eran muy dignos de la
luz, a unos la edad y la carcoma consumi6; otros estdn ocultos sin nombre, a pesar de que el autor de la Bibliotheca,
con grandes gastos, en cierta medida puso el remedio a estos dafios al comprar moldes de letras latinas, griegas y
hebraicas con nitidisimas formas, y demas aparato para editar libros.” Lopez, op. cit., pp. 17-18. Lépez se refiere a la
compra que en 1744 Eguiara y su hermano Manuel Joaquin hicieron de una imprenta, traida directamente de Espaiia,
para imprimir la Biblioteca y varias obras posteriores. Funcion6 en poder de Eguiara hasta 1767, para luego pasar a
José de Jauregui hasta 1778. Vid. Agustin Millares Carlo, “Noticia biografica...”, en Eguiara, op. cit., p. 36.

47 Eguiara, “Prél. XV?, ibidem, p. 172. Calmet no sélo es autor de esta obra y de otros comentarios o introducciones
a la Biblia. También escribi6 varias historias eclesidsticas como Histoire de I’Ancien et du Nouveau Testament et des
Juifs (1719) e Histoire ecclésiastique et civile de la Lorraine (1728) y otra que, probablemente, Eguiara no alcanzé a
conocer antes de publicar su Biblioteca: Bibliothéque lorraine, ou histoire des hommes illustres qui ont fleuri en
Lorraine (1751). El afdan de Calmet por la historia eclesidstica estd en concordancia con algunas ideas de la teologfa
positiva de las que también participaba Eguiara, sobre las que se ha escrito en otro trabajo: José Francisco Robles,
“Juan José de Eguiara y Eguren y la teologia positiva en una calificacion para el Santo Oficio de la Nueva Espaiia”.
Inédito.

221



tocar el mismo cielo”*, destacando, ademas, la soberbia del dean: “El, solo él, como gigante, es
el inico capaz de coger los frutos todos de la sabiduria, por altos que se encuentren, dejandoles a
los americanos las bellotas, hierbas y demas alimentos propios de animales.”** Inmediatamente
después escribe unas lineas que examinadas resultan tan bellas como interesantes:

(Y como no graduar de gigante a quien, como dice el refrdn, se atreve a mover a

guerra a los dioses, a zaherir a los propios espafoles, sus compatriotas, a

menospreciar a los padres valencianos del Oratorio porque excluyeron de sus aulas el

texto de Terencio, y a estimar a todos los americanos como antipodas de las letras,
relegdndolos muy lejos de las mansiones de Minerva? Que a ser medianamente
conocedor de las antigiiedades mexicanas, como es grande su competencia en la
investigacion de los antiguos monumentos de Roma, sabria que hubo entre nosotros,
cuando los indios sefioreaban estas tierras, hombres de cuerpo gigantesco, de cuyos
restos dan fe testigos de vista como Acosta, Torquemada, Cogolludo y otros muchos,

y que desde los tiempos en que América se puso debajo de la obediencia de los

espaioles, hasta hoy dia, no han faltado gigantes por su inteligencia y por sus

letras.”

Eguiara juega con la idea de los gigantes, la que comienza con Adan —citando la obra
de Calmet—, la continda hacia las historias de Acosta, Torquemada y Lépez Cogolludo y la
remata, pasando finamente del mito a la metafora, con los gigantes que “por su inteligencia y por
sus letras” no han faltado nunca en la Nueva Espafa de sus dias. Como ya se dijo, nombra a
Joseph de Acosta, Juan de Torquemada y Diego Lopez Cogolludo; el erudito novohispano tiene

razén cuando sefiala que los tres hablaron acerca de los gigantes, aunque Torquemada se basa

casi exclusivamente en Acosta™' y Lopez Cogolludo dice hacerlo (o que no queda del todo

>* Eguiara, “Prol. XVI”, ibidem, p. 172.

** Ibidem, pp. 172-173.

2 1bidem, p. 173.

! Acosta en Historia Natural y Moral de las Indias tiene un importante pasaje acerca de la presencia de gigantes en
el Perd. Hablando sobre la posibilidad de que al Nuevo Mundo haya llegado gente antes que los espafoles, escribe
lo que ha escuchado acerca de los pecadores gigantes que presumiblemente llegaron a aquellas costas: “Ay en el Piru
gran relacién de unos Gigantes, que vinieron en aquellas partes, cuyos huessos se hallan oy dia de disforme
grandeza cerca de Manta, y de puerto viejo, y en proporcién avian de ser aquellos hombres mas que tres tantos
mayores que los Indios de agora. Dizen, que aquellos Gigantes vinieron por mar, y que hizieron guerra a los de la
tierra, y que edificaron edificios sobervios, y muestran oy un pozo hecho de piedras de gran valor. Dizen mas, que
aquellos hombres haciendo peccados enormes, y especial usando contra natura fueron abrasados y consumidos, con
fuego que vino del cielo.” Acosta, op. cit., lib. 1, cap. 19, pp. 67-68. Sin dnimo de comentar in extenso, se podria
decir que es probable que el legado de la cultura clésica, la Biblia y, hasta el antropocéntrico del humanismo, hayan

222



. 2 . - ~ 2
claro) en Torquemada, Antonio de Herrera, Juan de Solérzano Pereira y varios mals;5 52 a ellos se

puede sumar Antonio de la Calancha®”

—también referido en este y en el anterior capitulo—y uno
que, probablemente, es de las primeras fuentes que mencionan a los gigantes, pero a los que
supuestamente habitaron el extremo sur de América: Antonio Pigafetta y su obra famosa
Relazione del primo viaggio intorno al mondo (1536), citado en la obra de Solérzano.™* Esta

metédfora de los gigantes hecha por el novohispano no pasé inadvertida para un estudioso como

Antonello Gerbi, quien, al respecto, sefiala suspicazmente su «otra» implicacion:

ayudado a convertir a estos fdsiles que hoy sabemos de dinosaurios en huesos de gigantes. Pero Acosta no estd solo,
pues Torquemada lo acompaiia afios después. El franciscano Juan de Torquemada en su Monarchia Indiana (1615)
es todavia mds generoso sobre el tema y le dedica un capitulo completo. Apoyado en la Biblia y en la obra de Acosta
—a quien no cita, pero evidentemente sigue casi textualmente— dice: “[...] es cierto, que fue verdad esta [la existencia
de gigantes], despues del Diluvio, y que los huvo en estos Nuevos Mundos; y se dice, que huvo gran noticia en el
Pirt, de unos Gigantes, que vinieron a aquellas partes, cuios huessos, se hallan oi dia, de disforme grandeca, cerca
de Manta, y de Puerto Viejo, y en proporcion, avian de ser aquellos Hombres, mas de tres tanto maiores, que los
Indios de aora.” Torquemada, op. cit., lib. 1, cap. 13, p. 35. Lo que sigue en la cita de Acosta es idéntico a lo que
escribe Torquemada. Luego éste relata que en Tlaxcala también hubo gigantes, los que intentaron defender su
territorio ante la amenaza de forasteros que llegaron armados y que, finalmente, los mataron a todos. Citando a
Acosta, Torquemada afirma que estos forasteros eran los tlaxcaltecas. Vid. Torquemada, op. cit., p. 36.

32 Lépez Cogolludo cuenta en su obra un suceso espeluznante sobre gigantes, tomado, segiin dice, de la Historia
General de los hechos de los Castellanos en las Islas y Tierra Firme del Mar Océano (1601-1615) o mas conocida
como Décadas de Antonio de Herrera y de la obra de Juan de Soldrzano Pereira Disputationes de Indiarum iure
(1629-1639): “Huvo Indios en tiempos passados de mayores cuerpos que los ordinarios, y que se hallaron en
sepulcros de esta tierra, de estatura como gigantea. El afio de mil y siescientos y quarenta y siete, junto al Pueblo de
Vecal en el camino real de Campeche, mandando el Padre Fr. Iuan de Carrion (oy Comissario Provincial para el
Capitulo General proximo) hazer una ramada para un recibimiento, cabando para poner los palos con que se haze,
dieron con la barreta en una sepultura muy grande, hecha de lajas una sobre otra, sin curiosidad alguna. Los Indios
huyeron de ella, y fueron a llamar al Padre, que llegando les mando sacassen lo que en ella avia. Los Indios no
quisieron, diziendo les era vedado tocar a cosa alguna de aquellas, con que el Religioso, ayudandole un
muchachuelo, sacO unos huessos de hombre de estatura formidable. Avia en la sepultura tres caxetes grandes de
barro finissimo, con tres bolas huecas, cada uno en lugar de pies, y un bote de piedra negra, que parecia jaspe.
Quebro los huessos, y los arrojo haziendo macizar el vacio, y reprehendio a los Indios la supersticion de no querer
tocar aquello, diziendo les era vedado. Sucedio esto el mes de Septiembre de aquel afio.” Diego Lépez Cogolludo,
Historia de Yucathan, Juan Garcia Infanzén, Madrid, 1688, p. 188. Si se siguen las referencias que da en su obra (y
aun buscando en otros pasajes y otras ediciones) este suceso no aparece relatado en la obra de Herrera (salvo dos
pasajes en que hay un encuentro con sepulturas: una en Perd y otra en Yucatin, aunque Herrera lo describe a la
pasada, y sin los detalles de Lépez Cogolludo, en Historia General, Officina Real de Nicolds Rodriguez Franco,
Madrid, 1730, déc. 4, lib. 10, cap. 4, p. 212; tampoco hay una referencia especifica de esta historia en la obra de
Solérzano Disputationes de Indiarum iure (lib. 1, cap. 10, par. 54, p. ), puesto que en ella se citan los pasajes ya
examinados de Acosta y Torquemada, entre otros. En las distintas ediciones de esta obra que fueron consultadas se
obtuvo idéntico resultado: nada hay en la de 1629 (Francisco Martinez, Madrid) —por razones obvias—, en la de 1653
(Garcia Morras, Madrid, par. 54, p. 106) ni en la de 1672 (Laurentii Anisson, Lyon, par. 54, p. 75). Tampoco en la
version espafiola que corrigié, aumentd y modificé bastante, llamada Politica Indiana, cuya edicién consultada fue
la tardia de Matheo Sacristan, Madrid, 1736, posterior a la aparicion de la obra de Lépez Cogolludo.

>3 Calancha, op. cit., t. 1, lib. 2, cap. 11, par. 8, p. 372.

554 Solérzano, Disputationes de Indiarum iure, t. 1, lib. 1, cap. 10, par. 54, p. 75.

223



Within America itself, the evidence provided by Acosta (and others) was subtly used

by the Mexican Eguiara y Eguren (1755) to support his curious theory that bodily

giants had existed in America when it was ruled by the indios, and now under the

government of the Spaniards there were intellectual and cultural giants. The natural

vitality of America apparently expressed itself first in the physical and later in the

spiritual domain!>>.

La observacion de Gerbi, jes s6lo una simple sospecha del juego metaférico de
Eguiara? Gerbi tiene razén: el novohispano hace pasar a los gigantes de corpdreos, bajo el
gobierno de los indios, a intelectuales, bajo el espaifiol. Para un hombre de su tiempo, como lo
fue Eguiara, la verdadera cultura es la europea, a pesar de que halague a la precolombina, como
se estudié en los primeros prdologos. Los antiguos mexicanos sientan, para €él, las bases del
edificio del saber occidental, cuyo simbolo médximo de este proceso no es otro que el criollo o
espafol americano: si se permite la redundancia, los antiguos habitantes de México son también
un prologo a la gran obra de Occidente en el Nuevo Mundo.

Pero lo més interesante no son los gigantes de este orbe nuevo, sino un suceso que
Eguiara recrimina a Marti casi casualmente y que no deja de causar sorpresa, al acusarlo de
“menospreciar a los padres valencianos del Oratorio porque excluyeron de sus aulas el texto de
Terencio”. Eguiara no solo leyd con detenimiento las epistolas martianas, mas alld de la
decimosexta, pues escribe sobre un suceso que el dedn refiere en otra;”*° adems, parece enterado
de algunas disputas entre los intelectuales espafoles amantes de la literatura cldsica y los
miembros de la Compafifa de Jesus en Espafia por este hecho particular de la exclusion de las
obras de Terencio —consideradas como inmorales por los jesuitas— en la ensefianza de la

academia valenciana. Sin dnimo de desviar demasiado el examen de este prélogo, conviene hacer

un excursus sobre este punto en particular. Sobre este tema se ha escrito bastante en Espafa y

%55 Antonello Gerbi, op. cit., p. 85.
>°% Marti escribe a Joseph Joaquin de Lorga en su epistola 21 acerca de este suceso. En la carta completa se hace una
resefia de esta exclusién, ademds de una defensa de Terencio. Vid. Marti, op. cit., t. 2, pp. 51-56.

224



s6lo se tomardn un par de trabajos que ayudardn a completar una idea de lo que este suceso
significd y, por consiguiente, el sentido probable que tenga esta recriminacién que Eguiara hace
al dedn de Alicante. Mestre explica esta exclusion en los siguientes términos:

En intima relacion con la ensefianza del latin aparece la polémica sobre la
conveniencia de la lectura de Terencio. Los jesuitas, que habian adoptado las ideas
humanistas sobre la ensefianza, manifestaron cierto temor ante algunos textos de
autores paganos y establecieron las ediciones ad usum delphini, con la eliminacién de
los pasajes tedricamente mas peligrosos en el campo de la religioén o de la moral. Pues
bien, un autor especialmente conflictivo fue Terencio, acusado de obsceno, mientras
los puristas del idioma (Marti, Mayans, entre otros) lo consideraban el autor més puro
de la latinidad.”’

Con esta explicacion somera de Mestre se abre parte del panorama de esta polémica,
de la que, aparentemente, Eguiara estaba enterado, ya fuera por las epistolas de Marti o por
noticias directamente venidas de Espafia. Como dice Mestre, la exclusion de Terencio de las
aulas universitarias fue motivo para que Marti y Mayans acusaran este hecho como la causa de la
decadencia del latin y de parte de la cultura cldsica en Valencia y en Espafia. Luis Gil Fernandez
también ha sido uno de los que mas ha estudiado la presencia de Terencio en Espafia y uno de los
que sefiald el rechazo que éste tuvo entre los miembros de la Compaﬁl’a.558 Pero también se

) . 550
puede ver el rescate de Terencio poco antes de la expulsion de los jesuitas,”  en manos de uno

de los amigos de Marti, Mayans, quien luché por hacer resurgir a este autor clasico. En el

7 Antonio Mestre, “Reflexiones sobre el influjo de Vives en el reformismo del dean Marti”, Estudis: Revista de
historia moderna, 23 (1997), pp. 262-263.

¥ Luis Gil Fernandez, “Terencio en Espafia: del Medievo a la Ilustracion” en Estudios de humanismo y tradicion
cldsica, Universidad Complutense, Madrid, 1984, pp. 96-125. Pero, en honor a la justicia, también hay que decir que
no todos lo rechazaron: por ejemplo, un jesuita como Murillo Velarde, en la obra que se ha referido, le dedica
palabras elogiosas a Terencio y lo pone entre los «insignes varones» del mundo clasico, sefialandolo como “el mas
insigne ingenio de los Romanos.” Murillo Velarde, op. cit., t. 10, lib. 10, cap. 5, p. 143.

%% José C. Miralles Maldonado habla del resurgimiento que tuvo Terencio luego de la expulsién de los jesuitas,
mediante su estudio sobre la traduccion que hizo José Musso Valiente de una comedia —el Heautontimoroumenos— a
finales del siglo XVIII; segiin el estudioso, este resurgimiento se ve reflejado en la publicaciéon en Madrid de los
comentarios de Giovani Minelli, P. Terentii Afri Sex Comoediae (Antonio de Sancha, 1775). José C. Miralles
Maldonado, “Terencio en Espafia: la traduccion del Heautontimoroumenos realizada por Jos¢ Musso Valiente”,
Santos Campoy Garcia, Manuel Martinez Arnaldos, y José Luis Molina Martinez (coords.), José Musso Valiente y
su época (1785-1838): la transicion del Neoclasicismo al Romanticismo, t. 2, Ayuntamiento de Lorca-Universidad
de Murcia, Murcia, 2006, pp. 595-596.

225



prologo al lector de la traduccidon que hizo Pedro Simén Abril de seis comedias terencianas,
escribe Mayans, luego de defender el papel importante de las comedias para la diversion popular:
“La Lengua Latina empez0 a descaecer en Espafia, desde que Terencio dejo de leerse en las
Universidades, mas por la ignorancia de los maestros, que por el vano pretexto de las Comedias
[...]7.7% Como se ha dicho, para algunos como Marti y Mayans la salida de Terencio en los
cursos de la Universidad de Valencia es un duro golpe contra la ensefianza del latin y la cultura
clasica. Mestre, amplio conocedor de esta época, sefiala que el dedn estaba en contra de lo que €l
creia ser una beateria literaria o “falsa pudibundez de los jesuitas u oratorianos en la lectura de
los clasicos, especialmente Terencio.”®’

De todo esto Eguiara parece enterado y quizds también de una que otra rencilla
personal entre Marti y los miembros de la Cornpaﬁfa.5 62 Tal vez esta presuncion tenga todavia
mas asideros, pues son los jesuitas quienes conforman el nicleo intelectual que rodea a Eguiara:
él, formado en sus colegios,”® no sélo hereda de ellos un excelente repertorio bibliografico,
como se deja ver en la Biblioteca; también un grupo de amigos y colaboradores, siendo algunos
de ellos quienes respondieron a la epistola martiana. Sin ir més lejos es un miembro de la
Compaiia quien aprueba la obra (Juan Antonio de Oviedo) y quien la censura y escribe una

breve obra para introducirla (Vicente Lopez). Para Higgins, el Didlogo de Abril, precisamente,

muestra ser “a key role in the construction of the criollo archive, as the source of the intellectual

% Gregorio Mayans y Siscar, “A quien leyere” en Las seis comedias de Terencio, conforme a la edicién de Faerno,
t. 1, trad. Pedro Simé6n Abril, Benito Monfort, Valencia, 1762, s. p.

%1 Mestre, Apologia y critica, p-51.

%62 Aparentemente hay varios indicios de una rencilla personal entre Marti y los jesuitas, pues el dedn alicantino
afilaba la lengua tanto o mds que la pluma: habria sido victima, segin cuenta Mestre, de la intervencién de
miembros de la Compaiiia para que éste no obtuviera el nombramiento de bibliotecario real, como una venganza de
los multiples ataques suyos “a la ignorancia de la lengua latina por parte de los padres de la Compaiiia.” Mestre,
“Reflexiones sobre el influjo...”, art. cit., p. 261.

%63 A esto se puede agregar el fuerte lazo que Eguiara tuvo con ellos desde su formacién, en la que, como dice Marfa
Cristina Torales Pacheco, “[...] recibié la impronta jesuita como becario real del Colegio de San Ildefonso de
México y como discipulo de filosofia del Colegio Maximo de San Pedro y San Pablo.” Maria Cristina Torales
Pacheco, “Las bibliothecas, tesauros literarios del siglo XVIII”, en Historia de la literatura mexicana, op. cit., p.
503.

226



authority that Eguiara y Eguren seeks to assemble.”**

Quizés todos estos datos no sean mds que
una casualidad, pero no seria tan descabellado apoyarse en ellos para decir que los prélogos de la
Biblioteca, especialmente éste, son una mezcla de criollismo, erudicién, manejo retérico y de
varios otros elementos mds o menos subrepticios que la critica ird descubriendo poco a poco.
Después de este excursus sobre una frase de Eguiara conviene volver a la obra. El
erudito termina el prélogo XVI celebrando los trabajos de tres novohispanos destacados que le
fueron contemporédneos: Pedro Paz Vasconcelos y Antonio Calderén, grandes eruditos, y un
tercero, el mds notable, a quien dedicard todo el prélogo XVII, Antonio Lorenzo Lépez Portillo.
Este joven muchacho —que representa una suerte de cuspide y simbolo del sistema educativo
novohispano— es ampliamente resefiado por Eguiara por ser una suerte de colofén del ingenio
novohispano y por otra razén que mds adelante se examinara:
Sirva de colofén a todo lo dicho don Antonio Lorenzo Lépez Portillo, joven como
pocos ilustre y merecedor, con s6lo sus veintitrés afos, no de una, sino de dos, tres y
cuatro borlas doctorales, segliin es de insigne su erudicién en ambas filosofias y
derechos, de que dio publico testimonio, digno de la mayor admiracion, y que a
muchos parecerd increible, el afio pasado en nuestra Universidad.>®
A continuacién de estas palabras, Eguiara agrega una resefia del nacimiento y
desarrollo intelectual de Lopez Portillo, algo casi insélito en los prélogos de la Biblioteca, donde
la mayoria de los eruditos nombrados y elogiados ya no estan vivos. El joven Lépez Portillo ya
habfa dado muestras de su increible erudiciéon en su Guadalajara natal, especificamente en el
colegio jesuita de San Juan. No obstante, es en México —ya trasladado al Colegio de San
Ildefonso de la Compafiia— donde se consagra definitivamente como docto y donde pudo

demostrar, segun cuenta Eguiara, “[...] la memoria, el talento, la madurez de juicio y la copia de

doctrina con que aquel joven desatd objecciones, satisfizo preguntas y reprodujo sin la menor

> Higgins, op. cit., p. 32.
%% Eouiara, “Prél. XVII”, op. cit., p. 178.

227



equivocacion todos los textos buscados por sus contendientes aqui y alld, en los lugares mas
distintos de la Instituta.”®
Pero todavia Lopez Portillo da una dltima demostracion publica de su erudicidn:
cuatro afios més tarde, entre el 28 de mayo y el 11 de junio de 1754, siendo Eguiara rector de la
Universidad, el joven propone un nuevo examen publico. Alli examinard varios autores
escoldsticos y de los mds complejos, como dice en el cartel que publica —el cual se reproduce en
la Biblioteca y Millares Carlo hace lo mismo en su edicion, ademds de traducirlo—, invitando a
“Todo el mundo, incluso a aquellas personas que no hayan sido convidadas por mi [...]">%,
podrén asistir a este especticulo del conocimiento y, ademds podrin, dice Lépez Portillo,
“presentarme las objeciones que les plazca.”®® Luego de describir con detalle el desempefio
admirable del joven en todas las jornadas de examen y los honores y grados doctorales recibidos
en teologia, derecho civil y canénico, ademds del grado de maestro en filosofia, Eguiara deja ver
la razén por la cual se ha extendido tanto en el caso de Lopez Portillo, de quien espera prontos
frutos:
Nosotros esperamos que en breve habrd de enriquecer con sus producciones nuestra
Biblioteca. Cualquier persona ilustrada echard de ver el grande aprecio que un sujeto
tal se merece, compardndolo con el inclito espafiol don Diego Sarmiento de
Valladares, alumno que fue del insigne Colegio de Santa Cruz de la Universidad de
Valladolid y més tarde inquisidor general de Espafia, y haciendo parangén de las
conclusiones de ambos, y, como quien dice, de purpura con plirpura.5 69

Eguiara compara lo hecho por Lopez Portillo con lo realizado por Diego Sarmiento

de Valladares, famoso erudito que fue examinado en los dos derechos el 31 de mayo de 1654.

% Ibidem, p. 179. Los Instituta es una obra de Justiniano, cuyo comentador més famoso es Antonio Pichardo
Vinuesa. Con esta ediciéon fue examinado Lépez Portillo. Millares Carlo da la referencia bibliografica: Antonio
Pichardo Vinuesa, In tres priores libros Institutionum Imperatoris lustiniani Commentariii, Artis Taberniel y por la
viuda Antonia Ramirez, Salamanca, 1608, y Comentarii in quator Institutionum lustinianearum libros, Diego de
Cossio, Salamanca, 1620.

7 Ibidem, p. 180 bis.

%8 T oc. cit.

% Ibidem, p. 185.

228



Valladares tiene un apologeta ilustre: Feijoo. Eguiara nuevamente recurre al tomo cuarto del
Theatro Critico Universal, para citar la segunda parte de “Glorias de Espafia”, ensayo dividido

en dos discursos (XIII y XIV). En esta segunda parte, Feijoo elogia el ingenio singular de este

. . , . . 7 . .
erudito vallisoletano por su “rarisima comprehension de uno y otro Derecho”,”” cuyo ingenio

. . . , . , 71 ., . .
“no se vio ahora otro igual, ni probablemente se vera jamés”,”’' y lo sitda como un ejemplo casi

inalcanzable de lo que pueden llegar a saber quienes se dedican con tanto esmero a los estudios:

“Hombres de este calibre son unos monstruos, al parecer compuestos de las dos naturalezas

Angelica y humana [...]”.°"* Feijoo transcribe las tesis de Valladares —~Eguiara también lo hace

desde el Theatro Critico—y sefiala:

Los que saben quantos y quan gruesos volimenes comprehende la materia de este
desafio, y en quan menudas divisiones se desmenuzan, no podrin menos de
asombrarse; pero crecerd 4 rapto extatico su admiracion, si consideran que el Sefor
Valladares no tenia mas que treinta y quatro anos de edad quando presidié dichas
conclusiones: ;qué seria con diez, con veinte, con treinta ailos mas de estudio?””>.

Luego de trascribir las tres aserciones de Valladares que Feijoo cita, y teniendo
presentes las palabras del benedictino en este discurso, Eguiara no pierde tiempo y se lanza a las
comparaciones que, como es de esperarse, favorecerdn a Lopez Portillo. El erudito novohispano
escribe en esta parte con un orgullo dificil de ocultar:

Ha trascurrido, pues, un siglo entero, durante el cual la naturaleza se tomé tiempo
para ir poco a poco madurando un monstruo del ingenio, y parir al fin a Portillo,
quien contra la afirmacién del ilustrisimo Feijoo, de que nunca surgiria hombre igual
a Valladares, puede parangondrsele y acaso superarlo, si no en memoria e
inteligencia, al menos en abundancia y variedad de erudicion; pero esto lo dejamos al
juicio de los doctos, que comparando, como hemos dicho, las tesis y edades de sus
defensores, daran su fallo: Valladares propugné sus aserciones a los treinta y cuatro
afios; Portillo las suyas a los veintitrés; aquél expuso brillantemente conclusiones
sacadas de la totalidad del derecho candnico, justinianeo y espafiol; éste explico con
igual brillantez los teoremas que antes reprodujimos, no s6lo pertenecientes a ambos

370 Beijoo, “Glorias de Espaiia, segunda parte”, disc. XIV, cap. 7, par. 14, op. cit., t. 4, p. 407.
M Loc. cit.

7 Ibidem, par. 16, p. 408.

> Ibidem, par. 15, p. 408.

229



derechos y a las teologias escoldstica y moral, mas también a la filosofia y al nuevo

sistema eucaristico, ofreciéndose a desatar innumerables e intrincadisimas cuestiones

y a conciliar entre si las doctrinas de seis autores que llenan numerosos e ingentes

volimenes. ;Quién al leer todo esto, comprobado por testimonios auténticos

remitidos al rey, corroborado por mil testigos y conocidisimo de toda América, no ve

que en esta tierra se producen, incluso hoy, verdaderos gigantes por su inteligencia y

1 e 0574

sabidura?’

La comparacién de Eguiara —cuya conclusion, retéricamente, deja a los doctos— no
puede ser mds beneficiosa para el asunto que trata en este prélogo como en los anteriores. Es por
este motivo que dedica uno entero a la figura de Lopez Portillo, pues es la prueba final y
demoledora con que echa por tierra la frase de Marti, llevindose de pasada hasta al propio
Feijoo. No es casualidad que, al final de este prélogo y luego de haber hablado minuciosamente
de la virtud intelectual del joven erudito —y comparado su gran hazafia con la ahora mucho maés
modesta de Valladares— se acuerde del novator, casi burlonamente, espetandole: “Diganos ahora
el dedn alicantino si los mexicanos tienen maestros y discipulos que sepan cosa alguna; diganos
si piensa todavia que aborrecen las letras, y si no le parecen mas bien monstruos o portentos de
las letras.”" Con el ejemplo de Lopez Portillo y su comparacién final con Valladares, Eguiara
sinti6, probablemente, que estaba consolidando su triunfo en esta justa literaria. El autor de la
Biblioteca parece decir que, a pesar de las dificultades por las que atraviesan los americanos al
momento de buscar y producir conocimiento, las armas de las letras brillan por encima de los
obstaculos, incluso del prejuicio de los europeos poco avezados en las cosas del Nuevo Mundo.

El arbol del conocimiento ha dado su fruto mejor y ése ha sido en América. Eguiara
ve a Lopez Portillo como ese “monstruo del ingenio” que Feijoo veia en Valladares; en ese

sentido, el joven novohispano es la cima de la perfeccién del saber iniciada por el espafiol o

antes, si se recuerda su defensa de la produccién de saber entre los antiguos mexicanos. Los

> Eguiara, “Prol. XVII”, op. cit., pp. 185-186.
> Ibidem, p. 186.

230



gigantes americanos aparecen de nuevo, ya no como metédfora, sino como una realidad palpable y
con miles de testigos: Lopez Portillo, a pesar de ser tan s6lo un muchacho, representa la madurez
que Murillo le habia negado contradictoriamente a las obras escritas en América. Sin duda, para
Eguiara, el joven de Guadalajara es el fruto mas dulce de la academia novohispana y algo més:
equivale a alcanzar —en los términos que Kant puso al movimiento ilustrado en 1784— la mayoria
de edad americana.’™®

Tal como adiviné o supuso Eguiara, la historia de Lépez Portillo no acaba con este
examen tan elogiado. Afios después, Lopez Portillo llegard a ser rector de la Universidad
mexicana (1766), el mismo cargo que ocupd Eguiara, su primer bidgrafo. Pero en 1769, después
de la expulsion de los jesuitas, se decreta su destierro debido a causas poco claras: su relacion
con los perseguidos miembros de la Compaiiia, una probable envidia del arzobispo Francisco
Antonio de Lorenzana y un suceso de sedicion del que fue inculpado junto a varios otros
cercanos —por la supuesta escritura de un panfleto contra esta autoridad, a modo de protesta por
la expulsién de los jesuitas—, lo llevan a Espafia, especificamente a Valencia.’’’ Juan Luis
Maneiro en su De vitis aliquot Mexicanorum aliorumque, qui sive virtute, sive letteris Mexici,

imprimis floruerunt (1791-1792) —conocida en la version espafiola como Vida de algunos

mexicanos ilustres— habla de este asunto,5 78 pero no asi José Mariano Beristdin de Souza en su

376 «La Tlustracion es la salida del hombre de su autoculpable minoria de edad”. Kant, op. cit., p. 17.

" Dorothy Tanck de Estrada habla de este suceso de la “Anti-pastoral” contra Lorenzana, de la que fue inculpado
Lopez Portillo, en dos trabajos: “El rector desterrado. El surgimiento y la caida de Antonio Lépez Portillo, 1730-
1780” en Enrique Gonzélez Gonzalez y Leticia Pérez Puente (coords.), Permanencia y cambio. Universidades
hispdnicas, 1521-2001, t. 1, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2005, pp. 187-190; “Aspectos
politicos de la intervencion de Carlos III en la Universidad de México”, Historia Mexicana, 38, 2 (1988), pp. 182-
183. David Brading describe este suceso dentro de un panorama todavia mayor: una campafia subrepticia contra la
politica anticriolla y antijesuita del visitador José de Gélvez, quien llegé a la Nueva Espafia en el momento de la
expulsién de los jesuitas; ésta se puso mas seria, segtin Brading, cuando el fiscal Francisco Javier de Gamboa y el
“[....] Canon Antonio Lopez Portillo, a creole cleric famous for his erudition, were accused being the joint authors
of a pamphlet written in defence of the Jesuits against Archbishop Lorenzana.” David A. Brading, Church and State
in Bourbon Mexico. The Diocese of Michoacdn, 1749-1810, Cambridge University Press, Cambridge, 1994, pp. 4-5.
> Maneiro habla de los desencuentros entre Lorenzana y Lépez Portillo y describe el suceso que conllevé a su
destierro, aunque exculpa completamente de este asunto al segundo. Cfr. Juan Luis Maneiro, “Antonio Lopez

231



Biblioteca Hispano-Americana Septentrional (1816), quien calla las circunstancias que llevaron
a Lopez Portillo a su destierro en Valencia, aunque da otras informaciones sobre el aprecio que
goz0 en Espaﬁa.579 Hasta aqui el examen del prélogo XVII para entrar en el siguiente.

Como dice Eguiara en la descripcion, en el prologo XVIII trata “rapidamente de las
materias cultivadas por los mexicanos en sus escritos y se hace de ellas brevisimo indice”.”®
Mas adelante sefiala que entre los mexicanos “no existe, en efecto, disciplina que no hayan
cultivado e ilustrado con sus tareas”;581 ciertamente, Eguiara describe casi todas las disciplinas
importantes para los hombres de su tiempo, aunque se echen de menos algunas del arte, como la
musica (quizés la piense dentro de las matematicas), la escultura y la pintura. Sefiala en primer
lugar la teologia y los trabajos que de ella se desprenden, tal como los comentarios de las
Sagradas Escrituras, la redaccién de concilios y sinodos, sermones (ocupados de la teologia

escoldstica y mistica), catequesis, y las labores de censura de obras en el Santo Oficio, del cual él

fue calificador.”® Después de hablar de las letras sagradas, va a las profanas: alli sefiala la

Portillo”, en Vida de algunos mexicanos ilustres, t. 1, trad. Alberto Valenzuela Rodarte, Universidad Nacional
Auténoma de México, México, 1988, pp. 606-607. Probablemente, junto con Maneiro, uno de los primeros que traté
de explicar tal asunto —a partir de la supuesta envidia que Lorenzana tenia de Lopez Portillo— fue Carlos Maria de
Bustamante, quien continta la escritura de los manuscritos dejados por Andrés Cavo (otro de los conocidos jesuitas
exiliados) en Suplemento a la historia de los tres siglos de México bajo el gobierno espariol hasta la entrada del
Ejército Trigarante, t. 3, Imprenta de la Testamentaria de D. Alejandro Valdés, México, 1836. Los dos primeros
tomos corresponden a la obra manuscrita de Cavo que llega hasta la expulsion en 1767, anotados y publicados por
Bustamante, mientras éste, el tercero, estd escrito integramente por él y cuenta la historia de la expulsién de los
jesuitas y lo que ocurrié hasta la llegada del ejército trigarante de Agustin de Iturbide. En este tercer tomo dice
Bustamante con respecto a este asunto y la supuesta envidia de Lorenzana: “[...] no se le probd a Portillo la
calumnia, asi es que se le destiné 4 servir una canongia en Valencia, pues su prelado decia (segtin es voz comin) que
no convenia que en México existiese un sibio de tal tamafio, que habia merecido de un claustro de la Universidad
compuesto de noventa doctores, que le concediese gratis las cuatro borlas en otras tantas facultades, y que su retrato
se colocase en el general de esta academia”, op. cit., p. 5.

" Beristdin dedica varias paginas a la vida y obra de Lépez Portillo, pero en ningtin pasaje de ellas habla de este
suceso tan significativo en la vida del erudito, aunque da varias e interesantes noticias sobre su vida valenciana y
una especialmente, que podria ser muy valiosa, pero que no se ha podido corroborar en este trabajo: la supuesta
existencia de una carta de Feijoo al primo de Lépez Portillo, oidor de México, en la que elogia la sabiduria e ingenio
de su erudito pariente. Vid. José Mariano Beristdin de Souza, Biblioteca Hispano-Americana Septentrional, t. 2,
Alejandro Valdés, México, 1819, pp. 439-442.

%0 Bouiara “Prol. XVIII”, op. cit., p. 187.

* Loc. cit.

%2 Ibidem, pp. 187-190.

232



dedicacion a la medicina, boténica, cirugia y anatomia; la historia natural, las matemadticas y la
filosoffa.”®

Sobre el cultivo de la filosofia en el virreinato, Eguiara sefiala algo bastante
interesante: “[...] téngase presente que, aunque muchos no sélo han desflorado, sino penetrado a
fondo y divulgado en sus escritos la gasendiana, cartesiana y otras que fuera de Espafa se
cultivan por muchos sabios, no por eso se han separado de la de nuestros mayores y de la
peripatética [...]”,°** con las que han “[....] ilustrado su sistema con infinidad de Cursos, segin
las escuelas tomista, escotista y jesuitica, en los cuales, al igual que en los teolégicos, han
constituido ingeniosamente muchas novedades [...]”.*> Con ello, el erudito apunta a la
convivencia armoniosa entre los pensadores novohispanos de las escuelas filoséficas antigua y
moderna, cuestion que ya se ha hablado en los primeros capitulos de este trabajo, especialmente
en la polémica (no muy armoniosa, por cierto) de Sigiienza con Kino y en el Theatro de virtudes

politicas. Aristételes sigue siendo el “principe de todos™*

—para tranquilidad de los
escoldsticos—, mientras los modernos han sido utilizados para ilustrar su sistema. Méas alld de
aceptar como verdadera la pintura que Eguiara hace del perfecto equilibrio en la filosofia
novohispana, hay que destacar que éste no rechaza el pensamiento nuevo, sino que lo ve como

complementario a la escoléstica. Como se sabe, esta «feliz» convivencia ird cambiando a medida

que avance el siglo, hasta volverse una 4cida disputa que terminard en una ruptura definitiva.

% Ibidem, pp. 190-191.

¥ Ibidem, p. 191. En la traduccién de Millares Carlo dice “gandesiana” en lugar de “gasendiana”, como aqui se ha
escrito. En la version latina, que el traductor situd en la primera columna, dice “gasendianam”. Con esto, Eguiara se
refiere a las ensefianzas del jesuita francés Pierre Gassendi (1592-1655), autor de importantes obras modernas en
astronomia, matematicas y filosofia, como sus indagaciones sobre Epicuro De vita et moribus Epicuri libri octo
(1647), Syntagma philosophiae Epicuri cum refutationibus dogmatum quae contra fidem christianam ab eo asserta
sunt (1649), entre muchas otras.

¥ Loc. cit.

3 Loc. cit.

233



También se da tiempo para hablar de la retdérica, gramética y humanidades en general,
pasando pronto de Minerva a Apolo, puesto que “En poesia han sido muchos los que con sus
escritos rindieron culto a Apolo y a las Musas con tan sobresaliente ingenio y facilidad de
versificacion [...]”,”® apoyédndose en el infaltable Balbuena, que sefiala en Grandeza Mexicana
una gran cantidad de poetas en la ciudad, y en Nicolds Antonio, quien elogia a Juan Ruiz de
Alarcén.”® Para confirmar lo dicho, Eguiara escribe que muchos

[...] poetas americanos disfrutan en Europa del crédito que dan a entender las

alabanzas que les son prodigadas por un ilustre critico hispano que, al enjuiciar el

Poema de San Rafael, publicado por el trinitario fray Buenaventura Terrin, o quien

sea su verdadero autor, encubierto bajo este nombre, llega a decir, con evidente

exageracion, que las musas, ofendidas con los espafioles, emigraron a América, seglin
lo indican los bellisimos poemas de S. Ignacio, Proserpina y otros.”*’

La obra que acaba de nombrar el erudito novohispano tiene varias particularidades
tanto formales como de contenido, que ahora se examinardn. Eguiara comete, paraddjicamente,
una imprecision «certera» en la referencia que hace de la obra: efectivamente, el novohispano
acierta cuando duda de que Buenaventura Terrin sea el nombre de una persona real, pues es un
pseudénimo del fraile trinitario Antonio Ventura de Prado —quien, ademads, era catedritico de
teologia en la Universidad de Sevilla—; no obstante, no es en el juicio o censura de un “un ilustre
critico hispano” donde se dice lo que €l refiere, sino en el prélogo de la obra. La sorpresa viene
de que, a modo de anécdota, el censor de la obra es el autor real que se esconde bajo el
pseudénimo y, por tanto, Eguiara acierta: Antonio Ventura de Prado es Buenaventura Terrin, tal
como fue confirmado, en el siglo XIX, por el también fraile trinitario Antonino de la Asuncion

en su Diccionario de Autores Trinitarios de Espaiia y Portugal (1898), el que sin dar mayores

pruebas dice en su entrada correspondiente a Prado: “Sabemos con certeza que nuestro autor se

37 Ibidem, p. 192.
388 Nicolas Antonio, Bibliotheca Hispana Nova, p. 772.
>% Eguiara, “Prél. XVIII”, op. cit., pp. 192-193.

234



ocultd en esta obra bajo el pseudénimo de Buenaventura Terrin”.>° Quede cerrado aqui el tema

de la autoria para pasar a lo verdaderamente importante, que es al pasaje que Eguiara refiere o
parafrasea. Dice Prado (o Terrin) en el “Prologo del Author a sus Paysanos™:

Verdad es, que en toda nuestra Espafia se admira para el plectro semejante esterilidad
de plumas, pues si acaso alguna assoma, es de Abutarda. No le sucede assi a nuestra
America, que en nuestra Era nos ha dado por rumbos distintos la Lima ilustrada, la
Proserpina, y el incomparable Poema de San Ignacio de Loyola, cuyos tres Cisnes se
han constituido tan facilmente Principes de la harmonia, que nos convencen quanto
nos falta en este siglo a los Espaiioles, y hasta donde pudieron llegar los del siglo
antecedente. Sin duda que nuestras Musas, a el verse desayradas, sobre mal
socorridas, se huvieron de embarcar en alguna flota. Lo cierto es, que en el polo
Antartico respiran oy con mas pureza, ingenio, y suavidad, dandonos a conocer a el
mismo tiempo, que la perfeccion de nuestro lenguage no esta vinculada a nuestro
Continente, ni a la Corte, porque vemos paladinamente, que en la cultura de nuestra
lengua, aun tienen los distantes Peruanos mas Lima.

Tal vez ahora, al citar el pasaje que Eguiara senala vagamente, se entienda el uso del
pseudénimo por parte de Prado y el recuerdo del erudito, quien no sefiala, obviamente, que aquél
se refiere a poetas que no son novohispanos. Prado critica las plumas espafnolas —con poco vuelo,
como las avutardas— y elogia a las peruanas, sintetizadas en tres poemarios y tres poetas: con el

primero que nombra, posiblemente, comete una confusién por Lima fundada (1732) del erudito

592 593

peruano Pedro de Peralta Barnuevo -, el que también merecié elogios feijoonianos;” "~ la

594

segunda es La Proserpina, poema heroico joco-serio (1721)"" cuyo autor, Pedro Silvestre, es

3% Antonino de la Asuncién, Diccionario de Autores Trinitarios de Espafia y Portugal, t. 1, Fernando Kleinbub,
Roma, 1898, pp. 232. Hay otras pistas ademas de la semejanza del nombre. En la “Censura Critica” de Prado a su
propia obra dice, en las primeras lineas, burlonamente: “V. A. me manda censurar esta obra; y aunque estimo a su
Author, como Dios manda (esto es) como a mi propio, no obstante si el carifio (segun proverbio divino) pone la vara
en la mano, de esta vez puede ser se acuerde de mi carifio [...]”.Antonio Ventura de Prado, “Censura Critica”, en
Buenaventura Terrin, San Raphael, custodio de Cordova. Eutrapelia poética, sobre la historia de su patronato,
Miguel Francisco Rodriguez, Madrid, 1736, s. p.

! Buenaventura Terrin, op. cit., s. p.

%2 pedro de Peralta Barnuevo, Lima fundada, o conquista del Peri, poema heroico en que se decanta toda la
historia del Descubirmiento, y sugecion de sus Provincias..., t. 1, Francisco Sobrino y Bados, Lima, 1732.

593 Algo se dijo en una de las notas anteriores sobre este asunto, en el que Feijoo alaba a Peralta Barnuevo. En el
discurso “Espafioles Americanos”, citado recurrentemente en este trabajo, Feijoo elogia la lucidez del autor aun
cuando tiene mas de setenta afios. Aqui va un breve pasaje del gran elogio que le tributa: “[...] porque apenas (ni
aun apenas) se hallara en toda Europa hombre alguno de superiores talentos y erudicion.”, Feijoo, op. cit., p. 111.

3% Pedro Silvestre, La Proserpina, poema heroico joco-serio, Francisco del Hierro, Madrid, 1721.

235



otro embuste, aunque doble, y con una curiosa relacién con la Nueva Espaiia.”®® El dltimo poema
que Prado cita —San Ignacio de Loyola, fundador de la Compaiiia de lesus, Poema Heroico
(1666)->"° es de Hernando Dominguez Camargo, escritor bogotano, publicado péstumamente.

El motivo por el cual Eguiara ha hecho esta referencia, a modo de elogio de la poesia
mexicana, aparece muy pronto. Nuevamente se presenta el jesuita Murillo y el erudito
novohispano, otra vez, se enfrasca en una nueva disputa con €él, aunque mucho mds breve que la
anterior: un nuevo pasaje del tomo noveno de la Geographia le causa problemas. Estas son las
palabras del jesuita que enojan a Eguiara, ya que critican la supuesta ampulosidad y
grandilocuencia de la poesia mexicana:

Es grande el cultivo de las ciencias, y facultades en Mexico, salen muy buenos
Theologos, excelentes Juristas, Medicos, y Philosophos: son muy inclinados a las
letras humanas, y hacen en ellas grandes progressos: la aficion a la Poesia es singular.
He visto varias composiciones de los Mexicanos de ingenio, y erudicion, bien que
rara vez dan al metro aquella numerosidad que lo hace sonoro, y suave, y
regularmente hay excesso, 0 defecto, 0 aspereza en las silavas, con que, 0 le quita, 0
le desazona el primor de la harmonia. En el estilo mas que la expressiva concision de
las voces, buscan el tonante ruidoso estrepito de las palabras: Ampulla, et
sesquipedalia verbal. En la composicion mas gustan de la oscura alusion de la
mythologia, que de la ingeniosa dulzura de un concepto. Sus Poesias fueron cavales
[sic], si tuviessen la paciencia de pulirlas. En ellas mas sobresale el acumen del
ingenio, que la delicadeza del Arte; mas la abundancia de la vena, que la lima del
discurso: pero ego nec studium sine divite vena, nec rude quid profit video ingenium:
alierius sic altera poscit open res, et conjura amice.

% Prado se equivoca, porque el autor no es americano, sino peninsular, aunque en su poemario hay varias
referencias a las cosas de América, pues vivi6 en la Nueva Espaiia. Pero estas referencias tienen una explicacién que
requiere, previamente, develar el segundo misterio: «Pedro Silvestre» —segtin cuenta José Maria de Cosio— es el
pseudénimo de Fernando VI Ferndndez de la Cuenca, XI duque de Alburquerque, hijo del fastuoso Francisco V
Fernandez de la Cueva y de la Cueva, duque de Alburquerque y virrey de la Nueva Espaiia entre los afios 1702 y
1710. José Maria de Cosio cuenta que llegd a estas conclusiones a partir de su revision de las advertencias
preliminares de la obra del conde de Ericeira, Francisco Xavier de Meneses, Henriqueida, Poema Heroico, Antonio
Isidoro da Fonseca, Lisboa, 1741. José Maria de Cosio, Fdbulas mitolégicas de Espaiia, t. 1, Istmo, Madrid, 1998,
p. 384. En estas “Advertencias Preliminares” Meneses, hablando de las épicas jocosas y de Pedro Silvestre, a quien
conoce por su verdadera identidad, jugando con su nombre «de la Cueva»: “[...] no seu Roubo burlesco de
Proserpina, senad he que o seu autor da primeira grandeza de Hespanha se nos occulta em alguma gruta, ou (que he
mais proprio no seu idioma, e no seu apellido) em alguma cova, ou Cueva do monte Pierio, sendo o Marquez de
Cuellar hoje Duque de Alburquerque, a quem o Livro se dedica.” Meneses, op. cit., S. p.

% Hernando Dominguez Camargo, San Ignacio de Loyola, fundador de la Compafiia de Iesus, Poema Heroico,
Joseph Ferndndez de Buendia, Madrid, 1666.

> Murillo, op. cit., t. 9, lib. IX, pp. 50-51.

236



Eguiara hace caso omiso de las palabras halagiiefias de Murillo, acerca de las ciencias
y humanidades en México, y va directo a lo que le parece una total injusticia, pues Murillo “[...]
echaba en cara a nuestros poetas su aficién al estilo ampuloso y el deleitarse y gozarse mds con
el uso de palabras de més de a tercia, que con la profundidad de los conceptos.”””® Es verdad que
la critica de Murillo es dura y el novohispano la resiente. Quizds la critica del jesuita es contra
los seguidores o epigonos de Luis de Géngora, que €l ve poco afectos a “la ingeniosa dulzura de
un concepto” y bastante entregados a la “oscura alusion de la mythologia”. Por ello, en dos
ocasiones, utiliza la ya citada Ars Poetica de Horacio —como se sabe, muy usada por el
preceptista Ignacio de Luzdn en su Poética y por poetas dieciochescos, segiin Russel P. Sebold—
9. ambas citas latinas estdn en sus observaciones sobre la poesia mexicana: “Ampulla, et
sesquipedalia verba” —algo asi como “Ampulosidad y palabras exageradamente largas™, y en el
remate de sus observaciones, en el cual su critica es todavia mas demoledora: “ego nec studium
sine divite vena, nec rude quid profit video ingenium: alierius sic altera poscit open res, et
conjura amice” —que se podria traducir libremente como “No veo si sirve el estudio sin una vena
rica, ni un ingenio sin cultivo: asi, una cosa demanda otra y se conjuran con amistad”—°"

Eguiara responde a esto, diciendo que seguramente Murillo no ley6 la poesia adecuada, pues

“[...] un hado funesto le puso en las manos obras tales, y sustrajo a sus miradas las producciones

>% Eguiara, “Prél. XVIII”, op. cit., p. 193.

% Esto es lo que dice Sebold, hablando de la poca influencia de Boileau en Luzdn y de la mucha recibida de
Aristoteles y Horacio: “Luzan cita y parafrasea a Aristoteles ciento noventa y una veces; a Horacio, sesenta y ocho
veces; a los espafioles Cascales y Gonzélez de Salas, diecisiete y trece veces, respectivamente, y a Boileau sélo seis
veces —lo repito—, a Boileau solo seis veces.” Russel P. Sebold, El rapto de la mente. Poética y poesia dieciochesca,
Anthropos, Barcelona, 1970, p. 84. Sobre Boileau se puede decir que tuvo varios traductores espafioles en el siglo
XVIII y que también tuvo a uno novohispano. El jesuita novohispano Francisco Xavier Alegre da una importante
aclaracién de su traduccidén y con gran lucidez: “Mi traduccién no serd literal, ni aun casi serd traduccién. Hago con
Boileau lo que €1 hizo con Horacio, esto es, tomar yo los pensamientos y los preceptos, y vertirlos [sic] & mi modo.”
Francisco Xavier Alegre, Arte Poética de Mr. Boileau, en Opiisculos inéditos, latinos y castellanos del P. Francisco
Xavier Alegre, Francisco Diaz de Le6n, México, 1889, p. 2. A esta traduccidon absolutamente libre, Alegre agrega
una gran cantidad de notas aclaratorias y con ejemplos tomados de la poesia europea, especialmente, espafiola.

% Horace, op. cit., v. 97, p. 458 y vv. 409-411, p. 484.

237



yoe y . 01 . .,
poéticas, perfectisimas en todas sus partes [...17.%" No obstante, Eguiara no continda con la

discusion, pues estd mds preocupado de hablar de los otros temas que tocara Biblioteca.

Es asi como pasa rdpido por la escritura de la historia, la ciencia politica, el derecho
y, finalmente, el estudio de las lenguas, no sélo del latin, el griego y el hebreo —[...]
circunstancia que tal vez haré retractarse de su dicho al dedn alicantino, tan apasionado de todo
lo griego”™,%* pues también han sido estudiadas y sistematizadas muchas de las lenguas
indigenas, cuyas obras y escritos “[...] son de importancia y trabajo mayores que los muchos
compuestos en hebreo, griego, caldeo y lenguas orientales, cultivadisimas de antiguo, con ayuda
de libros y colaboracion de insignes maestros.”®” De esta manera, con la referencia a las lenguas
indigenas, el erudito novohispano va entrando en la materia del capitulo siguiente: el mundo de
los indios en el virreinato novohispano.

Con el prélogo XIX —el dltimo que se examinard en este apartado— Eguiara busca
mostrar la dedicacion actual de los indios en materia de saber, cuyo pasado ya ha examinado en
los primeros prologos (II al VII). Luego de dedicar once prélogos al mundo criollo (VIII al
XVIII), tan solo utiliza uno para hablar, como dice en su descripcion, acerca de “[...] qué juicio
haya que formarse acerca de la cultura de los indios desde que empezaron a ser cultivados por las
letras hispanas.”®® Sin duda, Eguiara no dedica la misma atencién de unos en otros y esto no
s6lo se puede medir por la diferencia en la extension de su tratamiento; también por el contenido
y la distinta utilizacién de cada grupo para su argumento. Para él, como para Sigiienza, la gran
cultura de los indios corresponde al pasado, no al presente. Mientras los criollos son la base y la

punta de lanza de su defensa, mediante una descripcion de sus obras y alabanza de su produccién

1 Eguiara, “Prél. XVIII”, op. cit., p. 193.
2 1bidem, p. 195.

93 1 oc. cit.

% Eguiara, “Prol. XIX”, ibidem, p. 196.

238



intelectual, los indios permanecen en un pasado brillante, elogiado por los testimonios que
espaifoles o criollos han dejado en sus cronicas. En otras palabras, Eguiara se refiere al progreso
de los indios vivos en un nivel general (aunque individualiza a algunos, como en el caso de

Ignacio Antonio de Sandoval),ﬁo5

no tanto como sujetos activos o productores de saber, sino
como muestra del éxito espafiol en la evangelizacion y colonizacién cultural de América que
defiende de las opiniones de los extranjeros,606 dado su avance en el conocimiento occidental,
sus habilidades en el aprendizaje y en las cosas del espiritu.

No obstante esta diferencia en el trato, hay también varias similitudes entre estos dos
grupos, sobre todo referidas a la capacidad intelectual de los nifios y jovenes indigenas con
respecto a sus pares criollos. Citando distintos testimonios, sefiala que ésta es similar o incluso
superior a la de criollos y espafioles. Eguiara se apoya en una carta de fray Julidn Garcés al Papa
Paulo III, en la cual se afirma que “[...] es tanta la felicidad de sus ingenios (hablo de los nifios)
que escriben en latin y en romance mejor que nuestros espaiioles, y los que se dan entre ellos al
estudio de la lengua latina y castellana no salen menos aprovechados que nosotros.”®’ También
habla de las instituciones donde se educaron los indios, como el franciscano Colegio Imperial de
3 608

la Santa Cruz de Tlatelolco, lugar al que asistian los indios “para instruccion literaria [...]”.

Sin embargo, Eguiara se lamenta de que en sus dias este gran centro de ensefianza esté casi en la ruina:

505 «De entre ellos tenemos presente a don Ignacio Antonio de Sandoval, ha poco fallecido, persona de noble familia,

y digno de justa alabanza por sus muchas prendas, a quien hemos visto acudir casi diariamente a la residencia de los
padres del Oratorio durante cuarenta afios. Su conocimiento de la musica era tanto, que tafifa la citara y la lira,
tocaba la flauta o acompafiaba con ella, interpretaba al érgano a la perfeccién y dirigia musica de sinfonia, lo mismo
tratdndose de la de género diaténico, que cromadtico, o sea figurado. Igualmente hébil en la pintura, produjo cuadros
numerosos. Cultivo la escultura y la orfebreria, adiestrando en todas estas artes a los jévenes. Todo esto, unido a una
gran pureza de costumbres, en que persevero hasta su vejes y muerte.” Ibidem, pp. 202-203.

% 1bidem, pp. 203-205.

7 Ibidem, p. 197. La carta de fray Julidn Garcés se puede también encontrar en la publicacién que hizo el arzobispo
de México, Francisco Antonio de Lorenzana, Concilios Provinciales Primero, y Segundo, celebrados en la muy
noble, y leal Ciudad de México, presidiendo el Illmo., y Rmo. Seiior Don Fray Alonso de Montiifar: en los afios de
1555, y 1565, Joseph Antonio de Hogal, México, 1768, p. 22-23. La carta completa, escrita en latin, esta entre las
paginas 16 y 29.

%% Eguiara, “Prél. XIX”, op. cit., p. 199.

239



Muchos fueron los adelantos de los indios en materia literaria y aun hubieran sido
mayores, a contar con mecenas capaces de ayudarlos y estimularlos pecuniariamente
a perseverar en sus conatos. En efecto, la cortedad de rentas del Colegio Imperial,
inferiores a sus necesidades y situadas en predios y posesiones poco productivos, fue
causa de que gradualmente fuesen disminuyendo hasta llegar a agotarse, originando la
falta de concurrencia a las aulas; y aunque en la actualidad se ha intentado restaurar el
Colegio, nuevamente ha fracasado el propdsito, por falta de dinero necesario. Que si
como ahora es ahora y fue en el pasado miserabilisima la nacién india, y no sélo
carente de riqueza, mas también agobiada por la mayor pobreza, sin que nadie,
excepto algin que otro noble, haya contribuido a los gastos que las escuelas originan,
éstas se viesen favorecidas, serian muchos los que en ellas se darian al cultivo de las
letras.®”

Eguiara parece ser un testigo de la caida de un proyecto social y cultural, como lo fue
el colegio de Tlatelolco, quizas el ultimo monumento de la utopia cristiana de los franciscanos en
América. No es dificil darse cuenta que tanto las dificultades de los criollos para publicar sus
obras o adquirir las de Europa como las de los indios, pasan por un problema similar: el
econdémico. El problema, parece repetir Eguiara, es aquella falta de estimulo material para
continuar las tareas del espiritu. Pero el caso de los indios es peor: no tienen, para el colegio de
Tlatelolco, casi a ningiin mecenas que ayude a llevar a cabo su mision, a pesar de merecerlo. Asi
como los criollos sufren la carestia del papel, tipos de imprenta, libros, entre otros, que impiden
una mayor impresion de obras, la capacidad de los indios también queda vulnerable a la polilla
del abandono y el tiempo.

Esta injusticia es todavia mayor si se leen las palabras con que Eguiara describe su
ingenio y la facilidad que tuvieron los maestros en la ensefianza.’'’ Segun él, los indios son

instruidos en las distintas disciplinas del colegio con excelentes resultados, aun sin el apoyo que

requieren y, ademads, se transforman en maestros de su lengua y de la interpretacion de su historia

9 1bidem, pp. 200-201.

619 «y huena prueba de que tales maestros no perdieron tiempo ni esfuerzo en ensefiar los rudimentos primeros de las
letras, la gramadtica, la retdrica, la dialéctica, la fisica y otras disciplinas liberales, es la facilidad con que los indios
todos las aprendieron, los maravillosos adelantos que en todas hicieron, ofreciéndose a la vez como profesores de
sus propios maestros en el aprendizaje de las lenguas mexicanas y actuando como verdaderos Edipos en ensefarles a
interpretar las historias escritas en sus antiguos caracteres y los monumentos de sus primitivos hechos.”. Ibidem, p.
199.

240



en los «jeroglificos», pinturas y cédices como “verdaderos Edipos” de su pasado, lo cual se
examind en el apartado anterior. No se puede negar que este prélogo XIX, pricticamente el
ultimo dedicado a mostrar la realidad actual del virreinato, no tiene un final feliz, al menos para
los indigenas. Estos, que viven en el presente de Eguiara, ya no son lo que fueron en su
antigiiedad: a pesar de la capacidad que tienen para el estudio y el esfuerzo que dia a dia ponen
en él, el Estado espafiol los ha abandonado. Los indios parecen desaparecer de las glorias criollas

del presente para entrar y quedarse irremediablemente en el pasado.

3.4 {UNA «HISTORIA LITERARIA»?
Se ha dejado el altimo prélogo, el XX, para este apartado final. La eleccion —mads alla de que sea
éste uno de los mas extensos— responde a que Eguiara explica en éste cuestiones mads
metodoldgicas y se aleja un poco de la polémica que origind la obra: “[...] se da razén del titulo

Biblioteca Mexicana y se lo defiende de posibles objeciones.”®!!

Explica los motivos de su
dedicacién exclusiva a las obras realizadas en la Nueva Espafa y no a las de las “dos Américas,
la mexicana o boreal y la peruana o meridional”®? pues el dedn alicantino se refiri6
explicitamente en su carta a México. Ademads, sefiala Eguiara, es dificil conocer (por la lejania
geografica) todas las obras del ingenio peruano, y no pierde la esperanza de que en el futuro
aparezca una obra similar escrita por algin erudito de aquel virreinato.®"

Este buen deseo de Eguiara para los asuntos literarios y bibliogréficos del Peru resulta
un poco sorpresivo, pues €l parece conocer, como lo ha expresado en el prélogo IX, una obra

semejante —dedicada no sélo a las Indias, sino a Africa y Asia—, llevada a cabo por el peruano

Antonio de Ledn Pinelo en su Epitome de 1629. Las razones que da Eguiara para no tratar las

o1l Eguiara, “Prol. XX, ibidem, p. 205.
612 .

Loc. cit.
3 Ibidem, pp. 205-206.

241



cosas del Pertd no parecen ser ni un olvido ni un menosprecio de la obra de Le6n Pinelo; més
bien, como Marti habl6 especificamente de México —aunque no hay que olvidar que también
habl6 de las Indias y sus habitantes en un nivel més general—, Eguiara aprovecha tal situacion
para dedicarse a la produccién cultural de su regién, esperando que se haga algo similar y
exclusivo con la de Perd. Esta separacion entre los dos virreinatos lleva a pensar que en la
configuracion de la Biblioteca ya hay probablemente una idea —embrionaria, si se quiere— de
realizar un examen mds especifico, en el que la Nueva Espafia se separe del todo que representa
América y brille intelectualmente por si misma. ;Serd ésta, acaso, parte de un “proyecto
politico”, como diria de la Torre Villar? Es dificil asegurarlo, pues no se tienen los testimonios
suficientes. Quizds sea mejor sefalar que la Biblioteca comienza a mover las piezas para
configurar conscientemente, entre otras cosas, un «mapa» de las letras novohispanas separado de
las americanas.

Dentro de esta idea de lo novohispano, Eguiara explica el alcance geografico y
administrativo que incluye este término, ademds del cardcter de las obras que recoge, los que
estan descritos en su titulo completo:

Biblioteca Mexicana o sea historia de los varones eruditos que habiendo nacido en la

América septentrional o visto la luz en otros lugares, pertenecen a ella por su

residencia o estudios y escribieron alguna cosa no importa en qué idioma; y en

especial de aquéllos que se han destacado por sus hechos insignes o por cualquier

clase de obras, impresas o inéditas, encaminadas al progreso y fomento de la fe y

piedad catdlicas.®™*

Eguiara lo transcribe para explicar cada uno de sus componentes. La Illama
«mexicana» “[...] por la costumbre geografica, en virtud de la cual se designa a toda esta region

con el calificativo de mexicana, tomado del nombre de su mas famosa y principal ciudad”.®"> No

obstante, como explicard, caen bajo de este gentilicio no sélo la Nueva Espafia, pues también a

% Ibidem, p. 206.
' Ibidem, pp. 206-207.

242



los habitantes de otras provincias que “[...] estdn adscritos, politica y eclesidsticamente, a la
: 1

mexicana”® 6; tal es el caso de los venezolanos y los de Guatemala que pueblan algunas entradas

de la obra. También aclara que no incluira a los escritores de “la Carolina, la Virginia, la Nueva

.. , : 17
Inglaterra, la Luisiana y el Canad4 o Nueva Francia™

, pues pertenecen a otra corona, aunque
algo se sabe de sus producciones literarias, de las cuales Eguiara cita algunas de las que tiene
noticia. Un poco mas adelante, se refiere que tanto a los nacidos en “nuestra América”, como a
los que nacieron en otros lugares, pero que por una u otra razén pertenecen a ella,

A todos, en efecto, alcanzé la calumnia del dean alicantino; a todos los redne un

mismo gobierno politico y una misma republica literaria y, lo que es mas importante,

los espafioles engendrados en América, traemos nuestro origen y estirpe en los

nacidos en Europa, y de ellos aprendimos primeramente las letras y las ciencias.

¢(Quién, sino ellos, consagraron sus esfuerzos a levantar nuestra Universidad y nos

trajeron las ordenes religiosas, puesta la mira en hacernos participes de la fe y la

. . . . 1

piedad, a la par que de los estudios literarios?°'®

La pregunta que viene rdpidamente a la mente, luego de leer este fragmento, es
ineludible: ;d6nde quedaron los antiguos indios, que Eguiara llamo “nuestros mayores”, entre los
criollos? A simple vista, pareciera que en este pasaje aquel pasado indigena queda
repentinamente borrado de la genealogia de los criollos, lo que se confirmaria con las palabras

. . . . . . 1 sz
que el erudito escribe mds adelante, en las que separa a indios y mexicanos.®’® Como se examind
en el segundo capitulo, O’Gorman estudio la cultura criolla desde un punto de vista que iba mas
alld de lo étnico, hacia un hecho de conciencia, una separaciéon y confrontacién con lo europeo,

cuya vision Manrique también comparte. Si bien es cierto que esta concepcion de lo criollo se

confirma en los prélogos, también se podria agregar que tal separaciéon en Eguiara no es

816 1 oc. cit.

7 Loc. cit.

18 Ibidem, pp. 209-210.

619 «“Entiéndase que los que llamamos de nacién mexicanos, son los nacidos en América, a menos que expresamente
digamos haber sido hijos de padres indios, por lo que el lector no debera extrafiarse de ver calificados de mexicanos
en nuestra obra a algunos escritores que otras bibliotecas registran como hispanos. Ambos criterios son igualmente
exactos: son espafioles, en efecto, si se atiende a su raza y sangre, pues lo fueron sus padres, y mexicanos, por haber
nacido en suelo de México o de la América mexicana.” Ibidem, pp. 211-212.

243



definitiva, sino que depende de sus necesidades retdricas para la valoracién o exaltacion de la
produccién cultural novohispana. En los primeros prélogos, para rechazar los dichos de Marti y
subrayar su error histérico, Eguiara destaca la cultura y letras de “nuestros mayores”, como una
herencia recibida por los criollos o espafioles americanos; pero, en estos momentos, le conviene
situar la calumnia del dedn casi como una traicion a la patria, cuyos descendientes pueblan las
regiones americanas y participan de una misma “republica literaria”, interesados en la fe y en los
“estudios literarios”. Quizés este zigzagueo de Eguiara, mas que ser una duda ontologica del
«ser» criollo, es un hdbil planteamiento retérico con que intenta sumar mds enemigos contra
Marti.

Ya explicado el titulo de su obra y quiénes serdn los integrantes de esta “republica
literaria”, Eguiara pasa a una suerte de fundamentacion metodolégica de la Biblioteca,
adelantdndose a las posibles objeciones que se le hagan. Tres son los puntos que explicaré:
primero, la recopilacion de titulos impresos junto con manuscritos; segundo, la consignacion de
escritos que llama “diminutos”, o de poca importancia, de algunos autores; tercero, la
descripcion de “las circunstancias cristianas y religiosas de los escritores”. %% Aunque no parecen
inquietarle estas posibles refutaciones, pues, como ¢l dice, “parecidas objeciones se han hecho
contra otras bibliotecas, confeccionadas por doctisimos autores, y han recibido ya de parte de los
mismos o de personas competentes la réplica adecuada [...]”,°*' dedicar4 varias lineas a defender
su metodologia.

Sobre el primer punto, referido a la inclusién de titulos impresos y manuscritos,

Eguiara se defiende diciendo que “[...] tenemos a nuestro favor el ejemplo de casi todos los

20 Ibidem, p. 212.
2L 1 oc. cit.

244



s . . . . . 622
autores de «bibliotecas» de naciones, 6rdenes religiosas o de cualesquiera otras entidades™ ",

poniendo como ejemplos la Bibliotheca Hispana Nova de Antonio, Benedictino-casinense
(1731) de Mariano Armelini, entre varias otras, provenientes en su mayoria de Ordenes
religiosas. Si se recuerda el prélogo XV, Eguiara se lamentaba de que buena parte de la
produccién novohispana se encontrara manuscrita, dada la carestia del papel que debia llegar de
Espana al virreinato; con el recuento de estas obras inéditas, abundantes en la Nueva Espaia, la
Biblioteca hace mayor justicia a una produccion literaria que no siempre pudo ver la salida de
sus frutos de la imprenta. Estos manuscritos no sélo se han visto en la dificultad de ser impresos,
pues también, dice Eguiara més adelante, muchos de ellos han sido “victimas de la rapifia™®* o
del saqueo de archivos y bibliotecas.

Acerca del segundo punto, el novohispano defiende la inclusién de estas obras
consideradas menores, tomando como ejemplo varias «bibliotecas», especialmente la Bibliotheca

sicula (1714) de Antonio Mongitor, quien defiende la inclusién de ellas.®

Agrega que muchos
de esos trabajos han sido omitidos, tanto impresos como inéditos, “con los que —dicho sea sin
hipérbole— hubiésemos podido llenar un volumen entero, pues sélo las que llamamos Novenas
piadosas hanse publicado en tal numero, que no mentiria quien las evaluase en unas mil.”®®
Eguiara no miente: muchas de las obras que consigna en su volumen son de este tipo, las que
fueron abundantisimas en la producciéon novohispana. Este segundo punto se relaciona con el

tercero, pues en éste defenderd la inclusiéon de una resefia de la vida de los escritores, en su

inmensa mayoria pertenecientes a 6rdenes religiosas. No es dificil comprender que la abundancia

622 .
Loc. cit.

523 Ibidem, p. 223.
% Ibidem, p. 214.
2 Ibidem, pp. 216-217.

245



de estas obras llamadas menores, como las novenas, se debe a los vinculos religiosos de la mayor
parte de los escritores.

Para defender el tercer punto, acerca de los “hechos y virtudes”®*® de estos escritores,
Eguiara recurre, nuevamente, a las autoridades en materia de «bibliotecas», especialmente de
aquellos quienes recopilaron obras de miembros de las distintas 6rdenes religiosas, aunque
también nombra a Nicolds Antonio, en cuyo trabajo se ve “a cada paso intimamente unida con la

., . . . . , . . 27
enumeracién de los libros, las particularidades biograficas de quienes los escribieron.”

Eguiara
fundamenta el uso de estas biografias, donde se resalta entre los escritores el apego a la virtud
cristiana, ya que ellos, “[...] siendo apenas conocidos en Europa, resulta muy conveniente, util y
redundante mds que cosa alguna en esplendor y gloria de la Iglesia Catdlica, progreso de la fe y
fomento de la piedad, la exposicién de las acciones de los nuestros [...]”.°*® Con esto, Eguiara no
sOlo intenta resaltar las virtudes cristianas de los biografiados, de estos «claros varones» de la
Nueva Espaiia; también muestra que su obra forma parte de una tradicidn, especialmente la de
las «bibliotecas» de las 6rdenes. Con esta defensa de su metodologia, Eguiara va cerrando sus
prologos para dar paso a la compilacién de las obras novohispanas, a la «biblioteca» propiamente
tal. Revisando las paginas del Didlogo de Abril, se encuentra que también hay una defensa de la
eleccion metodoldgica de la Biblioteca. Lopez dedica algunas péginas a ello, coincidiendo en su
totalidad con las propuestas eguiarenses.629

No se puede dejar pasar la oportunidad para ahondar un aspecto de este ultimo punto,

el que ayudard a explicar someramente las problemadticas ideoldgicas de esos afios y a avanzar

hacia un tema de gran interés en el examen de la Biblioteca. Para quien revise el catdlogo de

526 1bidem, p. 217.

27 Loc. cit.

8 Ibidem, p. 218.

9 Lépez, op. cit., pp. 12-15.

246



autores que Eguiara compila y resefia, sin saber demasiado de la cultura virreinal novohispana, le
sorprenderd probablemente la enorme cantidad y abrumadora mayoria de autores miembros de
tales ordenes y de obras “encaminadas al progreso y fomento de la fe y piedad catélicas”. Hay
que recordar que Eguiara es telogo y que muchas de las obras que incluye y alaba en la
Biblioteca son escolésticas, pues €1, como la mayor parte de sus eruditos contempordneos, habia
sido formado en esa escuela del pensamiento teoldgico y filoséfico.

A su muerte, el jesuita Joseph Mariano de Vallarta escribe un sermén finebre en su
honor, que intitula El sabio con aprobacion de Dios (1763), obra que incluye algunos datos
sobre los manuscritos para los futuros tomos de la Biblioteca que Eguiara dejé al morir.*° Este
sermén, més alld de estar dedicado a la memoria de Eguiara, es un documento valioso para ver
como algunos jesuitas, por lo menos en un primer momento, no fueron tan «modernos» —segin
Pablo Gonzélez Casanova— y se opusieron en algunos aspectos a la renovacién cientifica de la
Tustracién.”! A partir de un examen paralelo entre su vida y las maximas acerca de la sabiduria
del libro del Eclesiastés, Vallarta sitia a Eguiara como un modelo del sabio escoldstico “con
aprobacion de Dios”, es decir, no como “[...] los Physicos curiosos en averiguar los secretos de

. . . N 2 . .
la naturaleza sin miramiento 4 su Author”,*** sino como un estudioso que “[...] supo aquella

95633

Philosophia que esta hermanada con la Theologia y no baso6 sus trabajos “en Philosophia, ni

630 Vallarta sefiala que Eguiara “[...] formé tres tomos en folio de la Bibliotheca Mexicana, y dexo dispuestos, y
colectados materiales para otros dos, con que se termine.” Joseph Mariano de Vallarta, El sabio con aprobacion de
Dios. Sermon fiinebre, que en las honras que la Real, y Pontificia Universidad dedico el dia 12 de Agosto de 1763
afio d su Respetable Doctor el muy Ilustre Seiior D. Juan Joseph de Eguiara, y Eguren, Biblioteca Mexicana,
México, 1763, pp. 6-7.

31 Sobre este sermén sefiala el estudioso: “En este sermoén finebre lo positivo de la vida cristiana se enfrenta con
violencia a lo que parece negativo, para Vallarta, en el pensamiento moderno. Ya no se trata de un puro relato.
Abandonando por momentos la ejemplaridad de la vida, pero basandose en ella, ataca a los que no son sabios con
aprobacion de Dios y asi entra por primera vez de lleno en la polémica que se desarrolla en el siglo en torno a la
Tlustracion.” Pablo Gonzalez Casanova, “Vallarta y los caminos ocultos de la filosofia”, en El misoneismo y la
modernidad cristiana en el siglo XVIII, El Colegio de México, México, 1948, p. 137.

632 Vallarta, op. cit., p. 9.

3 Ibidem, p. 10.

247



Theologia novadoras, sino en la de los antiguos [...].%

Efectivamente, Eguiara era un te6logo
escoldstico (aunque no hay indicios de su rechazo a la ciencia experimental, como Vallarta
exagera dada su hiperbdlica finalidad laudatoria) y quizés ello explique parte de los objetivos
para compilar autores y obras, como también el énfasis en sus vidas ejemplares, que tiene al
hacer la Biblioteca.

Sin embargo, esto no impide que Eguiara se proponga una tarea histdrico-literaria,
que va mds alld de su afiliacion filoséfica y del amor a Dios, como se analizard en breve. De mas
estd decir que no todas las obras que recopila van en directo provecho de la fe catdlica: sin ir méas
lejos, en la entrada 665 correspondiente a Carlos de Sigiienza y Goéngora, estd la descripcion
elogiosa de sus escritos como el Theatro y la Libra. La obra de Eguiara, con todas sus
implicaciones, es también una muestra paradigmatica de cuan complejo e intrincado es el camino
de la Ilustracién novohispana en el siglo XVIII, en el que el libro y el cirial no estaban en bandos
distintos, sino que avanzaban juntos, lentamente y quizds sin la decisién de algunas regiones
europeas.

Lopez sefiala algo bastante interesante en su Didlogo de Abril, acerca de esta labor
histérico-literaria de Eguiara: dice que tomé la determinacién de reunir y entretejer la biografia
de los autores y sus obras, las que estaban como “historias disgregadas y separadas [...] lo cual
ciertamente era de mds larga demora y exigia tiempo vacio, y méas libre de otros negocios y

996035

estudios y que de este entretejido resultdé “un solo cuerpo de historia y biblioteca, y

conectarlas y ligarlas como un hilo 4ureo.”®

(A qué se refiere Lopez cuando escribe que
Eguiara no solo se da el trabajo de reunir esas “historias disgregadas”, sino de hacer de la obra

un entramado entre “historia y biblioteca™? Quizas ese “hilo aureo” del que habla el jesuita une

% Ibidem, p. 15.
9 Lépez, op. cit., p. 15.
636 .

Loc. cit.

248



mas que vidas de autores y escritos; también es o pudiera ser que hay en la Biblioteca una
conciencia histérica —mds all4 de contar la vida religiosa o civil de los habitantes de la reptblica
literaria— que pretende sentar las bases de un corpus o canon para una sistematizacion futura. En
uno de los parrafos ultimos de este prélogo final, el erudito revela algo de este elemento histérico
de su obra:

En la medida de nuestras posibilidades hemos dado cima a la tarea proyectada, y
ofrecemos ahora esta Biblioteca Mexicana, que de todo corazén sometemos, como
nuestra misma persona, a la censura de la Iglesia Catélica y Romana y de las gentes
doctas, quienes si encontraren que en ella registramos algunas obras mandadas
expurgar por el Santo Oficio de la Inquisicion, hardn cuenta de que es forzoso en
quien escribe historicamente dar noticia de cuanto hace relaciéon con su propdsito, sin
que por ello preste su asentimiento a lo que por sus superiores ha sido condenado.®”’

Eguiara ofrece una suerte de disculpa por si alguien encuentra en la Biblioteca alguna
obra a expurgar, pero deja claramente establecido su compromiso u obligaciéon como historiador
ante la literatura novohispana. Este fragmento, si bien breve, es decisivo: Eguiara separa las
razones de la fe de los motivos histdricos. La escoléstica, asi como las instituciones de la Iglesia,
no llegan con sus fuertes brazos a todas partes. El novohispano cuelga su traje de tedlogo
escoldstico para vestir el atuendo de historiador de las letras sagradas y profanas.

No obstante, es dificil decir sin mds que la Biblioteca es una «historia literaria», pues,
en estricto sentido, no lo es. Las entradas, como se dijo, no van por orden cronoldgico, sino por
el nombre de pila del autor, lo que la dejaria fuera de una historia propiamente tal, moderna y
entendida como algunas publicadas en Espaiia en la segunda mitad del siglo XVIII. Para ver de
manera mas clara esta diferencia, se pueden tomar dos ejemplos espafioles, uno casi paralelo a la

publicacién de Eguiara (de carécter tedrico) y otro un poco posterior (llevado a la practica). El

primero es de un personaje conocido y que en este capitulo ha salido a la palestra para ser

%7 Eguiara, “Prél. XX, op. cit., pp. 223-224.
249



vilipendiado por algunos novohispanos: Gregorio Mayans y Siscar y su Rhetorica (1757).
Hablando de las divisiones de la historia, define de este modo la «historia literaria»:

La Historia Literaria refiere quales son los libros buenos, i quales los malos, su

methodo, estilo, i uso: los genios, i ingenios de sus Autores: los medios de promover

sus adelantamientos, o de impedirlos: los principios, i progressos de las Sectas: las

Universidades literarias: las Academias, i Universidades de varias Ciencias; 1 el

estado de la literatura en ellas: 1 el adelantamiento, o descuido de las Naciones en

cada genero de Ciencias.®*®

Mayans concibe la «historia literaria» como una parte de la historia general, en la que
el historiador literario da una opinidn critica con un fin didéctico: decir cudles son las obras que
tienen valor y cudles no. Ademds, tiene que ser un historiador de las instituciones culturales,
informales como las “sectas” o grupos literarios —;tal vez «generaciones»?— y formales como
universidades y academias. Si bien en la Biblioteca Eguiara exalta a algunos autores mas que
otros, no se toma mayores atribuciones criticas (pues casi todos los autores compilados son
buenos, segtn él); por tanto, tal factor no queda muy establecido en la labor del novohispano. Lo
que si abunda es la descripcion de lo que Mayans llama “medios de promover sus
adelantamientos™: esto queda claramente establecido en la descripcidn de la universidad y
colegios mexicanos sobre los que Eguiara se explaya mucho, al igual que sobre sus estudiantes
notables, como es el caso de Antonio Lopez Portillo. Por 1o menos en el corpus biobibliogréafico
de la Biblioteca no hay una idea de historiar los “progressos” o la evolucioén de estos grupos o
instituciones.

Con el segundo ejemplo las diferencias entre la obra novohispana y la «historia
literaria» es mayor. En el “Prologo” de la Historia literaria de Esparia, desde su primera

poblacion hasta nuestros dias (1766-1791), escrita en diez volumenes por Pedro y Rafael

Rodriguez Mohedano, se declara esta intencién cronolégica en la que el lector podra ver

638 Gregorio Mayans y Siscar, Rhetorica, t. 2, Herederos de Ger6énimo Conejos, Valencia, 1757, p. 479.

250



[...] los progresos que ha hecho esta Nacion en las Ciencias, y demds conocimientos
desde su primera poblacion, hasta nuestros dias, las revoluciones, alteraciones, y
decadencias, que ha padecido su literatura por espacio de tantos siglos, la variedad de
su instruccion, y cultura en tiempo de los primitivos Espafioles, de los Phenicios, y
Carthagineses, que en parte la poblaron, y dominaron, de los Romanos que la
sujetaron toda, de los Godos, de los Arabes, y ultimamente de los Reyes Catholicos.
Assunto sin duda basto, noble, digno de mayores talentos, y de mas bien acertadas
plumas.639
La vasta empresa que se proponen los Rodriguez Mohedano no es menor, ya que esta
«historia literaria» es casi una historia completa de Espafia, cuestién por la que jamds pudieron
cumplir con su palabra, quedando estancada poco antes de avanzar hasta la Edad Media. Los
autores, como lo expresa este fragmento del “Prologo”, se proponen operar cronolégicamente,
estudiando los progresos de las letras desde los origenes, desarrollo, revoluciones, alteraciones y
decadencias, hasta la Reconquista y la entronizacion de los Habsburgo, para luego pasar hasta
“nuestros dias”. Queda claro el caricter nacionalista y politico de tal produccién; y si es
equiparable hasta cierto punto al de la Biblioteca de Eguiara hay que resaltar algunas diferencias
mayores: mientras la Historia literaria de Espaiia intenta configurar y sistematizar el pasado
glorioso —defendiéndolo del menosprecio de algunas naciones europeas— bajo su idea de
unificacion peninsular por el Estado, la obra de Eguiara reclama la entrada a Occidente de la
mano con Espafia, exigiéndole a los peninsulares un reconocimiento como par y parte de ella,
aunque también de las diferencias, marcadas especialmente por las antiguas culturas indigenas.
Con esta vision no se desconoce el criollismo de Eguiara, sino que se matizan los esfuerzos que
algunos criticos, como Ernesto de la Torre Villar, hacen por unir facilmente y sin mayor

disimulo sentimientos criollos y revoluciones de independencia, asunto en que las razones

econdmicas tienen mds incidencia que las identitarias.

69 Pedro y Rafael Rodriguez Mohedano, Historia literaria de Espafia, desde su primera poblacion hasta nuestros
dias, t. 1, Antonio Pérez de Soto, Madrid, 1766, p. L.

251



Este elemento cronoldgico, presente en la inmensa (y también inconclusa) obra de los
Rodriguez Mohedano, no se encuentra de esta manera en el corpus biobibliogrifico de Eguiara.
Pero si es posible hallar lo que Inmaculada Urzainqui —tomando las palabras del critico francés
Robert Escarpit—640 ha llamado, para el caso del sello historicista de la literatura espanola del
siglo XVIII, una suerte de «prehistoria» de la «historia literaria»:

Es entonces [siglo XVIII] cuando la literatura se hace objeto preciso de la historia y

entra a formar parte de ella, obedeciendo, en primer lugar, al despertar del impulso

historicista capaz de ver el acervo poético no tanto como depdsito o conjunto de
obras, cuanto de hitos susceptibles de ser ordenados, catalogados y valorados en su
decurso, y respondiendo también a una doble aspiracion didédctica y apologética.

Todo lo anterior se encuadra mejor en lo que Robert Escarpit ha llamado

«prehistoria» de la historia literaria.**'

Ese “impulso historicista” que ve en el acervo poético, filoséfico, cientifico y de
todas esas ramas que confluyen en el arbol literario elementos posibles de ordenar se puede ver
en la Biblioteca, asi también la aspiracion “didactica y apologética” tan evidente en los prélogos.
En esta intencién apologética, no hay solamente un intento por responder a los dichos de Marti,
pues también la hay de establecer una suerte de canon o corpus de las letras novohispanas. En
este sentido, como sefiala Roberto Gonzdlez Echevarria, la obra de Eguiara forma parte de “una

995042

formidable tradicion de anticuarios, bibliofilos y biblidgrafos” ™, previa a la historiografia

literaria decimononica. Para Beatriz Garza Cuar6én, de opinion mds audaz, la Biblioteca

99643

representa “la primera gran obra de historiografia literaria mexicana™” ", aunque no explica qué

significa que sea la primera obra de la ‘“historiografia literaria mexicana” (o mejor dicho

649 Robert Escarpit, “Histoire de I’histoire de la Littérature”, en Raymond Queneau (ed.), Histoire des Littératures, t.
3, Gallimard, Paris, 1978, pp. 1799 y ss.

! Inmaculada Urzainqui, “El concepto de historia literaria en el siglo XVIII”, en AA. VV., Homenaje a Alvaro
Galmés de Fuentes, t. 3, Universidad de Oviedo-Gredos, Madrid, 1987, p. 565.

642 Roberto Gonzilez Echevarria, “Albumes, ramilletes, parnasos, liras y guirnaldas: fundadores de la historia
literaria latinoamericana”, Hispania, 75, 4 (1992), p. 877.

643 Beatriz Garza Cuar6n, “Historia de la literatura mexicana: hacia la elaboracion de historias nacionales en lengua
espafola”, en Sebastian Neumeister (coord.), Actas del IX Congreso de la Asociacion Internacional de Hispanistas:
18-23 de agosto 1986, Berlin, t. 2, Vervuert Verlagsgessellschaft, Madrid, 1989, p. 552.

252



novohispana) y no tenga ese componente histérico cronoldgico vital de cualquier «historia
literaria, a pesar de poseer lo que Urzainqui llamd, quizds vagamente, “impulso historicista”. Si
la Biblioteca, en tanto obra bibliografica, no puede llamarse una historia literaria, ;qué se puede
decir de la historia literaria y cultural que Eguiara intenta escribir en sus prélogos?

Como sefal6é José Luis Martinez —aunque muy ensimismado en la busqueda de
aquella quimera de lo nacional- el erudito novohispano, al mismo tiempo que escribe una
refutacion al dean Marti en sus prélogos, “[...] va trazando el esbozo de una historia critica de la
cultura mexicana llena de valiosos datos y juicios, si muchas veces exaltados por el mismo ardor
panegirista, reveladores de la madurez de una conciencia nacional que sabia defender los fueros
de la cultura propia.”®** Ciertamente, como dice Martinez, en este ardor panegirista hay muchos
datos y juicios que bien pudieran ser valiosos, pero mds que ser ellos la cinta con la cual medir
“la madurez de una conciencia nacional” habria que examinar qué hace que estos prologos sean
un “esbozo de una historia critica”.

Quizas Millares Carlo se acerque mejor a este punto, cuando dice: “Por vez primera
se acometia, en los Prefacios aludidos, la empresa de sistematizar la produccién literaria y
cientifica de México, asi con anterioridad a la llegada de los espaioles, como durante el espacio
de tiempo comprendido entre los comienzos del siglo XVI y los promedios del XVIII”.** No es
posible afirmar con Millares Carlo que la de Eguiara fue una empresa que intentd sistematizar la
produccién literaria y cientifica prehispanica —que €l s6lo resefia con otra finalidad que ya se ha
comentado—, aunque si se puede decir eso de la criolla. Sin embargo, no es arriesgado sefialar

que en los prélogos de la Biblioteca hay una intencién por hacer de ambos periodos un

44 . . ’ . . . . , . .
44 Jos¢ Luis Martinez, “Historiografia de la literatura mexicana: desde los origenes hasta Francisco Pimentel”,

Nueva Revista de Filologia Hispdnica, 1 (1951), p. 40.
% Agustin Millares Carlo, “Noticia biografica...”, en Eguiara, op. cit., p. 32.

253



continuum histérico en el plano de las letras, el que pretende fundar un antecedente para la
produccioén intelectual novohispana.

Es aqui, a partir del examen de todos los prélogos como se ha hecho en este capitulo,
cuando se puede poner énfasis en la aportacion de Eguiara para la historiografia literaria
novohispana. Para el primer bibliégrafo novohispano, la historia cultural indigena no serd un
vago prolegémeno a la de 1a Nueva Espaiia, sino que verd en aquella los inicios de la produccion
literaria o un legado recibido de ese mundo antiguo —“escritos en jeroglificos nos han legado”—,
que luego se desarrollard, en su vision, con todo el vigor y plenitud en los novohispanos. Por eso
se dijo que estos prologos pueden tener perfectamente una vida aparte de la bibliografia y que
ésta, dada la tesis que en ellos subyace, puede hipotéticamente operar como una extensisima nota
al pie.

De esta manera, y en relacion con los capitulos anteriores, todo lo que Eguiara
describe en estos prologos funda lo que se podria llamar una republica literaria novohispana,
cuyo eje es la produccién de conocimiento en el pasado, pero, sobre todo, en un presente
pletdrico de colegios y encabezado por la universidad, por donde circulan el conocimiento y el
espiritu de la sociedad criolla, tal como ocurria en la Descripcion de la Sinapia. En este presente
criollo es innegable que, como dice Mabel Morafia, las «bibliotecas» u otros catdlogos e
inventarios son ‘“una apertura de un espacio critico estrechamente ligado al proceso de definicion
de la identidad americana y afirmacion del sector criollo.”®*® En otras palabras, la conciencia de
la produccién del saber, cuyos espejos serian las obras compiladoras como la Biblioteca,
constituye una parte del imaginario criollo de las letras y de la cultura ilustrada novohispana que

comienzan a desarrollarse.

646 Mabel Morafa, “Formacién del pensamiento critico-literario en Hispanoamérica: Epoca Colonial”, Revista de
Critica Literaria Latinoamericana, 31-32 (1990), p. 262.

254



Pero no s6lo es un espejo de esa conciencia identitaria; también refleja la
imposibilidad universal por reunir todo el saber en un solo espacio. La imagen que Lépez dio de
Eguiara entretejiendo el “hilo dureo” de las historias biograficas y las obras, a la que se agrega su
esfuerzo por reunir el pasado de los «jeroglificos» antiguos y el presente alfabético criollo, puede
ir perfectamente unida a otra, a la de Eguiara examinando, por aqui y por alld, bibliotecas
publicas y particulares. Asi describe Lépez, en boca del personaje italiano, la diligencia de su
escrutinio y el esfuerzo enorme por realizar su labor: “;Y qué arquillas y estantes, aquél no
escudriié? ;Qué interiores de la obscura y tétrica antigiledad no visité e inspeccion6? ;Qué
cddices, archivos y cajitas perfumadas no desenvolvié y abrié? ;A qué biblioteca no se acerco,
vio y ley6 para confeccionar la suya y reunir en ella las letras, los jugos y las flores de todas las
otras?”*’

Acerca de esta labor, un siempre borgeano Chartier, revisando el concepto de
«biblioteca», con o sin muros, sefiala que sus diferentes acepciones “[...] manifiestan
agudamente una de las tensiones mayores que ha habitado y desgarrado a los hombres de letras
de la primera modernidad.”®*® La imposibilidad de agrupar todo el saber en un mismo lugar llevé
a algunos individuos a «sofnar» una biblioteca universal de papel, y a reunir —como dice Lépez de
Eguiara con un juego metaférico que recuerda la idea de un jardin botdnico— “las letras, los jugos
y las flores de todas las otras™. Sobre este desafio imposible, Chartier reflexiona:

Una biblioteca universal (al menos en un orden del saber) no podia sino ser

inmaterial, reducida a las dimensiones de un catidlogo, de una nomenclatura, de un

inventario. Inversamente, toda biblioteca instalada en un lugar particular y formada
por obras bien reales, dispuestas para la consulta y la lectura, s6lo podia brindar,
cualesquiera fueran sus riquezas, una imagen trunca de la totalidad del saber

acumulable. La distancia irreductible entre inventarios, idealmente exhaustivos, y

colecciones, necesariamente lacunares, ha sido vivida como una intensa frustracion.
Ha originado las empresas mds desmesuradas, reuniendo mentalmente, sino en la

7 Lépez, op. cit., p. 12.
648 Chartier, art. cit., p. 89.

255



realidad, todos los libros posibles, todos los titulos identificables, todas las obras
jamds escritas.**

Esta frustracién por reunir todas las obras, incluso las no publicadas, por levantar en
sus estanterias de papel los volimenes, victima de la rapifia (como la biblioteca de Sigiienza), y
los documentos irremediablemente perdidos del pasado prehispanico y el presente criollo, es
quiza el “impulso historico” que empuja la respuesta de Eguiara y levanta un hito fundamental
para el primer momento de la literatura ilustrada novohispana. Es probable que este término de
«historia literaria», como se ha dicho, no sea absolutamente conveniente ni convincente para la
labor de Eguiara en la Biblioteca, pues falta el orden cronolégico de autores y obras. En sintesis,
mas alla de esta ausencia fundamental, lo cierto es que si los prélogos de esta obra no son un
intento por hacer una «historia literaria», por lo menos lo es de proponer un sistema progresivo
en el desarrollo de las letras en la Nueva Espafia. Como queda claramente expuesto en los siete
primeros prologos, la tesis de Eguiara es que la produccion cultural y cientifica no se inicia con
la llegada del imperio espafiol, sino con el imperio mexicano. Y que ella contintia un curso casi
natural, progresivo y lineal, hacia la cultura letrada occidental asentada en las tierras mexicanas,
que €l ordena y clasifica como los hombres de su tiempo. Esta primera reunién del legado de
siglos y siglos pone a la historia y la clasificacion en un papel principal.

Alfonso Reyes, con un tono entre apocaliptico y kantiano, era también de la opinién
de que estos afios que llamé los de la «era critica» fueron los de la clasificacion: “Se liquida una
jornada. La era de creacion artistica entrega sus saldos a la clasificacion, la critica y la historia.
En cierto modo, a los atenienses suceden los alejandrinos. La Nueva Espafa ha alcanzado la
mayoridad.”650 Como ya se ha dicho, y a modo de agregado a las palabras de Reyes, la historia y

la ciencia, a las que se unird la filosofia, son las tres grandes cumbres que rodean a la literatura

649 .
Loc. cit.

659 Alfonso Reyes, op. cit., p. 375.
256



novohispana de la Ilustracion. Todo cambia: tal como la historia, la ciencia y la filosofia en los
tiempos de Sigiienza, la forma de entender a la literatura también comienza a cambiar en los de
Eguiara. Sobra decir que la creacion artistica siguid fluyendo y seguird por todo el siglo, aunque
de un modo diferente a las centurias anteriores, cuestion que en este trabajo se establecié desde
un principio. Pero Reyes tiene razén cuando sefiala que la clasificacidn, la critica y la historia
campean por estos afios. La obra de Eguiara es un buen ejemplo, quizas el mejor, para aquellas
palabras del ensayista regiomontano, quien también tiene razén cuando utiliza el adjetivo
“alejandrinos”: la Biblioteca, como un Faro novohispano, pretende ser una heredera de papel de

la estirpe de Alejandria.

257






4. “BASTO CONTINENTE, Y LARGAS PROVINCIAS DE LA LITERATURA INDIANA”: LITERATURA,
HISTORIA Y CRIOLLISMO EN TARDES AMERICANAS (1778) DE JOSE JOAQUIN GRANADOS Y GALVEZ

4.1 DEFINIENDO LA OBRA: TARDES AMERICANAS Y SUS PRELIMINARES

La reivindicacién de la Biblioteca Mexicana de Eguiara y Eguren tiene vastagos hacia el dltimo
cuarto del siglo XVIII. La obra que se estudiard en este capitulo —Tardes Americanas (1778),
escrita por el franciscano José Joaquin Granados y Gialvez—*" parece nacida parcialmente del
prologo XIX de Eguiara, en el que resalta la capacidad intelectual de los indios del virreinato.
Tardes Americanas es un didlogo didactico, al igual que la obra de Vicente Lopez y, como en el
Didlogo de Abril, también aqui los protagonistas de la charla hacen reflexiones eruditas en un
locus amoenus de las afueras de la ciudad, espacio ideal que estd presente en los didlogos
renacentistas estudiados por Gomez®?: la campifia, el infaltable rio y los drboles frondosos
levantan un teatro ideal para las disquisiciones, alentadas por la fuerza y belleza de la naturaleza
michoacana.

En la “Introduccion, que sirve de prologo”, aparece el narrador: un cura, llamado en
el didlogo simplemente Cura —personaje de apariciones esporddicas—, quien serd una especie de
amanuense de lo que se dird en este didlogo. Comienza por relatar su paseo con un paisano —
Espanol—- por la orilla de un rio, y su encuentro fortuito con Indio, un indigena otomi. Esta
“Introduccion” cumple el papel de caracterizar a los interlocutores del didlogo —especialmente a

Espaiol e Indio, los principales—, asi como de describir el espacio geografico donde éste se

1 José Joaquin Granados y Gélvez, Tardes Americanas. Gobierno gentil y catélico: breve y particular noticia de

toda la historia indiana: sucesos, casos notables, y cosas ignoradas, desde la entrada de la gran nacion tolteca a
esta tierra de Anahuac, hasta los presentes tiempos. Trabajadas por un Indio y un Espaiiol, Imprenta Matritense de
D. Felipe de Ziiiga y Ontiveros, México, 1778.

%2 En buena parte de los dialogos didéacticos renacentistas estudiados por Gomez “...] hay una preferencia marcada
por los entornos bucdlicos, por el locus amoenus de la preceptiva literaria, motivo central de todas las descripciones
pocéticas desde los tiempos del Imperio Romano hasta el siglo XVI.” Gomez, op. cit., p. 30. De esta manera, Tardes
Americanas se inscribe, con este y otros aspectos formales que pronto se examinardn, en la tradicidn literaria cldsica.

259



desarrollard. Tal como en los didlogos didacticos renacentistas estudiados por Gémez, cada uno
de los personajes de la obra de Granados (especialmente los principales) encarna ideas diferentes
sobre un mismo asunto, lo que se verd claramente mediante el examen del texto.%>® Asi Cura da
inicio a la obra y narra el encuentro de estos tres personajes:

Acompafiado de un Paisano, sali, como solia, una tarde entre muchas, para desahogo

del 4nimo, & las frescas riveras de la Alaja, rio tan hidrépico de sus corrientes, que

bebe con implacable sed quantos didfanos cristales le tributan los muchos veneros y

manantiales con que prédiga la naturaleza lo enriquece, sin dexar 4 los habitadores de

sus margenes otro recurso 4 sus sedientas ansias, que el de unos escasos cristales que,

por ahito, les franquea. Y 4 el llegar 4 la ancha rotura de una ladera (comun asilo de

mis fatigas) nos encontramos con un Indio, s6cio en mis honestas diversiones,

soledades, y retiros. Saludélo con aquellas carifiosas demostraciones de quien le
. 4

amaba tiernamente.®’

De la descripcion de las riberas o arroyos emanados de este rio michoacano como un
lugar ameno, el narrador pasa al rio, al que describe como una corriente sedienta que busca el
agua de los distintos cauces que en ella desembocan. El rio ha sido desde la Antigiiedad simbolo
del tiempo; su sed simboliza a otra: la del conocimiento sobre la historia —el tiempo sintetizado
en nombres, lugares, hechos, reflexiones e interpretaciones— que tanto Espaiiol como Indio
demostrardn a lo largo del didlogo. Esta descripcién introductoria con que se inicia Tardes
Americanas adelanta lo que viene: Indio, quien espera la amena charla a la orilla de este simbolo
del tiempo, serd el pozo erudito e insondable de la historia y el saber de estas tierras. El otro,
Espaiol, quien estd acompafiado por el narrador (que pronto desaparecerd y dard paso al didlogo
entre los personajes principales), es prontamente puesto al tanto de la calidad de su futuro

interlocutor nativo. Esta es la forma con que Cura describe a Indio:

Jamas traté hombre de su clase mas atento, mas christiano, mas humilde ni comedido:
4 que se agrega haberle dotado Dios de unas potencias claras, € instruido en todo

653 “La tendencia a identificar a cada interlocutor con el papel que desempefia en el proceso didactico del didlogo
conduce a dibujar caracteres abstractos. En este proceso gradual de abstraccion, finalmente el autor de didlogos llega
a los interlocutores alegoricos o personificaciones ficticias de una idea.” Ibidem, p. 27.

%% Granados, “Introduccion...”, op, cit., s. p-

260



género de ciencias, artes, y facultades. Nada se le esconde 4 su estudio y penetracion,
poseiendo [sic] una cierta dominacion y despotismo sobre todas ellas, como el que las
goza por una especial gracia y privilegio de lo alto. ;Y en la historia, y
acontecimientos de este Reyno, qué tal grado de ilustracion tiene? me dixo el Paisano.
Ha, Sefior mio, le respondi, es tan alto y excelente, que no tiene que embidiar 4
muchos que blasonan de sabios y eruditos. Encanta y embelesa con su narracion,
porque 4 mas de la prontitud en referir los pasages, y ajustar las épocas, es ingenuo,
claro, breve, veridico, y poco amigo del hipérbole, de los tropos, de las frases, ni de la
admiracion impertinente. De suerte, que muchas veces he pensado para mi, que si
como este Indio anhela solo 4 recogerse dentro de la esfera de su abatimiento,
levantara los vuelos de la pluma hasta donde alcanza la hermosura y facundia de su
lengua, entregando 4 los moldes lo que dicta de preciosas noticias, leeriamos en
nuestros tiempos una obra pulcra, vdlida, acre, sublime, varia, elegante, pura,
figurada, espaciosa, y difundida con grande elogio y alabanza, como lo pide Plinio en
su Epistola 20.%%

Este fragmento del didlogo entre Cura y Espafiol muestra la alta estima que aquél
tiene de Indio. Pero no se queda sélo en una simple loa; aqui se establece con claridad lo que
para el narrador es un intelectual modelo: “prontitud en referir los pasages, y ajustar las épocas”,
su honestidad, claridad, brevedad, veracidad, asi como el poco uso de la “hipérbole, de los
tropos, de las frases, ni de la admiracion impertinente”, es decir, alejado de las secuelas que
algunos hombres de la época veian —como ya se ha comentado en capitulos anteriores— en la
estética y escritura del Barroco. Todas estas virtudes hacen de Indio un sujeto ejemplar para
aquellos que “blasonan de sabios y eruditos” en la historia novohispana. A pesar del feliz retrato
que Cura hace, este halago termina con una suerte de lamentacion: ;por qué Indio no levanta “los
vuelos de la pluma hasta donde alcanza la hermosura y facundia de su lengua, entregando 4 los
moldes lo que dicta de preciosas noticias”? No hay una respuesta por parte de Cura. Pero quizas
no habria que buscarla aqui, sino en el recuerdo de las palabras de Eguiara en aquel prélogo

XIX, cuando denuncia el abandono que sufren los indios. Y quizds porque también —; por qué no

553 Ibidem, s. p. La epistola que se refiere aqui es, efectivamente, la breve epistola 20 del cuarto libro, escrita por
Plinio el Joven a su amigo Méximo, alabando la obra de éste como “[...] bella, solida, variada, delicada, elegante,
pulida, sublime, esmaltada de agradables figuras y lo bastante extensa para honrar al autor”, en Cartas, Secretaria de
Educacién Publica, México, 1984, p. 150.

261



decirlo?— no sean ellos los llamados a cumplir esta labor, desde la perspectiva criolla: para tal
mision estdn los intelectuales como Sigiienza y Eguiara, intérpretes «oficiales» de las
antigiiedades indigenas.

Como salta a la vista, hay una diferencia importante entre el opdsculo de Vicente
Lopez y la obra de Granados: Tardes Americanas no es un didlogo entre europeos, sino entre un
indio otomi erudito y un espafiol avecindado en la Nueva Espafia. Este aspecto novedoso del
texto de Granados tiene una suerte de paralelo en una obra publicada pocos afios antes en el
virreinato peruano. El Lazarillo de ciegos caminantes (ca.1775) de Alonso Carri6 de la Vandera
—obra peculiar que se menciond en el segundo apartado del primer capitulo de este trabajo—
guarda ciertas coincidencias formales con la del franciscano. Siendo también un didlogo
didéctico, el escrito de Carrié se construye a partir de las conversaciones entre un espafiol y un
indio, aunque no se divide estructuralmente ni en «tardes» ni jornadas, sino en capitulos, la
mayoria de ellos correspondientes con las provincias visitadas por ambos interlocutores en su
camino de Buenos Aires a Lima. Sin lugar a dudas, hay algunos elementos (ademds del
mencionado) que acercan la obra de Granados con la de Carri: en ambas hay una revisién de la
historia prehispdnica por parte de los interlocutores, como también diversas descripciones del
entorno social en el que viven. No obstante estas similitudes formales, hay una discrepancia total
en relacién con el punto de vista de la caracterizacién de los personajes: en El Lazarillo de
ciegos caminantes el indio «Concolorcorvo» —si bien escritor— sabe poco o nada sobre la historia
de los suyos, es constantemente corregido e influenciado por las opiniones negativas del

visitador espafiol, especialmente sobre el mundo indigena y criollo del Virreinato del Perd.®*® Por

656 Aunque en muchos pasajes de EI Lazarillo el visitador critica dcidamente a los criollos, se pueden encontrar
algunos halagos hacia este grupo. Curiosamente, Carrié vivié alrededor de diez afios en la Nueva Espafia, la mitad
de ellos en México. La opinién que le merecen los criollos novohispanos es muy positiva, superando a la que tiene
sobre los del Perd. En uno de los dltimos capitulos del libro, los dos interlocutores discuten el famoso asunto de la

262



el contrario, en Tardes Americanas es Indio, erudito y profundo conocedor de la historia propia,
quien defiende tanto la cultura indigena prehispédnica como a la criolla novohispana, aclarando y
corrigiendo los prejuicios de Espafiol (su interlocutor), como se estudiard. Con esta breve
comparacion entre dos obras formalmente similares, publicadas por los mismos afios en los dos
virreinatos mds importantes de América, no resulta dificil descubrir, en un nivel general, una
pequeiia arista de la variedad ideoldgica presente en la produccién literaria dieciochesca. Desde
un punto de vista mds especifico, esta comparacién también ayuda a pensar y definir
preliminarmente el acercamiento o perspectiva de Granados sobre ciertos temas (como la historia
prehispanica y el mundo criollo) que tanto Tardes Americanas como El Lazarillo de ciegos
caminantes discuten.

Aunque no sea un escritor, como el «Concolorcorvo» de Carrid, sino un Sécrates
indiano, Indio es puesto por Cura en el centro de la virtud y la sapiencia, lo que lo convertird en
el participante més destacado de este didlogo. Desde la primera intervencién de Indio —a quien
Cura pide que relate los sucesos notables de la Nueva Espafia al peninsular, el que, a su vez,
espera darlos a conocer y publicarlos en Europa— Granados lo caracteriza como un hombre
modesto: “[...] soy un pobrecillo Indio, cuyo caracter es el desprecio, la mofa, y la ignorancia; y

quando no le constara 4 el Mundo nuestra estolidez y simpleza, bastaria el eco de esta voz Indio,

precocidad y decadencia de los ingenios americanos, cuestion que se analizd en el capitulo anterior, mediante el
examen de algunos ensayos de Feijoo y otros autores. El visitador halaga a los criollos mexicanos, aunque critica su
mala pluma y su excesivo aprecio por la l6gica escoldstica, influenciado, quiza, por su lectura del benedictino: “La
juventud mexicana es tan aplicada a las letras, desde su tierna edad, que excede en mucho a la de Lima. Luego que
aprenden a escribir mal y a traducir el latin peor, la ponen en los muchos colegios que hay, para que se ejerciten en la
ciencia del ergo. Todos los colegiales de México asisten a mafiana y tarde a la Universidad, y es gusto ver a aquellos
colegiales, que van en dos filas, disputar por las calles, y a otros repasar sus leciones. En la Universidad se convidan
los chiquitos para resumir los silogismos. En los colegios no se ve otro entretenimiento que el del estudio y disputa,
y hasta en las puertas de las asesorias y en las barberias no se oye otra cosa que el concedo majorem, nego menorem,
distingo consequens 'y contra ita argumentor, con todas las demads jergas de que usan los ldgicos, de suerte que no
hay barrio de toda aquella gran ciudad en donde no se oiga este ruido, a pesar del que hacen los muchos coches y
pregoneros de almanaques, novenas y otros impresos, como asimismo de los que venden dulces y otras golosinas.”
Alonso Carri6é de la Vandera, El Lazarillo de ciegos caminantes, ed. Emilio Carilla, Labor, Barcelona, 1973, pp.
453-454. Estas ultimas lineas demuestran la popularidad vigente de los almanaques en el siglo XVIII, sobre los que
se hablg, aunque escuetamente, en el capitulo dedicado a Sigiienza.

263



para que despreciara sus conceptos, se riera y mofara de sus producciones.”®’ Claramente, junto
con la modestia de Indio, Granados no deja pasar la oportunidad de hacer un comentario irénico
y revelar los prejuicios que sobre los americanos tienen algunos europeos. Con la intencién de
precisar la vastedad de conocimientos que Indio tiene —y al mismo tiempo para transparentar las
fuentes utilizadas en su escrito, Granados ahonda en este juego de modestia e ironia: Indio

declara los libros que ha leido en toda clase de ciencias (advierte que de algunos no ha leido

99658

“mas que un poquito”"), de autores antiguos y modernos, para que Espafiol no crea que éI es

95059

“tan omniscio como lo ha pintado Cura, y sepa “[...] mis bebederos, con lo que nos

ahorrarémos del trabajo de citar, y llenar las margenes de textos, nimeros, y latines [...]”.%%

Entre estas obras se contard, para el caso de la historia novohispana, a Lopez de Goémara,
Herrera, Acosta, Torquemada y “[...] muchos manuscritos, lienzos, mapas, y otros monumentos

que tengo registrados, traducidos del mexicano, nahual, y chichimeco 4 el elegante idioma

7 95661

otomi. De esta manera, Indio se muestra competente en todo tipo de fuentes para reconstruir

la historia y presentarse a Espafiol como un gran interlocutor. Sorprendido, el peninsular exclama
ante su paisano:

jHa, Padre mio, volviendose 4 mi, y como en el campo mas infructifero, pobre, y
esteril, se suele hallar el tesoro, que no se encuentra en la tierra que se jacta de amena,
fecunda, y abundante! jQuien creyera, que en una poblacién de Indios tan
despreciable y ridicula como es esta de los Amoles, habia de depositarse riqueza de
tanto precio, y valor! Quien supiere, le respondi, que la mano de Dios no se ata ni
abrevia para nadie, y que el Sol igualmente dispensa sus luces 4 los Indios y los
Espaioles. En este conocimiento estoy, prosigui6 el Paisano: y desde ahora ya V. R.
puede prestar paciencia con un huesped, que olvidado de sus empleos, negocios, €
intereses, los pospone 4 el gusto de sus amigos.

%7 Granados, “Introduccion...”, op, cit., s. p.
658 Ibidem, s. p.

69 Ibidem, s. p.

80 I oc. cit.

1 Loc. cit.

264



El prejuicio de Espafiol con respecto a los indios queda claramente establecido;
también la leccion de Cura acerca de la igualdad en capacidades entre espafioles e indigenas.
Indio es un ejemplo que echa por tierra los argumentos falaces contrarios a la inteligencia y
capacidad intelectual de los indigenas y, por consiguiente, de los americanos. La querella que se
examind en el capitulo anterior parece mantenerse todavia abierta, mds de veinte afios después de
la iracunda respuesta de Eguiara. Pero Granados quiere ir mds alld, mostrando el cambio que
Espaiol vive cuando entra en conocimiento de la capacidad de Indio y la aceptacion de las
palabras de Cura que aleja cualquier prejuicio: si “el Sol igualmente dispensa sus luces 4 los
Indios y los Espafoles”, entonces, ;para qué insistir en estas falsas concepciones si el personaje
nativo demuestra con creces que tal fundamento no es empirico? Lo mismo, como se ha
examinado, fue dicho por Eguiara. La voz criolla o de sus defensores (como el franciscano)
parece ser una letania que recorre el siglo XVIII, propagando un ideal de igualdad, no al estilo
burgués de la Francia revolucionaria, sino reconociendo las jerarquias politicas y administrativas
e intentando equiparar las capacidades intelectuales de uno y otro lado del Atlantico.

No obstante, esta igualdad es un tanto engafiosa, lo que queda en evidencia en el
objetivo que se proponen los participantes de este didlogo. Dentro del marco ficcional, éste tiene
por finalidad la escritura de una nueva historia de la Nueva Espafia —al estilo de las de Solis,
Boturini y otros—, como dice Espaifiol, luego de haber comprendido la vastedad de conocimiento
de Indio: “Ahora podré entregar 4 los moldes mi trabajo, para que su lectura se haga clara,
inteligible, y menos molesta 4 mi Paisanage; burlandome de los golpes de la censura, aun en
unos tiempos como los presentes, que los juicios de los Lectores se miran tan delicados, y
escrupulosos™.®®> Los “vuelos de la pluma”, como ya se dijo, no seran los de Indio, sino de

Espaiol. Indio es una suerte de informante nativo que sentard las bases para que Espafiol mande

2 Ibidem, s. p.

265



a la imprenta un libro con el conocimiento adquirido, de manera adecuada, con auxilio de un
americano. ;No era, acaso, lo que pedia Eguiara, cuando sefialaba los yerros de Kircher? Este
didlogo —que pasaré ficcionalmente a ser texto, mientras otros (en su mayoria historiograficos)
formardan parte del didlogo— esconde una verdad en este juego: los indios deben ser
colaboradores o auxiliares de los historiadores de la antigiiedad americana, sean europeos o
criollos, y no quienes escriban de ellas. La igualdad entre indios y espafioles queda en
entredicho; Indio, a pesar de ser considerado un par desde el punto de vista de su erudicion, serd
la materia prima desde la cual Espaiiol extraerd lo necesario para levantar su edificio textual.

(Qué tipo de obra es, entonces, Tardes Americanas? Un didlogo didactico en
diecisiete partes o «tardes» —como Granados prefiere llamarlas, inspirado en algunas obras cuyos
titulos hacen referencia a dias, afios, mafianas, noches, como Noctes Atticae de Aulio Geli0—663,
en el cual Indio demuestra su capacidad intelectual y erudicién, convirtiéndose en un maestro
para Espafiol en los asuntos de historia y cultura americanas, aunque no sera el escritor de la obra
futura que el peninsular proyecta hacer para dejar en lo alto el nombre de la Nueva Espaia. Este
personaje erudito serd un defensor de la labor criolla, cumpliendo con el suefio de la educacién
indigena que Eguiara deseaba: es un indio sabio en todo tipo de conocimientos occidentales,
convertido, por asf decirlo, en un indio «acriollado». El es la prueba, por lo menos ficcional, del
éxito criollo en tierras americanas y el mejor e imparcial testigo de las labores culturales de este
grupo.

Y qué se propone hacer Tardes Americanas para cumplir esta meta? Como ya se

puede intuir, este didlogo tiene objetivos que van mds alld del simple placer erudito y del

663 Esta divisién en «tardes» —cada una de ellas correspondiente a un dia— también encuentra un paralelo en muchos
de los didlogos didacticos renacentistas que Gomez ha estudiado: “Cuando hay marcas temporales, el proceso del
didlogo estd estructurado de acuerdo con unas normas de salutaciéon y de despedida que delimitan el inicio y el final
de cada didlogo o de cada una de las partes en la que éste se subdivide. Convencionalmente, el desarrollo del didlogo
o de cada unidad del didlogo tiende a coincidir con un dia.” Gémez, op. cit., p. 38.

266



intercambio de informacidén desinteresado, los que exhibirdn cierto parentesco con el trabajo de
Eguiara. Granados, espafiol «acriollado», pretende defender por lo menos tres cosas, mediante el
didlogo de los dos personajes principales: el pasado indigena, el mundo cultural criollo —ambos
victimas del prejuicio y critica europeos— y el dominio espafiol en América. Esta tarea (paradojal
para los tiempos actuales) se anuncia ya en las dos censuras, la aprobacién y el dictamen de la
obra. Todas ellas tienen algo interesante que comentar acerca de sus distintas lecturas; si bien no
son una «critica literaria», por lo menos muestran atisbos de una reflexion (muy parcial) sobre el
contenido que enjuician. Es evidente que ninguna de ellas ataca la obra; de ser asi,
probablemente, no se tendria impresa. Pero cada una toma una hebra del texto y la extiende por
estos preliminares, sobre los cuales conviene detenerse para entender que Granados no estaba
solo en sus ideas y como algunos de sus contemporaneos las recibieron.

La primera censura estd escrita por Joseph Rafael Olmedo, profesor de la Real y
Pontificia Universidad de México. Segin anota, el escritor franciscano ya le habia comunicado
su intencion de escribir un didlogo “[...] con la idea del mas cumplido desagravio de la Nacion

. 4
Americana”®

y de “embotar los tiros de la embidia de los Estrangeros, por la conquista y justa
dominacion en la América de nuestros Augustos Soberanos™®. El censor, seglin dice, pensé
encontrarse con un didlogo diferente al que finalmente leyd, en el cual se “representaria en uno
de los Interlocutores, con respecto 4 tan noble objeto, el caracter de los Grocios, Voltayre,
Sidney, Gottlob, Bulangér y otros impios Filosofos [...] y en el otro Interlocutor retrataria & ésta
[Espaiia y sus dominios], que apoyada en monumentos irrefragables, repeleria aqui calumnias,

desharia alli agravios [...17.9 Pero el autor de Tardes Americanas, como lo reconoce el censor,

recorrid otras rutas para lograr sus objetivos. Olmedo se sorprende de que Granados no tomara el

664 Joseph Rafael Olmedo, “Censura del M. R. P. Fr. Joseph Rafael Olmedo”, en Granados, op. cit., s. p.
%5 I oc. cit.
896 7 oc. cit.

267



camino mds facil, mediante la representacion, por un lado, de un simple refutador de tales
“calumnias” y, por otro, de los “impios” o anticatdlicos acusadores, como Hugo Grocio (con
varias obras mandadas a expurgar), Voltaire (con obras prohibidas, suyas y atribuidas), el rebelde
y antimonarquista Algernon Sidney (por cuyo Discourses Concerning Government de 1698,
prohibido por la Inquisicién, fue ejecutado), Gottlob (;es Christian Gottlieb Buder, con obras
prohibidas?) y, probablemente, el pastor protestante Heinrich Bullinger.®®’

Luego de descartar esta estructura en la obra, el censor explica en términos
encomidsticos lo que encontrd: que la Divina Providencia justifica el dominio de Espafia sobre
los pueblos americanos —especificamente los mesoamericanos—, inmensos en su poblacion y
gobernados sabiamente, a quienes solo les faltdé conocer la “Soberana Revelacion” para alcanzar
la perfecci(’)n.668 Como dejan ver sus palabras, la censura de Olmedo no es muy novedosa, pues
tiene varios tépicos que ya se han examinado en este trabajo. A esto suma una —quizds
consciente— mala interpretacion de las palabras de Boturini en su Idea, cuando sefala que
cualquiera, al leer las noticias que Granados da en su obra, “se convencera, de que la Historia
universal de las Indias, tan deseada hasta ahora de los Sabios, verificaria, no solo la competencia

a las mas célebres del Orbe, sino tambien el exceso, como se atrevid 4 asegurarlo el célebre

57 Vid. “Grotius (Hugo)”, Indice iiltimo de los libros prohibidos y mandados expurgar: para todos los reynos y
sefiorios del Catolico Rey de las Esparias, el Sefior Don Carlos IV. Contiene en resumen todos los Libros puestos en
el Indice Expurgatorio del aiio 1747, y en los Edictos posteriores, hasta fin de Diciembre de 1789, Antonio de
Sancha, Madrid, 1790, p. 120. Vid. “Voltayre”, ibidem, p. 279; “Algernon Sidney”, ibidem, p. 7; “Gottlieb”, ibidem,
p. 118; “Bullinger (Henry)”, ibidem, p. 38.

668 «[...] hallé en ella las noticias mas sublimes, y la copia de monumentos bastantes para la execusion de aquel
designio; que no solo confundirfan 4 los enemigos del Catolicismo, presentdndoles la dilatacion de la Monarquia
Espaiiola, como un proyecto sostenido por la Religion [...] porque no de otra suerte dispuso dominara 4 unas Gentes
inmensas en la multitud, sabias en sus leyes, cultas en su gobierno. Epitetos que, sin embargo de los extravios 4 que
las inducia la falta de la Soberana Revelacion, las deberian caracterizar, como es tan obvio convencerlo con las
Naciones Egipcias, Griegas y Romanas, en las mas espesas tinieblas de sus errores y desérdenes; dandonos derecho
los mismos respetables monumentos 4 juzgar con la lamentacion de Séneca, que mas que la razon, la costumbre ha
graduado por la mas inculta y barbara, sobre todas las de la tierra, 4 la Gentilidad Americana. Con sola una atenta
consideracion sobre las noticias tan sublimes en su genero que aqui se acopian, qualquiera, por prevenido que se
halle, se convencerd, de que la Historia universal de las Indias, tan deseada hasta ahora de los Sabios, verificaria, no
solo la competencia 4 las mas célebres del Orbe, sino tambien el exceso, como se atrevid & asegurarlo el célebre
Caballero Boturini.” Olmedo, “Censura...”, en Granados, op. cit., s. p.

268



Caballero Boturini.”*® Dejando de lado estas cuestiones tal vez menores, se puede decir que de
las palabras del censor se colige que esta obra literaria tiene una vocacion historicista clara, como
muchas de las que nacen en este siglo; y, tal como otras que se han examinado, insiste en el
aspecto racional de las antiguas culturas indigenas y de la continuidad armoniosa entre ésta y la
de los americanos o criollos. Segtiin Olmedo, el conocimiento de tales antigiiedades “revistié de
un espiritu Americano” al autor, aunque su cuna fuese peninsular.®’

La segunda censura es la del carmelita descalzo Joseph de San Benito, quien sélo se
dedica a defender las hipétesis de Granados sobre el posible poblamiento de América. Sobre este
asunto se ha hablado lo suficiente en el capitulo segundo de este trabajo y no es necesario volver
a él. El censor no demuestra una gran erudicion, pero si una capacidad notable para complicar un
tema que, en ese tiempo, no debia ser motivo de mucha discusién. San Benito forma con su
pluma y su ingenio un texto que raya no sélo con lo ilegible, sino con lo insignificante, dando
vueltas en reflexiones sin mucho sentido y haciendo retruécanos bastante artificiosos. Algunos
pasajes de su texto —se transcribe uno en nota al pie— son dignos, si lo hubiera, de un museo de

2.0 1
rarezas l’etOI‘lCEIS.67

9 Loc. cit. Ciertamente, el historiador lombardo dijo casi las mismas palabras que transcribe Olmedo, pero
refiriéndose a su propia historia, a la que quiere escribir, para lo cual presenta esta «idea» o prospecto: “[...] se me
did a conocer, representada en tanta copia de Materiales, que no hallaron los demas Historiadores [de Indias], y con
tanta excelencia de cosas sublimes, que me atrevo a decir, que no solo puede competir esta Historia con las mas
celebres del Orbe, sino excederlas.” Lorenzo Boturini, Idea..., p. 2.

670 Olmedo, “Censura...”, en Granados, op. cit., s. p.

7! Aqui hay una prueba de las disquisiciones de este censor sobre el mito atlantico y la formacion de América: “Las
irrupciones del vasto piélago, las mutaciones causadas en el terrdqueo desde su creacion hasta el dia, han sido tan
enormes, quales describen las historias, y bien pondera el citado Problema Historico. Digalo aquel semicataclysmo
de Deucalion. Islas de Africa se llaman Canarias, en quienes aquel célebre altisimo picacho de Teide pudo ser; no el
Libyco; pero si el que vecino 4 las Herculinas Columnas, denominaba la antigiiedad: el Monte Atlante. Desde luego
que por €l se llaman las fortunadas Islas en Mapas € Historias: asi mismo, Islas Atlantidas. ;Y quien quita, que no ya
la contigiiidad 6 cercania con la tierra Africana, como en el dia, sino la continuidad, como acaso en antiguos tiempos
antes de alguna irrupcion maritima, las denomindse desde entonces Islas de Africa? Las que hoy son Islas muchas en
plural Atlantidas, serfan por ventura, en algunas de los antiquisimos tiempos en singular Isla Atldntida. Aquella que
en las historias, aunque tan sonada, se tiene por tan soflada, como una de las muchas ideas de Platon. Hay quien 4
esta la sitda 4 distancia de cinco dias de navegacion regular del Africano Monte Atlante. Y en caso de tal navegacion,
bien podrémos hallarnos sin mucha mental fatiga, en las Islas Atlantidas Canarias plurales, como en la Isla Atlantida
en singular. ;Y con qué Auténticos podré, en esta posicion negarse, que los que antes de alguna irrupcion se hallaban

269



La aprobacion del fraile Fernando Rivera coincide en varios puntos con la de
Olmedo. Para €1, Tardes Americanas es una sintesis historica del pasado indigena: “El que leyese
con juiciosa atencion esta Obra, soy de sentir, que 4 mas de que se embelezard con la elegancia y
erudicion de sus periodos, hallard en breve laconismo una completa Historia de la antiguedad
Americana, y desde la Conversion hasta los tiempos presentes [...]”.°”> Como Olmedo, Rivera
reconoce que habia trabajo cientifico en el Nuevo Mundo anterior a la llegada de los espafoles,
donde “[...] ninguna ciencia le era forastera, siendo los mayores teatros de sus letras fieles
panegiristas de sus estudios, y sublimidad de talentos, por lo que se grangearon sus hijos las
aclamaciones, y dieron mas de una vez prueba de esta verdad las autorizadas lenguas de los
moldes.”®”?

Las obras impresas de los escritores y cronistas —quienes se refirieron en varias
ocasiones a las investigaciones cientificas de los indios, como se ha examinado ya— da autoridad
a esta aseveracion. Pero el poder de la palabra impresa no s6lo otorga la categoria de «verdad
histérica» a este hecho; también a otro que Rivera trata a continuacién y que tiene relacién con
Nezahualpilli y un canto de Nezahualcéyotl que Granados integra en su obra y que mds adelante
se examinard con mayor profundidad. Rivera confiesa haber sospechado que este canto era del
franciscano, “[...] parto de su ingenio, para hacer alarde vistoso de sus talentos, ¢ ardid de su
piadoso estudio para prevenir desengafios al Christiano”,*" luego rectifica y dice —quizds con

picardia— haberlos encontrado en la obra de Torquemada. No se dird mucho mds de este tema

situados en la singular Africana Atlantida, no pudiesen en un momento venir 4 hallarse, como cortados (despues de
la irrupcion) hechos Colonos, o habitantes nuevos de las ya nuevas Islas Atlantidas en plural, 6 Canarias?” Joseph de
San Benito, “Censura del M. R. P. Fr. Joseph de San Benito”, en Granados, op. cit., s. p.

672 Fernando Rivera, “Aprobacion del M. R. P. Fr. Fernando Rivera”, ibidem, s. p.

7 Ibidem, s. p.

% Ibidem, s. p.

270



que luego se estudiard, sino s6lo una cosa: en ninguna parte de la Monarchia Torquemada
transcribi6 este canto de Nezahualcdyotl.

Probablemente es el dictamen de Joseph Arias el mds notable entre las censuras y la
aprobacion que anteceden a la obra. Arias, lector atento, adelanta el tema de fondo del que tratard
Tardes Americanas; contradice parcialmente lo que las censuras y aprobacién han dicho sobre
los objetivos de la obra y se lanza a defender abiertamente el mundo de los criollos
novohispanos. La disposicion retérica de este breve texto genera expectativas, pues Arias
comienza su dictamen descartando los supuestos fines de Tardes Americanas (lo que
aparentemente busca el autor), que para €l como dictaminador no son mas que medios para
alcanzar sus verdaderos objetivos:

[...] hallé, que no es el fin, como parece, precisamente instruir en Genealogia,

Chronologia, y Sucesos antiguos y presentes de estos Reynos: no explicar obscuros

caracteres, que para comunicacion racional, y archivos de la memoria, como de

Alfabeto usaban los Indios: no pintar la disposicién, grandeza de sus Edificios y

Palacios, que componian populosos Lugares, y magnificas Cortes: no su comercio

rico, ni su politico, y militar gobierno: no los errores, idolatrias, superticiones,

inhumanidades de su gentilica abominable religion. Nada de esto es el fin.®”

Luego de enumerar y descartar los que, segtn €l, no son los objetivos finales de la
obra, Arias escribe que ésta se propone al menos dos cosas: “recomendar & la antigua Gentilidad,

quanto es licito”®’®

y “exaltar con mil honores 4 los Criollos, que somos descendientes de
Europeos™.®”” A partir de estas palabras del dictaminador, es inevitable no recordar los

propositos de Eguiara con su respuesta a Marti. Efectivamente, una de las cosas que Granados se

propone es hacer esta defensa doble, del pasado y del presente, con la cual, dice Arias, el autor

67 Joseph Arias, “Dictamen del M. R. P. Fr. Joseph de Arias, Lector de Prima de Sagrada Teologia, Guardian, y
Regente de Estudios en el Colegio Real, y Pontificio de la Purisima Concepcion de Zelaya”, en Granados, op. cit., s.
s
677

Ibidem, s. p.
Loc. cit.

271



. - . 5 s 67
“[...] consigue el utilisimo fin de varios vulgares desengafios”,®’® aun cuando el autor sea

, . 7 . . .
europeo, “que acd llamamos Gachupln”.6 ? Arias pide a los lectores que no sélo alaben del

29680

escritor su finalidad loable, sino “su literatura, y buena crianza™"", es decir, su sapiencia o vasta

erudicién en temas americanos y su muestra de agradecimiento con la Nueva Espafia, pues tal

«literaturay la ha “[...] recibido de esta Santa Provincia”®®'

. El dictaminador no se ahorra elogios
con el autor ni menos con la Nueva Espafa, lo cual hace pensar que el orden de las cosas
virreinales ha variado en la conciencia criolla: si para Bernardo de Balbuena la grandeza
mexicana provenia de la espaifiola, para el dictaminador la de Tardes Americanas es fruto del
contacto del autor con la cultura del virreinato.
Arias no deja de lado el aspecto estético de la obra. Hacia el final de su dictamen, que
ha ido desde su opinién acerca de los objetivos de la obra, pasando por un encomio a indios y
criollos, recala en una vision similar a la de un critico literario. Fija su atencion en el estilo, las
digresiones e, incluso, en el caricter del didlogo que Granados ha elegido:
El estilo no es llano, y natural, proprio de quien ensefia alguna facultad, 6 es
solamente Historiador; es por la mayor parte hermosamente figurado, alto, expresivo,
y proprio de quien intenta la diversion de algunos ratos, en que muchos Lectores
buscan, no solo la verdad de los objetos, sino el deleite en las frases, metéforas,
sublimidad, y elegancia de las voces. Algunas digresiones se hallan largas, porque lo
artificioso de el Dialogo corresponda 4 lo natural de una conversacion privada, en que
freqiientemente experimentamos semejante digresiva libertad. O diré, que al docto
Autor, lleno de noticias, sucedié lo que 4 un rio caudaloso, que 4 impulsos de su
. O . 2
plenitud, é] mismo se abre puertas para comunicar las aguas de que abunda.®®
Arias diferencia entre el estilo académico o de historiador y el de Granados, a quien

adjudica una intencién estética, ademds de los objetivos reivindicativos que se propone la obra.

Sin duda, estas palabras del dictaminador dan algunas pistas acerca de la concepcidn que algunos

78 Loc. cit.
7 Loc. cit.
80 1oc. cit.
8L 1 oc. cit.
682 Ibidem, s. p.

272



letrados tenian sobre el estilo historiogréfico, el cual debia ser, por sobre todo, llano y directo, lo
que posteriormente se comentard a partir de un pasaje de Ignacio de Luzadn. Seria tentador
proponer que en este pasaje del dictamen ya hay un primer paso para la separaciéon entre
disciplinas del conocimiento y lo propiamente «literario», al menos como hoy se concibe. Pero lo
que realmente hace Arias es resaltar que el autor sigue el consejo horaciano sobre lo ttil (la
«verdad») y lo deleitoso (figuras retéricas) que debe haber en una obra —asunto que ya se ha
comentado en el capitulo anterior—, de lo que tampoco se aparta el ejercicio de la historia, como
se analizard a partir de un comentario de Indio sobre el papel del historiador.®®® También es
interesante lo que Arias dice sobre el didlogo y —cual rio michoacano— de “las aguas de que
abunda” el ingenio de Granados. Su idea conviene compararla a lo que algunas décadas antes
Gregorio Mayans habia propuesto en su Rhetorica:

El Estilo del Dialogo, generalmente hablando, deve ser mejor, que el de la

Conversacion, 1 el de las Cartas: porque en aquella, 1 en éstas el asunto es necessario,

o casi necessario; en la Conversacion, repentino; pero en el Dialogo es elegido de

proposito; 1 aunque se supone que se habla repentinamente, se sabe que fe escrive de

pensado, dando una idea de la Conversacion mas perfeta.®®*

Mayans no parece ser tan amigo de las digresiones en el didlogo, al menos en uno
ideal o tedrico; Arias las valora por ser ellas un intento por “comunicar las aguas de que abunda”
el ingenio del autor y ser “natural de una conversacion privada”. Mas que pensar que debe ser
éste la muestra natural de una conversacion, el valenciano lo caracteriza como una version
perfecta de ella, pues “se escribe de pensado”. Ciertamente, Tardes Americanas es generosa en

tales digresiones, por lo que resulta dificil asegurar —como lo ha hecho Virginia Gil Amate— que

esta obra “lleva a la practica literaria la preceptiva tedrica, sobre la conjuncién del habla y la

683 También queda claro que hay en Tardes un interés historiografico, lo que se pone de manifiesto en la primera
cuarteta del “Soneto de un Apasionado de la Obra, y del Autor” que se encuentra antes del indice de la obra: “Cesen
ya los afanes y desvelo / De Gomara, Soliz, y Antonio Herrera: / Sepultense las glorias de Cabrera, / Y de
Torquemada el justo anhelo [...]”. Granados, op. cit., s. p.

684 Mayans, Rhetorica, t. 2, par. 21, p. 469. Las cursivas son de Mayans.

273



escritura que Mayans destacaba, en el apartado dedicado al didlogo en su Retdrica (1757), como
la esencia de la conversacién perfecta o didlogo”.®® No se sabe si Granados conoci6 esta obra de
Mayans, pues no hay ninguna mencion de ella ni marcas inconfundibles de su lectura en el texto.
Pero si la conocid, hizo caso omiso a estas recomendaciones del valenciano.

Mis importante que saber si el franciscano ley6 o no a Mayans es pensar en el motivo
que tuvo para verter ese docto “rio caudaloso” en un didlogo. La blisqueda de una lectura mas
amena de la historia mexicana para el lector puede ser una respuesta, pero no la unica. Si
Granados, al igual que Eguiara, busca responder las injurias contra el Nuevo Mundo, hechas por
algunos europeos, ;por qué el autor de la Biblioteca no usé de este género en sus prélogos?
Eguiara tuvo un didlogo como prélogo con la obra breve de Ldpez, pero ésta sélo sirvié de
introducciéon. Quizds se pueda argiiir que es cuestion de gustos o comodidades con tal o cual
género. Pero hay que admitir que influy6 en la eleccién el hecho de que Tardes Americanas trata
algunas cosas que Eguiara casi no tocd, como son los asuntos politicos y la refutacién de una que
otra «verdad histérica» asentada en las mentes espafiolas.

Quizas por ello el didlogo fue la mejor forma de tratar estos asuntos que pudiesen ser
mds delicados que los de Eguiara, aunque los dialogantes cumplen en la obra funciones
claramente establecidas, como dice Anthony Tudisco: “It was conceived as a series of dialogues
between a Spaniard, who voiced many of the common misconceptions concerning America, and
an Indian, who undoubtedly quoted the author’s ideas on history, customs, and usages of the
Mexican Indian of the pre-Cortes era.”®*® Concordando con la observacién de Tudisco, la voz de

Granados se oculta en la de Indio para atacar sutilmente algunas concepciones erradas (aunque

%85 Virginia Gil Amate, “Aproximacion a Tardes Americanas de José Joaquin Granados y Gélvez”, en Trinidad
Barrera (ed.), Herencia cultural de Espaiia en América. Siglos XVII y XVIII, Iberoamericana-Vervuet, Madrid, 2008,
p. 177.

%86 Anthony Tudisco, “America in Some Travelers, Historians, and Political Economists of the Spanish Eighteenth
Century”, The Americas, 15, 1 (1958), p. 11.

274



comunes) entre los espafoles y reivindicar la cultura criolla de su tierra adoptiva. En cambio, el
personaje de Cura (la «falsa» o aparente voz de Granados) se excusa de participar activamente
del didlogo, por estar ocupado en otros menesteres y ser ignorante, dejandole la responsabilidad a

Indio.®*’

Esta estrategia del autor no es novedosa, pues corresponde a la tradicion del didlogo
didactico, como sefiala Gomez: “El autor del didlogo didactico, claro estd, se identifica con el
interlocutor principal, el maestro, que es su portavoz doctrinal”.%®® Si se sigue la proposicién de
Tudisco —reforzada con el estudio del género que Gémez hace—, es Indio, testaferro del autor,
quien no sélo reivindicard a indigenas y criollos, pues también criticard algunas de estas politicas
borbodnicas.

De este modo, se puede agregar una nueva arista de la obra escrita por Granados, que
ayuda a entender su eleccion de género. Gil Amate parece tener razon, al plantearlo como otro de
sus objetivos: “avisar de los trastornos que ocasionaban en América las novedades borbonicas
[...]7.%% Efectivamente, los afios que corren son los de las reformas borbénicas en América, que

ya se han mencionado en el primer capitulo de este trabajo; sin ir més lejos, el franciscano dedica

su obra a su famoso pariente José de Galvez, visitador general de la Nueva Espafia, quien fue

687 Asf se excusa Cura de realizar el relato histérico de las cosas de la Nueva Espafia a} Espafiol: “Vm. suponga, que
4 mas de las continuas tareas de la administracion, que me roban y han robado aun aquellos breves instantes de
tiempo que pudiera emplear en un estudio de esa naturaleza; en los veinte y quatro afios que en servicio de Dios, y
de Vm. cuento de este Reyno, y ausente de nuestros Béticos territorios, con separacion de solo tres, que fueron los
de los gorgeos pueriles, tantos mi sagrada Religion me ha empleado en los penosos afanes de los pilpitos, y otros
exercicios: debiendo 4 sus provechosas fatigas el premio y el honor que prescribe S. Pablo 4 los que constituidos
Administradores y Coadjutores en el ministerio de la verdad, se disponen para coger la heredad de la salud eterna.
Tras de esta corro los caminos, fatigo los cavallos, castigo la lozanfa de mi cuerpo: sufriendo las crudezas, golpes, y
rigores de las impiedades y destemplanzas de los tiempos: y esfuerzo la flaqueza de mis desmayados alientos, para
que no se pierda ni malogre ninguna de las almas que me son encomendadas: porque aunque la alta dignidad de
Pastor y Cura de ellas vive refiida con mi mérito, soy uno como Coadjutor y Teniente suyo, librando el desempefio
de su autoridad y obligacion en una ampolleta, estola, y manual, que entre catorce que representamos sus veces,
reparte: siendo estas insignias sagradas toda la librerfa en que incesantemente estudiamos, y nos fecundamos de
noticias [...] Pero ya que la desgracia me condena 4 la confesion de una culpa tan fea y abominable para el Mundo,
como es la de la ignorancia, haré que este Indio, segtin su buena voluntad, condescienda con los buenos y laudables
deseos de Vm.” Granados, “Introduccion...”, op. cit., s. p.

688 Gomez, op. cit., p. 53.

9 Virginia Gil Amate, “La percepcion de la figura del conquistador en textos hispanoamericanos de los siglos
XVII y XIX”, Cuadernos de América sin nombre, 9-10 (2007), pp. 75-76.

275



enviado por Carlos III a poner orden en el virreinato, como parte de la centralizacion de los
poderes administrativos de la Corona, que pretende un mayor control sobre la sociedad
americana, especialmente sobre el grupo criollo, como ya se dijo en el capitulo que da comienzo
a este trabajo.

En medio de este concierto de reformas politicas, econdmicas y sociales pensadas
para la América hispanica, nace Tardes Americanas como un didlogo entre Indio, Espafiol y
Cura, quien tiene principalmente una labor introductoria a la conversacion que los dos primeros
sostendrdn. Mediante este didlogo, Granados se propone hacer una revision imparcial —segin él—
de la historia indigena, resaltar la aportacion criolla y advertir las posibles amenazas contra el
imperio espafiol en América, entre otros objetivos. La censura de Olmedo, la aprobacion de
Rivera, y, especialmente, el dictamen de Arias, dan con sus lecturas las pistas necesarias para
comprender estos multiples objetivos de la obra de Granados. A éstas se agregardn otros puntos

que a continuacidn se examinaran.

4.2 UN LUGAR SIN LIMITES: LITERATURA E HISTORIA
Como se ha dicho en capitulos anteriores, una de las principales preocupaciones de los escritores
de la Ilustracién novohispana —especialmente en estos primeros afios— es la historia de las
antigiledades mexicanas. Este interés no s6lo se manifiesta en un rescate simple de los hechos
pasados, pues también porta una idea implicita de que esos hechos se pueden reinterpretar o
rescribir de acuerdo con los objetivos que tiene cada obra. Esto ya se comprobd con el examen
del Teatro de Sigiienza y de los prologos de Eguiara a su Biblioteca. Tardes Americanas no es la
excepcion a esta regla. Desde la “Introduccion” a sus «tardes» queda claro que el rescate de
aquellas antigiiedades va aparejado con una rescritura de ellas. Si bien éste no es el objetivo

principal de la obra, como indica acertadamente Arias, es un medio —y muy importante— para

276



conseguir sus fines. Por este motivo, no es casualidad encontrar en algunos de sus pasajes
reflexiones en torno a la historia. En la «tarde» primera, por ejemplo, Espafiol sefiala la
importancia del archivo o biblioteca —ya observada en Eguiara— para mantener la memoria de los
pueblos:

Digna de lamento debe ser aquella Republica que no puso todo su estudio en

engrandecer su Estado, y llenar con la memoria de sus escritos de glorias 4 sus

Pueblos. El empleo en depositar en los archivos los varios monumentos de las

operaciones, y acaecimientos de las cosas, prosperidad ¢ infortunio en los sucesos,

asegur6 de inmortal fama de los Griegos y de los Romanos [...].*

Este exordio, dedicado a exaltar la importancia del archivo, prepara el camino para la
critica que Espafiol hard acerca de la supuesta falta de archivos sobre la historia americana y la
excesiva libertad que han tomado los cronistas de Indias por esta carencia:

[...] tomando ocasion de esta delinqliente falta de documentos los Autores de la

Historia Indiana para opinar tan variamente, que arrastrados de sus dictidmenes, y

adhiriendo cada uno & su propio parecer, han decretado en la materia con la libertad y

despotismo de independientes Jueces con causa propia; de donde se sigue, que los

aficionados 4 la lectura, sin fixar el pie en la verdad, corren tras del vando 6 partido
de la pasion, y no de la justicial.691

En Tardes Americanas hay un buen nimero de pasajes en los que se critica a algunos
cronistas por escribir caprichosamente sobre algunos temas. Por ejemplo, uno de los atacados, al
menos por Indio, es Joseph de Acosta, quien habia sido de los historiadores favoritos de los
criollos, antes de la expulsion de la Compania. Indio lo acusa de ser arbitrario en sus opiniones y

. . .. . . .. 692
de no medir con la misma vara a indios y a otros miembros del pasado judeo-cristiano.” - Pero lo

mas importante de este fragmento no es la critica de Espafiol al capricho de algunos cronistas,

0 Granados, “Tarde I, op. cit., p. 4.

1 Loc. cit.

%92 Indio ataca a Acosta, pues el Espafiol critica la supuesta suciedad de los indios y su mala costumbre de dejarse
crecer los cabellos en desorden. Dice el Indio acerca de estos caprichos del jesuita: “Sefior mio, si el Padre Acosta,
que fue el que lo asegur6 en su Historia Moral de las Indias, hubiera con mas exactitud investigado las cosas de mis
Antiguos, no corriera la pluma con tanta injusticia y libertad. Contdronle algunos, no muy addictos 4 mi Nacion, que
los Sacerdotes Indios se untaban los cuerpos de algunas grasosidades, y que los cabellos los traian sueltos, y que
jamas se los cortaban [...] El dexarse crecer los cabellos era costumbre, como lo era entre los Nazarenos; pero Sefior
mio, en mis Indios quiso el Padre Acosta que fuera asco y fealdad [...]”. Granados, “Tarde IV”, ibidem, pp. 139-140.

2717



sino su aseveracion de que el gran problema de la historia indiana es que hay una “delingiiente
falta de documentos”. Como era de esperar, Indio responde e ilustra a Espafiol sobre las distintas
fuentes que dejaron sus antepasados, cuestion a la que ya se habia referido: “No vivieron mis
antiguos tan entregados 4 la ociosidad, trato, y versacién con las fieras, que no fueran dexando en
sus descendientes alguna memoria de sus antigiiedades, ya fuese por relaciones, ya por figuras,

simbolos, geroglificos, y caracteres, que esculpidos en unas planchas, tarjas, lienzos, palos

[..]%"

engomados, y pencas de maguey curadas , en las que, prosigue el otomi, “[...]

significaban los sucesos, 4 el modo que otras Naciones en duros pergaminos, que enrollaban

99094

entre los vastagos del cedro, y purpura de bermellon.””" La homologacién que hace el personaje

es practicamente la misma que hace Eguiara. Merece atencidn, con respecto a este punto, otro
elemento que también estaba en la Biblioteca, pero que aqui aparece de manera mds evidente. En
la cuarta «tarde», Indio recrimina a Espafiol:

Y aunque por la historia que llevo referida, y falta por referir, no pueda venir Vm. en
un total conocimiento de esta cultura de ciencias de mis antiguas Gentes, por carecer
del apoyo de testimonios 6 exemplares de sus doctrinas, que son las que justifican la
verdad y el asenso 4 las cosas, no estuvo el defecto de parte de la barbarie de los
mios, sino de la ignorancia de los de Vm. porque no entendiendo los caractéres con
que se explicaban, ensefiaban, y escribian sus libros, de que habia innumerable copia;
destruyeron, quemaron, y borraron quantos lienzos y tablas pudieron haber 4 sus
manos; y lo que no, quedo sepultado y escondido por mis Antiguos, 6 ya, como dixe
arriba, por no sufrir la pena de ocultadores, 6 por ir con la inclinacion que tienen &
enterrar hasta sus propios sudores, intereses, y comodidades.®”

Si no hay suficientes fuentes desde las cuales beber la historia indiana, dice Indio, no
es culpa de los antiguos mexicanos, sino de la ignorancia de algunos espafioles que destruyeron
valiosos documentos o archivos. Sé6lo se salvaron los que los indios lograron ocultar. Pero esta

recriminacion —que en Eguiara era mads tibia y sutil- no queda aqui. Indio continda increpando a

%93 Granados, “Tarde 17, ibidem, p. 5.
694 .
Loc. cit.
%% Granados, “Tarde IV”, ibidem, pp. 107-108.

278



los espaioles, tildandolos de asoladores, destructores, traidores y envidiosos, cuando propone a
Espanol la siguiente suposicion: ;qué hubiese pasado si en los siglos posteriores al
descubrimiento de las antiguas historias de los griegos, cartagineses o romanos se hubiesen
destruido aquellas fuentes?

Indio busca desterrar los prejuicios sobre sus paisanos mediante una analogia entre la
cultura de sus antepasados y la de los europeos: “Si antes de que se hubieran conocido los
Herées de Troya, Cartago, y Roma, los hubiera asolado y destruido 6 la traicion, 6 la envidia,
nada hubieran sabido Homero y Virgilio de los Eneas, Hectores, Ulises, Annibales, Césares, y
Augustos”,*° y asi también “Si las doctrinas que escribieron los Filésofos de Atenas, Sabios, y
Maestros, hubieran corrido la misma suerte que la de los mios, deberian graduarse por
ignorantes, barbaros, ¢ incultos.”®’ Con esto, Indio probablemente sugiere algo no menor: los
espaioles cortaron el hilo histérico de las culturas indigenas y no supieron reconocer el valor de
ellas, a diferencia de los hombres posteriores a la primera Antigiiedad occidental, quienes
admiraron las obras del pasado. Esta critica del personaje a los espafioles puede ser definida, a
partir de la homologacién, como una critica histérica, pues Indio parece decir con esto que el
imperialismo espafiol actué con ignorancia y barbarie en la destrucciéon de los archivos
indigenas, y que poco o nada tiene para compararse, por ejemplo, al romano.

Esta critica de Indio adquiere una mayor profundidad si se contextualiza en lo que
habia dicho al comenzar aquella cuarta «tarde». En esas lineas iniciales, Indio lanza un exordio
que trata de las edades de la humanidad, comparando la edad dorada (el pasado) y la de hierro (la
actualidad). Granados, mediante su personaje, echa mano de uno de los grandes topicos de la

tradicion de la poesia helénica, fundado en Trabajos y dias de Hesiodo y continuado en La

696
697

Loc. cit.
Loc. cit.

279



metamorfosis de Ovidio. De las cinco edades que propone Hesiodo (oro, plata, bronce, heroica,
hierro) y de las cuatro del latino (oro, plata, bronce y hierro), Indio, como ya se dijo, elige dos.
Con esta comparacion entre la edad de oro y la de hierro pretende explicar un proceso histérico:
los indios vivieron, antes de la llegada de los espafioles, en una especie de edad dorada, aunque
bastante singular. Asi lo dice:

Aquella Suprema Sabiduria, que 4 pufios mide la inmensidad de las aguas, y 4 palmos
la grandeza de los Cielos, dispuso segun convenia 4 la grandeza de su dilatado Poder,
que unos tiempos se vistiesen de flores, y otros de espinas; que en unos dominasen la
rusticidad y la ignorancia, y en otros la ilustracion de las ciencias. No deben
vituperarse los unos, ni engrandecerse los otros; porque siendo como un efecto de la
Providencia, debe conformarse la criatura con lo que su mano obra. Los siglos que
hoy llaman de hierro, son los que franquean con prodiguez las riquezas del oro, y de
la plata; y los que se nombran de oro, no conocieron la preciosidad de estos metales.
Querian dar mas valor 4 la simplicidad que 4 la sabiduria, como si no se debe estimar
con proporcion todo lo que viene de lo alto. Llaméronse aquellos siglos dorados,
porque 4 la sencillez, seguia la menos [sic] malicia, que en comparaciéon de éstos
reyna en los corazones de los hombres. Si las Monarquias de mis Antiguos hubieran
continuado en el caos obscuro de la Gentilidad, ya podiamos llamarles 4 estos siglos
los del hierro, y aquellos los dorados; porque obrando conforme a las leyes de la
razon, y del desinterés, no se les percibia inclinacion 4 la avaricia |[.. ].5%8

A simple vista, Indio pareciera decir que sus antepasados vivian en aquella edad
dorada, donde la “rusticidad y la ignorancia” y la sencillez campeaban, lejos de “la ilustracion
de las ciencias” propia de la edad de hierro, en la que no sélo se desarrolla el conocimiento;
también “las riquezas del oro, y de la plata”, el valor de los metales y la malicia. Pero la edad de
oro que Indio destaca en los tiempos de los antiguos mexicanos ya anuncia su particularidad: si
bien es cierto que éstos vivian en “el caos obscuro de la Gentilidad”, también lo es que obraban
“conforme 4 las leyes de la razon, y del desinterés”. Esta particularidad de la edad dorada de sus
antepasados queda mejor establecida en lo que dird a continuacidn:

Los que no han leido las Historias de nuestra Antigiiedad, 6 no se han instruido en

aquellas noticias que merecen la dignidad del asenso, graddan la simplicidad por
barbarie, el culto por impiedad, la ingenuidad del trato, comercio, y comunicacion,

% Ibidem, pp. 76-77.

280



por brutalidad y fiereza. Ninguna cosa falt6 4 aquellas Republicas para que no

mereciesen el caracter de la civilidad, de la politica, y del raciocinio; porque tocando

los apices de la cultura, le investigaron & la naturaleza sus mas profundos arcanos, y

admirables fenémenos, valiendose de esta utilisima ciencia para el uso de sus virtudes

y prodigios.699

Indio defiende la simplicidad de sus antepasados y la aleja de la supuesta barbarie con
la que se la ha estigmatizado en Europa. De la misma forma lo hace con el culto —“recomendar a4
la antigua Gentilidad, quanto es licito”, como dijo Arias— lo que para €l no es impiedad, sino un
error por no conocer la «verdadera» religion (el mismo error que cometieron los romanos);
también aleja de la “brutalidad y fiereza” la “ingenuidad del trato, comercio y comunicacion”
que tenian los antiguos, muy diferente a la que se conocié posteriormente a la llegada de los
espaioles. Ademds —y quizds lo mds importante de este pasaje— los indios desarrollaron las
ciencias, lo cual los pone al mismo nivel que las culturas antiguas de Europa. Con ellas
investigaron “a la naturaleza sus mas profundos arcanos”, dedicados al desarrollo de las
matematicas, musica, retorica, astronomia700, entre otras, que los sitdan en el camino de la
“jlustracion de las ciencias”, propia de la edad del hierro, pero en los siglos dorados. Esta es,
probablemente, la particularidad mayor de los antiguos mexicanos que Indio describe: el tépico
de las edades, proveniente de la poesia cldsica europea, queda en suspenso frente a la naturaleza

de la cultura de los antiguos mexicanos. Ellos tuvieron, segiin parece seiialar el personaje, lo

mejor de ambas edades. No obstante, esta loa a la cultura de sus antepasados no queda ahi. Ante

% Ibidem, pp. 77-78.

% Como ejemplo, Indio habla acerca del conocimiento astrondmico de sus antepasados: “Miraban que en el Cielo
se estendia 4 quanto se vee desde los confines del ayre para arriba, esto es, aquel concavo luminoso donde aparecen
tantas y tan brillantes imdgenes, asterismos, planetas, y otros innumerables cuerpos de incomprehensible grandeza y
hermosura, sin ignorar al mismo tiempo qué nimero de estrellas tenian movimiento, y quando aparecian con
plenitud de luz, opacas y eclipsadas; dexandose vér entre varios Mapas el nimero de las fixas, y de las errantes,
contando los Indios Chiapanes siete, que correspondian 4 los dias de su semana, y en las Ruedas Tultecas la
declaracion de los misterios, oficios, € influencias de cada una, con el nimero de las fixas, que eran quantas en su
Kalendario Ritual se escribian por fiestas inamomibles [...]”. Ibidem, p. 78.

281



el menosprecio que Espafiol tiene de los actuales indigenas, el otomi no duda en defender a los
suyos y lanzar el siguiente reto:
Deme Vm. en los presentes Indios el esmero, cuidado, atencidn, y respetos [sic] que
en los pasados: (en los Gentiles digo) pdngales Preceptores que los ensefen:
consigneles rentas con que se alimenten: saquelos de la infeliz servidumbre 4 que su
pobreza y desdicha los condena, y veerdn en ellos resucitadas las difuntas luces, que
con tantos aplausos y elogios de los primeros Ministros y Maestros evangélicos,
brillaban y resplandecian en cada uno de los nifios que tenian baxo de su cuidado y
disciplina. De los grandes y ancianos no se hable, porque como tenian hechas las
entrafias, y bafiados sus entendimientos con las luces de sus Preceptores, los hallaron
los Espanoles Conquistadores expertos y hébiles en todas facultades.”’
Si se recuerda el capitulo anterior, este fragmento no es muy diferente a lo que
Eguiara decia sobre el abandono en el que por aquellos afios vivian los indios. Al igual que el
erudito novohispano en sus udltimos prélogos, Indio asegura que si a sus paisanos se les ponen
preceptores, rentas y se los aleja de la servidumbre a la que estdn sometidos, en ellos se verdn
“resucitadas las difuntas luces” de su esplendor. Mediante tales condiciones, los indios podrian
volver, por asi decirlo, a esa particular edad dorada, pero con un brillo mayor, dado por las luces
del cristianismo que borran las sombras de la gentilidad. La materia prima, es decir, la
inteligencia natural de los indigenas, estd; del gobierno espaiol depende que la Nueva Espafia
retome y perfeccione sus raices, para que la utopia del pasado se convierta en una realidad
presente. Si Indio pone en relieve la capacidad y curiosidad de sus paisanos en las
investigaciones naturales es porque, como dice Gerbi, “The question of the Indian’s aptitude for
the study of letters and of the sciences already has a copious bibliography, and the capabilities of
Mexicans had been especially defended and exalted”,”® cuestién que este trabajo se ha referido

en varias ocasiones. Con estas palabras, Indio lanza un desafio a Espafiol, quien hace las veces

de representante de los prejuicios peninsulares ante los hombres del Nuevo Mundo. Este desafio

Y Ibidem, p. 129.
9% Gerbi, op. cit., p. 205.

282



implica retomar o volver a unir la hebra histérica y natural de la cultura indigena, para trenzarla
al firme hilo de la cultura cristiana.

El tépico de la edad dorada, de larga tradicién poética, no sélo es una suerte de
lamento por la pureza perdida; también es un intento por hacer una genealogia (metaférica) de la
historia humana. Un ejemplo de como este elemento de la poesia antigua pudo influir en algunos
historiadores o investigadores del hombre del siglo XVIII fue sefialado en el capitulo segundo,
dedicado a Sigiienza. Como alli se dijo, Giambattista Vico lo hizo en su Scienza Nuova, aunque
cambié la nomenclatura y redujo estas edades a tres (de los dioses, de los héroes y de los
hombres), las que fueron tomadas sin modificacién alguna por Lorenzo Boturini, quien las aplico
a la historia novohispana. Granados vuelve al tépico cldsico y se queda con dos (dorada y de
hierro), pues con la dicotomia espera explicar de modo mads claro lo que significé la cultura
indigena —criticando de pasada al presente—, aunque no por ello deja de lado su argucia retdrica:
los indios, como se explic6, tuvieron lo mejor de las dos edades. La mencién de este tépico,
modificado por el autor, puede ser tomada también como un punto importante para entender una
de las cosas que Tardes Americanas se propone y que aqui ya se ha comentado: rescribir
criollamente la historia del pasado novohispano y reivindicar la cultura criolla del presente,
mediante un didlogo ficcional ameno.

Al contrario de lo que un lector no muy familiarizado con algunas obras de estos afios
pudiese pensar, la de Granados no es simplemente una historia puesta en un didlogo: todo estos
elementos (y mds) se hallan en las obras literarias ilustradas como ésta, que son filoséficamente
eclécticas, genéricamente hibridas y portadoras de temadticas que hoy en dia son tan disimiles
como la filosofia, la ciencia, la astronomia, el saber en general y, especialmente, la historia. En

Tardes Americanas, como en otras obras dieciochescas, es posible encontrar en muchas

283



oportunidades el concepto de literatura en este sentido amplio. Al igual que los prélogos de
Eguiara, literatura, literato, literario, entre otros conceptos relacionados, cumplen en la obra de
Granados la funcién de ser sinbnimos de saber, sabio y obras eruditas, no importa de qué tipo o a
qué rama del saber corresponda,m3 como se ha explicado en la introduccién. Algo similar pasa
con el concepto de bellas letras, el que también puede ser sinénimo de literatura y, por
consiguiente, de saber. A modo de ejemplo, hay un pasaje en el que Indio alaba a los frailes
hermanos Vicente y Joseph Arias —el dictaminador de la obra— en términos encomidsticos: “Uno
y otro han dado & conocer en los Pulpitos y las Catedras la facundia, fertilidad, prontitud, y
agudeza de sus ingenios, tan baflados € instruidos en todo género de ciencias y mecanismo, y en
lo que hoy se gradda por bellas letras |.. 1.7

Para Jacobs fue Descripcion de la Sinapia, en el caso espafiol, una de las obras que
amplia el concepto de bellas letras hacia disciplinas cientificas, matemaéticas, entre otras,
relacionadas con la produccién de conocimiento.’” Inke Gunia, revisando las entradas del
Diccionario de Autoridades (1734) correspondientes a «literatura», «letras» y «letrados»,
también afirma la amplitud que tenia este concepto y su confusién con el de literatura y letras:
“Los términos buenas o bellas letras con su referencia al habitus (la erudicién) competian

también con los términos literatura y letras.”™™ En el caso novohispano no existen obras

conocidas que traten analiticamente este concepto de bellas letras. Este término que no estaba

% Por ejemplo, Indio, para hablar del fraile Juan Romero y Bernal, sefiala a Espafiol que “[...] hallara en este
Religioso un complexd de prendas, noticias, y erudicion, bastantes & formarlo incomparablemente Sabio y Literato”,
Granados, “Tarde XI”, op. cit., p. 321. O sobre Fernando Rivera —el mismo que escribe la “Aprobacion” de Tardes
Americanas— dice “[...] y quando los célebres actos literarios que éste ha sustentado por los afios de 70 en el
Capitulo que celebr6 su Provincia [...]”, loc. cit. También la literatura se puede tener; el otomi alaba al fraile
Manuel Arias, agustino de Michocan, por su literatura, es decir, su erudicion, pues posee “[...] tan basta literatura
[...]7, ibidem, p. 323.

" Loc. cit.

7% Jacobs, op. cit., pp. 31-35.

% Inke Gunia, De la poesia a la literatura. El cambio de los conceptos en la formacion del campo literario espariol
del siglo XVIII y principios del XIX, Iberoamericana-Vervuert, 2008, p. 97.

284



del todo definido hacia finales del siglo X VIII espafiol ni novohispano, en la obra del franciscano
tiene una sinonimia clara con el término «literatura» y toda su amplitud que también incluye a la
historia. Y es el trabajo historiogréfico, precisamente, una de las grandes vocaciones que vemos
aparecer en la literatura ilustrada en la Nueva Espafia, tal como se ha corroborado hasta aqui.

Por esta razén, no debe extrafiar al lector que dentro de la amplitud temadtica de este
didlogo ficcional se encuentre con algunas reflexiones, mas o menos dispersas, acerca de lo que
significa la labor de escribir historia. Si una de las defensas importantes que Indio se propone
llevar a cabo es el desprejuicio ante las antigiiedades mexicanas, no podria faltar el término
«verdad» como una mdxima a seguir entre quienes se proponen una tarea semejante. Hay
algunos pasajes relacionados con este punto ya en la “Introduccidon, que sirve de prélogo”,
cuando se hace referencia al papel del historiador y a los modos de abordar o escribir la historia.
Por ejemplo, antes de emprender la revision de tales antigiiedades, el personaje de Cura se
disculpa ante Espafiol por no poder cumplir la misién que éste le pide (contar la historia antigua
de la Nueva Espaia), pues no se siente preparado, motivo por el cual Indio lo relevard en tal
labor. Asi describe Cura lo que se debe exigir a un historiador:

Vm. sabe, que la aplicacion 4 la Historia demanda un total retiro de los bullicios del

siglo, y con el recogimiento un considerable nimero de Historiadores verdaderos y

desapasionados, para poder beber como en fuente los sucesos, y separar la agua tirbia

de la clara, porque asi no se acobarda el &nimo en demostrar la verdad: 4 que se

agrega faltarme 4 mi aquella valerosa comprehension, que no trabuca las especies, y

genio metddico para ordenarlas: una suprema discrecion con que poderlas calificar

segiin el mérito de cada una: vivacidad de ingenio para apartar y discernir las
verdaderas de las adulterinas: y la nobleza y claridad de estilo con que se enamoran
los lectores y oyentes.””’

La falsa modestia de Cura ayuda a comprender lo que, segin é€l, requiere un

historiador al momento de emprender su tarea: recogimiento, desapasionamiento, orden,

discrecidn, ingenio y discernimiento, y claridad de estilo. Todas estas caracteristicas deben

707 Granados, “Introduccion...”, op. cit., s. p.

285



funcionar para encontrar la «verdad», concepto que aqui como en las demds obras revisadas es
fundamental y no exclusivo de la historia, que no estd genéricamente deslindada; no obstante,
éste es fruto de una conjuncién de elementos, como los que Cura refiere, y que no son faciles de
unir. Por ello, la «verdad» mas que ser un bien al cual se debe llegar es una construccion
perfecta, casi horaciana, nacida de esta unidén feliz de virtudes eruditas, la que, ademads, debe
brindar belleza y deleite al lector. Dentro de esta concepcion, en la que el historiador tiene un
papel activo en disolver las posibles oscuridades y mostrar el camino, mediante su método, la
historia puede ser reescrita para construir aquella «verdad». Esto se coment6 cuando, por
ejemplo, Indio ataca las perspectiva histérica y, segin él, caprichosa de Joseph de Acosta. El
otomi —como un historiador— se propondra dar luz a esas oscuridades o falsedades antojadizas y
reescribir esos pasajes en los que él cree ver una injusticia o prejuicio contra indios y criollos.

Sin duda, lo que dice Cura acerca del historiador no es tan novedoso; incluso puede
ser perfectamente parte de una convencién establecida para quien, de un modo u otro, pretende
hablar de historia. Pero se puede encontrar una visidn cercana en la obra del carmelita espafiol
Ger6nimo de San Joseph, Genio de la historia (1651), que contd con varias ediciones en el siglo
XVIIL. En el capitulo sexto escribe acerca de las obligaciones que tiene el historiador al elegir su
tema, el énfasis en los sucesos importantes y lo que conviene callar, la imparcialidad, la
capacidad ordenadora y, ademas, el correcto uso de lo util y dulce que aconsej6 Horacio: “Este
es un precepto generalisimo y necesario, no solo para el Poeta (con quien particularmente
hablaba aquel Autor) sino tambien para el Orador é Historiador [...]”.”*® Nuevamente Horacio
hace su aparicion, pasedndose por ambas orillas del Atldntico. San Joseph tiene conciencia de

que el preceptista hablaba con los poetas, pero aplica de todas formas las ensefianzas de Ars

"% Gerénimo de San Joseph, Genio de la historia, Imprenta de Antonio Mufioz del Valle, Madrid, 1768, p. 156.
Publicada originalmente en 1651 —segtin consta en la dedicatoria— el autor le hace entrega de este tratado manuscrito
al Marqués de Torres, Luis Abarca de Bolea y Castro, para su impresion y publicacién.

286



Poetica a la historia, tal como otros letrados —especialmente dieciochescos— lo hardn a casi todas
las disciplinas que hoy considerariamos parte de las humanidades.

De esta manera, historia y oratoria —o “lectores y oyentes”, como dice Cura— deben
dejarse llevar por esta deleitosa conjugacién. Aunque tampoco se puede caer en excesos de
dulzura, como los que Antonio de Solis comete, segin Ignacio de Luzdan. Como el templo de
Apolo que aconsejaba en sus muros “Nada en exceso”, Luzan no gustaba de algunos pasajes de
la Historia de la conquista de México (1684) en que abundaban las imagenes poéticas, més de lo
recomendable, segun €I, para un trabajo histérico:

Pero en un discurso filoséfico, o matematico, o teoldgico, o en una historia, donde se

examina y se busca la verdad con d4nimo tranquilo y sosegado, sin ninguna conmocion

de afectos, y donde la fantasia se debe retirar y ceder todo el mando a la razén y al
discurso, no pueden permitirse semejantes imagenes, si no es usurpandose [sic]
injustamente la jurisdiccién propia de la poesia.’®”

Esta cita de Luzan permite decir un par de cosas: el critico quiere separar los estilos
de la poesia y de la historia, pero no s6lo eso, pues también pretende acercar el discurso
filos6fico, matemaético, teoldgico e histérico a un espectro mds racional y cientifico, por lo
menos desde el punto de vista del estilo. En una frase, se podria decir que Luzdn —quizds
exagerando— se muestra poco horaciano en este fragmento y mucho més preocupado por hacer
una separacion entre las artes y las ciencias, aunque tal division estard lejos de ser clara en el
siglo XVIII espafiol, como ya se ha dicho con respecto a las bellas letras. Quizas el
escandalizado Luzan tuvo razén al ver la cercania de algunos pasajes histéricos de Solis con la

poesia, pues no fue el inico que los vio. También se percatd de aquello Francisco Ruiz de Ledn,

quien escribié uno de los pocos poemas épicos (si no el tnico) del siglo XVIII novohispano, La

" Luzén, op. cit., libro 2, cap. 15, p. 194.
287



Hernandia (1755), inspirado explicitamente en los pasajes que Cortés protagoniza en la obra de
Solis.”"’

Claramente, el valor que Solis tuvo para algunos novohispanos, justamente por la
belleza de sus imégenes, no lo tenia para Luzéan. Solis no narré la historia espafiola peninsular,
sino los hechos que conformaron la Nueva Espaiia, con una mirada mas o menos favorable a la
cultura de los antiguos mexicanos. Tal vez esto hizo sentir orgullosos a muchos de los criollos
dieciochescos, quienes se sentian hijos tanto de esa gesta heroica como de las bellas
descripciones que Solis hizo de la cultura antigua; tal fue el caso del jardin de Moctezuma que
Eguiara tomé como prueba del desarrollo cientifico entre los antiguos indios, citado en el
capitulo anterior. Quiz4 junto con la obra de Torquemada —una de las fuentes principales de las
antigiledades mexicanas—, la Historia de la conquista de México marco el espiritu criollista desde
finales del siglo X VII hasta las postrimerias del X VIIIL.

No obstante su protesta, Luzan serd mas escuchado en las décadas siguientes, aunque
la vision que Espaiiol tiene del escritor se acerca a su propuesta: “Deben los Escritores tratar el
argumento que se proponen, con magestad, continuarlo con discrecidn, resolverlo con decoro,
llenar los nimeros de sus escritos con el caracter de lo fiel, libre, y Verdadero”,ﬂ1 apartando las
pasiones como motor de la escritura y so6lo utilizando “las tintas, porque con éstas, se llena el

95712

papel de edificaciones; y con aquellas, de adulacion y lisonjas. A esto responde Indio, quien

recuerda —jcémo no!— las palabras de Horacio: “Y le falto & Vm. decir lo que Horacio de los

"% Erancisco Ruiz de Le6n, Hernandia. Triumphos de la Fe, y gloria de las Armas Espaiolas..., Viuda de Manuel
Fernandez, Madrid, 1755. Sobre la deuda de Ruiz de Ledn con Antonio de Solis, el censor de la obra, el jesuita
Joaquin de Buedo y Girén, escribe un romance en elogio al poeta en el cual ésta queda en evidencia en los primeros
versos: “De el Nuevo Mundo peregrina fama, / Que a Hernan Cortes llend de inmortal gloria, / Con el Clarin de
Mexicana plata, / Se hace escuchar admiracion de Europa. / Del Pindo Indiano Americana Musa, / Porque a la
Espafia se crey6 deudora, / Solo en Solis de una memoria eterna / Le paga en Verso, lo que le dio en Prosa”, vv. 1-8,
S. p
" Granados, “Tarde 117, op. cit., p. 14.
"2 Loc. cit.

288



Pintores, y de los Poétas, porque yo he visto & mas de quatro Escritores, que transformando en
pinceles sus plumas, pretenden que se les aplaudan sus rasgos por valentias, y sus sombras y
obscuridades por primores.”"* Escritores e historiadores tienen, tanto para Espafiol como para
Indio, la misma funcién y una misma finalidad: construir o pintar la «verdad» mediante una
pluma clara, llena de luz, que le haga honor a lo que hoy se denomina Siglo de las Luces.

Como se ve, por los caminos de las letras ilustradas novohispanas la voz de Horacio
resuena una y otra vez, mezclando géneros, lo util de los temas histéricos con lo dulce de las
imédgenes poéticas. Y si se sigue lo que Roberto Moreno afirma con respecto de Tardes
Americanas —como una especie de “anuncio de la inédita y perdida Historia antigua de México,

. a s T4
que sabemos lleg6 a escribir™—’

es posible reconfirmar que la obra de Granados, sea un ensayo
preliminar o no, da rienda suelta a una clara y definida vocacién de rescritura histérica o de

reivindicaciones culturales y politicas mediante un didlogo ficticio.

73 Ibidem, p. 15. Probablemente, Indio se esté refiriendo a los muy famosos versos de Horacio en su Ars Poetica

que dicen: “Ut pictura poiesis: erit quae, si propius stes,/ te capiat magis, et quaedam, si longius abstes./ haec amat
obscurum, volet haec sub luce videri,/ iudicis argutum quae non formidat acumen;/ haec placuit semel, haec deciens
repetita placebit”, Horace, op. cit., vv. 361-365, p. 480. Con cierta libertad, estos versos se pueden traducir asi: “La
poesia es como la pintura: una serd la que mds te cautive, si te mantienes cerca, y otra, si te apartas./ Esta ama la
oscuridad; aquélla, que desea ser vista a plena luz, no teme la mirada refinada del que juzga; ésta agrad6 una sola
vez, aquélla agradara aun si se repite diez veces.”

14 Roberto Moreno, “La Historia antigua de México de Antonio de Ledn y Gama”, Estudios de historia
novohispana, 7 (1981), p. 56. En la Gazeta de México se da esta noticia de la obra histérica que Granados dejo
inconclusa, aunque no es posible afirmar con Moreno que Tardes Americanas haya sido un anuncio de ella ni del
titulo con que Moreno la bautiza. Esta es un extracto de la noticia que se da en la Gazeta ntimero 65 del martes 23 de
septiembre de 1794, con motivo a la muerte de Granados el 20 de ese mismo mes: “El [llmé. Sefior Granados fue
natural de Sedella del Obispado de Mdlaga; tomo el hdbito de N. Padre San Francisco, y antes de cumplir 17 afios se
pas6 4 la Provincia de Mechoacan, que fue en donde hizo toda su lucida carrera. Fue dos veces Guardian en la
Ciudad de Celaya, dos en Valladolid, Consultor, Examinador Sinodal y Teélogo de Camara de aquella Mitra. Fue
Autor de las Tardes Americanas, y estaba trabajando otra Obra de mucha mas extension, erudita y ya casi concluida
con el titulo de América triunfante en la historia. Fue hombre de raro talento, amable, de corazon humanisimo y
honra de la Provincia de Mechoacan”, Manuel Antonio Valdés, Gazeta de México, compendio de noticias de Nueva
Espaiia, del aiio de 1794, t. 6, Herederos de don Felipe de Zifiga y Ontiveros, México, s. a., p. 534.

289



43 EL SABER DE LOS INDIOS Y UNA REFLEXION DE NETZAHUALCOYOTL:
REINVENTANDO A LOS ANTIGUOS MEXICANOS

Tal como se ha analizado en el apartado anterior, no es dificil encontrar en Tardes Americanas

ejemplos de la unién firme de distintos elementos provenientes tanto de la poesia como del relato

histérico. Por ejemplo, en la primera «tarde», Indio, encargado de contar la historia indiana,

recita un singular soneto a Espafiol. En él se resume la reivindicacién que aquel hard de la

imagen de los indigenas del Nuevo Mundo, introduciendo con esta pieza a la historia que se

relatard. Como se puede ver, Granados no tiene problema alguno de unir ambos discursos en su

obra. Recita Indio, no sin antes recomendarle a Espafol que lo guarde en su memoria y lo

trasmita a sus paisanos:

Los Indios de este Mundo Americano
Son de la humana especie, como todos:
Distinguense en los usos, y los modos,
Porque viste humilde, no profano.

En el color semejan 4 el Gitano,
Tienen las propiedades de los Rodos,
Propensiones y genio de los Godos,
Y el culto y Religion 4 1o Romano.

Por aquestas divisas y sefales
Ya podrds conocer, sin que te asombres,
Que los Indios son gentes, no animales:

Y asi puedes desde hoy mudarles nombres,
Creyendo que los Indios tales quales

Para todo quanto hay son muy hombres.’"

Con este soneto, Indio establece una primera reivindicacion del mundo indigena. En

el primer cuarteto manifiesta que los indios son iguales a todos los hombres y que sélo se

distinguen de los demds (y como cualquier pueblo) en los usos y los modos, que en ellos se

s Granados, “Tarde 17, op. cit., p. 13.

290



traducen en humildad. En el segundo cuarteto refiere el parecido de los indios americanos, en
distintos aspectos, con los pueblos de Europa. Sobre el dltimo verso, referido al culto y religion
de Roma y su similitud con la de aquellos se puede decir que ya en la época en la que Granados
escribe hay una extensa bibliografia —y no s6lo novohispana— que los ha equiparado: el Inca
Garcilaso de la Vega lo hizo en sus Comentarios Reales (1609) y, algunos anos después de la
obra de Granados, Francisco Javier Clavigero en su Storia antica del Messico (1780) continuard
con esa tradicion. Lo que dice Indio en su comparacion no difiere de la opinién que Clavigero y
otros historiadores daran en sus historias, ante lo cual Gerbi sefala que: “The same ground is
covered by Clavigero’s comparison between the paganism of the indios and the no less
deplorable paganism of the ancient Greeks and Romans [...] From the religious point of view the
Americans were no worse than the august figures of the classical age.””'® Incluso, en la «tarde»
cuarta, Indio dird que los antiguos mexicanos se acercaron mucho mads al catolicismo que los
egipcios, hebreos, griegos y romanos: “[...] Ignoraban (es muy cierto) quanto los Padres de la
Iglesia, y en las divinas Escrituras se hallaba escrito [...] pero sabian lo que ignor6 la cultivada
Republica de Atenas hasta Sécrates, como pudiera el mejor Catdlico, que las almas no morian
[...]".7"7 Por esta razén, sefiala Indio, “los que hubieren leido las Historias de la Antigiiedad,
especialmente las Romanas, Egipcias, Griegas, y Hebreas, observardn las superiores ventajas de
las mias en punto de culto y religion, no habiendo alguna que mas imite y asemeje 4 la Catdlica
en los ritos y costumbres sagradas.”’'®

Esta semejanza entre los antiguos de ambos mundos sera la que permita ver “Que los
Indios son gentes, no animales”, como dice el primer terceto. A partir de la semejanza con

Occidente, los indios pueden alcanzar el respeto de los europeos, tal como se pide en el terceto

718 Gerbi, op. cit., pp. 205-206.
"7 Granados, “Tarde IV”, op. cit., pp. 86.
"8 Ibidem, pp. 137-138.

291



final. Es decir, la legitima humanidad de los indios no puede escapar de la medida que representa
el hombre europeo, incluso en los aspectos mds «oscuros». Por ejemplo, cuando el espaiiol se
horroriza ante los “asesinatos, crueldades, alevosias, y sangrientas muertes, maquinadas contra

. s . 71
las soberanas vidas de vuestros Principes, Reyes, y Monarcas” ?

que cometian los antiguos
mexicanos, Indio responde poniendo en aprietos a su interlocutor: “No hay duda que conturba el
espiritu y horroriza el &nimo tu pintura, Sefior mio, y que no solo merecen el nombre de barbaros
y crueles, sino de brutos y fieras; pero yo he leido que los atrevidos pufiales de los Brutos y de
los Casios, tifieron las paredes del Capitolio con la sangrienta purpura del Cesar [...]”."* Y
cuando Espafiol sefiala que los indios creian en supersticiones, el otomi le responde que el vulgo
es igual en todas partes, sea América o Europa: “Estos achaques populares, Sefior mio, los
padecieron mis antiguas Republicas, y no dexan de adolecer de ellos las de Vm. aun en un siglo

tan racional y cultivado como el presente.”’

De esta manera, la homologacién de la cultura
indigena con la europea, presente en el soneto —el cual es la entrada a una seguidilla de
reivindicaciones— puede ser resumida con otros versos que Indio recita para cerrar la séptima
«tarde»: “Por mas que 4 mi casa notas / De que en ella cuezen avas, / En la tuya y las agenas / Se
cuezen 4 calderadas.”’*

Pero Indio no sélo se conforma con homologar las antiguas culturas de Europa con
las americanas; segin €l, en la «tarde» cuarta, sus antepasados superaron en por lo menos un
punto a las grandes figuras de la Antigiiedad: en la forma de concebir la obediencia, la jerarquia

y la configuracion del Estado. Asevera que “[...] si hubieramos de poner en las balanzas de la

razon 4 los Maestros de mi Antigiiedad, con los que en las Naciones mas cultas extrangeras la

o Granados, “Tarde VI”, ibidem, p. 181.

0 Loc. cit.

2! Granados, “Tarde IV”, ibidem, pp. 82-83.
22 Granados, “Tarde VII”, ibidem, p. 202.

292



5 . : 723 -
ensenaban, desde luego se iria por parte de los mios el peso muy abaxo”,”” confirmando a

continuacion tal opinién con ejemplos. Este aspecto no es menor, pues es una prueba importante
de civilizacién que da para cerrar la boca a quienes llaman barbaros a los habitantes del Nuevo
Mundo. Haciendo uso con maestria de las preguntas retdricas con el fin de que Espafiol admita la
superioridad de los indios, declara:

Quien mas sabio que Soécrates? Quien mas ingenioso que Pitdgoras? Quien mas

delicado que Demdcrito? Quien mas estudioso que Didgenes? Pues la Escuela de

Sdcrates ensefiaba, que todos los miembros de la Republica debian ser iguales; la de

Demdcrito, que ni Sefiores, ni Vasallos; y la de Didgenes establecia, que todo, y nada,

negando 4 el hombre la sociedad que ama y busca el bruto en su semejante: asi

pensaban aquellos Filésofos y Sabios que imponian leyes 4 el Universo [...] Jamas se
verific6 en alguna edad de mis Antiguos dexar de obedecer, ni tener quien los
mandara: ninguno disputé 6 escribié contra un sistema, que desde la citedra sublime
del desengafio autoriza, persuade, y ensefla doctamente la naturaleza en la alma
racional, con los cuerpos, y en varias Republicas, de los brutos. Este tan racional
modo de pensar, los conduxo 4 un discernimiento tan claro de las cosas, que nada se
les ocultd 4 sus luces y penetracion; y asi tan diestramente se manejaban en las
materias de estado, civiles, y politicas, como ingeniosamente descubrian quantos
preciosos tesoros esconde la mas 6 menos hidalguia y nobleza de las artes, como ya
. . 24

ha oido Vm. y tocard en lo restante.”

El unico que llegé a dispersar las tinieblas del «libertinaje», de las tantas figuras que
tuvieron los helénicos —segun Indio— fue Aristoteles, pues con “[...] sus Libros politicos,
convencié el error de los unos y de los otros, probando la necesidad de haber quien mande, y

. 2 . .
quien obedezca, con muchas razones que alega.”’* De esta manera, ha convertido a sus antiguos
paisanos en aristotélicos, superiores en civilidad a una de las culturas reputadas por mds sabias
(aunque no cita a ningin pensador romano), sin dejar duda alguna para ser replicada por parte de
su interlocutor.

Esta referencia a la filosoffa politica de Aristételes y su practica paralela (por

coincidencia) realizada por los antiguos indios, apunta ademads a otra cosa: asi como habia orden

723 Granados, “Tarde IV”, ibidem, p. 106.
"4 Ibidem, pp. 106-107.
™ Ibidem, p. 107.

293



en la idea de Estado entre los indios, también lo tenian en el pensamiento. Por ello, Indio asegura
que sus antepasados, a pesar de no tener noticia alguna de los fil6sofos atenienses: “[...] fueron
sabios en aquella ciencia que ensefia al hombre 4 pensar y discurrir bien, perfeccionandole su
entendimiento con demostraciones y reglas, para que aparten lo verdadero de lo falso, abrazen lo
bueno, y no caigan en el error en que freqiientemente se engaflan los sentidos, y falsean los
.. . . 72 . ., ,
juicios en varias materias”.”*® Lo mismo les sucedi6 con la teologia, pues aunque “Ignoraban los
altisimos principios de aquella Teologia [...] sabian que habia una sola causa invisible, de quien
. z 2 .
pendian y tomaban sér todas las cosas.”’*’ Como se puede ver, Indio reconoce lo que sus
antepasados no sabian, pero de inmediato intenta subsanar la falta con algin elemento que la
corrija. Entonces, ;como se puede decir que los antiguos mexicanos no tenian saber alguno ni
orden en el pensamiento, si incluso conocian el arte de la retérica? Sobre esto dice:
No ignoraron aquellas reglas y fundamentos de hablar y decir bien, que ensefia la
Retorica, y acreditaron con sus estudios Hermdgoras, Demdstenes, Gorgias, Ciceron,
Quintiliano, Alexandro Greco, Horacio, Fronto, y otros, y con sus cantos, florido
estilo, copioso, sentencioso, y abundante, Virgilio, Ovidio, Sidonio, y Titolivio:
supieron persuadir y disuadir lo honesto y util, vituperar, inclinar el dnimo 4 la
benevolencia, declarar por su orden y con claridad todas las cosas, sostener la fuerza
de lo que oraban, sosegar los dnimos de los dudosos, que son los tres géneros de las
Causas, deliberativo, demostrativo, y judicial, y las cinco partes de la oracion:
exOrdio, narracion, argumentacion, confutacion, y conclusion; jugando, quando
convenia, de los tres modos de decir, el ayuntamiento de los verbos, figuras de las
. . . . . 2
palabras y sentencias, y de la diversidad de flores con que se adorna la elogiiencia.”*®
La lista de autores retdricos, como de poetas que pusieron en la prictica estas reglas,
muestra que el personaje de Indio conoce a la perfeccidn este arte y sus fuentes cldsicas. Tanto

los autores que enumera, como a otros que no sefiala —el caso de Aristételes en su Retdrica o la

Rhetorica en lengua castellana (1541) de Miguel de Salinas—"*° no han sido necesarios para los

2 Ibidem, p. 87.

7 Ibidem, p. 97.

8 Ibidem, pp. 88-89.

% En la Rhetorica de Salinas se encuentra una divisién similar de las partes de la oracién. Vid. Miguel de Salinas,

294



indios mexicanos, pues ellos ya estaban en conocimiento del arte retérico. Lineas més abajo, el

otomi dird que tampoco desconocian “los signos de la Musica, con los fundamentos 6 claves

9730

sobre que se levanta su consonancia, melosidad, y dulzura |[...] y las técnicas de interpretacion

que ¢l alaba mucho, como dice Gary Tomlinson: “[...] he praised the consonance and
melodiousness of the music, its ensemble of voices and instruments ably concerted so as not to

overwhelm the words, and its varied and delightful melodic figures capable of inducing ecstasy

in its listeners.””’!

Quizd lo mds importante —y que Indio resaltard con una larga cita— serd el
conocimiento que sus antiguos paisanos tenian de la poesia, plasmado en los sesenta cantares de
Nezahualcoyotl. Justamente, el ejemplo que citard, para comprobar lo que ha dicho acerca del
saber retdrico y poético, serd un pasaje poético del tlatoani. En casi cuatro cuartillas, lo recitard

de memoria en su traduccién al espaiiol; al pie de la pagina el lector podréd encontrar las palabras

95732

originales “[...] en mi idioma otomi Nadenitzandii [...]”"”", como él precisa. Se citard aqui sélo

un breve fragmento de este canto, en el que se pondera la brevedad de la vida. Segin Indio, éste

fue recitado por Nezahualcoyotl “con ocasion de una asistencia general de Cortes”:">

Lo que fue ayer no es hoy, ni lo de hoy se afianza que serd mafiana. Llenas estan las
bobedas de pestilentes polvos, que antes eran huesos, cadaveres, y cuerpos con alma,
ocupando éstos los Tronos, autorizando los Doceles, presidiendo las Asambleas,
gobernando Exércitos, conquistando Provincias, poseyendo tesoros, arrastrando
cultos, lisonjeandose con el fausto, la magestad, la fortuna, el poder, y la dominacion.
Pasaron estas glorias, como el pavoroso humo que vomita y sale del infernal fuego de
Popocatepec, sin otros monumentos que acuerden sus existencias en las toscas pieles
en que se escriben.”**

Rhetorica en lengua castellana, Juan de Brocar, Alcald de Henares, 1541, f. 10r.
730 Granados, “Tarde IV”, op. cit., p. 88.
! Gary Tomlinson, “Ideologies of Aztec Song”, Journal of the American Musicological Society, 48, 3 (1995), p.
359.
32 Granados, “Tarde IV”, op. cit., p. 90.
733 .
Loc. cit.
4 Ibidem, pp. 92-93.

295



El personaje Espafiol, asombrado ante las palabras que acaba de oir, sefiala: “A mi fé,
que semejantes sentencias he leido, dictadas por el Espiritu Santo en los libros de Job, y Cénticos
del Profeta Rey [.. 177 Tal vez Espaiol tenga razon, pues hay bastantes dudas de que ésta sea
una pieza original del rey y poeta; todo indica, como ya se anuncid, que las palabras referidas por
Fernando Rivera en su aprobacién —quien confiesa chuscamente haber sospechado que los
cantares de Granados eran “parto de su ingenio”— fueron complices de esta chanza literaria e
histdrica con la que el autor se dio el gusto de recrear a su antojo un canto de Nezahualcdyotl. No
obstante, pasaria un buen tiempo (casi dos siglos) para que esas sospechas bien fundadas
transformaran esta pieza en una muestra del ingenio del escritor franciscano.

Todas o casi todas las fuentes que remiten a esta pieza dan por hecho que su primera
publicacién estd en Tardes Americanas. Por ejemplo, José Maria Vigil sefiala —en su trabajo
dedicado a estudiar la figura de Nezahualcdyotl— que la composicién fue publicada por primera
vez en la obra de Granados,*® sin adentrarse mayormente en el problema de su originalidad o
falsificacion. Antes de Vigil hay, por lo menos, un compatriota suyo y dos historiadores no
mexicanos que lo aseguran, aunque uno que otro tiene sus sospechas: Carlos Maria de
Bustamante, Henri Ternaux-Compans en su traduccién al francés de 1840 de Historia de los
chichimecas, escrita por Fernando de Alva Ixtlilxdchitl, y William H. Prescott en History of the
Congquest of Mexico (1843).

En el caso de Bustamante, éste transcribe integramente el canto en Galeria de
principes mejicanos (1821) —obra que lleva a cabo por encargo del nuevo gobierno de Agustin de
Iturbide—, la que retne una serie de escritos de la cultura precolombina y novohispana.

Bustamante no sefiala la fuente de la cual saca esta famosa pieza, aunque su transcripcion es fiel

3 Ibidem, p. 95.
73 José Marfa Vigil, Nezahualcéyotl, Universidad Auténoma del Estado de México, México, 2002, p. 108.

296



a la de Tardes Americanas y, que se sepa, no hay una previa a €sta ni una contempordnea. Pero
tiene una diferencia: Bustamante le da un nombre a este poema y lo llama “Oda de la Flor”,

“[...] que mas propiamente es del darbol”,”’

sefialando que: “Esta bellisima pieza se pronuncio,
mejor diré, se cantd de sobremesa en Tezcoco 4 presencia de los primeros personages del
Imperio, que habian concurrido 4 las cortes generales de aquella Nacion [...]”."* Como se
recordard, el escritor franciscano habia dicho que este poema fue recitado por Nezahualcdyotl en
una reunién entre los principales de la corte de Texcoco. ;De donde sacé esto Granados? Poco a
poco se ird dilucidando el problema.

El primero que comienza a sospechar algo acerca de la originalidad de esta pieza es
Ternaux-Compans. En el “Appendice a la premiére partie”, sefiala que, con varias dudas, afadira
dos piezas atribuidas a Nezahualcdyotl, siendo la primera ésta que se ha citado. Ternaux-
Compans desconfia del dato que Granados da acerca de la lengua original del poema, dado que
nadie ha asegurado que el poeta hablaba otomi, pues ésta era s6lo una de las muchas lenguas que
hablaban los chichimecas; tampoco garantiza su originalidad.”

Tres anos mds tarde, el hispanista bostoniano William H. Prescott en History of the

Congquest of Mexico (1843) traduce parcialmente del espaiol el cantar que Granados ha puesto en

las péaginas de Tardes Americanas, ddndose el gusto de hacerle una bella presentacién y

37 Carlos Marfa de Bustamante, Galeria de antiguos principes mejicanos, dedicada a la suprema potestad nacional
que les sucediere en el mando, para su mejor gobierno, Oficina del Gobierno Imperial, Puebla, 1821, p. 16. La
transcripcion estd entre las paginas 16 y 17.

8 Ibidem, p. 17.

9 Asi lo sefiala Ternaux-Compans: “La premiére est insertée dans 1’ouvrage de Granados y Galvez (Tardes
Americanas, Mexico, 1778, in-4°, p. 90 et suiv.). Il donne le texte en langue otomite, qu’il dit, je ne sais pourquoi,
avoir été la langue naturelle de 1’auteur; il y joint une traduction espagnole, que j’ai mise en francais sans pouvoir le
moins du monde me rendre garant de sa fidélité.” AA. VV., Voyages, relations et mémoires originaux pour server a
I’histoire de la découverte de I’Amérique, publiés pour la premiere fois en francais, par H. Ternaux-Compans.
Histoire des Chichimeques ou des anciens rois de Tezcuco, par don Fernando de Alva Ixtlilxochitl, t. 1, trad. Henri
Ternaux-Compans, Arthus Bertrand, Paris, 1840, p. 359. La traduccién trilingiie (en espafiol, francés y el supuesto
otomi que da Granados) estd entre las paginas 360 y 367.

297



contextualizacién.”* Prescott leyé probablemente la versién francesa de Ternaux-Compans (que
anota prolijamente todos los datos bibliograficos de la obra del franciscano espaiiol) y, como €I,
también desconfia de que haya sido el otomi la lengua original de esta composicién, aunque no
es cauteloso, como el francés lo fue, con respecto de su originalidad; también apunta
acertadamente que fue Carlos Maria de Bustamante uno de los que lo transcribe, tal como se ha
dicho aqui.741 Tal vez lo mds importante de la referencia que Prescott hace de esta pieza en la
obra de Granados es que, de pasada, sefiala algo que ninguno de los otros dijo: que la sobremesa
del banquete de la que habla Bustamante (y que Granados s6lo menciona como una reunion entre
sefiores), estd previamente referida en la Monarchia Indiana de Torquemada.”**

Efectivamente, todos los caminos van a Torquemada, menos el del poema. Sobre esta
supuesta pieza de Nezahualcdyotl, Torquemada da una vaga referencia, nombrando sélo algunos
tépicos tocados, segin él, en la composicion del rey y poeta. El cronista dice que el tlatoani no
recita su cantar, sino los cantores que manda para cerrar el ya famoso y mitico banquete:

N

Despues de aver comido, [Nezahualcdyotl] mando a sus Cantores, que viniesen a
regocijar los estremos, y finales de la Fiesta; y como era Hombre de grande

9 «“The remainder of his days was chiefly spent in his delicious solitudes of Tezcotzinco, where he devoted himself
to astronomical and, probably, astrological studies, and to meditation on his immortal destiny, giving utterance to his
feelings in songs, or rather hymns, of much solemnity and pathos. An extract of one of these will convey some idea
of his religious speculations. The pensive tenderness of the verses quoted in a preceding page is deepened here into a
mournful, and even gloomy coloring; while the wounded spirit, instead of seeking relief in the convivial sallies of a
young and buoyant temperament, turns for consolation to the world beyond the grave.” William H. Prescott, History
of the Conquest of Mexico, t. 1, Harpers and Brothers, New York, 1843, pp. 194-195.

™ Dice en la nota 66: “The original text and a Spanish translation of this poem first appeared, I believe, in a work of
Granados y Galvez. (Tardes Americanas, México, 1778, p. 90 et seq.) The original is in the Otomie tongue, and
both, together with a French version, have been inserted by M. Ternaux-Compans in the Appendix to his translation
of Ixtlilxochitl’s Hist. des Chichiméques (tom. I, pp. 359-367) Bustamante, who has, also, published the Spanish
version in his Galeria de Antiguos Principes Mejicanos, (Puebla, 1821, pp. 16, 17) calls it the “Ode of the Flower,”
which was recited at a banquet of the great Tezcucan nobles.” Ibidem, p. 196.

2 “If this last, however, be the same mentioned by Torquemada, (Monarch. Ind., lib. 2, cap. 45,) it must have been
written in the Tezcucan tongue; and, indeed, it is not probable that the Otomie, an Indian dialect, so distinct from the
languages of Anahuac, however well understood by the royal poet, could have been comprehended by a
miscellaneous audience of his countrymen.” Loc. cit. Sobre la difusién y suerte que tuvo esta pieza luego de la
publicacion de la obra de Prescott, Gordon Brotherston sefiala que “This piece has in fact enjoyed considerable
literary fortune, helped no doubt by the prominence Prescott gave it”. Gordon Brotherston, “An Indian Farewell in
Prescott’s The Conquest of Mexico”, American Literature, 45, 3 (1973), p. 349. En las pdginas siguientes
Brotherson estudia las variadas influencias que tuvo en la ficcién europea de los siglos posteriores.

298



Entendimiento, y mucha, y profunda Consideracion, viendo tanto Rei, y Sefiores, y
Capitanes Valerosos juntos, y que las cosas de esta vida se acaban, quiso darselos a
entender a todos, para que movidos de esta consideracion, usasen de ellas, como de
Censo, que es al quitar, y mando a sus Cantores, que cantasen un Cantar, que ¢l
mismo avia compuesto, que comengaba asi: Xochitl mamani in huehuetitlan, &c. que
quiere decir: Entre las Coposas, y Sabinas, ai frescas, y olorosas Flores, y
prosiguiendo adelante, dice: Que aunque por algun tiempo estidn frescas y vistosas,
llegan a sagon, que se marchitan, y secan. Iba prosiguiendo en decir, que todos los
Presentes avian de acabar, y no avian de tornar a Reinar; y que todas sus Grandecas,
avian de tener fin, y que sus Tesoros, avian de ser Poseidos de otros; y que no avian
de bolver a gocar de esto, que una vez dejasen, y los que avian comengado a comer
con gusto, fenecieron la Fiesta con lagrimas, oiendo las palabras del Cantar, y viendo
ser asi verdad, lo que decfa.”*

(De donde saca el nombre Bustamante de “Oda de la Flor”? Quizas del mismo lugar

que Granados, es decir, de su imaginacion o, en el mejor de los casos, de una interpretacion

bastante libre de Torquemada. En este pasaje de la Monarchia Indiana se da algunas pistas del

cantar de Nezahualcoyotl, de los topicos que traté —tempus fugit, vanitas vanitatis, carpe diem y

ubi sunt—, pero nada hay que se parezca al largo pasaje que el Indio declamé6 al asombrado

Espaiol. Si bien el fragmento de Torquemada no tiene ningin poema, como se ha dicho, los

topicos que refiere fueron materia suficiente para mover la imaginacién «acriollada» de

Granados y empujarlo a escribir el famoso cantar. Sobre esta supuesta pieza del tlatoani,

. . ., . 44 4. . . . £
compuesto —como dice Indio— “de versos jambicos™*, dice José Carlos Rovira que serd Angel

Maria Garibay quien descubra que este supuesto poema de Netzahualcdyotl no es otra cosa que

un fantastico invento del escritor franciscano:

El “canto de Nezahualcoyotl”, con un texto en otomi que segiin demostr6 el padre
Angel Marfa Garibay, no es otomi ni ninguna lengua indigena sino un pastiche
lingiiistico, es sin duda (Garibay fue el primero en el siglo XX en hablar de su
falsedad) una invencion del propio Granados y Gélvez para secundar su tesis
civilizada sobre la gentilidad americana, con gentiles que cantan la brevedad de la
vida y el horror del sepulcro. Un andlisis del poema nos demuestra ademas dos fopoi
retoricos esenciales: el “ubi sunt?” y el “vanitas vanitatis”, como resquicio
constructivo de una leccién de clasicidad inventada. Nezahualcdyotl servia de nuevo

3 Torquemada, op. cit., t. 1, lib. 2, cap. 45, p. 156.
a4 Granados, “Tarde IV”, op. cit., p. 90.

299



para cantar la unidad de mundos. Era inevitable que sirviese como ejemplo mayor de
un pasado que se podia reinventar cada vez.”®

Efectivamente, como dice Rovira, Angel Maria Garibay sefiala que el texto que el
franciscano transcribe “no es auténtico”,”*® lo cual es compartido por José Luis Martinez cuando
afirma que “El ‘Canto de Nezahualcoyotl’ de Granados y Galvez debe haber sido escrito por ¢él
mismo, a fines del siglo XVIII [...]”.”*" Benjamin Keen tampoco cree en la autenticidad del
cantar —aunque no acusa directamente al franciscano de falsificacién—, sefialando que quizas tal
poema fue “[...] the work of some creole Chatterton who gave it to the trusting Granados”,”*®
comparandolo a un plagio famoso que en ese mismo siglo hizo en Inglaterra el joven Thomas
Chatterton, cuando escribi6 a los doce anos Elinoure and Juga, pasandolo por un manuscrito del
siglo XV. Pero Alfonso Reyes, refiriéndose a otras composiciones atribuidas a Nezahualcoyotl y
su semejanza con algunas de la tradicién antigua europea, exclama con fanfarria virreinal:
“;También en el valle de Andhuac resonaban, con distinta voz, el Carpe diem y el Dulce et

122749

decorum est prop patria mori Tanto resonaban estos topicos —especialmente los de tempus

fugit y ubi sunt, y una que otra metafora— que el poema de NezahualcOyotl tiene bastante
parecido con un soneto famoso de Quevedo, el que dice asi:

jFue suefio ayer; mafana ser4 tierra!
jPoco antes, nada; y poco después humo!
iY destino ambiciones, y presumo,
apenas punto al cerco que me cierra!

Breve combate de importuna guerra,

en mi defensa, soy peligro sumo;

y mientras con mis armas me consumo,
menos me hospeda el cuerpo, que me entierra.

™3 José Carlos Rovira, “Nezahualcoyotl y la invencion de las tradiciones”, Cuadernos de América sin nombre, 9-10
(2007), p. 181.

6 Angel Marfa Garibay, Historia de la literatura ndhuatl, t. 2, Porrda, México, 1954, p. 248.

7 José Luis Martinez, Nezahualcdoyotl, vida y obra, Fondo de Cultura Econémica, México, 1990, p. 146.

™8 Benjamin Keen, The Aztec Image in the Western Thought, Rutgers University Press, New Brunswick, 1990, p.
291.

9 Alfonso Reyes, op. cit., p. 296.

300



Ya no es ayer; mafana no ha llegado;
hoy pasa, y es, y fue, con movimiento
que a la muerte me lleva despefiado.
Azadas son la hora y el momento

que, a jornal de mi pena y mi cuidado,
cavan en mi vivir mi monumento.”*

Poniendo a un lado los tépicos que se han mencionado, no parece tan descabellado
decir que algunas expresiones quevedianas concuerdan con la creacién de Granados, y mds
todavia si se une a esta relacion el pasaje de Torquemada. Por decirlo de algiin modo, los versos
del soneto sumados a las claves del cantar de Nezahualcoyotl, dadas en Monarchia Indiana, dan
como resultado algo parecido a la «transcripcion» del autor de Tardes Americanas.

Aunque no hay prueba de la lectura del franciscano de este soneto —que forma parte
de una larga tradicion de tales topicos en la poesia occidental—, no es dificil encontrar algunas
semejanzas. Por ejemplo, “Lo que fue ayer no es hoy, ni lo de hoy se afianza que serd manana”,
tiene una especie de correlato en el verso quevediano “Ya no es ayer; mafiana no ha llegado”.
También resuena el tépico de fempus fugit en el tema de la ambicidn y la vuelta en “humo” de
ella. Dice Quevedo: “jFue suefio ayer; mafana serd tierra! / jPoco antes, nada; y poco después
humo! / ;Y destino ambiciones, y presumo, / apenas punto al cerco que me cierra!”. Y Granados:
“Llenas estan las bobedas de pestilentes polvos, que antes eran huesos, cadaveres, y cuerpos con
alma [...] poseyendo tesoros, arrastrando cultos, lisonjeandose con el fausto, la magestad, la
fortuna, el poder, y la dominacion.” Y todo este suefio de grandezas se fue, en la supuesta
composicion de Nezahualcoyotl, tal como el “humo” de Quevedo, al que Granados le puso algo

de color local al comparar el paso del tiempo con el humo del Popocatépetl: “Pasaron estas

glorias, como el pavoroso humo que vomita y sale del infernal fuego de Popocatepec”. Quevedo

™ Francisco de Quevedo, “Significase la propria brevedad de la vida, sin pensar, y con padecer, salteada de la
muerte” en Poemas escogidos, José Manuel Blecua (ed.), Castalia, Madrid, 1989, p. 53.

301



también temia la pérdida de su memoria postrera —‘Azadas son la hora y el momento / que, a
jornal de mi pena y mi cuidado, / cavan en mi vivir mi monumento”—, tal como el
Nezahualcoyotl de Granados sefialaba el olvido en que caerian los grandes sefores: “[...] sin
otros monumentos que acuerden sus existencias en las toscas pieles en que se escriben.” Quiza
esta relacion que aqui se ha intentado establecer no es mds que una coincidencia, como dirfa
Reyes; pero no es menos cierto que es muy probable que el franciscano, sujeto de una amplia
cultura, hubiese podido tener acceso a este poema quevediano (y a otros del mismo tenor) que,
mezclado con el relato de Torquemada, parece levantar este pasaje de Tardes Americanas.

Esta reapropiacién o —quizds conviene decirlo— reinvencién de la tradicién indigena
es lo que se propone el escritor para cimentar con un peso mayor la cultura indigena y su
heredera directa, la criolla. Es decir, con la reinvencién del pasado indigena, se ha trazado el
primer punto desde el cual el progresivo cultivo de las letras avanza, se hace grande, se
desarrolla y llega a su cuispide en el momento histérico que Granados vive, mediante el ejercicio
de las letras entre los espaiioles americanos. Lo mismo hizo Eguiara en sus prélogos cuando traté
el tema de la escritura entre los antiguos mexicanos. Como bien dijo Joseph Arias en su
“Dictamen”, Granados tiene un fin distinto al que anuncia y éste se ubica en la apertura que
Eguiara ha hecho en tales prélogos: la defensa de los hombres y obras notables que ha visto
nacer la Nueva Espafia, especialmente la de los criollos. El franciscano no combate a un enemigo
especifico, como el Manuel Marti de Eguiara; simplemente pone ante sus lectores un recuento
de las obras literarias hechas en el Nuevo Mundo y un retrato breve de los hombres que
conforman la Republica Novohispana de las Letras. La resefia de algunos sucesos historicos,
relatados por boca de Indio, y la reinvencion u occidentalizacién del mundo indigena son

necesarias para los fines que busca. Son una base, una genealogia erudita, que sentard de manera

302



mas firme la exaltacion del mundo criollo del saber llevada a cabo especialmente en la «tarde»
quinceava, cuya defensa por parte del Indio tendrd al discurso judicial como eje de su
estructuracion retorica.

Hay un pasaje con el que se puede simbolizar este recorrido por el saber o literatura
criolla que Indio hard para Espafiol en aquella «tarde». Alli, lo invita a adentrarse “por el basto
continente, y largas Provincias de la Literatura Indiana”,”" lugar donde Espaiiol y sus paisanos
veran “[...] que no hay facultad, ciencia, 6 arte donde no se hayan distinguido con especial
aclamacion de todo el Orbe los hijos de los Espafioles de esta América Septentrional,
depositando en sus bastos entendimientos una encyclopedia 6 conjunto maravilloso de lo mas

.. . . 2
exquisito de todas las ciencias.””

Este lugar, provincia o vasto continente fue fundado por
Eguiara como una republica literaria, en la que buscé establecer una geografia intelectual propia,

sefloreada por los criollos. Indio, en su discurso reivindicativo, reafirmard esta fundacién

simbdlica, a la que agregara algunas reivindicaciones de caracter politico.

4.4 LA CIENCIA NOVOHISPANA COMO VIRTUD SUPREMA
La «tarde» nimero quince pone en evidencia, desde su subtitulo, lo que Granados tratara
mediante el didlogo entre Indio y Espafol: “indole, Genio, y Talentos de los Espafioles
Americanos, y noticia de varios acontecimientos”. En este capitulo, los antiguos y sabios indios
no vuelven a aparecer (ya no son necesarios), salvo la voz del personaje que supuestamente los
representa, quien esta vez defenderd firmemente a los criollos. Tampoco es un misterio que la
antepenultima «tarde» sea ésta, pues el trabajo realizado en las anteriores rendird sus frutos aqui,
en la exaltacion de los espafoles americanos de la Nueva Espafia, como cuspide de esta larga

genealogia del saber que se estudi6 en los prologos a la Biblioteca de Eguiara y ahora en Tardes

1 Granados, “Tarde XV, op. cit., p. 419.
752 .
Loc. cit.

303



Americanas de Granados. De esta forma, tampoco serd extrafio que la penudltima (la
decimosexta) sea una loa al “gobierno catdlico fiel” —para que no queden dudas o sospechas—,
finalizando en la «tarde» decimoséptima con una resefia al IV Concilio mexicano y un prondstico
auspicioso sobre la felicidad futura de América.

Ya en la «tarde» anterior, la decimocuarta, el indio otomi{ alababa el celo, la justicia y
la prudencia con que los criollos mantenian el gobierno americano: “Echd los cimientos, y
levant6 las paredes del grande dngulo Americano la Prudencia; pues no pudiera argiiir la
duracion y firmeza que gloriosamente tocamos todos sus habitadores, si no la afianzaran los
robustos puntales, y fuertes pilastras de la Justicia.””>> No obstante, reclama contra las politicas
borbénicas, desfavorables a los criollos, cuyos promotores fueron algunos malintencionados
gachupines que informaron erréneamente al rey a principios del siglo XVIII: “En estos tiempos
informaron a S.M. contra las costumbres, conducta, y porte de los hijos y naturales de estos
Reynos, impresionando los mal querientes su Real dnimo de tal modo, que llegé 4 librar Decreto
en que inhabilitaba para los honores, ascensos, y dignidades & toda la Nacion Espafola
Americana”,”* lo que hasta su presente se ha mantenido e, incluso, ha empeorado, pues “[...] por
el mes de Febrero del afio pasado de 76 se digné S. M. expedir Cédula franqueandoles las
puertas de las Dignidades en la antigua Espaiia, y en la nueva un tercio solo de los empleos.””™
A todos estos reclamos hechos por Indio en favor de los intereses criollos —bastante maltratados
por las politicas borbénicas—, Espafiol intentard contestar hacia el final de la decimocuarta
«tarde». Explica éste:

Pues sin que te sirva de enojo, 4 mi mal entender, no podrian resolver los Soberanos

cosa mas arreglada 4 el bien de la Corona, € intereses del Estado; porque dexando
aparte los temores y sobresaltos que se deben inferir de unas Gentes 4 quienes tan de

753 Granados, “Tarde XIV”, ibidem, p. 368.
P Ibidem, p. 392.
™3 Ibidem, p. 393.

304



lexos bafian los brillantes esplendores del Trono, y que desviados por lo mismo del
amor reverencial, pueden agavillarse con los Naturales 6 Indios, con quienes por tener
poca 6 mucha relacion de parentezco, se juzgan Sefiores de la tierra, y tunicos
acreedores 4 sus empleos y comodidades, carecen enteramente de aquellas
instrucciones que imprimen para el acierto y la seguridad, la ciencia del gobierno,
practica y disciplina de la arte militar. Y porque veas que yo no hablo al ayre,
exemplar tienes en Roma, quando por la muerte de Viriato, sujeté la Espafia 4 su
dominacion; y muy cerca de nosotros 4 los Bostonenses, desmembrados en el dia del
Cuerpo Britdnico, y apellidada Republica la Provincia, con total separacion de
obediencia, feudo, y Valsallage.756
La lejania de la peninsula y la consecuente poca eficacia de la Corona para controlar
sus posesiones ultramarinas, son el principal motivo de la defensa de Espafiol a las politicas del
poder central. Esta razén es la misma que argiifan los politicos peninsulares, como se sefial6 en el
primer capitulo de este trabajo, por lo cual Espanol se convierte en la voz del borbonismo, como
una suerte de encarnacion de José de Galvez, su pariente y ministro de Indias, a quien dedica la
obra. También se encuentra, como un ejemplo en el cual no se podia caer, lo que acababa de
ocurrir al norte de la Nueva Espafia: la lucha por la independencia de las colonias britdnicas,
cuya posible réplica en sus territorios era temida por la corona espafiola.
Al respecto, avanzada la «tarde» decimoquinta, Indio le respondera a Espafiol con una
inquietante reflexion, en la que responsabiliza a los ingleses recién llegados de Londres (y no a
los nacidos en América) de haber comenzado aquella revuelta; con ello, Indio intenta hacer una

analogia entre las politicas espafiolas de poner gachupines en los cargos y la de los britdnicos,

ambas, segun él, erroneas para la tranquilidad de las colonias.”’ Pero al hecho de la lejania —y

76 Ibidem, pp. 393-394.

7 Como algunos en Espaiia proponian seguir los pasos de Inglaterra en su relacién con las colonias (lo que se dijo
en el primer capitulo), Indio sefiala el error que esto implicaria. Segun él, el factor religioso de los novohispanos
detendria cualquier atisbo de rebelion, pues su amor y fidelidad como vasallos no pasan por ser “hijos legitimos de
sus intereses”. Dice Indio: “No llor6 Roma con los Espafioles lo que la gran Bretafia llora en el dia con los
Bostonenses, porque el amor y fidelidad de éstos, son hijos legitimos de sus intereses. No asi el de los mios, que son
la obediencia, y temor santo de Dios que profesan. No quiero el que Vm. se me averguenze, si hago una poquilla de
critica sobre las operaciones de esta ingrata y sublevada Nacion. Basta decirle, que si los hijos de Londres, que
bebieron de los raudales del Trono las dulces aguas del rendimiento, omenage, amor, y fidelidad, no hubieran sido
los autores y Gefes de la conspiracion, jamds se hubieran turbado los obseqiientes dnimos de los Colonienses. Basta,

305



las posibles consecuencias que ella trae— se le agregan efectos no menores, fantasmas que
acechan a las reflexiones de Espafiol: el caudillismo de los criollos, su sentido de propiedad con
la Nueva Espafia y el peligro que esto provocaria, tal como ya ha sucedido con las posesiones
britdnicas. Pero, sobre todo, la desconfianza de Espafiol se centra en la falta de instruccién y

59758

saber de los criollos. Indio, quien considera este cargo “formidable y espantoso”’", tendrd su

derecho a replicar en la «tarde» decimoquinta, dedicada casi integramente a la defensa de este
grupo.

El didlogo que partié siendo una discusion acerca del papel del historiador, de su
manera de enfrentarse ante la historia, pasando por la breve resefia de los sucesos y virtudes de
los antiguos mexicanos, y la reinvencion de un poema de Nezahualcéyotl, ha confluido
especialmente en esta «tarde» —como dice Gil Amate— en una “[...] evidente intencionalidad
politica de defender la unidad del imperio y de advertir, por el mismo motivo, de los escollos a
los que se enfrentaria la Corona si continuaba con una politica que no integrara, como espafioles
de pleno derecho, a los criollos.”” Como se puede ver, Tardes Americanas pasa del discurso
historiogréfico, a la historia, a la poesia y, ahora a la politica, para mas adelante pasar hacia otros
temas que ya se estudiardn; tales movimientos discursivos —y para qué decir de las mezclas de
géneros presentes en la obra— no permiten confiar, por asi decirlo, en las obras de la literatura
ilustrada: cambian sus estilos, temas y objetivos de manera muy rdpida, pasedndose por
innumerables tépicos que parecen demasiado disimiles como para convivir en un mismo escrito,
pero que, no obstante, forman un entramado textual con una amplitud temdtica no tan corriente

en los siglos anteriores ni en los movimientos que corren paralelos en su siglo. Sin duda, los

dixe, porque parece nos hemos alargado algo mas de lo necesario en este discurso.” Granados, “Tarde XV, ibidem,
pp. 432-433.

758 Granados, “Tarde XIV”, ibidem, p. 395.

™ Virginia Gil Amate, “;Confiar en los criollos? Apreciaciones sobre la condicion de los espafioles americanos en
el siglo XVIII”, Olivar, 14 (2010), p. 16.

306



géneros del didlogo y el ensayo (o proto-ensayo, como en Eguiara) permiten tal amplitud
discursiva y temdtica como, por ejemplo, en la obra que se estudia.

La réplica que Indio dard a Espafiol en la decimoquinta «tarde» también tiene sus
particularidades, si bien no genéricas, si desde el punto de vista retérico. Granados sigue el orden
formal-l6gico aristotélico, para quien la retérica tiene como finalidad luchar por la verdad y la
justicia, es decir, lo que para €l era el orden natural de las cosas.”® Como ya se anuncio, serd el
discurso judicial el predominante en esta extensa «tarde». Indio ya ha preparado el camino desde
sus primeras intervenciones, siguiendo (consciente o involuntariamente) el modelo de la oratoria
forense aristotélica, la que recomienda los motivos y disposiciones de los que cometen injusticias
o las padecen. S6lo a modo de recordatorio, es necesario decir que para Aristételes son tres los
temas que se deben estudiar al respecto: “primero, por cudles y cuantas causas se comete
injusticia; segundo, en qué estado se encuentran aquéllos <que la cometen>; y, tercero, contra
quiénes <se comete> y estando en qué disposicion.””®" Sobre los primeros dos puntos, se puede
ver que Indio ya ha hecho su examen, pues con la evidencia de la ignorancia en que los
espafioles se hallan frente a la Nueva Espafa, tanto del mundo indigena prehispdnico y del
criollo, se ha diagnosticado esta injusticia: tal es el motivo por el cual se ha aceptado llevar a
cabo este didlogo. El tercer punto es el que se examinard a continuacion: contra quiénes se han
cometido estas injusticias. Serdn los criollos, como antes fueron los indios, los que serdn
exaltados por el principal interlocutor del didlogo, quien alabard sus virtudes y dejard en

evidencia la injusticia que se ha cometido con ellos.

7% Aristételes, Retdrica, libro 1, 1355a, intro., trad. y notas Quintin Racionero, Gredos, Madrid, 1990, pp. 169-170.
! Ibidem, 1368b, pp. 254-255.

307



“Virtud, ciencia, y armas”, son para Indio “las fuertes columnas sobre las que el
L. , ) . 762 ,
mérito levanta 4 el Sugeto, haciendolo digno de los honores, y de los empleos”’®%. Asi las
describird en el exordio previo a la defensa:

La virtud, para arreglar dentro de la esfera de la bondad de lo licito y de lo honesto las
acciones, obras, y costumbres: la ciencia, para conocer como se ha de obrar, y dirigir

7

los medios & unos fines prudentes, justos, y eqiiativos; y las armas, para segurar,
conservar, y poner en harmonia y rectitud lo que la virtud ennoblece con sus
maximas, dilata, inventa y establece con sus fatigas, estudios, y desvelos la ciencia.
Estos dones, que prddigo reparte el Cielo entre la variedad de criaturas racionales,
jamds ha negado 4 las que habitan nuestro Septentrion en calidad de Espaiioles
Indianos, 6 que el vulgo llama Criollos.”®
Virtud, armas y ciencias forman la triada en la que Indio centrard su defensa de los
criollos. Sin mucho rodeo, asegura que estos tres elementos viven y gozan de buena salud en la
Nueva Espafia. No obstante, como ya se verd en el analisis, es la ciencia o el saber el pilar
fundamental sobre el cual se apoya esta triada. Hablando del primero de estos elementos —la
virtud—, el defensor profundizard en su practica criolla, poniendo ante Espafiol una larguisima
lista de apellidos ilustres por sus acciones virtuosas,”® intentando desterrar con ello la injusta y
bastante caprichosa generalizacion que algunos espaifioles hacen de los criollos y sus costumbres:
No ignoro, Sefior mio, aquellas insolentes notas de noveleria, adulacion, flexibilidad,
fugacidad, 6 poca permanencia, ociosidad, facilidad, € inconstancia con que muchos
manchan y vulneran el elevado caracter de nuestro Criollismo, queriendo medir con
la vara de la pasion, del antojo, y la libertad, las nobles 6 viles operaciones de cada
uno.”®
Como dice Tudisco, en este pasaje —influenciado, quizas, por las elogiosas opiniones

de Feijoo sobre los criollos, analizadas en el capitulo anterior— es posible descubrir “[...] the

high esteem in which the “criollo” was held by Feijéo and Granados y Galvez was not shared by

762 Granados, “Tarde XV”, op. cit., p. 395.
53 Ibidem, p. 396.

%% Ibidem, pp. 396-397.

7% Ibidem, pp. 397-398.

308



the majority of Spaniards.”766 Sin embargo, Indio no dird que sélo la virtud campea por la Nueva
Espana, pues esto estaria lejano a los propdsitos de verosimilitud que desea. Como Espafiol
desconfia de los criollos, Indio le propone —y, por consiguiente, a todos los peninsulares— hacer
un juicio justo a la cultura novohispana, considerando que el vicio no es patrimonio exclusivo de
los criollos, sino parte de la condicion humana: “Fijdse el trono de los vicios en nuestro Pais, y

desterrése la bondad; como si la malicia no fuera un contagio que se le pegd 4 el hombre desde

. . . o 767
el Paraiso, dexando corrompida la masa y con universal sentimiento toda la Naturaleza.””®" A

continuacion, el otomi sefiala que hay en el virreinato una mezcla entre vicio y virtud como en
cualquier parte del mundo, por lo tanto es injusto achacarle todos los males a los nacidos en su
suelo:

Si los ojos que fiscalizan las acciones de mis Compatriotas, las juzgaran con equidad
y justicia, ya veerian, Sefior mio, desordenadas las unas, y moderadas las otras.
Veerian en unos el deleite, y en otros la mortificacion, aqui el escandalo, y alli el
exemplo: aqui el ocio, y alli el trabajo: aqui el embuste, y alli la verdad. Veerian en
los Claustros penitencias, ayunos, y austeridades, y en los tugurios desembolturas,
ociosidades, y desahogos. Veerian en las Iglesias compostura, reverencia, y devocion,
y en las calles bullicios y griterias. Veerian en las casas el recato de las virgenes, la
honestidad de las viudas, la paz de los casados, y en todos la conformidad con la
suerte prospera ¢ adversa, y en los telonios oficinas, y grangerias, el engafio, dobles,
ocasion, y peligro. Y para decirlo de una vez, veerian lo que en todas partes tocan los
ojos, bueno y malo, justos y pecadores, virtud y vicio; y porque nuestra vista no
puede enmendar a la de la Sabiduria, veerian lo que vi6 en todo el Mundo, vanidad de
vanidades y todo vanidad.”®®

Con esta notable imagen, Indio contrapone los espacios de la virtud y del vicio:
mientras que no hay virtud sin fidelidad religiosa, vida recatada y alejada del mundanal ruido —
dificil poner por aquellos afios un mejor ejemplo de guardianes de la virtud—, el vicio es producto

de la sociabilidad, de los espacios de reunién de la plebe, pero también del mundo

766 Anthony Tudisco, “The Land, People, and Problems of America in Eighteenth-Century Spanish Literature”, The
Americas, 12, 4 (1956), p. 371.

767 Granados, “Tarde XV, op. cit., p. 398.

758 Ibidem, p. 398.

309



administrativo, especificamente de las oficinas donde se pagaban los tributos. Entonces, ;qué
lugar del mundo —del mundo de Granados y sus contempordneos— estard libre de las amenazas a
la virtud? Sin duda, Indio apela al sentido comiin de los espafioles que desprecian la cultura de
sus «compatriotas», lo mismo que Feijoo hizo en los ensayos ya comentados en otros capitulos.
Y remata con el tépico de vanitas vanitatis, muy propio de su vision cristiana, pero en funcién de
graficar que los criollos viven igual que el resto del mundo.

Con respecto a esto, para Gil Amate —cuya opinién particular merece una breve
refutacion— la visiéon que Granados tiene de la virtud (puesta en boca de Indio) forma parte de
una vision cristiana alejada de los escritos socioldgicos ilustrados de la época: “El primer asunto
en cuestion, la virtud de los espafioles americanos, es ficil de contestar para Granados, puesto
que, guiado de su vision cristiana asentada en la igualdad del género humano y ajena a los
planteamientos socioldgicos e histéricos que proliferaban en los escritos ilustrados, descarta el
vicio como patrimonio americano.”’® Aunque Gil Amate no especifica a qué escritos se refiere,
no estd de mas precisar de que no se necesita tener una “vision cristiana asentada en la igualdad
del género humano” para descartar “el vicio como patrimonio americano” y que se puede ser
ilustrado sin estar necesariamente de acuerdo, por ejemplo, con los planteamientos de Carl

770

Linneo en su Systema Naturae (edicién de 1758),”"" cuyo eurocentrismo y desprecio por el resto

% Gil Amate, “;Confiar en los criollos?”, art. cit., p. 17.

7 Mary Louise Pratt transcribe una tabla dividida por regiones mundiales del homo sapiens, hecha por Linneo. De
ésta se seleccionan dos puntos (b y c), referidos al hombre americano y al europeo, en la que es posible ver que este
ultimo —segtin Linneo— encabeza el mapa racional del mundo: “B. American. Copper-colored, choleric, erect. Hair
black, straight, thick; nostrils wide; face harsh; beard scanty; obstinate, content, free. Paints himself with fine red
lines. Regulated by customs. C. European. Fair, sanguine, brawny; hair yellow, brawny, flowing; eyes blue; gentle,
acute, inventive. Covered with close vestments. Governed by laws.” Mary Louise Pratt, Imperial eyes. Travel
Writings and Transculturation, Routledge, London, 1992, p. 32. La Nueva Espafia no estuvo del todo ajena a este
tipo de clasificaciones en el siglo XVIII. Un buen ejemplo son los «cuadros de casta» en la pintura, composiciéon que
empefia todo su esfuerzo politico-estético por trazar la separacién de los 6rdenes sociales y étnicos entre blancos,
indios, negros y sus posibles variantes de mezcla y mestizaje. En los margenes del cuadro se buscaba encerrar y
clasificar a las distintas etnias y mezclas que habitaban la Nueva Espafia, rotulando en el blasén las procedencias
étnicas de cada tipo. Sobre estos cuadros, Juan Carlos Garavaglia y Juan Marchena han sefialado: “Los famosos
“cuadros del mestizaje”, donde aparece reflejado sin rubor e incluso con ironia la extraordinaria complejidad de los

310



del mundo dificilmente encontraria lugar entre los criollos ilustrados de la Nueva Espafia. ;Por
qué éstos o los «acriollados» como Granados habrian de aceptar los planteamientos de Linneo u
otros —como los que Gerbi estudié en su famoso libro ya citado— que los ponian en un lugar
inferior de la escala humana? Sobre este asunto se ha dicho lo suficiente en capitulos anteriores,
ejemplificado con el museo histdrico y cientifico que los criollos resefian y ofrecen en sus obras
para ser reconocidos como parte de la «alta» civilizacién iluminada con la luz del conocimiento.
No obstante, se analizard con mayor profundidad la vision ilustrada que tiene Granados al final
de este capitulo.

Volviendo a la defensa de Indio, especificamente sobre el asunto de las armas —otro
de los elementos de la triada—, éste hablard de la fidelidad de los vasallos novohispanos para
defender el territorio, aunque admita que éste es un punto débil entre los criollos, aunque no
totalmente reprobable:

Faltoles (es muy cierto) el arte Militar; pero les sobran impertérritos alientos para

respirar amor, fidelidad, y cultos en favor de la Fé, del Rey, y de la Patria. Faltales

disciplina; pero les sobra ingenio, viveza, y disposicion, para suplir con la habilidad
las varias operaciones de la milicia: de manera, que en lo mismo que notan 4 mis

Compatriotas, encuentro yo la justicia y recomendacién de sus méritos.””’

Tal como en otras oportunidades, este reconocimiento de Indio acerca de la falta de
disciplina militar es enmendado rdpidamente con otras cualidades en las que sobresalen sus
«compatriotas». Obviamente, ésta no es la primera vez que aparece de manera explicita la
identificacion de Indio con los criollos (pocas lineas atrés se cité un pasaje donde se encuentra el

término); algunas paginas antes del fragmento transcrito, el otomi habia dicho, presentando ante

Espanol las obras escritas por este grupo, “estos son los ingenios y habilidades de mis

entrecruzamientos raciales en las sociedades americanas, muestran una realidad en la que el factor étnico es
determinante para el posicionamiento social.” Juan Carlos Garavaglia y Juan Marchena, op. cit., p. 36.
m Granados, “Tarde XV, op. cit., p. 427.

311



. o o . 772 . . .
Compatriotas los Sefores Espafioles Americanos”.””” Indio, «acriollado» como el propio
Granados, demuestra claramente el deseo intelectual criollo (y el del franciscano) de unir pasado
y presente como una sola masa histérica, en la que los indios, como se dijo, participan sélo
testimonialmente —paraddjicamente, su caso— o como una epifania reveladora —el caso de los
antiguos mexicanos— de lo que iba a ser la cultura de los espafioles, o de sus descendientes,
nacidos en América. No es casual que el escritor franciscano no intentara darles nombres propios
a los dialogantes y s6lo se conformara con marcar en ellos cierto prototipo (Indio, Espafiol y
Cura). El esfuerzo que pone el autor, mediante su personaje, por restarle importancia a las
carencias y, por el contrario, exaltar las virtudes no queda ahi. ;Cémo suplir la acusacién de
Espafiol acerca del poco dominio de los criollos en el plano militar? El indio otomi saca
astutamente su defensa del mejor lugar al que podia echar mano: el gobierno de Carlos IIL
Sefiala que la mayoria de sus ministros no provienen del dmbito de las armas, sino de las letras,
en cuyos consejos se puede esperar mds la sabiduria que la estrategia militar para lograr la
felicidad de su gobierno:

No ignora Vm. Que la mayor Corona que venera el Mundo (la de Espaiia) en el dia
descarga todo el peso de sus intereses, confianzas, aciertos, y resoluciones, sobre
quatro de seis que son los Ministros, 4 el parecer forasteros en las campaias de Marte,
y muy domésticos en los gimnasios de Minerva; (b)'" pero tan diestros en una y otra
escuela, que en la admirable fragua de sus divinos ingenios, ¢ bien labran los azeros
para escribir elevados conceptos en el papel, 0 tajan las plumas para inspirar alientos
en la guerra. ;Qué Monarquia no debié la felicidad de sus progresos mas al consejo
de los Sabios, que al furor, intrepidez, y arrojo de los Guerreros?’*

Para Indio, la habilidad y disciplina en el uso de las armas es secundario a la sabiduria

de los hombres doctos, quienes tienen una mejor perspectiva y conocimiento puesto al servicio

2 Ibidem, p. 423.
3 Esta (b) es una nota al pie de Granados, en la que especifica los nombres de estos ministros de Carlos III. Dice el
autor: “Los Exmos. Sefiores D. Joseph Muiiino, D. Manuel de Roda y Arieta, D. Miguel de Muzquiz, y D. Josep de
Galvez.” Ibidem, p. 429.
774 .

Loc. cit.

312



del bienestar de los pueblos. Incluso alaba la sapiencia de Carlos III, rindiéndole un pequefio
homenaje en esta «tarde» llamandolo “protector de las ciencias™: “Carlos el Sabio le llama el
Orbe, cuya incorruptible existencia grava la famosa Academia de Derecho Patrio en las l1dminas
de la inmortalidad con esta dulce inscripcion: Carlos IIl. Padre de la Patria, y Protector de las
Ciencias.”'" Los sabios como consejeros, seglin Indio, son la verdadera garantia de la paz, el
arma mas eficaz, lo que ejemplifica nuevamente con la historia romana: “;Quando mas feliz y
triunfante Roma, que quando sus Jueces se gobernaban por la doctrina de sus Sabios Maestros, y
sus Principes por el consejo de sus Sixtos, Sénecas, Plautos, Plinios, Pacatos, y Claudios?”.”"
Todo este ensalzamiento de la sabiduria de las letras por sobre la fuerza de las armas
indica, como se verd, que el principal punto de la triada sobre el cual Indio apoyaré su defensa de
los criollos es el de su produccién de conocimiento. Dice acertadamente Gil Amate que “el
hecho de que Granados se decante por ensalzar la pluma frente a la espada no deja de ser una
buena opcién, en medio de un siglo en el que volvia con fuerza la oposicién de ambos espectros
a la hora de conquistar el prestigio social [...1%""7 no obstante, contintia, “[...] los hablantes
soslayan uno de los puntos fuertes de las demandas criollas como era su deseo de emprender
carreras militares en un ejército asentado en América.” Quizads Gil Amate tenga algo de razon al
asegurar que en este pasaje, que resta importancia a las armas entre los criollos, tiene un efecto
contrario al que muchos de ellos buscaban en la administracion colonial; pero también es verdad
que todavia en los tiempos de Granados tal deseo criollo no tenfa la importancia que tendria en la
década del ochenta, cuando las reformas anti-criollas de Carlos III comenzaban a ser una

realidad mds palpable. Probablemente, como sefiala Antonio Rubial Garcia, las aspiraciones

criollas de formar parte del ejército comenzaron después de 1786, una vez implantado el régimen

" Ibidem, pp. 430-431.
77 Ibidem, p. 429.
77 Gil Amate, “;Confiar en los criollos?”, art. cit., p. 24.

313



de intendencias en el virreinato: “En este proceso, los criollos fueron desplazados, tanto de los
cargos de intendentes, como de las audiencias y de otras dependencias gubernamentales [...]
aunque, paraddjicamente, se les abri6 también la via de las milicias provinciales y urbanas por el
mecanismo de compra de cargos.”’ "

Sin duda, y como se ha adelantado, el elemento mds importante de esta triada
conformada por la virtud, las armas y las ciencias, es este ultimo. La defensa del ejercicio de las
ciencias entre los criollos sera dilatada tanto en exaltaciéon como en recomendacion de las obras
que estos han dejado a la humanidad. Para Indio —quien recurre a las viejas teorias de Henrico
Martinez y Diego Cisneros, ya comentadas en capitulos anteriores— “[...] las bellas influencias de
los astros, benignidad y templanza de los climas, la rara penetracion, natural viveza, potencias
claras, y genial prontitud con que Naturaleza los adorna”,””” han hecho una labor especial sobre
las almas criollas, cuestion con la que Espaiol estd en desacuerdo. Para el peninsular s6lo Feijoo
ha distinguido a los hombres americanos con algunas cualidades. Indio, recordando justamente
un pasaje del benedictino en su Teatro Critico Universal —“Cosa vergonzosa es para nuestra
Nacidn, que no sean conocidos en ella aquellos hijos suyos que por sus esclarecidas prendas son
celebrados en otras”—,780 se refiere al desconocimiento peninsular de los intelectuales americanos
y se propone mostrar a Espafiol las obras de treinta criollos novohispanos. En orden cronolégico,
da algunas de las lecturas generales recomendadas para la instruccion de los espafioles
peninsulares, con las que podran verificar el legado criollo al mundo de las letras.

Asi recomienda el indio otomi el didlogo descriptivo que de la principal ciudad del

virreinato hizo el latinista toledano Francisco Cervantes y Salazar, catedratico de la universidad

%8 Antonio Rubial Garcia, “La era ilustrada. Culminacion y fin de una utopia”, en El paraiso de los elegidos. Una
lectura de la historia cultural de Nueva Espaiia (1521-1804), Fondo de Cultura Econémica-Universidad Nacional
Auténoma de México, México, 2010, p. 343.

m Granados, “Tarde XV, op. cit., p. 399.

™80 Eeijoo, op. cit., t. 4, disc. 6, par. 28, p. 121.

314



mexicana: “Lean el Mexicus interior de D. Francisco Cervantes Salazar, primer Catedrético de
Retdrica de la Universidad de México; y en los Personages Alfaro, y Zuaso, con quienes forma
sus elegantes Didlogos, encontrard un tesoro de Latinidad, y una constante noticia Topografica

55781

de México, y sus rivales [...]”"" . También recomienda a sor Juana: “Lean: pero sin leer ;quien

no sdbe, quien no conoce 4 la Madre Sor Juana de la Cruz, por la delicadeza y prontitud de sus
Poesias, y otros discursos en varias materias? [...],7® y a otros poetas, como Salazar y Torres:
“¢Quien no conoce al Licenciado Busto por la viveza de sus versos, en el Mercurio Encomidstico
que compuso en lengua Mexicana; la naturaleza, y dulzura del célebre D. Agustin de Salazar en
sus Poesias Comicas [...]"."%

En esta lista también nombra a Eguiara, aunque no sefiala explicitamente la obra
bibliogréfica que se ha estudiado, diciendo de él que: “[...] bastando la memoria de su nombre
para que los mas sibios y presumidos le rindan los justos obsequios y omenages de universal

Maestro.”’

Tampoco faltard uno de sus contemporédneos, el académico Juan Benito Diaz de
Gamarra y Davalos, pilar de la nueva filosofia, quien “[...] en nada desigual 4 los talentos de la
Europa, conocido por las brillantes producciones, exquisitas noticias, lucidos y preciosos
sistémas, profunda y sana doctrina que imprimié por el afio pasado de setenta y quatro en su
Curso Filoséfico, y Académias que sustentd, y puso en sus moldes, para provecho y utilidad de

la Juventud [...]”.”® Tanto los primeros que Indio sefiala —Cervantes de Salazar, sor Juana, Pérez

de la Fuente (no Busto), Salazar y Torres—, como los que les siguen y viven en el siglo XVIII —

781 Granados, “Tarde XV, op. cit., p. 402.

2 Ibidem, p. 403.

™ Loc. cit. El autor del Mercurio Encomidstico, conjunto manuscrito de loas en versos escritos en ndhuatl y espafiol
entre los afios 1682 y 1713, es el poeta mestizo Joseph Pérez de la Fuente. Mas datos sobre esta obra se pueden
encontrar en Sara Poot-Herrera, “El Mercurio Encomidstico, una compilacién de festejos novohispanos en nahuatl y
espafiol”, en Judith Farré (ed.), Dramaturgia y espectdculo teatral en la época de los Austrias, Iberoamericana,
Madrid, 2009, pp. 203-216.

784 Granados, “Tarde XV, op. cit., p. 404.

™ Ibidem, p. 406-407. La obra de Gamarra Academias Filosdficas (1772) se comentard en el capitulo siguiente.

315



Eguiara y Gamarra—, forman parte de la Republica Novohispana de las Letras que Indio va
construyendo, tal como lo habia hecho a mitad de aquel siglo el autor de la Biblioteca: “Estos
son los Sugetos que entre miles pongo 4 la vista de Vm. y de todos sus Paisanos para
comprobacion de lo que prometi.”"®

Mis avanzada la «tarde» el otomi sumard mds y mds nombres, para abrumar a
Espaiol con la multitud de ellos, entre los cuales cabe destacar al editor del Mercurio Volante,
Joseph Ignacio Bartolache, consumado estudioso de “[...] Filosofia, Teologia, Jurisprudencia,
historia, y otras facultades, ha hecho estudio aparte de las Matematicas y Medicina [...]”"*";
matematicos y humanistas ilustres del siglo XVII, como Carlos de Sigiienza y Géngora o Juan
Ruiz de Alarcén; y uno de los principales hombres de letras y contempordneos de Granados ya
nombrado, cuyo estudio (dada la amplitud de su obra) se dejard para un trabajo futuro: Alzate y
Ramirez, editor de las Gacetas de Literatura y el Diario de México, entre otras obras periddicas,
quien tiene “[...] una extension tan basta y profunda en todo género de ciencias, que quando los
teatros de la Imperial Corte de México no gritaran esta verdad, la publicaria 4 pesar de la
incredulidad, el elegante, util, y curioso Diario [...]”.”*® Con esta larga enumeracién de los
ciudadanos de esta Republica Novohispana de las Letras, Indio puede ir finalizando su defensa,
no sin antes aclarar las razones que pusieron en el olvido la tarea del saber de sus criollos
compatriotas:

Estos son los ingenios y habilidades de mis Compatriotas los Sefiores Espaiioles

Americanos: esta es la ciencia ignorada del Mundo, porque falt6 mano; (déxemelo

Vm. decir asi) falté mano que formara un breve catdlogo, un reducido epitome de sus

escritos y gloriosas fatigas, medio con que todas las Naciones ponderan la fama, y
dan 4 conocer por toda la redondez del Orbe los nombres de sus Clientes.”™

8 Ibidem, p. 407.
7 Ibidem, p. 411.
™8 Ibidem, p. 417.
™ Ibidem, p. 423.

316



El otomi alega la falta de un catdlogo completo que redna a todos los escritores
novohispanos, pues se sabe que esta labor que Eguiara tomdé sobre sus hombros quedé
lamentablemente incompleta. No se conoce si por los afios de escritura de las Tardes Americanas
hubo algin intento de realizar, por lo menos, un epitome de todas las obras escritas en la Nueva
Espana, aparte del esfuerzo eguiarense (lo que si se puede asegurar es que el intento conocido
mads cercano en el tiempo serd la publicacion en 1816 de la Biblioteca Septentrional de José
Mariano Beristdin de Souza, también incompleta). Por ello, Indio se lamenta de la falta de
“mano” que escribiera sobre los autores que ¢él acaba de resefar. Con esta larga enumeracion
hace entrar a Espafiol, como se dijo, “por el basto continente, y largas Provincias de la Literatura
Indiana”, para luego decirle que la tierra de esa republica —a pesar de la escasa publicidad y, por
consiguiente, fama de los novohispanos— se ha ganado con el mérito y no con simples “decoros”,

“utilidades” y “facultades”””"

que son producto del azar o la fortuna:

Y quando la voz, la fama, la Historia, y los Escritos, no convencieran & Vm. de la
ciencia y habilidades de mis Espafioles Indianos; créo se persuadiré al veerlos ocupar
las Cétedras con dulce magisterio, los Pulpitos con eloqgiiente facundia, los
Confesionarios con celestial prudencia, y las Sillas de los Tribunales con el elevado y
distinguido caracter de Letrados y Jurisconsultos. Nada tienen que invidiar los
Criollos 4 las demas Naciones [...] y quando tuvieran, sera en las facultades, pero no
en las ciencias [...] Mas utilidades y decoros se debe & la suerte, que 4 el mérito; y
mas dichas 4 la fortuna, que 4 la aplicacion [.. .].791

Este “basto continente” del saber es el de los criollos, donde la literatura dibuja un
mapa que integra cada uno de los elementos y saberes de la sociedad en la que nace. Muchos
nombres desfilan por las paginas, ya que Indio desea nombrar a cada uno de los ciudadanos mas
ilustres y sus obras; cada nombre es una prueba para su defensa, como cada obra es un hecho de

su causa. Espafiol no puede rebatir, pues el otomi, conocedor de las cosas de la Nueva Espaiia, le

" En el Diccionario de Autoridades, ediciones de 1732 y 1780, la voz «facultad», en una de sus acepciones,
significa “Lo mismo que caudal, 6 hacienda.”, s. v.
s Granados, “Tarde XV, op. cit., p. 425.

317



niega con obras y hechos cualquier objecion. El mérito para Indio se transforma en el capital
espiritual de la Repuiblica Novohispana de las Letras: este personaje —el principal promotor de
estos hechos cientificos de los criollos— se transforma, como se ha analizado, en un guia para la
historia novohispana que Espafiol pretende escribir. Su firme identificacion en el didlogo con el
grupo criollo (mds que con su etnia), pone de manifiesto las intenciones reivindicativas del autor
y también la perspectiva histdrica del progreso del saber en la Nueva Espafia: el desarrollo del
conocimiento, junto con el cristianismo, han iluminado la vida intelectual de los espanoles
americanos. En este proceso se dan la mano el pasado indigena, el presente criollo y la labor
administrativa y espiritual del colonialismo espafiol, los tres elementos que Granados se propuso
defender en el didlogo.

Este proceso comienza, segin Indio, con la llegada de la imprenta a la Nueva Espaiia,
la que —segin el personaje— es “[...] una de las Oficinas mas necesarias 4 las Republicas”.””* En
la «tarde» duodécima, luego de nombrar una serie de escritores y hombres eruditos, dice acerca
de la imprenta: “Mucho de lo referido hallara Vm. impreso, y de buena letra en los Autores
Indianos, como que desde el afio de 537 ya se lisonjeaban estos Reynos con el privilegio y gracia
de Imprenta [...]”.”"° La imprenta es el principal testigo de la historia y los avances de la ciencia
criolla; su temprana llegada al territorio virreinal demuestra el interés en la produccién
intelectual de sus habitantes y la necesidad que tenian de ella para perpetuar el saber. Después de
sefalar esto, Indio defiende los avances o progresos que hizo el cristianismo en estas tierras,
cuyo testimonio, justamente, ha quedado patente en los moldes. Usa un 1éxico propio del mundo
del trabajo (taller, yunque, labradores, oficina); habla de una tierra inculta o 4rida a la llegada de

la cultura cristiana europea, sin contradecir lo que habia defendido y reivindicado con respecto al

2 Granados, “Tarde XII”, ibidem, p. 344.
™3 Ibidem, p. 343.

318



trabajo de los antiguos indios, sino hablando desde el punto de vista de la fe:

Estas son las cosas mas notables que en el siglo posterior 4 la Conquista acontecieron.
Estos son los Sacerdotes, Ministros, Prelados, y Gefes sobre cuyos ombros se
sustentd el espiritual y temporal el edificio Americano, dilatado en tantos dngulos
quantos no puede tocar la vista, y apenas llega 4 verlos la admiracién. Estos fueron el
Taller donde se perfeccionaron las virtudes. Estos fueron el Yunque, que 4
continuados golpes del sufrimiento, pobreza, paciencia, y humildad, grangearon
inmortales premios para si, y gloriosos méritos para nosotros. Estos fueron aquellos
primeros Labradores, que con las azadas de la caridad, zelo, trabajos, fatigas,
edificacion, exemplo, doctrina, penitencias, y austeridades, cultivaron la aridez de
esta inculta tierra, contribuyendo con sus sudores, ldgrimas, y sangre al riego de las
nuevas plantas, para que dieran, como han dado, dan, y daran, los opimos frutos de la
gracia, y de la santidad. Y en fin, estos fueron el exemplar, dechado, arancel, pauta, y
primera oficina de la prudencia, donde se ensayaron y pulieron las seguridades,
maximas [sic], y aciertos del Gobierno Politico, Civil, Militar, y Eclesidstico de este
basto Orbe Americano.”**

Segun el otomi, “el espiritual y temporal el edificio Americano” se levanto a partir del
trabajo de las misiones cristianas en tierras de sus ancestros.””> El 1éxico proveniente del mundo
del trabajo, cuestion que ya se subrayd, da un mayor realce a la obra colonial espafiola, pero
también al aprovechamiento que se ha dado en estas tierras. Los abundantes u “opimos frutos de
la gracia, y de la santidad”, que Indio ha enumerado mediante los nombres de los santos varones
de la Nueva Espafa, van aparejados con algo no menor: una inaudita perfeccion politica lograda
en el virreinato, como en ninguna otra parte, “donde se ensayaron y pulieron las seguridades,
maximas, y aciertos del Gobierno Politico, Civil, Militar, y Eclesidstico de este basto Orbe
Americano.” Con ello, Granados no solo alaba la labor realizada por la Corona en la Nueva
Espana, sino el modelo conseguido por la colaboracién de su gente, especialmente los criollos.

De este modo, el elogio es también una advertencia solapada ante algunas politicas

borbdnicas: ;para qué arruinar con nuevas reformas el equilibrio que se ha logrado en

% Ibidem, pp. 344-345.

3 Por ejemplo, esto también se puede en una intervencién de Espafiol, quien pone en estos términos los progresos
americanos de la mano con el cristianismo, a pesar de que, como dice, “[...] pretendieron las bastardas sombras de
la malicia obscurecer el brillante esplendor de su hermosura [de América], sobresalié triunfante la valentia de sus
luces, y descoll6 firme su grandeza sobre todas las hostilidades de los Tiranos.” Ibidem, p. 345.

319



colaboracion y fraternidad de espafioles peninsulares y americanos? Lo que Granados pide es
respetar la continuidad histérica del mundo criollo que ha heredado el fruto de esta perfeccion y
equilibrio, y que ha hecho andar de la mano el concepto de «progreso», tan comun en el
vocabulario ilustrado, pero que aqui tiene una buena cuota de esa mezcla o eclecticismo entre el
libro y el cirial.

La valoraciéon y defensa que Indio hace del mundo intelectual criollo, a partir de la
triada compuesta por la virtud, las armas y las ciencias —cuyo énfasis esté en el tltimo elemento,
por ser obra mayor del mérito propio— tiene sus raices en esta concepcion criolla de los progresos
del conocimiento y del cristianismo en la historia virreinal. Asi como lo sefalaba Eguiara, todo
comienza con los antiguos indios, se desarrolla y perfecciona en los primeros afios de conquista,
con la llegada del cristianismo, y llega a su cuspide con la cultura de los espafioles nacidos en
suelo americano. De esta manera, se realza, por un lado, la herencia recibida de la propia
antigiledad pagana, mientras que, por otro, se alaba la llegada del cristianismo y el «progreso» de
la fe, como purgacién de los aspectos negativos —segun espaifioles y criollos— de la cultura
indigena, al mismo tiempo que agente de perfeccion de lo que era considerado bueno de aquel
periodo histérico. Con respecto a esto, Horacio Labastida Mufioz sintetiza inmejorablemente esta
perspectiva de Granados, que bien puede ser también la de Eguiara:

La teoria subyacente en Tardes Americanas quedd expuesta cabalmente en esos

términos. El espafiol desempefia en América las divinas labores de la salvacion. El

indio evangelizado encuentra ahora en su pasado una grandeza que no lo vuelve a la
gentilidad, y si, por el contrario, acrecienta su fidelidad a la verdad revelada. El
criollo, por su lado, sabedor de los valores inmanentes en su mundo, acepta el origen

trascendental de las jerarquias, y ocupa en consecuencia, el sitio que en ellas le
corresponde.’”®

7 Horacio Labastida Mufioz, La grandeza del indio mexicano, a través de Palafox y Mendoza y Granados y
Gdlvez, Gobierno del Estado de Puebla-Benemérita Universidad Auténoma de Puebla, Puebla, 2001, p. 141

320



A partir de esta reflexion acertada de Labastida, es absolutamente vélido volver a
cuestionarse ya no sobre qué tipo de obra es ésta ni qué elementos tematicos, retdricos o
discursivos la componen, sino acerca de qué clase de Ilustracion es ésta que elogia el desarrollo
cientifico y, al mismo tiempo, no se aleja ni un centimetro (o, por lo menos, cree no alejarse) del
catolicismo. Bernabé Navarro sefald, en este mismo sentido, que en la Nueva Espana “[...] la
modernidad y la ilustracién entraron tanto cuanto su religion y lo fundamental de su filosofia

i o 55797
permitieron o creyeron que permitia.””’

Es probable que Navarro tenga razon si se piensa en una
Ilustracién novohispana desde el punto de vista cientifico, pero, ;qué hay de estas nuevas
concepciones histéricas que manifiestan las obras literarias como Tardes Americanas o en las
anteriores de Siglienza y Eguiara?

Esta nueva concepcidon histérica, llevada a cabo por criollos o espafioles
«acriollados», estd mds relacionada con una concepcién propia de la historia americana que con
las ideas historiogréficas europeas. Si en algin momento Eguiara utiliz6 como modelo la obra de
Antonio, fue més por la necesidad de responder a Marti, defender y ensalzar la cultura criolla,
amenazada en su prestigio, que por seguir la «moda» de las historias literarias nacionales. En los
novohispanos hay una clara intenciéon de mostrar una linea genealdgica que ayude a reconocer la
procedencia de su desarrollo intelectual, el cual no quiere ser solamente europeo, pues también el
pasado indigena ayuda a tal proceso de formacion y de diferenciacion. De esta manera, la
concepcidn histérica de las obras literarias de los ilustrados novohispanos estd intimamente
ligada a la configuracién de una identidad de grupo, proceso anterior a la llegada de las ideas
cientificas de la Ilustracién europea.

La unién entre el «progreso» del saber y el de la fe también tiene otra arista en la

configuracion de la perspectiva literaria ilustrada, por lo menos en estos primeros momentos del

"7 Bernabé Navarro, “La cima de la ilustracion: Alzate”, en Cultura mexicana..., op. cit., p- 172.

321



movimiento. Para Eguiara, Granados y, como se analizard, Cristobal Mariano Coriche, la llegada
del catolicismo representé un punto de inflexién fundamental en el desarrollo de las letras y las
ciencias: con la llegada de la escritura alfabética (aunque Eguiara la hizo llegar retéricamente
antes de los espafioles) y de la imprenta —como se mencioné en un pasaje de Tardes Americanas—
el catolicismo y la cultura occidental no s6lo fueron las «luces» espirituales que abrieron las
supuestas tinieblas en que vivia la antigua gentilidad. Para estos autores, el fiat lux catdlico fue
también la oportunidad para que el «progreso» del saber —es decir, el saber occidental— hiciera un
campo en la Nueva Espafia y, posteriormente con ello, brindara legitimidad al quehacer
intelectual criollo.

En este sentido, se deberia considerar que para buena parte de los criollos —dada su
circunstancia histérica— el catolicismo fue un gran impulsor de la «luces» americanas, pues trajo
la letra, los libros, la imprenta, y no una limitante, como hoy lo concebimos al comparar
superficialmente los casos americanos y europeos. ;Como se podria fundamentar esta quizds
temeraria afirmaciéon? El estudio de otra reivindicacién —ya no tnicamente de los criollos, sino
de las letras y el saber en general—, puede dar algunas pistas al respecto. Esta obra reivindicativa
es el ensayo de Coriche, Oracion vindicativa del honor de las letras, y de los literatos (1763) —
escrita supuestamente en respuesta ni mds ni menos a un discurso de Jean-Jacques Rousseau—,
que serd una suerte de colofén al estudio del primer momento de la literatura ilustrada en la

Nueva Espaiia y objeto principal del andlisis del dltimo capitulo de este trabajo.

322



5. LA LUZ MAS ALTA: «<PROGRESOS» DE LA FE Y DE LAS LETRAS EN EL ENSAYO
ORACION VINDICATIVA DE LAS LETRAS Y LOS LITERATOS (1763),
DE CRISTOBAL MARIANO CORICHE

5. 1 GENEALOGIA DE UN ERROR: {ROUSSEAU EN LA NUEVA ESPANA?

No es raro encontrar, entre los volimenes escritos por americanos, obras cuyos objetivos son la
refutacion de otras (especialmente publicadas en Europa), que tienen pasajes ofensivos (o
interpretados como tales) contra los nacidos en América. En este trabajo se han estudiado
algunas de ellas, como la Libra de Sigiienza, Didlogo de Abril de Lépez y la Biblioteca de
Eguiara; ademds se ha sefialado que otras, total o parcialmente, han dedicado sus esfuerzos a
«limpiar» o reivindicar el nombre de América o, particularmente, el de la Nueva Espafia: tal es el
caso, por ejemplo, de algunos pasajes de Teatro de virtudes politicas de Sigiienza, los
preliminares de Escudo de Armas de México de Cabrera y Quintero y, especialmente, la recién
analizada Tardes Americanas de Granados y Gélvez. La obra que a continuacién se examinara
forma parte de este grupo de refutaciones, pero con dos particularidades que la hacen merecedora
de un sitio especial dentro de este repertorio.

En primer lugar, Oracion vindicativa de las letras y los literatos (1763), del dominico
poblano Cristébal Mariano Coriche, no se propone defender la producciéon de conocimiento en la
Nueva Espafia ni la capacidad intelectual de los criollos, sino algo diferente: una ambiciosa
defensa universal “de las letras y los literatos” —como dice su titulo— ante unas opiniones osadas
y rupturistas, contrarias a la idea de que virtud y saber van unidos, de un discurso famoso
publicado mds de una década antes en Francia. En segundo lugar, a esta reivindicacién universal
hay que agregar un elemento no despreciable que le brinda a Oracion una particularidad todavia
mayor: nace a partir de un error. Tal error, obviamente, no tiene relaciéon con su punto de vista
que a muchos podria parecer regado copiosa y exclusivamente por la escoldstica, sino porque

323



pretende ser una respuesta a un discurso escrito, supuestamente, por un escritor que es ni mas ni
menos que Jean-Jacques Rousseau. Asi, por lo menos, asegura Coriche en las primeras lineas de
su “Prélogo”, en las que declara haber leido el discurso del ginebrino (y un ataque en su contra)
desde una publicacién periddica espaifiola, asi como también una carta de Feijoo que lo refuta:
Aunque dias ha, que havia leido en el Muy Ilustre Feyjoo una Carta, en que impugna
con la solidez y erudicion que acostumbra la opinién, que pretendié establecer
Monsieur Rouseau [sic], que la Ciencia se opone a la practica de la Virtud: no havia
Yo leido el Discurso de este Frances, hasta que el presente afio lo lei en el primer
Tomo de los Discursos Mercuriales, en donde tambien lei la impugnacién de
Monsieur Le Roi: alli se da juntamente la noticia, que otros Sabios Franceses han
impugnado dicho Discurso injurioso 4 la Sabiduria, los que tampoco he leido.””®
La carta de Feijoo a la que se refiere Coriche es la XVIII del tomo cuarto de Cartas
Eruditas y Curiosas (1742-1760)799, dedicada integramente a refutar el discurso de Rousseau; el
periddico que nombra —Discursos Mercuriales: Memorias sobre la Agricultura, Marina,
Comercio, y Artes Liberales, y Mecdnicas— fue el publicado en Madrid por Juan Enrique de
Graef, entre los afios 1755 y 1756; la impugnacién de Le Roi, profesor de retérica de La
Sorbonne, fue originalmente escrita en latin, traducida al francés, publicada en el Journal

Economique de mnoviembre de 1751%%

y, posteriormente, vertida al espafiol, aunque
. . . 1 .
parcialmente, en Discursos Mercuriales, numero 1, octubre de 1755.% JY el discurso

rousseauniano? Conviene, entonces, comenzar por desembrollar esta madeja de textos, autores y

traducciones del que serd un problemdtico entramado intertextual. Por este motivo, antes de

™8 Cristobal Mariano Coriche, “Prologo”, Oracion vindicativa de las letras y los literatos, Imprenta del Colegio
Real de San Ignacio, Puebla, 1763, s. p.

" Vid. Benito Jerénimo Feijoo, “Carta XVIII”, en Cartas Eruditas, y Curiosas, t. 4, Eugenio Bieco, Madrid, 1754,
pp- 221-251.

%0 vid Le Roi, “Discours”, en Journal Economique ou Mémoires, Notes et Avis sur I’Agriculture, les Arts, le
Commerce, et tout ce qui peut y avoir rapport, ainsi qu’a la conservation et a [’augmentation des Biens de Famille,
etc., Antoine Baudet, Paris, 1751, pp. 109-155.

! Después de una introduccién de 5 cuartillas, escrita por de Graef, se puede encontrar la traduccién parcial al
espaifiol de Le Roi, “Discurso”, en Discursos Mercuriales: Memorias sobre la Agricultura, Marina, Comercio, y
Artes Liberales, y Mecdnicas, t. 1, miércoles 15 de octubre de 1755, Gabriel Ramirez, Madrid, 1755, pp. 5-48.

324



estudiar la obra de Coriche es necesario detenerse en la obra del ginebrino y sus propuestas que,
segtn dice el poblano, empujaron su reivindicacion.
Rousseau envio tal escrito —Discours sur les sciences et les arts— a un concurso de la
Academia de Dijon en 1750. Esta institucidén, que reunia un selecto grupo de intelectuales,
propuso a los participantes una pregunta que debian responder: “Si le rétablissement des
Sciences et des Arts a contribué a épurer les mceurs”, es decir, si el restablecimiento de las
ciencias y las artes ha ayudado a limpiar o depurar las costumbres. La respuesta que Rousseau
dio a esta pregunta, mediante su discurso, fue negativa, pues sefiala: “[...] mais ici I’effet est
certain, la dépravation réelle, et nos ames se sont corrompues a mesure que nos sciences et nos
SO . 2 s . ez
arts se sont avancés a la perfection”.*”* Algunas lineas adelante, ahonda en esta proposicién de
que el desarrollo cientifico destruye las buenas costumbres, poniendo como ejemplo de la
corrupcion, vicio y crueldad a los chinos, aficionados a las ciencias y artes:
Si les sciences épuraient les mceurs, si elles apprenaient aux hommes a verser leur
sang pour la patrie, si elles animaient le courage, les peuples de la Chine devraient
étre sages, libres et invincibles. Mais s’il n’y a point de vice qui ne les domine, point
de crime qui ne leur soit familier; si les lumieres des ministres, ni la prétendue
sagesse des lois, ni la multitude des habitants de ce vaste empire n’ont pu le garantir
du joug du Tartare ignorant et grossier, de quoi lui ont servi tous ses savants? Quel
fruit a-t-il retiré des honneurs dont ils sont comblés? Serait-ce d’€tre peuplé
d’esclaves et de méchants?*"?
Esta negacion del progreso de las ciencias y las artes aparejado con el de las
costumbres fue inesperada para muchos intelectuales de la época en Francia y en el extranjero.

Por ejemplo, como ya se menciond, Rousseau tuvo un contendiente en Feijoo, quien —luego de

. 804 . . . .
leer un extracto de tal discurso™ y una respuesta del ginebrino ante las reacciones de su escrito,

802 . . . . .
Jean-Jacques Rousseau, Discours sur les sciences et les arts, en Discours sur les sciences et les arts. Discours

sur ’origine et les fondements de l’inégalité parmi les hommes, Flammarion, Paris, 1992, p. 34.

803 Ibidem, p. 35.

84 Vid. Jean Jacques Rousseau, “XXIX. Discours qui a remporté le Prix a 1’Académie de Dijon en ’année 1750, sur
cette question proposée par la méme Académie; Si le rétablissement des Sciences et des Arts a contribué a épurer les

325



publicados en el periddico jesuita francés conocido como Journal de Trévoux—"" no dio crédito a
que, lo que acababa de leer, habia sido escrito en serio: “Yo me imagino, que el Autor no creia lo
mismo, que intentaba persuadir [...] Pues qual seria su intento? Queria que creyessen, que era
muy ingenioso, viendo que tenia habilidad para hacer probable una extravagante paradoxa; lo
que con esse merito solo nunca lograra conmigo |.. .17.8% Obviamente, la reprobacion de Feijoo
no fue la dnica contra el discurso rousseauniano. lLas numerosas respuestas que tuvo,
consiguieron que la historia de este escrito fuese larga, sobre todo por sus refutaciones
provenientes tanto de la vieja escuela escoldstica como de los pensadores con ideas ilustradas.
Muchas epistolas lo atacaron; otras salieron de la pluma del ginebrino para defender su postura y
contratacar a quienes rechazaron sus ideas. Segun Jacques Roger, “la célébrité de Rousseau date
du Discours sur les sciences et les arts”™; y fue tan grande la polémica que provocé que incluso
hubo ediciones de esta obra con apostillas que la criticaban, como Réfutation du Discours du
Citoyen de Geneve, qui a remporté le prix a |’Académie de Dijon en ['année de 1750 (1751),
publicada en Londres en la imprenta de Edouard Kelmarneck por el secretario de la Academia de
Rouen y jurado que voté en su contra en el concurso, Claude-Nicolas Le Cat.*”® Pero, ;cémo
desarrolla Rousseau esta idea tan rupturista en un discurso que, ademads, fue premiado por los
mismos académicos?

La respuesta del pensador de Ginebra eché mano de la fuente de toda «verdad» para

los hombres del dieciocho: la historia. El método que utiliza, como declara, es el inductivo: “[...]

meeurs”, en Mémoires pour [’histoire des Sciences et des Beaux-Arts [Journal de Trévoux], t. 2, février 1751,
Hugues-Daniel Chaubert, Paris, 1751, pp. 504-526.

805 Vid. Jean Jacques Rousseau, “CXXVII. Observations de Jean Jacques Rousseau de Genéve, sur la réponse qui a
été faite & son discours...”, Ibidem, t. 5, décembre 1751, pp. 2538-2565.

806 Feijoo, “Carta XVIII”, op. cit., p. 222.

%07 Jacques Roger, “Introduction”, en Rousseau, op. cit., p. 5.

808 Esta obra contiene el prefacio que Rousseau escribi6 en su discurso y otro escrito por Le Cat. A continuacion se
encuentra el discurso completo del primero acompafiado, en la segunda columna, por la refutacion, entre las paginas
1 y 92. Entre las paginas 93 y 124 hay un apéndice con otras refutaciones de Le Cat a la respuesta que Rousseau
habia dado como defensa a los ataques en periddicos franceses.

326



. . . . . 80 .
nos raisonnements se trouveront d’accord avec les inductions historiques.”®” A partir de sus
observaciones de algunos hechos particulares de la historia de la humanidad —especialmente de
la cultura europea— se propone mostrar o poner a la luz el principio que él cree implicito bajo la
relacion entre saber y las buenas costumbres: a mayor ilustraciéon de los hombres menor calidad
de éstas. Ante esta declaracion metodoldgica hecha por Rousseau, Feijoo no se muestra nada
contento y resta valor a su utilizacién como argumento, pues reconoce el cardcter arbitrario que
puede tomar cualquier conjunto de documentos dispuesto en beneficio propio y con apariencia
de «objetividad»: “En las Historias se hallaran materiales sobrados, para dar alguna apariencia de
verdadera a qualquiera opinion, que se quiera seguir sobre este assumpto: y sera a cada uno muy
facil hacer un gran libro, amontonando aquellos, que favorecen su partido, y omitiendo los que
. 1 . 2 P s 2
pueden servir al opuesto.”° Y todavia menos contento se mostré con la siguiente declaracién de
Rousseau, la que asevera que no sélo vicio y conocimiento van de la mano, sino que éste nace de
aquél:
En effet, soit qu’on feuillette les annales du monde, soit qu’on supplée a des
chroniques incertaines par des recherches philosophiques, on ne trouvera pas aux
connaissances humaines une origine qui réponde a 1I’idée qu’on aime a s’en former.
L’astronomie est née de la superstition; 1’¢loquence, de 1’ambition, de la haine, de la
flatterie, du mensonge; la géométrie, de I’avarice; la physique, d’une vaine curiosit¢;
toutes, et la morale méme, de I’orgueil humain. Les sciences et les arts doivent donc
leur naissance a nos vices: nous serions moins en doute sur leurs avantages, s’ils la
devaient & nos vertus.®"!
El amor por las ciencias nace, segin Rousseau, por el apego a la supersticion, la
ambicion, el odio, la adulacion, la mentira, la avaricia, la vanidad y el orgullo. Asi, a cada

ciencia, corresponden uno o mas vicios que la originan, aunque no se quiera reconocer; de esta

manera no se puede hablar, segin él, de las ciencias como parte de la virtud, pues su origen

809 Rousseau, op. cit., p. 40.
819 Feijoo, “Carta XVIII”, op. cit., p. 232.
81l Rousseau, op. cit., p. 41.

327



«oscuro» niega el posible progreso de las costumbres mediante ellas. Intenta demostrar esta
opinion —bastante caprichosa— mediante la utilizacion de fuentes de la Antigiiedad, del Medioevo
y modernas, contraponiendo las edades que a €l le parecieron de costumbres brillantes con las
que intelectualmente lo fueron, pero que sufrieron la decadencia de aquellas en sus autoridades y
ciudadanos. Por ejemplo, segiin Rousseau, Roma —fundada, como €l dice, por un pastor— fue un
lugar donde la rectitud de sus costumbres campeaba antes de los siglos de Quinto Ennio y
Terencio, pues la rusticidad o la menor dedicacién a los estudios dejaban espacio para el
desarrollo de las virtudes: “C’est au temps des Ennius et de Térence que Rome, fondée par un

95812

patre, et illustrée par des laboureurs, commence a dégénérer. Hasta entonces, dice Rousseau,

“[...] les Romains s’étaient contentés de pratiquer la vertu; tout fut perdu quand ils
commencerent 2 1’étudier.”™"”

(De donde saca estas aseveraciones? La misma pregunta se hizo el infaltable Feijoo,
para quien las ciencias como las matematicas, dada su complejidad y el mucho tiempo que
demandan, dejan a los hombres “[...] fuera del atractivo del vicio”®". Sin duda, Feijoo no sabia
o no adivin6 que Rousseau estaba menos preocupado de argumentar cuidadosamente sus
sentencias que de proponer una nueva forma de concebir la vida de los hombres. La pregunta de
la Academia de Dijon fue una buena excusa para plantear, por primera vez, el universo de sus
ideas «anti-ilustradas», formadas mediante un proceso critico llevado al extremo.

Por este motivo, no era demasiado dificil que en el Discours sur les sciences et les
arts Rousseau diera paso a otro tema mads politico. Para él, la predileccion exclusiva de su tiempo

y de los anteriores por cultivar los talentos cientificos es censurable, pues estos s6lo conservan la

virtud en apariencia: “Peuples policés, cultivez-les: heureux esclaves, vous leur devez ce gofit

812 Ibidem, p. 35.
813 Ibidem, p. 39.
814 Feijoo, “Carta XVIII”, op. cit., p. 247.

328



délicat et fin dont vous vous piquez; cette douceur de caractére et cette urbanité de meeurs qui
rendent parmi vous le commerce si liant et si facile; en un mot, les apparences de toutes les
vertus sans en avoir aucune.”®"> Y no sé6lo eso, pues también es el principio de la inequidad entre
los hombres: “D’ou naissent tous ces abuses, si ce n’est de ’inégalité funeste introduite entre les
hommes par la distinction des talents et par 1’avilissement des vertus? Voila D’effet le plus
évident de toutes nos études, et la plus dangereuse de toutes leurs conséquences.”816 De esta
manera, el pensamiento de Rousseau, en conflicto con las ideas de la Ilustracién —que le
acarreard posteriormente su distanciamiento de Denis Diderot—, se dirige también a la critica
politica.

Un par de afios después desarrollard este punto de vista con respecto a la inequidad y
la valoracién excesiva de los talentos en otro discurso presentado también a la Academia de
Dijon. Con su Discours sur l’origine et les fondaments de [’inégalité parmi les hommes (1755)
respondera a otra pregunta: “Quelle est 1’origine de I’inégalité parmi les hommes et si elle est
autorisée par la loi naturelle.” Continuando con la tradicion establecida desde el discurso aqui
comentado, éste también provocé un gran nimero de refutaciones, mediante sendas epistolas en
su contra.

Ciertamente, en el pensamiento de Rousseau —a partir de esta vision de las buenas
costumbres— existe una edad dorada que, irremediablemente, se ha perdido, tal como se estudi
en la obra de Granados; pero hay entre ambas concepciones grandes diferencias. Por ejemplo, las
reflexiones del ginebrino, contradictorias a las ideas fundamentales del ideal ilustrado,

. - , .. L. 1 .
anunciaron el derrotero en el cual mas tarde naceria el movimiento roman‘uco,8 " mientras que en

815 Rousseau, op. cit., p. 31.

816 Ibidem, p. 50.

#17 Otro de los aspectos que anuncian la posicién de Rousseau y la posterior influencia en el Romanticismo es la idea
del «genio» que es posible observar en este discurso. Segun é€l, el falso refinamiento en los gustos y el

329



Granados la edad dorada —con la particularidad de que los indios, segin él, tuvieron ciencia y
virtud— era una forma de darle prestigio al mundo precortesiano y su herencia dada a los criollos,
situdndolas en la historia de las civilizaciones «cultas», sin intencién de proponer un
acercamiento diferente con respecto al desarrollo politico de la humanidad. Curiosamente,
Rousseau también hizo en su Discours sur les sciences et les arts algunas referencias a América
(en dos notas al pie) que, de haber sido leidas con atencion por algunos quisquillosos criollos, les
hubiese provocado un enojo més a los muchos que sufrieron en el siglo X VIII:
Je n’ose parler de ces nations heureuses qui ne connaissent pas méme de nom les
vices que nous avons tant de peine a réprimer, de ces sauvages de 1’Amérique dont
Montaigne ne balance point a préférer la simple et naturelle police, non seulement
aux lois de Platon, mais méme a tout ce que la philosophie pourra jamais imaginer de
plus parfait pour le gouvernement des peuples. Il en cite quantité d’examples
frappants pour qui les saurait admirer. Mais quoi! dit-il, ils ne portent point de
I
chausses!®'®
Aunque Rousseau alaba el estilo de vida austero de los indios —probablemente,
influido por su lectura del ensayo “Des coches”, escrito por Michel de Montaigne—, esto no

hubiese sido bien recibido por los criollos novohispanos, quienes se empefiaban por darle a los

antiguos indios ciencia y conocimientos equivalentes a los occidentales, como se ha analizado en

encasillamiento del arte en principios, no provoca otra cosa que la uniformidad y el moldeamiento del espiritu, sin
lugar para el desarrollo del genio propio: “Aujourd’hui que des recherches plus subtiles et un gotit plus fin ont réduit
I’art de plaire en principes, il régne dans nos meeurs une vile et trompeuse uniformité, et tous les esprits semblent
avoir été jetés dans un méme moule: sans cesse la politesse exige, la bienséance ordonne : sans cesse on suit des
usages, jamais son propre génie.” Ibidem, p. 32. Dentro de esta misma linea del «genio», que prefigura la busqueda
de los autores romdnticos, Rousseau habla de la libertad que debe tener el artista con respecto a las reglas que
imponen algunos sabios insensatos, o bien, la tirania del poder, si se desea realizar grandes obras que perduren en el
tiempo: “Tout artiste veut &tre applaudi. Les éloges de ses contemporains sont la partie la plus précieuse de sa
récompense. Que fera-t-il donc pour et dans des temps ol les savants devenus a la mode ont mis une jeunesse frivole
en état de donner le ton ; ou les hommes ont sacrifié leur goiit aux tyrans de leur liberté ; ou I’'un des sexes n’osant
approuver que ce qui est proportionné a la pusillanimité de I’autre, on laisse tomber des chefs-d’ceuvre de poésie
dramatique, et des prodiges d’harmonie sont rebutés? Ce qu’il fera, messieurs? Il rabaissera son génie au niveau de
son siecle, et aimera mieux composer des ouvrages communs qu’on admire pendant sa vie que des merveilles qu’on
n’admirerait que longtemps aprés sa mort.” Ibidem, p. 45.

818 Ibidem, p. 36. En la segunda nota al pie, Rousseau critica a los espafioles y la imposicién de sus leyes en las
tierras americanas: “Et quand un reste d’humanité porta les Espagnols a interdire a leurs gens de loi ’entrée de
I’ Amérique, quelle idée fallait-il qu’ils eussent de la jurisprudence? Ne dirait-on pas qu’ils ont cru réparer par ce
seul acte tous les maux qu’ils avaient faits a ces malheureux Indiens”. Loc. cit.

330



capitulos anteriores. ;Qué? ;Acaso los indios mexicanos no llevaban calzones? ;No eran tan o
mds sabios que cualquiera de las culturas que vivieron en la Antigiiedad occidental? Pero
Coriche, supuestamente el primero en atacarlo desde el Nuevo Mundo, no hace referencia alguna
a este pasaje, como tampoco a otros del discurso rousseauniano, aunque airado y con no poca
soberbia mal disfrazada diga en su “Prdlogo™:

Yo (aunque immensamente inferior & Rouseau) mas por ocupar bien el tiempo, y por

aprovechamiento proprio, que para instruccion agena; comenze a trabajar la presente

Oracion, la que agradando a un apasionado mio, me instimulé 4 que la acabara,

ofreciendome contribuir 4 su Impresion. Esta presento al Publico, que teniendo por

escopo desagraviar de una tan injusta, quanto infame Calumnia & las Letras, y por
consiguiente a los Literatos, y aun & los afectos a estas, y a estos, deberan reputarla,
como dirigida, y dedicada a todos, y & cada uno. Bien conosco, que estara llena de
defectos; pero ninguno puede negarme, y aun estoi por decir, que deben todos
agradecerme el buen afecto, y la recta intencion, con que la he escrito; que es bolver
por la fama, y honra injustamente denigrada de las Ciencias, y los Cientificos, y atraer
a muchos al honroso, y estimable, inocente, y santo trabajo de el Estudio, removiendo
el impedimento, que pudiera encontrar, para dedicarse a los Libros, los que por
. . 1

accidente leyeran el Discurso de Rouseau.®"”

Coriche no deja para si el orgullo que siente al escribir una obra urbi et orbi, para
defensa del “honroso, y estimable, inocente, y santo trabajo de el Estudio” y para evitar el
posible descarrio que pudiese provocar la lectura del discurso rousseauniano. A decir verdad,
como se estudiard, poco o nada hay del Discours en las citas traducidas al espafiol que Coriche
transcribe en su Oracidn, aunque algunas ideas que éste refuta (y que ya se aclarardn) estdn en
sintonia con las que Rousseau defiende. Como se puede adivinar, Coriche —dominico, poblano y
lector escandalizado—, en realidad, nunca ley6 tal discurso rousseauniano, aunque crey6 hacerlo;
por consiguiente, su refutacion y ataque no fue contra un famoso discurso del “citoyen de

Geneve”, sino contra la traduccion de un discurso de otro intelectual francés, hoy casi

desconocido.

819 Coriche, op. cit., s. p.

331



El origen de este error, que también es el origen de la obra de Coriche, parte con su
lectura de los Discursos Mercuriales publicados en Madrid por de Graef. En estricto rigor, es
esta publicacién periddica la que comete el primer desacierto, replicado posteriormente por el
dominico poblano, sin sospechar que lo que estaba en sus manos no era obra del ginebrino, sino
otra, premiada en el mismo concurso con el primer accésit, como a continuacién se desmenuzara.
Entonces, ;qué fue lo que Coriche leyd, victima de una confusion desafortunada del editor del
periddico espafiol?

Primero, conviene ubicar fisicamente el discurso en cuestion. Ademas de la
refutacion de Le Roi, de Graef —segin él, por insistencia de sus lectores que querian leer el
discurso atacado por el catedratico de retérica— publica el ya famoso escrito en el nimero cuarto
de sus Discursos Mercuriales, fechado al miércoles 17 de diciembre de 1755, es decir, dos meses
después de haber publicado la respuesta de Le Roi. Alli dice de Graef:

Haviendo muchos de mis Lectores deseando ver el Discurso, que dido motivo a el que
pronuncio Monsieur Le Roy en la Sorbona de Paris, el qual inserte en los mios de 15
de Octubre; y queriendo satisfacer a su ansia, he hallado a proposito insertarle aqui
traducido, con esperanza que mi complacencia, y prompta resignacion a las mas leves
insinuaciones de mis Lectores, me servird de merito para disculpar las tardanzas que
han experimentado con la continuacion de mi obra; y que, aunque no por culpa mia,
han atrassado sensiblemente el gozo que recibi quando la he visto tan bien recibida
del piblico.**

El discurso que ha insertado de Graef —y que acd introduce— lleva el siguiente titulo:
Discurso, que empato los votos de la Academia de Dijon para el Premio del aiio 1750 en que se
examina, si el restablecimiento de las Ciencias, y Artes ha contribuido a mejorar las

costumbres.®' Aunque tal titulo deja mds o menos claro que no fue el ganador (por lo menos de

manera exclusiva), la introduccion que de Graef ha hecho se refiere a él —sin nombrar

820 Discursos Mercuriales: Memorias sobre la Agricultura, Marina, Comercio, y Artes Liberales, y Mecdnicas,
miércoles 17 de diciembre de 1755, Gabriel Ramirez, Madrid, 1755, p. 1.
821 .

Loc. cit.

332



explicitamente a su autor— como el de Rousseau. El editor del periédico espafiol sefiala a dicho
discurso como el que provoco la reaccién de Le Roi, confundiendo dos discursos diferentes y, de
pasada, a los lectores que creyeron leer en aquellas piginas el escandaloso escrito rouseauniano,
del cual -mencién aparte— no se tiene noticia de una traduccién por aquellos afios.

(Por qué no fue traducido al espafiol el discurso de Rousseau, siendo que circul$ por
Francia mds que cualquier otra obra de aquellos afos, llegando su fama mucho més alld de las
fronteras del pais? Es dificil encontrar una respuesta, incluso si se busca en los indices de la
institucién sobre la que siempre recae toda sospecha final de la poca o nula circulaciéon de
algunos libros, como es el Santo Oficio: Rousseau se dio a conocer con este discurso, su primera
obra, y recién en 1756, luego de publicar su Discours sur [’origine et les fondaments de
l’inégalité parmi les hommes se emite un edicto contra ésta y, posteriormente, otras obras
suyas.*”> Como se puede ver, no hay una explicacién comprobable y clara de por qué no circulé
una traduccidn; lo que si parece un hecho es que la supuesta versién del editor de Discursos
Mercuriales es el origen del error de Coriche.

En el afio de 1934, Jefferson Rea Spell public6 un articulo que dio un avance al
esclarecimiento de este asunto. El estudioso llega a la conclusién de que la traduccién del editor
de Graef, utilizada por Coriche, no coincide en ningln punto exacto con la de Rousseau, a pesar
de algunas coincidencias temadticas y desde el punto de vista de la tesis: “Although the topic
treated is that proposed by the Academy, and the point of view that of Rousseau, there is not a
single paragraph in this work which corresponds completely with any in the Discours which won

99823

the Dijon prize. Ademads, Spell encuentra el posible discurso que provocé la confusién y

822 También fueron prohibidas Emile ou de I’Education (1762) en 1764, Lettres de deux amants, habitants d’une

petite Ville au pied des Alpes (1761), mas conocida como La nouvelle Héloise, en el mismo afo, y Lettres écrites de
la Montagne (1764) en 1766. Vid. Rubin de Cevallos, op. cit., p. 236.
823 Jefferson Rea Spell, “Rousseau’s 1750 Discours in Spain”, Hispanic Review, 4-2(1934), p. 341.

333



aclara el pseudénimo que utilizé su autor: “In an attempt to locate the original of the Spanish
article attributed to Rousseau the files of the Mercure de France were finally searched. In the
issue for June, 1752 it appears. In reality it is the discourse of M. de Chasselas which was
awarded not the prize but the “premier accesit” by the Dijon Academy.”®*

Efectivamente, el discurso al que Spell se refiere estd en el Mercure francés, cuyo
autor es M. D. C. de Troye (que seria lo mismo que Monsieur du Chasselas de Troye), siendo el
que de Graef publicé traducido en su periddico, tal vez confundido con el poema final —que
también traduce— firmado por una abreviatura que sugiere vaga o inexactamente el nombre de
Rousseau («J. B. Rousseau»)gzs, No obstante, este Rousseau no es Jean-Jacques, sino uno de los
principales poetas franceses de la primera mitad del siglo XVIII: Jean-Baptiste Rousseau. Y el
poema que du Chasselas o Duchasselas cita es un fragmento del libro cuarto de sus Odes,
dedicado “A I’impératrice Amélia”.**® Quiza aqui, en este hecho casi insignificante, haya una
pista para explicar la confusion de de Graef.

Pero todavia queda algo por resolver: ;cudl era el verdadero nombre que se escondia
tras el pseudénimo de Duchasselas, autor del discurso que Coriche supuso ser de Rousseau?
Spell sefiala, leyendo las investigaciones de Théophile Dufour y Pierre-Paul Plan,**’ que se

apellidaba Grosley, aunque no dice mucho mds al respecto.*” En efecto, el autor de aquel

discurso que Coriche refutd con entusiasmo fue el historiador Pierre-Jean Grosley, quien usé del

824 Ibidem, p. 342.

523 Este es un fragmento del poema que estd en el texto que de Graef traduce, cuyo autor, como dice al pie, es J. B.
Rousseau: “Dépouillez donc votre écorce, / Philosophe sourcilleux; / Et pour nous prouver la force / De vos secours
merveilleux / Montrez-nous depuis Pandore / Tous les vices qu’on abhorre / En terre mieux établis / Qu’aux siecles
que I’on honore / Du nom de siécle polis”, M. D. C. de Troye, “Discours ou Dissertation , ou I’en examine si le
rétablissement des Sciences et des Arts a contribué a épurer les Mceurs”, en Mercure de France, t. 1, Juin 1752,
Paris, Veuve de Pissot-Jean de Nully-Jacques Barrois-Duchesne, 1752, p. 100.

826 Vid. Jean-Baptiste Rousseau, Odes, en (Euvres Poétiques de J. B. Rousseau, avec un commentaire par M. Amar,
t. 1, Lefevre, Paris, 1824, p. 282.

%27 Vid. Théophile Dufour y Pierre-Paul Plan, Recherches bibliographiques sur les ceuvres imprimées de J. J.
Rousseau, suivies de l'inventaire des papiers de Rousseau conservés a la Bibliothéque de Neuchatel, t. 1, Giraud-
Badin, Paris, 1925, p. 22.

828 Spell, art. cit., p. 343.

334



pseudoénimo Duchasselas quizds, como un homenaje a la uva blanca chasselas que crece en
algunos valles franceses y que, como dice Jean Maydieu en Vie de M. Grosley (1787) —publicada

dos afos después de la muerte del erudito, y escrita, como dice su portada, “en partie par lui-

» 829

méme, continu¢ et publiée par M. I’abbé Maydieu us6 tal nombre por “[...] une espéce

d’excellents raisins, dont il possédait plusieurs treilles dans le petit jardin ou il allait
réguliérement chaque jour”.® Ademds de esta explicacién acerca del pseudénimo de Grosley,
hay un pasaje en esta obra que pone al descubierto la autoria verdadera del discurso al que
respondié Coriche. Dice Maydieu (aunque cometiendo una imprecision), luego de revisar el
diario que Grosley dejo:

On peut en juger par les termes dont il s’est servi, pour consigner dans son journal, la
date de I’accessit qu’il mérita, au prix remporté par J. J. Rousseau a ’académie de
Dijon, sur la trop fameuse question de /’origine de l’inégalité parmi les hommes. M.
Grosley se trouva, sans avoir pu le prévoir, du méme avis que le célebre citoyen de
Geneve, sur le fond de cette question; et par I’examen réfléchi de I’influence des
progres de Desprit sur les mceurs, dans les siecles les plus vantés, tels que ceux de
Péricles, d’Auguste, de Léon X et de Louis XIV, il prouva si bien, que la décadence
des meeurs avait toujours été en raison de ’accroissement des lumicres, et que
I’ignorance qui succede aux sciences et aux beaux-arts, ne ramene point les anciennes
meeurs, que ’académie balanca longtemps, entre les deux athlétes, la couronne
qu’elle crut enfin devoir adjuger & J. J. Rousseau. [...] Voici tout ce qu’en a dit, tout
ce qu’en a écrit M. Grosley: “En 1750, j’ai attrapé un accessit du prix de I’académie
de Dijon, sous le nom de Duchasselas: voyez au Mercure de septembre 1750, un
extrait trées-mal arrangé de ma dissertation.” Cet attrapé, rapproché du “Je me suis
toujours amusé a mettre par écrit les idées creuses qui me passent par la téte, pour

o S &
pouvoir rire de moi-méme in sinu’.

Maydieu parece confundir el concurso de la Academia de Dijon de 1750 en el que
Grosley gano el accésit: se refiere a Discours sur les sciences et les arts como si fuese Discours
sur l’origine et les fondaments de [’inégalité parmi les hommes, el que también, como se

menciond, nacid para ser presentado ante un concurso posterior de esta academia, guardando

829 pierre-Jean Grosley y Jean Maydieu, Vie de M. Grosley, écrite en partie par lui-méme, continué et publiée par M.
l’abbé Maydieu, Théophile Barrois le jeune, Londres-Paris, 1787.

839 Ibidem, p. 309.

81 Ibidem, pp. 307-309.

335



ciertas similitudes temadticas con el anterior. A pesar de este error, Maydieu apunta correctamente
la coincidencia entre los escritos de Rousseau y Grosley: en el fondo ambos tienen la misma
tesis, pero es Rousseau quien se lleva la corona o premio. La descripcion que el abate da de la
estructura del discurso de Grosley, distinta a la de Rousseau, también es acertada: éste pasa
revista de los siglos de Pericles, de Octavio Augusto, de Leén X y Luis XIV, sefialando cémo el
interés por las ciencias y las artes dej6 a la zaga el progreso de las buenas costumbres; como se
estudiard, tal estructura es mencionada y refutada por Coriche, aunque €l crey6 que era de la obra
del pensador ginebrino. Las tultimas lineas del fragmento citado ponen en evidencia otra cosa: el
gusto de Grosley por la chanza y el goce intimo que le provocaba escribir “ideas huecas” que le
rondaban por la cabeza, como él dice, dando de pasada una estocada a las reflexiones de
Rousseau.

Este carécter lidico de la Dissertation de Grosley también queda fundamentado con
la obra Ephémérides de P. J. Grosley (1811), edicién de Louis Marie Patris-Debreuil, quien
reordend y corrigié los manuscritos dejados por Grosley. Alli se puede confirmar que éste no
pensaba como Rousseau, sino de manera opuesta, y que tal discurso, como €l ya lo habia
confesado, s6lo lo habia escrito con tono de broma. Dice Patris-Debreuil, mostrando las
«contradicctorias» posiciones de Grosley: “La méme année qu’il mit au jour, pour la premiere
fois, sa philippique contre les Jésuites, il en publia une contre les sciences en faveur des
moeurs”832, tratando, apunta, “concurremment avec J. J. Rousseau, la question célebre proposée
sur ce sujet par I’Académie de Dijon, et il fut jugé digne de balancer avec ce philosophe les
suffrages de cette Compagnie, qui lui accorda I’honneur de Iaccessit.”™ El editor ademds

afirma que tal juego se puede ver confirmado en que Grosley, atraido por la paradoja, no siguié

%32 Louis Marie Patris-Debreuil, “Précis de la vie et des écrits de Grosley”, en Pierre-Jean Grosley, Ephémérides de

P. J. Grosley, t. 1, Paris, 1811, p. XIL.
833 .
Loc. cit.

336



adelante con sus teorias (a diferencia de Rousseau), mostrdndose partidario del conocimiento en
una de sus cartas y siendo alabado incluso por Voltaire, enemigo del ginebrino.**

De toda esta explicacion, que descarta la presencia de Rousseau por esos afios en la
Nueva Espaiia, y localiza el verdadero autor del discurso, develando su intencionalidad jocosa, se
puede sacar una conclusién acerca del error de Coriche, propiciado por el del editor de Discursos
Mercuriales: el escritor poblano no sélo no estaba respondiendo a Rousseau —a quien, ademas,
nunca ley6—, sino a un discurso escrito en broma. A pesar del grueso error cometido por de Graef
y replicado por un ingenuo Coriche, no es tan dificil restarle importancia y gravedad a este
hecho: en el caso de los novohispanos, como en reiteradas ocasiones se ha mencionado en este
trabajo, las condiciones del comercio de libros no era en absoluto favorable. ;Cémo podria
Coriche haber corroborado que lo que estaba leyendo no era de Rousseau? Ciertamente, no tenia
mads opcion que confiar en el editor de Discursos Mercuriales, sobre todo por la lectura de los
fragmentos del Discours que hizo Feijoo y su semejanza con las ideas de Grosley. Ademds,
como dice Spell en un gran trabajo publicado originalmente en 1938 (posterior a su articulo
citado) el benedictino tampoco estaba en una condicién muy diferente a la de Coriche: “Here,
then, two refutations circulating in the Spanish world before 1764 whose writers, a Benedictine
and a Dominican, had never read the essay they thought they were attacking. Feijoo based his

own reviews in a Jesuit organ; Coriche, on an article which purported to be the Discourse of

Rousseau, but was not.”®** No serfa hasta las tltimas décadas del siglo XVIII, dice Spell, que los

834 . . . ., . . ~ . . .
“Piqué par la singularité du paradoxe, il prit le méme parti que Rousseau contre les sciences; mais avec cette

différence, que Rousseau se nomma hautement et persista constamment dans son opinion, tandis que Grosley s’était
couvert d’un voile, et parait s’étre joué de la question, sous le nom de Duchasselas. Une lettre adressée quelque
temps apres au journal encyclopédique, sous le méme déguisement, développe sa fagon de penser, de maniere a ne
laisser aucun doute que I’écrivain, peut-étre le plus érudite de son siecle, au jugement méme de Voltaire, qui
Iappelait I’ingénieux et savant troyen, n’était pas partisan de 1’ignorance. Son Discours eut deux éditions, et fut
inséré en 1751 dans le Mercure de France.” Loc. cit.

835 Jefferson Rea Spell, Rousseau in the Spanish World before 1833. A Study in Franco-Spanish Literary Relations,
Gordian Press, New York, 1969, p. 36.

337



trabajos de Rousseau, a pesar de estar prohibidos por la Inquisicion, correrian por algunos grupos
liberales hispanoamericanos, especialmente entre los del sur del continente.**®

Tampoco ayudé mucho a aclarar este error la entrada sobre el poblano que Beristdin
hizo en su Biblioteca Hispano-Americana Septentrional (1816). Todo indica que el coterraneo de
Coriche no tuvo ante si la obra, pues la intitula fallidamente como “Disertacion apologetica por
las ciencias y las virtudes contra la que escribio Juan Jacobo Rousseau, y le premio la
Academia de Dijon”,*"" a lo que agrega una breve exaltacion de la labor refutadora de Coriche:
“Pero acaso no hay hoy en la Europa dos personas que sepan que un Dominico americano refutd
valientemente los sofismas del fildsofo Ginebrino, y reprobd con eloquencia christiana la
conducta de la Academia de Dijon.”™® El biblidgrafo chileno José Toribio Medina reproduce el
mismo error, citando estas lineas de Beristdin, en la entrada 680 de La imprenta en la Puebla de
los Angeles (1640-1821)**. No fue sino hasta los trabajos de Spell que este problema de la
autoria del discurso refutado por Coriche se aclararia. Aunque el afio de 1948 reservaria una
nueva sorpresa.

Casi como una maldicién rousseauniana, el mismo error que cometieron de Graef,
Coriche, Beristdin en su bibliografia y Medina en la suya, lo repitieron los investigadores Pablo

Gonzélez Casanova y Mauricio Beuchot. Este dltimo, de manera insdlita, pues cita fragmentos

de una traduccion del discurso de Rousseau, no repara en que los pasajes que refuta el dominico

83 Ibidem, pp. 129 y ss.

87 José Mariano Beristdin de Souza, Biblioteca Hispano-Americana Septentrional, t. 1, ed. facs., Universidad
Nacional Auténoma de México-Claustro de Sor Juana-Instituto de Estudios y Documentos Histéricos, México,
1980, p. 385.

838 La cita completa de Beristdin muestra que, no obstante su error en el titulo de Oracidn, estaba enterado del
concurso famoso y polémico que gan6 Rousseau: “Todo el Mundo literato sabe que habiendo propuesto la Academia
de Dijon por asunto de un premio el Problema de Si las letras eran ¢ no eran contrarias d las virtudes? Juan Jacobo
Rousseau, fil6sofo de Ginebra, no solo se empefi6 en probar que los progresos de aquellas perjudicaban a éstas; si no
que logré por su Discurso el premio ofrecido. Pero acaso no hay hoy en la Europa dos personas que sepan que un
Dominico americano refuté valientemente los sofismas del filosofo Ginebrino, y reprobé con eloquencia christiana
la conducta de la Academia de Dijon.” Ibidem, pp. 385-386.

839 José Toribio Medina, “Coriche (Fray Cristobal) Mariano™, La imprenta en la Puebla de los Angeles (1640-1821),
ed. facs., Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1991, p. 364.

338



poblano no pertenecen al escrito del filésofo ginebrino, sino a otro, cuyas pistas las da el propio
Coriche al comenzar Oracion, como se pudo ver. Beuchot incluso dedica un capitulo entero a la
mala recepcidon que tuvieron las ideas de Rousseau, especialmente por parte de Coriche. Asi,
escribe: “Ciertamente se trata de una recepcion adversa, ya que Coriche, aunque se documentaba
en la filosofia moderna a través de las obras del omnipresente Feijoo, no responde a Rousseau
desde la misma Ilustracion, sino mas bien desde su formacion escolastica”.**” Es verdad que hay
en la obra de Coriche una serie de elementos de la tradicion escoldstica, como dice Beuchot; pero
el discurso que refuta no es de Rousseau, como tampoco es éste, con certeza, un escrito
netamente ilustrado, como se ha explicado. El caso de Gonzdlez Casanova es anterior al de
Beuchot, siendo quizds la raiz del error de éste; por tal motivo, merece comentarlo brevemente.
Guiadndose casi exclusivamente por lo poco que Beristdin dijo de la obra —y con una
cuota importante de conocimiento trivial sobre algunos conceptos de Rousseau—, Gonzilez
Casanova no consulté (o no conocid) los trabajos de Spell, como tampoco comparé la Oracion
con el discurso de Rousseau. De haberlo hecho, no hubiese escrito que la obra de Coriche tenia
como proposito “contradecir las ideas vertidas por Juan Jacobo en la disertaciéon premiada por la

Academia de Dijén”*"!

, ni otros comentarios influidos por su visioén de la teoria rousseauniana
del «bon sauvage» —que, efectivamente, estd presente embrionariamente en el discurso del
ginebrino—, la mayor parte sacadas de las ideas que el escritor poblano refuta en su obra. Por no
confrontar el texto del poblano con el de Rousseau, guidndose tal vez por la autoridad de

Beristdin y su propia intuicion, el estudio de Gonzédlez Casanova se equivoca no sélo en este

punto que se ha intentado aclarar aqui; también en su reflexién acerca del misoneismo en la

A .. , q- . . . . . . P
840 Mauricio Beuchot, “La réplica de Mariano Coriche a Jean Jacques Rousseau”, en Filosofia y ciencia en el México
dieciochesco, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1996, p. 31.

81 pablo Gonzilez Casanova, “Dos reacciones contra la [lustracion: Coriche y Cigala”, en El misoneismo..., op. cit.,
p- 106.

339



Oracion, que si bien no es del todo desacertada, para confirmarla se necesita mucho mas que una
intuicién: es indispensable intentar penetrar el texto desde un andlisis sobre la idea de
conocimiento que tenian los eruditos como Coriche, su visién de la actividad literaria y la
historia novohispana asumida por algunos criollos. ;Fue acaso Coriche un simple misoneista por
rechazar la paradoja jocosa y un tanto antojadiza de Grosley? ;Hubiese sido menos ilustrado si,
de haber leido a Rousseau, hubiese también rechazado sus ideas pre-romdnticas? ;Voltaire fue
un anti-ilustrado por rechazar, en una carta fechada el 30 de agosto de 1755, las ideas que el
pensador ginebrino desarrollé en su discurso sobre el origen de la desigualdad entre los hombres,

las cuales ya habian sido escritas en el Discours de 1750784

En los apartados siguientes se
seguird con esta discusion acerca de algunas ideas que tiene el trabajo de Gonzélez Casanova,
pues el suyo, junto al de Beuchot, es de los pocos que han puesto atencién a la breve obra del
dominico poblano.

Aclarado en este apartado el importante punto de la autoria de la obra que da
nacimiento a Oracion, para comprender mejor el universo que la rodea, no queda mas que su
estudio y valoraciéon mads alld de no haber sido una respuesta a Rousseau, sino tomada por lo que
principalmente es: uno de los primeros ensayos literarios (su tema son las letras, en su concepto
dieciochesco) en la Nueva Espaiia, ademds de ser una apologia del conocimiento como bien de
progreso social y una sintesis (aunque diferente a las estudiadas anteriormente) de las
perspectivas que sobre la historia propia y la Antigiiedad occidental tenian algunos criollos de su
tiempo. Si bien Rousseau —por decirlo de alguna manera— nunca puso un pie en la Nueva Espafia
de esos afios, algo de sus ideas —aunque no suyas— provocé una refutacién que nunca lo fue: son

las paradojas de un error arrastrado por afos y hasta siglos. En este punto, tal vez convenga

olvidarse de esta comedia de equivocaciones, borrar el nombre de Rousseau, observar la obra

2 Vid. “Lettre de Voltaire a M. J.-J. Rousseau”, en Rousseau, op. cit., pp. 259-262.

340



refutada del verdadero autor (Grosley) y pasar a la del orgulloso poblano, quizds el primer

ensayista literario de la Nueva Espafia.

5.2 UN ENSAYO LITERARIO

Antes de comenzar su alegato en contra de los dichos sobre las ciencias y las artes, provenientes
del trabajo de Grosley, Coriche advierte en su “Prélogo” algunos puntos que le parecen
pertinentes. Dos son los que se destacan: uno es la queja conocida —por lo menos desde los
tiempos de Sigilienza y puesta enfaticamente por Eguiara— sobre las dificultades que tienen los
novohispanos para publicar sus obras; el otro, se relaciona con los criterios ortogrifico y
bibliografico de su discurso. Sobre el primer punto, el dominico poblano alega en contra de la
carestia de papel y, por consiguiente, de la impresion, para los habitantes de la Nueva Espana.
Participando del tépico eguiarense, acerca de que tal carestia e imposibilidad de costear
ediciones es la causa de que los americanos sean considerados intelectualmente inferiores,
Coriche senala:

Constante es 4 todos, los insoportables costos, que en esta nuestra America demanda
la Impresion de qualquiera Obrilla. Remora, que ha impedido hacer patentes & todo el
Mundo los rapidos Cursos intelectuales de muchos Doctisimos Sugetos Americanos,
tanto ligeros, quanto sesudos en sus Discursos; lo que también ha sido causa, que con
grande vilipendio, y deshonor de nuestra Nacion, en el Mundo viejo hayan sido
tenidos los Nativos de este Nuevo, por tan ignorantes, ¢ incultos; que 4 no haver
tomado la Pluma en su defensa (entre otros Doctisimos ingenios, y sinceros
Europeos) el tan Docto, quanto imparcial, y desapasionado Muy Ilustre Feyjoo (a
quien los Americanos debemos eterno agradecimiento) quando no estuviesemos hasta
ol en el Juicio de muchos Espaioles, tenidos por poco menos, que negados al
discurso; seriamos quando menos reputados por inhdbiles, para tomar la Pluma en la
mano, y dar 4 la luz publica Obra alguna digna de el aprecio, y estimacion de los
Doctos. jPero que grande puerta abririan, para el desengafio al Publico las Prensas
mismas, si como en toda la Europa, fuesen menos costosas en nuestra America las
Impresiones! 843

53 Coriche, “Prologo”, op. cit., s. p.

341



Si se recuerdan las palabras de Eguiara en sus prélogos, nada nuevo hay en este
reclamo; tampoco estd ausente, como en aquellos, la figura omnipresente de Feijoo, como
justiciero de la capacidad de “[...] algunos de los muchos doctos, y grandes Americanos, que han
florecido, desde que resono el Evangelio en este nuevo Mundo, los Espiritus de los mas insignes

1.7%* Esta idea del florecimiento

Escriptores de todo el Mundo antiguo, ya Oriental, ya Occidenta
“de los muchos doctos”, a partir de la llegada del “Evangelio en este nuevo Mundo”, tampoco es
totalmente nueva, como se ha estudiado en capitulos anteriores; de todas formas, se volverd
sobre ella en los apartados siguientes, explicindola a la luz de otros elementos presentes en
Oracion. Pero un poco més adelante, el dominico dice algo mds interesante y que vale la pena
comentar: si esas prensas abrieran sus puertas a las producciones americanas en las mismas
condiciones econdmicas que en Europa, “Entonces verias cada dia en tus manos, (Lector mio) no
obrillas de tan poco cuerpo, y menos alma; llenas de defectos, y vacias de perfecciones; pobres
de Erudicion, y escasas de Retorica, como las que en esta mi inculta Oracion te presento; sino
obras tanto grandes, quanto Eruditas; tanto Doctas, quanto pulidas [...]”.**

(Qué quiere decir Coriche en este pasaje? Mds alld de echar mano de la captatio
benevolentiae, mediante el topico de la falsa modestia, hay un elemento concreto, aqui descrito,
que define formalmente a Oracion: si la imprenta americana costara lo mismo que la europea,
sus obras no tendrian “tan poco cuerpo, y menos alma”, o bien, “pobres de Erudicion, y escasas
de Retorica”, es decir, serian mas extensas, estarian pletoricas de citas eruditas y tendrian una
expresion mds suelta y amena (aunque la suya, como se verd, es abundante en florituras,

superlativos y adornos, no siempre los més acertados). Este pasaje que a simple vista no es més

que un artilugio retérico, propio de los prélogos, explica las razones de la configuracién formal

844
845

Loc. cit.
Loc. cit.

342



de la obra de Coriche: un opusculo en cuarto, con nueve paginas preliminares y cincuenta y
cinco de texto principal. En otras palabras, tal vez esta escasez ayudé a que su escrito se
convirtiera en una obra ensayistica, sin aspiracion erudita o académica.
Este pasaje cobra mayor importancia luego de examinar la otra advertencia de
Coriche, acerca de la ortografia y la casi total ausencia de citas en latin o en otras lenguas.
Imitando, como dice, al autor del discurso que impugna, el dominico citard casi exclusivamente
algunos pasajes del escrito de Grosley y parafraseard, de vez en cuando, a Tomds de Aquino y
Aristoteles:
Debo no obstante advertir, que en la Ortografia, que uso, puede ser encuentren algo,
que no agrade: v.g. que no duplico, como se acostumbra la s, 6 que pongo con g. lo
que otros escriben con x; pero respondo, que en esto, he procurado seguir la practica
de los mejores Cryticos modernos. He procurado ahorrar, asi de citas, como de
Latines, y4 por imitar con esto el rumbo, que sigue el Autor & quien impugno, ya
porque aun respecto de los que saben uno, y otro Idioma, si se frequentan muchas, y
largas Autoridades Latinas, se les interrumpe el curso de la locucion Castellana; ya
porque si pusiera las palabras de los Autores, que cito, 0 las de la Sagrada Escriptura,
quando de ella me valgo; y si & los margenes pusiera las citas, siendo estas muchas;
creciera otro tanto mas la Obra; lo que aseguro es, que de todas las noticias, que uso,
unas las he visto, en los proprios Originales, otras las he leido citadas en Autores
clasicos, para mi muy fidedignos.846
A tal extremo llega Coriche, guiado por “la practica de los mejores Cryticos
modernos”, que, incluso, no duplica la s de «Rousseau», dejandolo como «Rouseau». El ahorro
de citas en Oracion quizds se debe, como que ya se dijo, al reclamo que hace el dominico sobre
la escasez de recursos que los novohispanos tienen para imprimir sus obras: mientras menos citas
haga, mds paginas podrd ahorrar. No obstante esta posible explicacion, hay un comentario,
escrito por Medina, que merece consideracion. Segun ¢él, este ahorro en la citacion es “una
» 847

innovacion que debe notarse”,” ' pues, como se ha visto en otras obras estudiadas en este trabajo,

el uso de la cita tanto en latin como en espafiol es frecuente. Esta breve acotacion de Medina,

86 Coriche, “Prélogo”, op. cit., s. p.
¥7 Medina, op. cit., p. 364.

343



conocedor de un sinnimero de obras del periodo virreinal novohispano, sugiere no sélo la
originalidad de Coriche en su manera de argumentar sus aseveraciones; también que,
probablemente, se estd en presencia de un ensayo propiamente tal.

(Qué elementos permiten decir que Oracion es un ensayo? Evidentemente, la
temadtica del texto de Coriche podria ser una prueba suficiente para caracterizarla dentro de este
género: reivindicar el honor de las letras frente a las afirmaciones de Grosley contrarias a ellas.
Pero también hay rasgos formales que sitian a Oracion dentro del género. Sin ir més lejos, el
titulo mismo ayuda en esta caracterizaciéon. El concepto de «oracién» es definido por el
Diccionario de Autoridades de 1737, en una de sus acepciones, como “Razonamiento, locucion,
arenga, compuesta artificiosamente para persuadir 6 mover a alguna cosa.” Sin duda, la obra de
Coriche cumple a cabalidad con esta definicién, pues no sélo es una reflexion en torno al papel
de las letras dentro de la sociedad; también un llamado a los literatos —muchas veces en estilo
declamatorio— a no claudicar en su empefio por cultivar las ciencias. Pedro Alvarez de Miranda
sefala que la «oraciéon» —cercana a la “modalidad oratoria muy proxima al discurso y que
practicamente se confunde con é1”%**— forma parte del género del ensayo, suceddneo de él, pues
tanto el «discurso», la «disertacion» y la «oracion» son “breves piezas en prosa que contienen
reflexiones personales en torno a un tema [...]”.** Quizds este género ensayistico no era tan
comun en la Nueva Espafia, al menos desde el punto de vista de la temdtica tratada; pero en
Espana, desde las primeras centurias del siglo XVIII comienzan a publicarse ensayos con el

titulo de «oracién». Un ejemplo de esto, es Oracion en alabanza de las elocuentisimas obras de

Don Diego Saavedra Fajardo (1725) de Mayans, la que fue posteriormente publicada como

8 pedro Alvarez de Miranda, “Ensayo”, en Francisco Aguilar Pifial (ed.), Historia literaria de Espaiia en el siglo
XVIII, op. cit., p. 296.
% Ibidem, p. 297.

344



preliminar a la edicién de 1768 de Repiiblica Literaria, escrita por el autor famoso que Mayans
homen.alje(’).85 0

Sobre la presencia del ensayo en la Nueva Espaiia, Alicia Flores Ramos ha dicho en
su estudio y trabajo compilatorio —que se ha comentado en capitulos anteriores—, que es este
género uno de los que marcé la Ilustracion novohispana. Dada la predileccion de este

.. e ros 1
movimiento por “la creacion critica™®

, afirma que la escritura ensayistica, “[...] fue idonea para
la reflexion sobre las preocupaciones esenciales de los criollos, para enjuiciar ideas expresadas
en otras obras, tanto de los mismo americanos (en su cardcter apologético), como de autores
., . 2 - .
europeos (en su indole de debate o polémica).”®? Sin duda, Flores Ramos acierta en esta
observacion, aunque luego intenta aclarar que lo que se produjo en la Nueva Espafia no fueron
ensayos propiamente dichos, sino precursores de él:
La peculiaridad novohispana en ese tipo de textos ensayisticos (ha quedado claro que
no eran propiamente ensayos en el sentido moderno del género) radica en que fue una
respuesta inmediata y directa de aquella “disputa americana”; por tanto, resulta
evidente que los inicios del ensayo en México estuvieron intimamente vinculados al
desarrollo del movimiento de emancipacién politica.>
Flores Ramos se percata de un hecho notorio entre las obras ensayisticas o
precursoras del ensayo en el siglo XVIII: la mayoria nacen para responder a los ataques contra
los americanos hechos por los europeos. Pero no resulta “evidente que los inicios del ensayo en
México estuvieron intimamente vinculados” a la emancipacion politica. La literatura no es

necesariamente un reflejo fiel de los intereses politicos de los grupos de poder, como tampoco de

los intereses econdmicos que empujaron las revoluciones de independencia en América; menos

80 Vid. Gregorio Mayans, “Oracién en alabanza de las elocuentisimas obras de Don Diego Saavedra Fajardo” en
Diego Saavedra Fajardo, Repiiblica Literaria, obra posthuma de Don Diego Saavedra Fajardo, Salvador Fauli,
Valencia, 1768, s. p.
851 Flores Ramos, op. cit., p. 144.
852 .

Loc. cit.
83 Loc. cit.

345



aun se puede creer que un cambio administrativo transforma todas las manifestaciones culturales
a su imagen y semejanza. Sobre esto ya se habl6 en el capitulo tercero, cuando toc en turno
comentar el impetu patridtico y, como tal, exagerado, de la lectura que de la Torre Villar hizo
sobre la obra de Eguiara. Lamentablemente, el escrito de Coriche no s6lo ha sido poco estudiado;
tampoco ha tenido la suerte de ser considerado como una manifestacion del ensayo en la Nueva
Espana. Quizd por confiar en que el ensayo novohispano tiene su unico origen en la disputa
americana®” o, en el mejor de las casos, por un simple traspié bibliografico, Flores Ramos no
menciona ni pone en su antologia ningin pasaje del texto del dominico: ni siquiera su nombre
figura de pasada, por lo que no seria tan arriesgado suponer que no conocié (por lo menos antes
de escribir su trabajo) la obra de Coriche.

Como se estudiard en los apartados que siguen, Oracion es formal y temdticamente
un ensayo, quizds el primer ensayo literario de la Nueva Espafia (su tema es la defensa de las
letras universales), en el que se pueden encontrar varias lineas discursivas, aunque todas
dirigidas a un mismo objetivo: refutar el trabajo (parédico) de Grosley que él cree de Rousseau.
Este objetivo no impide que el dominico toque otros temas relacionados con sus argumentos a
favor de las letras, que enriquecen su obra y permiten ver mas alld de las lineas generales en que
plantea su respuesta. De este modo, junto con comentar la tesis que refutard, el lector se
encontrard con un gran nimero de pasajes en que Coriche alaba el saber, mediante un
empalagoso estilo declamatorio, caracterizando al «buen» y «mal» letrado y defendiendo la fe
catdlica y la importancia del cultivo de las letras para sostener sus dogmas. Cada una de estas

lineas serd revisada en los tres apartados siguientes.

8% Gerbi nombra a Coriche s6lo una vez, en una nota y sin citarlo, sélo refiriéndose al estudio de Spell. En la nota al
pie 177, Gerbi se refiere a Coriche, sin hablar de Oracion, desde el estudio de Spell. Vid. Gerbi, op. cit., p. 196.
Como curiosidad, sefiala que el dominico era de origen cubano (Spell también lo dice), pero Beristdin y Medina
aseguran que Coriche fue “natural de Puebla”. Vid. Spell, op. cit., p. 34; Beristdin, op. cit., p. 385; Medina, op. cit.,
p- 363.

346



5.3 Los ATAQUES DE CORICHE A DISCOURS OU DISSERTATION DE GROSLEY
A modo de presentacion, Coriche describe la obra que refutard como una de “[...] las mas
estrafias, 0 acaso las mas nocivas paradoxas, que en el caprichoso genio de los hombres, ha
torpemente abortado; fue una de las mayores, la que oyo el afio de 1750 la Academia de
Dijon”.% Nocivo, paradojal y caprichoso le parece aquel discurso que el autor “ha torpemente
abortado”, y es muy probable que el propio Grosley coincidiera con este punto de vista acerca de
las ideas que sostiene su obra parddica. Dejando a un lado lo que ahora se sabe con respecto a la
intencionalidad de este discurso (pues Coriche lo creyd en serio), el poblano se muestra
consternado y decepcionado con la decision de los académicos de Dijon, “Sabios instruidos a la
perfeccion, en todo genero de Literatura”°. Para él, la pregunta lanzada por tal academia debia
resolverse no mediante el ingenio, sino con la «verdad», pues supone que “Academicos,
Hombres cientificos, Doctores consumados, procurarian todos, y cada uno dedicarse a resolver la

question, atendiendo precisamente, como debian, al merito de la causa”’

, ¥ no, continda,
“aspirando a vanos aplausos, tributados a su eloquencia, no anciando a ostentar ingenio (aunque
fuera valiendose de sofisterias) no codiciando el ofrecido premio: si unicamente deceando poner
patente la verdad a los ojos de todo el mundo?”.*® Ya en este pasaje, uno de los primeros de
Oracion, se puede ver la influencia que tendrd en su discurso refutatorio la carta de Feijoo: para
Coriche, lo que ha leido es “sofisteria”, ingenio y elocuencia vacia, y una falta absoluta a la

«verdad» historica. Asi lo describe el benedictino:

Yo no s¢ con que ojos la mird aquella Academia, para decretarle la Corona; porque
todo lo que veo en ella, es, debaxo de un estilo declamatorio, visiblemente muy

855 Coriche, op. cit., p. 1.
86 Ibidem, p. 3.

7 Ibidem, p. 1.

88 1oc. cit.

347



afectado, una continuada sophisteria, en que tiene el principal lugar aquel error

logico, que consiste en tomar non causam, pro causa; junto con la inversion, 0 uso

siniestro de las noticias historicas, que hacen toda la substancia de sus pruebas.859

Como Coriche, Feijoo también se muestra sorprendido por la decisiéon de los sabios
de Dijon. La observacion que hace el benedictino cuando habla de non causam pro causa, es
decir, tomar dos elementos distintos y hacer arbitrariamente que uno de ellos sea la causa del
otro, también estard en Coriche, como se verd. Obviamente, la gran diferencia entre estos dos
puntos de vista semejantes estd en que Feijoo si estaba leyendo, aunque parcialmente, el discurso
de Rousseau, mientras que el dominico, influido por la lectura de la carta, tiene opiniones
bastante similares sobre el de Grosley. Una pregunta, quizds sin respuesta, sale al paso a partir de
esta cercania entre ambas observaciones: ;cémo es que Coriche no sospeché que estaba leyendo
un discurso diferente, cuando pasé su vista por aquellos pasajes en que Feijoo critica algunas
observaciones de Rousseau —y aun cita pasajes traducidos— que no estdn en el de Grosley? Tal
vez la lectura del poblano no fue lo suficientemente atenta y se dejé llevar por el fondo de la
temdtica que ambas obras comparten, sin fijarse en los detalles que marcan la diferencia entre
una y otra. A este posible hecho se puede sumar algo no menor: la gran autoridad intelectual que
Feijoo tenia entre los escritores de la Nueva Espafa.

Curiosamente, Coriche no critica de Grosley el “estilo declamatorio, visiblemente
muy afectado” con que Feijoo caracteriza los fragmentos de Rousseau, quiz4d porque el suyo
también lo es, como se verd; por el contrario, le parece en este punto digno de loa y de tristeza
por malbaratar su elocuencia en un tema “injurioso’:

Para promover Asumpto tan injurioso 4 toda la universal Republica de las Letras, y

tan denigrativo aun hasta al mismo Padre que lo produjo; desperdicio su Autor la

basta erudicion, que a fuerza de mucho estudio havia acaudalado en su

entendimiento: malvarato la brillante eloquencia, que con infatigable trabajo havia
alcanzado en la continua letura [sic] de la Retorica: no imitio figura, no abandono

59 Feijoo, “Carta XVIII”, op. cit., p. 223.

348



frace [sic], no desperdicio tropo de los que ensefia el Arte de persuadir, que no jugara
con docta, y exquisita destreza, para infamar a aquella misma Arte, de cuyos
ingeniosos preceptos estaba sirviendose actualmente; para vilipendiar aquellas
mismas Ciencias, que tanta claridad habian encendido en su entendimiento; para
ultrajar, y deprimir aquellas mismas Letras, con cuyas luces resplandecia, como
Estrella, en aquel cielo de Doctos: valiendose de las mismas armas, que le habian

dado las Ciencias, para herirlas, matarlas, consumirlas, aniquilarlas.860
El tono declamatorio de Coriche es evidente: “Para promover Asumpto tan injurioso”
a la republica letrada, “desperdicié” su erudicién, “malvaratd” su elocuencia, “no omitid”
figuras, “no desperdicio” tropo alguno; y también el uso de la figura de la anédfora, que utiliza
con el fin de resaltar lo que el autor quiso causar con sus virtudes retéricas y malas intenciones:
“para infamar” la retorica, “para vilipendiar” a las Ciencias, “para ultrajar, y deprimir” las Letras
y, finalmente, una secuencia cuya imagen representa la pretendida destruccion de las ciencias por
parte del autor del discurso: “para herirlas, matarlas, consumirlas, aniquilarlas”. Todas estas
acciones que, supuestamente, perpetré el autor del discurso que Coriche ha leido, dan una
imagen bastante concreta o, mejor dicho, humana, de las ciencias; sin duda, la eleccién de estas
acciones, que bien pueden ser ejecutadas en contra de un hombre, son puestas aqui, mediante la
utilizacién de la prosopopeya, para lograr un efecto persuasivo en el lector. Este efecto buscado,
. . . 1 P
claro estd, es el de defender como un solo cuerpo el desarrollo del conocimiento.*®' Pero, ;qué

cosas tan graves dijo el autor del discurso refutado que provocaron la célera del dominico

poblano?

80 Coriche, op. cit., pp. 1-2.

%! Mas lejos con el uso de la prosopopeya va el jesuita Joseph Julian Parrefio, quien redacta el “Parecer” de
Oracion. Asegura que, al aparecer el discurso infamatorio, “[...] hizo levantar el grito a estas bellas hijas del
Entendimiento las Letras, y presentar su querella a todos los Sabios. Como el Rmd. Coriche ocupa un lugar muy
distinguido entre ellos, no dexaron las Letras, y Ciencias de mostrarle el agravio recibido, y de implorar su
proteccion. El oy6 sus gemidos: y tratdo de enjugarles las lagrymas con esta vigorosa Apologia. No dudo, que las
Letras viendose tan gallardamente defendidas, han recobrado su esplendor, han dissipado las nubes de calumnias,
que se intentaban formarles, y ddn ya inmortales gracias al Protector, que ha sabido vengarlas con tanto acierto.”
Joseph Julidn Parrefio, “Parecer”, en ibidem, s. p.

349



El discurso de Grosley —que de aqui en adelante se llamard Dissertation, para evitar
confusiones con el de Rousseau— examina cuatro épocas histdricas en las que, segin su opinion,
las ciencias brillaron en detrimento del desarrollo de las buenas costumbres: los siglos de
Pericles (V a. C.), de Octavio Augusto —quien goberné ente 27 a. C. y 14 d. C.—, Leén X —Papa
entre 1513 y 1521—y Luis XIV, rey de Francia entre 1643 y 1715. Al igual que el discurso del
pensador ginebrino, Dissertation busca desterrar un mito: la ciencia y la virtud no van
hermanadas, sino son contrarias entre si. Como dice la traduccién que publica de Graef en sus
Discursos Mercuriales, “[...] toda la atencion recae sobre aquellos hermosos siglos, en que nacio
de entre las tinieblas el buen gusto: se elevo con rdpido vuelo; y se hizo como un nuevo Astro
para ilustrar con sus rayos, y sus influencias a las Naciones mas privilegiadas”;*** pero no se
considera que aquellos siglos fueron “Siglos dichosos, que reunieron, y fixaron la perfeccion en
todos los generos; pero quanto mas dichosos, si las inclinaciones del corazon huviessen
correspondido 4 las luces del ingenio.”*®

Con el objetivo de demostrar que el conocimiento s6lo ha llevado la decadencia
moral al lugar o tiempo donde se ha desarrollado, Grosley declara que seguird el camino del
analisis historico de los hechos, para derribar los mitos que hay sobre tales épocas: “La via de los
hechos es el camino que sigue la sabia Sociedad, a cuya vista trabajamos: camino sin
comparacion mas seguro, que el de los lugares comunes, tanto tiempo hace agotados sobre la

utilidad, abusos, ventajas, y vanidad de las Ciencias”.** Coriche sigue la lectura de la

Dissertation y cita parcialmente este fragmento en Oracion, sefialando que como el autor con

862 [Pierre-Jean Grosley], “Discurso, que empatod los votos de la Academia de Dijon para el premio del afio 1750 en

que se examina, si el restablecimiento de las Ciencias, y Artes ha contribuido a mejorar las costumbres”, en
Discursos Mercuriales: Memorias sobre la Agricultura, Marina, Comercio, y Artes Liberales, y Mecdnicas, t. 1,
miércoles 17 de diciembre de 1755, Gabriel Ramirez, Madrid, 1755, p. 2.

83 Loc. cit.

84 Ibidem, p. 3.

350



ello “[...] procura firmar su satyrico, quanto falso sistema, demosle gusto en explorar los hechos
de los Sabios; bien que le demos displicencia en alegar a favor de nuestra Sentencia la conducta
de los Doctos, y después responderemos 4 las Historias que acumula.”®® Esta es la dindmica que
el dominico propone contra la metodologia de la obra que, sin querer, casi acierta al llamarla
satirica: poner las opiniones de los doctos quienes, por razones obvias, estdn de su lado, y refutar
algunos pasajes de la Dissertation.

También se acompafia en su lectura, como ya se dijo, de autores que a veces no
menciona; tal es el caso de su lectura de Feijoo, que si bien reconoce, no siempre sefiala cuando
lo estd parafraseando. Por ejemplo, luego de referirse a la metodologia de Grosley, la acusa de
usar el sofisma non causam pro causa, tal como el benedictino lo habia expresado en la carta
comentada anteriormente: “[...] debo advertir un comun defecto, que comete en su raciocinio,
usando de aquel sofisma, que en las Escuelas se llama, d non causa [sic], pro causa: toma por
causa de la decadencia en las costumbres, a las Letras, que no la causan”, %

Una de las primeras cosas que ataca el escrito de Grosley es la imposicién de las
leyes. Segtn €I, en la antigua Grecia (especificamente en Esparta), fue Licurgo quien comenzé a
normar la virtud natural del pueblo cuya simplicidad era “compafera ordinaria de la dichosa
ignorancia”,*®’ provocando que, al igual que Atenas, “[...] al passo que se cultivaba, corria & su
precipicio.”868 Asi, Dissertation muestra que la imposicion innecesaria de un orden —aunque, en
un principio, bien intencionada—, llevaria a los pueblos ya virtuosos por naturaleza a vivir presos

de las riquezas, las armas y la religion:

A estos Pueblos virtuosos sin estudio, osaron proponer systhemas algunos meros
Ciudadanos, assi para las costumbres, como para el gobierno politico; y por un efecto

865 Coriche, op. cit., p. 30.
86 Ibidem, p. 32.
867 [Grosley], op. cit., p. 5.
868 .

Loc. cit.

351



prodigioso, y sin exemplo, la persuasion solamente hizo entonces lo que despues ha

sido obra reservada al credito de las riquezas, a la fuerza de las armas, 0 a la autoridad

de la religiéon. A la voz de Licurgo, el Pueblo mas ferdoz de la Grecia abraza la mas
austera de las disciplinas. Solon sabe fixar con leyes la inconstancia de los

Athenienses. Todos los Griegos sacrifican una parte de su libertad, unico caudal de

que eran zelosos a los medios que les proponen, para hacerlos mejores.869

Al parecer, Coriche no comprende a cabalidad este pasaje del escrito de Grosley. Este
no dice que las leyes que impuso Licurgo o Solén hayan sido malas en si mismas, sino que éstas,
si bien fueron justas, llevaron a que después otros legisladores las aumentaran y se dedicaran més
a normar y desarrollar las ciencias y artes, simbolos de civilidad, que a la practica de las buenas
costumbres. Por ello, el dominico poblano lanza un ataque sarcastico, apoyado en una cadena de
silogismos, sin considerar atentamente lo que Dissertation propone, quizd dejandose llevar mas
por su prejuicio —tal vez alimentado por el andlisis que Feijoo hizo del discurso rousseauniano—
que por su lectura del texto que tiene frente a €él:

iO que Virtud, tan amable, la que se funda en una ferocidad desapacible! ;O que

Virtud, tan permanente, la que se apoya en la mutabilidad de la inconstancia! Si

intenta, que despues, que estos dos Legisladores sujetaron a sus Leyes esas dos

Provincias de la Grecia; debieron a sus instrucciones los egemplos de el Heroismo: la

fuerza de la verdad le obliga & que confiese, que la ensefanza, y la doctrina

convirtieron a estos Pueblos de fieras en hombres, de inhumanos en racionales, de
perversos en virtuosos: con que las Letras en vez de pervertir mejoran las
costumbres.”’"

Para Coriche, la promulgacién de leyes, como parte de las letras, pueden hacer
racionales a los pueblos que, segiin ¢él, son “inhumanos”; lo mismo pensaron —comentario
aparte— los primeros hombres que levantaron las republicas hispanoamericanas en el siglo XIX
(también los del siglo XX y hasta el XXI), al ver a los «bdrbaros» indios vivir en sus leyes de

usos y costumbres. Si Gonzdlez Casanova hubiese leido con atencién el discurso de Rousseau o,

por lo menos, el trabajo de Spell, habria acertado parcialmente con su explicaciéon sobre el

59 Ibidem, p. 4.
870 Coriche, op. cit., p. 33.

352



aprecio que Coriche tenia por las leyes y su desprecio por la anarquia o la vida arcaica:
“Rousseau decididamente no conocia el mundo que afioraba. Pero Coriche si, Coriche vivia en
él, y lo que sus ojos no vefan, su inteligencia habia alcanzado a comprender. Lo més viejo, lo
mads antiguo, lo primitivo era la novedad de Rousseau. Novedad peligrosa, que iba incluso en
contra de la religion y de la ciencia catélica”.*’" De todas formas, no era necesario vivir en el
mundo de Coriche para entender su desprecio por el pensamiento que creia era de Rousseau;
también europeos, contempordneos del ginebrino, rechazaban tales postulados, como se ha visto.

Segtn el discurso de Grosley, lo que comenzé como una normatividad por persuasion
se volvid una verdadera tirania en la época de Pericles, pues “Las Ciencias, y Artes se
perfeccionaban en la Grecia, al passo que sus costumbres se iban estragando [...]”.*"* El primer
culpable, dice, fue el arte dramatico entre los atenienses, pues Solon “Temia el espiritu chismoso,
y de falsedad que es el alma, y el mdvil de la accién teatral: temia que Athenas, familiarizada con
el fuego de las passiones, y con la representacion de ilustres delitos, no se familiarizasse luego
con el mismo delito [...]”;*" y también el gusto por la filosofia y el arte en general: “La
philosophia, el ingenio, el donayre, y el deleyte ocuparon el lugar de las costumbres, del candor,
y de la antigua simplicidad: en fin, segun refiere Platon, las maravillas del siglo de Pericles
arruinaron las costumbres de Athenas.”®’*

Probablemente, Grosley estd hablando del didlogo platénico Gorgias; alli Socrates le
pregunta a Calicles si los atenienses han sido mejores con Pericles o si éste los ha corrompido,

pues ha escuchado que su gobierno los habia convertido en perezosos, habladores y avaros: “[...]

tell me one thing in addition, —whether the Athenians are said to have become better because of

7! Gonzdlez Casanova, ““Dos reacciones contra la Ilustracion...”, op. cit., p. 108.
872 [Grosley], op. cit., p. 5.

873 Ibidem, p. 6.

¥4 Loc. cit.

353



Pericles, or quite the contrary, to have been corrupted by him. What I, for my part, hear is that
Pericles has made the Athenians idle, cowardly, talkative, and avaricious, by starting the system
of public fees.”®”> Obviamente, Coriche no estd de acuerdo con esta opinién, aunque no da
mayores argumentos en su contra. Sin embargo, hay otra que le merece una refutacién mas
enérgica: la manera despectiva con que el autor trata a la filosofia. Dice el texto de Grosley, con
respecto a la culpabilidad y vicios de los filésofos:

Los razonamientos de los Philosofos, sus dudas, sus errores sobre la divinidad, sobre
la naturaleza del bien, y sobre las obligaciones destruyeron, 0 hicieron problematico
lo que hasta entonces havia passado por cierto: los derechos de la religion, de la
naturaleza, y de la decencia, sometidos al tribunal de la razon, y pesados con el peso
de las passiones, no fueron otra cosa que nombres, capaces apenas de hacer ilusion a
la ignorancia. Pero que podian esperar las costumbres de una Philosophia,
comunicada por los conductos mas infames? De una Philosophia, sentada en las casas
del vicio al lado de la prostitucion? Tales eran las escuelas de las Aspasias, de las
Leoncias, de las Lais: escuelas celebres para siempre por la fama de los discipulos,
que produxeron; pero que escuelas para las costumbres!®’®

El ensayista poblano responde a esta opinidn, expresada en Dissertation, diciendo que
solo es “Calumnia, falsedad, impostura. Bien sabe el Discursista, que en esa misma Grecia se
veneraban las estancias, en donde havian ensefado los Sabios sus Doctrinas: en Samo la de
Pitagoras, en Salamina la de Solon, en Clasomenes la de Anaxagoras, en Caledonia la de

9877

Senocrates. Mas adelante sefiala que no porque hayan sido algunos filosofos ilustres

contemporéneos a “aquellas infames hembras™®’®, la filosoffa haya sido influenciada por las
malas costumbres, pues lo mismo seria “[...] inferir mala conducta en los Soberanos, cuyas

52879

Cortes havitan muchas perdidas. La opinion de Dissertation sobre la filosofia también viene

de Platon, especificamente del Menexeno. Si bien Platon no trata a Aspasia —amante de Pericles—

875 Plato, Gorgias, en Lysis, Symposium, Gorgias, trans. Walter Rangeley Maitland Lamb, Harvard University Press,
Cambridge, 1983, 515e, p. 515.
%76 [Grosley), op. cit., p. 7.
877 Coriche, op. cit., p. 35.
878 .
Loc. cit.
87 Ibidem, p. 36.

354



como una prostituta, se sirve de esta relacién «inmoral» de ambos para relacionar la prostitucién
con las numerosas tertulias filosoficas que se llevaban a cabo en la casa de la célebre amante,
ademds de las supuestas ensefianzas de retdrica que ella, por ser muy culta, le dio a Pericles.®*”
El autor de Dissertation dird sobre los romanos lo mismo que ha dicho sobre el siglo
de Pericles; s6lo cambian los personajes. De la misma forma, Coriche reacciona escandalizado,
advirtiendo: “Dificil se haré creer, que un hombre dotado de buena capacidad natural, y adornado
de bellas Letras adquiridas (qual lo era Monsieur Rouseau) haya podido prorrumpir seriamente

. . . 1
en proporciones tan absurdas, para recomendar la antigua virtud Romana.”®®

Y para que los
propios lectores sean testigos de tales afirmaciones, les recomienda: “Quien no lo quisiere creer,
lea su Discurso en el Tomo primero de los Discursos Mercuriales, que dio & luz D. Juan Enrique
de Graef. Y no se espante por ahora mucho, que aun todavia oira mayores extravagancias”.*** No
demorara el dominico en reaccionar ante esas ‘“mayores extravagancias” de Grosley, no de
Rousseau, aunque si hubiese leido su escrito no hubiera reaccionado de modo muy diferente.
Estas “extravagancias” fueron las apreciaciones que tuvo el discurso —hay que
recalcar su tono de parodia— sobre la Roma que comienza a gustar de las ciencias, luego de la
caida de Cartago y la posterior llegada al poder de Octavio Augusto. Dice Grosley: “[...] la
urbanidad ablando el feroz espiritu republicano; pero quantos passos daban los Romanos para
salir de la barbarie, eran para caer en la servidumbre. El establecimiento del Imperio de las
Ciencias en Roma es la epoca del Imperio de los Cesares. [...] las Ciencias erigieron el Trono de

los Cesares sobre la ruina de las costumbres.”® Ante tal afirmacién, el ensayista novohispano

replica, mostrando de pasada su apego a una sociedad jerarquizada: “Eso es suponer, que la

880 Plato, Menexenus, en The Dialogues of Plato, t. 4, trans. B. Jowett, Clarendon Press, Oxford, 1871, 235e-236c,
pp. 571-572.
881 Coriche, op. cit., p. 37.
882 .
Loc. cit.
883 [Grosley], op. cit., p. 12.

355



servidumbre es el Vicio, y que la libertad, y el dominio es la Virtud: es decir, que quien no
reconoce Superior es virtuoso, y quien esta sujeto es vicioso: es asentar, que los Sefores son
buenos, y que los siervos son malos. Suposicion que la razon, y la experiencia convencen de
falsa.”

Grosley agrega a lo dicho algo todavia mds lapidario acerca del poder que tuvieron
los trabajos intelectuales de algunos romanos para subyugar a su pueblo, al sefialar que “Las
Ciencias, y las Artes eran en Roma el patrimonio de todos los que despues de la ruina de
Carthago ossaron conspirar contra la libertad publica. La corrupcion de las costumbres formo
una cadena de conspiraciones menos terribles a la Republica por el poder, y autoridad de sus
Gefes, que por sus talentos, y eloquencia.”®™ Con nada de esto estard de acuerdo Coriche,
exhibiendo su malestar ante el manejo caprichoso de la historia: “Con esta infidelidad usa, de las
Historias, que apunta en apoyo de su falso dictamen”.**°

Todos estos pasajes del texto parddico de Grosley que el dominico replica, van dando
pistas acerca del pensamiento o postura que tiene el autor de Oracion. Las citas y refutaciones de
algunos pasajes de Dissertation, traducidos en Discursos Mercuriales, van llegando al siglo XVI,
época marcada, segun Grosley, por el Papa Ledn X, “[...] el siglo menos digno de ser

95887

estimado™"’, y que para Coriche es “[...] uno de los Siglos mas Eruditos, mas Doctos, y mas

Cientificos que en lo pasado celebrd el Mundo.”*™®

(Qué tipo de virtud de esta centuria defenderd
el ensayista poblano? Alli se encuentra con el aspecto religioso, el que no podia defender de

Roma; para é€l, la virtud posterior a la época cldsica estd por sobre todo fijada en la moral

catolica: “Convengo, en que uno, y otro Siglo [XV y XVI] florecid en heroicas Virtudes, y

884 Coriche, op. cit., p. 39.

885 [Grosley], op. cit., pp. 12-13.
886 Coriche, op. cit., p. 41.

887 [Grosley], op. cit., p. 18.

888 Coriche, op.cit., p. 45.

356



sobreeminentes Letras. De estas ya hemos hablado arriba. De las Virtudes: es cierto, que el Siglo
quince produjo inimitables egemplos de Santidad.”®*

Por este motivo, defiende también la persecucion de los herejes que hizo Luis XIV
desde 1685 —luego de abolir el Edicto de Nantes, firmado por Enrique IV en 1598, el cual daba
mayor tolerancia a la préctica protestante—, cuya accidn, segin afirma Coriche, fue muestra del
amor por el saber y la virtud que sélo el catolicismo puede representar: “El Grande Luiz Catorce
persiguio con tan piadoso ardor, y zelo Catolico las Heregias, y los Hereges [...] derribd por los
suelos los Templos de los Hereges, desterro 4 los Pseudo-Ministros Hereticos, destruyo la
Heregia Calviniana, y consiguio, que sola la Religion Catolica quedara Sefiora, dominante, y
triunfadora en la Francia.”*”° Inmediatamente, el novohispano se pregunta retoricamente: “;Estos
exterminios de las heregias, estas victorias de la Fé se han de reputar por perversion de
costumbres? Asi lo sentencia el Discursista; porque tuvieron la infelicidad de avenirse con las
Letras: porque tuvieron el demerito de acontecer en el tiempo en que reynaban las Ciencias.”®!

Como se puede ver, la defensa de los literatos que Coriche se propone hacer no es
s6lo de la republica letrada sin apellido: las letras, acompaiiadas de la virtud, estin también
ligadas a la fe catdlica. Esto queda claramente establecido con la defensa que hard de Espaiia,
alabada sarcédsticamente en Dissertation como un lugar que no ha visto nacer obras del
entendimiento (como Italia, Francia e Inglaterra) y que, por lo tanto, ha sabido mantener
ejemplarmente sus buenas costumbres, dando con ello “[...] una leccién invariable de prudencia,

de circunspeccion, de decencia, templanza, y fragilidad: de suerte, que Espafia es una prueba de

que las costumbres mas estimables, y las qualidades mas solidas pueden nacer, y conservarse sin

9 Ibidem, p. 46.
0 Ibidem, p. 49.
81 Loc. cit.

357



el concurso de las Ciencias, y Artes.”*** Coriche adivina que este pasaje del autor es una injuria a
Espana, velada por la alabanza, y refuta:

A nuestra Espafia bajo su fingida alabanza, le hace una notabilisima, y notoria injuria.

Se finge, y se simula Panegyrista de la invariable prudencia, circunspeccion,

decencia, templanza, y frugalidad [sic] de la Nacion Espariiola, embolviendo, y

disfrazando bajo esta simulada, hypocrita, fingida, y paliada honra, la satyrica

ignominiosa, vergonzosa, y torpe ignominia de la desidia, flojedad, desatencion & las

Letras, y aficion a la rudeza, ignorancia, y barbarie. [...] De lo que se deduce este

irrefragable argumento: Segun el Discursista, y lo que es mas, segun la verdad,

Espafia se ha distinguido de las demas Naciones, por la constancia con que ha

conservado sus antiguas, buenas, y saludables costumbres: como es también

innegable, que se ha mantenido sin decadencia en la Fe, y con adelantamiento en lo

Polytico; y al mismo paso ha crecido de dia en dia gloriosamente en las luces de la

Sabiduria: evidentisima prueba, que las costumbres mas estimables, y las qualidades

mas solidas pueden nacer, conservarse, y augmentarse con el concurso, y comercio de

las Ciencias, y Artes.™”

El dominico se lanza a defender a Espafia contra el pasaje de Dissertation, poniéndola
como un ejemplo de la fe y del entendimiento. Para Coriche, el catolicismo no es incompatible
con el desarrollo del conocimiento y, por el contrario, como se verd con mayor profundidad en
los apartados siguientes, la fe catdlica es una conditio sine qua non para que los trabajos
intelectuales tengan una verdadera importancia en el desarrollo de las sociedades. El punto de
vista laudatorio para las artes y ciencias del autor de Oracidn esta enraizado en tal concepcion,
asi como también en la que tiene sobre el intelectual u hombre de letras; por tal motivo, al leer
todos estos pasajes de Grosley que se han transcrito aqui (ademads de otros que quedaron fuera),
Coriche se espanta nuevamente ante las reflexiones de Dissertation y el supuesto premio
recibido de la Academia de Dijon: “jQue se preconizen, por buenos, a los mayores enemigos de

Dios, y del Christianismo, y se detesten por malos & los Amigos de Christo, y de su Fé: y esto en

voca de un Christiano: y que esto se véa aplaudido, y premiado, por Votos de una Christiana

%2 [Grosley], op. cit., pp. 24-25.

%93 Coriche, op. cit., p. 50-51.

358



. 4 L, . .,
Academia!”,*’ por una obra que, segin deja entrever, raya en la herejia, aunque no se atreve, por

piedad, a declararla abiertamente: “No pretendo sacar la consequencia, que de estas premisas
parece, que se infiere: porque la Piedad Christiana me prohibe hacer un tan mal concepto de los
Progimos.””

Esto es, en sintesis, lo que el ensayista poblano piensa acerca del escrito que ha leido
en Discursos Mercuriales de Graef: una obra que atenta contra los principios cristianos y su
propia vision de los progresos y utilidades del saber. Asimismo, rechaza a quien para él no es un
intelectual modelo (Grosley), sino un hombre alejado de las doctrinas cristianas que, aunque
inteligente y erudito, usa mal su informacidn para atacar el desarrollo del conocimiento. Aunque
Dissertation, como ya se dijo, no fue escrita en serio, el dominico la tenia por tal; por tanto, es
absolutamente vélido tratar a Oracion como una obra refutatoria, ya no como una refutacién
contra Rousseau, como se sabe, sino contra un tipo de pensamiento que se alejaba tanto de la fe
catdlica como de las maximas ilustradas. ;Y como es ese intelectual modelo, cristiano y
cientifico, que Coriche alaba? En el siguiente apartado se examinard el punto de vista del

dominico en este aspecto, quien describird al que si le parece el verdadero hombre de letras: un

hombre retirado del mundo, casi santo y cercano a la figura de Cristo.

5.4 RETRATO DIVINO DEL HOMBRE DE LETRAS
No seria exagerado concluir que la visiéon que tiene Coriche del autor de Dissertation es la de
una suerte de traidor, tanto a Dios como a las ciencias. En el presente apartado se examinard que
el énfasis que ha puesto en esta «traicion» tiene una finalidad clara: oponerle el retrato del
«verdadero» hombre de letras, es decir, el modelo intelectual que el ensayista novohispano cree

perfecto. Poco a poco, retomando sus palabras en contra del escrito de Grosley, ahonda en esta

4 Ibidem, p. 50.
85 Loc. cit.

359



imagen del intelectual «traidor», retratindolo en uno de los muchos pasajes de Oracion en el que
predomina el estilo declamatorio:

jQue un hombre criado con las Letras, alimentado con las Artes, nutrido con las
Ciencias, se portara, qual venenosa Serpiente con su Madre, matando a quien le havia
dado la vida; como fiero Aspid, atocigando las flores, de donde tomo el jugo; a modo
de cruel Escorpion, convirtiendo en ponzofia el manjar que lo sustentaba! jQue un
hombre literato, como pudiera hacerlo el mas estolido, procure desterrar del mundo la
Sabiduria, y desarraigar de el corazon de los hombres el amor a las Ciencias!®®

Con esta suerte de retrato, el dominico no busca mas que pintar al «mal sabio», el
que, segun su opinidn, es un traidor. Por este motivo utiliza, para caracterizar al autor que refuta,
la imagen de la serpiente o aspid venenoso (presente en la Biblia) y la del escorpion —animales
repulsivos y peligrosos para los humanos—, poniendo a su vez al conocimiento como elemento
presente de manera natural en el corazon de los hombres. Asi Coriche dibuja a su enemigo, para
mas adelante retratar al «buen sabio». No obstante, sefiala que éste virtuoso «buen sabio» no sé6lo
es opinion suya, sino parte de la opinidon que siempre ha tenido la humanidad, tanto gentil como
cristiana. Aristoteles, Cicer6on y Tomds de Aquino estin de su parte:

Es doctrina comun, asentada, y recibida, que la practica de la Virtud es muy conforme

a la naturaleza racional, quanto le es contrario el egercicio del vicio. Ni es menos

abrazada la maxima, que con el grande Estagirita asientan los Philosofos; con el

eloquente Tulio, los Oradores; y con el Angelico Doctor, los Theologos: que todo
hombre naturalmente desea saber. De manera, que el hombre tiene innata, y natural
inclinacion (bien que libre) assi 4 poseer las Ciencias, como a practicar las Virtudes.

Y ved aqui, ya con estos dos verdaderos presupuestos, quasi sin advertirlo, como con

un solo golpe, arrojada por los suelos, y deshechas; destruida, y aniquilada, toda

aquella, tanto abultada, quanto fantastica apariencia de sofisticos raciocinios, de

Retorica vana, de Historias mal entendidas, y Autoridades desgraciadamente

alegadas.897

El dominico pone sobre la mesa las cartas de la tradicién occidental: griegos, romanos

y cristianos estdn de su lado. ;Quién puede contra esa triada invencible? No necesita dar mayores

explicaciones sobre una “doctrina comun, asentada, y recibida”, que une al conocimiento y la

%96 Ibidem, p. 2.
Y7 Ibidem, p. 4.

360



virtud, mientras el vicio se mantiene alejado de tal maridaje. Incluso, para apoyar su punto de
vista de la unién entre saber y la virtud, no encuentra nada mejor que hacer un retrato breve de
Sdcrates, pues el gusto por el conocimiento permitié al fildsofo vencer el prondstico negativo
que le deparaba su proverbial fealdad: “Socrates, aquel que mas bien supo practicar las Virtudes,
que enseiiarlas, ;no confesé de si mismo, quando un Figsionomista mirando su feo semblante,
hecho el fallo, que era el peor hombre de el Mundo: no confesd, digo: que era verdad el
prognostico, que tal era su natural; pero que con el estudio de la Filosofia lo havia vencido?”.**
Dentro de la tradiccion filoséfica, especialmente Aristoteles y Tomds de Aquino lo seguirdn
acompaiando a lo largo de la Oracién, aunque a veces omita sus nombres.

Sin duda, hay que hacer un esfuerzo para despejar los obstaculos que pone el estilo
ampuloso de Oracion e intentar ver las ideas que estdn detrds. Paulatinamente, Coriche va
mostrando, ademds de su rechazo al discurso contrario a las ciencias y letras, su modelo de lo
que debiese ser un literato. El sabe que su auditorio estard a su favor, aun sin mayores
argumentos; por este motivo, no hace un gran esfuerzo, en algunos pasajes, por defender una
tesis que para él, sus amigos y lectores es casi un axioma. ;jHabria alguno de ellos que no fuese
medianamente letrado o alguno que estuviese en contra de lo que Coriche dice? Es muy probable
que no, fuese catélico, deista o ateo.

De esta manera, el poblano se acerca a su objetivo, que es defender y ensalzar la
figura del letrado virtuoso: “[...] s€éame licito evidenciar, quanto merecen los Literatos ser
apreciados, y venerados; y la suma injusticia, que se les hace quando los vituperan, 6 vilipendian;
valiéndome para esto, con apuntar sola, y brevisimamente las grandes fatigas, y trabajos con que

se adquieren las Ciencias.”® Lo que a continuacién hard es encomiar los trabajos de los

% Ibidem, p. 31.
9 Ibidem, pp. 9-10.

361



letrados, para que sus lectores sientan piedad por ellos: segin €l, ni las propias letras bastan para
explicar el sufrimiento y trabajos que padecen estos hombres por su labor virtuosa.” Para
explicar tal esforzada existencia, no encuentra nada mejor que poner ante sus lectores un retrato
intimo del hombre de ciencias y letras:

Védlo condenado voluntariamente a4 una prision de por vida: privindose de la suave

comunicacion con los amigos; evitando las mas honestas recreaciones; escusandose

de asistir 4 los festines, mas innocentes; omitiendo concurrir 4 las politicas, unas
forzosas: Miradlo en aquel retiro, que bien podemos llamarle Carcel, 6 destierro, que
prompto al trabajo, y que peresoso al descanso; que tarde se acuesta, y que temprano
se levanta: hace ayunar a sus ojos de suefio, 4 su estomago de comida, a su cuerpo de
alivio, y a su Cabeza de reposo. Espiadlo por alguna rendija; y antes os parecera, que
mirais, y escuchais & un loco, que & un hombre de mucho seso: tales son los
ademanes, que cada instante hace, tales los afectos, que por momentos muda: ya los
veréis mudo, y ya parlero; ya estatico, ya muy en si; ya se enoja, y ya se aplaca; ya se
entristece, y ya se alegra: efectos todos de aquellas cosas, en que piensa, de aquellas
Historias, que lee, de aquellos acaecimientos ahora melancolicos, ahora injustos,
. 1

ahora buenos, ahora malos, que le ocurren, y que considera.”

La soledad y el sacrificio marcan el cardcter del hombre de letras que Coriche pinta;
voluntariamente, lo que le da un mérito mayor, se ha encerrado y casi inmolado en su “carcel”
del saber, renunciando a la vida social de los amigos y la corte. En esta prision (que hacia finales
del siglo XIX se llamara “torre de marfil”), el letrado lleva una vida de retiro y dedicacion al
conocimiento, pues el dominico invita a comprobarlo: “Espiadlo por alguna rendija”. El hombre
de letras ya no estd solamente dedicado a la mera contemplacién divina; también a la de los
libros, sus pequefios templos de papel, por los que se levanta temprano, ayuna, se mortifica y

discute consigo mismo como un loco sabio. Ademads, como dird, el retratado tendrd su propio

éxtasis:

9% «porque si aun delineados con muertas rayas, pintados con toscos colores, y retocados con bastas brochas, los
inexplicables trabajos, que sufren los amadores de la Sabiduria, por cada letra que aprenden: se miran estampados
muy al vivo sus grandes meritos: ;quanto mas clara impresion se hiciera de ellos; si encontraran con un excelente
Apeles, que dibujandolos con vivas lineas, pintandolos con pulidos colores, y perfecciondndolos con delicados
pinceles; supiera con su eloquente Retorica, imprimir en unos muertos lienzos, muy vivas sus imagenes?”. Ibidem,
p. 10.

" Ibidem, p. 11.

362



Atended 2 el estudioso, que immovil, como una Estatua estd todo absorto, y quasi
fuera de si, pudiendose decir de ¢l, como se dice de la Alma amante, que mas esta
donde no esta, que donde avita; la comida no la gusta, la musica le ostiga, la visita no
lo divierte, la conversacion le molesta, si siente, ni ve, ni oye, sino solo aquello, que
estudia, lee, y contempla.902
Sin duda, la visiéon encomidstica del letrado que el ensayista brinda es la de un
hombre casi santo, residente permanente de su claustro, fuera de la sociedad que podria
corromperlo; de esta manera, tal imagen dista parcialmente de la que, poco tiempo después, el ya
nombrado Voltaire hace del hombre de letras en Francia. En una de las ediciones posteriores de
su Dictionnaire Philosophique (1764) se retrata al letrado como un hombre publico que se
esfuerza por alcanzar cierto prestigio social, aunque se encuentra totalmente indefenso:
Le grand malheur encore d’un homme de lettres est ordinairement de ne tenir a rien.
Un bourgeois achete un petit office, et le voila soutenu par ses confreres. Si on lui fait
une injustice, il trouve aussitot des défenseurs. L’homme de lettres est sans secours; il
ressemble aux poissons volants: s’il s’éléve un peu, les oiseaux le dévorent; s’il
plonge, poissons le mangent. Tout homme public paye tribut a la malignité; mais il
est pay¢€ en deniers et en honneurs. L’homme de lettres paye le méme tribut sans rien

recevoir; il est descendu pour son plaisir dans 1’aréne, il s’est lui-méme condamné
A 3
aux bétes.”

Este fragmento de Voltaire —que bien podria tener vigencia hoy— muestra la
diferencia que habia entre los letrados de uno y otro lado del Atlantico o, por lo menos, de la
vision que de si mismos tenfan algunos de ellos: por un lado, segin el dominico, el letrado se
retira voluntariamente del mundo, hacia uno privado; por otro, sefiala Voltaire, es el mundo de lo
publico el que lo rechaza y desampara. Es evidente que la primera responde a un mundo influido
por la doctrina catdlica y una idea del conocimiento como ejercicio privado o intimo, mientras la
segunda deja al descubierto el desarrollo de la burguesia y los problemas de la clase intelectual

naciente para sobrevivir de manera independiente de quienes mandan en la esfera de lo publico.

%2 Ibidem, pp. 11-12.
99 Voltaire, “Lettres, Gens de Lettres, ou Lettrés”, Dictionnaire Philosophique (portatif), t. 2, s. e., Londres, 1767, p.
331.

363



No obstante, entre el retrato de Coriche y el del francés hay un elemento de fondo que ambos
comparten: la soledad y autocondena en la que vive el hombre de letras.

Quizad por este motivo, Coriche sefiala algo que también Feijoo refiere y que,
probablemente, Voltaire —con toda sus diferencias y particularidades— hubiese estado de acuerdo:
el conocimiento es un bien virtuoso y eterno, mientras la riqueza es viciosa y fugaz.904 El
dominico escribe que “Las riquezas, que & mas de consistir en prendas, tan fugaces, como la
misma fortuna, que las dispensa; {6 y quantas veces son adquiridas con engafios, poseidas con
injusticias, guardadas con avaricia, y expendidas con prodigalidad!”.”®” Lo mismo piensa Feijoo,
para quien es la riqueza y no la ciencia la verdadera culpable del vicio entre los romanos: “La
causa de el luxo de los Romanos, fu¢ la misma, que siempre lo fue en otros Pueblos, la Rigueza.
Esta entrd en Roma antes que la Ciencia.””"

En esta misma linea, Coriche dice que, en cambio, el saber es un bien propio,
espiritual y eterno: “La Sabiduria si, es un bien, que puede con toda verdad llamarse proprio, y
no ageno de quien la posee, bien fijo, bien permanente, bien immoble, bien espiritual, y eterno,
bien indeleble, que acompaiia por toda la eternidad al Alma.”®’ Algunas de estas reflexiones
provienen —como el dominico asegura— de la lectura que ha hecho de Aristételes,
especificamente de la Etica Nicomdquea (libro sexto) o De Anima; sin embargo, no son
transcripciones fieles del pensamiento aristotélico, sino interpretaciones suyas. Por ejemplo, para

el filosofo la sabiduria es “la més exacta de las ciencias™”, puesto que “el sabio no sélo debe

%% Para Voltaire —en concordancia con lo que decia Rousseau, aunque sin el sentido que éste le dio en Discours—,
Roma comenz6 a ser poderosa sin acufiar dinero, solo por el valor de su gente: “Les Romains, plus pauvres que leurs
voisins, les subjuguerent, et augmenterent toujours leur territoire dans 1’espace de pres de cinq cents années, avant
de frapper de la monnaie d’argent.” Voltaire, “Argent”, Dictionnaire Philosophique, t. 1, en Euvres Completes de
Voltaire, avec des notes, t. 7, Furne, Paris, 1835, p. 158.

903 Coriche, op. cit., p. 14.

%% Feijoo, “Carta XVIII”, op. cit., p. 224.

o7 Coriche, op. cit., p. 14.

908 Aristételes, Etica Nicomdquea, en Etica, trad. Julio Palli Bonet y Tomds Calvo Martinez, Madrid, Gredos, 2007,

364



conocer lo que sigue de los principios, sino también poseer la verdad sobre los principios. De
manera que la sabiduria serd intelecto y ciencia, una especie de ciencia capital de los objetos mas
honorables.”®” Todo el libro sexto de la Efica Nicomdquea estd dedicado al examen de las
virtudes intelectuales y sus beneficios para la felicidad humana; también en el libro primero y el
décimo (el dltimo) Aristételes habla acerca del placer y la felicidad. Al parecer, de los tres libros
se nutre Coriche en su argumentacion.

Siguiendo sus reflexiones sobre la sabiduria y la virtud llega al entendimiento. Segtin
él, haciendo eco de la citada obra aristotélica —especificamente del libro décimo—, el
entendimiento no necesita de placeres mundanos, pues hay una felicidad del alma por el saber:
“El Filosofo, por antonomasia, el grande Aristoteles, en los libros de su Filosofia moral, 0 ética,
después de haver tratado de todas las virtudes, con aquel acierto, que siempre ha sido justamente
la admiracién de todos los Sabios, deciende a tratar de la felicidad, que es el fin a4 que todas las
Virtudes, y todos los actos humanos se dirigen.””'’ De esta manera, Coriche comienza a
interpretar las ideas aristotélicas de sabiduria, entendimiento y felicidad:

[...] el Entendimiento, qual Aguila generosa, se remonta sobre todas ellas [las

actividades del hombre]: porque en entender, usa muy poco de los groseros sentidos:

y ni aun eso poco se valiera de ellos, si segun el presente estado, en que el Alma

informa al cuerpo, no necesitara de los fantasmas, que existen en los drganos

corporeos. Pero, jo que contrapeso tuviera esta felicidad continua, si no fuera
juntamente deliciosa! No con aquella delectacion immunda, torpe, y grosera de la
carne; sino con otra de orden muy superior, limpia, delicada, y tersa en el espiritu, asi
quanto a pureza, que participa de las cosas immateriales, que contempla; como quanto
4 la firmeza que adquiere de los objetos immutables, que entiende.”'’

Para desglosar y analizar este pasaje, se debe comparar, en primer lugar, con lo que

ensefia Aristoteles. En el libro primero, el filosofo sefiala lo que es la virtud humana: “Llamamos

par. 1141a, p. 131.

" Ioc. cit.

o10 Coriche, op. cit., p. 24.
! Ibidem, p. 25.

365



virtud humana no a la del cuerpo, sino a la del alma; y decimos que la felicidad es una actividad

12 . ., . . .. .
del alma”.”"? Coriche también piensa que es la virtud una actividad propia del alma y no “aquella
delectacion immunda, torpe, y grosera de la carne”, criticando de pasada las ocupaciones
epictreas sobre el eidolon de Lucrecio en el poema fisico De rerum natura. Loégicamente, estos
adjetivos que usa para referirse al mundo material tienen mds que ver con su formacion religiosa
y su rechazo al epicureismo que con una lectura aristotélica directa, por lo menos de la Etica
Nicomdquea. Aristételes no dedica mucho espacio a hablar del entendimiento y si bastante a la

. . , . , ’ 1 2

felicidad, ya que ésta es “lo mejor, lo mas hermoso y lo mas agradable”,’" la cual, ademds —
como dice en el libro décimo, que Coriche esta siguiendo— se logra (aunque no siempre) con el
intelecto, que €l denomina como contemplacién u ocio, actividades que no tienen mads interés que
la busqueda de tal felicidad:

Si la felicidad es una actividad de acuerdo con la virtud, es razonable que sea una

actividad de acuerdo con la virtud mds excelsa, y ésta serd una actividad de la parte

mejor del hombre. Ya sea, pues, el intelecto ya otra cosa lo que, por naturaleza,

parece mandar y dirigir y poseer el conocimiento de los objetos nobles y divinos,

siendo esto mismo divino o la parte més divina que hay en nosotros, su actividad de

acuerdo con la virtud propia serd la felicidad perfecta. Y esta actividad es

. . 14

contemplativa, como ya hemos dicho.’

Ciertamente Coriche sigue a Aristételes, pero deja las labores intelectuales como las
Unicas capaces de lograr la felicidad humana, mientras el filésofo amplia la felicidad también a
ejercicios mas simples o bdsicos, como el de la contemplacién desinteresada. También lo
referente al entendimiento, que categoriza con la metafora del “Aguila generosa”, es parte de su
cosecha, pues Aristételes, como ya se dijo, casi no se ocupa de él. Tal vez —s6lo es una

conjetura— su lectura de la Etica Nicomdquea va acompaiiada de un autor que hoy casi no se lee,

pero que fue importante para la interpretacion del filésofo en el siglo XVII. Este autor es el

12 Aristételes, Etica Nicomdquea, op. cit., par. 1102a, p. 39.
Y Ibidem, par. 1099a, p. 33.
% Ibidem, par. 1177a, pp. 218-219.

366



moralista Emanuele Tesauro, noble turinense, y su obra Filosofia Morale (1670), traducida al
espaiol por Antonio Gémez de la Rocha y Figueroa a finales del siglo XVII y reproducida en
varias ediciones todavia en el siglo XVIIIL. Dice Tesauro, hablando de la felicidad moral como un
bien, tal como Coriche lo hacia del saber como un bien eterno:
Luego si sola la Felicidad Moral es un bien tan excessivo, como ya oiste; que colmo
abra de Felicidad en aquella Alma, que aunque sumergida en el Cuerpo, se sumerge
en las cosas Divinas: y juntando a la luz de la Ciencia la de la Fee mucho mas clara: y
al Amor natural para con Dios, el Amor sobrenatural mucho mas ardiente: como
Aguila se fixa en aquella Luz; como Pirausta se goza en aquel incendio: siempre va
encendiendose mas con Actos siempre mas intensos de Adoracion, y de Amor?°".
Ademas de aparecer la imagen del dguila que no esta en Aristoteles —aunque referida
aqui al amor natural y sobrenatural a Dios (es decir, el que Dios da por mandato al hombre)-,”'°
también estd el rechazo al cuerpo que contiene una alma “sumergida” en él, que se eleva por
sobre todas las cosas, hacia lo que Tesauro llama “aquella Luz”, es decir, la conjuncién entre la
luz de la ciencia y la de la fe. Esta conjuncion, como se estudiard, es otro de los ejes que articula
el discurso de Coriche: para él, como para Feijoo, las ciencias humanas pueden auxiliar a las
letras divinas, si ambas se unen estrechamente. Sin duda, esta vision metafisica y religiosa esta
presente en Oracion, pues para el dominico la razén es un bien dado por Dios al hombre, como
un acto de su amor, aunque el conocimiento no es un don, pues debe ser alcanzado por el

ejercicio de la razon. Sobre esta union entre las luces cientificas y las de la fe, y el trabajo

racional, se dird mas hacia el final de este capitulo.

1> Manuel Thesauro, Filosofia Moral, derivada de la alta fuente del Grande Aristoteles Stagirita, trad. Antonio
Gomez de la Rocha y Figueroa, Joseph Llopis, Barcelona, 1692, p. 452.

%1% En el tratado noveno, capitulo primero, punto tercero de Compendio Moral Salmaticense (1805), basado en la
obra latina de Antonio de San Joseph y publicado por el carmelita Marcos de Santa Teresa, se explica el amor
natural y el sobrenatural. Hablando sobre el precepto de si el precepto de amar al préjimo es natural o sobrenatural,
se sefala: “Es natural, por quanto la misma ley natural nos manda amar al hombre consorte de nuestra misma
naturaleza. Es sobrenatural, por ser un precepto divino impuesto por Dios, y que tiene un motivo sobrenatural. Por lo
que asi como debemos amar 4 Dios con amor natural, y sobrenatural, también al préximo [sic] debemos amar con
uno y otro.” Marcos de Santa Teresa, Compendio Moral Salmaticense, segiin la mente del Angélico Doctor, t. 1,
Pamplona, Josef de Rada, 1805, p. 203.

367



Conviene retomar una frase de lo dicho por Aristételes, acerca del intelecto u otras
virtudes que conforman “la parte més divina que hay en nosotros” y que guian al hombre a la
felicidad continua. El ensayista se aferra a esta frase y la adjudica exclusivamente al 4mbito del
trabajo intelectual, con lo cual sostiene que esta labor virtuosa lleva a la felicidad. Si esto es asi —
se pregunta— ;por qué se habria de considerar a la sabiduria como corruptora de lo bueno? Asi lo
expresa: “(Y que aun con todas estas bellas qualidades, con estos sobreabundantes meritos,
hayan de ser difamadas las Ciencias, por impulsivas a lo malo, y los Sabios maculados, por
corruptores de lo bueno, y por consiguiente mirados en la Republica, como inutiles, viles, y
nocivos?”"” Para él, apoyado en los pasajes de Aristételes que se han referido, la vida intelectual
del sabio no s6lo no es promotora de lo malo, sino es divina y, por consiguiente, la mds cercana a
Dios:

Esta vida intelectual es la que mas asemeja el hombre a Dios, y lo hace a Su

Magestad amabilisimo; y por consiguiente es 4 quien Dios mas beneficia: pues segun

la maxima universalmente recibida: cada uno ama mas a su semejante. De donde

evidentisimamente se infiere, que el Sabio es, quien mas beneficios, favores, y bienes
recibe de Dios, fuente inagotable, € inexausta de todo bien, y felicidad. Con cuya
participacion se le ha de engendrar al Sabio un quasi innato apetito, para lo bueno.”"®

El dominico no explica el motivo de su aseveracion que sitda al sabio como mas
“semejante” a Dios que cualquier otro; solo sefiala —mediante un silogismo— que es esta clase de
hombres la que mds recibe beneficios divinos, a diferencia del intelectual desprotegido que
describio Voltaire: como el sabio, segun Coriche, se parece a Dios, y como “cada uno ama mas a
su semejante”, aquél recibe mas favores que el resto, los cuales lo impelen a amar “lo bueno”. Lo
que parece un ejercicio absolutamente arbitrario y hasta osado desde el punto de vista teoldgico,

puede también tener otra connotacion: es el trabajo intelectual —y no simplemente la bondad,

generosidad y misericordia— el camino principal para alcanzar a Dios, transformdndose el saber o

o7 Coriche, op. cit., p. 14.
8 Ibidem, p. 26.

368



erudicién en una virtud divina y los intelectuales en una suerte de imagen o representacion de la
sabiduria del Todopoderoso en la tierra. Asi como Dios es sabio, y los intelectuales son su reflejo
terrenal, Cristo también lo era. Inspirado por Tomds de Aquino, aunque no lo nombra como su
referencia, Coriche intenta darle un mayor peso a su opinién a partir de las tres ciencias de
Cristo:
No reuso [sic] la Sabiduria, no despreci6 la Ciencia, no huy¢ el saber; no admitio si la
ignorancia, ni abrazo la neciencia. Tres Ciencias confiesa, y reconoce en Christo la Fe
Catolica. Ciencia Divina, Ciencia infusa, y Ciencia adquirida [...] Si no tomando
pues el Verbo Eterno, quando se hizo hombre, cosa alguna, que por si pudiera inclinar
a lo malo, tomo no obstante, no una sino dos Ciencias criadas; ;jcomo se puede
afirmar, que estas inclinan a obrar mal?’"®
Estas tres ciencias que Coriche asigna a Cristo —divina, infusa (o sea, el conocimiento
inspirado por Dios) y la adquirida o experimental— salen, probablemente, de su lectura de Tomas
de Aquino. En la tercera parte de la Summa Theologiae, Aquino dedica cuatro articulos en la
cuestion novena a resolver estas tres ciencias en Cristo, describiéndolas y dando los motivos que
la explican: €l no s6lo tuvo ciencia divina, pues “[...] the Son of God assumed an entire human
nature, i. €. not only a body, but also a soul, and not only a sensitive, but also a rational soul”.”?
Esa alma racional es la que rescata el ensayista, ya que le ayuda a afirmar que los sabios se
inclinan al bien, pues Cristo tom6 “dos Ciencias criadas”, es decir, propias del hombre. Este
punto, que parece mas idoneo para una discusion teoldgica que para una defensa de los literatos,
es un argumento fundamental para el dominico en su apologia del saber. No seré esta referencia
a Tomds de Aquino que se acaba de revisar la unica huella de la escoldstica en la obra de

Coriche. Quiza otras obras, apoyadas en la de aquél y en la de Aristoteles, como la de Tesauro,

desempefian un papel en la unién entre religion y conocimiento que el dominico defiende.

919 77 .
Ibidem, p. 29.

20 Thomas Aquinas, Summa Theologica, t. 4, trad. Fathers of the English Dominican Province, Cosimo, New York,

2007, p. 2076. La cuestién completa esta entre las paginas 2076 y 2079.

369



La defensa de esta unién no sélo estd a cargo de Coriche, pues no es dificil ver que
este maridaje —hoy considerado por muchos obsoleto y hasta imposible— estd muy presente en la
obra de otros novohispanos, como los que se han estudiado en este trabajo. El catolicismo es una
suerte de aduana por la que algunas ideas novedosas salen transformadas y despojadas de toda
pureza: como matriz de pensamiento y tamiz histérico y filoséfico, da una forma especial y
nueva a las ideas ilustradas que circulan por las letras virreinales, y también por las peninsulares.
El retrato que Coriche ha hecho del letrado como un hombre virtuoso se sintetiza en una mezcla
de elementos filos6ficos, como el apego «misoneista» a la fe religiosa —como diria Gonzdlez
Casanova— y la defensa o reivindicaciéon del derecho y responsabilidad del estamento de los
letrados (con y sin sotana) de continuar con el cultivo del saber.

Un concepto muy usado en los estudios histéricos y filoséficos de este periodo ayuda
a darle un nombre a este fendmeno: «eclecticismo». Pero, ;qué significa este concepto que tantas
veces se utiliza y que pocas veces es explicado a profundidad? Ya se puede adivinar cudl es el
siguiente punto a tocar en este capitulo y el ambicioso objetivo que persigue: tratar de explicar
satisfactoriamente esta mezcla de elementos que conforman la idea ilustrada de progreso, con las

de progresos de la fe y de las letras concebidas en el ensayo que Coriche dedica a los literatos.

5.5 PROGRESOS DE LA FE Y DE LAS LETRAS
Mediante el retrato del «buen sabio» y su contraste con la pintura del sabio «traidor», Coriche
cree que Dissertation raya en la herejia. Por tal motivo, una de las primeras cosas que el
dominico poblano establece, con respecto a este asunto, es que la ignorancia es enemiga del
catolicismo y del entendimiento, pues aquélla promueve el pecado por omision: “jO pobre
Christiandad, 6 desdichada Fé! ;En que estado estuvierais, si de el Mundo se hubieran desterrado

las Letras, si en vuestro gremio no hubieran vivido hombres Literatos? El pecado, densas

370



tinieblas de el Alma; el pecado, que mientras mas se comete, mas ofusca las luces naturales
[...]”"*". Evidentemente, Coriche no concibe el «buen» saber alejado de sus doctrinas, pues la
Iglesia representa para €l, por asi decirlo, la academia mds grande de doctos o eruditos y, por
consiguiente, la que pudiese ser més danada si no hubiese sabios en el mundo: “El mayor
estrago, que por falta de Sabios experimentara el Mundo, cayera irremediablemente sobre la Fé
Catolica.”**

Coriche ve en la herejia el principal enemigo de la fe y de las letras, y en la obra de
Grosley una muestra de lo que aquella es capaz de pervertir para negar la obra divina que ha
dado luces al entendimiento humano. Tal como en otros pasajes ya estudiados, no es fécil
adentrarse en la prosa del ensayista, llena de declamaciones, expresiones casi vacias de
argumentos (por los motivos que se han dado) y caracterizadas por un tono que la acerca al
sermoén, especialmente al parenético o exhortativo, que llama al auditorio a seguir una conducta
ética correcta con respecto al tema moral que trata. De este modo, no es sorpresivo que en medio
de la marafia declamatoria de Coriche se pueda encontrar un llamado —tanto a los doctos como a
los hombres en general— para unir fuerzas contra la supuesta herejia del autor del discurso
refutado: “No solo todos los hombres, por razén de ser racionales, ni tampoco todos los Sabios,
por ser Doctos, deben sentir, y oponerse 4 una tan estrafla paradoxa: la misma Christiandad, la
misma Fé de Jesu-Christo debe reputar, por su mayor enemigo al Padre que produjo dictamen tan
monstruoso.”> Aunque pide que al autor de Dissertation se le considere enemigo de la fe, serd

Rousseau, como ya se dijo, sobre quien recaerd la prohibicién de sus obras, dictada por el Santo

Oficio pocos afios después de aparecida Oracion.

2! Coriche, op. cit., pp. 16-17.
22 Ibidem, p. 18.
3 Ibidem, p. 16.

371



Sobre la herejia, que implica un peligro para el catolicismo, asi como la importancia
del conocimiento para combatir el pecado y la caida de los dogmas catdlicos, hay una serie de
pasajes que ayudan a comprender y explicar las ideas eclécticas de Oracion. Por ejemplo, sehala
Coriche, “[...] si no huviera habido Doctos, que sustentaran las verdades catdlicas, ya todas se

lloraran [sic] desterradas totalmente del mundo™®**

, pues los dogmas de la Iglesia caerian sin més
remedio: “Estas deplorables caidas, llorara todo el Mundo, si no huviera Sabios. ;O F¢ de Jesu-
Christo! ;O Catolicos Dogmas! ;O Preceptos Divinos! Vosotros fuerais los primeros desterrados,
si se desterraran de el Mundo las Ciencias, y los Cientificos.””* Por este motivo, lo que mds
preocupa a Coriche, con respecto a la caida de los dogmas que acompafiarian a la desaparicion
de los letrados, es el desorden en el plano de la fe que esto provocaria: “Huviera en el Mundo
tantas Fees, quantos hombres: tantos Dogmas, quantos individuos: tantos preceptos, quantos
caprichos.””*® El dominico, como miembro de la Iglesia, ve que el saber es un campo en disputa
entre los herejes —segun él, los protestantes— y los catdlicos, pues muchas veces para la herejia
también se necesita tener ciencia:
Ni valdra, que reponga el Declamador, que tambien, para oponerse a las verdades, se
han valido de las Ciencias los Hereges: que para inventar sus errores han trabajado,
han estudiado, se han desvelado, rebolviendo [sic] libros, registrando Autores,
discurriendo sofismas, y adelgasando [sic] quanto han podido sus entendimientos,
para responder a las demonstraciones, con que probamos los Catolicos los infalibles
Dogmas de nuestra Fé.”?
El saber como campo en disputa queda claramente establecido en este pasaje: los
herejes investigan “rebolviendo libros”, aunque trabajan sobre sofismas. Sin duda, el discurso de

Coriche, sobre todo en estos fragmentos sobre la herejia, parece salido de los siglos XVI y XVII

mas que de su centuria; pero, en realidad, el dominico poblano es hijo de los tiempos que corren

924 Ibidem, p. 19.
92 Ibidem, p. 24.
9 1 oc. cit.

%7 Ibidem, p. 20.

372



en la Nueva Espaiia y de la Iglesia a la que pertenece. Un ejemplo para explicar el fuerte apego a
la tradicién catdlica se puede ver en las censuras inquisitoriales de la segunda mitad del siglo
XVIIIL. Como sefiala Monelisa Pérez-Marchand, hacia finales de aquella centuria, estas censuras
a las obras impresas en y llegadas a la Nueva Espafia persiguen no sélo a las obras de indole
religiosa; también a las que, de una u otra forma, podrian desestabilizar el &mbito politico. Esto
se debe a la circulacién de ideas nuevas —como las de Rousseau y Diderot, entre otros—, contra
las cuales la Inquisicién, desde la séptima década del siglo XVIII, reacciona “[...] al
florecimiento y auge de los espiritus de vanguardia o filosofos modernos en aquella época”.”*® El
Santo Oficio serd todavia mds reaccionario ante las heterodoxias religiosas y las ideas politicas
que emanan del periodo posterior a la Revolucién Francesa, como han estudiado Maria Agueda
Méndez y Georges Baudot.”® Por ello, no es de extrafiar el impetu de Coriche por contrarrestar
las fuerzas «herejes» que amenazaban los dogmas catélicos.

En esta linea, el dominico se pregunta: ;por qué los catdlicos habrian de abandonar
los estudios si los «malos sabios» se dedican a ellos? ;Por qué habria que dejarles libremente ese
espacio sagrado, si con el saber s6lo se dedican a atacar la «verdadera» fe? Las ciencias pueden
ser una de las mas importantes herramientas de la herejia: “;Si los enemigos de la verdad
procuran dedicarse a las Letras, para apadrinar la mentira; porqué [sic] han de abandonar las

Ciencias, los que han de sacar en limpio las verdades demonstrando [sic] las inmundicias torpes

2% Monelisa Pérez-Marchand, “Capitulo VI: Naturaleza de las censuras”, en Dos etapas ideoldgicas del siglo XVIII
en México a través de los papeles de la Inquisicion, México, El Colegio de México, 2005, p. 149.

929 «“No es de extrafiar el interés atento y solicito de los tribunales de la Inquisicién mexicana en los acontecimientos
y, claro estd, la subsiguiente produccion de textos que traducian el impacto del quehacer revolucionario de Francia
en la Nueva Espafia. Pese a que la mision del Tribunal del Santo Oficio tenfa en apariencia el exclusivo mandato de
preocuparse por las heterodoxias de indole religiosa, su desvelo por normar el dmbito politico no era menor, lo que
se advierte con palmaria claridad sobre todo en la actividad inquisitorial del siglo XVIII y principios del XIX” en
Maria Agueda Méndez y Georges Baudot, “La Revolucion francesa y la Inquisicion mexicana. Textos y pretextos”,
en Secretos del Oficio. Avatares de la Inquisicion novohispana, op. cit., p. 53.

373



9 930
*

de la mentira pues, afiade, “[...] las Ciencias pueden innocentemente cayendo en manos

delinquentes, como un fino acero dando en las de un furioso, causar estragos deplorables; ;Pero
. .. 1
que justicia es, que se condene lo bueno; porque usa mal de ello un malo?”””
Esta reflexion de Coriche, acerca de la utilidad que tiene la ciencia para la fe catdlica
y su lucha contra los herejes, no es tnicamente suya; en la Doctrina Cristiana de Agustin de
Hipona —quizds una de las lecturas que subyacen tras Oracion— se puede leer un pasaje con
caracteristicas similares. Agustin recomienda al orador sagrado el buen uso de la retdrica para
persuadir la «verdad», tal como la utilizan otros para persuadir errores, pues ésta no debe ir
desnuda, sino adornada con el buen decir que brinda su estudio y buen manejo:
Como por médio del arte de la Rhetorica se puedan persuadir las cosas verdaderas, i
tambien las falsas; quién se atrevera & decir, que los defensores de la verdad la deben
dejar desarmada contra la mentira, de modo que los que intenten persuadir errores i
falsedades, sepan formar un exordio para hacer dociles, benévolos, 1 atentos 4 sus
oyentes; i que los Maestros de la verdad no sepan hacer lo mismo? Aquellos sepan
decir sus errores con brevedad, con claridad, con verisimilitud; 1 estos propongan sus
verdades de tal modo, que cduse tédio al oirlas, trabdjo el entenderlas, disgisto el
adoptarlas?932
Aunque Coriche nunca se refiere al uso de la retdrica para persuadir la verdad —tal
vez porque el cultivo de las ciencias dej6 a la retérica en un segundo plano o porque,
simplemente, Oracion no tiene como tema al orador sagrado—, lo cierto es que la reflexion de
fondo hace coincidir la suya con la de Agustin: hay que luchar contra los enemigos de la fe sobre
el mismo terreno en el cual se mueven. La dedicacion a las ciencias humanas es el mejor antidoto
contra los «venenosos» herejes, pero nada pueden lograr, dice Coriche, sin el auxilio de Dios:

“[...] tantos esclarecidos Varones, que a casa paso nos refieren las Historias, quienes

convencieron, y convirtieron a muchos Heresiarcas: pues aunque estaban ilustrados con las

930 Coriche, op. cit., p. 20.

5! Ibidem, p. 21.

2 Agustin de Hipona, Los libros de la Doctrina Cristiana de N. G. P. S. Agustin, t. 2, lib. 4, cap. 2, trad. P. Eugenio
de Zeballos, Madrid, Oficina de Benito Cano, 1792, pp. 140-141.

374



Ciencias humanas; estas victorias, principalmente deben atribuirse al auxilio divino.”* Esta
claro que el dominico no pide a los letrados una dedicacion exclusiva a las letras divinas; los
tiempos no estaban s6lo para eso. Y también es evidente su vision sobre el providencialismo que
apoya el cultivo de las humanas: asi como Dios ayuda al letrado, por ser mds semejante a él,
también lo auxilia en su labor contra los herejes.

No obstante, el ensayista no cree que la sabiduria sea un don divino; es fruto de un
esfuerzo y progreso personales que no pueden ser dejados al milagro de Dios. Incluso Cristo,
modelo intelectual para él, infundi6 el amor al saber entre sus discipulos, “[...] pues
frequentemente intimaba el Divino Maestro 4 sus Dicipulos, que rebolvieran [sic], leyeran, y
estudiaran las Escripturas. Pero que el hombre de intento no hiciera lo que estaba de su parte, no

95934

lo ha mandado, ni aconsejado Christo, ni fuera otra cosa, que tentar a Dios. En el fragmento

que a continuacién se cita —con respecto al abandono de la pasividad en la bisqueda del saber—
algo hay, como en otros pasajes, de la carta de Feijoo sobre el Discours de Rousseau:

Querer que los hombres, para vivir bien, abandonen voluntariamente las Letras, que
para responder 4 los contrarios, se entreguen a la ignorancia; ;que otra cosa es, sino
tentar formalmente 4 Dios? Bien see Yo, que la Sabiduria por esencia, se ha
comunicado sin Estudios previos, a quienes ha sido servida: que el primer hombre,
Padre de todo el genero humano, junto con su creacion, recibié la Ciencia de todo:
que al Sapientisimo Salomon, durmiendo se le infundid la Sabiduria: que a los
Apostoles en el dia de Pentecostés, les nacieron en las cabezas, las Lenguas, que no
havian ni aun oido, y las verdades, que no havian estudiado. Pero pretender
determinadamente, que Dios repita esos prodigios; es lo mismo, que encerrarse sin
necesidad en un retrete, aguardando, que qual a otro Daniel en el Lago, 6 como 4 un
segundo Elias en el Desierto, 6 4 un Pablo primer Hermitafio en el Yermo, lo provéa
Dios de comida.”™

Abandonar el camino de la sabiduria es “tentar formalmente a Dios”; segun Coriche,

los hombres no pueden esperar que Dios los haga sabios, sino buscar la sabiduria por si mismos:

933 Coriche, op. cit., p. 23.
54 Ibidem, p. 22.
95 Loc. cit.

375



los tiempos no son ni los de Addn ni de Salomén ni de Elias, quienes, excepcionalmanete,
recibieron los dones del entendimiento sin tener que dedicarse a los estudios. Este pasaje es,
ciertamente, un llamado que hace a los hombres con y sin sotana para que dediquen su vida al
saber y no esperen que en ellos “Dios repita esos prodigios” de los primeros tiempos.

Esta invitacién, que se puede considerar como una suerte de anti-quietismo
intelectual, por su apelacion a la voluntad y el rechazo a la pura contemplacién (como proponia
Miguel de Molinos a finales del siglo XVII, con respecto a alcanzar a Dios mediante el cese de
las facultades intelectuales), también esta presente en la carta de Feijoo que aqui se ha citado. El
benedictino —hablando de la ayuda que la ciencia puede prestar a la fe y discutiendo sobre esta
utilidad con el escrito de Rousseau— hace una invitacién similar a los hombres de la Iglesia,
especialmente a los adeptos a las cavilaciones metafisicas, para que vean la utilidad de las letras
humanas en las divinas:

Pero no lo vea esto solo el Dissertador [Rousseau]. Veanlo también ciertos rigidos

Censores, que hay también por aca entre nosotros, y que pretende, que ningun

Religioso, y aun ningun Eclesiastico, debe estudiar otra cosa, que las cavilaciones

Metaphysicas, y las Letras Sagradas: y que salir de ellas a las Profanas, es en alguna

manera apostatar de su estado, 0 salir de el Claustro a vaguear por el Mundo. Quisiera

yo, que aquellos a quienes Santo Thomas nunca cae de la boca, para improbar todo lo
que no es Santo Thomas, hiciessen lo que hizo este gran Doctor, 0 por lo menos
dexassen en paz a los que procuran hacerlo. Santo Thomas, de todo estudio, de todo
supo, como se ve en tantos similes, como usa de las materias de otras Ciencias, para

explicar las Theologicas.93 6

Feijoo va mas alla que Coriche, pues critica el abandono de las ciencias humanas que
muchos ven como indtiles para quienes dedican su vida a la religion. Segun el benedictino, como
escribe en otro pasaje de su carta, “Para la inteligencia de las Letras Sagradas, en muchas partes

9’937

de ellas, es necessario el ministerio de las profanas” ', opinién que de seguro el dominico

poblano también comparte. Pero hay otro punto que Feijoo toca y que es mds delicado: la

3 Feijoo, “Carta XVIII”, op. cit., pp. 242-243.
%7 Ibidem, pp. 239-240.

376



metafisica. Claramente, el benedictino estd atacando por lo menos a una parte de los que ensefan
filosofia escolastica, ironizando sobre “aquellos a quienes Santo Thomas nunca cae de la boca,
para improbar todo lo que no es Santo Thomas” y exigiéndoles seguir el ejemplo de la busqueda
intelectual que en todo orden hizo el fil6sofo escoléstico. Coriche también tiene algo que decir en
este punto, aunque su ataque no es frontal como el feijooniano: prosiguiendo con su ira ante los
herejes —ahora llamados luteranos— y su rechazo enérgico a que los catdlicos abandonen el
camino del saber, separa el buen uso de la escoldstica del malo, este dltimo practicado por
algunos que estdn mds preocupados por las disputas metafisicas que por encontrar la «luz de la
verdad». Asi lo explica Coriche:
Esta es la astucia de los Luteranos, que para ver, si apagan las luces de aquella
facultad, Sol de el Mundo, de aquella Ciencia sobrehumana, de aquella Sabiduria
Divina, de la Theologia Escolastica digo, que tanto destruye sus densas tinieblas, con
las claridades, que enciende en los entendimientos: refunden en aquella inocente, y
santa Arte, los particulares defectos de algunos Theologos caprichosos, que
introducen, (como verdaderamente han introducido) tantas questiones inutiles, tantas
disputas puramente metaficicas, agenas total, y verdaderamente de la pura, sana, y
solida, Theologia [...] Avientese pues la paja de el trigo, acinese aquella, para pabulo
del fuego; y encierrese aquel en la troge del Sefior, para substancioso manjar de los
hombres: que no por la levedad, ligereza, y futilidad de las aristas, se ha de despreciar
el solido, y macizo peso del grano. No se vituperen pues las Ciencias, ni se procuren
exterminar de el Mundo las Letras, por el mal uso, 6 verdaderamente el abuso de sus
Profesores.”
Separando a la mala de la buena escolastica o, mejor dicho, “la paja de el trigo”,
Coriche defiende a la escuela que denomina “Sol de el Mundo”, “Ciencia sobrehumana” y
“Sabiduria Divina”. Con estos epitetos tan grandilocuentes y, por qué no decirlo, vacios —que
hacen sospechar la debilidad doctrinaria por la que pasaba esta escuela filoséfica—, defiende la
que para él es la ciencia de ciencias, la teologia escoldstica, como ya lo han sefalado Gonzalez

Casanova y Beuchot. No obstante, al hacerse cargo de la defensa de la escoldstica, Coriche

también la critica, no a ella en si, sino a quienes la cultivan de mala manera. Asi como antes el

938 Coriche, op. cit., p. 21.

377



dominico dijo que habia buenos y malos letrados, ahora es el turno de dividir la «buena» y la
«mala» teologia. Sin describir qué quiere decir con «buena» teologia, caracteriza la «mala» como
plagada de “tantas questiones inutiles, tantas disputas puramente metaficicas, agenas total, y
verdaderamente de la pura, sana, y solida, Theologia”, cuya descripcion no estd muy lejos de la
critica hecha por Feijoo.

Tal vez para ambos, sin proponérselo, la «buena» teologia escoldstica no es otra cosa
que una vuelta a los origenes de este sistema filos6fico, lo que la convertiria en algo bastante
diferente a la préctica actual de ella. Como se sabe, muchos cambios o revoluciones en el plano
del pensamiento filoséfico, cientifico o religioso fueron impulsados bajo la consigna de retornar
a las raices; y, como también se sabe, este viaje al origen terminé siendo muchas veces uno sin
retorno. Como ejemplo estd el caso del «hereje» protestantismo: lo que comenzé como una
vuelta a la autoridad de la Biblia y una critica a los abusos eclesidsticos en la venta de
indulgencias —sin cuestionar mayormente al Papa—, terminé siendo el cisma mds grande en el
mundo cristiano.

Esta idea de la «buena» teologia prosiguié en los afos siguientes a la publicacién de
Oracion. Casi una década después y en esta misma linea, aunque un paso mds adelante, Juan
Benito Diaz de Gamarra y Davalos publica Academias Filosoficas (1772), opusculo dedicado al
politico ilustrado espafiol y ministro de Carlos III, Manuel de Roda y Arrieta. Gamarra describe
brevemente en su dedicatoria el método de ensefianza de la filosoffa a los jovenes que ha
aprendido en Roma, y su posible concrecion en la Nueva Espafia; como muestra, da una sintesis
de algunos temas que los estudiantes tocardn en actos publicos. Gamarra también critica los
elementos que cree indtiles para el estudio de la escoléstica, al igual que Coriche, afirmando su

apego a la tradicién de Tomads de Aquino:

378



Siguiendo pues la mejor préctica de los Colegios de Europa, i lo que han escrito los
mas célebres Autores, que tratan de método de estudios, sin apartarnos de el Sol de
las Escuelas, el Angélico Doctor Santo Tomas, se ha procurado reformar en mucha
parte la Filosofia, haciendo su estudio agradable 4 la Juventud, i util 4 la Religion i al

Estado, desterrando de nuestras aulas la maior parte de tantas qiiestiones indtiles, con

que se atormentaba el ingenio de los Jovenes, haciéndoles cobrar horror a las letras.”’

El pensamiento de Gamarra no estd muy alejado, por lo menos aqui, del reclamo que
tienen Feijoo y Coriche con respecto a los elementos que estin de mds en la metafisica y la
escoléstica; el estudioso michoacano, ademds, se muestra preocupado por educar a una juventud
con una filosofia “util 4 la Religion 1 al Estado” que elimine las “qiiestiones inttiles”. Toma
como base la obra del matemdtico franciscano Francois Jacquier, llamada [Institutiones
Philosophicae ad studia theologica potissimum accomodata (1757), la que contiene, como
sefiala Gamarra, “[...] una suficiente explicacion de los principales sistemas de los Modernos
Fil(’)sofos”940, la que brinda,

“[...] tanta luz & los Jovenes sobre todas las partes de la verdadera Filosofia,

conduciendolos como por la mano al estudio de la Religion y de la Theologia sagrada

[...] Siguiendo pues en todo 4 tan digno Autor, creo que ninguno podré decir, que es

perniciosa esta nueva Filosofia, ni se atreverd 4 tachar de Hereges 4 los que se

emplean en su estudio.”*!

Con esta aclaracion, Gamarra se adelanta a los posibles detractores que verdn en esta
nueva y moderna filosofia un desvio de las ensefianzas escolasticas o una herejia. Segin Carmen
Castafieda, Institutiones de Jacquier tenia “[...] ventajas respecto de otros libros escoldsticos
porque concedian una importancia desacostumbrada al estudio de las ciencias

experimentales”,942 lo cual puede ser totalmente cierto: antes de emprender esta obra, Jacquier,

como matematico, se dedicé a comentar Philosophiae Naturalis Principia Mathematica (1687)

%39 Juan Benito Diaz de Gamarra y Ddvalos, Academias Filosdficas, que se han de tener piiblicamente en el Colegio
de S. Francisco de Sales, Felipe de Zufiiga i Ontiveros, México, 1772, s. p.

940 Ibidem, s. p.

o4 Ibidem, s. p.

%2 Carmen Castafieda, “Censura y universidad en la Nueva Espaiia”, en Carlos Alberto Gonzilez Sdnchez y
Enriqueta Vila Vilar (comps.), Grafias del imaginario. Representaciones culturales en Espaiia y América (siglos
XVI-XVIII), Fondo de Cultura Econémica, México, 2003, pp. 62-63.

379



de Isaac Newton. Como se dijo, Gamarra estd en la misma linea que Feijoo y Coriche, aunque su
intento concreto por innovar la ensefianza de la filosofia lo pone un paso mds adelante. No
obstante, quien dard un paso todavia mds alld serd José Antonio de Alzate y Ramirez en su
didlogo incluido en uno de los nimeros de su Gaceta del 15 de febrero de 1788, intitulado
“Pintura de un aristotélico enfurecido, y didlogo que tuvo con un moderno™*; alli defender la
ensefianza del método de Jacquier, introducido por Gamarra, atacando frontalmente a los
escoldsticos mds ortodoxos. Son los afios de Coriche un tiempo en que la visién mds critica sobre
la escoléstica estd cambiando, poco a poco, hacia una finalidad filos6fica més préctica.

Al finalizar este capitulo dedicado al ensayo de Coriche, quedan todavia algunas
preguntas por responder. La principal, estd claro, es la que abrié este apartado: explicar el
eclecticismo filoséfico de este ensayo, cuya mezcla de elementos configura una idea particular
de progreso, tanto de la fe como de las letras. Después del andlisis de los distintos puntos que hay
sobre este tema en Oracion, se puede concluir que, en realidad, la mezcla entre ideas antiguas y
modernas, entre dogmatismos y espiritu critico, estd en los origenes de la mentalidad ilustrada no
solamente novohispana.

Para aclarar este punto, conviene recordar lo que Ernst Cassirer dijo acerca de los
prejuicios o mitos que rodean la relacion entre la Ilustracion europea y la religion, cuando “[...]
siguiendo la idea tradicional, se intenta una caracterizacion general de la época de la Ilustracion,
nada parece mds seguro que considerar la actitud critica y escéptica frente a la religion como una

s 944

de sus determinaciones esenciales”.”"" Sin duda, prosigue Cassirer, esto se puede decir de la

filosofia francesa, pero, con respecto a las otras filosofias europeas, “[...] es dudoso que pueda

"3 Vid. José Antonio de Alzate y Ramirez, Gacetas de Literatura de México, t. 1, Manuel Buen Abad, Puebla, 1831,
pp- 12-20. )

4 Ernst Cassirer, Filosofia de la Ilustracion, trad. Eugenio Imaz, Fondo de Cultura Econémica, México, 2008, p.
156.

380



considerarse el siglo de las Luces como fundamentalmente irreligioso y enemigo de la fe;
semejante juicio peligra no darse cuenta de sus mayores aportaciones.””*> Obviamente, esto
tampoco se puede decir de la literatura y el pensamiento novohispanos como la de Eguiara,
Granados o Coriche; ninguno de ellos abandona el campo del catolicismo, aunque hay una serie
de elementos, como ya se ha explicado, que renuevan el pacto entre las letras y la fe.

Con respecto a este asunto, hay otro pasaje de Cassirer que puede ayudar a entender
este pacto entre los criollos novohispanos, en el que queda claramente expresada la relacion entre
los progresos de la fe y de las letras. Estudiando este proceso, que va del humanismo renacentista
a la Ilustracidn, escribe Cassirer:

En las primeras décadas del XVI, este movimiento parece haber llegado hasta su
meta, y fundarse una “religiéon dentro de los limites de la humanidad”. No se encara
con el dogma cristiano con aire enemigo o escéptico, pues se empefla, mas bien, en
comprender e interpretar el dogma de tal forma que se convierta en manifestacion del
nuevo sentir religioso. Para Nicolds de Cusa, en la idea de Cristo se expresa e incluye
su concepcion fundamental de la humanitas. La humanitas en Cristo se convierte en
el sostén y vinculo del mundo y en la demostracién mds alta de su interna unidad,
porque mediante ella se zanja y cubre el abismo entre el infinito y lo finito, entre el
principio creador y el ser creado. Asi, el universalismo religioso, fundado de este
modo, puede abarcar el universo de las nuevas formas espirituales de la vida, que
surgen en el Renacimiento, e informarlas desde un centro filoséfico.”*

Varias de las ideas de este fragmento de Cassirer, que estudia la formacién del
pensamiento religioso del Renacimiento a la Ilustracién, parecen familiares a la obra del

ensayista poblano. Para el estudioso, este proceso es un centro sistémico del cual la filosofia

99947

ilustrada es una heredera “del mundo intelectual de siglos anteriores y que aborda “con los

. . . 4 ., . .
nuevos medios intelectuales conquistados”.”*® Quiz4 como una herencia de este proceso, Coriche

no intenta echar por tierra los dogmas, como resulta obvio, sino defenderlos mediante una

" Ibidem, p. 158.
%8 Ibidem, p. 160.
%7 Ibidem, p. 159.
" 1oc. cit.

381



interpretacion de la fe desde el punto de vista del avance de las letras que ella ha facilitado en el
mundo occidental; del mismo modo, recibe aquella imagen del Cristo divino y humano, poseedor
de aquellas tres ciencias, la cual le ayuda a argumentar a favor del saber y su inseparable cardcter
virtuoso: el letrado, de esta manera, se acerca a Dios en la misma figura de su hijo. Como se
puede ver, lo que muchas veces se llama eclecticismo podria tener una explicacion mds simple,
si se dejan de lado los prejuicios y comparaciones con el paradigma de la Ilustracién francesa y
se observan los elementos de la tradicién anterior operando en las obras de este movimiento,
como en cualquier proceso histérico y filoséfico.

El valor del saber y las letras se une al valor de la fe, pero no sélo eso; lleva la fe a un
plano todavia mds universal, es decir, m4ds humano, en el que el hombre debe empujar la
maquina del conocimiento, sin esperar el auxilio de la gracia divina. Sobre este punto dice
Cassirer:

El problema de la conciliacién del hombre y de Dios, por cuya solucién lucharon los

grandes sistemas escoldsticos y toda la mistica de la Edad Media, aparece ahora a una

nueva luz. Esta conciliacién no se espera sélo de la accién de la gracia divina, sino
que debe verificarse en medio del trabajo del espiritu humano y en virtud de su propio
desarrollo.”*

(No es, acaso, esta conciliacion la invitacién que tanto Feijoo como Coriche hicieron
a los hombres dedicados a Dios o a las letras? En otras palabras, el ensayista conscientemente
llama a los letrados y a los hombres comunes a hacerse cargo del desarrollo del conocimiento y
no esperar a que Dios obre un milagro intelectual en ellos. Esta idea del dominico, aunque
basada en la conciliacién entre la obra divina y el esfuerzo intelectual humano, se asemeja a la

que Kant tenia sobre la Ilustracion, ya citada en este trabajo: la produccién de conocimiento es

una muestra de la mayoria de edad del hombre.

%9 Ibidem, p. 160.

382



Pero todavia resta un asunto por resolver: ;como llamar a esta mezcla entre el amor
por las ciencias y el conocimiento, el catolicismo y el apego parcial al pensamiento escoldstico?
Mario Goéngora acuiid en el mundo hispdnico un nombre que aqui vendria al caso —el de
«Ilustracién Catdlica»—, pero lo cierto es que €l lo utiliz6 para referirse a los procesos internos de
la Iglesia, la que buscaba modernizarse a partir de miradas diferentes a las ortodoxas: moralismo,
oposicién al barroquismo en el culto, entre otras, pero sobre todo por su interés en la historia
eclesidstica que sustituye “[...] la formacion de base latino-escolastica por la formacién inspirada
en la cultura francesa; en este caso, en la cultura eclesiastica francesa”.””° Tal vez deberfa decirse
que todos estos elementos, presentes tanto en la obra de Coriche como en la de los demds autores
estudiados, forman parte de un espectro amplio que compone la Ilustracién novohispana: si bien
ella estd en buena medida anclada a los dogmas cat6licos —por 1o menos en este primer momento
que se estudia— también gira, mediante su préictica critica, en torno a las preocupaciones
cientificas modernas y al desarrollo de las letras y el saber. De méds estd decir que, hacia finales
del siglo XVIII y la centuria siguiente, este movimiento universal y también novohispano se ird
secularizando cada vez mas.

No obstante, hay otro factor que presenta la obra de Coriche que suele pasarse por
alto en los pocos exdmenes que hay sobre Oracion: la vision que éste tiene sobre la historia
americana. En todo el ensayo dedicado a defender la producciéon universal de las letras s6lo hay
un pasaje en el cual se refiere (y de pasada) a la historia precortesiana; pero esas escasas lineas
son suficientes para entender, desde el punto de vista histdrico, la unién entre progresos de la fe
y de las letras en la Nueva Espafia. Antes de dar su visién de las acciones de los antiguos

mexicanos —la que no serd positiva— va preparando el terreno, refutando, mediante una vision

% Mario Géngora, “Estudios sobre el Galicanismo y la «Ilustracion Catélica» en América Espafiola”, en Estudios
de Historia de las ideas y de historia social, Ediciones Universitarias de Valparaiso, Valparaiso, 1980, p. 121.

383



general de algunos pueblos, la idea de Dissertation, acerca de que los siglos mds incultos
tuvieron costumbres mds virtuosas que los de mayor desarrollo cientifico. Para Coriche,
probablemente, es su siglo la época donde mas lejos ha sido llevada la virtud y el conocimiento.
Defendiendo la obra de los «literatos», en su esfuerzo por establecer leyes, sefiala
contra el islam: “Si las Leyes, que han establecido los hombres Literatos en el Mundo culto
fueran, como las de el Idiotisimo Mahoma [...] declarando por Virtudes los Robos, los
Asasinatos [sic], la Poligamia con quince, 6 veinte Mugeres”,”' podria, segin el ensayista,
criticarse el actuar de los letrados; pero no es asi, pues para él han sido estos los tnicos capaces
de detener la barbarie instalada en muchos pueblos. No sélo habla contra Mahoma; también de
las supuestas leyes de la gentilidad en general, sobre la cual tiene una pésima opinion: “...]
como aquellas de la Gentilidad ignorante, que por Estatutos publicos intimaron adoracion, no
solo & los mas viles, immundos [sic], y horribles animales, 6 & las mas despreciables Criaturas
insensibles, a las Moscas, 4 los Dragones, a los Escarabajos; a los Pepinos, Ajos, y Cebollas”,952
pasando a una critica especifica en contra de los dioses romanos, aborreciendo “[...] 4 los mas
depravados, y lascivos hombres, a4 un Saturno devorador de sus proprios hijos, & un Jove Maestro
de adulterios, a una Juno toda envidia, 4 una Venus toda inmundicia”.”>® Para Coriche estd claro
que “[...] la unica mira que han tenido las Doctas Leyes, es reformar estos abominables
desafueros, como no puede negarlo, aunque quisiera el Discursista, y toda junta la Academia de
Dijon, Aprobante de el Discurso; ;como se atreve a proferir, que los Siglos cultos lloran la

. 954
perdida de sus costumbres?”’

951 Coriche, op. cit., p. 51.
%2 Ibidem, pp. 51-52.

%3 Ibidem, p. 52.

%4 Loc. cit.

384



Luego de haber hecho este recorrido por el islam y el mundo de la gentilidad —con sus
respectivos sarcasmos— se detiene frente a la historia americana, especificamente la del imperio
mexicano. A diferencia del resto de las obras criollas que se han estudiado, no lo hace para
alabarla, sino para censurar las atrocidades cometidas en el periodo precortesiano; no le interesa
homologar las virtudes intelectuales de los antiguos indios con la de la Antigiiedad occidental,
sino hacer equivalentes la barbarie que reinaba en las culturas que criticd y en la que campeaba
entre los indios que, supuestamente, practicaban el sacrificio humano:

(Quantos Rios de humana Sangre inundaban los Paises en donde reynaba la Idolatria,

por no hablar de otras immundas torpezas, que manchan la imaginativa, y la memoria,

ya totalmente proscriptas al favor de la intelectual cultura? De este nuevo Mundo

Americano, solo en la opulentisima Imperial Corte de Mexico, lloran aun sin tener

ojos las Historias, la barbara crueldad con que se sacrificaban al Demonio cada afio

veinte mil Corazones de tiernos Infantes. Sacrificios nefandos, inhumana barbarie, ya
totalmente desterrada desde que le entro el cultivo. ;Y estas son las antiguas
practicas, que se lloran?*>

.Y donde quedo el cultivo de las ciencias y artes que, segun Eguiara, hacian los
indios? ;Donde la edad dorada con que Granados los caracterizaba? Nada de eso estd en
Oracion. Aquella edad dorada ensalzada por el escritor franciscano no estd presente en el
pensamiento del ensayista poblano. Es verdad que tanto en los prologos a Biblioteca Mexicana
como en Tardes Americanas esa Edad de Oro es quizds s6lo un prolegébmeno al esplendor
criollo; pero también era una manera de sentir orgullo por la historia novohispana y su
reconstruccion criolla, de acuerdo con los intereses del grupo por hacerse de una genealogia
propia y unica. Por el contrario, en el ensayo de Coriche, no hay ningun asomo de ese
sentimiento de apropiacion del pasado como en los otros escritores. A qué se debe esto? Tal

pregunta es dificil de responder. Lo tnico que se podria decir al respecto se relaciona con la

perspectiva que tiene Coriche sobre el mundo precortesiano: para él, como para los otros

3 Ibidem, pp. 52-53.
385



escritores estudiados (aunque en el extremo), el catolicismo trajo las luces del entendimiento y
descorri6 el velo de la «oscura» gentilidad. Fue el catolicismo, en esta perspectiva, el portador de
todos aquellos artefactos del saber de su época: la escritura, la imprenta, los libros y las
bibliotecas.

A este punto de vista ya conocido hay que agregar lo que hace diferente a Oracion del
resto de las obras analizadas: las luces de la ciencia y la religién no sélo llegaron a «purificar» o
hacer progresar el mundo precortesiano hacia una unién firme entre letras y fe, sino que,
desconociendo o minimizando los avances intelectuales de los indios, da vuelta la pdgina de esa
historia y asume como propia solamente la occidental. Para explicarlo de una manera més cruda,
se podria decir que Coriche «pierde» la mdscara criolla —aquella que intentaba hacer del pasado
prehispanico y el presente novohispano una continuidad—, mostrando al desnudo el pensamiento
profundo que tal vez tenian los letrados novohispanos acerca del «verdadero» saber que se
desarrolld, como dijo el dominico, “desde que resond el Evangelio en este nuevo Mundo.”

(Por qué Coriche pudo hacer esto? Porque su tema de reivindicacién no es identitario,
no es una apologia criolla, aunque comulgue con algunos reclamos de su grupo, por ejemplo, con
respecto a la tarea dificultosa de imprimir sus obras: la del ensayista es una lucha universal en
pro de los letrados del mundo. La historia de los antiguos mexicanos, como parece decir, no es la
suya; él, dominico poblano, que quizd jamas salié ni de su regién ni mucho menos del virreinato,
se siente un paladin de las letras universales, un habitante de la reptblica letrada que se extiende
mads alld de los limites de la Nueva Espaia.

El ensayo de Coriche —aunque fue publicado con anterioridad a Tardes Americanas—
marca simbdlicamente el rumbo mds universalista (aunque no menos criollo) que seguird una

parte de la literatura ilustrada novohispana posterior. Esto no significa que otros intelectuales,

386



cuyas obras son publicadas después de Oracion (un ejemplo es, justamente, la obra de
Granados), no se propongan rescatar las antigiiedades indigenas, sino que ésta inaugura, por asi
decirlo, una de las muchas lineas que tiene la literatura de la Ilustracién novohispana.
Efectivamente, la republica criolla de las letras ensanchard sus limites no sélo intelectualmente;
también en el sentido geografico, pues la expulsién de los jesuitas en 1767 permitird a muchos
escritores novohispanos entrar en contacto con obras nuevas, escritas en Europa, asi como
también reflexionar sobre el arte y la historia de su lejana tierra natal. Esta republica letrada
amplia, formard parte de una investigacion futura. Por lo pronto, con este dltimo capitulo
dedicado al tal vez primer ensayo en defensa de las letras escrito en el virreinato, cierra esta

investigacion sobre el primer momento de la literatura ilustrada novohispana.

387






CONCLUSIONES

En este trabajo se ha estudiado la parte quizd mds ingrata de la literatura de la Ilustracién
novohispana, no por los géneros y temas de las obras analizadas, sino por el esfuerzo de
establecer los antecedentes e inicios de este movimiento. Sin duda, significé un trabajo arduo que
requiri6 una amplitud de conocimientos que va mucho mas alldi de lo que se llamaria
convencionalmente un andlisis literario. No obstante, como se anuncid en la introduccion y se
desarroll6 a lo largo de la investigacion, no se puede hablar de esta literatura sin remitirse al
universo letrado que implica este término.

(Como se puede conocer a profundidad un objeto de otra forma que no sea
observando cada parte que lo define? Dada la complejidad temética de esta parte de la literatura
virreinal, es imposible evadir el desafio de ampliar los horizontes de conocimiento, a riesgo de
que el andlisis de este movimiento literario parezca poco ortodoxo. Pero no son las metodologias
las que deben exigir requisitos a las obras u objetos de estudio, sino al contrario. Probablemente,
de haber existido una buena cantidad de estudios previos orientados a aclarar el mundo del saber
que influyé en las letras ilustradas novohispanas, este trabajo se hubiese ahorrado muchas
paginas para explicar el fendmeno; lamentablemente no fue asi. Esta indagacién es una muestra
del esfuerzo por intentar una comprension amplia de los inicios de un movimiento literario muy
poco estudiado.

Por otra parte, se pospuso el deseo por entrar en las obras literarias que se publican en
los ultimos afios del siglo XVIII por uno todavia mayor: cimentar el camino para una
exploracion futura. Por tal motivo, se hizo lo posible por ser riguroso, aunque muchas veces este

rigor obligé a tocar temas adyacentes y a llenar varias notas al pie. Todo esto fue hecho con la

389



intencion de no dejar cabos sueltos y dar una idea mas completa del objeto de estudio. Sin prisa,
pero sin pausa, se espera tener con esta investigacion una base mucho mas sélida —para estudiar
aquellas publicaciones posteriores— que si se hubiese comenzado de manera apresurada. A partir
del andlisis de estas primeras obras, se puede llegar a algunas conclusiones sobre la primera
etapa de la literatura novohispana de la Ilustracion.

En primer lugar, resulta altamente sugerente que todos los textos estudiados nacen de
polémicas. Aunque las obras de Eguiara, Granados y Coriche tienen discusiones diferentes —
tanto por sus géneros como por sus objetivos—, interpelando a opiniones o acciones también
distintas, tienen un factor comin: reivindican el desarrollo del saber novohispano, desde un
punto de vista criollo y universal. Desde el criollismo, son Eguiara y Granados los principales
promotores de la igualdad ante el conocimiento entre los nacidos o avecindados en la Nueva
Espafia y los europeos; desde el universalismo, Coriche articula su ensayo para rebatir ideas que
le parecen contrarias al desarrollo de las letras. A pesar de que este tltimo no basa su escrito en
una defensa de los criollos, su obra es una muestra del deseo de su grupo por formar parte de la
produccién universal del saber y de las discusiones a favor de la amplia republica de las letras.

Pero, ;qué posibilitd estas respuestas y reivindicaciones polémicas hechas por
escritores criollos o «acriollados», como fue el caso de Granados? Esto fue posible por algo
fundamental que se concluye luego del andlisis de los capitulos: se podria afirmar que los
antecedentes de la literatura iluminista de este primer momento —especialmente las obras de
Sigiienza, aunque también las anteriores de Torquemada y Acosta, entre otros— marcan una
vocacion o tendencia historiografica en los inicios del movimiento. Si bien la mayoria de las
ideas cientificas de Libra serd mds importante para algunos escritores de un segundo momento

(tal es el caso de Alzate, como se verd), la bisqueda genealdgica de Theatro tuvo una gran

390



importancia (tal vez simbdlica) para los escritores de esta primera etapa. Esta obra de Sigiienza,
que recurre a diversas fuentes histdricas, especialmente las de los cronistas ya mencionados, es
una muestra de la conciencia histérica criolla y de las posibilidades de «reinvencién» o
interpretacion del pasado precortesiano como antecedente de la vision del desarrollo cultural y
social de los nacidos en la Nueva Espaiia.

Esta conciencia histérica y el proceso de interpretacion del pasado estdn presentes en
Eguiara, Granados y también, como se ha explicado, en Coriche. En el primero se manifiesta en
sus empefios por otorgar escritura a los antiguos mexicanos y en su propuesta de una
continuidad, desde el punto de vista del saber y las letras, entre éstos y los criollos. Esta cuestion
también estd en la obra Granados, quien ademds, mediante un didlogo, interviene en la historia
literaria precortesiana al intercalar un poema de su produccién que adjudica a Nezahualcdyotl,
intentando mostrar la calidad poética de los antiguos mexicanos y la cercania temética con la
tradicién poética europea. En la obra de Coriche la historia se interpreta de una manera diferente:
desde el progreso mancomunado entre fe y conocimiento, pero s6lo desde el desarrollo de la
cultura criolla y occidental, con lo que se distancia de la continuidad propuesta por Eguiara y
Granados.

Conviene volver a precisar que tal tendencia o vocacién historiogréfica de este primer
momento tiene que ver mds, por un lado, con la dindmica propia de los avatares de la historia
virreinal que con una influencia de la historiografia europea; por otro, la visién no sélo religiosa,
también cultural sobre el cristianismo en tierras americanas —considerado por estos escritores
como un paso fundamental hacia el progreso del saber— marca profundamente la interpretacion
sobre la historia criolla, cuestién que se ha comprobado en los capitulos de este trabajo. Con esto

no se niegan las posibles influencias de autores como Feijoo u otros escritores europeos; solo se

391



sugiere que poniendo atencion a estos factores se puede entender la complejidad y particularidad
de los inicios de las ideas ilustradas en la literatura de la Nueva Espafia.

Todos los elementos aqui precisados influyen en las caracteristicas que tuvieron las
letras de este primer momento. Tanto la reivindicacién del desarrollo del conocimiento en la
Nueva Espaifia como la interpretacién de la historia —que concibe una estrecha relacion entre el
progreso de la fe y el saber— configuran la base de esta literatura, representada aqui por tres obras
fundamentales: un primer intento de historia literaria novohispana, un didlogo reivindicativo del
pasado indigena y el presente criollo, y un ensayo literario que se enfrenta a los supuestos
enemigos de la universal reptblica de las letras. De esta manera, se cierra el primer momento de
la literatura ilustrada novohispana, marcado por una conciencia histérica criolla y por la idea de
que la unién entre los «progresos» de la fe y de las letras es una luz que se abri6 paso por entre
las tinieblas de la gentilidad, que iluminé parcialmente a los antiguos mexicanos y, finalmente,
floreci6 en la produccién criolla de conocimiento.

(Qué sigue a este intento por establecer los antecedentes e inicios de este movimiento
literario? Como no hay primera parte sin segunda, la tarea que aguarda es todavia mads
ambiciosa: dado que la cantidad de obras que formardn parte de este movimiento crecerd,
también habrd una diversidad temdtica mayor. Preliminarmente, se puede decir que la segunda
etapa tiene dos lineas mas o menos claras, definidas a priori de la manera siguiente: por un lado,
la influencia méds marcada por las nuevas corrientes filoséficas y el desarrollo cientifico, mas que
en los primeros momentos; por otro, la poética neocldsica y su fusién con elementos propios de
la vision criolla americana, esta tltima establecida en los inicios que este trabajo ha estudiado.

Dentro de la primera linea estdn las publicaciones periddicas de José Antonio de

Alzate y Ramirez dedicadas a la divulgacion cientifica y las discusiones en torno al papel de la

392



literatura y el saber. Principalmente con la Gaceta de Literatura de México —y en sus otras
publicaciones— hay varios pasajes en que se manifiesta la necesidad de periédicos, como una
forma de subsanar aquellos problemas de circulacién de libros que denunciaban las obras de
Eguiara, Granados y Coriche. Por ejemplo, en el “Prologo” del primer nimero de su publicacion
Asuntos varios sobre ciencias y artes —correspondiente al 26 de octubre de 1772— dice Alzate al
respecto: “[...] es innegable que diariamente se imprimen en Europa cosas nuevas y muy buenas,
las que por su dificil acceso a este reino se hallan en poco nimero y cuya noticia o extracto
puede servir de mucho.”®*® Pero no sélo serdn las publicaciones de Alzate meros resimenes o
extractos de obras europeas, pues también habré en ellas investigaciones cientificas propias y de
sus colaboradores novohispanos. Otro de los elementos importantes de este “Prologo” que hay
que sefialar es la conciencia que tiene Alzate acerca del cambio cientifico de su siglo y la
influencia que el avance matemaético ha hecho, como €l dice, en todas las facultades:

(Habrd quien se atreva a negar que las ciencias en los dltimos afios del siglo pasado y
en lo que corre del nuestro, siglo verdaderamente de las luces, han tomado otro
semblante? De embarazosas, caprichosas y enemigas del buen empleo, del precioso
veloz tiempo, se han convertido en deleitosas, metddicas (gracias al genio gedmetra,
que, sin sentir, se ha introducido en todas las facultades) y lo que es mads, se conoce
ya el camino seguro por donde debe conducirse, abandonadas ya aquellas veredas
abismosas que conducian a un laberinto inexplicable.””’

El optimismo de Alzate con respecto a los avances cientificos —bastante propio de los
ilustrados— deja pocas dudas de que el cambio de conciencia, que se ha venido estudiando en este
trabajo, se ha convertido en una realidad constatable para algunos intelectuales novohispanos
como €l. Sin ir demasiado lejos, este cambio de conciencia se puede ver en una produccién

literaria de esos aflos que se mencioné en la introduccién: Sizigias, y quadraturas lunares, breve

cuento fantdstico del fraile franciscano Manuel Antonio de Rivas. También el optimismo

9% José Antonio de Alzate y Ramirez, Asuntos varios sobre ciencias y artes, 1 (26 de octubre de 1772), en Obras. I-
Periodicos, ed. Roberto Moreno, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1980, p. 63.
957 .

Loc. cit.

393



cientifico, por llamarlo de alguna manera, impulsé al escrito de Rivas a imaginar un viaje
literario de Yucatdn a la Luna. A pesar de ser una obra bastante breve, resulta dificil hacer un
resumen sucinto de ella aqui: la gran cantidad de sucesos, personajes y referencias locales en tan
poco espacio ponen de manifiesto la delirante imaginacién de su autor. No hay mas que contar
rapidamente el inicio del argumento para explicar tal dificultad: la obra comienza con una
epistola enviada desde la Luna a un bachiller yucateco, en la que se consulta por el autor
anénimo de una misiva que ha sido enviada desde Yucatan —por un denominado “Atisvador de

los movimientos lunares”*>*—

, la que contiene una serie de célculos exactos de estos movimientos
para sorpresa de los habitantes extraterrestres.

En el escrito de Rivas se transcriben los supuestos cdlculos y se intercalan otros
sucesos, como el del viaje interplanetario de un tal Monsiuer Dutalon, la llegada de un
materialista yucateco, rechazado por el infierno, y varias criticas sociales. Por ejemplo, sobre
tales criticas hay un pasaje jocoso. Al ser consultado el materialista por el presidente del Ateneo
de la Luna sobre si conocia a algin «atisbador» lunar en Yucatdn, éste responde: “Yo, Sefior,
respondié el Materialista, hé paseado todo aquel pais, y conocido un sin numero de Atisvadores
de vidas agenas; pero de movimientos lunares, solo hé oydo hablar de un AlmanaKista, ge.
ocupa el tiempo en esas bagatelas [...]”.”> El influjo de las mateméticas —alabadas por Alzate—,
como de una conciencia critica, se hace sentir en este manuscrito denunciado a la Inquisicion,

cuyos calificadores, como dice Pablo Gonzélez Casanova, no saben cémo juzgarlo: “El espiritu

moderno de su autor, la fantasia ilustrada de su argumento, y en general lo inusitado de la

%% Manuel Antonio de Rivas, Sizigias, y quadraturas lunares..., ed. facs. y est. Carmen F. Galan, Factoria Ediciones,
México, 2010, p. 103.
%9 Ibidem, p. 111.

394



. . ., . . 6 . .
imaginacion, todo se confabula para 1nqu1etar10s.”9 % Indudablemente, este escrito es excepcional
dentro del &mbito novohispano y quiz4 también americano.

Hay otro elemento que no conviene perder de vista dentro de la primera linea que
configura esta segunda etapa de las letras ilustradas, el cual también estd presente en las
publicaciones periddicas de Alzate y que casi nunca ha sido considerado: la reflexién en torno al
papel de las letras. Este elemento se aprecia mejor en las siguientes lineas de su Gaceta:

Varios lectores se quejan de que en mis periddicos trato de asuntos que en su

dictamen no corresponden al titulo Gaceta de Literatura porque quisieran que se

expusiesen tan solamente en ellas poesias, rasgos de historia, novedades politicas y

otras mil noticias de esta clase que deleitan el alma, pero no influyen en las

necesidades humanas, como son las de alimentarse y socorrer las otras urgencias

diarias. Mas permitaseme decir que estos sefiores estin muy distantes de conocer lo

que comprende una gaceta de literatura, y si se tomasen el trabajo de registrar las

obras periddicas que se han impreso con semejante titulo en la sabia Europa, hubieran

visto cdmo éstas son unas especies de colecciones en que se proponen ideas de todas

clases de asuntos; discursos dirigidos al alivio del mas miserable patidn, mezclados
, . 2 . 1

con los més sublimes cdlculos de astronomia.”®

Para Alzate la literatura debe tener funciones futiles que estén mds alld del
entretenimiento y el goce estético, pues debe configurar una nueva institucion social del saber,
como una suerte de espacio propicio para divulgar las nuevas ideas del siglo. De esta manera, las
letras se deben sacudir de su epiteto de adorno del alma y encontrarse de cara con su utilidad
social y las necesidades humanas, siguiendo —como dice— el modelo de las publicaciones
europeas. Estas reflexiones alzatianas son muy importantes para el camino que seguird este
segundo momento de la literatura ilustrada. Sin embargo, falta un estudio que vaya al rescate de

otros aspectos de esta obra periddica, en lo que respecta a la literatura y su vinculo con la ciencia

y la filosofia. La mayoria de las veces son los historiadores de las ideas o de las ciencias quienes

%0 pablo Gonzélez Casanova, La literatura perseguida en la crisis de la Colonia, op. cit., p. 100.
%! José Antonio Alzate y Ramirez, Gacetas de Literatura de México, t. 2, Oficina del Hospital de San Pedro, Puebla,
1831, p. 230.

395



se han dedicado al estudio de la obra periddica de Alzate, sin considerar, obviamente, los
aspectos literarios y criticos que contienen.’®

Es probable que la Gaceta sea la primera publicacién del siglo XVIII en que se
intenta definir los objetivos de la literatura y, como se ha dicho, este aspecto critico casi no ha
sido estudiado desde la disciplina. La excepcion es el trabajo (mencionado en la introduccién) de
Maria Isabel Terdn Elizondo’®, quien se propone y consigue establecer el origen de la critica
literaria en México, a partir de la polémica entre Alzate y el poeta Bruno Francisco Larrafaga,
quien publicé en la Gaceta un prospecto de su centoén virgiliano —La Margileia’a—964 que fue
duramente criticado por Alzate y algunos de sus colaboradores, quienes se oponian a su mal latin
y estilo poco sobrio. En este estudio, Terdn analiza punto por punto esta polémica, que
documenta minuciosamente, aunque no intenta explicar con exhaustividad la incidencia del
pensamiento ilustrado o la influencia de las ciencias en la nueva concepcion de la literatura. No
obstante, el trabajo de Terdn es muy util para comprender algunas de las ideas literarias y
estéticas del dltimo cuarto del siglo XVIII en la Nueva Espafia, pues analiza las opiniones
literarias de los colaboradores de la publicacién periddica y su polémica con los defensores del
poema de Larranaga.

Alzate también criticé otras obras por su estilo ampuloso y de «mal gusto», como La

portentosa vida de la Muerte (1792), publicada por el fraile franciscano Joaquin Bolafios pocos

%2 Es el caso, por ejemplo, de Alberto Saladino Garcia, quien ha hecho dos trabajos importantes que contribuyen a
conocer las facetas de periodista y cientifico del redactor de la Gaceta. El primer libro de Alberto Saladino Garcia es
Dos cientificos de la Ilustracion: J. A. Alzate y F. J. de Caldas, Universidad Nacional Auténoma de México, México,
1990. En éste investiga el concepto de ciencia en Alzate, compardndolo con el de Francisco José de Caldas, ilustrado
neogranadino y gran colaborador de Alexander von Humboldt en su viaje por Nueva Granada. En el segundo —E!
sabio José Antonio Alzate y Ramirez de Santillana, Universidad Nacional Auténoma del Estado de México, Toluca,
2001- estudia diversos aspectos del periodismo en la época de Alzate, asi como la manera en que los cientificos
practicaban y teorizaban en sus labores. Ambos trabajos, a pesar de ser muy esquematicos, son valiosos por la
cantidad y calidad de informacion bibliografica e histérica que aportan.

93 Vid. Teran, Origenes de la critica literaria en México, op. cit.

%4 «prospecto de una Eneida apostélica o epopeya que celebra la predicacion del venerable apostol del occidente
padre fray Margil de Jests, intitulada Margileida, escrita con puros versos de Publio Virgilio Maron”, Imprenta
Nueva Madrilefia, México, 1788.

396



afios después del prospecto de Larrafiaga. Como dice Blanca Lopez de Mariscal en su edicion
critica de la obra, Alzate la considerd “como una vergiienza para las letras novohispanas™®,
dado su juego ficcional —para €l absurdo— donde la muerte es un personaje y la presencia, por
qué no decirlo, de cierto «olorcillo» moralista y escoldstico que este escritor ilustrado
aborrecia.”®® Ciertamente, la importancia de estas reflexiones literarias de Alzate y sus polémicas
criticas se empalman con la segunda linea que tiene este también segundo momento de las letras
ilustradas. La idea de «buen gusto» en la estética neocldsica y su fusién con elementos de la
vision criolla americana, como ya se anuncid, estd presente en varias obras paralelas a las
publicaciones periddicas alzatianas, Asuntos varios y Gaceta. En el caso de las reflexiones
estéticas, estan la traduccidn y las extensas notas de Francisco Javier Alegre hacia 1780 de L 'Art
Poétique de Boileau y los trabajos de Pedro José Marquez, ambos ya mencionados en la
introduccién de esta investigacion. Dentro de la vertiente poética de esta corriente estética estdn
otros jesuitas expulsados, tales como Diego José Abad y su Poema Heroico y el gran poeta
Rafael Landivar, avecindado en México, y su obra Rusticatio Mexicana.

Quiza es Landivar uno de los que mejor lleva la poesia a la unién paradigmaética entre
la estética neocldsica, el criollismo y la utilidad, esta dltima recomendada por Alzate. En los
quince libros de Rusticatio, el poeta recorre la naturaleza mexicana, su flora, su fauna, su
geografia, las costumbres, los recursos mineros y los juegos populares no sélo desde un punto de
vista laudatorio; también explica y describe, por ejemplo, las faenas de explotacién de tales

riquezas y la vida de un animal como el castor, ejemplo de astucia para los humanos, y las

%35 Blanca Lopez de Mariscal, “Introduccion”, en Fray Joaquin Bolafios, La portentosa vida de la Muerte,
emperatriz de los sepulcros, vengadora de los agravios del Altisimo y muy sefiora de la humana naturaleza, ed. de
Beatriz L6pez de Mariscal, El Colegio de México, México, 1992, p. 16.

%66 Esta obra de Bolafios también ha sido estudiada por Teran. Vid. Marfa Isabel Teran Elizondo, Los recursos de la
persuasion. La portentosa vida de la Muerte de fray Joaquin Bolaiios, El Colegio de Michoacdn-Universidad
Auténoma de Zacatecas, Zamora, 1997.

397



propiedades o utilidades que con su caza obtiene la medicina. Al finalizar su poema, Landivar
llama a la juventud (a quien lo dedica), a “[...] estimar en mucho tus fértiles / tierras, a explorar
animosamente y a investigar con paciente / mirada las riquezas del campo y los excelentes dones
/ del cielo.”®” En los ltimos versos prosigue con esta invitacién, dirigiéndose directamente a un
joven lector ideal: “Mas tu, que / posees gran agudeza de entendimiento, despojandote de / las
antiguas ideas, vistete ahora con las nuevas, y resuelto / a descubrir sagazmente los arcanos de la
naturaleza, ejercita / en la bisqueda todas las energias de tu ingenio, y con / gustoso trabajo
descubre tus riquezas.”®® ;A qué se refiere Landivar con aquello de despojarse “de las antiguas
ideas” y vestirse “ahora con las nuevas™? Probablemente a lo mismo que Alzate proponia en sus
gacetas: volcarse hacia el nuevo espiritu de los tiempos, marcado por el empuje cientifico y la
idea de progreso, cada vez mds apoderada de las letras novohispanas.

Otras obras merecen consideracion, pero las aqui nombradas (especialmente la
ultima) son indudablemente de las més destacables. Sin embargo, hay escritos como Sueiio de
suefios (ca. 1800) de José Mariano Acosta Enriquez, que seria —como asegura José Pascual Buxo
en un articulo dedicado a la obra—, una “novela novohispana entre la alegoria barroca y la critica
ilustrada”.”®® No conviene detenerse aqui a discutir la lectura de Buxé —que giraria en torno a si
es Suefio de sueiios novela o una alegoria barroca, ademds de sus influencias ilustradas—, ni
recordar prolijamente que, como en Espafia, algunos ilustrados novohispanos de este segundo
momento intentan rescatar varias figuras del Siglo de Oro espafiol; es la tarea que se propuso

Mayans con Cervantes, como ha dicho el citado Antonio Mestre, y es el caso de Acosta

%7 Rafael Landivar, Rusticatio Mexicana. Por los campos de México, trad. Octaviano Valdés, Jus, México, 1965, lib.
XV, vv. 102-105, p. 376.

%8 Ibidem, vv. 107-112, p. 376.

99 José Pascual Buxd, “Suefio de sueiios, una novela novohispana entre la alegoria barroca y la critica ilustrada”, en
Mariana Masera (ed.), Literatura y cultura populares de la Nueva Esparfia, Universidad Nacional Auténoma de
Meéxico-Azul, 2004, p. 37.

398



Enriquez, quien admiraba a Quevedo y no duda en manifestar su deuda con él, especialmente
con Suerios (1627).

Sueiio de sueiios ha sido escasamente estudiado, tal como otra obra que gana un lugar
especial por su particular estilo. Se trata de una reunién de poemas jocosos y satiricos, algunas
reflexiones literarias y relatos picarescos escritos por el arquitecto y pintor neoclésico de Celaya,
Francisco Eduardo Tresguerras, y publicados por Francisco de la Maza bajo el nombre muy
atinado de Ocios Literarios.”” Viviendo buena parte de su vida en Querétaro y siendo un lector
de Suefios de Quevedo —dos puntos que lo acercan a su contemporaneo Acosta Enriquez—""", la
obra literaria de Tresguerras (escrita entre finales del siglo XVIII y principios del XIX) es muy
poco conocida hoy, como también lo fue para sus contempordneos. Sobre la vida del escritor no
queda casi nada mds que una suerte de autobiografia transcrita por Manuel Payno en julio de
1843, en la publicacion periddica El Museo Mexicano, donde destaca su labor como arquitecto y
pintor en Guanajuato y Querétaro.”’* El propio artista, en un intento de prélogo al lector, habla
de sus escritos con algunas reflexiones en las que resuena su gusto neoclésico:

Lector, no ofrezco con presunciones de poeta estas obrillas; tu censura deberd recaer

sobre las producciones de un aficionado a todo cuanto tiene consonancia; no soy yo

mads. Poseo medianamente el dulce, dificil y nobilisimo Arte de la Pintura; me glorio
de que naciese juntamente conmigo y que, por lo mismo, haya adquirido por su medio
una pintoresca jurisdiccion en todo lo que tiene figura. No lo extrafies; cuanto es
visible estd dispuesto y trazado bajo lineas rectas y curvas; por el dibujo, que todo lo
comprende, hallo las dominantes en cada cuerpo y de aqui deduzco sin poder

equivocarme, su simetria, gracia y perfeccion. Como deba a la Naturaleza este tono,
€l me ha conducido (con aquella gran maestra) a combinar la Musica agradable, la

9 Francisco Eduardo Tresguerras, Ocios Literarios, ed. Francisco de la Maza, Universidad Nacional Auténoma de
México, México, 1962.

" Dice al respecto Jaime Cuadriello, en un interesante trabajo que mezcla las aficiones artisticas y literarias de
Tresguerras: “En el mismo seno de su tertulia queretana, la suya no era la Unica pluma que se remontaba por los
mismos senderos oniricos: la de su amigo el presbitero José Mariano Acosta Enriquez (activo entre 1779 y 1816)
también urdia su curioso Sueiio de sueiios.” Jaime Cuadriello, “Tresguerras, el suefio y la melancolia”, Anales del
Instituto de Investigaciones Estéticas, 73 (1998), p. 98.

2 Vid. Manuel Payno, “Don Francisco Eduardo Tres-Guerras”, en El Museo Mexicano, ¢ misceldnea pintoresca de
amenidades curiosas e instructivas, t. 2, Ignacio Cumplido, México, 1843, p. 16-21.

399



Pintura corregida, la Arquitectura majestuosa, la robusta Estatuaria, el Grabado
preciso y la dulcisima Poesfa.””

Tresguerras mezcla en sus «ocios» el amor por la poesia con el amor por la escultura,
pintura, arquitectura, la musica y el grabado, tal como lo sefala en el fragmento. ;Habrd otro
escritor de estas caracteristicas en la vieja Nueva Espafa y el naciente México? Tal vez no. En él
confluyen buena parte de las denominadas beaux arts o «bellas artes», mediante un hilo
conductor: segun ¢€l, todo esta compuesto por “lineas rectas y curvas”, siendo el dibujo el que
pone de manifiesto la unidon de las artes en “su simetria, gracia y perfeccion”. Sin duda, estas
maximas de Tresguerras estdn dentro de la estética neocldsica, llevadas por él tanto a sus
grabados, obras arquitectonicas (especialmente repartidas en Querétaro y Guanajuato) y
literarias, reunidas en la edicion de Francisco de la Maza.

Estas obras, mds otras que de seguro aparecerdn sorpresivamente en el camino,
formaran parte de un estudio sobre el segundo momento de la literatura ilustrada novohispana. A
partir del breve adelanto de investigaciones futuras —de las cuales algo ya se ha comenzado
paralelamente a la redaccién de este trabajo—, una conclusion principalmente personal no deja
mayores dudas, luego de haber estudiado los antecedentes e inicios de este movimiento: la
necesidad de proseguir en los afios que vienen la labor indagatoria sobre este campo poco

explorado, con el mismo entusiasmo con que se inicid y finaliz6 esta primera tarea.

° Tresguerras, op. cit., p. 39.

400



BIBLIOGRAFIA
FUENTES

AA. VV., Voyages, relations et mémoires originaux pour server a [’ histoire de la découverte de
[’Amérique, publiés pour la premiere fois en frangais, par H. Ternaux-Compans. Histoire
des Chichimeques ou des anciens rois de Tezcuco, par don Fernando de Alva Ixtlilxochitl,
t. 1, trad. Henri Ternaux-Compans, Arthus Bertrand, Paris, 1840.

ACOSTA, JOSEPH DE, Historia Natural y Moral de las Indias, Juan de Ledn, Sevilla, 1590.

AGUSTIN DE HIPONA, Los libros de la Doctrina Cristiana de N. G. P. S. Agustin, t. 2, trad. P.
Eugenio de Zeballos, Madrid, Oficina de Benito Cano, 1792.

ALDRETE, BERNARDO, Varias antigiiedades de Espaiia, Africa y otras Provincias, Juan Hafrey,
Amberes, 1614.

ALEGRE, FRANCISCO XAVIER, Arte Poética de Mr. Boileau, en Opisculos inéditos, latinos y

castellanos del P. Francisco Xavier Alegre, Francisco Diaz de Le6n, México, 1889, pp. 1-
133.

ALVA IXTLILXOCHITL, FERNANDO DE, Historia de la nacion chichimeca, en Obras historicas de
don Fernando de Alva Ixtlilxéchitl, t. 2, anot. Alfredo Chavero, Oficina Tipografica de la
Secretaria de Fomento, México, pp. 13-445.

ALZATE Y RAMIREZ, JOSE ANTONIO DE, Asuntos varios sobre ciencias y artes, en Obras. I-

Periodicos, ed. Roberto Moreno, Universidad Nacional Auténoma de México, México,
1980, pp. 60-150.

, Gacetas de Literatura de México, t. 2, Oficina del Hospital de San Pedro, Puebla, 1831.

ANONIMO, Sinapia. Una utopia espariiola del Siglo de las Luces, ed. de Miguel Avilés Fernandez,
Nacional, Madrid, 1976.

ANTONIO, NICOLAS, Bibliotheca Hispana Nova sive Hispanorum Scriptorum qui ab anno MD ad
MDCLXXXIV floruere Notitia, t. 1, Joachimum de Ibarra, Matriti, 1783.

APOLLODORUS, The Library, t. 1, trad. James George Frazer, The Loeb Classical Library,
London-New York, 1921.

AQUINAS, THOMAS, Summa Theologica, ts. 2 y 4, trad. Fathers of the English Dominican
Province, Cosimo, New York, 2007.

ARISTOTELES, Efica Nicomdquea, en Etica, trad. Julio Palli Bonet y Tomés Calvo Martinez,
Madrid, Gredos, 2007, pp. 19-228.

401



, Retorica, intro., trad. y notas Quintin Racionero, Gredos, Madrid, 1990.

ASUNCION, ANTONINO DE LA, Diccionario de Autores Trinitarios de Espaiia y Portugal, t. 1,
Fernando Kleinbub, Roma, 1898.

BACON, FRANCIS, New Atlantis, en Mortimer J. Adler (ed.), Great Books of the Western World, t.
28, Encyclopaedia Britannica, Chicago, 1993.

BALBUENA, BERNARDO DE, Compendio apologético en alabanza de la poesia, en Grandeza
Mexicana, Melchior Ocharte, México, 1604, pp. 120r-140v.

BARRIOS, JUAN DE, Verdadera medicina, cirugia, y astrologia en tres libros dividida, Fernando
Balli, México, 1607.

BERISTAIN DE SOUZA, JOSE MARIANO, Biblioteca Hispano-Americana Septentrional, t. 1, ed.
facs., Universidad Nacional Auténoma de México-Claustro de Sor Juana-Instituto de
Estudios y Documentos Histéricos, México, 1980.

, Biblioteca Hispano-Americana Septentrional, t. 2, Alejandro Valdés, México, 1819.

BOTURINI BENADUCCI, LORENZO, Historia General de la América Septentrional, ed. Manuel
Ballesteros Gaibrois, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1990.

, Idea de una nueva historia general de la América Septentrional, Imprenta de Juan de
Zuiiga, Madrid, 1746.

BUSTAMANTE, CARLOS MARIA DE, Galeria de antiguos principes mejicanos, dedicada a la
suprema potestad nacional que les sucediere en el mando, para su mejor gobierno, Oficina
del Gobierno Imperial, Puebla, 1821.

, Suplemento a la historia de los tres siglos de México bajo el gobierno espariiol hasta la
entrada del Ejército Trigarante, t. 3, Imprenta de la Testamentaria de D. Alejandro Valdés,

México, 1836.

CABRIADA, JUAN DE, Verdad triunfante, respuesta apologetica, escrita por Filiatro, en defensa de
la Carta Filosofica Medico-Chymica del Doctor Iuan de Cabriada, s/1, 1687.

CADAHALSO, JOSEPH, Cartas marruecas, Imprenta de Sancha, Madrid, 1793.

CAMPILLO Y COSSi0, JOSEPH DEL, Nuevo sistema de gobierno econdmico para la América, ed.
facsimilar, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1993.

CALANCHA, ANTONIO DE LA, Coronica Moralizada del orden de San Agustin en el Peru, con
sucesos egenplares vistos en esta Monarquia, t. 1, Pedro Lacavalleria, Barcelona, 1639.

CARRIO DE LA VANDERA, ALONSO, El Lazarillo de ciegos caminantes, ed. Emilio Carilla, Labor,
Barcelona, 1973.

402



CISNEROS, DIEGO, Sitio, naturaleza y propiedades de la Ciudad de Mexico, s.i., México, 1618.

CORICHE, CRISTOBAL MARIANO, Oracion vindicativa de las letras y los literatos, Imprenta del
Colegio Real de San Ignacio, Puebla, 1763.

CRUZ, JUANA INES DE LA, Poemas de la unica poetisa americana, Musa Dezima, Joseph Llopis,
Barcelona, 1691.

DAVILA PADILLA, AGUSTIN, Historia de la Fundacion y Discurso de la Provincia de Santiago de
Meéxico de la Orden de Predicadores, Juan de Meerbeque, Bruselas, 1625.

DESCARTES, RENE, Discours de la Méthode, Librairie Philosophique J. Vrin, Paris, 1925.
, Les Principes de la Philosophie, en Oeuvres et Lettres, Gallimard, Paris, 1953.

DiAz DE GAMARRA Y DAVALOS, JUAN BENITO, Academias Filosoficas, que se han de tener
publicamente en el Colegio de S. Francisco de Sales, Felipe de Zuiniga y Ontiveros,
México, 1772.

EGUIARA Y EGUREN, JUAN JOSE DE, Biblioteca Mexicana, ts. 1 y 2, ed. y est. Ernesto de la Torre
Villar, prol. y trad. Benjamin Ferndndez Valenzuela, Universidad Nacional Auténoma de
México, México, 1986.

, “Los Prologos a las Selectas Disertaciones Mexicanas™, intro. y trad. Roberto Heredia
Correa, en Ernesto de la Torre Villar (coord.), Juan José de Eguiara y Eguren y la cultura
mexicana, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1993, pp. 53-87.

, Prologos a la Biblioteca Mexicana, trad., est. y anot. Agustin Millares Carlo, México,
Fondo de Cultura Econémica, 1996.

, Selectae Dissertationes Mexicanae, t. 1, viudae D. Josephi Bernardi de Hogal, Mexici,
1746.

FEOO, BENITO JERONIMO, “Carta XVIII”, en Cartas Eruditas, y Curiosas, t. 4, Eugenio Bieco,
Madrid, 1754, pp. 221-251.

, Teatro Critico Universal, v. 2, ed. Giovanni Stiffoni, Castalia, Madrid, 2001.

, Teatro Critico Universal, ¢ Discursos varios en todo género de materias, para
desengaiio de errores comunes, ts. 2 y 4, Blas Romén, Madrid, 1781 y 1778.

GARCES, JULIAN, “Carta, que el Illm6. y Rmd. Sr. D. Fr. Julidn Garcés, de el Orden de
Predicadores, primer Obispo de Tlaxcala, escribi6 4 la Santidad de Paulo III”, en Francisco
Antonio de Lorenzana, Concilios Provinciales Primero, y Segundo, celebrados en la muy
noble, y leal Ciudad de México, presidiendo el Illmo., y Rmo. Seiior Don Fray Alonso de
Montiifar: en los afios de 1555, y 1565, Joseph Antonio de Hogal, México, 1768, pp. 16-29.

403



GARCIA, GREGORIO, Origen de los Indios del Nuevo Mundo, e Indias Occidentales, Pedro
Patricio Mey, Valencia, 1607.

GRANADOS Y GALVEZ, JOSE JOAQUIN, Tardes Americanas. Gobierno gentil y catdlico: breve y
particular noticia de toda la historia indiana: sucesos, casos notables, y cosas ignoradas,
desde la entrada de la gran nacion tolteca a esta tierra de Anahuac, hasta los presentes
tiempos. Trabajadas por un Indio y un Espaiiol, Imprenta Matritense de D. Felipe de
Zuiiga y Ontiveros, México, 1778.

[GROSLEY, PIERRE-JEAN], TROYE, M. D. C. DE, “Discours ou Dissertation, ou 1’en examine si le
rétablissement des Sciences et des Arts a contribu¢ a épurer les Mceurs”, en Mercure de
France, t. 1, Juin 1752, Paris, Veuve de Pissot-Jean de Nully-Jacques Barrois-Duchesne,
1752, pp. 68-100.

, “Discurso, que empato los votos de la Academia de Dijon para el Premio del afio 1750
en que se examina, si el restablecimiento de las Ciencias, y Artes ha contribuido a mejorar
las costumbres”, en Juan Enrique de Graef, Discursos Mercuriales: Memorias sobre la
Agricultura, Marina, Comercio, y Artes Liberales, y Mecdnicas, t. 1, miércoles 17 de
diciembre de 1755, Gabriel Ramirez, Madrid, 1755, pp. 2-33.

GROSLEY, PIERRE-JEAN y MAYDIEU, JEAN, Vie de M. Grosley, écrite en partie par lui-méme,
continué et publiée par M. I’abbé Maydieu, Théophile Barrois le jeune, Londres-Paris,
1787.

HERRERA, ANTONIO DE, Historia General de los hechos de los Castellanos en las Islas y Tierra
Firme del Mar Océano, Officina Real de Nicolds Rodriguez Franco, Madrid, 1730.

HORACE, Satires. Epistles. Ars Poetica, trad. H. Rushton Fairclough, Harvard University Press,
Cambridge, 2005.

JOVELLANOS, GASPAR MELCHOR DE, Informe de la Sociedad Economica de esta corte al Real
Supremo Consejo de Castilla en el expediente de Ley Agraria, Imprenta de Sancha,
Madrid, 1795.

KANT, IMMANUEL, “;Qué es la Ilustracion?”, en Agapito Maestre (estudio preliminar y selecion),
;Qué es la llustracion?, trad. A. Maestre y J. Romagosa, Tecnos, Madrid, 2007, pp. 17-29.

KIRCHER, ATHANASIUS, Mundus Subterraneus, t. 1, Janssonio-Waesbergiana, Amsterodami,
1678.

, Oedipus aegyptiacus, t. 3, Ex Typographia Vitalis Mascardi, 1654.

KiNo, EUSEBIO FRANCISCO, Exposicion Astronomica, Imprenta de Francisco Rodriguez
Lupercio, México, 1681.

LANDIVAR, RAFAEL, Rusticatio Mexicana. Por los campos de México, trad. Octaviano Valdés,
Jus, México, 1965.

404



LEON PINELO, DIEGO DE, Hypomnema Apologeticum pro regali Academia Limensi in Lipsianam
periodum, Tuliani de los Santos et Saldafia, Lima, 1648.

LEON, NICOLAS, Bibliografia mexicana del siglo XVIII, Seccién Primera, quinta parte, A-Z,
Tipografia de la viuda de Francisco Diaz de Le6n, México, 1908.

Lipsio, JUSTO, Lovanium sive opidi et academiae eius descriptio. Libri tres, loannem Moretum,
Antuerpiae, 1605.

LOPEZ COGOLLUDO, DIEGO, Historia de Yucathan, Juan Garcia Infanzén, Madrid, 1688.

LOPEZ, VICENTE, Didlogo de Abril, intro., trad. y nots. Silvia Vargas Alquicira, Universidad
Nacional Auténoma de México, México, 1987.

LUZAN, IGNACIO DE, La Poética o reglas de la poesia, Selecciones Bibli6filas, Barcelona, 1956.

MANEIRO, JUAN LUIS, Vida de algunos mexicanos ilustres, t. 1, trad. Alberto Valenzuela Rodarte,
Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1988.

MARTI, MANUEL, Epistolarum libri duodecim, t. 2, Joannem Stunicam, Mantuae Carpetanormun,
1735.

MARTINEZ, HENRICO, Repertorio de los tiempos y historia natural desta Nueva Espaiia, Imprenta
del autor, México, 1606.

MAYANS Y SISCAR, GREGORIO, “A quien leyere”, en Las seis comedias de Terencio, conforme a
la edicion de Faerno, t. 1, trad. Pedro Sim6n Abril, Benito Monfort, Valencia, 1762, s. p.

(ed.), Cartas de don Nicolas Antonio, i de don Antonio de Solis. Afiadese una de don
Christoval Crespi de Valdaura, Deville Fréres, Lyon, 1733.

, Rhetorica, t. 2, Herederos de Gerénimo Conejos, Valencia, 1757.

MEDINA, JOSE TORIBIO, La imprenta en la Puebla de los Angeles (1640-1821), ed. facs.,
Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1991.

MENESES, FRANCISCO XAVIER DE, Henriqueida, Poema Heroico, Antonio Isidoro da Fonseca,
Lisboa, 1741.

MERCADO, JOSEPH DE, “Parecer”, en Cayetano de Cabrera y Quintero, Escudo de Armas de
Meéxico: Celestial Proteccion de esta Nobilissima Ciudad, de la Nueva Esparia, y de casi
todo el Nuevo Mundo, Maria Santissima, en su portentosa imagen del Mexicano
Guadalupe, milagrosamente aparecida en el Palacio Arzobispal el Afio de 1531, Viuda de
Joseph Bernardo de Hogal, México, 1746, s. p.

MERCATOR, GERARDUS, Atlas Minor, Joannis Jansonii, Amsterdam, 1634.

405



MONTESQUIEU, CHARLES-LOUIS DE SECONDAT, L'esprit des lois, t. 2, Librairie de Lecointe, Paris,
1832.

MURILLO VELARDE, PEDRO, Geographia Historica, t. 9, Madrid, Agustin de Gordejuela y Sierra,
1752; t. 10, Imprenta de la Mdsica, Madrid, 1752.

PERALTA CASTANEDA, ANTONIO DE, Historia de Tobias en discursos morales, y christiano-
politicos, Malaga, Mateo Lépez Hidalgo, 1667.

PmNoT DUCLOS, CHARLES, Considération sur les Mceurs de ces Siecle, Prault, Paris, 1764.

PLATO, Gorgias, en Lysis, Symposium, Gorgias, trans. Walter Rangeley Maitland Lamb, Harvard
University Press, Cambridge, 1983, pp. 249-533.

, Menexenus, en The Dialogues of Plato, t. 4, trans. B. Jowett, Clarendon Press, Oxford,
1871, pp. 563-584.

PLATON, Filebo. Timeo. Critias, en Didlogos, t. 6, trad. Maria Angeles Duran y Francisco Lisi,
Gredos, Madrid, 2008.

, La Republica, en Didlogos, t. 4, intro., trad. y notas Conrado Eggers Lan, Gredos,
Madrid, 2008.

PLINIO EL JOVEN, Cartas, Secretaria de Educacion Publica, México, 1984.

PRADO, ANTONIO VENTURA DE, “Censura Critica”, [Buenaventura Terrin], San Raphael, custodio

de Cordova. Eutrapelia poética, sobre la historia de su patronato, Miguel Francisco
Rodriguez, Madrid, 1736, s. p.

PRESCOTT, WILLIAM H., History of the Conquest of Mexico, t. 1, Harpers and Brothers, New
York, 1843.

QUEVEDO, FRANCISCO DE, Poemas escogidos, ed. José Manuel Blecua, Castalia, Madrid, 1989,
p. 53.

RAMIREZ SANTIBANEZ, JUAN ANTONIO, Piérica narracion de la plausible pompa con que entré
en esta Imperial y Nobilisima Ciudad de México el Exmo. Seiior Conde de Paredes,
Marqués de la Laguna, Virrey Gobernador y Capitdn General de esta Nueva Espaiia, y
Presidente de su real Audiencia y Cancilleria, que en ella reside. El dia 30 de noviembre
de este aiio de 1680. Que consagra obsequioso al Seiior Don Luis Carrillo de Medina y
Guzmadn, hijo segundo de los Sefiores Condes de la Rivera, Capitin de la Armada Real,
Gobernador que fue de los bajeles que condujeron el socorro a los estados de Flandes el
afio de 1666 y Capitdn de la Guarda de Su Excelencia, habiéndolo sido de los dos Sefiores
Excelentisimos sus antecesores, México, Francisco Rodriguez Lupercio, 1680.

406



RIBADENEYRA BARRIENTOS, ANTONIO JOAQUIN, El Passatiempo, para uso de el excelentissimo
sefior don Manuel Bernardino de Carvajal, y Lancaster, etc. Duque de Abrantes, y Linates,

etc., dedicado a el excelentissimo seiior don Joseph de Carvajal, y Lancaster, etc., t. 2,
Antonio Marin, Madrid, 1752.

RIVAS, MANUEL ANTONIO DE, Sizigias, y quadraturas lunares..., ed. facs. y est. Carmen F. Galdn,
Factoria Ediciones, México, 2010.

RODRIGUEZ CAMPOMANES, PEDRO, Discurso sobre el fomento de la industria popular, Imprenta
de D. Antonio de Sancha, Madrid, 1774.

RODRIGUEZ MOHEDANO, PEDRO Y RAFAEL, Historia literaria de Espaiia, desde su primera
poblacion hasta nuestros dias, t. 1, Antonio Pérez de Soto, Madrid, 1766.

ROUSSEAU, JEAN-JACQUES, Discours sur les sciences et les arts, en Discours sur les sciences et
les arts. Discours sur l’origine et les fondements de ['inégalité parmi les hommes,
Flammarion, Paris, 1992, pp. 23-55.

RUBIN DE CEVALLOS, AGUSTIN, ET AL., Indice iiltimo de los libros prohibidos y mandados
expurgar: para todos los reynos y sefiorios del Catdlico Rey de las Espaiias, el Sefior Don
Carlos IV, Contiene en resumen todos los Libros puestos en el Indice Expurgatorio del aiio
1747, y en los Edictos posteriores, hasta fin de Diciembre de 1789, Antonio de Sancha,
Madrid, 1790.

Ru1zZ DE LEON, FRANCISCO, Hernandia. Triumphos de la Fe, y gloria de las Armas Espariolas,
Viuda de Manuel Fernandez, Madrid, 1755.

SAHAGUN, BERNARDINO DE, Historia general de las cosas de Nueva Espaiia, t. 2, Alejandro
Valdés, México, 1829.

SAN JOSEPH, GERONIMO DE, Genio de la historia, Imprenta de Antonio Mufoz del Valle, Madrid,
1768.

SANTA TERESA, MARCOS DE, Compendio Moral Salmaticense, segiin la mente del Angélico
Doctor, t. 1, Pamplona, Josef de Rada, 1805.

SARMIENTO DE GAMBOA, PEDRO, Historia de los Incas, Emecé, Buenos Aires, 1942.

SIGUENZA Y GONGORA, CARLOS DE, Libra Astronémica y Filosdfica, Imprenta de los herederos
de la viuda de Bernardo Calderén, México, 1690.

, Seis Obras, Ayacucho, Caracas, 1984.

, Theatro de virtudes politicas, que constituyen a vn Principe, viuda de Bernardo
Calderén, México, 1680.

407



SOLis, ANTONIO DE, Historia de la conquista de Mexico, Poblacion y Progressos de la America
Septentrional, conocida por el nombre de Nueva Espaiia, Bernardo de Villa-Diego,
Madrid, 1684.

SOLORZANO PEREIRA, JUAN DE, Disputationes de Indiarum iure, Garcia Morras, Madrid, 1553.

THESAURO, MANUEL, Filosofia Moral, derivada de la alta fuente del Grande Aristoteles
Stagirita, trad. Antonio Gémez de la Rocha y Figueroa, Joseph Llopis, Barcelona, 1692.

TORQUEMADA, JUAN DE, Monarchia Indiana, t. 1, Nicolds Rodriguez Franco, Madrid, 1723.

TRESGUERRAS, FRANCISCO EDUARDO, Ocios Literarios, ed. Francisco de la Maza, Universidad
Nacional Auténoma de México, México, 1962.

VALDES, MANUEL ANTONIO, Gazeta de México, compendio de noticias de Nueva Esparia, del
afio de 1794, t. 6, herederos de don Felipe de Zufiiga y Ontiveros, México, s. a.

VALLARTA, JOSEPH MARIANO DE, El sabio con aprobacion de Dios. Sermon fiinebre, que en las
honras que la Real, y Pontificia Universidad dedico el dia 12 de Agosto de 1763 aiio d su
Respetable Doctor el muy llustre Sefior D. Juan Joseph de Eguiara, y Eguren, Biblioteca
Mexicana, México, 1763.

VELAZQUEZ DE LEON, JOAQUIN, Descripcion historica y geogrdfica del valle, las lagunas y
ciudad de México, en Roberto Moreno, Joaquin Veldzquez de Leon y sus trabajos
cientificos sobre el valle de México (1773-1775), Universidad Nacional Autéonoma de
México, México, 1977, pp. 181-356.

VIco, GIAMBATTISTA, La Scienza Nuova, introduzione e note di Paolo Rossi, Rizzoli Libri,
Milano, 2004.

, “Sobre la mente heroica” en Obras. Oraciones inaugurales. La antiquisima sabiduria
de los italianos, trad. Francisco J. Navarro Gomez, Anthropos, Barcelona, 2002, pp. 195-

211.

VOLTAIRE, “Argent”, Dictionnaire Philosophique, t. 1, en (Euvres Completes de Voltaire, avec
des notes, t. 7, Furne, Paris, 1835, pp. 157-159.

, “Lettres, Gens de Lettres, ou Lettrés”, Dictionnaire Philosophique (portatif), t. 2, s. e.,
Londres, 1767, pp. 329-331.

XIMENO, VICENTE, “Manuel Marti”, Escritores del Reyno de Valencia, t. 1, Joseph Estevan Dolz,
Valencia, 1747, pp. 250-256.

408



EsTUDIOS

ABELLAN, JOSE LuUIS, Historia critica del pensamiento espaiiol: del Barroco a la Illustracion
(siglos XVII y XVIII), t. 3, Espasa-Calpe, Madrid, 1988.

ACHIM, MIRUNA, “Lecturas para todos: pronosticos y calendarios en el México virreinal”, en
Nancy Vogeley y Manuel Ramos Medina (coords.), Historia de la literatura mexicana, t. 3,
Siglo Veintiuno-Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2011, pp. 598-618.

AGUILAR PINAL, FRANCISCO, “La Ilustracion espafiola”, en Francisco Aguilar Pifial (ed.),
Historia literaria de Espaiia en el siglo XVIII, Trotta-Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas, Madrid, 1996, pp. 13-39.

ALMARZA, SARA, “La frase Nuestra América: historia y significado, Caravelle. Cahiers du
Monde Hispanique et Luso-Brésilien, 43 (1984), pp. 5-22.

ALVAREZ BARRIENTOS, JOAQUIN, “La Republica de las letras y sus ciudadanos”, en Joaquin
Alvarez Barrientos, Francois Lopez, Inmaculada Urzainqui, La Reptiblica de las letras en
la Espaiia del siglo XVIII, Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, Madrid, 1995,
pp- 7-17.

ALVAREZ DE MIRANDA, PEDRO, “Ensayo”, en Francisco Aguilar Pifial (ed.), Historia literaria de
Esparia en el siglo XVIII, Trotta-Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, Madrid,
1996, pp. 285-325.

ANES, GONZALO, “Coyuntura econdmica e Ilustracion”, en Francisco Rico (dir.) y José Miguel
Caso Gonzélez (coord.), Historia y critica de la literatura espariola, t. 4, Critica,
Barcelona, 1983, pp. 49-58.

, El Antiguo Régimen: los Borbones, Alianza-Alfaguara, Madrid, 1983.

AUERBACH, ERIC, Literary Language and its Public in Late Latin Antiquity and in the Middle
Ages, trad. Ralph Manheim, Princeton University Press, Princeton, 1993.

BENITEZ GROBET, LAURA, La idea de historia en Carlos de Sigiienza y Géngora, Universidad
Nacional Auténoma de México, México, 1982.

, “Nueva ciencia, nuevos mundos”, en Mercedes de la Garza (ed.), En torno al Nuevo
Mundo, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1992, pp. 143-150.

BERENDOVA, ALEXANDRA TEREZIE, “La identidad nacional y la conciencia criolla en los autores
del barroco novohispano”, Signos Literarios y Lingiiisticos, 2 (2000), pp. 47-64.

BERLIN, ISAIAH, Vico y Herder. Dos estudios en la historia de las ideas, trad. Carmen Gonzdlez
del Tejo, Catedra, Madrid, 2000.

409



BEUCHOT, MAURICIO, “Introduccion”, en Juan José de Eguiara y Eguren, La filosofia de la
trascendencia (Selectae Dissertationes Mexicanae, trac. I, dissert. 1-2), intro., trad. y not.
Mauricio Beuchot, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1997, pp. V-
XVIIL

, “La réplica de Mariano Coriche a Jean Jacques Rousseau”, en Filosofia y ciencia en el
Meéxico dieciochesco, Universidad Nacional Autébnoma de México, México, 1996, pp. 31-
42.

, Metafisica: la ontologia aristotélico-tomista de Francisco de Araiijo, Universidad
Nacional Auténoma de México, México, 1987.

BOBES, CARMEN, GLORIA BAAMONDE, MAGDALENA CUETO, EMILIO FRECHILLA e INES MARFUL,
Historia de la teoria literaria, t. 2, Gredos, Madrid, 1998.

BOONE, ELIZABETH H., “Incarnations of the Aztecs Supernatural: The Image of Huitzilopochtli in
Mexico and Europe”, Transactions of the American Philosophical Society, vol. 79, 2
(1989), pp. I-IV+1-107.

BRADING, DAVID A., Church and State in Bourbon Mexico. The Diocese of Michoacdn, 1749-
1810, Cambridge University Press, Cambridge, 1994.

BRAVO ARRIAGA, MARIA DOLORES, “Carlos de Sigiienza y Gongora: literatura culterana y
literatura de almanaques”, Texto Critico, 36-37 (1987), pp. 25-35.

, “El arco triunfal novohispano como representacion”, en La excepcion y la regla.
Estudios sobre espiritualidad y cultura en la Nueva Espaiia, Universidad Nacional
Auténoma de México, México, 1997, pp. 173-181.

BROTHERSTON, GORDON, “An Indian Farewell in Prescott’s The Conquest of Mexico”, American
Literature, 45, 3 (1973), pp. 348-356.

BURRUS, E. J., “Sigiienza y Gongora's Efforts for Readmission into the Jesuit Order”, The
Hispanic American Historical Review, 3 (1953), pp. 387-391.

BUXO, JOSE PASCUAL, “Suerio de suerios, una novela novohispana entre la alegoria barroca y la
critica ilustrada”, en Mariana Masera (ed.), Literatura y cultura populares de la Nueva
Esparia, Universidad Nacional Auténoma de México-Azul, 2004, pp. 37-47.

CAJORI, FLORIAN, “The Earliest Arithmetic published in America”, Isis, 3 (1927), pp. 391-401.

CANIZARES-ESGUERRA, JORGE, How to write the History of the New World. Histories,

Epistemologies, and Identities in the Eighteenth-Century Atlantic World, Stanford
University Press, Stanford, 2001.

410



, “La historiografia nueva”, en Nancy Vogeley y Manuel Ramos Medina (coords.),
Historia de la literatura mexicana, t. 3, Siglo Veintiuno-Universidad Nacional Auténoma
de México, México, 2011, pp. 399-413.

CASSIRER, ERNST, Filosofia de la Ilustracion, trad. Eugenio Imaz, Fondo de Cultura Econémica,
Meéxico, 2008.

CASTANEDA, CARMEN, “Censura y universidad en la Nueva Espafia”, en Carlos Alberto Gonzélez
Sénchez y Enriqueta Vila Vilar (comps.), Grafias del imaginario. Representaciones
culturales en Espaiia y América (siglos XVI-XVIII), Fondo de Cultura Econémica, México,
2003, pp. 53-71.

CASTRO MORALES, EFRAIN, Las primeras bibliografias regionales hispanoamericanas. Eguiara
y sus corresponsales, Altiplano, Puebla, 1961.

CHARTIER, ROGER, “Bibliotecas sin muros”, El orden de los libros. Lectores, autores, bibliotecas
en Europa entre los siglos XIV y XVIII, trad. Viviana Ackerman, Gedisa, Barcelona, 2005,
pp- 69-89.

CORONA, CARMEN, Lunarios. Calendarios novohispanos del siglo XVII, Publicaciones
Mexicanas, México, 1991.

Cosio, JOSE MARIA DE, Fdbulas mitologicas de Espaiia, t. 1, Istmo, Madrid, 1998.

CRrO, STELIO, “Sinapia, el Viejo Testamento y la teocracia cristiana”, Actas XII, Asociacion
Internacional de Hispanistas, Madrid, 1995, pp. 130-136.

CUADRIELLO, JAIME, “Tresguerras, el suefio y la melancolia”, Anales del Instituto de
Investigaciones Estéticas, 73 (1998), pp. 87-124.

DARNTON, ROBERT, “The case for the Enlightenment: George Washington's False Teeth”, en

George Washington's False Teeth: An Unconventional Guide to the Eighteenth Century, W.
W. Norton, New York, 2003, pp. 3-24.

DE LA TORRE VILLAR, ERNESTO, “Antecedentes de la réplica de Eguiara. Juicios criticos sobre la
Biblioteca. Prosecucion de la disputa”; “La Bibliotheca Mexicana de Eguiara. Origen,
contenido y valor”, en Juan Jos¢ de Eguiara y Eguren, Biblioteca Mexicana, t. 1, prol. y
trad. B. Fernandez Valenzuela; est. Ernesto de la Torre Villar, Universidad Nacional
Auténoma de México, México, 1986, pp. CCCXIII-CCCXLVIII; pp. CCXII-CCXCV.

, “Defensa y elogio de la cultura mexicana”; “Los descubridores de la Nueva Espafia”, en
Ernesto de la Torre Villar (coord.), Juan José de Eguiara y Eguren y la cultura mexicana,

Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1993, pp. 133-149; pp. 151-167.

DEROZIER, ALBERT, “Tercera parte: Vision cultural e ideoldgica”, en Manuel Tufion de Lara
(dir.), Historia de Espaiia, t. 7, Labor, Barcelona, 1992, pp. 321-434.

411



ESCARPIT, ROBERT, “Histoire de I’histoire de la Littérature”, en Raymond Queneau (ed.), Histoire
des Littératures, t. 3, Gallimard, Paris, 1978, pp. 1747-1826.

FARRE, JUDITH, “Pedagogia de virreyes y arcos de triunfo en la Nueva Espafia a finales del siglo
XVII”, en destiempos.com, 3-14 (2008), pp. 262-273.

FINDEN, PAULA, “Introduction: The Last Man Who Knew Everything... or Did He? Athanasius
Kircher, S.J. (1602-80) and His World”, en Paula Finden (ed.), Athanasius Kircher: The
Last Man Who Knew Everything, Routledge, New York, 2004, pp. 1-50.

FLORES RAMOS, ALICIA, Precursores del ensayo en la Nueva Espaiia (siglo XVIII). Historia y
antologia, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2002.

FONTANA LAZARO, JOSEPH y JOSE MARIA DELGADO RIBAS, “La politica colonial espafola: 1700-
1808 en Historia General de América Latina, t. 4, Enrique Tandenter (dir. vol.) y Jorge

Hidalgo (co-dir.), United Nations Educational, Scientific, and Cultural Organization
(UNESCO)-Trotta, Paris, 2000, pp. 17-32.

FOUCAULT, MICHEL, Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, Gallimard,
Paris, 1966.

FROST, ELSA CECILIA, “Los colegios jesuitas”, en Antonio Rubial Garcia (coord.), Historia de la
vida cotidiana en México, t. 2. La ciudad barroca, El Colegio de México-Fondo de Cultura
Econdémica, México, pp. 307-334.

GADAMER, HANS-GEORG, E! inicio de la sabiduria, trad. Antonio Gémez Ramos, Paidds,
Barcelona, 2001.

, El problema de la conciencia historica, trad. Agustin Domingo Moratalla, Tecnos,
Madrid, 2007.

GARAVAGLIA, JUAN CARLOS y JUAN MARCHENA, América Latina de los origenes a la
Independencia, t. 2, Critica, Barcelona, 2005.

GARCIA CARCEL, RICARDO, “Introduccion. La significacion histérica de los Borbones”, en
Ricardo Garcia Caércel (coord.), Historia de Espainia siglo XVIIl. La Espaiia de los
borbones, Catedra, Madrid, 2002, pp. 9-22.

GARCIA LOPEZ, DAVID, “Las artes en Sinapia. Reflexiones sobre una utopia espafiola”, Anales de
Historia del Arte, 8 (1998), pp. 309-319.

GARIBAY, ANGEL MARIA, Historia de la literatura ndhuatl, t. 2, Porria, México, 1954.

GARZA CUARON, BEATRIZ, “Historia de la literatura mexicana: hacia la elaboracion de historias
nacionales en lengua espafiola”, en Sebastian Neumeister (coord.), Actas del IX Congreso

de la Asociacion Internacional de Hispanistas: 18-23 de agosto 1986, Berlin, t. 2, Vervuet
Verlagsgessellschaft, Madrid, 1989, pp.551-558.

412



GAY, PETER, The Enlightenment. The science of freedom, W. W. Norton & Company, New York-
London, 1969.

GELMAN, JUAN, “La lucha por el control del Estado: administracion y elites coloniales en
Hispanoamérica” en Historia General de América Latina, t. 4, Enrique Tandenter (dir. vol.)
y Jorge Hidalgo (co-dir.), United Nations Educational, Scientific, and Cultural
Organization (UNESCO)-Trotta, Paris, 2000, pp. 251-264.

GENEVA, ANN, Astrology and the Seventeenth Century Mind. William Lilly and the Language of
the Stars, Manchester University Press, Manchester, 1995.

GERBI, ANTONELLO, “Diego de Leon Pinelo contra Justo Lipsio. Una de las primeras polémicas
sobre el Nuevo Mundo”, Fénix, 2 (1945), pp. 188-231.

, The Dispute of the New World. The History of a Polemic, 1750-1900, trad. Jeremy
Moyle, University of Pittsburgh Press, Pittsburgh, 2010.

GIL AMATE, VIRGINIA, “Aproximacion a Tardes Americanas de José Joaquin Granados y
Galvez”, en Trinidad Barrera (ed.), Herencia cultural de Espaiia en América. Siglos XVII y
XVIII, Iberoamericana-Vervuet, Madrid, 2008, pp. 171-195.

, “¢Confiar en los criollos? Apreciaciones sobre la condicioén de los espafioles americanos
en el siglo XVIII”, Olivar, 14 (2010), pp. 13-31.

, “La percepcion de la figura del conquistador en textos hispanoamericanos de los siglos
XVl y XIX”, Cuadernos de América sin nombre, 9-10 (2007), pp. 75-83.

GIL FERNANDEZ, Luis, “Terencio en Espafia: del Medievo a la Ilustracion”, en Estudios de
humanismo y tradicion cldsica, Universidad Complutense, Madrid, 1984, pp. 96-125.

GLICK, THOMAS F., “On the Influence of Kircher in Spain”, Isis, 3 (1971), pp. 379-380.

GOMEZ, JESUS, El didlogo en el Renacimiento espariiol, Catedra, Madrid, 1988.

GONGORA, MARIO, “Estudios sobre el Galicanismo y la «llustracion Catodlica» en América
Espafiola”, en Estudios de Historia de las ideas y de historia social, Ediciones

Universitarias de Valparaiso, Valparaiso, 1980, pp. 71-125.

, Estudios sobre la historia colonial de Hispanoamérica, Universitaria, Santiago de Chile,
1998.

GONZALBO AIZPURU, PILAR, “Auge y ocaso de la fiesta. Las fiestas en la Nueva Espaiia. Jubilo y
piedad, programaciéon y espontaneidad”, en Maria Agueda Méndez (ed.), Fiesta y
celebracion: discurso y espacio novohispanos, El Colegio de México, México, 2009, pp.
59-73.

413



GONZALEZ GONZALEZ, ENRIQUE, “La universidad: estudiantes y doctores”, en Antonio Rubial
Garcia (coord.), Historia de la vida cotidiana en México, t. 2. La ciudad barroca, El
Colegio de México-Fondo de Cultura Econémica, México, pp. 261-305.

GONZALEZ CASANOVA, PABLO, El misoneismo y la modernidad cristiana en el siglo XVIII, El
Colegio de México, México, 1948.

, La literatura perseguida en la crisis de la Colonia, Secretaria de Educacién Publica,
Meéxico, 1986.

GONZALEZ CANAL, RAFAEL, “El conde de Rebolledo y los albores de la Ilustracion”, Criticon,
103-104 (2008), pp. 69-80.

GONZALEZ ECHEVARRIA, ROBERTO, “Albumes, ramilletes, parnasos, liras y guirnaldas:
fundadores de la historia literaria latinoamericana”, Hispania, 75, 4 (1992), pp. 875-883.

GUERRA, FRANCOIS-XAVIER, Modernidad e independencias. Ensayos sobre las revoluciones
hispdnicas, Fondo de Cultura Econémica-MAPFRE, México, 1993.

GUNIA, INKE, De la poesia a la literatura. El cambio de los conceptos en la formacion del campo
literario espaiiol del siglo XVIII y principios del XIX, Iberoamericana-Vervuert, 2008.

HAZARD, PAUL, El pensamiento europeo en el siglo XVIII, trad. Julidn Marias, Guadarrama,
Madrid, 1958.

HIGGINS, ANTHONY, Constructing the Criollo Archive. Subjects and Knowledge in the
Bibliotheca Mexicana and the Rusticatio Mexicana, Purdue University Press, West
Lafayette (Indiana), 2000.

, “La Bibliotheca Mexicana: hacia una poética de la legitimidad criolla”, Revista de
Critica Literaria Latinoamericana, 43-44 (1996), pp. 77-88.

JACOBS, HELMUT C., Belleza y buen gusto. Las teorias de las artes en la literatura espaiiola del
siglo XVIII, trad. Beatriz Galan Echevarria, Iberoamericana, Madrid, 2001.

JEROME, LAWRENCE T., “Astrology and Modern Science: A Critical Analysis”, Leonardo, 2
(1973), pp. 121-130.

KAGAN, RICHARD L., Clio and the Crown. The politics of History in medieval and early modern
Spain, The John Hopkins University Press, Baltimore, 2009.

KUSHNER, EVA, “Articulacion historica de la literatura”, en Frangoise Perus (coord.), Historia y

literatura, Instituto de Investigaciones Dr. José Maria Luis Mora, México, 1994, pp. 165-
187.

414



LABASTIDA MUNOZ, HORACIO, La grandeza del indio mexicano, a través de Palafox y Mendoza

vy Granados y Gdlvez, Gobierno del Estado de Puebla-Benemérita Universidad Auténoma
de Puebla, Puebla, 2001.

LAFAYE, JACQUES, Quetzalcoatl et Guadalupe. La formation de la conscience nationale au
Mexique (1531-1813), Gallimard, Paris, 1974.

LAFUENTE, ANTONIO, “Las expediciones cientificas del setecientos y la nueva relacion del
cientifico con el Estado”, Revista de Indias, 180 (1987), pp. 373-378.

LANNING, JOHN TATE, “Chapter 2: University Life and Administration”, Academic Culture in the
Spanish Colonies, Kennikat Press, New York-London, 1971, pp. 34-58.

LEENHARDT, JACQUES, “A construcdo da identidade pessoal e social através da historia e da
literatura”, en Jacques Leenhardt y Sandra Jatahy Pesavento (orgs.), Discurso historico e
narrativa literdria, Universidade Estadual de Campinas, Sao Paulo, 1998, pp. 153-157.

LEON-PORTILLA, ASCENSION H. DE, “Las primeras biografias de Bernardino de Sahagin”,
Estudios de cultura ndhuatl, 22 (1992), pp. 235-252.

LEONARD, IRVING A., Don Carlos de Sigiienza y Gongora. A Mexican Savant of the seventeenth
century, University of California Press, Berkeley, 1929.

LLUCH MARTIN, ERNEST, “La difusion del cameralismo y de la fisiocracia a través de Europa y
en especial de Espafia durante el siglo XVIII”, en Francisco Javier Guillamén Alvarez y
José Javier Ruiz Ibdiez (eds.), Sapere Aude. El “Atrévete a pensar” en el Siglo de las
Luces, Cuadernos del Seminario Floridablanca, Murcia, 3 (1996), pp. 17-26.

LOPEZ DE MARISCAL, BLANCA, “Introduccion”, en Fray Joaquin Bolafios, La portentosa vida de
la Muerte, emperatriz de los sepulcros, vengadora de los agravios del Altisimo y muy

sefiora de la humana naturaleza, ed. Beatriz Lopez de Mariscal, El Colegio de México,
Meéxico, 1992, pp. 11-64.

LoPEzZ, FRANCOIS, “Una utopia espafiola en busca de autor: Sinapia. Historia de una
equivocacion. Indicios para un acierto”, Revista de historia moderna: Anales de la
Universidad de Alicante, 2 (1982), pp. 211-221.

LOPEZ PINERO, JOSE MARIA, "La Carta filosdfica, médico-chymica (1687), de Juan de Cabriada,
punto de partida de la medicina moderna en Espafa", Asclepio, 17 (1965), pp. 207-214.

LORENTE MEDINA, ANTONIO, La prosa de Sigiienza y Gongora y la formacion de la conciencia

criolla mexicana, Fondo de Cultura Econdmica-Universidad Nacional de Educacion a
Distancia, México, 1996.

415



LUQUE ALCAIDE, ELISA, “Capitulo V: Los Concilios Provinciales Hispanoamericanos”, en
Joseph-Ignasi Saranyana (dir.) y Carmen-José Alejos Grau (coord.), Teologia en América
Latina, tomo II/1, Vervuet/ Iberoamericana, Frankfurt am Main, 2005, pp. 424-524.

LYNCH, JOHN, América Latina, entre colonia y nacion, trad. Enrique Torner, Critica, Barcelona,
2001.

MALDONADO POLO, J. Luis, “La institucionalizacién de la historia natural en Nueva Espaia, el
modelo de trasplante de la ciencia ilustrada metropolitana a ultramar”, en Alejandro R.
Diez Torre, Tomas Mallo y Daniel Pacheco Fernandez (coords.), De la Ciencia llustrada a
la Ciencia Romdntica. Actas de las Il Jornadas sobre «Espaiia y las expediciones
cientificas en América y Filipinas», Ateneo de Madrid-Doce Calles, Madrid, 1995, pp. 411-
425.

MANRIQUE, JORGE ALBERTO, “Del Barroco a la Ilustracion”, en AA.VV., Historia General de
Meéxico, El Colegio de México, México, 2000, pp. 431-488.

MARAVALL, ANTONIO, La teoria espaiiola del Estado en el siglo XVII, Instituto de Estudios
Politicos, Madrid, 1944.

MARTINEZ VIDAL, ALVAR y JOSE PARDO TOMAS, “Un siglo de controversias. La medicina
espafiola de los novatores a la Ilustracion”, en Josep Lluis Barona, Javier Moscoso, Juan

Pimentel (eds.), La llustracion y las ciencias. Para una historia de la objetividad,
Universitat de Valencia, Valencia, 2003, pp. 107-136.

MARTINEZ, JOSE Luis, “Historiografia de la literatura mexicana: desde los origenes hasta
Francisco Pimentel”, Nueva Revista de Filologia Hispdnica, 1 (1951), pp. 38-68.

, Nezahualcoyotl, vida y obra, Fondo de Cultura Econémica, México, 1990.

MARTINEZ E., RAFAEL, “Among Men, closest to God”, en Santiago Ramirez y Robert S. Cohen

(eds.), Mexican Studies in the History and Philosophy of Science, Kluwer Academic
Publishers, Boston, 1995, pp. 129-149.

MATUTE, ALVARO, Lorenzo Boturini y el pensamiento histérico de Vico, Universidad Nacional
Auténoma de México, México, 1976.

MEEK, RONALD L., La fisiocracia, trad. José Garcia-Duran, Ariel, Barcelona, 1975.

MENDEZ, MARIA AGUEDA, “Una relacion conflictiva: la Inquisicion novohispana y el chocolate”,
Secretos del Oficio: avatares de la Inquisicion novohispana, El Colegio de México-
Universidad Nacional Auténoma de México-CONACYT, México, 2001, pp. 81-96.

MENDEZ, MARIA AGUEDA, GEORGES BAUDOT, “La Revolucion francesa y la Inquisicion
mexicana. Textos y pretextos”, en Maria Agueda Méndez, Secretos del Oficio: avatares de

la Inquisicion novohispana, El Colegio de México-Universidad Nacional Autobnoma de
México-CONACYT, 2001, pp. 53-68.

416



MENDEZ BANUELOS, SIGMUND JADMAR, “Ingenio y construccion alegoérica en dos arcos
triunfales novohispanos” en Alicia Mayer (coord.), Carlos de Sigiienza y Gongora.
Homenaje 1700-2000, t. 1, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2000, pp.
35-65.

MESTRE SANCHIS, ANTONIO, Apologia y critica de Espaiia en el siglo XVIII, Marcial Pons,
Madrid, 2003.

, “Ilustracion, regalismo y jansenismo”, en Alfredo Floristan Imizcoz (coord.), Historia
de Espaiia en la Edad Moderna, Ariel, Barcelona, 2009, pp. 715-740.

, Humanistas, politicos e ilustrados, Universidad de Alicante, Alicante, 2002.

, “Reflexiones sobre el influjo de Vives en el reformismo del dean Marti”, Estudis:
Revista de historia moderna, 23 (1997), pp. 253-268.

MILLARES CARLO, AGUSTIN, “Noticia biografica de don Juan José de Eguiara y Eguren”, en Juan
José de Eguiara y Eguren, Prologos a la Biblioteca Mexicana, trad., est. y anot. Agustin
Millares Carlo, México, Fondo de Cultura Econémica, 1996, pp. 23-37.

MIRALLES MALDONADO, JOSE C., “Terencio en Espana: la traduccion del Heautontimoroumenos
realizada por José Musso Valiente”, Santos Campoy Garcia, Manuel Martinez Arnaldos y
José Luis Molina Martinez (coords.), José Musso Valiente y su época (1785-1838): la
transicion dehell, W. J. T, “l Neoclasicismo al Romanticismo, t. 2, Ayuntamiento de Lorca-
Universidad de Murcia, Murcia, 2006, pp. 593-606.

MORARNA, MABEL, “Formacién del pensamiento critico-literario en Hispanoamérica: Epoca
Colonial”, Revista de Critica Literaria Latinoamericana, 31-32 (1990), pp. 255-265.

MORENO CORRAL, MARCO ARTURO, Las ciencias exactas en Meéxico. Epoca Colonial,
Universidad Auténoma de la Ciudad de México, México, 2007.

MORENO, ROBERTO, “La Historia antigua de México de Antonio de Leén y Gama”, Estudios de
historia novohispana, 7 (1981), pp. 49-78.

MORILLA CRITZ, JOSE, “Las expediciones cientificas a América en el siglo XVIII y la ciencia
economica”, en Alejandro R. Diez Torre, Tomds Mallo y Daniel Pacheco Fernandez
(coords.), De la Ciencia Ilustrada a la Ciencia Romdntica. Actas de las Il Jornadas sobre
«Esparia y las expediciones cientificas en América y Filipinas», Ateneo de Madrid-Doce
Calles, Madrid, 1995, pp. 247-256.

MUNOz-ALONSO LOPEZ, GEMMA, “La critica de Vico a Descartes”, Cuadernos sobre Vico, 2
(1992), pp. 51-63.

NAVARRO, BERNABE, “Carlos de Sigiienza y Gongora: eje central de la ciencia y la filosofia en el
Meéxico colonial”, en Filosofia y cultura novohispanas, Universidad Nacional Auténoma
de México, México, 1998.

417



, Cultura mexicana moderna en el siglo XVIII, Universidad Nacional Auténoma de
México, México, 1983.

NAVARRO BROTONS, VICTOR, “La Libra Astronomica y Filosdfica de Sigiienza y Géngora: la
polémica sobre el cometa de 1680” en Alicia Mayer (coord.), Carlos de Sigiienza y

Gongora. Homenaje 1700-2000, t. 1, Universidad Nacional Auténoma de México, México,
2000, pp. 145-185.

O'GORMAN, EDMUNDO, “Datos sobre D. Carlos de Sigiienza y Géngora (1669-1677)”, Boletin
del Archivo General de la Nacion, XV, 4 (1944), pp. 593-612.

, Meditaciones sobre el criollismo, Centro de Estudios de Historia de México, México,
1970.

OSORIO ROMERO, IGNACIO, “Jano o la literatura neolatina de México (Vision retrospectiva)”’, en
AA. VV., Cultura cldsica y cultura mexicana. Conferencias, Universidad Nacional
Auténoma de México, México, 1983, pp. 11-46.

, La luz imaginaria. Epistolario de Atanasio Kircher con los novohispanos, Universidad
Nacional Auténoma de México, México, 1993.

PAGDEN, ANTHONY, “The Reception of the 'New Philosophy' in Eighteenth-Century Spain”,
Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, 51 (1988), pp. 126-140.

PARRY, J. H., “Juan de Tovar and the History of the Indians”, Proceedings of the American
Philosophical Society, 121, 4 (1977), pp. 319-317.

PATRIS-DEBREUIL, LOUIS MARIE, “Précis de la vie et des écrits de Grosley”, en Pierre-Jean
Grosley, Ephémérides de P. J. Grosley, t. 1, Paris, 1811, pp. V-XXII.

PAz, OcTtaviO, Sor Juana Inés de la Cruz o las trampas de la fe, Fondo de Cultura Econémica,
México, 1982.

PERALTA RUIZ, VICTOR, “Las razones de la fe. La Iglesia y la Ilustracion en el Perti, 1750-1800”
en Scarlett O’Phelan Godoy (comp.), El Perii en el siglo XVIII. La Era Borbonica,
Pontificia Universidad Catdlica del Peru-Instituto Riva-Agiiero, Lima, 1999, pp. 177-204.

PEREZ MAGALLON, JESUS, “Goéngora y su ambigua apropiacion en el tiempo de los novatores”,
Criticon, 103-104 (2008), pp. 119-130.

PEREZ-MARCHAND, MONELISA, “Capitulo VI: Naturaleza de las censuras”, en Dos etapas
ideologicas del siglo XVIII en México a través de los papeles de la Inquisicion, México, El

Colegio de México, 2005, pp. 87-91.

PERUS, FRANCOISE, “Introduccion”, en Frangoise Perus (coord.), Historia y literatura, Instituto
de Investigaciones Dr. José Maria Luis Mora, México, 1994, pp. 7-28.

418



PESET, JOSE Luis, “Ciencia y politica en las expediciones a América”, en Alejandro R. Diez
Torre, Tomas Mallo y Daniel Pacheco Fernandez (coords.), De la Ciencia Ilustrada a la

Ciencia Romdntica. Actas de las Il Jornadas sobre «Espariia y las expediciones cientificas
en América y Filipinas», Ateneo de Madrid-Doce Calles, Madrid, 1995, pp.141-149.

PESET, MARIANO y SALVADOR ALBINANA, La ciencia en las universidades espaiiolas, Akal,
Madrid, 1996.

PoLTt, JOHN H. R. (ed.), Poesia del siglo XVIII, Castalia, Madrid, 1984.

PosAaDAS MEJiA, GERMAN, “El P. Oviedo, precursor de los jesuitas ilustrados”, Historia
Mexicana, 7, 1 (1957), pp. 45-59.

PRATT, MARY LOUISE, Imperial eyes. Travel Writings and Transculturation, Routledge, London,
1992.

QUINONES KEBER, ELOISE, Codex Telleriano-Remensis. Ritual, Divination, and History in a
Pictorial Aztec Manuscript, University of Texas Press, Austin, 1995.

REYES, ALFONSO, Letras de la Nueva Espafia, en Obras completas, t. X1, Fondo de Cultura
Econdémica, México, 1997, pp. 279-395.

RICOEUR, PAUL, Histoire et Vérité, Seuil, Paris, 1955.
, Temps et récit, t. 1, Seuil, Paris, 1983.

ROBLES, JOSE FRANCISCO, “La Atlantida en América: ideologia de un mito”, Armas y Letras
(Universidad Auténoma de Nuevo Le6n), 57 (2007), pp. 57-63.

ROMERO GALVAN, JOSE RUBEN Y TANIA ORTIZ GALICIA, “Historiadores del siglo XVIII
novohispano”, en Nancy Vogeley y Manuel Ramos Medina (coords.), Historia de la

literatura mexicana, t. 3, Siglo Veintiuno-Universidad Nacional Auténoma de México,
México, 2011, pp. 448-459.

Rosst, PAoLO, “Considerazioni sul declino dell'astrologia agli inizi dell'eta moderna”, en
AA.VV., L'opera e il pensiero di Giovanni Pico della Mirandola nella storia
dell'umanesimo, t. 2, Istituto Nazionale di Studi sul Rinascimento, Firenze, 1965, pp. 315-
331.

, Francis Bacon: de la magia a la ciencia, trad. Susana Gomez Lépez, Alianza, Madrid,
1990.

ROVIRA, JOSE CARLOS, “Nezahualcoyotl y la invencion de las tradiciones”, Cuadernos de
Ameérica sin nombre, 9-10 (2007), pp. 178-184.

, “Para una revision de la polémica mexicana dieciochesca con Manuel Marti, dean de
Alicante”, Shaq Al-Andalus, 10-11 (1993-1994), pp. 607-636.

419



RUBIAL GARCIA, ANTONIO, “La era ilustrada. Culminacion y fin de una utopia”, en El paraiso de
los elegidos. Una lectura de la historia cultural de Nueva Espaiia (1521-1804), Fondo de
Cultura Econémica-Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2010, pp. 343-
464.

RUBIAL, ANTONIO, IVAN ESCAMILLA, “Un Edipo ingeniosisimo. Carlos de Sigiienza y Gongora y
su fama en el siglo XVIII”, en Alicia Mayer (coord.), Carlos de Sigiienza y Goéngora.
Homenaje 1700-2000, t. 2, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2002, pp.
205-224.

SARRAILH, JEAN, La Espaiia llustrada de la segunda mitad del siglo XVIII, trad. Antonio
Alatorre, Fondo de Cultura Econémica, México, 1957.

SEBOLD, RUSSEL P., El rapto de la mente. Poética y poesia dieciochesca, Anthropos, Barcelona,
1970.

SIBIRSKY, SAUL, “Carlos de Sigiienza y Gongora (1645-1700). La transicién hacia el iluminismo
criollo en una figura excepcional”, Revista Iberoamericana, XXXI, 60 (1965), pp. 195-207.

SOBOUL, ALBERT, GUY LEMARCHAND y MICHELE FOGEL, El siglo de las luces. Los inicios (1715-
1750), t. 1, trad. Juan Calatrava Escobar, Akal, Madrid, 1992.

SOLANO, FRANCISCO DE, Cuestionarios para la formacion de las relaciones geogrdficas de
Indias siglos XVI/XIX, Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, Madrid, 1988.

SPELL, JEFFERSON REA, Rousseau in the Spanish World before 1833. A Study in Franco-Spanish
Literary Relations, Gordian Press, New York, 1969.

, “Rousseau’s 1750 Discours in Spain”, Hispanic Review, 4, 2 (1934), pp. 334-344.

TANCK DE ESTRADA, DOROTHY, “Aspectos politicos de la intervencion de Carlos III en la
Universidad de México”, Historia Mexicana, 38, 2 (1988), pp. 181-197.

, “El rector desterrado. El surgimiento y la caida de Antonio Lépez Portillo, 1730-17807,
en Enrique Gonzdlez Gonzalez y Leticia Pérez Puente (coords.), Permanencia y cambio.
Universidades hispdnicas, 1521-2001, t. 1, Universidad Nacional Autobnoma de México,
Meéxico, 2005, pp. 181-196.

TOMLINSON, GARY, “Ideologies of Aztec Song”, Journal of the American Musicological Society,
48, 3 (1995), pp. 343-379.

TORALES PACHECO, JOSEFINA MARIA CRISTINA, llustrados en la Nueva Esparia. Los socios de la
Real Sociedad Bascongada de los Amigos del Pais, Universidad Iberoamericana-Real
Sociedad Bascongada de los Amigos del Pais-Colegio de San Ignacio de Loyola Vizcainas,
Meéxico, 2001.

420



, “Las bibliothecas, tesauros literarios del siglo XVIII”, en Nancy Vogeley y Manuel
Ramos Medina (coords.), Historia de la literatura mexicana, t. 3, Siglo Veintiuno-
Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2011, pp. 497-524.

TOVAR DE TERESA, GUILLERMO, Pegaso o el mundo barroco novohispano en el siglo XVII,
Vuelta-Heliépolis, México, 1993.

TRABULSE, ELIAS, “Itinerarium Scientificum: de Alejandro Fabidn a Carlos de Sigiienza y
Gongora”, en Alicia Mayer (coord.), Carlos de Sigiienza y Gongora. Homenaje 1700-2000,
t. 2, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2002, pp. 27-36.

, “La obra cientifica de don Carlos de Siglienza y Géngora (1767-1700)”, en Alicia
Mayer (coord.), Carlos de Sigiienza y Gongora. Homenaje 1700-2000, t. 1, Universidad
Nacional Auténoma de México, México, 2000, pp. 93-123.

, Los manuscritos perdidos de Sigiienza y Gongora, El Colegio de México, México,
1988.

TUDISCO, ANTHONY, “America in Some Travelers, Historians, and Political Economists of the
Spanish Eighteenth Century”, The Americas, 15, 1 (1958), pp. 1-22.

, “The Land, People, and Problems of America in Eighteenth-Century Spanish Literature”,
The Americas, 12, 4 (1956), pp. 363-384.

UBEDA DE LOS COBOS, ANDRES, “Literatura artistica”, en Francisco Aguilar Pifial (ed.), Historia
literaria de Espaiia en el siglo XVIII, Trotta-Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas, Madrid, 1996, pp. 1029-1064.

URZAINQUI, INMACULADA, “El concepto de historia literaria en el siglo XVIII”, en AA. VV,,
Homenaje a Alvaro Galmés de Fuentes, t. 3, Universidad de Oviedo-Gredos, Madrid, 1987,
pp- 565-589.

VIGIL, JOSE MARIA, Nezahualcoyotl, Universidad Auténoma del Estado de México, México,
2002.

VOGELEY, NANCY, “Introduccion”, en Nancy Vogeley y Manuel Ramos Medina (coords.),
Historia de la literatura mexicana, t. 3, Siglo Veintiuno-Universidad Nacional Auténoma
de México, México, 2011, pp. 13-33.

WALKER, JAMES BACKHOUSE, Abel Janszoon Tasman, his life and voyages. Read before the
Royal Society of Tasmania, 25 November 1895, William Grahame-Government Printer-
Hobart, Tasmania, 1896.

WHITAKER, ARTHUR P., “The Dual Rdéle of Latin America in the Enlightenment”, en Arthur P.

Whitaker (ed.), Latin America and the Enlightenment, Cornell University Press, Ithaca,
1961, pp. 3-21.

421



