305.5633
M935

EL COLEGIO
DE MEXICO




R 15750

7 AUTOR

TITULOMovimientos ...

" FecHA | —_——

" ./333.14/M935/e3.6 313780

Movimientos...




EL COLEGIO
DE MEXICO

Biblioteca Danie| Cosio Villegas
Coordinacion de Servicios

Firma de salida

SIANCG URwgL Loy YigEa

In entarig 2007

EL COLEGIO DE MEXICO

LT

*3 905 0371835 /*






MOVIMIENTOS AGRARIOS Y CAMBIO SOCIAL
EN ASIA Y AFRICA






ENSAYOS 3

CENTRO DE ESTUDIOS ORIENTALES






Prodyot C. Mukherjee
Celma Agiiero
Susana B. C. Devalle
Michiko Tanaka
Jean Meye#STA OBRA FORMA PARTE DE LA
COLECCICN ROMADA POR LUIS MURQ
7 » 7| COLEGIO DE MEXICO.
/
MOVIMIENTOS
AGRARIOS Y CAMBIO
SOCIAL EN

ASTIA Y AFRICA

¥

El Colegio de México



cE
Fsosdzégw

M 9325

31378Qf'

Primera edicién, 1974

Open access edition funded by the National Endowment for the
Humanities/Andrew W. Mellon Foundation Humanities Open
Book Program.

Ev  HC HD

The text of this book is licensed under a Creative Commons
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License:
https://creativecommons.org/licences/by-nc-nd/4.0/

Derechos reservados conforme a la ley
© 1974, EL CoLEGIO DE MEXICO
Guanajuato 125, México 7, D. F.

Impreso y hecho en México
Printed and made in Mexico



INDICE

INTRODUCCION
Prodyot C. Mukherjee

UN MOVIMIENTO MAHDISTA. IMPACTO DEL ISLAM EN EL
PROCESO DE CAMBIO SOCIAL EN AFRICA OCCIDENTAL

Celma Agiiero

ESTRUCTURA AGRARIA, MOVIMIENTOS CAMPESINOS Y POL{-
TICA EN BENGALA EN EL SIGLO XIX

Prodyot C. Mukherjee

EL MOVIMIENTO BIRSA{TA. UN MOVIMIENTO MILENARIO EN
UNA SOCIEDAD TRIBAL

Susana B. C. Devalle

“YONAOSHI-IKKI.” MOVIMIENTOS CAMPESINOS EN LA CRI-
SIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO

Michiko Tanaka
REFLEXIONES SOBRE MOVIMIENTOS AGRARIOS E HISTORIA
NACIONAL EN MEXICO

Jean Meyer

BIBLIOGRAFiA

23

67

129

181

241

265






INTRODUCCION

Prodyot C. Mukherjee






No Es NECESARIO justificar en México una investigacién sobre his-
toria agraria, especialmente sobre los movimientos campesinos. La
revoluciéon mexicana, que modeld los perfiles de la sociedad y del
sistema politico del México contemporaneo, ha sido considerada
con frecuencia, satisfactoriamente o no, como una revolucién agra-
ria. La importancia de los movimientos campesinos, aun de aque-
llos que no reciben el nombre formal de “agrarismo”, fue y sigue
siendo una parte relevante de la historia social mexicana. Emi-
liano Zapata es todavia un simbolo importante en el México in-
dustrializado: constantemente alimenta las fuerzas del progreso y
la justicia social.

Por mucho tiempo los historiadores de Europa medieval han
estudiado especialmente este problema. La decadencia del feuda-
dalismo y el surgimiento de una economia industrial en Europa,
se acompafiaron de gran cantidad de convulsiones en el cam-
po. Las rebeliones de los campesinos en Inglaterra, en Europa
Central y en Rusia han recibido la debida atencién de los histo-
riadores.! Sus simbolos y leyendas han pasado a formar parte de

1 J. H. Elliot, et al., Revoluciones y rebeliones de la Europa moderna,

3



4 PRODYOT C. MUKHERJEE

las tradiciones liberal y radical del pensamiento social europeo.
En nuestros dias se mantiene adn el interés por estos movi-
mientos como tema de estudios histdricos, pero tvinicamente los
estudios mds recientes se han enriquecido con los avances de la
investigacion en el campo de la antropologia y de la sociologia,
investigaciones realizadas en su mayor parte en Asia, Africa y
América Latina.

La ciencia politica, interesada en el estudio del proceso de
moderizacion de las sociedades ‘“tradicionales”, también ha di-
rigido su atencién a los problemas histéricos que representan
las condiciones agrarias y la inquietud social. Las obras recientes
de dos conocidos politélogos norteamericanos, Barrington Moore
y Samuel Huntington,? estdn dedicadas a la historia comparativa
de la modernizacién. Ambos intentan hacer generalizaciones de
alto nivel con respecto a las vias de modernizacién y al papel
que desempefia la inquietud rural en este proceso. De acuerdo
con estos autores, la amplitud de la modernizacién y el caracter
del régimen que evoluciona durante ese proceso, dependen de la
relacidn que existe entre los grupos elitistas urbanos, las élites
rurales y las masas campesinas. Segiin Huntington, la moderni-
zacién consiste esencialmente en el cierre de la “brecha ciudad-
campo” que se logra a través de la “irrupcién urbana” y de la
reintegracién de la organizacién gubernamental cuando las masas
rurales quedan integradas a ella bajo el liderazgo de las élites
urbanas. La “irrupcién urbana” se acompafia por lo general por
un “levantamiento verde” (Green Rising: rebelién en el campo)
y el caricter del régimen que le sigue depende de quienes res-
palden y dirijan ese “levantamiento verde”: intelectuales nacio-
nalistas, una junta militar de orientacién rural o intelectuales ur-
banos revolucionarios.

Moore ha estudiado cinco casos de modernizacion: Inglaterra,
Alemania, Estados Unidos, Japén e India, en términos de la in-
teraccién entre los cuatro actores principales de la sociedad pre-
moderna: la clase alta terrateniente, la burguesia urbana, la

Alianza Editorial, Madrid, 1972. Especialmente el articulo de Lawrence
Store: “La Revolucién inglesa”.

2 Samuel P. Huntington, Political Order in Changing Societies, Yale
University Press, Londres, 1970. Barrigton Moore, Social origins of Dic-
tatorship and Democracy. Boston, 1966.



INTRODUCCION 5

burocracia gubernamental y el campesinado. Moore centra més
su atencién en el aspecto econémico de la modernizacién, comen-
zando con la comercializacién de la agricultura antes y durante
la “irrupcion urbana” y la respuesta de los diferentes grupos so-
ciales a este proceso. Las generalizaciones que deduce indican que
cuando una burguesia urbana independiente toma en sus manos
la direccién del proceso modernizador, la modernizacién demo-
critica puede darse a través de la conversion o destruccién del
poder de la clase alta rural, como sucedié en Inglaterra y en Fran-
cia. Cuando la clase alta rural es la que realiza el proceso y al
mismo tiempo controla la burocracia gubernamental, el resultado
parece ser el fascismo (Alemania y Japdn). Si no existe una
burguesia urbana independiente y la clase alta rural no es capaz
de modernizar la agricultura, el desajuste social produciria con-
diciones favorables para violentas rebeliones campesinas, las cua-
les pueden ser utilizadas por los partidos de orientacién marxista
de la intelligentsia para derrocar a los regimenes existentes e ini-
ciar un proceso de modernizacién totalitaria (Unién Soviética y
China). Moore también dedica una seccién completa de su libro
al problema de las revoluciones campesinas: las condiciones bajo
las cuales suceden estos movimientos y sus consecuencias sobre
el proceso de modernizacion.

Por todo esto, el problema de los movimientos campesinos inte-
resa a los politélogos en dos aspectos: primero, el punto de la
ruptura decisiva con el pasado cuando las conmociones o los
levantamientos rurales juegan una parte importante; y segundo,
la incorporacién de las masas rurales a la organizacion guber-
namental y la construccién del estado nacional. El mecanismo del
segundo proceso determina el caricter de la organizacién guber-
namental de la sociedad modernizada. En muchos paises de Asia,
Africa y América Latina, este problema también esta relacionado
con el de la marginalizacién de un amplio sector de la poblacién
urbana y rural a través de un proceso parcial de modernizacion,
bajo condiciones de dependencia externa de la economia en su
totalidad.

En el caso de la historia de México, la marginalizacion de la
poblaciéon campesina y su efecto sobre el destino del estado na-



6 PRODYOT C. MUKHERJEE

cional queda ilustrado con la siguiente cita en la que Sartorius,?
durante la visita que hizo a México después de la guerra de 1847,
decia acerca de las comunidades campesinas indigenas y de su
relacién con el Estado:

- Los indios estan ligados a su tierra como los animales domés-
ticos a su establo, pero no son patriotas. No se moveran salvo
por compulsién; sus vidas y su manera de pensar son estereoti-
pos; les es imposible ampliar el circulo limitado de sus ideas.

La guerra con Norteamérica ofrecié la m4s clara evidencia de
ello. No se hablaba de levantamientos populares porque los in-
dios permanecieron indiferentes; sélo en las grandes ciudades
algunos de los criollos mis educados mostraron interés por el
resultado.

Mais adelante discute la entrada del ejército de Scott, que des-
de Veracruz

...penetré al interior por la Unica carretera, a través de un cam-
po hostil, con numerosos pasos estrechos, atravesando una cadena
de montafias de diez a doce mil pies sobre el nivel del mar, a
cerca de setenta leguas de distancia de sus reservas y abasteci-
mientos. Scott podia haber quedado aislado de la costa; una in-
significante partida guerrillera hubiera podido interceptar sus co-
municaciones; hubiera estado perdido si se hubiera reunido la
poblacién de la llanura para atacarlo o si ésta se hubiera negado
a acceder a sus demandas.

Pasando por alto el acostumbrado prejuicio de los europeos del
siglo X1X con respecto a los indios, nos detenemos en dos cuestio-
nes politicas que aqui se plantean y que actualmente animan y
agitan el escenario del mundo subdesarrollado:

Primero, el problema de la integracion nacional, o ese aspecto
del proceso de construccién nacional que lleva a la comunidad,
al grupo, a la casta y a otras lealtades regionales o seccionales,
a subordinarse a la lealtad hacia la comunidad nacional; en otras
palabras, a la creacién de una conciencia con la que un individuo
no sélo se identifica con el grupo inmediato al cual pertenece,
sino también con la nacion. ,

Segundo, la importancia de la participacion campesina en mo-

8 Christian Sartorius, Mexico About 1850, Stuttgart, 1967.



INTRODUCCION . 7

vimientos de liberacion nacional como la guerrillas; tal ha sido el
caso de Vietnam, Argelia y China. :

De hecho, a partir de este momento se puede escribir una his-
toria de México en términos de la integracién de las comunidades
campesinas desde la revolucién hasta nuestros dias, y del éxito
o fracaso de la empresa. Ya sea que se entienda el nacionalismo
como la ideologia de un movimiento independientista; como la
creacién de una identidad nacional, conciencia o espiritu; como
la construccién de un estado viable o el comienzo de un proceso
de crecimiento econémico autosostenido después de lograda la
independencia, las cuestiones cruciales en todas las excolonias gi-
ran en torno a los problemas agrarios.

Aunque se considere al campesinado como grupo marginal no
significa que no esté involucrado en la politica nacional. La for-
maci6én del Estado es un modo de integracién de distintas co-
munidades campesinas y otras, desde un centro politico por un
grupo de élite. No es necesario que el centro sea urbano o que
sea un lugar estable como se ha visto en algunos casos de Africa.
Pero la élite gobernante establece medios de extraccién del exce-
dente para mantenerse y la relacién del centro politico con los
grupos periféricos determina el cardcter del estado. Asi, la poli-
tica premoderna de Asia y Africa ha sido descrita como despo-
tismo oriental, imperios agrario-burocriticos o variantes de feu-
dalismo.

Desde la expansién europea. en la época del mercantilismo,
todas estas sociedades han estado atados a un destino comin;
cayeron bajo el dominio de los estados europeos. Ya fueran direc-
tamente colonizados, conquistados o no, todos los estados y
pueblos de Africa, Asia y Ameérica Latina estuvieron sujetos a
fuerzas fuera de su control. Las formas anteriores de integracién,
los estados incas, aztecas, mogoles, los chinos y africanos, sucum-
bieron a estas presiones y surgieron nuevos estados en su lugar.

A pesar de estar sujetos a un destino comin, los cambios fu-
turos en estos estados dependen tanto del caricter del poder oc-
cidental (del que ya dependen) como de las fuerzas internas.
India, Indonesia y més tarde Africa, fueron conquistadas. China,
a pesar de ser nominalmente independiente, fue dominada desde
el exterior. Unicamente Jap6n pudo escapar a tal destino.



8 PRODYOT C. MUKHERJEE

La administracién occidental no cubri6 completamente las 4reas
de los estados conquistados. En la India y en Indonesia, grandes
regiones estuvieron sujetas al dominio indirecto por medio de
principes locales, mientras existian enclaves de ciudades occiden-
talizadas que eran los nuevos centros de poder. El dominio occi-
dental en estas regiones cubrié también una amplia gama de so-
ciedades desde las de cazadores y recolectores hasta sociedades
agrarias o mercantiles. Los poderes europeos tampoco eran igua-

“les. Aunque los paises ibéricos fueron pioneros de los viajes de
descubrimiento, es en Inglaterra y en los paises de la Europa
atlantica, donde las revoluciones de modernizacién —en econo-
mia, en sistema politico, y sistema de valores— alcanzaron sus
mayores logros. Asi, la dominacién europea en el siglo XIX sig-
nificaba principalmente un sistema internacional de capitalismo
encabezado por Inglaterra.

El proceso de cambio social que inici6 la conquista europea y
que se ha acelerado desde la descolonizacion (después de la se-
gunda guerra mundial) se estudia generalmente bajo el concepto
de modernizacién. Recientemente el concepto ha sido criticado, en
nuestra opinién justamente, como inadecuado y ambiguo. Los
criticos sefialan que la tradicién y la modernidad no se pueden
considerar como polos opuestos. No todas las sociedades llama-
das tradicionales son similares y, por otra parte, lo que se define
como tradicional en términos europeos puede convertirse en fuer-
za modernizadora (como el caso de Gandhi en la India). En
otras palabras, la experiencia de Europa occidental, especialmente
la de Inglaterra, se considera como modelo de modernizacién
para juzgar los cambios en las sociedades poscoloniales. Clifford
Geertz criticd el libro de Gunnard Myrdal,* Asian Drama, preci-
samente por esa razén. Pero hay razones més sélidas para hacer
1a critica. El concepto de modernizacién a menudo no toma en
cuenta el hecho de que justamente la dominacién occidental ha-
bia creado las condiciones o barreras estructurales que obstacu-
lizaron la industrializacién, el desarrollo agricola, la participacién
politica, fenémenos indicadores de modernizacién. En la actua-
lidad, la brecha tecnolGgica entre paises pobres y paises ricos ha
creado una situacién en la que resulta casi imposible para un

¢ Clifford Geertz, “Myrdal’s Asia”, Encounter, julio, 1969.



INTRODUCCION 9

pais pobre seguir el modelo occidental. Ademas, la moderniza-
cién se presenta como un concepto libre de valores; no toma en
cuenta el tipo de sociedad que los pueblos del mundo poscolonial
estdn tratando de crear. En otras palabras, enfocar el problema
de la modernizacién en términos unilineares es inaceptable y los
autores de este volumen estdn conscientes de ello. Aunque a ve-
ces hayan aplicado esa palabra, comprenden que en Africa, Asia
y América Latina, han existido grandes divergencias del modelo
occidental, asi como innovaciones en todas las esferas de la vida.

“El campesino es una figura inmemorial en el paisaje social
del mundo, pero la antropologia lo ha descubierto sélo reciente-
mente.” De esta manera comenzé Clifford Geertz® su revisién de
la enorme cantidad de estudios sobre campesinos aparecidos en
los ultimos afios. Los historiadores han estudiado al campesino
sin considerar el problema de las definiciones, mas para las cien-
cias sociales éstas son indispensables. En ellas haremos notar dos
aspectos distintos. Robert Redfield, quien ha marcado con su
influencia mas que nadie el estudio del campesinado, visualizé a
este sector de la sociedad como un “estatus cultural” cuyas ca-
racteristicas més importantes residen en su cosmovisin, valores,
estilo de vida, elementos que contrastan y estin en constante in-
teraccién con la cosmovisién y estilo de vida de la gentry. “La
cultura de una comunidad campesina [...] es un aspecto o una
dimensién de la civilizacién de la que forma parte.” Los que
siguen a Redfield han encontrado sus ideas de interaccién, comu-
nicacién y relaciones entre la Gran Tradicion de la élite educada,
y la Pequefia Tradicién, concreta, de campesinos iletrados, muy

5 Clifford Geertz, “Studies in Peasant Life: Community and Society”
en Biennial Review of Anthropology, 1961.

Menciona entre otros 158 titulos:

P. Carrasco, Land and Polity in Tibet, Seattle, 1959.

L. Fallers, “Are African cultivators properly to be called peasants?”
Current Anthropology 2: 108-10, 1961.

R. Redfield, Peasant Society and Culture, Chicago, 1956.

K. Wittfogel, Oriental Despotism, New Haven, 1957.

E. Wolf, “Types of Latin American. Peasantry”, American Anthropo-
logist 57, pp. 452-71, 1955.

“Aspects of Group Relation in a Complex Society.” American Anthro-
pology, 58, pp. 1056-78, México, 1956.

Agregamos que el libro de Gianni Sofri: El modo de produccién asid-
tico, Ediciones Peninsula, 1971, tiene una excelente bibliografia.



10 PRODYOT C. MUKHERJEE

utiles para el estudio de la civilizacién india y de otras civilizacio-
nes. La otra definicién subraya el aspecto ecoldgico y econémico
de la vida campesina. Eric Wolf define al campesino como: 1)
un productor agricola (mis que un pescador, un comerciante,
etc.); 2) un propietario de tierras con control efectivo de la tie-
rra que trabaja (mds que un arrendatario dependiente, un jorna-
lero, etc.); y 3) un cultivador orientado hacia la subsistencia,
quien si vende su cosecha lo hace para satisfacer las necesidades
diarias y mantener un estatus establecido (en oposicién al cam-
pesino que lo vende para obtener beneficios). Otros, como Witt-
fogel y Carrasco han tendido a considerar al campesinado como
un estatus politico cuyos lazos con el mundo exterior se establecen
a lo largo de las lineas de sus obligaciones hacia el sefior, el
burdcrata, el sacerdote o el rey; estas lineas, aunque no son ine-
vitables, se localizan en el sistema de tenencia de la tierra.

Las definiciones son importantes en el estudio de las sociedades
complejas de Asia y Africa, donde es necesaria al menos una de-
finicion minima de sociedad tribal o campesina. Asi, Fallers, al
considerar si los cultivadores dahomey, ashanti y buganda son
campesinos, llega a la conclusién de que en sentido politico y eco-
némico pueden llamarse campesinos, pero no en sentido cultural.
La bifurcacion de la cultura en alta y baja, de la élite educada y
folk, es relativamente débil.

En la India, como en Africa,® es importante el problema de las
sociedades tribales y campesinas dentro de una sociedad nacional
mas amplia. Bailey’ sostiene el punto de vista de que la sociedad
tribal de ninguna manera es diferente de la sociedad hindd, ni es
acertado decir que no hay diferencias significativas entre la socie-
dad de castas y las llamadas tribus. Resuelve el problema enfa-
tizando que las tribus y las sociedades de castas en la India for-
man un continuum. La diferencia reside en la organizacioén social
de la sociedad de castas, donde los grupos especializados e inter-
dependientes econdmicamente estin ordenados de manera jerar-
quica mientras que los grupos que habitan los territorios tribales

- 6 Jack Goody, “Feudalism in Africa?”’ en George Dalton, Economic
Development and Social Change.

7 F. G. Bailey, “Tribe and ‘Caste’ in India”, en Contributions to Indian
Sociology, Num. I, Oct. 1961.



INTRODUCCION 11

no lo estidn ni son dependientes en lo econémico a través de la
. especializacién de las actividades econémicas. También sefiala que
las tribus se han transformado en castas a través de la historia y
se estan convirtiendo en algo diferente en nuestros tiempos.

Pero la estratificacién rural no es simplemente una cuestién de
castas y de ocupaciéon. En la India, el problema no se resuelve
simplemente con la divisién de la poblacién aldeana en campesi-
nos ricos, medios y pobres, de acuerdo con la cantidad de tierra
que posean o que cultiven, y los trabajadores agricolas sin tierras
que reciban sueldos en moneda o en especie, conforme a un con-
trato o sgin la tradicion. Esta situacion se debe a la presién sobre
la tierra y a la complejidad del sistema de tenencia. Segiin este
sistema, la misma persona que posee un pedazo de tierra puede
trabajar como asalariado agricola o poseer una muy pequefia por-
cién de tierra que renta o es cultivada por una familia que no la
posee, mientras que-el duefio trabaja en la ciudad. Un individuo
puede tener la propiedad absoluta de una porcién de terreno, otra
bajo tenencia asegurada y una tercera porcién bajo tenencia muy
insegura. Por otra parte, un trabajador sin tierra o un campesino
pobre puede pertenecer a la casta dominante por razones de pa-
rentesco. Mdés ain, a lo largo de la historia, la sociedad india ha
ido absorbiendo grupos tribales que se convierten asi en castas, de
tal manera que su entrada a la jerarquia estd determinada por las
condiciones histéricas, geogréficas, militares y econdmicas, asi co-
mo por el nivel cultural de la tribu. De este modo, en muchas
regiones rurales de la India existen grupos marginales semitriba-
les, situados en algin punto intermedio del continuum tribal-cas-
ta. En muchas zonas del pais estos grupos constituyen el grueso
de los trabajadores agricolas y los estratos mas explotados de la
poblacidn rural; pero los separa una distancia cultural de los gru-
pos sociales indios, no obstante ser pobres y explotados. Al mismo
tiempo, el hecho de que estos grupos se hallen insuficientemente
integrados al sistema de valores indio significa que para ellos no
tiene la misma fuerza el hinduismo como mecanismo de control
social. En muchos casos, los elementos explosivos de la sociedad
rural se hallan en estos grupos semitribales.

Asi, aun la triple estratificaciéon de la India rural sugerida por



12 PRODYOT C. MUKHERJEE

Thorner:® malik (aquellos que poseen tierra pero que no la cul-
tivan), kisan (pequefios propietarios que poseen, rentan o poseen
tenencias y cultivan la tierra) y mazdur (trabajadores agricolas
sin tierra), necesita ser modificada en cada caso particular. En
Jap6n la estructura social de aldeas sufrié cambios considerables
durante el periodo del régimen feudal centralizado (1603-1868).
Mais adelante se examinara, en primer lugar, como se desintegrd
la comunidad aldeana con caricter auténomo y, en segundo lugar,
cémo se llevé a cabo la diferenciacién social de la poblacién al-
deana bajo la influencia de la economia mercantil.

La participacién de los campesinos en la politica nacional tiene
que estudiarse en el contexto de dos fenémenos:

1) La estructura interna de la aldea: el tipo de solidaridad que
existe en el sistema local.

2) La naturaleza del estado y el caracter de los lazos que tie-
ne con la aldea.

El marco natural de la aldea tradicional como tipo ideal, es un
equilibrio ecoldgico y demogréfico donde no existe la competen-
cia por la tierra o por los recursos entre los propietarios ni entre
los cultivadores. Los campesinos pueden mantener su estilo de
vida a pesar de las exigencias de los propietarios y del estado,
preservandolo frente a las calamidades naturales, las guerras y las
invasiones, y reestableciéndolo una vez que éstos hayan termina-
do. De esta manera, un requisito para las sociedades campesinas
es cierto tipo de cohesién interna construido en torno al sistema
cultural. Dos elementos median entre la aldea y el mundo exte-
rior: el sacerdote, que establece el vinculo entre el campesino y
las Grandes Tradiciones, mediador entre la deidad y las fuerzas
de la naturaleza y la vida de los aldeanos. El segundo elemento
es el propietario (hereditario o precario) que establece el vinculo
entre la aldea y el Estado.

Tanto la forma en que una aldea o un grupo de ellas partici-
pa en la politica, como el contenido de su participacién, estin
determinados por la relacién que existe entre las aldeas y las élites

s Daniel Thorner, The Agrarian Prospect in India, Delhi, 1961. Citado
por: Béteille, André, “Ideas and interests: Some conceptual problems in
the Study of Social stratification in rural India”. International Social
Science Journal, Vol. XXI, Nim. 2.



INTRODUCCION 13

propietarias, por una parte y las aldeas y el Estado, por la otra.
Los vinculos que existen entre las comunidades rurales y el po-
der estatal dependen del caracter del Estado. En los sistemas poli-
ticos primitivos, como los que todavia existen en Africa, las aldeas
basadas en el grupo familiar se identifican directamente con los
gobernantes a través del mismo sistema familiar. La diferenciacién
cultural entre las aldeas y las élites es minima en las comunida-
des animistas donde los jefes de aldea coinciden con los jefes
familiares; no es el caso de las comunidades islamizadas, cuyos
jefes religiosos integran la élite cultural y politica.

Con el surgimiento de los estados de tipo cldsico, ya sea feu-
dal o agrario-burocritico, se advierte una mayor elaboracién en
ambos extremos. Primero, la cultura de los gobernantes (la Gran
Tradicion) esta separada de la cultura de la aldea. El estilo de
vida, los habitos, el vestido, el idioma, etc., separan el grupo go-
bernante de los miembros de la aldea. La meta politica de los go-
bernantes es auténoma (dinastia, expansion, conquista) y no estd
relacionada con la aldea ni con sus intereses. El Estado tiene dos
intereses principales en la aldea: extraer el excedente para alcan-
zar sus metas auténomas y proporcionar un cierto grado de pro-
teccion manteniendo la paz general.

Segundo, la relacion entre los gobernantes y los campesinos es
antagbnica, pero los primeros no destruyen la responsabilidad de
la comunidad. De hecho, la organizacion estatal se termina justo
antes del nivel de la aldea dejando a sus miembros gran parte de
la responsabilidad. Asi, el desinterés de los gobernantes lleva al
desarrollo de una organizacién colectiva de la aldea para la defen-
sa en contra de los extranjeros (aldeas fortificadas en el norte de
la India) parala solucién de disputas menores y el mantenimiento
de la paz interna; y también para actuar frente al Estado como
un cuerpo colectivo.

Tercero, la aldea ya no es un grupo familiar, sino que ha in-
corporado a otros grupos (castas, por ejemplo) dentro de su or-
ganizacién tanto econémica como politica, aun cuando en relacién
a casta y religién los diferentes grupos establezcan otras formas de
vinculacién con el exterior. El nexo entre aldea y Estado no se
establece a través de lazos familiares sino a través de un dirigente
ajeno a una relacién de este tipo, que desempefia un doble papel



14 PRODYOT C. MUKHERJEE

como representante de la aldea ante el Estado y del Estado ante
la aldea. Las relaciones entre las autoridades feudales y las aldeas
del Jap6n premoderno ilustran estas caracteristicas del Estado
clasico en una etapa ya muy desarrollada.

Las preguntas politicas importantes con respecto a este tipo de
relacién entre el Estado y la aldea pueden formularse de la si-
guiente manera:

a) (Los miembros de la aldea aceptan como legitima la auto-
ridad bajo la que viven? ;Les otorga la proteccién que de ella
esperan?

b) ;Consideran justas u opresivas las exigencias que se les ha-

cen? Los conceptos de legitimidad y justicia no tienen limites fijos
o precisos, pero en cualquier momento el pueblo puede decidir, y
en realidad lo hace, de una u otra manera, frente a estas dos pre-
guntas fundamentales. '
- El Estado premoderno establece vinculos con las comunidades
rurales a través de la clase propietaria (por herencia o por servi-
cio), o sea la nobleza de diferente importancia o estatus. Donde
estas relaciones son estables y fuertes (porque son aceptadas como
justas y legitimas y han sido santificadas por la tradicién con un
fuerte apoyo religioso), los campesinos permanecen al margen de
la politica. Pero cuando estos vinculos se han debilitado por la
usurpacién o la opresion, los. pacificos campesinos protestan de
diversa manera, con frecuencia incluso con la rebelién abierta.

La erosion de la legitimidad es una de las causas mis impor-
tantes de los levantamientos y movimientos campesinos. No debe
considerarse la legitimidad como la habilidad o el poder de las
élites para dirigir, sino como la aceptacién de parte del pueblo de
los derechos que poseen los gobernantes para gobernar. Estos de-
rechos provienen de cierto principio o fuente ajena a ellos: el
“derecho divino de los reyes” o el “mandato del cielo”, por ejem-
plo. En sociedades arcaicas, premodernas, esta fuente es un
concepto religioso. Todas las religiones han santificado una es-
tructura de poder dada dentro del marco de la cosmovision de esa
sociedad, alrededor de una norma o “ley justa”. Para los que
estdn fuera de ese sistema social ésta podrd parecer opresiva aun-
que los que estén dentro lo soporten, siempre que consideren que
las normas no han sido violadas. De esta manera, la religién



INTRODUCCION 15

estabiliza el sistema social. En las sociedades campesinas, como
hemos visto, existen por lo menos dos niveles de la religién: la
Gran Tradicién de los grupos urbanos y educados, y la Pequefia
Tradicién, la religion popular de los campesinos, las deidades
aldeanas, la religion folk. Estos dos niveles estan siempre en interac-
cién a través de una red de comunicaciones. Partes de la religion
popular (la Pequefia Tradicion) pueden llegar a formar parte de
la Gran Tradicién y, de la misma manera, elementos desplazados
de la Gran Tradicion pueden ser incluidos en la Pequefia Tradi-
cién y permanecer en el trasfondo. Esto ocurrié con el budismo
en China cuando el confucianismo triunfante lo redujo al nivel
de religion folk mientras absorbia elementos de su doctrina.

Cuando se rompen los lazos que unen a los gobernantes con los
gobernados, la religion deja de ser un estabilizador para transfor-
marse en una fuerza de cambio revolucionaria, y en esta situacion
es cuando la religion popular emerge hacia la superficie. En China,
son bien conocidos los levantamientos dirigidos por monjes taofs-
tas y budistas. Todas las religiones han inspirado suefios milena-
rios, un cambio total en la sociedad que inauguraria el reino de
Dios o de la eterna felicidad. Que estos suefios hayan de tra-
ducirse en accién revolucionaria, reformista o pacifica, dependera
de las ensefianzas de cada religién en particular. Peter Worsley®
ha hecho una sugestion interesante: aquellas religiones que culpan
a los gobernantes de los sufrimientos en este mundo, o las que en-
fatizan el papel de la accién humana en la correccién de los ma-
les sociales, tienden a provocar una respuesta revolucionaria;
aquellas que culpan a los errores humanos o buscan la interven-
cién sobrenatural para corregir los males del mundo, producirin
una respuesta reformista. En los siglos XIX y xx todas las socie-
dades han visto surgir innumerables sectas milenarias y sociedades
secretas, tanto revolucionarias como reformistas, de un sincretismo
asombroso. De ellas, la de los Taiping es probablemente la més
conocida. ‘

De la actitud de los Estados centralizados hacia estos estratos
y viceversa, en el contexto de la situacién politica y econémica
transformada, dependerd que las protestas y rebeliones incluyan

9 P. Worsley, The Trumpets Shall Sound, Paladin, Londres, 1970, pp.
229-246. -



16 PRODYOT C. MUKHERJEE

también a sectores de intermediarios. Donde los sacerdotes de cual-
quier secta estaban preparados para proporcionar justificacién
ideolégica a las rebeliones, dado que el comportamiento del gober-
nante violaba los principios del dharma, las comunidades religio-
sas se convirtieron en entidades politicas, como en el caso de los
levantamientos de los sikhs. En muchos casos un jefe menor, un
sefior feudal, o un propietario tradicional, proveia el liderazgo para
fundar un nuevo reino o extender su propio territorio. Los levan-
tamientos campesinos armados que fueron encabezados por los
jefes locales y que tuvieron lugar en Japdn en los siglos XV-Xvi
son un ejemplo.

Tales movimientos campesinos de la era premoderna tienen su
origen en la politica de las élites gobernantes. Ademds, pueden ser
consecuencia de catéstrofes naturales de proporciones extraordina-
rias, como inundaciones, epidemias o terremotos, que marcada-
mente destruyen el equilibrio social. Pero cualquiera que sea el
origen de la revuelta en estas socidades premodernas, los campe-
sinos que se rebelan no desbordan los limites “ideolégicos” del
mundo en que se origina la rebelién. Tal es el caso de los movi-
mientos mesidnicos y mahdistas en Africa, cuya prédica funda-
mental se sustenta en la vuelta a una edad de oro en que la reli-
gién era més pura y reinaba la justicia. En ellos existe el deseo
de volver al equilibrio a través de una versién legitima y justa
del mismo sistema. Unicamente en los tiempos modernos se pue-
de hablar de movimientos campesinos de cardcter politico di-
ferente.

Un gobierno moderno tiene una relacién distinta con la aldea.
La relacién entre el campo y la ciudad es todavia de explotacion,
pero la extraccién del excedente de la aldea se hace ahora a
través de las fuerzas impersonales del mercado. El cambio més
importante que afecta la vida de la aldea y del campesino en los
tiempos modernos es el surgimiento del mercado. La tierra se con-
vierte en mercancia. Sin embargo las exigencias del mercado casi
no tienen ninguna relacién con las necesidades de la poblacién
rural. Los mercados existieron en los tiempos premodernos, pero
en ningin momento los problemas de la existencia de los cam-
pesinos estaban sujetos a las operaciones mercantiles. Un buen
ejemplo de este cambio lo ofrece la introduccién de la explota-



INTRODUCCION 17

cion del cacahuate en sociedades tradicionalmente cultivadoras
de arroz en Africa occidental. El reemplazo de la produccién in-
tensiva para autoconsumo por la produccién extensiva .para el
mercado externo, provocan cambios sociales profundos y, natu-
ralmente, cambios en la relacién con el Estado.

La actividad de las fuerzas de mercado y la presion demogra-
fica llevan a la competencia por la tierra entre los campesinos
y los propietarios, a la creciente capitalizaciéon de ésta, y a su
transferencia de aquellos que no pueden responder a las nuevas
demandas hacia quienes pueden hacerlo.

Los tenticulos del Estado ya no se detienen al nivel de la
aldea sino que llegan hasta el fondo pasando gradualmente a
manos de éste la administracién del impuesto predial, asi como
la de la ley y el orden.

La consecuencia de estos cambios puede resumirse de la si--
guiente manera:

Primero, la aldea pierde paulatinamente su caracter colectivo.

Segundo, se introduce una gran desigualdad econdémica y des-
aparece la solidaridad.

Tercero, surgen los nuevos grupos elitistas: el prestamista, el
comerciante, el propietario ausentista y estos grupos también
cambian y circulan conforme fluctia su fortuna con los movi-
mientos mercantiles. El proceso de mercado introduce mayor
desconcierto e incomodidad entre la poblacion rural. De esta ma-
nera, en esta situacién de transicion, surgen nuevos tipos de re-
beliones y movimientos campesinos cuyo contenido es fluido y
cambiante.

Por otra parte, se considera que un Estado moderno ha de
preocuparse por el bienestar del pueblo (algunos utilizan este
criterio para determinar la modernidad de un Estado)® y que
sus actividades deben llegar a las aldeas conforme introduzca
programas de desarrollo de la comunidad, sistema crediticio, elec-
toral, etc.

De acuerdo con este criterio: jen qué medida puede conside-
rarse que la administracién inglesa establecida en la India en el
siglo x1x era moderna? ;Bajo qué situaciones acepté desempe-

10 Harumi Befu, “The Political Relation of the Village to the State”.
World Politics, Vol. XIX, July, 1967, Nim. 4.



18 PRODYOT C. MUKHERJEE

iiar las funciones de un estado moderno? En parte, la respuesta
a estas preguntas puede hallarse en la interaccién entre los mo-
vimientos campesinos, su forma y caricter en el siglo xix y la
reaccion gubernamental.

El hecho de que estos movimientos campesinos, en la India,
en China, en México, en Argelia o en Vietnam, hayan ocurrido
en una situaciéon que afectaba profundamente el antiguo equili-
brio de la vida rural, mientras que otros grupos politicos urbanos
(nacionalistas, liberales, conservadores o comunistas) estaban
comprometidos en actividades politicas, transformé los movimien-
tos campesinos de movimientos autocontenidos dentro del marco
social e ideoldgico de la sociedad agraria, en movimiento de cam-
bio social.

Una vez examinadas las condiciones en las que surgen los mo-
‘vimientos campesinos, veamos las formas que éstos asumen. Que
los campesinos son una fuerza conservadora, es un cliché deriva-
do de la experiencia politica europea del siglo XIX, pero conside-
rando el papel que éstos han desempefiado en todas las revolu-
ciones importantes del siglo xx en México, en Rusia, en China,
en Argelia y en Cuba, resulta dificil mantener esta posicion.

Sin embargo, en cierto sentido, puede afirmarse que los cam-
pesinos son conservadores ya que quieren preservar a cualquier
precio su estilo de vida. Frecuentemente la participacién de los
campesinos en las revoluciones ha estado dirigida hacia el mante-
nimiento del tipo de sociedad al que estin acostumbrados, més
que hacia la creacién de un nuevo orden social. No obstante,
aun en este aspecto, los movimientos campesinos han registrado
cambios de importancia cuando la élite organizadora ha . tenido
un fuerte apoyo o composicién campesina, como se ve en la
evolucién de maoismo en China.

Es cierto que los campesinos no se unen ficilmente para una
accién politica prolongada debido a la naturaleza solitaria y ti-
ranica de su trabajo, a la intensa competencia por la tierra, a la
posibilidad de descender al nivel de subsistencia ante la amenaza
de una condicién hostil de mercado y a la seguridad que ofre-
cen las relaciones familiares. Todos estos factores se combinan
para inhibir la solidaridad con una base clasista asi como la
militancia organizada del tipo de la de los obreros industriales.



INTRODUCCION 19

Por otra parte, hay que tener en cuenta el hecho de que hasta
hace poco tiempo los campesinos carecieran de experiencia po-
litica ajena al marco local. Por ello no podian vincular ficilmente
sus intereses con cualquiera de las posiciones politicas de las
élites a nivel nacional, salvo en ocasiones criticas. En estas si-
tuaciones de crisis, que afectan a una sola regioén, a todo el pais
o al mundo entero (como durante la Gran Crisis) los campe-
sinos establecen vinculos con otros grupos sociales y con los po-
liticos de las ciudades.

A pesar de que la divisién de los campesinos en pequefios seg-
mentos locales y la diversidad y vaguedad de sus objetivos poli-
ticos debilitan su impacto politico, no es cierto que éstos no
muestren un grado de cohesién y militancia que algunos inves-
tigadores describen como accién de conciencia de clase. En el
movimiento zapatista en México, en Rusia en 1905, en China
en 1926 y en los diversos movimientos campesinos de Europa
Oriental en el lapso de entre las dos guerras, se observa una am-
plia variedad de acciones de “conciencia de clase” de los cam-
pesinos para defender su modo de vida en contra de los propie-
tarios de la tierra y de los politicos de la ciudad.!* Estos movi-
mientos tenfan tanto metas bien definidas como organizacién;
deben ser considerados dentro de una categoria separada de los
que examinaremos mds adelante. Tengo que agregar que estos
movimientos fueron de corta duracién, estuvieron circunscritos
geograficamente y su cardcter dependié en mucho de su tradi-
cién local.

El patrén de la accién politica de los campesinos depende del
tiempo histérico, de los rasgos especificos del campesinado como
una entidad social y del contexto cultural inmediato de la re-
gién. Por lo general, sin embargo, la participacién de los cam-
pesinos en la politica ha sido espontinea y amorfa. Desde el
punto de vista general se pueden distinguir dos tipos de accién
campesina en todo el mundo, sin considerar sus motivaciones
ideolégicas. Primero, la accién pasiva: retirada, decretos frus-
trantes porque no se concretan, huida, varias formas de resisten-

11 T, Shanin, “The Peasantry as a Political Force”, The Sociological
Review, Vol. 14, Num. 1, New Series.



20 PRODYOT C. MUKHERJEE

cia pasiva (incluido el suicidio en masa de los dukhobores ru-
sos). Segundo, siibites motines locales.

Los objetivos ideol6gicos no determinan las formas de accidn.
Asi, los movimientos milenarios, tan comunes en todo el mun-
do, se han expresado en ambos tipos de acciones segin la orga-
nizacién social, los valores religiosos y el tipo de crisis que en-
frenta el grupo. La palabra milenaria debe entenderse en un
sentido mas amplio que aquel que se emplea en el contexto ju-
deo-cristiano, como utopias que proponen un regreso a la Edad
de Oro del principio de los tiempos, un mundo de igualdad y de
ausencia de trabajo agotador. También deberia incluir los inten-
tos con bases religiosas por crear ese mundo, aqui y ahora, que
existen en varios cultos, précticas religiosas y misticas. Es el caso
de los movimientos mahdistas en Africa occidental bajo el ré-
gimen colonial en donde se espera reconstruir el califato o al
menos crear un estado teocratico. En el contexto indio, la va-
riedad de las sectas religiosas que expresa el término “cultos
bhakti” puede considerarse como una forma de movimientos de
protesta (“El sufrimiento religioso es al mismo tiempo una ex-
presion del sufrimiento real y de protesta contra el mismo. La
religién es el suspiro de los oprimidos, el sentimiento de un
mundo sin corazén, y el alma de condiciones desalmadas.” Esta
afirmacién de Marx precede a su muy citado y poco entendido
ataque: “Es el opio de los pueblos”).? En este libro hemos
estudiado tales movimientos dentro de tres distintas condiciones
sociales: isldmica en Africa, shintobudista en Japén y tribal-
hindd-cristiana en India.

La jacquerie, otra forma tipica de movimiento campesino en
la Europa y Rusia medievales y modernas, debe entenderse en
realidad como una forma de motin. En efecto, la jacquerie,
como una explosién de violencia en contra de las propiedades
de la gente que se considera opresora, sin ningin otro obje-
tivo explicito o definido, puede iniciarse como un motin y ex-
tenderse de la misma manera que comienza una rebelién cam-
pesina mas prolongada.

El bandolerismo, engendrado por la desigualdad y las injus-

12 K, Marx, “Critique of Hegel’s Philosophy of Right”, en David Caute,
‘The Essential Writings of Karl Marx, Londres, 1968.



INTRODUCCION 21

ticias de la vida social, recibe €l apoyo de las masas rurales; es
también una forma de movimiento de protesta social caracteris-
tica de la comunidad rural. Sin embargo, en el fenémeno del
bandolerismo social no participan los campesinos como tales, a
pesar de que se establecen vinculos entre la aldea y los bandi-
dos que proveen proteccion. La larga tradicién del bandolerismo
en China sin duda ayud6 a la formacién de los movimientos de
guerrilla campesina, pero estos movimientos tanto en China como
en Vietnam, tenian y tienen un caracter distinto, ya que los
campesinos, sin dejar de ser cultivadores, trabajan como auxi-
liares del ejército regular, también formado por campesinos, o
se organizan en unidades de combate cuando se presenta la
oportunidad.

Por dltimo, la organizacion de ligas campesinas como parte
de otras formas de movimiento politico que busca el cambio so-
cial, ha sido en todo el mundo un rasgo caracteristico de los
dltimos cincuenta afios.

Para nuestro propésito es importante examinar con algin de-
talle una de las formas méis comunes de accién politica en las
sociedades preindustriales: los motines. George Rudé,** que ha
estudiado los movimientos populares en las sociedades de Euro-
pa Occidental especificamente como fenémenos de masas, comen-
ta: “El motin es la caracteristica y la forma de protesta popular
a la que siempre se recurre y que en ocasiones se convierte en
una rebelién o revolucion.”

Un cuidadoso examen del motin de masas es una de las me-
jores maneras para entender la forma y naturaleza de los movi-
mientos campesinos como accién espontinea, antes de que estén
guiados u organizados por grupos ajenos a la aldea e integrados
a la corriente de la politica nacional.

Desde luego que no puede existir una entidad como “la masa”
independiente del contexto histérico. Un historiador social, al
menos, no puede comenzar sus estudios por los aspectos psico-
16gicos del comportamiento de la masa, cualquiera que sea el
comin denominador que exista en el comportamiento humano,
normal o anormal. Debe empezar por el contexto histérico o
social particular dentro del cual estalla el movimiento, la activi-

13 G. Rudé, The Crowd in History, Londres, 1964, pp. 3-15.



22 PRODYOT C. MUKHERJEE

dad de la masa, y debe tratar de entenderlo en términos de su
relacién con los aspectos econdmicos, sociales, politicos y cultu-
rales de la situacién. ;Qué magnitud tenia la masa? ;Cuéles fue-
ron las formas de su accién? ;Quiénes la componian? ;Quiénes
eran sus lideres o promotores? ;Cuales eran los objetivos, moti-
vos e ideas que subyacian en las actividades de la masa? ;Cémo
reaccionaron ante ella las fuerzas de la represién, la ley y el
orden? ;Cuales fueron las consecuencias de la accién de la ma-
sa? ;Cual ha sido su significado histérico? Estas son algunas de
las preguntas que deberian plantearse, de acuerdo con Rudé, un
historiador.

Los textos que aqui presentamos son ensayos histéricos por-
que consideramos que es ésta la perspectiva mas adecuada para
los lectores latinoamericanos que se interesan en los temas de
Asia y Africa.

Los ensayos estin abiertos: permiten la posibilidad de un ma-
yor desarrollo en tiempo y alcance. Todos los autores han sido
participantes de un seminario especializado y esperan ampliar sus
investigaciones, actualizar sus temas y relacionarlos con los pro-
blemas actuales del cambio social en sus respectivas areas. Cree-
mos que este trabajo de investigacién sobre problemas afroasii-
ticos vinculados a América Latina ha sido emprendido aqui por
primera vez sobre la base de trabajo de equipo. Hay ciertas 1i
mitaciones, por ejemplo la falta de acceso a fuentes directas. El
seminario es consciente de ello. En estos trabajos se ha intenta-
do utilizar todas las fuentes primarias disponibles segin nues-
tros recursos. Hemos tratado de relacionar la experiencia afro-
asidtica con la historia latinoamericana. Agradecemos, pues, al
_profesor Jean Meyer su participacién en el seminario. Conside-
ramos que estos estudios complementaran y profundizarin estu-
dios comparativos en torno a América Latina y Asia, tanto en
el campo histérico como en el de las ciencias politicas.



UN MOVIMIENTO MAHDISTA

IMPACTO DEL ISLAM EN EL PROCESO DE CAMBIO
SOCIAL EN AFRICA OCCIDENTAL

Celma Agiiero

o
U
w
LN

B
<






EL PRESENTE ESTUDIO s¢ basa exclusivamente en el anilisis sis-
tematico de trabajos de especialistas que han tenido acceso a los
archivos de centros de estudios africanos y que constituyen re-
sultados de sus investigaciones de campo o bien de andlisis de
obras literarias. En contados casos hemos manejado documen-
tos musulmanes de la época, que han sido traducidos y publi-
cados, o informes de administradores coloniales. El estudio in-
tenta, pues, de un modo general, proponer algunos problemas
sobre las relaciones entre el mahdismo como ideologia de cam-
bio, y la sociedad campesina en el contexto histérico de Africa
occidental.

Fl interés muy reciente en el tema justifica la falta de una
obra acabada de exposicién y anélisis del mahdismo en Africa
occidental. El material a nuestra disposicién no alcanza a cubrir
ciertas informaciones indispensables como la forma de organiza-
cién politica y social de algunas de las sociedades agrarias de la
sabana occidental y sélo muy recientemente empiezan a publi-
carse estudios histéricos donde se analiza la dinamica social de
las sociedades tribales y su sentido en un contexto mayor.

El estudio de los movimientos mesi4dnicos en Africa y la in-

25



26 CELMA AGUERO

terpretacion que han recibido desde el punto de vista socioldgico,
histdrico, religioso o cultural, ha cubierto una amplia extensién
de pueblos y de realidades actuales, herederas de la tradicién
cristiana.

En el caso de las sociedades africanas de tradicion musulma-
na, el estudio de los sincretismos religiosos y los mesidnicos ha
recibido muy recientemente atencién por parte de socidlogos e
historiadores.? A pesar de la disparidad de los andlisis y de la
segmentacion del lapso abarcado, el examen cuidadoso de los tra-
bajos en conjunto permite tener una vision mas clara de la pro-
fundidad del campo histdrico africano que extiende sus raices
por capas mas hondas de la sociedad, y sugiere que el desequi-
librio provocado por la situacién colonial no es la tnica causa
que provoca la dinimica de los movimientos mesidnicos en
Africa, como se aducia por lo general.

Se puede establecer, por otra parte, una instancia africana nue-
va que permite explicar no s6lo los movimientos nacionalistas
como una nueva forma de solidaridad, sino también la aparicién
de una visién social tendiente a abolir toda forma de opresién
por medio de la alianza entre la poblacién némada y el cam-
pesinado, grupo destinado a tener una parte activa en la sociedad
y, por primera vez en la historia, un papel consciente y creador.?

1 En 1961 apareci6 el articulo de H. F. C. Smith, “A Neglected them
of West African Hitsory: The Islamic Revolution of the 19th Century”,
Journal of the Historical Society of Nigeria, Vol. 2, Nim. 2, 1961, que
indica claramente las lagunas de informacién que entonces existian sobre
las “revoluciones islamicas”. En 1970, Th. Hodgkin publica “Mahdisme,
messianisme et marxisme dans le contexte africain”; Presence Africaine,
Nam. 74, 1970, pp. 129-153, luminoso anélisis del papel de la ideologia
mahdista y mesianica en la aparicién de nuevas realidades politicas y so-
ciales en Africa del siglo xx. En ese lapso, y posteriormente, se han pu-
. blicado los resultados de numerosas investigaciones. Las notas dan una

idea de los que hemos podido disponer y examinar.

2 Sobre campesinado en Africa occidental ver Kent Post, “De la Pay-
sanisation et de la differentiation des classes rurales en Afrique de 1’Ouest”,
Nations Unies Institut Africain de development economique et de planifica-
tion, Dakar, 1971; R. Stavenhagen, Las clases sociales en las sociedades
agrarias. Siglo XXI, México, 1970; Majhemout Diop, Histoire des classes
sociales dans I'Afrique de I'Ouest, Maspero, 1972.



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 27
EL MARCO HISTORICO

Desde el siglo v las organizaciones sociales y politicas de Afri-
ca occidental, cuyo complejo desarrollo estd estrechamente vin-
culado a las relaciones econdmicas establecidas con el resto del
mundo antiguo, han impuesto en el area su sélida estructura
estatal.®

El comercio transahariano de esta época premercantilista, per-
miti6 a todo el mundo mediterrdneo, arabe y europeo, obtener
oro del Alto Senegal y Ashanti, centros que hasta el siglo xv,
habian sido fuente esencial de produccién. Este comercio cons-
tituyé al mismo tiempo la base para la organizacién de las so-
ciedades africanas. La explotacion que de este metal hacia la
realeza, ofrecia a las clases dirigentes de los estados un medio de
procurarse, a través del Sahara, productos raros y de lujo, pero
especialmente les permitia reforzar los medios de su poder social
y politico: caballos, hierro y armas. Este comercio favorecié ade-
mas la constituciéon de estados y de imperios, asi como el des-
arrollo de las fuerzas de produccién (mejora de instrumentos y
aclimatacion de técnicas y productos). Desde el siglo vim, son
los mercaderes musulmanes quienes aseguran el comercio y la
circulacién del oro producido por el monopolio real, agrupdndose
en una especie de casta que es al mismo tiempo una minoria
religiosa. Hacia el siglo xii, la literatura que produce este grupo
muestra claramente el caricter igualitario del comercio y la ana-
logia que guardan las estructuras sociales y los logros tecnoldgi-
cos de esta zona con los vigentes en las sociedades del norte de
Africa. En esta época el Imperio de Ghana es reemplazado por el
de Mali. El pais extiende sus vinculos internacionales hasta Egip-
to y Marruecos de modo que la circulacién de productos, de
ideas y de técnicas, asi como las relaciones politicas y militares,

3 En la redaccién de este esquema histdrico hemos seguido la pauta pro-
puesta por Samir Amin en el prefacio de B. Barry, Le Royaume de Waalo,
Paris, 1972. Ademas T. Hodgkin, “Islam and National Movements in West
Africa”, Journal of African History, 11, 2, 1962, pp. 323, 327; B. Davidson,
A History of West Africa, Anchor books, New York, 1966; Jean Suret
Canale, Afrique Noire. Editions Sociales, Paris, 1961; J. Spencer Triming-
ham, A History of Islam in West Africa. Oxford University Press, Oxford,
1970. R. Oliver, J. D. Fage, History of West Africa Baltimore, 1962.



28 CELMA AGUERO

se realiza en dos direcciones: Mediterraneo-Golfo de Guinea y
Atlantico-Mar Rojo. Es entonces cuando se evidencia la histo-
ria paralela del desplazamiento de las rutas mediterrdneas de
oeste a este y su consecuencia para la sabana africana en la su-
cesion de decadencias y hegemonias de zonas urbanas de co-
mercio que se escalonan en los imperios de Mali, en el siglo xi,
y de Songai en el Xv y Xvi, cuya autoridad se extendié hasta los
estados Hausa en el este y a Bornu, en el siglo xviL.

El islam, que habia penetrado por varias vias —los mercade-
res drabes en el siglo vir y el movimiento almoravide en el X1—,
desarroll6 las comunicaciones con el Maghreb, con Andalucia y
con El Cairo, controlé la expansion de la religion en Sudin
Occidental para evitar las formas no ortodoxas, y establecié asi
un precedente para los movimientos reformistas posteriores sobre
la transformacién total de la sociedad de acuerdo con las pres-
cripciones de la sharia. Sin embargo, en los poderosos imperios
de Ghana y Mali el islam alcanza sélo a las capas de comer-
ciantes extranjeros que pueden integrarse al medio, sincretizando
creencias y usos, o bien organizarse en grupos minoritarios, en
muchos casos instalados en ciudades aparte y tolerados por la
sociedad local. Muy pocas conversiones se logran en el medio
africano y éstas s6lo entre letrados o, a veces, entre miembros de
la nobleza.

Sélo al comenzar el siglo x1v en el Imperio de Mali, hay claras
sefiales de la transformacién de las instituciones por el impacto
del islam en el ritual, en el establecimiento de escuelas corénicas,
en el uso de especialistas extranjeros, por la diversificacion de las
relaciones exteriores con Egipto, Heyez y Marruecos. En el siglo
siguiente, ya bajo la dominacién songai, se advierte la creacién
de un sistema centralizado de gobierno con una compleja buro-
cracia tanto en la administracién imperial como en la justicia,
donde se desarrolla al lado de la justicia real tradicional, la jus-
ticia coranica del cadi. Al mismo tiempo crece la influencia poli-
tica de los ulama* y el desarrollo de centros de educacién supe-
rior e investigacién en ciencias islamicas (Timbuctd y Yenne).

¢ Ulama, grupo de sabios religiosos que dedican su vida al estudio de
varias ramas del conocimiento y en los grandes centros urbanos africanos
ejercen influencia politica por su alianza con los comerciantes y dirigentes
autdéctonos.



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 29

A partir de los siglos xvi y xviI el desplazamiento del Medite-
rraneo como centro de la actividad del capitalismo mercantilista
europeo, hacia el Atlantico no sélo arruina la economia de las
ciudades italianas y del mundo drabe, sino que provoca también,
paralelamente, una crisis en Africa, al sur del Sahara. Los euro-
peos apareceran en las costas atldnticas africanas y el centro de
interés del comercio interior de la sabana, alimentado por las ru-
tas del Sahara, tomard la direccién de la costa. En la historia
politica de Africa occidental este periodo corresponde a la grave
crisis que atraviesa Marruecos como consecuencia de la decaden-
cia del comercio transahariano. En 1591 la monarquia marroqui
conquista Timbuctd y Gao, la capital del Imperio Songai, en
busca de las fuentes de oro y de los esclavos que habian cons-
truido su grandeza. Pero esta conquista logré la destruccién de
Songai sin conseguir el dominio de las minas situadas mas al sur.
El alejamiento de esta provincia dificil de gobernar provocd, en
el trafico transahariano, una crisis que se expandié a toda la
zona de las rutas de las caravanas. (La miseria se agravard mas
tarde en la época de la trata de esclavos por la disminucién de
la mano de obra indispensable para la explotacién minera.) La
consecuencia politica de este ataque es la desintegracion de la uni-
dad imperial en grandes centros urbanos como Timbuctd y nu-
merosos pequefios estados paganos, herederos de las provincias
limitrofes, como los reinos bambara de Segu y Kaarta.

Las guerras que asolaron los estados africanos en su carrera
por dominar los nuevos y los viejos recursos comerciales, provo-

" caron el desequilibrio econémico y politico interno favoreciendo
el rapido desarrollo de la trata de esclavos en las zonas costeras.
En estados como Waalo, Cayor, Dialof, en muchos casos herede-
ros de provincias del antiguo imperio de Ghana, la autonomia y
la centralizacién politica habian sido reforzadas por el trafico
transahariano, en este momento en peligro de ser sustituido por
el comercio atlantico de los europeos. Alli el islam habia llegado
desde la zona de Mauritania por la prédica de marabuts que con-
tituian por sus actividades comerciales, religiosas y pastorales el
grupo mds laborioso del mundo némada. Su persecucién comenzé
cuando la crisis econémica habia provocado el surgimiento de
movimientos puritanos para salvar la sociedad por la guerra o la



30 CELMA AGUERO

conversion. De modo que cuando los europeos empleron la
fuerza para romper los lazos con el comercio transahariano y
someter la regién a sus exigencias econdmicas, la sociedad afri-
cana reacciond vigorosamente y el islam ofrecié los medios
ideolégicos mas importantes de su defensa.

Los comerciantes ingleses y franceses introducian armas a cam-
bio de esclavos, lo que rompi6 el equilibrio de los poderes esta-
tales. El rey pudo disponer de un ejército de la corona; la
Asamblea de nobles que lo nombraba obtuvo el beneficio de
tributos que se yuxtaponia al sistema de propiedad colectiva cli-
nica de las comunidades aldeanas, rompiendo asi su relacién con
esas comunidades. Al mismo tiempo se desencadenaron guerras
civiles permanentes a las que se dedicaron reyes, ejércitos reales
y nobles con el fin de establecer el pillaje de las comunidades
para la obtencién de esclavos. Los marabuts® musulmanes tra-
taron de organizar la resistencia con el propésito de prohibir la
trata, es decir la exportacién de la fuerza de trabajo. El islam
cambib asi de caricter: de religion de una casta minoritaria de
mercaderes, se transformé en reaccién popular de resistencia. La
guerra de marabuts (1673-77) desencadenada para convertir a
las poblaciones del Senegal y prohibir el trafico de esclavos, fra-
casé como accién bélica; tuvo en cambio una importante fuerza
de conversion.

Los efectos devastadores de la trata se advirtieron en todo el
continente: anarqufa y guerras, huida de pueblos a regiones mi-
serables y de dificil acceso culminaron con una reduccién aterro-
rizante de la poblacién. El proceso de integracién de pueblos y
de construccién de grandes conjuntos politicos de la época ante-
rior, se detuvo en favor de una atomizacién y un aislamiento de
efectos decisivos para la historia africana posterior.

Desde el comienzo del siglo xviir los pastores fulani® que se

5 Marabut. Predicador del islam, muchas veces itinerante que en Africa
cumple su labor de conversién entre los grupos de campesinos y pastores
insertandose en ellos con autoridad econémica y social.

6 Fulani, importante poblacién africana —alrededor de seis millones—,
distribuida en Africa occidental desde Senegambia, al oeste, hasta Chad, al
este, con sus mayores concentraciones en Senegambia, alto Niger y Came-
rin. Conocida por fula en Gambia y Sierra Leona, fallah por los arabes,
fallaata por los pueblos de la cuenca del Chad, peul por los franceses,



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 31

habian desplazado hacia la zona occidental del antiguo imperio
Songai, se establecieron imponiendo su autoridad sobre los agri-
cultores no musulmanes mandinga y fundaron el imanato de Futa
Yalon, una teocracia musulmana respetuosa de las instituciones
locales cuyo origen esta ligado a la persecucién despiadada con-
tra los marabuts que habian desencadenado la guerra contra los
mercaderes de esclavos en Waalo, y habian huido hacia el sur.

Hacia el norte, en la ribera izquierda del Senegal, otro grupo
fulani de Tekrur, los tucolor,” se instalaron violentamente des-
pués de la revoluciéon torodo de 1776 al mando del famoso ma-
rabut Solayman Ba, logrando derrotar a la aristocracia guerrera
no musulmana aliada de los moros y de los comerciantes euro-
peos en el trifico de esclavos, y establecieron el imanato de Futa
Toro. Esta “revolucién torodo” ha sido considerada como un
movimiento de independencia nacional. En efecto, luego de haber
roto el compromiso de pagar tributo en grano a los moros, los
torobe se levantaron contra el comercio inglés y lograron in-
terrumpir la trata. Futa Toro se convirtié asi en una zona de
relativa paz donde el pueblo protegido, podia consagrarse a los
cultivos cuyos productos reemplazaran a los esclavos en el mer-
cado internacional. En ese momento los marabuts del norte en
Waalo y Kayor se alian a los tucolor e intentan liberar nueva-
mente a su pais de los franceses, pero fracasan por el apoyo
de la aristocracia al trafico. La consecuencia inmediata, como
en el siglo anterior, es la expansion del islam entre las capas
inferiores de la poblacién, tanto en los imanatos de Futa Toro,
Futa Yalon y Bondu. como en los reinos vecinos de Waalo,
donde los marabus recuperan su autoridad en las comunidades
y se destacan como lideres de la resistencia campesina contra las
crecientes exigencias de los jefes.

El desarrollo del islam en esta region alcanza todos los nive-
les: los “ulama” fulanis cumplen el papel de herederos de la
tradicién de los estudiosos de Timbuctd de la época Mali; su
tendencia también les permite pasar” de las funciones educaciona-

fulbe en la literatura alemana, vocablo adoptado del nombre que la po-
blacién se da en su lengua, llamada también fulbe.

1 Tukolor, pueblo emparentado con el fulani, proveniente del pais de
Tekrur, de alli su nombre.



32 CELMA AGUERO

les y misioneras a la accion politica. Ademas se advierte la ex-
pansién de las hermandades religiosas: la qaridiyya® ocupa el
primer lugar en la propaganda y en la introduccién de las ideas
reformistas y revitalizadoras. Posteriormente serd reemplazada en
su fuerza proselitista por la nueva orden de la Tiyaniyya.

Paralelamente se advierte en los reinos del interior, que ocupan
las riberas del alto Niger, un debilitamiento del poder de los
estados musulmanes (Gao, Bornu) en favor de un relativo_ au-
mento del poder pagano (Segu Kaarta) o de los gobiernos cuya
lealtad al islam es débil (Gobir). Este proceso no era por su-
puesto ajeno a la disminucién del poder y de la prosperidad del
mundo musulmédn, al cual estaba tan estrechamente ligado el
Sudén occidental en el siglo xvii. El comercio transahariano que
habia desaparecido casi totalmente en el siglo anterior, recupera
de manos de los nuevos reinos algunos sectores de las rutas lo-
cales con la intencién de revitalizar las rutas tradicionales.

El islam, que en esta zona habia estado en manos de la aris-
tocracia mercantil de las grandes ciudades, en permanente comu-
nicacién con los centros de estudio y de reflexién musulmana de
Arabia y Egipto, habia declinado al producirse el aislamiento de
la zona. Gracias a la ruptura del orden imperial y de las jerar-
quias econémicas, se liberaron las fuerzas del campo menos in-
teresadas en el comercio transahariano y con més interés en la
produccién y en el comercio locales. Esta masa de campesinos,
que nunca habia sido islamizada profundamente, reconoce tam-
bién como en los imanatos occidentales, la autoridad de los
marabuts que combinan el islam con elementos de la religion
local, ofreciendo al mismo tiempo proteccién a las comunidades
cuyo sistema social de caracteristicas feudales ha entrado en
quiebra.

A fines del siglo xvin la zona comienza a renacer econdmica-
mente; reviven el comercio local y el transahariano y se convierte
en punto de atraccion para las sociedades que estdn en contacto
y en lucha con el comercio atlintico. El islam también renace,
pero la nueva ola de conversiones encontrard un terreno social

8 Qaridiyya. Orden religiosa introducida en Africa occidental en el si-
glo xvi, rama de la orden oriental de Bagdad, fundada por M. Abd al
Qader al Djilani en el siglo xI1.



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 33

mas preparado para recibir el nuevo impacto religioso y politico.

Durante el siglo xix otro elemento proveniente de los intereses
econémicos del comercio atlantico viene a complicar la situacion
de desintegracién interna de los estados africanos. El reemplazo
de la mano de obra como objeto de comercio, por materias
primas como el caucho o el cacahuate, provoca una decidida
intervencién de las potencias rivales europeas y un enfrentamien-
to de los estados africanos en lucha por el predominio de esta
nueva fuente de intercambio.

Sin embargo, la presidon europea por establecer la colonizacion
agricola no siempre fue fructifera. A pesar del despliegue militar
y econémico, la empresa fracasa al principio, debido a la resis-
tencia que las comunidades aldeanas oponen a ser desposeidas.
de la tierra en favor de extranjeros y a la ausencia de mano de
obra, pues nadie estd dispuesto a abandonar la comunidad para
trabajar en la plantacién extranjera si no es enrolado en tra-
bajo forzado. Los primeros intentos de colonizacién acentuaron
el odio del pueblo hacia su aristocracia aliada a los europeos, y
propiciaron una nueva adhesiéon masiva al islam. Al margen del
poder, las comunidades musulmanas se organizaron para defen-
derse en torno al jefe religioso, a quien pagaban el diezmo.

En estas primeras décadas del siglo, se registran numerosos le-
vantamientos de masas musulmanas contra los reyes locales y
sus mercenarios; contra la aristocracia e incluso, contra los mismos
almamys, que personifican la intervencién del poder econémico
extranjero, el cual ha devastado campos y liquidado comunida-
des en favor de la nueva politica agricola. Uno de los ejem-
plos més conocidos es el del profeta Diile que pudo levantar en
1830 a todo el territorio de Senegal y algunos vecinos, en una
guerra santa contra los franceses y sus aliados locales. Las re-
percusiones de esta guerra y sus dimensiones prueban no sélo la
larga y minuciosa preparacién de la revuelta, sino también la
amplia adhesién de las masas campesinas, lo que no advirtieron
hasta ltimo momento los colonizadores. El movimiento pudo ser
derrotado sélo gracias a la decidida intervencién militar francesa
sin contar con la alianza de ningin grupo senegalés.” A media-
dos del siglo xi1x el aparato militar y politico de los colonizadores,

9 B. Barry, op. cit., p. 270.



34 CELMA AGUERO

ante la necesidad de proveerse de materia prima por medios mo-
dernos y en condiciones convenientes, provoca otro cambio vio-
lento en la sociedad: se inicia la proletarizacién de los campesi-
nos y los artesanos, al mismo tiempo que ataca a las clases altas
de la aristocracia local dominante que ya no cumple con el papel
de intermediaria en los nuevos intereses del mercado europeo.

Esta aristocracia vencida por los extranjeros, se adhiere al islam
y se incorpora a las masas que siguen a los jefes religiosos como
un dltimo intento de resistencia en amplias zonas agricolas del
interior que escapan a la colonizacién agricola europea y a la
presién del comercio atlantico.

En estas condiciones se producen los movimientos campesinos
cuya area de influencia cubre la sabana, desde el lago Chad hasta
el bajo Senegal. Dirigidos por jefes religiosos que predican la
guerra santa como ideologia de accién, tienden a establecer una
centralizacién politica con base en una solidaridad religiosa que
reemplaza la cohesién tribal semidestruida por las dos épocas
de presién econémica extranjera. A comienzos del siglo (1814)
Ustman dan Fodio ha conseguido levantar las tribus fulani pas-
toras que se habian establecido en los estados hausa mas de tres
siglos antes alidndose con los agricultores hausa; este levanta-
miento culminé con el establecimiento del califato de Sokoto cuya
hegemonia en la zona oriental perdur6é casi un siglo. Mientras
tanto, a mediados de siglo, en la zona occidental entre el Sene-
gal y el Niger, otro jefe religioso, El Hayy Omar, dirigio las
tribus fulani tukolor hacia la conquista de los antiguos reinos
comerciales del litoral nigeriano y establecié el imperio tukolor
hasta fines de siglo. En esta misma época se produce, en la zona
de Senegambia bajo el liderato de Mahmadu Lamine, otro im-
portante movimiento de masas campesinas de resistencia a la
ocupacién europea y a la presion tukolor en un érea de cultivo
de exportacién.

Paralelamente a esos movimientos de masas con fines politicos
bien determinados, en los cuales la ideologia y las instituciones
musulmanes han tenido un papel preponderante en la lucha con-
tra la presién econémica europea, los grupos de la costa, con
fuertes lazos de relacién econdémica con los centros de exporta-
cién, organizan la integracién. Las bases religiosas son las mis-



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 35

mas: obediencia a una orden religiosa que establece la disciplina
de produccidén-solidaridad intertribal en el respeto a la jerarquia
de los jefes, lo que permite una relacién més racional con el mer-
cado. Los agentes de la integracién son las alianzas politicas
entre la administracién colonial y elementos de la comunidad
musulmana favorables a una politica de colaboracién, ya sea a
través de una aristocracia feudal de los ulama tradicionalistas,
o de los lideres de hermandades, asi como el apoyo de la admi-
nistracion a los grupos quietistas y de oposicién a las interpre-
taciones activistas del islam como el mahdismo, el reformismo o
el modernismo. El islam adquiere en este periodo un nuevo con-
tenido en Africa occidental: ademas de ideologia de la resistencia,
se transforma en medio poderoso de integracién de la economia
atldntica y de sumisién al plan europeo.

EL MARCO SOCIOPOL{TICO EN EL SIGLO XIX

Hausa en oriente y los estados bambara de Kaarta y Segu en
occidente, son los herederos de la tradicion de los grandes im-
perios centrales de la cuenca del Niger y participan, como ellos,
de la organizacién social determinada por la riqueza, producto de
la exportacion de recursos naturales, y por un avanzado sistema
de produccion agricola, de manufacturas textiles y de metal. La
base comin de estos estados es la centralizacién de la autoridad
en manos de un jefe con consejeros y subjefes escogidos entre la
aristocracia de sangre a la que se subordinan todas las demis
clases sociales. El control y los impuestos a las transacciones,
asi como el tributo de la produccién agricola, son funciones de
la administracion que se cumplen en el marco de una vida urba-
na muy activa. Las relaciones entre gobernantes y ciudades de
una parte, y la masa campesina de la otra, no son estrechas, sino
que estin determinadas sélo por los impuestos que las aldeas
deben pagar al poder central.

Otro rasgo comun de estas sociedades es la presencna de dos
capas sociales de orientacion divergente: los campesinos que vi-
ven de la agricultura y la cria de ganado en un circuito econémi-
co muy limitado y en el marco de las organizaciones politicas



36 CELMA AGUERO

aldeanas, formando un grupo cultural y lingiiisticamente homo-
géneo; y en otro nivel, las ciudades orientadas hacia el exterior
que constituyen lugar de cruce de rutas y poderosos centros co-
merciales donde se ha producido la elaboracidn del islam y la
conversién de las clases dirigentes, mientras el campesinado ha
quedado cada vez mas al margen de esta influencia religiosa y
econdmica.’®

Otra sociedad, la de los fulani, ocupa un lugar importante en-
tre las poblaciones de la sabana. Durante el siglo xviI estin dise-
minados desde Futa Toro en Senegal y Futa Yalon en Guinea
hasta Adamaua en Camerin. Desde el siglo x1 estos grupos de
pastores de cebii, con caracteristicas lingiiisticas y fisicas muy
diferentes de los otros pueblos, han llevado una existencia néma-
da. Su forma de expansién no siempre ha sido la conquista, sino
también la migracion pacifica de pastores de ganado bordeando
la periferia de las zonas agricolas a las que se vinculaban eco-
némicamente. Hasta el siglo Xvin se habian resistido a la isla-
mizaciéon y habian conservado su identidad cultural al mismo
tiempo que se expandian ripidamente gracias a la estabilidad
de los grandes imperios. Pero en el siglo xvir los fulani se esta-
blecieron en Futa Toro y en el reino de Gobir, uno de los siete
estados hausa. Cada uno de los establecimientos fulani signifi-
caba una dominacién de los campesinos que en Africa occidental
eran agricultores aldeanos precariamente relacionados con los
centros de poder que hacian cuidar su ganado por los pastores
fulani, quienes disponian asi de una riqueza considerable. En
Africa el ganado constituye un verdadero valor econémico frente
a la tierra que no lo tiene. Es considerado un bien mueble, puede
desplazarse y canjearse por otros bienes y desempefia un papel
similar al del capital en la sociedad occidental; produce ganan-
cias sin trabajo y éstas se capitalizan.

Una sociedad con este capital “natural” tiene posibilidades dis-
tintas a las de la sociedad agricola para su desarrollo. Para obte-
ner ventajas de esa situacién y cambiar las relaciones de subordi-
nacién en el provecho, era necesario que los fulani tomaran
conciencia de su identidad, de su oposicién a los gobiernos y que
una ideologia realizara esta accién revolucionaria. El islam ofre-

10 J, Maquet, Les Civilizations Noires. Marabut, Paris, 1962.



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 37

ci6 las bases de unidad y los fulani se convirtieron, se apropiaron
del ganado, dominaron a los agricultores, o los transformaron en
sus aliados, estableciendo sociedades de castas de tipo feudal don-
de los lazos feudales eran esencialmente politicos y no estaban
basados en la propiedad de la tierra. En estas sociedades pluri-
étnicas, el grupo dominante era la casta pastoril, por el prestigio
de la riqueza ganadera, mas segura que la del cultivo de la tie-
rra, y por la estrecha asociacion con los gobernantes; el otro
estrato social era el campesinado, que constituyé una clase so-
cial donde se alineaban en jerarquias distintas las castas artesa-
nales. Esta situacién determind las relaciones entre dirigentes y
siibditos; unos, asegurando la proteccién politica y militar; otros
ofreciendo ayuda econémica (tributo, prestaciones de trabajo).
La proteccion estaba institucionalizada en las redes de dependen-
cia y, al mismo tiempo que ofrecia solidaridad y ventajas a la
casta dominante, contribuia a la disminucién del antagonismo
interno de la sociedad desigual, por medio de las relaciones du-
raderas de vasallaje que amortiguaba el choque de las castas. El
poder politico estaba en manos del grupo de pastores cuyos miem-
bros podian tener la atribucién de un dominio ligado al cargo,
mientras estaba en funciones. Politicamente esto significa dele-
gaci6n de la autoridad en jefes intermediarios que pueden vol-
verse independientes del muy débil poder central. El feudalismo,
dice Maquet,’* no es en Africa un modo de produccién; es, ante
todo, un régimen politico que reposa en un sistema de relacio-
nes sociales muy particular. De ahi la importancia de la accién
politica del grupo dominante cuya aristocracia es ademis depo-
sitaria del poder.*?

En la regién sur de la sabana otras sociedades presentan ca-
racteristicas urbanas semejantes a las del norte, pero su actividad
comercial estd orientada hacia el exterior por el mar, a través de
la floresta tropical. La formacién de las unidades politicas en la
zona data del siglo xv y se desarrollaron segiin procesos conoci-
dos sin ninguna influencia del exterior. Los estados m4s alejados

11 J, Maquet, El Poder negro en Africa, Guadarrama, Madrid, 1971.

12 J, Lombard, Structures de Type “feodal’ en Afrique Noire. Mouton,
1965, p. 371. Ver también J. Maquet “Une hypothése pour Pétude des
féodalités africaines”, Cahiers d’Etudes Africaines, NGm. 6, Vol. II, 1962,
p. 292, :



38 CELMA AGUERO

de la costa como Nupe, la “Bizancio negra”, no tuvieron con-
tacto con los europeos sino hasta el siglo x1x.}® Sin embargo, la
presencia extranjera en el Golfo de Guinea fue determinante a
partir del siglo xvI por el trafico de esclavos y convirtié a las so-
ciedades en intermediarias de ese comercio. (El nimero total de
africanos vendidos en América entre los siglos XVI y XIX varia en-
tre quince y veinte millones segin los historiadores de la trata.)
Un buen ejemplo de sociedad intermediaria es la yoruba, que con
una base econdémica sélida habia elaborado una organizacién po-
litica compleja. Aun reconociendo una doble autoridad suprema
ritual y politica, las ciudades mantenian cierta independencia: es-
taban gobernadas por un poder municipal en manos de un jefe y
una asociacién de notables. A pesar de que su economia era di-
versificada y los mercados interiores de productos manufactura-
dos permitian una solidez y una mayor independencia de los mer-
cados de ultramar, en el momento de la abolicién de la trata
debieron adaptarse social y politicamente a las necesidades de la
colonizacién agricola. En la costa de Benin, por ejemplo, los es-
clavos que aiin se capturaban pero que no podian ser exportados,
se destinaban a trabajos en el interior de la sociedad para las plan-
taciones de los productos que Europa demandaba. La sociedad
ibo, que no disponia de esclavos, se adapté de todos modos para
producir el aceite de palma para la exportacién.

Las sociedades de la costa atlintica también se vieron expues-
tas desde muy temprano a la presion del trafico europeo. Dedica-
das a una agricultura de subsistencia con medios muy rudimen-
tarios, su sistema social descansa en un marco de produccién co-
lectiva basada en el linaje y a merced de los regimenes fluviales.
El comercio se centraba en el intercambio de productos agricolas
por ganado, y en el caso de las rutas transaharianas con el pais
de los moros, los principales productos de importacién eran la
sal, los granos y el ganado, ademas de esclavos y caballos. (Los
moros conservan el papel de intermediarios durante todo el siglo
xvil.) La organizacién social fuertemente jerarquizada se refleja
en una organizacién politica de tipo feudal donde los miembros
de la nobleza han obtenido del rey el derecho de cobrar impues-
tos sobre las tierras que en teorfa son propiedad comunal. Los

13 S, F. Nadel, Byzance Noire. Maspero, Paris, 1971.



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 39

jefes musulmanes introducidos desde el norte forman parte de esta
clase privilegiada. Un aparato militar, profesional, formado por
cautivos de la corona, asiste al rey en campafias de pillaje para
repartir el botin. El sistema fiscal es débil, pues los impuestos se
pagan en servicios o productos de la tierra, de ahi la fragilidad
del poder real que ofrecerd ventajas a la penetracion colonial.¢

En este horizonte politico-social la presencia europea del siglo
XVI provoca cambios fundamentales en el orden econémico y po-
litico y pone en crisis las tradicionales rutas transaharianas cuyo
trafico habia determinado, por una parte, los sistemas de pro-
duccién agricola y las redes de mercados interiores que estable-
cian, a su vez, el equilibrio entre las tribus ganaderas y ndmadas
y los productores artesanales de las aldeas; y por otra parte, los
sistemas monopolistas de producciéon minera y de comercializa-
ci6n internacional. Los intermediarios tradicionales (marroquies)
pretenden apoderarse de las fuentes mismas de la producciéon mi-
nera y con ello se rompe el equilibrio politico de las sociedades
africanas. Es el momento del estallido del gran imperio central
de Songai bajo dominacién marroqui y el repliegue de la activi-
dad comercial hacia el oriente en la zona de Bornu. Las guerras
que durante todo el siglo xvi1 azotaron Africa occidental son lu-
chas de las grandes ciudades interiores contra la dominacién de
tuaregs y marroquies, por la recuperacion de la independencia;
guerras aprovechadas para la venta de cautivos como esclavos en
los mercados franceses de San Luis.

A la crisis econémica provocada por las guerras entre estados
africanos se suma el rapido empobrecimiento por la disminucién
de mano de obra en las zonas mineras y rurales. Las tradiciones
hablan de miseria sin paralelos.

Desde el punto de vista social, aparte de la impresionante dis-
minucién de poblacién joven, se advierten dos niveles de ruptu-
ras en el orden tradicional de la sociedad africana: el primero es
la liquidaci6n, sin reversiones posibles, de los sistemas de cohe-
sién basados en el linaje, la tribu o el clan, segiin los grupos ata-
cados, y la consiguiente huida del lugar de peligro a zonas aleja-
das y miserables en condiciones de absoluto debilitamiento social;
el segundo corresponde a la crisis politica en el interior del grupo

14+ B, Barry, op. cit., p. 135.



40 CELMA AGUERO

que entra en relaciéon comercial con el exterior. El pago ofrecido
por los europeos convierte a los miembros de la aristocracia y al
rey, con su ejército particular, en cazadores y vendedores de los
miembros de las propias comunidades campesinas sujetas a pi-
llaje. La brecha que se abre con esa practica en el seno de la
sociedad, provoca reacciones de masas contra el orden jerarquico
tradicional, o bisqueda de proteccién de los aldeanos para sus
vidas y sus tierras entre los jefes religiosos. Pero el orden jerar-
quico tradicional también se ha conmovido; se ha roto el equili-
brio feudal establecido por los lazos de dependencia, privindose
asi a un pueblo de la accién politica que consideraba la razén
de su existencia, y a la aristocracia de sus medios de vida y de los
valores tradicionales, y se destruyen los tltimos lazos que unen a
los distintos grupos étnicos y sociales hasta entonces sometidos
a la misma autoridad.

El segundo empuje del comercio europeo en el siglo XIx im-
pone la colonizacién agricola y la implantacién de la economia
de trata, lo que supone la introduccién en las sociedades africa-
nas de la economia monetaria a través de los impuestos en dinero,
el despojo de las tierras, la destruccién definitiva del comercio
interno y del equilibrio del intercambio entre agricultores y cria-
dores de ganado, la polarizacién del desarrollo dependiente, o sea
la aparicién de microrregiones beneficiarias del trafico contra las
grandes unidades econdmicas tradicionales organizadas alrededor
de los ejes fluviales, que ofrecian una perspectiva continental al
comercio. En la sabana las hermandades musulmanas permiten
otro tipo de economia de trata, la organizacién de la produccién
de exportacion (cacahuates y algodén) en zonas que ellas contro-
lan y donde conservan una forma social tributaria y se comercia-
liza el impuesto en producto recibido de las comunidades, para
el mercado internacional.??

La consecuencia social de este nuevo sistema econémico es una
estructuracion de clases segin el modelo europeo. Aparece un
grupo de plantadores indigenas de origen rural, que ha logrado
su estatus por la apropiacion de suelos de las comunidades, cu-
yos antiguos miembros pasan a formar parte de otra clase, la de

15 S, Amin, L’Afrique de I'Ouest bloquée, Paris, 1971,



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 41

la mano de obra asalariada o de trabajo forzado. Frente a la re-
sistencia, expresada de muchas maneras, se hace un llamado a
inmigrantes extranjeros, a las etnias de la zona, lo que provoca
una mayor proletarizacién y en la misma medida, una destruccion
de los sistemas tradicionales de cohesién social (abandono de las
aldeas por los hombres jévenes que se emplean en los centros de
produccién o de exportacién y pierden casi todo contacto con
el grupo tribal). En esta nueva estructura social no hay lugar
para la aristocracia indigena que ya no tiene papel de intermedia-
ria ni esta dispuesta a ceder sus derechos sobre la tierra, a no
ser que se integre al grupo de marabuts poderosos de las Or-
denes que controlan la produccién de algodén, y que se convier-
ten en jefes de aldeas, a quienes se otorga toda clase de privile-
gios y ventajas tanto religiosas (proteccién de la educacion) co-
mo econémicas (financiamientos de peregrinaciones).

La sociedad tradicional ha sido conmovida en sus mismas rai-
ces por la accién directa o indirecta de las demandas cada vez
més urgentes del mercado atlantico.

MAHDISMO Y RESISTENCIA

Esta situacion de desintegracion social creciente en un ambito
en que el sistema colonial ain no ha impuesto sus nuevas pautas,
provoca movimientos de masas que con esperanzas milenarias si-
guen al lider religioso musulmén que predica el mahdismo como
respuesta al desequilibrio, buscando otro marco de reagrupacién
que les sea propio. Esperan que la revuelta, la resistencia a las
transformaciones provocadas por el factor externo y a los des-
equilibrios desencadenados en el seno de la sociedad, permitird
recuperar la armonia perdida.

En efecto, el mahdismo, que segin Ben Jaldun es una creencia
popular “ampliamente aceptada por el pueblo del islam”, promete
la construccion de un conjunto social que constituye a la vez una
unidad politica y una unidad religiosa en este mundo y no en el
més alla.

“Desde siempre —dice Ben Jaldun—'¢ los musulmanes han te-

16 Tbn Khaldun, The Mugaddimah, trad. Franz Rosenthal, Londres,
1958, pp. 156-200; ver referencias sobre al-Mahdi en H. Gibb y J. Kramers,



42 CELMA AGUERO

nido la idea de que hacia la consumacién de los siglos llegara un
hombre de la familia del profeta a sostener la religion y a hacer
triunfar la justicia. Arrastrando consigo a los verdaderos creyen-
tes, sera el duefto de los reinos musulmanes y se titulari el Mahdi
(el dirigido) ; luego aparecera el Deddjal (el anticristo) y ocurri-
ran los acontecimientos que marcan la proximidad de la dltima
hora. Después de la llegada del Deddjal, Jests (Isa) descendera
del cielo y lo matard o bien descendera con el Mahdi y le ayu-
dard a abatir al anticristo.” Nada hay en el Coran concerniente
al Mahdi ni se encuentra nada en las recopilaciones clisicas de
tradiciones de El Bujari y Moslem. Se ha tomado la creencia en
el Mahdi de tradiciones més o menos auténticas como las siguien-
tes palabras atribuidas al profeta: “Después de mi habra califas,
y después de los califas, principes; y después de los principes, re-
yes; y después de los reyes, tiranos; y luego, cuando el tiempo no
durard méas que un dia, Ala suscitard un hombre de mi familia
que llenara la tierra de equidad y justicia, en la medida en que
ha estado llena de iniquidad, de tirania y de opresién.” ;Pero
cuando seri el fin de los tiempos? es claro que el Mahdi apare-
cerd cuando la comunidad musulmana (umma) esté despedaza-
da por desérdenes civiles y conflictos que engendrarian luchas
politicas, revueltas sociales y corrupcién moral. La confusion serd
tal que los fieles deberan esperar una voz del cielo que les indi-
que quiénes son sus gufas; habrd una abierta persecucién y sélo
aquellos que tengan mas fervor en su fe podran seguirlos.

La concepcion sunita dice que el Mahdi aparecerd como un
hombre comin para cumplir la misién del dltimo califa: la de
restaurar la fe y asegurar el triunfo universal del islam. Otra con-
sidera que Isa (Jests) sera el dltimo restaurador de la fe y el
altimo califa del profeta. Ambas contradicen la creencia chiita
por la cual el Mahdi sera el iman oculto infalible que vuelve para
guiar y proteger a los fieles contra el error y el pecado. A él co-
rresponde dirigir la guerra santa contra los que no creen en su
misién y persisten en el error. El éxito de esa guerra es la tinica
confirmacién de la autenticidad de la misién.

En el siglo x1x un pensador politico, Al Afgani, confirma esta

Shorter Encyclopedia of Islam, Leiden, 1953, pp. 310-313. P. M. Holt,
The Mahdist State in the Sudan, Oxford University Press, Oxford, 1958.



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 43

tradicion: “la espectacién por el Mahdi es tan intensa entre los
musulmanes cada vez que se encuentran en dificultades o que su
religion ha sido humillada o bien han sufrido el dominio de los
extranjeros, que parecen un hombre perdido en la noche en me-
dio de un desierto esperando con impaciencia la aparicién de la
estrella que habra de guiarlo”.*” La historia del Islam muestra que
el mahdismo se ha manifestado desde el comienzo en los medios
mas diversos, a veces como episodios violentos y fugaces, otras
como hechos que han cambiado la historia, especialmente en
Africa.

La aparicion de tantas esperanzas mahdistas en Sudan durante
el siglo xviI y el estallido de movimientos mahdistas en el siglo
XIX muestran con claridad que el Islam estaba extendido a las
masas y que los “tiempos de desorden” se habian prolongado en
toda la zona.

Alli la concepcion mahdista corresponde a la tradicion segin
algunos letrados, pero la masa tiene ideas muy confusas: el Mah-
di es un gran marabut que aparecera en la tierra préximamente o
al fin del mundo, ensefiari la palabra del islam a todos para ha-
cer reinar la justicia y abatir a los adversarios de los fieles. No se
sabe si serd blanco o negro; para los tucolor el Mahdi serd un
El Hayy Omar que someterd a creyentes y paganos a los tucolor.
Entre los fulani la tradiciéon popular del Mahdi es més precisa:
vendra a la tierra hacia el fin del mundo, sera 4rabe de la familia
de Mahoma y por lo tanto, blanco (los otros son impostores);
poseerd las ciencias islamicas, vendra de la Meca y alla retornara
para combatir al Deddyal que por entonces se aprestara a apode-
rarse de las ciudades santas.®

Estas concepciones africanas de una creencia tan antigua —en
Mahgreb aparecen Mahdis desde el siglo X— se han ido elabo-
rando desde las primeras guerras religiosas, en 1725, entre pas-
tores musulmanes fulani y dirigentes mandinga, y luego en 1776
entre musulmanes torobe y dirigentes moros. Ademés circulaban
en esa época profecias que anunciaban el reino del Mahdi y el

17 Citado por Jobhn Willis, “Jihad fi sabil allah its doctrinal basis in
Islam and some aspects of this evolution in nineteeth century West Africa”,
Journal of African History, VIII, 3, 1967, p. 398.

18 P, Marty, Islam in Senegal, Leroix, Paris, 1921.



44 CELMA AGUERO

fin del mundo para el siglo x11 de la hégira, (afios 1785-86).*
Las esperanzas mahdistas®® personificadas por los tres grandes
lideres: Shehu Ahmadu, Ustman dan Fodio y El Hayy Omar,
despertaron la expectativa entre las masas; provocando éxodos
hacia la Meca. Estas esperanzas fueron argumento para levan-
tamientos contra los nuevos jefes religiosos y se expandi6 la idea
hacia Sudin oriental,”* a partir de la zona de Chad, por medio
de una abundante literatura conocida en todas las rutas de pere-
grinacién. Un clima de “mahdismo latente”2* persistid6 durante
todo el siglo en Africa occidental y central; la invasiéon de los
europeos parecié indicar la crisis relacionada con la llegada
del Mahdi. (Esa interpretacién sobre la reaccién a la presencia
extranjera en Africa musulmana se habia hecho ya cuando se
produjo un levantamiento mahdista en el bajo Egipto durante la
dominacién napoleé6nica, lo mismo que en Argelia cuando las ma-
sas apoyaron a Abd el Qader contra los franceses.) Los adminis-
tradores coloniales, como Paul Marty, registran con minuciosidad
y sospechas los movimientos mahdistas, que segln ellos expresan
la resistencia al imperialismo europeo® y constituyen un verda-
dero peligro para el momento de la instalacién. Por otra parte,
esta amplitud de movimientos religiosos en Africa occidental
muestra una vez més que el drea estaba estrechamente ligada a la
historia del mundo musulmén. La ola de expansion del islam en
el siglo x1x, que cubre importantes zonas de Asia y abarca las
masas menos ilustradas de campesinos, es un fenémeno que al-
canza también a Africa, cuya poblacién suma veinte millones al
grupo musulman. Pero Africa estd relacionada también con los
fenémenos mds particulares provocados por esta expansién. Las

19 Muhammad Al-Hajj, “The Thirteenth Century in Muslim Eschatolo-
gy: Mahdist Expetations in the Sokoto Caliphate”, Research Bulletin.
Centre of Arabic Documentation Institute of African Studies, University
of Ibadan III, 2, July 1967, pp. 109-113.

20 John Willis, op. cit., pp. 401-406.

21 Saburi, Bichaku, y Muhammad al Hajj, “The Sudanese Mahdiya and
the Niger Chad Region” en I. M. Lewis, Islam in Tropical Africa, Oxford,
1966, p. 429.

22 T, Hodgkin, “Mahdisme, messianisme et marxisme dans le contexte
africain”, Presence Africaine, 474, pp. 129-153.

23 A. Le Grip, “Le Mahdisme en Afrique Noire”, L’Afrique et I'Asie
18, 1952, pp. 3-16; P. Marty, L'Islam et les tribus du Soudan. Leroux,
Paris, 1921.



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 45

rutas de peregrinos a la Meca han permitido conocer muy de cer-
ca e¢l movimiento wahabita de Arabia, su protesta contra la co-
rrupcion del imperio otomano, la prédica de la guerra de resis-
tencia apelando a la edad de Mahoma y a la fuerza. Por otra
parte, por medio de las alianzas locales de tipo politico y las re-
laciones internacionales de alto nivel a través del Sahara, se co-
nocen los éxitos de prédica de la orden de la Sanusiyya?¢ entre
las tribus de Cirenaica contra la administracién turca “que més
tarde se convertird en resistencia contra los invasores italianos”.

EL MovIMIENTO DE EL HAYY OMAR

En este clima de resistencias, de levantamientos y de creacién
de nuevas estructuras politicas, un grupo de seguidores del Sheik
El Hayy Omar Tall inici6 uno de los mas decisivos movimientos
del 4rea, cuyas caracteristicas muestran el grado de cohesion y la
bisqueda de respuesta a la situacion.

Los franceses del Senegal debieron enfrentar esta peligrosa y
decidida guerra santa de resistencia a las campafias de coloniza-
cién. El Sheik era un tucolor de casta torode?® nacido hacia 1794
en Futa Toro, estado de la gran confederacion Futa, donde los go-
bernantes habian logrado prohibir la trata de esclavos a ingleses
y franceses, asi como proteger la produccién agricola y artesanal
para alimentar los mercados internos. Su accién logré unificar a
los pueblos de una amplia regién que abarca la Confederacién
Futa, parte del Senegal y los estados de la cuenca del Niger, e
imponer un nuevo sistema social y politico que afirmé por un
tiempo la unidad y que sobrevivié hasta la tdltima década del si-
glo XX como una barrera a la penetracién francesa.z®

2¢ E. E. Evans Pritchard, The Sanusy of Cyrenaica. Oxford University
Press, Oxford, 1954.

25 Casta de hombres religiosos entre los tucolor.

26 Kanya Frostner, “Mali Tukulor”, en M. Crowder (Ed.), West African
Resistance. Hutchinson, Londres, 1971, p. 73. Ver también Crouise O.
Brien D., “Towards an Islamic Policy in French West Africa 1854-1914”,
Journal of African History, VIII, 1967, pp. 303, 316; Olatunhi Olorunti-
mehin, “Resistance Movements in the Tukulor Empire”, Cahiers d’Etudes
Africaines, VIII, 29, 1969; A. Samb (Traduite et anoté par) “La vie de
El Hajj Omar par Cheik Moussa Kamara”, Bulletin del IFAN, t. XXXII,



46 CELMA AGUERO

El lider, convertido en Mahdi por la esperanza de los fieles,
habfa sido educado en los més importantes centros religiosos de
Africa occidental. Su vasto conocimiento de las ciencias islimicas
y su amplia biblioteca reunida en el palacio de Segu no son, sin
embargo, comparables a la erudicion de los lideres de Sokoto
donde se detuvo por un tiempo largo, al regreso de su peregrina-
cién a la Meca en 1826. En ese viaje se hizo discipulo de Mu-
hammad al Ghali, jefe de la Tiyyaniya en Arabia, quien lo nom-
bré, a su vez, califa de la orden en Sudéin occidental. En Bornu
conocié a uno de los grandes reformistas, Al Amin Al Kanemi
y en Egipto se encontrd con los sheiks de Al Azhar. En 1837 vi-
sité el reino de Macina y fue prisionero del rey bambara de
Segu. Antes de entrar a su pais establecid, con el permiso del
Almamy de Futa Yalon, un centro religioso, zaouia,*” en Diaguku.

El carisma personal y el prestigio religioso adquirido en los
aflos de su peregrinaje dieron a Omar la posibilidad de contar
con un grupo importante de discipulos (algunos provenientes del
pais Hausa), una riqueza considerable y una influencia politica
que alarmé a la aristocracia local y al mismo rey, quienes forza-
ron al predicador a buscar en Dinguiray otro sitio para sus ense-
flanzas.

Alli se instal6 en 1848 y comenzé su prédica?® para purificar
el islam y terminar con los abusos de los potentados. Esto sig-
nificaba desprestigiar la adhesion a la antigua orden de la Qari-
diyya, muy expandida en la regién, en la cual los escalones de la
jerarquia mistica son tan dificiles de franquear que sélo algunas
familias alcanzan el contacto directo con el jefe, asi como los be-
neficios materiales y misticos que proporcionan. Las practicas de
esa orden perpetuaron en el islam los privilegios de la aristocra-
cia tribal y originaron un nuevo sistema de jefaturas en manos
de marabuts poderosos que disponian de la produccién de la tie-
rra por un sistema opresivo de tributos.

La esperanza de encontrar una via de escape a ese sistema so-

pp. 44-735; t. XXXIII, pp. 370-411; B. G. Martin, “A Mahdist document
from Futa Jallon”, Bulletin del IFAN, t. XV, 1-2, 1963, pp. 47-65.

27 Lugar de oracién, hogar y escuela de enseflanza musulmana.

28 A pesar del gran interés de la doctrina religiosa de El Hayy Omar, no
expondremos aqui sus principios en favor del enfoque sociolégico del
trabajo.



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 47

cial permitié la conversién masiva de los campesinos a la nueva
orden predicada por Omar, la Tiyyaniya,?® hermandad religiosa
que rompe gran parte de las barreras jerdrquicas y establece con-
tactos directos entre los adeptos y el jefe. Ofrece también a todos
la perspectiva de acceder a los més altos destinos “por el valor
y la ciencia”3® y por ello aparece con caricter revolucionario,
democrético, a los ojos de los nuevos fieles. Al mismo tiempo la
orden requiere de sus miembros una entrega completa, una dis-
ciplina de trabajo duro y de lealtad a la comunidad. La riqueza
es una virtud predicada por el califa, que se enriquece con los
regalos de los peregrinos, pero estd obligado a repartirla en for-
ma de caridad y para el bien de la comunidad. Esta institucién
ofrece al jefe un poder especial de disponibilidad de medios para
la prédica, la peregrinacién y la lucha, protegido por una auto-
ridad politica nueva. Segin el mensaje del profeta a Omar, el
califa debe mantenerse lejos de reyes y sultanes. Esto le permi-
te establecer un equilibrio entre autoridades religiosas y tempo-
rales e integrar mejor la comunidad musulmana en marcha.

La disciplina requerida a los miembros por la orden tuvo un
papel preponderante en el movimiento de Omar y en el control
de sus tropas, formadas por masas campesinas provenientes del
Bajo Senegal, de la zona limitrofe con Sierra Leona en Dingui-
ray y de las llanuras de Macina. Estos grupos ofrecian su adhe-
si6n al jefe por liberarse de los marabuts senegaleses, de sistemas
de plantaciones y trabajos forzados en Dinguiray y de la pesada
estructura feudal en las llanuras de Macina.

Como algunos lideres religiosos de su tiempo, El Hayy Omar
habia tenido experiencias de revelaciones misticas y estaba con-
vencido de haber sido elegido por Dios para capitanear la guerra
santa, combatir la herejia, extirpar el animismo e imponer la ley
de la Sharia. Para cumplir su mandato Dios le habia entregado
la espada de la verdad y le habia inspirado su libro Rimah, pro-
ducto, més que de su erudicién, de las profundas experiencias
acumuladas hasta el momento. En ese libro hace un minucioso

29 Orden religiosa fundada por Muhammad at Tiyyani en 1782, en El
Cairo.

30 J. Abun Nasr, “Some aspects of the Umari branch of the Tiyaniyya”,
Journal of African History, III, 2, 1962, pp. 329-331; y The Tiyaniyya.
Oxford University Press, Oxford, 1965.



48 CELMA AGUERO

examen de la eficacia de la gran jihad (guerra santa) contra la
tentacion de la carne, precedida de la hijra (éxodo) de los ape-
titos. En primera instancia la hijra y el jihad espiritual eran obli-
gaciones para la salud individual, mientras la hijra temporal de
los infieles y el jihad de espada contra ellos, eran deberes hacia
la comunidad islamica en su conjunto. Esto, sin embargo, no resta
en lo fundamental la importancia de la guerra santa individual,
que es la dnica obligacién religiosa constante.

El carisma religioso del lider que lo habia llevado a alcanzar la
posiciéon de sheik de una hermandad, tenia dos caracteristicas: 3!
la primera era el baraka, una marca que se dice impone Dios
en las personas de sus profetas y santos; la segunda, el istiyara,
una férmula especial para obtener ayuda divina en circunstancias
dificiles. Se dice que Omar aplicé con éxito estos poderes en
Hiyaz, Bornu Sokoto y Alto Senegal encontrando agua para la
gente, donde no podia hallarse.

Algunos de los mas adictos seguidores de El Hayy Omar, lo
identificaban con el Mahdi que, segin ellos, ya habia aparecido
en el mundo. Mas atn, aseguraron que Sheik Omar habia sido
designado como uno de los tres ministros del Mahdi encargado
de gobernar el Maghreb.?? Otros de sus prosélitos creian firme-
mente que el Sheik Omar era la reencarnacién de Isa, por la can-
tidad de rumores que circulaban y porque el mismo Sheik habla-
ba a menudo a su comunidad de la reaparicién de Isa en forma
secreta y como un hombre negro desconocido para la mayoria.

Después de su muerte, El Hayy Omar fue popularizado como
profeta enviado a los africanos igual que Mahoma. Y se cuenta
una Historia de Solima en la que el Sheik narra una experiencia
de peregrinaje. Leyendo la vida de Mahoma qued$ sorprendido
por la similitud existente entre los arabes y los fulani “como los
fulani, ellos hablaban una sola lengua y creian en Dios; pero es-
taban divididos en pequefios clanes a veces en guerra y eran idé-
latras. Una idea me iluminé: yo debia convertirme en el Maho-
ma del Sudén, hacer de los fulani una gran nacién y restaurar la
pureza del islam™.?3

31 J, Willis, op. cit., p. 409.

32 J, Willis, op. cit., p. 415; A. Gouilly, L’Islam dans Pafrique Occiden-
tale Francaise, Larose, Paris, 1952.

33 J, Willis, op. cit., p. 405.



\

UN MOVIMIENTO MAHDISTA 49

Esta certidumbre tan arraigada en el lider y entre los fieles,
ofreci6é la base ideoldgica que la guerra santa necesitaba para la
conquista que realiz6 desde Timbuctii hasta las fronteras del Se-
negal francés. Las primeras campaiias de Omar en 1849 conta-
ban con un ejército de doce mil hombres que en 1861, durante
la conquista de Macina, alcanzd la cifra de treinta mil, bien equi-
pados y entrenados en el uso de las armas europeas y en la fa-
bricacién de municiones.** Tenia la capacidad de resistir la inva-
si6n francesa ademas de contar con un incentivo politico y reli-
gioso de gran eficacia. Las primeras campaifias alcanzaron la zona
del Senegal. Su influencia se habia extendido haciendo emigrar a
sus compatriotas a Kaarta y en la zona de Waalo, a orillas del
Senegal, la propaganda arrastré a la aristocracia a la conversion
al islam para oponerse a la conquista francesa provocando una
insurreccién que los franceses debieron aplastar sangrientamente.
Pero si los fulani no consiguieron penetrar en el territorio, pu-
dieron destruir un puesto comercial francés que era una meta im-
portante. De alli la campafia se dirige hacia el norte: Medina,
Kaarta, Macina, Segu, con enormes dificultades por tener que
luchar en dos frentes, el de los franceses, que lo consideran ene-
migo mortal y el de los reinos paganos, que no estdn dispuestos
a perder su independencia. En 1860 se firma la paz reconociendo
la hegemonia francesa en el bajo Senegal; pero el ejército de
Omar ha dominado las ciudades y los imperios que controlan
el trafico sahariano, ha arruinado los puestos franceses de avan-
zada, ha levantado poblaciones agricolas de Futa Toro, Futa Ya-
lon y de Wolof, ha predicado la hégira para trasladar las masas
hacia el centro y ha organizado una barrera de resistencia, acti-
va o pasiva, al trafico atlantico. Su muerte y la fragil unidad del
imperio en manos de su hijo Ahmadu, a quien le faltaba el ca-
risma y el apoyo del ejército que tenia su padre, abrieron las
puertas del imperio a los franceses, a fines del siglo XIx.

Como gobernante, Omar prestd poca atencion a la administra-
cién imperial que qued6 en manos de los talibés (discipulos)
provenientes de Futa y de los miembros de su familia. Sin em-
bargo, dos preocupaciones fundamentales rigieron su accién: la
primera, religiosa, de poderoso gobernante musulman. Fue una

3¢ Kanya Frostner, op. cit., p. 56.



50 CELMA AGUERO

politica de conversiones forzosas, cumplida en violentas condicio-
nes, la que apoyaba el cobro de impuestos coranicos sobre los
territorios conquistados. La ley cordnica era administrada por
cadies y se hicieron obligatorios el cumplimiento ritual y la ética
musulmana al tiempo que se construyeron mezquitas y se expan-
di6 la educacion corédnica, con un celo creciente entre los segui-
dores del Sheik.

La segunda preocupacién de su gobierno era la econdmica.
Ante todo se decretd, bajo penas gravisimas, el boicot a la mer-
cancia europea, especialmente licores y textiles (para la compra
de armas Omar tenia pactos especiales con los extranjeros en los
que no habia clausulas de respeto a los cristianos). Para desarro-
llar 1a economia del estado estimul6 el comercio. Las guerras pro-
_porcionaron gran cantidad de cautivos vendidos como esclavos,
lo que enriqueci6 el mercado interior y desarrollé6 una agricultura
de mayor escala y una produccién artesanal que contribuy$ al
renacimiento de la economia y el comercio interior.?® Estimul6
también la produccién local de tejidos y se hicieron numerosos
esfuerzos por rescatar a los artesanos musulmanes de los estable-
cimientos europeos de la costa.?¢ El sistema piramidal de limosna
que la orden de la Tiyyaniya establecid, y cuyo monto culmina-
ba en las manos del sheik, permitia una acumulacién centrali-
zada de productos que iban a alimentar el mercado interior. De
ahi las preocupaciones militares de Omar por destruir todos los
puestos de comercio franceses en el interior, de reducirlos a la
costa.

Para conocer las peticiones o las exigencias de los fieles, nos
referiremos brevemente a otro de los movimientos mahdistas del
siglo x1x: el de Ustman dan Fodio. También fulani, de la casta
de torobe, que se habia instalado en el reino de Gobir en el siglo
xvi, Ustman predic la guerra santa en un momento en que pas-
tores y agricultores fulani musulmanes, compartian la crisis de
los campesinos hausa paganos, por la interrupcién del comercio
interior. En 1804 el lider hizo un llamado a la hégira e inmedia-
tamente estallé la guerra santa. Hacia 1831 el movimiento habia

35 Cl. Meillassoux, “Introduction”, p. 13, en The Development of In-
digenous Trade and Markets in West Africa, Oxford University Press, 1971.
3¢ A. Gouilly, op. cit., p. 72.



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 51

logrado establecer unos quince emiratos que cubrian alrededor
de 150 000 km? bajo el gobierno de un emir, en la nueva ciu-
dad de Sokoto. La extraordinaria erudicién de los lideres (Ust-
man dan Fodio, Muhammad Bello, y Abdullahi) se manfiesta en
mis de doscientos cincuenta libros y planfletos que contienen
desde ideologia del movimiento hasta ensefianzas practicas para
los juristas y explicaciones sobre el tipo de sociedad que los re-
formadores quieren establecer. La revitalizacién de la religion
primitiva y la prevencion contra las desviaciones de la ortodoxia
son las bases del movimiento; en la ley, los lideres aceptan la in-
terpretacion malikita de las fuentes y expresan su reaccién con-
tra la ambigiiedad del gobierno hausa, haciendo observar las
leyes musulmanas con detalle. Asi quedaba establecida la auto-
ridad legal fulani sobre el antiguo imperio Hausa.

La publicacién reciente de un documento musulman®’ del si-
glo xv que ha sido citado por dan Fodio, ofrece un cuadro ge-
neral de las exigencias de las masas de fieles de la guerra santa.
Quejas contra los gobernantes: a) condena de la tasa arbitraria
sobre los productos de la tierra. (Dan Fodio condena el impues-
to sobre el ganado que se cobraba a los pastores fulani.) Al
impuesto en las puertas de la ciudad y obligaciones ilegales en
el mercado. A la sobretasa a los jefes de tribu y gobernadores
regionales, b) condena de los regalos a los gobernantes, ¢) con-
tra la preferencia ofrecida a los infieles en la distribucién de tie-
rras de pastoreo y de derechos de comercio, d) condena de ban-
dolerismo contra el ganado musulmén.

Quejas contra los ulama: a) condena del apoyo y la autori-
dad ofrecida a las practicas no musulmanas de los gobernantes.

Ese es el mas importante ataque de dan Fodio a los sabios
hausa. “Por eso la guerra santa contra tales personas es mas ver-
dadera que la guerra santa contra los infieles confesos”, b) con-
dena contra el uso de talismanes, que significa condena de los
marabuts magos (que predican sincretismo), c¢) condena de la
falsa manipulacién de los impuestos sobre la tierra, d) condena

37 J. Hunwick, “Notes on late fifteenth-century document concerning ‘al
Takrur’”, en Allen y Johnson (ed.), African Perspectives. Cambridge
University Press, Londres, 1970.



52 CELMA AGUERO

del ulama por no ofrecer buen ejemplo, e) contra la recitacién
del Coran en lecturas oscuras.

Esta lista de demandas explica la doble reaccién de los mah-
distas de Gobir, la primera contra la opresién a pastores y agri-
cultores por parte de los gobernantes hausa; la segunda, la reac-
cion contra los “sabios” de las ciudades, es decir, la clase de
comerciantes “internacionales” cuya actividad establecia las bre-
chas econémicas en la sociedad. Esos sabios estaban unidos al
poder imperial y permitieron la corrupcién de las pricticas reli-
giosas.

El triunfo de la guerra, que se expresé en la organizacién de
un gobierno en manos de una aristocracia fulani sobre las ciuda-
des hausa a las que se aplic6 una organizacién islamizada, se
extendié a las areas no hausa. La estructura subsistié hasta la lle-
gada del imperio britdnico que pudo dominar al imperio de So-
koto, luego de no pocos fracasos militares. Estos movimientos
reformistas del siglo X1x, que bajo el liderato de fulanis y tuco-
lor establecieron estados musulmanes en territorios controlados
por gobiernos paganos (desde el punto de vista ortodoxo musul-
mén), organizando imperios como el de El Hayy Omar, tienen
un significado importante para los fundadores de los estados mo-
dernos, como Mali, por ejemplo.

A pesar de que los antiguos imperios ocuparon territorios ma-
yores que el estado de Mali, estuvieron todos ubicados en la
cuenca del alto Niger, lo que ofrece al pais la herencia histéri-
ca de los grandes estados y una continuidad de ciertos tipos de
instituciones sociales que refuerza la llamada “tradicién estatal™
de Mali. Instituciones como la peregrinacion, la escuela corénica,
el ayuno de ramadan y los festivales musulmanes, asi como las
drdenes religiosas y los marabuts, son parte de la vida nacional
aun para los no musulmanes. Pero también persisten organiza-
ciones de la época preisldmica; son los grupos ocupacionales que
forman estratos sociales (pescadores, carniceros, narradores de
historias) y que atin llevan el nombre de castas: grupos especia-
lizados sujetos a reglas y prohibiciones (matrimonio endogimi-
co, por ejemplo).

Las huellas politicas que los grandes imperios musulmanes han
dejado en los estados actuales pueden rastrearse en la historia



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 53

misma de la zona. Hay, ante todo, una tradicién urbana, relativa
a la existencia de una clase burguesa compuesta de mercaderes
y de ulamas que gozan de cierto tipo de autonomia interna con
un sentido de patriotismo civico. Los lideres politicos de Mali
actual estan estrechamente vinculados con esta tradicién urbana.

Ademis, la tradicién de las relaciones comerciales y cultura-
les con el norte y el este, ha determinado el desarrollo de ideas
abiertas sobre la federacién de Africa occidental, o la unidad
de Africa, mas que las de un nacionalismo territorial limitado.
Esto se relaciona estrechamente con la resistencia opuesta por las
sociedades isldmicas a la inversién europea del siglo xix y la
alianza de sus lideres cuyo poder dependia de la combinacién
de la influencia religiosa, el llamado al sentimiento nacional y la
capacidad de organizacién militar. El recuerdo de esta resistencia
se mantuvo largo tiempo bajo el régimen colonial que aprove-
ché los elementos hostiles a los grupos resistentes. Por eso cuando
surgen las organizaciones prenacionalistas en 1945, se advierten
dos variantes: movimientos religiosos de protesta que se dirigen
a la masa de la poblacién y asociaciones culturales compuestas
de élites occidentalizadas; y si la resistencia a la penetracién
francesa se hizo bajo liderazgo musulmén y con ideologia isla-
mica, los primeros esfuerzos por romper la ocupacién, respetaron
este contexto. La Tiyyaniya —difundida bajo El Hayy Omar—
se reformd; tomé el nombre de Hamalliyya y agrupé a los mu-
sulmanes, especialmente a los sectores oprimidos de la comu-
nidad como las tribus subordinadas, los cautivos, las mujeres y
los j6venes.®® Los partidos politicos que nacieron de estas prime-
ras agrupaciones se referian a la tradicion en dos sentidos: los
conservadores aludian a los derechos, estatus y privilegios de los
jefes y marabuts que habian sido protegidos por los franceses;
mientras para los radicales, significaba la tradicién precolonial
de construccion de estados, de imperios y de reforma, asociados
en la mente popular con los nombres de Muhammad Askia, Sun-
diata y especialmente El-Hayy Omar.

Estos movimientos, de los que hemos mostrado la incidencia

38 Th. Hodgkin y R. Schachter, “Mali”, en Coleman J. (ed.), Political
Parties and National Integration in Tropical Africa. University of Califor-
nia Press, Los Angeles, 1966.



54 CELMA AGUERO

histérica, han sido interpretados por los especialistas desde dos
4ngulos opuestos. Uno, como movimientos revitalizadores expli-
cados por la incapacidad de la comunidad musulmana para pre-
servar la religién isldmica y realizar las aspiraciones del profeta
de un mundo unificado. “No hay reformismo —es decir moder-
nismo— en los escritos ni en las acciones de los lideres de las
guerras santas” dice Ralph Willis.?* Para ellos el modelo es la
inalterable ley de Ala y la Sunna de Mahoma. Cuando la desunién
sea evidente estard previsto el Mahdi para restablecer la unidad
por medio de la guerra santa. En el caso de Africa occidental
es evidente que los que hicieron la peregrinaciéon a la Meca —je-
fes religiosos de profunda erudicién— fueron influidos por el
. wahabismo, menos en su doctrina que en su accibén, contra lo
que ellos llamaban el sincretismo turco, y que en Africa se ex-
presaba en la actitud contra los gobiernos “paganos” que humi-
llaban a las minorias arabes. La accion fue precedida de un clima
profético favorable a la guerra santa y a la conversién de masas
sin més proyeccién, en realidad, que el retorno a una época
pasada.

Smith,* por lo contrario, sefiala a los movimientos mahdistas
(en un contexto africano de minorfas musulmanas en estados
“paganos”, su sentimiento de frustraciéon y su conciencia de su-
perioridad humillada) como movimientos revolucionarios. El es-
tablecimiento de los imanatos de Futa Toro y Futa Yalon por
obra de los fulanis, se presenta como una revolucién social que
sustituye a la antigua clase gobernante por una aristocracia nue-
va, apoyada en una masa con un nivel apreciable de islamizacion.
El caso de Ustman dan Fodio es considerado como una revo-
lucién politica importante, resultado de un movimiento intelectual
de lideres que poseian una concepcién ideal de la sociedad. En
el caso de Omar estima que la guerra santa representa un movi-
miento revolucionario que da como resultado el debilitamiento
del antiguo orden social.

La contradiccién aparente entre estos dos enfoques de interpre-
tacién desaparece si se sitdan los movimientos mahdistas de pro-
testa en la esfera interpretativa de Samir Amin que dice: “se

39 J, Willis, op. cit., p. 395.
40 H, F. C. Smith, op. cit., p. 175.



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 55

sabe que en la experiencia de Africa los movimientos de trans-
formacién social de corte tradicional (movimientos religiosos de
protesta que adoptan formas proféticas, movimientos teocraticos
de reorganizacién del poder local como las cofradias musulma-
nas de Africa del Oeste —muridas de Senegal, sultanatos de Ni-
geria— o el mahdismo sudanés, la evolucién de ciertas monar-
quias centralizadas de Africa animista como los estados Wolof o
de Dahomey) son respuestas a problemas de integracién en el
sistema mundial naciente, es decir, en definitiva movimientos de
adaptacion, de ajuste, a la condicién de periferia”.*

Sin embargo, las conclusiones que ofrecen los estudiosos en la
presentacidon de casos, parecen buscar otras causas de los mo-
vimientos que van mds alld del desequilibrio econémico-social
de la situacién colonial sefialado por Balandier, como en el caso
del licido articulo de J. Goody sobre la aparicion de un mahdi
en un grupo sin desequilibrio econémico pero con un alto nivel de
religién popular.#> O también como en el caso de Miihlman*® cuya
obra propone como tesis la perennidad de la revolucién y la di-
versidad de los lenguajes en que se expresa. Uno de ellos es el
mesianismo, y otros igualmente importantes como el quietismo o
el activismo como fuga hacia adelante. En esta perspectiva, el ana-
lisis que enriquece el conocimiento interno permite una insercion
cronoldgica en la historia de los movimientos mesidnicos sin in-
terpretaciéon global aparente.

Otra linea de anilisis corresponde a la interpretacion histérica
y a la consideracién de los movimientos religiosos de protesta
contra el orden colonial, como una respuesta local a la opresion
usando los valores culturales del opresor, adaptandolos a su pro-
pia realidad y contraponiéndolos con la misma fuerza con que la
presencia extranjera los impuso. “Estos dioses que nacen hoy, dice
Chesneaux,** han sido verdaderas creaciones de la auténtica ex-

41 Samir Amin, Preface, op. cit., p. 53.

42 J. Goody, “Reform rénewal and resistence: a Mahdi in northern
Ghana” en C. Allen y R. W. Johnson, op. cit., pp. 143-156.

43 W. Miihlmann, Messianisme révolutionnaire du tiers monde, Galli-
mard, Paris, 1968. .

4¢ J. Chesneaux, “Heresies coloniales et milléparismes de libération na-
tionale”, en Suret Canale, La naissance des Dieux. Union Nationaliste,
Paris, 1966.



56 CELMA AGUERO

presién de las aspiraciones de los pueblos a la emancipacién_y' a
la libertad.” En el caso del mahdismo en Africa ya los adminis-
tradores coloniales lo habjan advertido en la sélida muralla de
resistencia que el movimiento oponia a la penetracion.

Peter Worsley,** Thomas Hodgkin,*® Vittorio Lanternari,*’ otor-
gan una importancia fundamental a la dominacién colonial como
factor determinante de la aparicién de los cultos de liberacién y
la posibilidad de que estos movimientos religiosos se integren al
movimiento nacionalista de consecucién de la independencia. Con-
siderada la situacién colonial como la crisis m4s honda soportada
por la sociedad local, la reaccién a la presién que ejerce un
agente exterior, es un movimiento de liberacién con ideologia re-
ligiosa.

Sin embargo, la misma linea de interpretacién permite a los
autores una reflexién de mayor profundidad en el tiempo, cuan-
do otorgan especial importancia a la existencia de una tradicién
local de protesta popular en la que se inserta la nueva ideologia
religiosa. Coinciden también, con Lanternari, en la necesidad de
un acabado conocimiento de la sociedad, de su dindmica propia,
de sus contradicciones subyacentes y anteriores a la dominacién
extranjera. Para responder vitalmente a las crisis internas o ex-
ternas, la visién de la sociedad comprometida se convierte —en
sus andlisis— en la de un universalismo, un ecumenismo, espe-
cialmente preocupado por “el porvenir y la regeneracién del
mundo”, cuya salvacién est4 en manos de la accién de un cam-
pesinado descontento. Balandier, uno de los estudiosos mas des-
tacados de los movimientos mesi4nicos en Africa, afirma que la
solidaridad intertribal resultante del movimiento es la base de un
nuevo nacionalismo.

Hemos tenido en cuenta, ademds, dos corrientes de discusién
tedrica. La que propone Abdel Malek*® de andlisis de las con-
tradicciones fundamentales entre dos érdenes de factores: los de

4 P. Worsley, The Trumpet shall sound, New York, 1970.

*6 Th. Hodgkin, “Mahdisme et messianisme et marxisme dans le con-
texte africain”, op. cit.

7 V. Lanternari, Movimientos religiosos de salvacién de los pueblos opri-
midos. Barral, Barcelona, 1965.

48 A. Abdel Malek, “Pour une sociologie de impérialisme”, en A. Abdel
Malek, Sociologie de Iimpérialisme. Anthropos, Paris, 1971,



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 57

propensién al cambio, que resultan de la profundidad del campo
histérico en el seno de la sociedad, de su identidad nacional, su
unidad cultural y la dialéctica social en el cuadro regional; y
los factores de resistencia al cambio, donde la tradicién nacional
domina la vida social y existe una identidad nacional popular
destinada a la conservacién de los valores locales.

La otra corriente, propuesta por Thomas Hodgkin y Eric
Hobsbawn,*® sobre la convergencia entre las teorias de los mo-
vimientos mesidnicos y ciertos aspectos del marxismo, como re-
sultado de las relaciones orginicas entre movimientos milenarios
y movimientos revolucionarios modernos, sugiere reflexionar, en
el contexto africano, sobre las posibles relaciones histéricas entre
una tradicién de milenios, revolucionaria, y la aparicién de for-
mas modernas de organizacién y de conciencia revolucionaria en
la época posterior a la crisis colonial.

Uno de los problemas que se advierten en el examen de los
mesianismos africanos es el interés que han despertado en los es-
tudiosos por ser producto de una crisis muy reciente: la de la
situacién colonial.

La creciente dicotomia entre la masa africana y la élite domi-
nante en la sociedad colonial de las primeras décadas del siglo
xX, ha ofrecido un excelente campo de estudio de las crisis de
desintegracién social en los grupos africanos dominados y de la
respuesta dada por estos grupos en forma de cultos sincréticos
y mesidnicos con importantes elementos de la cultura extranjera.

La multiplicidad de esos estudios ha mostrado que los movi-
mientos mesidnicos, expresién de esperanzas milenarias, han ofre-
cido a los oprimidos una forma de protesta particularmente
eficaz en las sociedades dominadas o fuertemente influidas por
las ideologias cristianas o islamicas en el momento del colapso
de la sociedad, producido por agentes externos. Pero en estas
sociedades ya existia la creencia en la posibilidad de cambios to-
tales con sistemas inteligibles y que respondieran a necesidades
del momento. Otros estudios han mostrado que tales movimien-
tos han tenido un papel importante en sociedades donde predo-

49 Th. Hodgkin, “Le mahdisme...”, op. cit.; Hobsbawn E., Rebeldes
Primitivos, Barcelona, 1971.



58 CELMA AGUERO

minaba lo que podria llamarse “sistemas de creencias africanas
tradicionales” en donde la influencia cristiana o musulmana es mi-
nima. Pero tanto unos como otros parten del mismo punto: del
momento de crisis provocada por la sociedad colonial. Esto impo-
ne una barrera dificil de franquear para explicar los movimientos
de reforma o de revolucién producidos antes de la intervencién
europea en Africa o al margen de ella.

Balandier®® dice, a propésito de la crisis de la sociedad bakon-
go: “Los momentos de crisis son aquellos que coinciden con
la protesta mds violenta de la sociedad colonial.” En 1921-22,
época de retroceso del comercio, el movimiento mesianico cono-
cido con el nombre de kimbanguismo se organiza en las regiones
vecinas a Brazzaville; los fang del alto Gabon se rebelan contra
la compafiia N’goko. Durante la crisis del 29, tienen lugar in-
cidentes violentos en el pais Kongo y en otras regiones del alto
Congo. Es significativo que el predicador y animador de revuel-
tas haya anunciado para después de la expulsién de los blancos,
una verdadera edad de oro: “abundancia perpetua de cosechas,
de caza, y de pesca”.

Pero si es cierto que la naturaleza de esta crisis queda aclarada,
cabe preguntar ;a qué crisis daban respuesta los movimientos
de sociedades que ain no habian soportado el orden colonial?

Se hace necesario encontrar una tradicion local de protesta po-
pular en el fondo de las crisis actuales que ayude a detectar las
anteriores. Tanto en el caso de los mesianismos cristianos como
en el de los musulmanes pueden citarse ejemplos. Los movi-
mientos mahdistas bajo el califato de Sokoto, nacido al final del
siglo XIXx de un movimiento también mahdista, recurrian a una
serie de creencias extendidas en la regién desde hacia mds de
dos siglos, cuando los europeos no habian intentado ninguna co-
municacién con la zona.

Esas crisis que tienen origen ajeno a la presencia de los euro-
peos expresan, segun los tedricos, un modo de desequilibrio inter-
no de la sociedad. Lanternaris? distingue entre “las manifesta-
ciones que tienen su raiz en conflictos interculturales y por lo

50 G. Balandier, Sociologie actuelle de I'Afrique Noire, Paris, 1963,

p. 57.
51 Lanternari, op. cit., p. 353.



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 59

tanto en factores de choque de caracter externo, y los que tienen
su origen en tensiones y conflictos de orden interno, producto
de contradicciones inherentes a la misma sociedad en cuyo seno
se originan”. La opresion puede provenir de fuerzas externas (co-
mo el imperialismo occidental) o de fuerzas internas como las
clases o las castas en Africa, o las antiguas instituciones indige-
nas estereotipadas. En el caso de los movimientos mahdistas del
califato de Sokoto, parece que las dificultades econémicas cre-
cientes de los campesinos libres y de la pequefia nobleza en el
curso de la segunda mitad del siglo XiX, tuvieron un papel pre-
ponderante cuando todavia la dominacién colonial no se habia
extendido a la zona.

Considerados los movimientos mahdistas desde el punto de
vista de la historia (el primero en la zona es del siglo xv1), apa-
recen como reaccién a la dominacién econémica y politica, como
ideologia de protesta por un desequilibrio interno, como argu-
mento de abandono de territorios o como prédica de guerra santa
contra el infiel, contra el dominador extranjero.

El estudio del caso presente corresponde al momento en que
la influencia de la dominacién colonial, que avanza desde la
costa tomando los grupos africanos como intermediarios, no ha
transformado atn su presencia en lo que Balandier llama “la
situacién colonial”.

De todos modos la sociedad africana se ve conmovida y desin-
tegrada. La evidencia del préximo fin de este orden provoca la
reaccion de reestructuracién con una ideologia conocida, no “im-
portada” por el agente colonial, usando los elementos tradicio-
nales de autoridad como el marabut que como no tiene un lugar
determinado en las clases ni en las castas africanas, se convierte
en jefe de aldea y organiza o entra a formar parte de otra es-
tructura jerarquica de autoridad: la hermandad religiosa, instru-
mento de movilizacién y de reorganizacion.

Pero hay dos elementos no tradicionales de la sociedad afri-
cana que son la presencia carismatica absoluta de la autoridad
del Mahdi y su relacién con la masa cuya ideologia contiene po-
cos principios. De ellos los mas importantes son los de accién y
de esperanza; los de construccion son principios que debe cum-
plir el lider que goza de especiales poderes y en muchos casos



60 CELMA AGUERO

de extraordinaria habilidad politica. Esos son los elementos que
realizan en poco tiempo y en accién de guerra, la solidaridad
intertribal necesaria para la alianza de pastores y agricultores, de
grupos étnicos distintos, para establecer el nuevo equilibrio eco-
némico buscado y esencialmente para oponer resistencia al poder
colonial en avance.

En épocas mas recientes, después de la represion —desenca-
denada por el temor de alemanes, ingleses y franceses a enfren-
tar una verdadera revolucion— el mahdismo alcanza formas de
adaptacion a las estructuras o se presenta como una esperanza
activa de cambio. La organizacién neomahdista de los Ansar
que en tiempos del Condominio en Sudan occidental callé sus
protestas, ofrece un ejemplo claro de esta adaptacién ideoldgica,
pero al mismo tiempo se encuentran testimonios de resistencia
al orden actual. El estudio de Lacroix®? sobre las tentativas fu-
lani de resistencia a la soberania extranjera ha conducido a des-
cubrir —1949— que no hay en Adamawa una sola comunidad
o niicleo de fieles que vislumbre otra salida distinta a la Mah-
diyya para su futuro. “Son débiles y prudentes —dice— pero
con una fuerte creencia en la realidad del dirigido. Expresion
de fe no satisfecha por las estructuras religiosas vigentes, los
movimientos mahdistas han sido siempre vencidos por aquellas,
atn en el presente. Sin embargo, las esperanzas que originan
son vigorosas en una sociedad donde las tensiones lejos de aflo-
jarse se han agravado por las transformaciones recientes; y ellos
estan siempre dispuestos a poner en préctica toda la confianza
acrecentada cada vez méis en el hombre que tendrd el papel de
Mahdi y demostraré que desea cumplir lo que de él se espera.”

De todos modos, hay una caracteristica que distingue a los
movimientos mesi4nicos pre y poscoloniales: el universalismo de
su ideologia y las formas de organizacién que quisieron elaborar
y que tendieron a crear una solidaridad nueva, mis alld de los
limites estrechos del parentesco, de la proximidad geografica;
més all4 de la existencia de un estado precolonial. Quienes han
estudiado algunos movimientos determinados ofrecen ejemplos en
distintos contextos.

52 P, F. Lacroix, “L’Islam Peul de ’Adamawa”, en Lewis I. M., Islam
in Tropical Africa, Oxford University Press, Londres, 1969.



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 61

Balandier insiste en su estudio sobre los bakongo, en la con-
ciencia adquirida de la unidad y dice: “los mensajes difundidos
en el interior de las iglesias congolesas son considerados porta-
dores de conocimientos a los fieles establecidos en los dos Con-
gos y en Angola. No se puede dudar que el movimiento de inno-
vacion religiosa estd en el origen de una toma de conciencia
nacional; la Iglesia nueva construye relaciones sociales, busca li-
mites que rebasan el marco restringido del clan o de la tribu”.
Pero esa conciencia de una instancia interna a la sociedad se ex-
terioriza y se afirma como una verdad histérica: “Dios nos ha
enviado un Salvador de todos los negros, de la misma manera
que son salvadores de las otras razas Moisés, Jesds Cristo, Ma-
homa, Buda.”53

En otros casos, como el de la revuelta Maji Maji, Illife** ex-
plica el papel decisivo del profeta que debia reemplazar la vieja
estructura de creencias que reflejaban divisiones intertribales por
un sistema de lealtades que excediera el de la familia o de la
tribu. Y el Maji ofrecia las caracteristicas necesarias para tal
transformacién; era el agua mégica dada a cada rebelde, que
unia en una accién comitn a pueblos que nunca se habian acer-
cado hasta entonces. Asi comenzaba la lucha con una moral mds
elevada que la de los invasores que poseian técnicas de guerra
mas avanzadas.

Los movimientos mahdistas de Sudé4n oriental y occidental,
luego de sus triunfos en guerras santas, caida de El Obeid o
triunfo en Macina, tienen la perspectiva de una serie de victorias
apocalipticas y de conquista de todo el territorio para la nueva
comunidad musulmana.

El ecumene cristiano que amplia la hermandad, el agua mé4-
gica que une y salva, tiene entre los mahdistas su analogia en
la umma musulmana, la comunidad de los fieles elegida por Al4,
que ha renacido por el llamado del Mahdi.

El universalismo nuevo que estos movimientos reclaman en su
ideologia da vigor a las protestas con la creacién de una soli-
daridad nueva que tiene mayor posibilidad de permanencia cuan-

53 Balandier, op. cit., p. 431.
5¢ J. Illife, “The Organization of the Maji Maji Rebellion”, Journal of
African History, VIII, 3, 1967, pp. 502-512.



62 CELMA AGUERO

to mayor sea la experiencia historica de reaccién ante la crisis.
Pero este universalismo alcanza pocas veces la institucionali-
zacién; cuando se han realizado algunas tentativas para poner en
pie un sistema durable y defenderlo de las presiones externas e
internas, en muchos casos los dirigentes han vuelto a las insti-
tuciones tradicionales que la revolucién habia querido abolir. Son
buenos ejemplos el caso del califato de Sokoto y el del califato
de Abdallah en Sudén oriental. Frente a este fracaso queda siem-
pre presente “la preocupacion por el futuro y por la regeneracién
del mundo”. Que esta mirada hacia el porvenir sea al mismo
tiempo una nostalgia del pasado, es normal en los movimientos
populares de protesta y rebelién. Pero lo interesante de los mo-
vimientos mahdistas es que su visién del orden social difiere ra-
dicalmente de la sociedad conocida, aun evocando el califato de
los primeros tiempos o la reencarnacién del profeta. Ademas, se
distinguen esencialmente de las formas de resistencia o de rebe-
lién que tienen por objeto conservar o restaurar el orden politi-
co anterior. La revolucién, tal como la ideologia lo predicaba,
debia provocar la transformacién completa de la sociedad y del
hombre considerado como ser social: la aplicacién de una nue-
va ética (pureza de corazén) y el establecimiento de nuevos
vinculos humanos (umma), la abolicién de todas las formas de
opresién y no solamente de las que implicaban la dominacién
extranjera o el estado colonial.

Pero esta ideologia universalista® no tendrfa posibilidades de
accién si no estuviera apoyada por una masa decidida, compues-
ta por una antigua alianza entre campesinos y poblacién néma-
da, cuyo acceso a la prédica esta dado a través de una tradicién
oral y un llamado populista, muy alejado del islam tradicional
del “libro”, de la especulacién tedrica y de la ortodoxia estatica.
Los jefes revolucionarios provienen en su mayoria de lo que po-
drfa llamarse la “inteligencia desfavorecida”; son sheiks sufistas,
pequefios ulama, marabuts con més sentido mitico y compromi-
50 sincrético que ciencia religiosa. Pero los grandes dirigentes se

55 En esta tesis del universalismo del movimiento mahdista es en la que
-se apoya fundamentalmente Hodgkin en “Mahdisme . ..”, op. cit.,, para
-encontrar la convergencia principal con el marxismo en algunos paises de
Africa.



UN MOVIMIENTO MAHDISTA

Mapa 1

63

AREAS DE INFLUENCIA DE LOS ANTIGUOS SISTEMAS POLITICOS

DE LA ZONA ESTUDIADA

500 MILLAS

I. Ghana (siglos 1v a x1) Mande (siglos x1 a xvir); II. Songai (siglos 1x
a xvi); III. Estados Hausa (siglos x a xix); IV. Bornu (siglos X a xIx);

Bambara (siglos xvi a Xix)

Mapa 2

RUTAS DE LAS CARAVANAS TRANSAHARIANAS (SIGLOS V A XVIII)
Y CIUDADES MERCANTILES IMPORTANTES

o sijilmasa’, PAAujiNG

TOUAT “yocear; 13;FEZZAN:, B
i Aorar e o Kutra -
;  DEIFORASII? : R .
A ‘o TIBESTL %

CAIR

ONPAS N~

. Tumbuctu

Gao

. Oualata

Ghana
Jene

. El Fasher
. Bilma

. Agades

. Tekedda

. Tadmekket

. Audaghost
. Gat
. Mourzouk




CELMA AGUERO

64

Q $0JD4I|D) wm an en an e
V3ININ9 30 04709 ..H.nnun.....o__suu | gy, Sl

-, $inq uog

~—

SY 1IN 0001 00s o

SITVAIONIYd SAAVANIO A SOAVNOIONTW SOTAdII SOT Ad YOAVA NOISNVIXA Hd VAYY
¢ edepy .




UN MOVIMIENTO MAHDISTA 65

encuentran entre los santos, profetas e iluminados con una am-
plisima cultura religiosa, como es el caso de Ustman dan Fodio
y de El Hayy Omar entre otros, que se refieren en su prédica y
en su critica a toda la tradicion mistica, se dejan inflamar por
la profecia y la esperanza en la edad de oro, exaltan el martirio
y proponen el éxodo como pruebas de Dios. Fueron esos diri-
gentes cultivados “los que supieron dar el poder a la gente de la
campafia” como dice uno de sus fieles. En efecto, constituyen
un excelente ejemplo de dirigentes que han tratado de resolver
de modo violento, a veces provisorio, el gran problema politico
de Africa precolonial, el de la escala de la accibn.

Y esto ha establecido una linea de continuidad entre los mo-
vimientos de masas mahdistas del siglo X1X por recuperar una so-
lidaridad que permitiese preservar una identidad nacional frente
a la amenazante desintegracion, y los movimientos nacionalis-
tas del siglo xx. Paralelamente, esa ideologia que ha dado con-
tenido a los movimientos campesinos en el contexto de la inde-
pendencia, y que proviene de una religién popular y de culturas
de tradicién oral, donde el cambio de cultos deriva de una situa-
cién pragmatica determinada, converge con ciertos aspectos de
las ideologias revolucionarias modernas especialmente en su ca-
pacidad de cohesion y de accion.






ESTRUCTURA AGRARIA, MOVIMIENTOS
CAMPESINOS Y POLITICA EN BENGALA
EN EL SIGLO XIX

Prodyot C. Mukherjee






ESTE ENSAYO es un modesto intento de analizar el papel de los
movimientos agrarios en la historia de la India moderna, tenien-
do en cuenta que los movimientos sociales —accién de un grupo
de personas, en este caso, campesinos— como una de las diné-
micas de la historia, no han recibido ailn la atencién que mere-
cen. Durante mucho tiempo el interés primordial de los historia-
dores de la India fue el de estudiar la politica de los gobernadores
generales. Mas tarde, el reto de los nacionalistas y el deterioro
creciente de las condiciones generales de vida en la India bajo
dominio britanico, promovieron cierto interés en la historia eco-
némica. Desde 1947 han recibido alguna atencién los movi-
mientos nacionalistas de las élites urbanas. Se han analizado las
ideas de los escritores, pensadores y politicos; se han estudiado
las organizaciones que surgieron en los siglos XIx y xx; han apa-
recido las biografias de los dirigentes més importantes y se han
discutido ademdas las ideas de los movimientos reformistas reli-
giosos y sociales. Pero no ha ocurrido asi con los movimientos
en los que millones de indios han participado de una u otra ma-
nera.

69



70 PRODYOT C. MUKHERJEE

La mayoria de los historiadores, siguniendo una metodologia
convencional, se ha limitado a ofrecer una informacién descrip-
tiva y cronolbgica, sin tener mayormente en cuenta a las demés
ciencias sociales. S6lo en tiempos recientes la antropologia so-
cial se ha hecho presente al interesarse en el estudio de las comu-
nidades rurales y en el andlisis del cambio social en la India
contemporanea, con algunos exdmenes retrospectivos. Pero mu-
chos de estos estudios tienden a concentrarse en el problema de
las castas y excluyen otros fenémenos. Los movimientos socia-
les en las aldeas se han estudiado principalmente como movi-
mientos de castas o como movimientos religiosos y a menudo
se ha olvidado relacionarlos con la dimension mis amplia de la
politica de toda la India. Pero hay que tener en cuenta los ele-
mentos modernos que aportan los antropdlogos sociales a este
enfoque. Con pocas excepciones, el papel de las masas campe-
sinas en el siglo XIX es un campo que se ha descuidado en los
estudios historicos de la India moderna.?

Irfan Habib, con su estudio monumental de la India mogola,?
abrié un nuevo camino al demostrar que el descontento agrario,
y los movimientos que de €l resultaron fueron una de las causas
principales de la caida del Imperio mogol. Las demandas exhor-
bitantes de tributo del emperador Aurangzeb (1658-1707) pro-
vocaron distintos tipos de resistencia campesina que pueden re-
sumirse de la siguiente manera:

1) En muchos lugares del imperio los campesinos huyeron y
se refugiaron en los territorios de los rajas, grandes terratenien-
tes feudatarios y semindependientes. Alli se les dio proteccién y
se mantuvieron las demandas tradicionales de ingreso. Esta cir-
cunstancia condujo a menudo a enfrentamientos armados entre
las tropas imperiales y los campesinos o las fuerzas del raja pro-
tector.

2) Este apoyo a los campesinos dio lugar a que surgieran es-
tados nuevos a partir de los niicleos ya existentes de oposicion
al gobierno mogol central. Los que obtuvieron mayor €xito fue-
ron los marathas en el Deccan y los sikhs en el Punjab, pero

1 Consultar la bibliografia referente a la historia y sociedad de la India.
2 Irfan Habib, The Agrarian System of Mughal India, Bombay, 1963.



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA 71

también hubo fracasos como en el pueblo de jats, situado en el
norte de la India.

3) La base ideoldgica de muchos de estos nuevos estados era
el concepto de comunidad religiosa derivado de los movimientos
reformistas bhakti (devocionales) de la India medieval. Lo que
interesa, sin embargo, es que los movimientos bhakti eran gene-
ralmente pacificos y “extra-terrenales”.> A lo largo del proceso
de resistencia contra un gobernante “injusto” algunos de estos
movimientos se volvieron militantes. La transformacién del sik-
hismo, de las ensefianzas del Guru Nanak (nacido en 1469) en
la organizacién guerrera sikh es un buen ejemplo.

4) También surgidé otro tipo de comunidades religiosas en res-
puesta a la situacién opresiva, como lo muestran sus doctrinas
sociales. Algunas de ellas eran pacificas, otras eran militantes
como la de los satnamis, cuyos miembros portaban armas.*

5) Finalmente, apareci6 también el bandolerismo social.® A
menudo los campesinos huian a las montafias o a la selva y se
convertian en forajidos. Durante mas de cien afios, a partir de
la muerte del emperador Aurangzeb, en 1707, la India se encon-
tr6 en un momento muy especial. La caida del Imperio mogol
dej6 un vacio de poder. Los franceses y los ingleses, entre los
extranjeros, y las marathas entre los indios, trataron de llenar
este vacio. Las invasiones procedentes de Afganistin y Persia,
las guerras por la dominacién de ciertas regiones y la conquista
de la tierra por caudillos y aventureros militares estaban a la
orden del dia. En la confusién, los campesinos sufrieron grandes
penalidades, causadas por los soldados que merodeaban a tra-
vés del subcontinente. Esta situacién fue propicia para el des-
arrollo del bandolerismo social que curiosamente, en muchos
casos, tuvo también un fuerte contenido religioso, aspecto que
atn no ha sido estudiado. Las rebeliones de los Sannyasi y en

3 K. M. Panikar, A4 Survey of Indian History, Bombay, 1956, caps.
XIII y XV.

4 Para estudiar el origen del Sikhismo y del movimiento de los satnamis
desde este nuevo angulo, consultar el libro de Irfan Habib.

5 Eric Hobsbawm, Primitive Rebels, Nueva York, 1959, El bandolerismo
social se discute en el capitulo II. El pueblo considera al bandido social
un hombre de honor y no un criminal.



72 PRODYOT C. MUKHERJEE

cierto sentido las actividades de los thagees,® con métodos muy
distintos, estaban directamente relacionadas con un quebranta-
miento politico sin paralelos en la India del siglo xvi.

A pesar de estos ejemplos de agitacion agraria, se acepta ge-
neralmente que la India, comparada con China y Rusia premo-
dernas, no tuvo levantamientos campesinos en gran escala. Esto
no se explica sélo por la existencia del sistema de castas y por
la complejidad de los sistemas lingiiisticos culturales que sepa-
ran a las regiones de la India. En los imperios agrario-burocra-
ticos es necesario buscar el caricter del grupo de élite, los sis-
temas de control, la comunicacién entre el grupo de élite y las
masas rurales, y el grado de la autonomia (que Wittfogel des-
pectivamente llamé “democracia de pordioseros”)? que tienen las
comunidades rurales. En otras palabras, como sistemas de poder,
China y la India eran diferentes como también lo era el com-
plejo cultural que dio coherencia a cada una de las dos civiliza-
ciones.

El propésito de este ensayo es triple: primero, revisar some-
ramente los movimientos campesinos en el siglo XIX en una re-
gién de la India (la Presidencia de Bengala). Luego, examinar
un movimiento para estudiar la dindmica de un movimiento cam-
pesino tipico; por ftltimo, relacionar estos movimientos, mis o
menos espontineos, con los nuevos nicleos de oposicion politica
consciente que estaban surgiendo y que cristalizaron al fin en el
movimiento de independencia nacional.

En este ensayo nos referiremos algunas veces a lo moderno y
premoderno (o tradicional) y a lo politico y prepolitico. Sera
atil aclarar el significado de estos términos. Los usamos, no tan-
to con referencia a las numerosas teorias socioldgicas concernien-
tes a la modernizacién sino a un hecho histérico: la conquista
britanica de la India. La divisién de la historia india en perio-
dos moderno y premoderno con relacién a la conquista britani-
ca, puede justificarse por las siguientes razones:

a) La India estaba integrada en la economia internacional del

¢ William Henry Sleeman, Rambles and Recollections of an Indian Of-
ficial, Londres, 1915.

7 Karl Wittfogel, Oriental Despotism, New Haven, 1959, pp. 108, 125,
296, 328, 428. Véase también la critica de S. N. Eisenstadt de ese libro
en Journal of Asian Studies, XVII/3, mayo 1958, pp. 435-446.



ESTRUCTURA AGRARIA Y POL{TICA EN BENGALA 73

capitalismo, y las poderosas fuerzas que actuaban sobre su socie-
dad eran exdgenas; por lo tanto estaban fuera del control de los
grupos de poder indios.

b) La estructura de poder establecida en la India britanica
era por completo diferente de cualquier otra que la India tradi-
cional hubiera conocido. Sus principales focos de interés estaban
en Inglaterra, fuera del pais. Esta estructura era mas poderosa,
mis extensa, méas eficiente, més “racional” y representaba los
beneficios de las revoluciones de modernizacién de los siglos xviI
y xvil en Inglaterra: armamento, organizacién militar y naval,
précticas administrativas, sistema legal y sistema educativo.

A menos que se malentienda “modernizacién” como el legado
de Inglaterra a la India, permitaseme afirmar sin pedanteria que
ésta inicié y cristaliz6 el proceso que ahora llamamos subdesarro-
llo. Al mismo tiempo, es necesario tomar en cuenta la exis-
tencia objetiva de los hechos mencionados arriba para compren-
der los procesos politico-sociales de la India en el siglo x1X, dado
que son diferentes de las de otros paises “subdesarrollados” de
Asia y Africa.

Para comprender los origenes de los movimientos sociales de
fines del siglo xvir y principios del XIX es’ necesario hacer una
breve resefia histérica. Ya nos hemos referido a la situacién de
caos sin paralelo en la que cayd la politica después de la muer-
te de Aurangzeb (1707). Durante un siglo, el subcontinente in-
dio fue escenario de brutales invasiones (Nadir Shah el persa y
Ahmed Shah Abdali, el afgano) y de la lucha por la suprema-
cia de varios poderes, el britanico y el francés entre los extran-
jeros. Dos factores deben destacarse con relacién a los poderes
de resistencia indios: a) la mayor parte eran usurpadores que
carecian de legitimidad y poco podian esperar de la lealtad de
sus stbditos; b) surgieron en regiones econémicamente’ menos
prosperas, en la periferia de la base central de poder mogol ubi-
cado en las fértiles planicies del valle del Ganges. De modo que
los marathas fueron incapaces de financiar su tesoro sin aplicar
grandes tributos a los territorios que no eran marathas, y esto
significaba la opresion de los campesinos. Finalmente, numero-
sos jefes, grandes y pequefios oficiales y soldados de los des-
bandados ejércitos mogoles, trataron de establecer principados y



74 PRODYOT C. MUKHERJEE

tomaron propiedades para si. Esta situacion critica de la adminis-
tracién, asi como la opresion a los campesinos, las lealtades con-
flictivas, la pérdida de legitimidad y las bases de resistencia no
viables, contribuyeron a la relativa “facilidad” con que los bri-
tanicos conquistaron la India, “pedazo por pedazo”. Como el
centro de poder habia desaparecido, no era posible oponer nin-
guna resistencia coordinada; las élites que resistieron tuvieron di-
ficultades a causa de su debilidad estratégica y de la escasez de
recursos como en el caso de Tipu Sultan en Mysore. Sin embar-
go, la relativa facilidad de la conquista no significé que no hu-
biera resistencia por parte de los campesinos en diferentes partes
del pais, como en Bengala, segln veremos méas adelante.

La East India Company britanica fue uno de los poderes que
lucharon por la supremacia. Habia tratado de establecer un po-
der territorial desde las dos ultimas décadas del siglo xviI, pero
no pudo progresar mientras el Imperio mogol se mantuvo intac-
to. Unicamente cuando el poder mogol comenzé a desintegrarse,
se pudo establecer, con muy buena suerte, como poder territorial
en la India, en la méas préspera de las regiones de la India mo-
gola; la Presidencia de Bengala (Subah Bangla).® La “conquista”
de Bengala no se logré con un golpe armado sino mediante un
soberbio golpe de la diplomacia de la corrupcién. En la batalla
de Plassey (1757) el comandante en jefe de las fuerzas del Na-
wab de Bengala fue sobornado para que no interviniera. Una
escaramuza con una pequefia parte del ejército indio establecid
a la East India Company como amo virtual de la provincia mo-
gola mds rica.’

8 Subah Bangla era la provincia oriental mogola que llegd a ser virtual-
mente independiente bajo el Nawab Alivardi Khan en 1740. Estaba cons-
tituida por los actuales estados indios de Bihar, Orissa y Bengala Occiden-
tal, y lo que es hoy Bangla Desh. En el siglo xix equivalia aproximada-
mente a la Presidencia de Bengala.

9 Puede ser itil mencionar algunas de las fechas importantes: 1757:
Clive vence a las fuerzas del Nawab de Bengala (Siraj-ud Dowlah). Se
establece al candidato de Clive como Nawab. Clive obtiene enormes com-
pensaciones y regalos para si, la Compaiiia y otros comerciantes ingleses.
1765: La East India Company adquiere del Gran Mogol de Delhi la pro-
vincia de Bengala, Bihar y Orissa, como posesién. La Compafiia permane-
ci6 principalmente “interesada” en el comercio y dejé la administracién en
manos de los oficiales del Nawab. 1772: La East India Company toma
la administracién directa de la Presidencia de Bengala. 1773: Regulation



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA 75

El primer periodo del gobierno britdnico se caracterizd por
el saqueo directo. Un historiador inglés ha dicho recientemente:
“No ha habido nada semejante en la historia desde que los con-
quistadores espafioles saquearon las civilizaciones azteca e inca
en América a principios del siglo xv1.”*¢ ;Cudl la naturaleza de
este pillaje?

La East India Company era una compaiia mercantil cuya meta
principal consistia en obtener el mayor y mas rapido beneficio
posible. Monopolizaba el comercio con Asia. No tenia ninguna
responsabilidad ante los indios ni ante los britanicos, sélo ante
sus accionistas. .

Antes de la conquista de Bengala, la Compafiia traté por todos
los medios de eliminar a sus competidores (holandeses, arme-
nios, otros mercaderes asiiticos y los mismos indios) en los mer-
cados de la India. Entre las mercancias que comprd en Bengala
dos se destacaron entre todas: los tejidos de seda y algod6n. La
India eran un mercado de vendedores; producia los bienes que
los ingleses vendian en el resto del mundo para obtener su ganan-
cia. La Compaiiia no podia vender nada a la India y tuvo que
importar barras de plata para pagar los productos indios. De
ahi que su fin primordial fuera conseguir los productos tan bara-
tos como fuese posible. Antes de la conquista trat6 de obtener el
derecho de comprar los bienes destinados a la exportacién sin
pagar impuestos ni cuotas aduanales, y finalmente lo logrd. Ya
habjan abusado mucho de este derecho, pero después de la con-
quista “los servidores de la Compaifiia empezaron a hacer lo que
quisieron”.* Uno de los aspectos més importantes fue la presién
fisica sobre los tejedores indios y otros artesanos para que ven-

Act de Lorth North. El Parlamento britdnico se interesa por los asuntos
de la Compaiiia. 1784: El India Act de Pitt. Se pone a la Compaiiia bajo
la jurisdicciéon del Parlamento britinico. 1813: Se separan las contabili-
dades piblica y comercial de la East India Company. 1858: El gobierno
de la East India Company es abolido (después del motin de 1857) y la
Corona britdnica toma en sus manos el gobierno de la India. La India
tiene que compensar a los accionistas de la East India Company.

10 Christopher Hill, Reformation to Industrial Revolution. Pelican, Lon-
dres, 1969, p. 234. Karl Marx describe este proceso como la acumulacién
original de capital en El Capital, vol. 1.

11 Percival Griffiths, The British Impact on India, Londres, 1952, p. 363.
Griffiths fue miembro del Indian Civil Service y ocup6 altos puestos en el
gobierno de la India bajo la administracién britanica,



76 ' PRODYOT C. MUKHERJEE

dieran sus productos en las condiciones que los funcionarios de
la Compafifa propusieran. De acuerdo con William Bolts pagaban
entre un 15 y un 40 por ciento menos sobre los precios corrien-
tes del mercado, y forzaban a los tejedores a producir de acuerdo
con lo que les especificaba la Compafifa; ya en 1767 hubo
escasez de tejedores por esta politica de presién fisica directa.!2

La conquista soluciond el problema de financiamiento de las
exportaciones; no hubo que importar plata; la Compafifa encon-
tr6 en Bengala, la fuente de su capital de la siguiente manera:

1) Entre 1756-1765 los servidores de la Compafiia recibieron
seis millones de libras como compensacién y regalos. Clive mis-
mo recibié un gran jagir (feudo) cuyo producto, que él mandaba
a Inglaterra, era para su beneficio personal.

2) El gobernador, nativo de Bengala, tuvo que financiar el
mantenimiento de las tropas de la East India Company.

3) La East India Company adquirié el producto total de la
tierra de la Presidencia de Bengala. Después de cubrir sus gas-
tos propios, como los gobernadores de esta provincia, le quedaba
un beneficio neto de milléon y medio de libras al afio.

4) Esta suma se “invertia” en la compra de los productos in-
dios que se venderian, con ganancia, en otra parte. En otras pa-
labras, el campesino indio proporcionaba el capital para este co-
mercio; nada se introdujo en la India (ni bienes, ni plata) para
pagar la exportacion.

Esta clase de pillaje directo que, como dice Griffiths “se con-
virti6 en una locura” entre 1757-1768, continud hasta la década
de los. noventa. Los directores de la Compafiia solicitaron un
incremento en el monto de la “inversién”, es decir, en la cantidad
de bienes que podian extraerse a los campesinos. La Compaiifa,
que no se sentia responsable de los problemas internos del pais,
dej6 la administracion en manos de sus cémplices nativos. Mien-
tras més beneficios lograban sacar de los campesinos, mejor com-
placian a sus amos ingleses, al mismo tiempo que se enriquecian.
Asi entré en escena una nueva clase de administradores indios,
los cuales se convertirfan posteriormente en los propietarios de
la tierra.

12 William Bolts, Consideration of Indian Affairs. Londres, 1772. Ci-
tado por Griffiths, op. cit.



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA 77

La transferencia del pago del impuesto predial (land revenue)
de la tierra a la Compaiia, tal como Charles Grant lo vio en su
tiempo, actué “con la energia de una nueva revoluci6n; [...]
produjo una presién grande y desdichada sobre el pais”.'®

“La desdichada presion” era una forma de llamar a la hambru-
na que devasté.Bengala en 1770. De acuerdo con W. W. Hunter
cerca de diez millones de personas murieron de hambre.'* Un
tercio de la tierra permaneci6 sin cultivar hasta finales del siglo.
La enorme industria del tejido, si no desapareci6 totalmente, “ce-
s6 de tener un lugar preponderante en la economia de Bengala”.
Y esto sucedié en visperas de la revolucién industrial en Ingla-
terra, lo que virtualmente “desindustrializaria”?® a la India.

II

Esta base histdrica es necesaria para comprender: 1) la natu-
raleza del poder politico en la India durante el siglo xvir; 2)
las rebeliones y la resistencia que encontr en el pais; 3) las nue-
vas relaciones de propiedad que se produjeron.

La “nueva revolucién” de la que Grant habla con relacién a
la transferencia del impuesto predial a la East India Company
fue, de hecho, m4s real que la provocada por la aplicacién de la
nueva legislacién a la propiedad de la tierra. ’ :

En la India “tradicional” la tierra no era una mercancia que
pudiera ser comprada o vendida. Pertenecia al que primero la
hubiera desmontado. Podia ser heredada, dividida y aun trans-
ferida para uso o hipoteca en un sentido limitado, pero no habia
derechos legales de propiedad sobre ella. La comunidad aldeana,
responsable del pago del impuesto con el producto de la tierra,

13 Charles Grant, Parliamentary Papers, 1812-13, X, paper 282. Citado
por Ainslee Embree Charles Grant and British Rule in India. Londres,
1962. Grant fue funcionario de la East India Company en Bengala du-
rante la hambruna del siglo xviI.

14 W. W. Hunter, The Annals of Rural Bengal. Londres, 1897. Hunter
era un miembro importante de la administracion india y el editor de uno
de los libros que constituye una de las fuentes importantes para el estudio
del periodo, A Statistical Accout of Bengal, 20 vol., Londres, 1875-7, y
de la Imperial Gazetteer of India, 14 vol. Londres, 1885-7.

15 Consultar el libro de R. P. Dutt, India Today, Londres, 1940 pp.
135-36, 168-71; acerca del concepto de “desindustrializacién”, y las criticas
de Daniel Thorner en Land and Labour in India. Bombay, 1962 pp. 70-81.



78 PRODYOT C. MUKHERJEE

era gravada periédicamente por los oficiales de la burocracia
mogola.

La comunidad misma controlaba las tierras baldias que eran
cultivadas, conforme aumentaba la poblacién, por miembros de .
la aldea o inmigrantes posteriores. Asi, habia dos tipos de cam-
pesinos en una aldea india: 1) El campesino residente (khud-
kast), propietario de su tierra desde el principio, que tenia dere-
cho a plantar 4rboles, cavar pozos y mejorarla; 2) Campesinos,
no residentes (paikast), poblacién excedente de las aldeas veci-
nas, que no tenian los derechos mencionados.

La tnica relacién existente entre el estado y la aldea era la
recoleccién del impuesto. Se mantenia a varios funcionarios (ka-
nungo, chaudhuri) para imponer el gravamen y realizar el cobro
del impuesto predial; no se les pagaba en efectivo, sino con una
parcela cuyo producto era su paga. Cuando el producto se en-
tregaba a funcionarios de mds alto nivel se les permitia conservar
una parte como “salario”.

Si los métodos de recoleccién del producto eran a veces crueles,
especialmente en tiempos de crisis (cambio de gobernadores, de
dinastias, etc.) los “derechos” de los campesinos estaban pro-
tegidos por un simple hecho econdémico; habia mas tierras para
trabajar y el temor de perder el producto inhibia la opresion
prolongada. Los derechos de los campesinos eran consuetudina-
rios, no legales; aqui nuevamente la diferencia de los derechos
entre el residente y el no residente carecia de importancia, sobre
todo con respecto a la seguridad de la posesién, ya que el cam-
pesino no residente “habia sido llamado en un tiempo en que
nadie pensaba en desalojar a los campesinos porque eran dema-
siado valiosos; habfa ncesidad de campesinos, no de tierrra”.'

Esta descripcion corresponde al territorio gobernado directa-
mente por los mogoles y gravado, por sus funcionarios. A su lado

16 B, H. Baden-Powell, A Short Account of the Land Revenue and its
Administration in British India; with a Sketch of the Land Tenures.
Oxford, 1894 p. 135. Aunque méis conocido como el fundador del mo-
vimiento de los boy scouts, Lord Baden-Powell era una autoridad en la
administracién del sistema de la tierra indio. Una obra cldsica sobre este
tema es The Land Systems of British India, 3 vols. Oxford, 1892. La in-
formacién presentada en nuestro ensayo se basa en la obra breve que se
ha citado, y a ella se refieren todas las citas futuras.



ESTRUCTURA AGRARIA Y POL{TICA EN BENGALA 79

estaban los caudillos tribales y los principes territoriales (los
Rajputs, por ejemplo) con una autonomia interna que consistia en
la posesién de la tierra, la recoleccién de impuestos y el control
de funcionarios propios a cambio de pagar un tributo al gobierno
imperial y suministrarle soldados. Probablemente la vida cam-
pesina era mas favorable en estas regiones, pues se tienen pruebas
de que durante la opresién bajo dominio mogol, los campesinos
solian huir a los territorios de un raja. En la literatura bengali
hay una excelente descripcién contemporénea de este proceso. El
poeta Mukunda Ram, autor del famoso Chandi Magal, en la in-
troduccién autobiografica al poema, describe cémo se refugié
del recolector de impuestos mogol bajo el gobierno indulgente de
un raja hindd que mantenia el sistema tradicional de impuestos
sin cambio.?’

Con el debilitamiento de la administracién central mogola sur-
gi6 una nueva clase de contratistas de impuestos que aceptaba
pagar al gobierno central una suma fija y se hacia cargo de la
recoleccién del producto de un rea determinada, exigiendo obvia-
mente, pagos mayores que las cantidades convenidas.

Esta gente recibia una garantia del gobierno imperial que los
autorizaba a recolectar el impuesto y estipulaba el monto que
tenfan que pagar al tesoro imperial. Pero en ninguna parte fue-
ron aceptados como propietarios de la tierra. Debe recordarse
que durante el periodo de saqueo del gobierno britdnico en Ben-
gala, fueron precisamente estos recaudadores de impuestos por
contrato quienes convirtieron en un infierno la vida de los cam-
pesinos. Se recuerda especialmente a uno de ellos, Devi Singh,
amigo de Warren Hastings, por la opresién que ejercia en nom-
bre de sus amigos ingleses.!®

Durante el periodo de disturbios politicos en el siglo xvii, mu-
chos principes territoriales, oficiales recaudadores y conquista-

17 Chandi-Mangal es un largo poema dedicado a la diosa Chandi (Dur-
ga), la deidad mas importante de Bengala. Se hace referencia a la situa-
cién en el siglo xvi, en el momento de la conquista de Bengala por los
mogoles.

18 Cuando Warren Hastings regres6 a Inglaterra fue “procesado” en el
Parlamento por las atrocidades cometidas en la India. Edmund Burke, el
conocido pensador politico fue el principal acusador. Su Impeachment of
Warren Hastings es un clisico de la oratoria inglesa. En su discurso se re-
fiere a la opresién que ejercié Devi Singh en favor de la Compaiifa.



80 v PRODYOT C. MUKHERJEE

dores de nuevas tierras, se habian hecho virtualmente “indepen-
dientes”. La East India Company al asumir el poder en Bengala
suscribié con esta gente contratos anuales primero y luego por
diez afios para el pago del impuesto predial. Finalmente, en 1793
se concretd lo que se conoceria luego como el Permanent Settle-
ment, que provocd el cambié mas fundamental en las relaciones
de propiedad en la historia de la India. Las caracteristicas bési-
cas de ese contrato son las siguientes:®

1) Las autoridades inglesas reconocieron como propietarios de
la tierra a un cierto niimero de personas de diverso origen: jefes
tribales, principes territoriales tradicionales, conquistadores del si-
glo xvii, antiguos oficiales de recoleccion, nuevos contratistas de
impuestos, que controlaban algunas regiones en ese tiempo. Asi
pues, al reconocerse por ley sus propiedades como permanentes,
heredables y transferibles, se introdujo el principio de la propie-
dad privada segin el sentido legal inglés.

2) Se fij6 el monto del impuesto predial que estas personas
tenian que pagar al gobierno de una vez y para siempre; para
toda Bengala la suma establecida fue de tres millones de libras
en 1793. El propietario de la tierra disfrutaba de la diferencia
entre la cantidad que entregaba al gobierno y lo que obtenia de los
campesinos como renta. Al extenderse los cultivos e incremen-
tarse la poblacion su fuente de ingreso se acrecentd, pero su obli-
gacion con el estado permaneci6 fija. Por otra parte, tenia liber-
tad para fijar y aumentar las rentas.

3) Se abolieron algunos de los derechos tradicionales de los
sefiores de la tierra para recolectar el tributo (principalmente el
impuesto a los peregrinos), otros se conservaron, pero muchos
de los impuestos prohibidos continuaron, de hecho, vigentes. Es-
tas exacciones ilegales (llamadas abwab) fueron una de las mas

19 Sobre el origen del Permanent Settlement son importantes las siguien-
tes fuentes: N. Y. Sinha, An Economic History of Bengal, vol. 11, Calcuta,
1956. R. Guha, A Rule of Property for Bengal, La Haya, 1963. Existe una
breve relacién en S. Gopal, The Permanent Settlement in Bengal and its
Resulits, Londres, 1949. Los libros de Baden-Powell que se han citado son
esenciales para un estudio més profundo. El Report of the Land Revenue
Commission, Bengal, Alipore, 1940, es también una fuente de informacién
importante, La Comision recomendd que el sistema zamindari fuera abo-
lido.



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA 81

importantes fuentes de conflictos entre los nuevos propietarios de
la tierra y los campesinos a lo largo de los siglos XIX y XX.

4) En lo que concierne a los campesinos, éstos fueron total-
mente ignorados. En primer lugar, no se hizo ninglin anélisis de
sus estatus ni se estableci ningin registro de los derechos sobre
la tierra, pues “se pensé que cualquier intento de investigar los
asuntos internos de los predios seria perjudicial para los intereses
de los nuevos propietarios y despertaria su desconfianza”.?® Se
esperaba que estos llegarian a un acuerdo con los campesinos
y sus derechos estarian suficientemente protegidos. Nada de esto
ocurri6.

Las autoridades ansiaban obtener beneficios. Los zamindares?*
tenfan la estricta obligacién de pagar el monto fijado del im-
puesto predial en determinada fecha, o de lo contrario su predio
podia ser rematado bajo la ley de ventas. Para garantizar el pron-
to pago de sus obligaciones los zamindares querian tener las ma-
nos libres y esto se les concedié por la Orden VII de 1799 y la
Orden V de 1812 (llamadas por los campesinos Haftam y Pan-
jam, ley séptima y ley quinta). Si el campesino no llegaba a pagar
la renta, su propiedad podia ser embargada y él encarcelado.

La situacién ha sido resumida de la mejor manera por Sir
W. W. Hunter: “El terrateniente podia por tanto ir a la Corte
con un estatus legal preciso; el cultivador podia refugiarse en
vagos derechos consuetudinarios. Cuando la presién de la pobla-
cion sobre el suelo aumenté y la tierra en Bengala se convirtié
en asunto de competencia entre los cultivadores, el arrendatario
se encontré desprovisto de cualquier recurso legal que lo habili-
tara para resistir a las rentas opresivas. Unicamente podia apelar

20 Baden-Powell, op. cit., p. 158.

21 La palabra zamindar quiere decir literalmente terrateniente. En la
época de los mogoles y mas tarde, significé tanto propietario como cam-
pesino. Después de 1793 la palabra zamindar, en Bengala, se refirié siem-
pre a los propietarios de grandes terrenos y nunca a un campesino. Los
propietarios de pequefias extensiones se llamaban a menudo talukdar. Los
intermediarios que habian comprado derechos zamindari sobre la propie-
dad, se llamaban patnidar. Pero, en lengua cotidiana, todos los propie-
tarios de la tierra de situacién acomodada se conocian como zamindares.
En Bengala el campesino se llama ryot (raiyat) prajaa (sibdito) o kri-
shak, Kisan o chasi (agricultor). El aparcero se llama bhag-chasi o
adhiar, y el jornalero din-majur o khet-majur (trabajador del campo).



82 PRODYOT C. MUKHERJEE

al derecho consuetudinario antiguo pero indefinido; el terrate-
niente en cambio se podia referir a sus derechos como propieta-
rio, basados en sanciones expresas de la ley. Como resultado
se produjo una decadencia gradual del derecho del campesino
que se prolongd durante los sesenta y cinco afios que siguieron al
Permanent Settlement de 1793.”22

5) El cambio frecuente en la propiedad de la tierra fue otro
factor que contribuyé a complicar las relaciones agrarias. En
primer lugar, bajo la ley de ventas (llamada en Bengala Sunset
Law, porque el impuesto tenia que ser depositado en la oficina
del recolector antes del atardecer de una fecha sefialada) muchos
de los terratenientes tradicionales perdieron sus tierras ante arri-
bistas rapaces, agresivos'y deshonestos que hicieron dinero ra-
pidamente en las operaciones comerciales del perfodo de saqueo.
Estos fueron los nuevos zamindares, “que no estaban ligados a
sus arrendatarios por ninguna tradicién o simpatia hereditaria,
sino que su dnico objeto era obtener una ganancia de sus pro-
piedades recién compradas”.?®

Aun después que la relacién entre el gobierno y los zaminda-
res se estabilizd, hubo grandes cambios en la composicién de la
élite de los propietarios de la tierra mediante el proceso llamado
“sub-infeudacién”. Si un terrateniente no queria administrar su
propiedad, no tenia capital o no le interesaba que prosperase una
parte de ella, daba un permiso de administracién permanente
a otra persona por una cantidad fija. Este sujeto, a su vez, podia
hacer lo mismo con otro y asi surgian estratos de propietarios
entre el zamindar y el cultivador que realmente trabajaba la
tierra. La posicion legal de estos duefios de derechos subordi-

22 W. W. Hunter, The Imperial Gazetteer of India, vol. 6, Indian Em-
pire, pp. 442-43,

23 Hunter, id., pp. 443. A principios del siglo Xix, era obvia la injusticia
del Permanent Settlement pero éste fue defendido en el campo politico
como se observa en la siguiente cita de Lord William Bentinck, Goberna-
dor general de India (1828-1835). “Si la seguridad contra una revolucién
popular era lo que faltaba, entonces diria que el Permanent Settlement
aunque fuese un fracaso en muchos otros aspectos y en sus puntos esen-
ciales mis importantes, tiene cuando menos la ventaja de haber creado
una amplia corporacién de ricos terratenientes, profundamente interesados
en el mantenimiento del dominio britdnico, y que ejercen un completo
cont;c;ll sobre la masa del pueblo”, citado por R. P. Dutt, India Today,
PP s.



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA 83

nados (llamados duefios de la tenencia o intermediarios patnidars)
estaba bien definida: su derecho sobre la tierra era permanente,
heredable y transferible, sujeto a un pago fijo acordado con el
zamindar original quien era el tnico reconocido como propietario
independiente. El duefio de la tenencia tenia el derecho de pagar
una suma fija que no podia ser elevada por el propietario de la
tierra, y de no ser expulsado mientras cumpliera sus obligaciones
contractuales. Pero el intermediario tenia la libertad de aumentar
la renta o expulsar a los cultivadores. Cientos de grupos de la
nueva élite, que habian hecho dinero en el comercio, o en el
ejercicio de profesiones como el derecho o la medicina, o bien
al servicio del gobierno, invirtieron sus ahorros en estas compras
de tierra que otorgaban seguridad y prestigio.

Asi, el Permanent Settlement cre6 los siguientes niveles con
respecto al agro: el gobierno, el terrateniente, varias categorias
de intermediarios y, por tltimo, los campesinos (cultivadores).
El grupo de campesinos estaba a su vez dividido en dos: los
que podian probar el derecho de propiedad desde el estableci-
miento del Permanent Settlement (llamados occupancy tenants,
arrendatarios por ocupacién) y aquellos que se habian estable--
cido después (llamados fenants-at-will). El primer grupo tenia
alguna garantia de tenencia, el segundo ninguna. En realidad, du-
rante la primera mitad del siglo xix la diferencia entre los dos
grupos era minima. En todo caso, debido al despoblamiento de
Bengala cuando se introdujo el Permanent Settlement, la moyaria
de los campesinos de la zona carecian de derecho consuetudi-
nario.

Por lo tanto, durante el siglo Xix las relaciones agrarias en Ben-
gala estuvieron determinadas por los derechos legalmente estable-
cidos de los zamindares e intermediarios, y por la falta de de-
rechos claramente definidos de los campesinos. Las controversias
y conflictos se centraron alrededor de tres problemas: a) el de-
recho de los zamindares a elevar las rentas, b) el derecho de los
zamindares a recolectar exacciones extras (abwab) casi siempre:
ilegales, ¢) las demandas de los campesinos para asegurar la.
tenencia. ,

A causa de los graves disturbios que se produjeron, se tomé
la primera medida legal para proteger a los campesinos, con el



84 PRODYOT C. MUKHERJEE

Rent Act de 1859 que trataba de establecer al arrendatario como
“campesino por ocupacién”, si podia probar que habia estado
ocupando la misma tierra durante doce afios. Este documento,
ensalzado algunas veces como la Carta Magna de los derechos
campesinos bengalies fue en realidad indtil. Era muy dificil para
un campesino analfabeto “probar” en una corte britinica que
habia ocupado un pedazo de tierra durante doce afios. No habia
Registro Catastral al que pudiera referirse. Su tnica prueba era
el recibo de la renta, que nunca recibia del zamindar.

La segunda ley, relativamente més exitosa, fue el Bengal
Tenancy Act de 1885 que surgié como consecuencia de los dis-
turbios agrarios que describiremos en detalle posteriormente. Sin
embargo, a principios del siglo xx Baden Powel consideraba que
“el poder practico del terrateniente (bajo la influencia de Ias
ideas occidentales de terrateniente y arrendatario) ha ido en au-
mento . . .”.2*

Entre las instituciones que surgieron con el establecimiento del
gobierno britdnico en la India podemos mencionar las Cortes
legales, la nueva administracién, las escuelas, los colegios, las
universidades, los nuevos centros urbanos (de los cuales Calcuta
fue el principal). Mucho se ha dicho acerca del papel que éstas
jugaron en el proceso de “modernizacién” de la India, pero es
importante sefialar que el efecto modernizador fue limitado. Co-
mo un satélite de la nacién industrial méas desarrollada del mun-
do, el desarrollo industrial de la India, antes de la independencia,
fue poco importante. Por otra parte, la institucién del Permanent
Settlement limit6 estructuralmente el cambio de lo sociedad ben-
gali. En términos generales surgieron dos grupos sociales:

1) El nuevo grupo de élite (no necesariamente urbano pero
estrechamente conectado con los centros urbanos) formado por a)
varios estratos de zamindares e intermediarios, duefios de tenen-
cia, que no eran ni cultivadores ni administradores; b) gente
formada en varias instituciones establecidas por los ingleses. 2)
Los campesinos empobrecidos por el constante aumento de las
rentas que mantenian a numerosos recaudadores de réditos. Des-
pués detallaremos la estratificacién social a que dio lugar el Per-
‘manent Settlement.

24 Baden Powell, op. cit.



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA 85

III

En el capitulo anterior nos hemos referido a los factores socio-

- econdémicos que condicionaron los movimientos campesinos en
Bengala. Es necesario estudiar estos movimientos en tres periodos
principales: primero, el perfodo de conquista y saqueo; segundo,
el periodo de consolidacién, establecimiento del orden y la ley,
es decir el periodo del Permanent Settlement y tercero, el periodo
de la oposicién nacionalista. Este tltimo deberia estudiarse en
sus dos expresiones: la evoluciéon del movimiento nacionalista en
el siglo xx y el surgimiento de los movimientos sectoriales: cas-
tas, grupos religiosos, regionales y econémicos. En nuestra ex-
posicién sobre los movimientos campesinos del siglo XIx presen-
taremos un cuadro de los movimientos m4is importantes de esa
época y nos referiremos luego con més detalle a uno de estos
movimientos, el motin de Pabna de 1873. Pero antes de entrar
en materia serd 1til hacer algunos comentarios acerca de las
caracteristicas naturales de Bengala y de la distribucién étnica

de su poblacion.

Bengala propiamente dicha esta rodeada de sierras y montaiias:
el Himalaya al norte, las sierras de Rajmahal y Ranchi al oeste,
y las sierras de Garo, Tripura y Chittagong hacia el este. Un
delta forma el sur de Bengala, que hasta mediados del siglo
XIX era en su mayor parte una zona pantanosa infestada de tigres
y cocodrilos. Las regiones serranas estaban cubiertas por sel-
vas y bosques de dificil acceso. Los rios de Bengala oriental son
muy anchos y turbulentos; la zona del delta estid surcada de ria-
chuelos y canales que hacen la comunicacién muy dificil en la
temporada de los monzones. En las montafias del este viven tribus
de origen tibeto-birmano: los garos, kukis, chakmas, hajong y

~otros. En las sierras del oeste, las de habla mundari: ho, munda,
santal, y grupos pequefios relacionados con ellos. Estas tribus
habian estado en contacto con la cultura hindd desde el comienzo
de la historia de la regién; pero las de origen tibeto-birmano, en
su mayor parte, eran relativamente recientes en esta zona.

Después de la gran hambruna de 1770 hubo una despoblacién
de grandes proporciones; muri6é un tercio de la poblacioén y gran
parte de la tierra cultivada quedé abandonada hasta principios
del siglo xix. Bengala oriental y Bengala del sur estuvieron rela-



MUKHERJEE

PRODYOT C.

86

Jepuluiez olojopueq £31 rejues
-irey oursadwres oxdjopueq iep

sop
-luado  soursadwed  ‘sop

IS BIIY ppoos ouwisiiajopung -efodsop sojuaIULlBIIA], BUINY-2I0SSSf  96-H8LI
Jess edAeq
£0D 1 wppnnny :SeIspry
‘g op sedo;n uod y3ulg 142 9p BIOUIOIA souewWINSNW A sanpury
sonboy> ‘eSponyy A soisnfur sojsendwr :enuo) salopofa) A soursadwie) nd3Suey €8L1
uonad ‘sauon sofeq soprans ‘eimy (18ueeN)
-ejsopiuewr ‘eSng 103 ‘opeded ou ofeqen :enuo) [es op solopefeqer], orodeupiiy  $8-08L1
opednutid,, oAsnu 135 souewrjnsnw A
-3[qeise Ip ojudlul ‘ojsanduwt Ip sanpury saxopr 1od opid
UQIdJA1INSU]  SBPUBWIIP SeAdNU B BIOUQ)SISOY -Ip ‘pwiypy) isofequ], SuoSeniyd  L8-9LLT
sojsand
ugr W 9 soysnfur sopaId vIUOO B}
-ooumsur ‘eSjony  -$9joid ‘ugisardo ® BIOUQISISNY sa10pafa], ind3uey  08-0LLI
SO} soursaduwed :salopindag
sedon} uod  -sondwil 9p SeISPRIUOD SO ‘s9) opefod
sonboyo ‘eS[onH  -USIUSIBIIG) SOASNU SO] BIUOD -S3p 9JUSIUSIRIIA} :ISPI] dimpueg 69L1
souewnsnw A sonpury
osnf soursadwes :saropingog
OpRUIAL,, Un J3I3[qelsd dp 0jud) OAR[d
uopdAuINSU]  -uf ‘sojsondwl SOASNU  BIIUOD -$3-X9 ‘upwinsnw :I9pIy wanduiy,  89-L9L1
JeuoIpel) BIOUSUI) yivd ‘aony)
®[ 9p uomIoqe ®] A sojsandun ‘ylopy ‘vaioyy ‘wanyn
UOIJALINSU]  SOASNU BIJUOD  SOJUAUIRIUBAY] :S9[eqLIIWIAS/SI[RQLL], asrodeupiy  €8-99L1
SOPEPIUNUIOD 9P UQIORULIO] 1sefuues
SO[ 9p UOl[PQay
R[JLLI JBI20s owsLd[opuey,, ‘09 soursodured sof ap ofody andSuey
-on8 op ®'IIVND  -IUBILIQ OUISIGOT [e BIOUSISIY SOpBUWIIR SOJIPISY S9lION [op ®[eSueg  8L-€9L1
opoR W DI2JAI/4219D.4DD) [SDSNDY) sapupdnivg ug18ay Y03,

¢z0981-09L1 VIVONAG N3 SOLNATAVINVAA]



87

2,

ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA

uoI231INSU]

uoIdLINSU]

uodILINSUY

uoIIILINSUJ

uoIddd1Insuf

uordd”1INSU]

uordALINSUY
e3onyg

epeziuedio ualq
epeWwIe eyong

ugisaxdo ‘so}
-sondunt  ‘sejstwreysord :enuo)

qiued
-e[Sed OJUSIWEIUBAS] Opungag

SIJUSIUIJRLID) SOASNU BIIUOD

sonpury solepururez
so[ ap uogrsardo/sojsandunt :exn
-U0)) °IOPRZI[RNASI OJUSTWIAOI

PEPIUNWOD €ASNU -

1959[qRIS3 dp OuAU] ‘soInqrn
£ sojsondwir  soAdnU  :eNUOD
mundpdvg

pisuvudN UQISI[91 BAINN
®IOUIUI} 9p [eUONIpRI) BUI
-9)SIS [9p UOQIdI[OQE B[ :BIUOD
quarpuad

-Opul PEpIUNWOd J1993[qRISd 9p
oudul  ‘0on9yoid OJUSIWIAON

[RUOIDIpEI} BIOUSUI} P BUWI
-9JSIS [9p UOWI[Oqe B[ BIUOD
oysnfur oraid ‘ugisardp
duarpuadapur pep

-IlUNWOd 1939[qRIS? 9P OJUdU]
*OpeUlWId) ey SISULIY SO[ 9p
OIUIWOP [9,, :OWSLIBUS[IN ‘eu
-IqWEY 'UN 9P BIOUINIISUOD

[e100s owsLId[opueg

so[eqLy) :so1en

so[eqLI} :soIBD
Jepururez-x9
uefereuefueD :I9pl]
flunyg ‘(03 :s3[eqLLL

souewnsnw soursadure)
RUARUNREC US|

oren-ndiy, :19pry
safequy 01D

[equIuIag :yedeN
D23y

‘PN pSy :JOSO]N O18njalI
10d sopiSurp soursadwe)
y3uig ueling :repurlwez
opefodssp 1od opiSip
-1p ‘sarequIwas :sieny)d
saI0pafd],

yeys bepng
:1yeq lod sopeziuesio
sauewrjnsnw  souisadwe)
euniquey ®e] 9p sondsop
sopeurnuie soursedwe)

gsuisyowAy

y3ursysw AN

wnyque
andS8eurjoy)

Iqeye M
g [op ereduag

Yy3uisusw A

srodeupiiy
S8 LN
rodeupipy

BIPEN

(ueSreyeq

wayqg

19
-9b-L€81
£€-Ce81

sl

1€81

LT-ST81

91-9081
66L1
66-86L1

T6706L1

¢67L8L1

98-S8L1



‘ourdiq

-08 [op sopeorjqud soyodor SO A 4293392vH 1014ISIJ SB] US UBSEQ IS SOIQI SOqUY ‘6961 ‘enope) ‘(1esusq
ud) BIPU] UD BONBIOOWSDP ®'YOM| ©[ A eulsadwied el[onaAdl e, ‘Aey yseyeidng £ ‘GS61 ‘@mored ‘(LSQI-LSLI)
vipuy ul amy ysuug Yyl Sunnp saouvqimisiq (141D ‘Lmypey) ‘g °S :S0IQN SOp Ud eBSeq 39S OIpend 9SH vz

1es

-3] OJUSTWIPI0IJ
2o

-[eD ud uonense

s9s9[3ur saxopejueld sof 9p sed}

soIepururez
U0 SOpIUN SOUBWINSNUI

(08tpuy)

‘sonboyo ‘eSfeny  -o¢id sejsnfur ‘ugisardo :enuod & sonpury soursadwe) ing [op ®eredusg  19-6S81
SOJUSIU)BIIS) :

soadnu ‘seystuelsard enuo)
UoId2LINSUY JIOPEZI[RJIAQI OJUSIWIAO [eqiueg :sd[eqIi], ind3eueioy)  LS-SSSI
sojsondw :enuUO) sa[eqIL], eindul,  06-v¥81

PepIUNWOD III9[qeISd

ap ojudul ‘peprensdt 91qOs Sisej " ueIN npeq :Iopry

UOIOOOLINSU]  -U9 ‘IOPRZI[BJIASI  OJUSIWIAOIN souewinsnw soursadwre) (1zereg) ozodpure  8p-8€81
opoR W D12/ 421904D)) [SDSNDD) sapupdonavg uo182y DYoa,1




ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA 89

tivamente poco pobladas hasta 1870. Después de esta fecha, au-
ment6 la poblacién, y se produjo una migracién hacia el este
(Chittagong, Assam) y hacia el sur en direccién a la jungla de
Sunderbans (Bakarganj y la isla de Sandwip). Los campesinos re-
cién llegados tenian espiritu de pioneros; en la zona del delta, tenian
fama por su combatividad y su participacién en las disputas agra-
rias. Esta zona siempre fue origen de problemas, tanto para los
campesinos como para los administradores, a causa del curso in-
constante de los rios y por las inundaciones. Nuevas tierras apa-
recian cuando parte de otras desaparecian como consecuencia de
esos fenémenos.

A lo largo del siglo x1x la presién de la poblacién sobre la
tierra en Bengala oriental fue menor que en Bengala occidental.
En ésta, salvo en las zonas montafiosas, el terreno cultivable ya
estaba ocupado desde la primera mitad del siglo xix. La influen-
cia de la gran tradicién hindd en la estructura de la sociedad
campesina de Bengala occidental era mucho mayor que en Ben-
gala del norte y del este, donde las dos terceras partes eran mu-
sulmanas con una poblacién hindd de castas bajas menos influen-
ciadas por la Gran Tradicién hindd. Hay que agregar que en la
sociedad campesina de Bengala existié sincretismo socio-religioso
tanto entre los musulmanes como entre los hinddes.

Los movimientos mas importantes del siglo Xix son los que
presentamos en el cuadro de las paginas anteriores.

El cuadro no pretende ser completo. Se han tomado en cuen-
ta Gnicamente los movimientos conocidos por su militancia, de
acuerdo con las fuentes oficiales. La resistencia contra las de-
mandas injustas y la opresién, tanto de los zamindares como
de los representantes del gobierno, fue constante. La observa-
cion del cuadro nos permite llegar a las siguientes conclusiones:

1) En el periodo que corresponde el colapso total del régimen
antiguo hay todo tipo de movimientos: huelgas, evasion masiva,
fugas, insurrecciones, guerras de guerrillas, movimientos religio-
sos revitalizadores o milenarios y bandolerismo social. Estos mo-
vimientos abarcaron a todos los grupos sociales: tribales, cam-
pesinos, artesanos, soldados desempleados, jefes y terratenientes
despojados, tanto musulmanes como hindies. Como la antigua



90 PRODYOT C. MUKHERJEE

manera de integracién social habia desaparecido y los ingleses
todavia no habian podido imponer su nueva forma de integra-
cién politico-social, todos los grupos tuvieron que hacer frente
a la situacién de colapso de las comunidades recurriendo a las
formas tradicionales.

2) En Bengala, los movimientos milenarios y revitalizadores
militantes estaban restringidos a los grupos tribales y a los
musulmanes (hay que recordar que la mayor parte de los cam-
pesinos eran musulmanes), pero esto no quiere decir que el hin-
duismo no pudiera influir en movimientos milenarios, inclusive
en movimientos militantes. Por ejemplo, en Assam el vaishnavis-
mo habia influenciado el movimiento de Moamaria.2¢ Es decir,
no sélo la ideologia de la estructura social, sino también otros
problemas determinan la solucién milenaria: militante o pacifica.

3) El sistema de castas y las diferencias religiosas entre los
musulmanes y los hinddes no impedian la accién comiin de
los campesinos contra los terratenientes y el gobierno.

4) Las tribus se habian levantado como grupos integrados,
dirigidos por sus jefes tradicionales para mantener su modo de
vida tradicional, o por lideres venidos de fuera como los predi-
cadores de las religiones milenarias. Después del fracaso de es-
tos movimientos muchos de los grupos tribales se desintegraron
transformandose en castas dentro de la sociedad campesina hindd.

5) A partir del establecimiento de la administracion britnica
la lucha se volvié contra los especuladores de la tierra, y los pres-
tamistas, pero no contra los conquistadores, como habfa ocurri-
do en el periodo prebritinico. Estos nuevos agresores operaban
dentro del marco de la ley establecido por el gobierno y que
desconocian los grupos tribales y los campesinos. El caracter de
la lucha variaba segiin la fuerza con que se aplicaban las nue-
vas leyes y las nuevas estructuras construidas por los ingleses.

Entre estos moviimentos sefialamos tres que son importantes
“por su significado especial en la historia politica de la India:

26 Stephen Fuchs, Rebellious Prophets: A Study of Messianic Move-
ment in Indian Religions, Bombay, 1965. Vaishnavismo: secta del hin-
duismo dedicada al culto del dios Vishnu o de Krishna, generalmente paci-
fista, ética, extatica con gran influencia en India oriental.



ESTRUCTURA AGRARIA Y POL{TICA EN BENGALA 91
LA REBELION DE LOS SANNYASIS

Antes de la gran rebelion de 1857, que no afectdé a Bengala,
éste fue uno de los més importantes movimientos en la India
oriental. Durd diez afios en forma de guerra de guerrillas. Los
combatientes fueron, en su mayor parte, hinddes y musulmanes
ascéticos de origen no bengali. Los funcionarios han denomina-
do el movimiento con distintos términos. Warren Hastings llamé
a los sannyasis “los gitanos de la India” y a sus guerras ‘“‘actos
de bandoleros”, mientras Sir W. W. Hunter considerdé que el
movimiento era producto del descontento agrario.?” Sin embargo,
no se duda de que los sannyasis gozaban del apoyo amplio de
campesinos y artesanos, especialmente después de la gran ham-
bruna de 1770, y que por ello habfan rechazado la legitimidad
del gobierno britdnico haciendo peticiones a zamindares tradicio-
nales, como Rani Bhabani de Natore, para que los protegieran
en su empefio de establecer comunidades. El “mito” de la rebe-
lién de los sannyasis entr6 al movimiento nacionalista a través
de la novela de Bankim Chandra Chatterjes, Anandamath, y de
su famoso himno Bandemataram. El Anandamath ofreci6é el mo-
delo de las sociedades secretas revolucionarias de principios del
siglo xx (como la Bhowani Mandir).

LA AGITACION DEL {NDIGO

Esta fue la primera agitacién politica en gran escala que abar-
cé tanto a los campesinos como a los grupos de élites. La regién
afectada estaba cerca de Calcuta y el blanco del ataque fueron
los gerentes y duefios ingleses de las “plantaciones” de indigo.
Se pudo movilizar a un gran ndmero de personas de diferentes
capas y grupos sociales; durante la agitacién ciertos miembros
de la burocracia inglesa y un misionero inglés, el Rev. James
Long, se pusieron de parte de los campesinos. Otros lideres eran
zamindares, grandes y pequefios, asi como intelectuales de Cal-
cuta. The Hindu Patriot, el periédico dirigido por Harish Chan-

27 W. W. Hunter, The Annals of Rural Bengal y el libro de Embres
sobre Charles Grant qué se ha citado, se refiere al movimiento sannyasi.



92 PRODYOT C. MUKHERJEE

dra Mukherjee se hizo famoso en esta agitacién, aunque le costd
la vida. Huelgas, peticiones, litigios y motines formaban parte de
este movimiento que fue inmortalizado en el drama Nil Durpan
(El espejo del indigo) de Dinabandhu Mitra. Debido a que esta
revuelta tuvo lugar inmediatamente después del Gran Motin de
1857 el gobierno intervino con bastante rapidez. La ley sobre la
renta de la tierra de 1859 fue uno de los resultados de esta
rebelién.?®

Los MOVIMIENTOS WAHABIS Y FARAZIS.?®

Estos dos movimientos de los campesinos musulmanes de Ben-
gala, dirigidos tanto contra la opresién de las zamindares hinddes
como contra el dominio britdnico, en favor de la purificacién de
las practicas religiosas, contribuyeron también a formar una con-
ciencia nacionalista en Bengala. Los movimientos nacionalistas y
militantes de Bangla Desh se refieren a esa herencia con mucho
orgullo considerandola su fuente original.

v

Para presentar la dindmica de un tipico movimiento campesi-
no hemos escogido la rebelién de Pabna de 1873.%° Varias son

28 La rebelién del indigo se puede estudiar en las siguientes fuentes, algo
inadecuadas, en lengua inglesa: Lalit Chandra Mitra, History of the In-
digo Disturbances in Bengal. Calcuta, 1903, y Blair B. Kling, The Blue
Mutiny, Filadelfia, 1966.

29 W. W. Hunter, The Indian Musulmans, Londres, 1876, para los waha-
bis. Para una breve informacién sobre Farazis (Faraidi), consultar The
Encyclopedia of Islam. Londres, 1927, vol. II, pp. 57-59. La tradicion de
la rebelién de Titumir persiste en Bengala y es el tema de la pelicula “El
fuerte de bamby”, realizada en Calcuta en 1953.

30 El anélisis de los disturbios de Pabna se basa en registros conservados
en los West Bengal Government Archives, consultados en enero-febrero de
1969. Se agradece a los funcionarios el haber hecho posible la consulta
de los archivos. Los documentos del Departamento de policia: asuntos
politicos. Expediente de Policia 448; procedimientos: 37-55; julio de 1873;
111-114 y 50-51 de 52-56 de agosto de 1873; Expediente B, 125-27 y
77-81 de septiembre de 1873. Estos registros consisten en: 1) Peticiones
hechas al Gobierno por individuos; 2) Reporte de los oficiales de la admi-
nistracién a sus superiores; 3) Diario del sefior Nolan en viaje de trabajo;
4) Reporte del juicio de los amotinados (Exp. 448-52-54 B125-127); y 5)



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA 93

las razones: aunque a menudo se han hecho referencias a él nun-
ca ha sido estudiado con profundidad; este movimiento junto a
las Revueltas del Deccan,® influyé en la legislacién agraria de la
India; por otra parte, es anterior a la formacién de los partidos
politicos y al crecimiento del nacionalismo militante entre la ju-
ventud urbana. Su estudio nos permite conocer tanto las posibi-
lidades de organizacién de los movimientos campesinos esponta-
neos, como la complejidad del juego politico del gobierno, de
las élites y de una sociedad aldeana multirreligiosa. No fue un
movimiento en una sociedad tribal, sino en una sociedad cam-
pesina compleja donde el aparato legal y administrativo de un
estado moderno estaba bien establecido y era bastante conocido
por los campesinos.*2

El distrito de Pabna corresponde a lo que ahora es Bangla
Desh. Es un pais riberefio donde los cambios en el curso de los
rios, asi como las crecidas, crean problemas especiales en las
relaciones determinadas por la propiedad o tenencia de la tierra.

La zona era muy adecuada para el cultivo del yute y por ello
consideraba econdmicamente importante. El pueblo de Serajgang
es un puerto mercantil interior de importancia; se contaba entre
los veintidés pueblos de méis de 20 000 habitantes en la presi-
dencia de Bengala en 1881. Los musulmanes constituian los dos
tercios de la poblacién, y la abrumadora mayoria de los hinddes
pertenecian a la casta namasudra (halia y chasi, agricultores; ja-
lia y karal, pescadores; karati, aserradores; nalo, tejedores de es-

Documento que muestra los resultados finales del juicio de todas las causas
relacionadas con la pasada revuelta de Pabna, Expediente de Policia 527
B158-159. Toda la informacién y las citas en la seccidn relativa a los moti-
nes de Pabna se han extraido de las fuentes oficiales mencionadas arriba.
Hemos limitado las referencias directas s6lo a los casos mas importantes.

31 Ravindra Kumar, “The Deccan Riots of 1875”, Journal of Asian
Studies, Vol. XXIV, Nim. 4, August 1965. ‘

32 Puede ser util agregar aqui un esbozo de divisiones administrativas,
la tabla de las autoridades a cargo de cada una de estas secciones, y su
nombre. Presidencia de Bengala. Calcuta: asiento del gobierno (asi como
del gobierno de la India). Autoridad Suprema: el Teniente gobernador de
Bengala. Las unidades administrativas de la presidencia eran Divisiones
bajo un Comisionado, en nuestro caso la Divisién Rajsaji (comisién Molo-
ny). La Divisién estaba dividida en Distritos bajo un Magistrado, en
nuestro caso Pabna (Magistrado: Taylor). El Distrito estaba dividido
en Subdivisiones bajo un Magistrado Asistente, en nuestro caso (Serajganj-
Nolan). S



»94 PRODYOT C. MUKHERJEE

teras; kora, ladrilleros; y kahar, portadores de palanquines) y de
los malo (los pescadores). Los malo eran vaishnavas y entre los
namasudras habia una forma de la secta vaishnava fundada en
1830 llamada Guru Satya. Los kayasthas y los brahamanes eran
minorfa y en su mayor parte propietarios que no cultivaban la
tierra.®® Todos los zamindares importantes eran hinddes de la cas-
ta brahmdénica, no residentes, recién llegados al territorio hacia
1870.

Muchas de las grandes propiedades fueron liquidadas o divi-
didas. Esto provocé tensiones entre los copropietarios y permitié
el crecimiento de la fuerza campesina. El poder de los zaminda-
res, a pesar de la existencia de movimientos como el que estu-
diaremos, habia sido “siempre mucho mayor que en otros dis-
tritos de Bengala Oriental”.

Por lo que respecta a los musulmanes, es importante conside-
rar que como el elemento farazi, en la subdivision de Serajganj,
era fuerte, se daba cierta continuidad en los movimientos de
campesinos musulmanes. El origen de los disturbios debe buscar-
se en la venta y divisién del gran zamindarato de los Natore
Raj, una antigua y respetada familia de terratenientes de Bengala.
Rani Bhavani de Natore se convirtié en una figura legendaria en
la historia bengali del siglo xvi1 por su filantropia, y ya hemos
mencionado la peticién que le hicieron los sannyasis para que
los protegiera de los britanicos. El cambio frecuente en los de-
rechos de los terratenientes fue a menudo causado por los dis-
turbios agrarios.

LA RELACION AGRARIA

La propiedad de los Natore en el pargana Yusufshahi del Dis-
trito de Pabna consistia en 695 aldeas. La propiedad fue com-
prada por los cinco zamindares principales: 1) los Tagore de

33 Namasudras son hindies de la casta mis baja cuyas ocupaciones se
mencionan en el texto. Los Kayasthas ocupan el segundo lugar en la jerar-
quia de castas de Bengala, luego de los brahamanes; generalmente estaban
muy bien educados y trabajaban en la administracién de Bengala pre-
britinica. Consultar Bengal District Gazetteers, Pabna. Recopilado por
L. S. S. O'Malley, Calcuta, 1923, luego lo citaremos como O’Malley.



ESTRUCTURA AGRARIA Y POL{TICA EN BENGALA 95

Calcuta, 2) los Sanyal de Shalop, 3) los Banerjee de Dacca, 4)
los Bhaduri de Parjanya, y 5) los Pakrashee de Thul, todos per-
tenecientes a la casta brahmdnica. Desde un principio no hubo
relaciones amistosas ni entre los nuevos zamindares ni con los
campesinos. “Los zamindares de Esafshahi”, escribié un magis-
trado inglés, “son hombres turbulentos, sin ningin respeto por la
ley y con muy poco por la vida en su trato con los ryots (cam-
pesinos) asi como, entre ellos mismos”.** Especialmente notoria
era la familia Sanyal; antes de los disturbios de 1873 algunos de
sus miembros fueron castigados dos veces por la Corte Judicial
por incitar a la violencia contra los campesinos que se resistian
a pagar la renta. Los Sanyal eran muy ricos y mantenian “un
cuerpo de dacoits (bandoleros) y ladrones” para hostigar a los
campesinos y luchar contra los zamindares rivales. En uno de
estos choques, un grupo armado (burkandaz) de los Tagore luché
contra los hombres de los Sanyal y maté a algunos de ellos. Los
Bhaduri emplearon hombres de Uttar Pradesh (donde la East
India Company reclutaba la mayor parte de sus cipayos) y los
armaron con espadas para obligar a los campesinos a pagar sus
demandas ilegales. Asi saquearon la aldea de Teoband que se
resistia a las demandas. Los Banerjee secuestraron a un campe-
sino y lo mantuvieron detenido durante diez dias porque se que-
j6 a las autoridades judiciales de las exigencias ilegales de los za-
mindares.

La disputa entre los campesinos y sus nuevos terratenientes
tuvo su origen en los problemas que provocaban la renta y los
abwabs (exacciones ilegales). Los nuevos zamindares intentaron
acrecentar sus ingresos de la siguiente manera:

1) Reduciendo el patrén de medida usado hasta entonces. De
este modo se obtenian mas unidades parcelarias del mismo terre-
no y como la renta se fijaba por unidad de parcela (bigha), su-
bia al monto. .

2) Imponiendo abwabs que tendian a ser una parte de la renta,
pues como ésta no podia aumentarse ficilmente, el zamindar pre-
tendia incrementar su ingreso creando nuevos gravimenes. Algu-
nos impuestos, aparte de la renta formal y legal, fueron aceptados
como obligaciones del zamindar en tiempos del Permanent Set-

3¢ Informe de Nolan, Nim. 321, 19 de julio de 1873.



96 PRODYOT C. MUKHERJEE

tlement, y los que entonces habian sido considerados ilegales se
mantuvieron de todas formas. Durante este periodo se demanda-
ron nuevos impuestos que incluian gastos de escuela, pagos ma-
trimoniales, tasa sobre el ingreso, que los terratenientes querian
sacar de los campesinos. Sin embargo, este sistema planteaba al-
gunos problemas: a) no habia registros que establecieran el mon-
to de la renta y la cantidad recolectada como impuestos, pues
casi nunca se extendian recibos ya que sélo existia la tradicion
oral. En realidad, el campesino deseaba pagar sélo el monto to-
tal de su renta sancionado por la tradicién, no cantidades mas
altas. Las leyes reconocian el derecho de los zamindares a elevar
las rentas si el valor de la tierra se habia incrementado por cir-
cunstancias no relacionadas directamente con el propio esfuerzo
de los campesinos (por ejemplo, construccién del ferrocarril,
aumento de los precios agricolas). Pero habia que notificar este
aumento con anterioridad y firmar contratos; ademés los cam-
pesinos tenfan el derecho a demandar al terrateniente ante la
Corte si no se cumplia este requisito, b) Poco antes de las dis-
turbios el gobierno habia implantado un Road Cess, (impuesto
de peaje) para la construccién y mantenimiento de caminos. Se
suponfa que los zamindares debian pagarlo de sus ingresos; no
obstante, éstos podian fijarse dnicamente si se conocia la renta
que percibian, pero como ellos no declaraban los abwabs, la ma-
yor parte de los cuales eran ilegales. Por primera vez existia el
peligro de que las autoridades conocieran el monto de la renta
por cauces legales. Los zamindares entonces trataron de conso-
lidar sus entradas incluyendo renta e impuestos para hacer una
declaracién global como renta, y demandaron que los campe-
sinos firmaran contratos obligindose a pagar tal renta consoli-
dada; asi obtenian el consentimiento formal de sus campesinos
para convertir los abwabs voluntarios en obligaciones que podian
ser exigidas de acuerdo con la ley.

La renta en Yusufshahi era més alta que en las 4dreas vecinas
de suelo “igualmente rendidor”. Entre 1858 y 1870, se duplico
la renta; en 1858 hubo un incremento del 50 por ciento, que fue
pagado; en 1866 subi6 un 25 por ciento més, que también se pagd
excepto en una temporada mala. Pero comenz6 a haber resisten-
cia ante un nuevo aumento de 25 por ciento en 1870. Una aldea



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA 97

pagd el monto del incremento a pesar de la recomendacion en
contra de las otras, y la disputa entre terratenientes y campesinos
se inici6 entonces acompafiada de la violencia que desataron los
terratenientes. La posicién de los campesinos, tal como se expuso
a las autoridades durante los disturbios, consideraba el pago de
la “antigua renta del raja”, pero no las exacciones ilegales. Esta
renta, segin uno de los lideres del movimiento, era de cinco a
seis annas, a lo que se agregaba otra media rupia por los abwabs
que los campesinos habian reconocido. La demanda total, hasta
1869, era de trece o catorce annas por bigha. En 1873 los za-
mindares la elevaron de 1.4 rupias a 1.6 rupias (20 annas a 22
annas) .*»®

Cuando el movimiento empezd, los campesinos pedian:

1) El pago de la tarifa vigente en el tiempo de los rajas de
Natore. (Nolan la calculé en diez annas por bigha, en contra de
las cinco a seis annas de Sambhunath Paul, el lider del movi-~
miento.)

2) Restitucién del antiguo patrén de medida (llamado el codo
de Mugdon Sahib).

3) La aboliciéon de todas las exacciones ilegales (abwabs).

COMO EMPEZO EL MOVIMIENTO

La resistencia a las demandas en aumento no empez6 de in-
mediato; algunos aldeanos accedieron a pagar la cuota elevada,
otros se rehusaron y pagaron segin la antigua tarifa. Pero la si-
tuacién se agravd en los meses de febrero y marzo de 1873 por
varias causas: /) Los zamindares tuvieron que enviar al gobier-
no declaraciones del monto de la renta que recibian para fijar
el Road Cess (peaje) y por tanto empezaron a presionar a los.
campesinos incluso usando la violencia; 2) una aldea, Jagtallah,
en la propiedad de los Sanyal, permaneci6é firme en su resisten-
cia y desafi6é todas las amenazas para obligarla a pagar por la
fuerza y asi se convirtié6 en modelos; 3) la accion del gobierno

35 Id. Una rupia tenia 16 annas. En ese tiempo una rupia equivalia a
seis peniques (10 rupias = 1 libra esterlina). Un acre equivale mas o menos.
a 214 bighas.



98 . PRODYOT C. MUKHERJEE

también impuls6 a los campesinos a resistir: a) el submagistrado
local, Nolan, se rehusé a registrar algunos de los contratos que
le parecieron injustos para los campesinos; b) en las disputas
entre los campesinos y el zamindar la Corte de Apelaciones re-
chazé algunos contratos (diciembre de 1872); c) la persona se-
cuestrada por el terrateniente Banerjee fue liberada por Nolan,
y se castigd al secuestrador.®

Alentados por estos hechos los campesinos ‘“‘comenzaron a or-
ganizarse para la resistencia sistemética”, en la primavera de
1873. En mayo de ese afio “la liga” empez6 a esparcirse, y ha-
cia principios de junio cubria todas las aldeas pertenecientes a
las propiedades de Banerjee. Estos arrendatarios habfan sido
considerados antes como “los mds tranquilos y sumisos”, pero
entonces “su lider exhorté a los vecinos a hacer causa comtin con
ellos”. En junio, el movimiento, es decir, la huelga de rentas
organizada, se habia esparcido por todo el pargana de Yusufsha-
hi. Una aldea se atrevid incluso a detener al enviado de los za-
mindares para cobrar la renta.

Lo que alentd la resistencia durante la disputa de las rentas
fue el hecho de que los terratenientes no llevaron a la Corte a
los campesinos que se rehusaban a pagarlas. En lugar de eso
decidieron recurrir a la violencia privada. Esto, segin Nolan,
hizo que los campesinos se dieran cuenta de que el caso de los
terratenientes era legalmente débil.

Para fines de junio, cerca de 269 aldeas se habian unido al
movimiento®” y diez o doce mas se incorporaban diariamente.
Su accién se limitaba a enviar mensajeros a las aldeas vecinas
y a reumirse en grandes multitudes al sonar de cuernos de bifalo
y tambores. El fin de estos actos parece haber sido el de persua-
dir a la gente para que se uniera a la huelga y hacer una demos-
tracién de fuerza contra los agentes de los zamindares. Al mismo
tiempo enviaron una peticién al gobierno advirtiendole que se
habian unido a la liga. Pedian “que se comunicara con la poli-
cia para evitar que fueran presionados por su resistencia a las
demandas excesivas”.*® Informaron al gobierno que habian de-

36 Informe de Molony al gobierno de Bengala, julio 1873.
37 Ibid.
38 Ibid.



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA 99

cidido tomar sus propias medidas para cerciorarse de que las
demandas eran justas y, una vez hecho esto, prometian deposi-
tar la renta de acuerdo con la ley.

No ha quedado bastante claro como esta huelga se transformé
en una “revuelta”; ni por qué razén surgi6é la violencia. Los za-
mindares no transigian, pues no esperaban que el entusiasmo de
los campesinos o su organizacién duraran mucho. En realidad
esperaban que surgieran problemas entre los campesinos y la po-
licia, lo que luego les permitiria tratar con ellos. La magnitud de
las demostraciones habia creado una situacién de pénico. El 24
de junio el oficial de la subdivision Nolan pidi6 a sus superio-
res una fuerza adicional de la policia porque, si bien las orga-
nizaciones al principio habijan estado confinadas a “los campesinos
(royts) relativamente civilizados de Shahezadpore”, ya se esta-
ban extendiendo a Ullahpara “donde los cultivadores [eran] mu-
cho més rudos e ignorantes, muchos de ellos bonyas (primitivos)
y la mayoria no estaba acostumbrado a la accién conjunta”.
Nolan habia prohibido las asambleas tumultuosas, el sonar de
los cuernos y otros instrumentos musicales, “con vistas a causar
terror o llamar a la unién”. En esa fecha Nolan reporté que la
organizacién de los campesinos era esencialmente defensiva y
sélo incidentalmente peligrosa. También que “los zamindares no
han acabado atin con el movimiento pero intentardn acabarlo por
la violencia”. Sin embargo, parece que ocurrieron algunos inci-
dentes violentos que alcanzaron su climax el 25 de junio y du-
rante las dos semanas subsiguientes.

LA NATURALEZA DE LA VIOLENCIA

Podemos analizar la naturaleza y extension de la violencia a
través de un estudio de las sentencias contra los campesinos im-
plicados en las revueltas. Hay dos informes, uno de la subdivi-
si6n de Pabna y otro de la subdivision de Serajgunj, donde estin
asentados los nombres de los que presentaron las quejas, la na-
turaleza de la ofensa, y el castigo impuesto; pero, infortunada-
mente, no se dan los nombres de los acusados. :

En la subdivision de Pabna los brotes de violencia duraron



100 PRODYOT C. MUKHERJEE

desde la ultima semana de junio hasta fines de julio, aunque la
mayor parte de los ataques tuvo lugar entre el 25 y 26 de junio.
Veintitn aldeas fueron afectadas: una elevé nueve cargos; dos
elevaron cuatro; otras dos, tres; una elevé dos y las demés eleva-
ron un cargo cada una.

Treinta y tres acusadores hicieron denuncias contra cierto ni-
‘mero de personas. En total se juzgd a 242 personas, de las cua-
les 99 quedaron convictas, 81 absueltas y en 62 casos no hubo
decision.

De la naturaleza de los casos violentos podemos afirmar que:

a) Fueron cometidos por grupos de 30 a 700 hombres. Siete
incidentes involucraron entre 1 000 y 1500 personas; en ocho
participaron entre 100 y 300; en uno, 500 en otro 800. En los
casos restantes los nidmeros no se mencionan o son menores.

b) Fueron todos ataques a la propiedad, ninguno a las per-
sonas.

Constituyeron blancos de ataque las casas de los zamindares,
las de sus empleados o las oficinas administrativas de éstos;
una tienda de comestibles levemente dafiada; la casa de una
prostituta adyacente a la oficina del zamindar en Mirpur; la de-
legacién de policia en Bhowanipore. El tinico ataque a personas
se hizo contra algunos policias, para rescatar un prisionero.

c¢) El ataque a la aldea de Gopalnagar, con la participacion
de seis a siete mil personas fue el mayor. Se quemaron algunas
chozas, se robaron propiedades por valor de mil doscientas ru-
pias: el gobierno acusé a cuarenta personas. El resto de los ata-
ques se hizo a la propiedad de présperos aldeanos antiunionistas,
intermediarios u hombres de los zamindares. Se menciona un
caso de ataque a la propiedad de un musulman y otro a la pro-
piedad de un campesino por haber pagado la renta.

d) Se levantaron contra los atacantes los siguientes cargos:
invasién, robo, dafio en propiedad ajena, motin y reunion ilegal.
El gobierno consideré dos casos como los més serios: el ataque
a la aldea de Gopalnagar el 25 de junio y el ataque a la propie-
dad del zamindar Govindra Chunder Dutt; en el dltimo - caso
veinte personas fueron condenadas a un afio de prisién con tra-
bajos forzados. Los amotinados habian pedido rescate, y cuan-
do Dutt se rehusé, causaron dafios a su propiedad por valor de
1 200 rupias. La casa de su mayordomo también fue atacada.



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA 101

En la subdivisién de Serajganj se presentaron dieciséis quejas
de las cuales cinco procedian de musulmanes. Las acusaciones
eran por reuniones ilegales seguidas de invasién a las casas de
personas ausentes y enemigas de los unionistas, robo y saqueo.
El saqueo mas serio fue el de la aldea de Sagtollah, donde se
promulgaron 16 condenas, desde 3 afios de carcel para 15 per-
sonas, hasta 6 meses para una, mas las multas. Uno de los car-
gos correspondié a la desobediencia de la orden de dispersion
que habia dado un jefe de policia, conducta desordenada y por-
taciéon de lanzas. Pero ellos no habian causado dafios.

En un incidente, una “partida de revoltosos irrumpieron en la
noche en la casa de un campesino, lo golpearon e insultaron a
su esposa y hermana. El motivo de la pelea fue en parte la esposa
del campesino y en parte la suposicion de que él apoyaba al
zamindar”.

En Serajgunj arrestaron a sesenta personas de las cuales cua-
renta y ocho quedaron convictas y el resto fueron absueltas. De
los convictos, treinta y seis eran musulmanes y doce hindies.
De los doce hindies, nueve eran cultivadores u hombres “del
mismo rango en la vida” que los musulmanes, y tres kayasthas
“que vivian de sus servicios” es decir empleados.

Un préspero recolector de rentas musulméin present6 un car-
go porque “campesinos hinddes se habian reunido y sonado
cuernos [...] para hacer una demostracién e intimidar a la aldea
que no habia participado en la unién”. Los seis acusados eran
hinddes. Nolan informé: “es notable, nadie fue lastimado duran-
te los disturbios; no se atacé ninguna casa de zamindar u oficina
principal (Cutchery) y nada de valor fue robado. Atn asi, la
alarma que se provocd fue grande”.®®

Se atribuye el liderato del movimiento a un caballero local de
nombre Ishan Chandra Roy y a su asistente Sambhu Nath Paul;
tanto en los registros contemporidneos como en las canciones
folkléricas*® que celebraron los acontecimientos, se les menciona
como principales organizadores del movimiento. .

39 Informe sobre el proceso de los amotmados. Exp. 448/52-54 B125-27,
agosto 1873.

40 Tas canciones folkldricas han sido c1tadas en el libro de Suprakash
Ray, citado.



102 ‘ " PRODYOT C. MUKHERJEE

Se describe a Ishan Chandra Roy como “un pequefio terrate-
niente que posee medios considerables aparte de su propiedad”;
también como “el capitalista local”. Taylor, en cambio dice de
€l que es un insignificante falukdar. Segin Nolan parece haber
tenido disputas con los zamindares Bhadury por una propiedad,
y Molony dice que “habia sufrido personalmente indignidades a
manos de los Banerjee”. En el mismo informe comenta Nolan
que habfa “apoyado con dinero y consejos a los campesinos lo-
cales en procesos criminales, y probablemente civiles, y por eso era
incluido en las quejas de aquéllos cuyas opiniones se presentan
ante los mas altos oficiales del gobierno”. Se presenta a Sambhu
Nath Paul como un kayastha, antiguo empleado de los Banerjee
quien durante el movimiento fue lugarteniente de Ishan Chan-
dra Roy.

No hay duda alguna sobre su influencia. Ishan Chandra Roy
fue llamado Bidrohir Raja (el rey de los rebeldes). Acerca de
sus actividades sus adversarios escribieron al gobierno: “Se ha
convertido en un rey de los rebeldes; él decide sus disputas y
administra castigos a aquellos que considera culpables de alguna
ofensa.” Cuando los ryots de cualquier aldea ansiaban rebelarse,
iban al susodicho Roy, escribian su consentimiento en su pre-
sencia y pagando una gran cantidad como nuzer (regalo, muestra
de sumisién) eran admitidos entre los rebeldes.”*

Las canciones folkléricas de la época se refieren a él como
alguien que ha ensefiado a los zamindares, grandes y pequefios,
una buena leccién cuyo nombre provoca celos y es conocido en
todas partes como un “destructor del clan de los zamindares”,
ya que al unir al pueblo debilité al clan de los zamindares, “y
ahora el clan de los sdbditos queria despojar de su propiedad
al clan de los amos. Nadie puede quejarse de é1”.4*

De estos dos lideres es importante recordar: que no eran cul-
tivadores sino hindiies de alta casta; que aunque dependientes
del sistema zamindar, uno era empleado e Ishan Roy mismo,
probablemente era mas bien un hombre de negocios (;vendedor
de yute?) que un terrateniente; que en asuntos de organizacién

41 Petitorio de los abogados de los zamindares de Pabna, 12 de julio
de 1873. .
42 Véase cita 40.



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA 103

se empled el ritual tradicional de jurar obediencia (nazrana);
que los conflictos personales con los arrogantes zamindares ju-
garon una parte importante en su transformacién en lideres del
movimiento.

Por lo que se refiere a sus seguidores no cabe duda, conside-
rando que se movilizaron mas de 7 000 personas, que la totalidad
de los cultivadores, tanto hinddes como musulmanes, estuvo en-
vuelta en la movilizacién. Sin embargo, se acusé de provocar
la violencia a los delincuentes de “mala conducta”. La District
Gazetteer sostenfa tiempo después de ocurrido el incidente, que
los méviles eran provocados “por gente que tenia ... resenti-
mientos personales”, que “delincuentes inspirados por la espe-
ranza del saqueo sacaron ventaja de estas reuniones en beneficio
propio y para cometer excesos”* y “que no fueron numerosos
los desacatos serios cometidos por verdaderos campesinos”. Pero
estos “delincuentes” no pudieron ser aprehendidos y castigados;
“los ‘delincuentes’ —escribié el magistrado Taylor—, quienes
evidentemente se unieron a los campesinos para sus propios fines
adversos, en muchos casos los indujeron con la intimidacién a
ir més alla de su intencién original, y me temo que han escapado,
pues generalmente son poco conocidos por los residentes y de-
masiado listos para admitir las pruebas que hay en contra de
ellos” .

Como dice George Rudé, en el siglo XI1x era préctica general
atribuir toda violencia tumultuosa a “delincuentes” (bad charac-
ters), grupos peligrosos o elementos criminales”.*s Aqui por fin
se hace el intento de diferenciar entre aquellos que incitaban o
participaban activamente en actos de violencia y aquellos que
meramente los seguian. Sin embargo, es dudoso que en una socie-
dad rural la identidad de los agitadores no fuera conocida por los
residentes. Es probable que los llamados delincuentes fueran los
miembros mds militantes o agresivos entre los campesinos. En el

43 O’Malley, op. cit., p. 12.

44 Taylor a Malony, 23 de agosto 1873, Exp. 448-78/79.

45 George Rudé, The Crowd in History, Londres, 1964, Hay traduccién
espafiola. No pude encontrar entre los registros en Calcuta los nombres
de las personas acusadas o convictas; por tanto, no pude asegurarme si
los artesanos figuraron de manera importante entre los militantes del movi-
miento, como en el caso de otros motines rurales en otros paises.



104 : PRODYOT C. MUKHERJEE

siglo XIx se atribuia toda agitacién o movimiento social a los “fo-
rasteros” o “delincuentes”. La existencia de personas considera-
das bad characters fue establecida teniendo en cuenta el hecho
de que “la misma gente habia estado actuando en distintas aldeas”,
indicacién de la existencia de un grupo agresor, lo cual llevd a
pensar que, en efecto, habia delincuentes comunes infiltrados en el
movimiento. Por otro lado, aunque no hay referencias exactas,
no se puede descartar totalmente la posibilidad de que los zamin-
dares enviaran algunos provocadores. Al menos, la violencia no
fue una actitud sin direccion, un acto de catarsis o violencia por
la violencia misma. Fue de naturaleza limitada. La agresién se
limit6 a la destruccion de propiedades con el fin de intimidar,
y estuvo dirigida s6lo contra las casas y oficinas de terratenientes
seleccionados y de sus colaboradores.

EL DESTINO DEL MOVIMIENTO

La expresién violenta del movimiento en “motines”, es decir,
grandes reuniones para obligar a los zamindares a acceder a sus
exigencias, seguidas de ataques a la propiedad, duré poco tiempo;
durante dos o tres semanas el movimiento continud extendién-
dose, aunque el gobierno tomd medidas estrictas para prevenir
mas violencia. Segin las autoridades, fueron estas medidas poli-
ciales las que impidieron nuevos brotes de violencia.

En agosto el movimiento se habia extendido hacia el norte,
hasta el distrito adyacente de Bogra. Como Nolan anoté en un
reporte: “el castigo lo ha detenido sélo temporalmente, aldeas
que aun parecen estar en buenos términos con sus zamindares se
rehusan a pagar impuestos que consideran ilegales”. Al mismo
tiempo, escribia Nolan, “la organizacién que se resiste al pago
de todas las rentas gana fuerza”. Nolan habia anticipado correc-
tamente la consecuencia de ese movimiento: seguiria un periodo
de compromiso en el que los zamindares renunciarian a algunas
de las exigencias, y un periodo de litigio, en el que lucharian en
favor de sus peticiones en las Cortes. Pero fue Gnicamente la ame-
naza de una hambruna (1874-75) la que frustré la expansién
espontdnea de este movimiento; ademds, la ausencia de un nicleo



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA 105

de organizacién politica impidié que se consolidase una orgamza-
cién campesina.

Veremos ahora la reaccién de los principales grupos de élite
frente a este conflicto.

En primer lugar, los zamindares. Abogados locales de Pabna
solicitaron, en nombre de los zamindares, talukdares y otros ca-
balleros del pargana de Yusutshahi (todos hinddes de casta alta)
tomar medidas estrictas contra los campesinos. Describieron los
ataques a varias propiedades, pero acusaron principalmente a
Ishan Chandra Roy. Con esto trataban de presentar las activida-
des campesinas como alta traicién y provocacion al gobierno, mas
que como un caso de conflicto entre terrateniente y campesino.
En un petitorio se describe la situacién con las siguientes palabras:

“Han tomado las riendas del gobierno en sus manos, ya que
al ofendido no se le permite quejarse ante una corte criminal o
civil del gobierno britanico, sino que es obligado a llevar su queja
ante su lider [Bidrohi Raja], quien resuelve el caso, imponiendo
una multa o recibiendo un nuzer del culpable.” Después de ha-
cer una astuta referencia al tiempo del reinado de Siraj-Dowlah,
que “hizo que el gobierno inglés fuera derrotado de varias for-
mas” sigue diciendo: “ficilmente puede preguntarse si esta gente
no se considera a si misma como sdbditos britdnicos y si no
tienen el menor temor de recibir cualquier castigo de manos del
gobierno inglés”.*®

Mientras que este petitorio era un llamado a las autoridades
britdnicas a nivel de distrito, Dwijendranath Tagore, hermano
mayor del gran poeta, envié una peticién a la més alta autoridad
del gobierno de Bengala en Calcuta. En esta carta pedia al gobier-
no “tomar las medidas necesarias para la proteccién de las vidas
y propiedades de la gente pobre y desamparada a quien los amo-
tinados estan devorando, o a quien han amenazado con la violen-
cia”. Y sin depender estrictamente del gobierno, los Tagore en-

46 El petitorio de los abogados de los zamindares, julio 1° de 1873. Es
curioso que durante la agitacién por la divisién de Bengala en 1905 la co-
munidad europea de Calcuta tratara de incitar a una historia similar, acu-
sando a Surendranath Banerjee, de alta traicién porque él habia permmdo
el festival de abhiseka, que fue sélo una ceremonia de consagracion del li-
derato, pero el periédico The Englishman tradujo la palabra abisheka como
“coronacién” para dar aspecto de rebelién contra el emperador legal. ‘



106 PRODYOT C. MUKHERJEE

viaron también a sus expensas una fuerza de fusileros pathanes,
acto que no fue considerado ilegal, pues los hombres tenian li-
cencias para portar armas de fuego y fueron en defensa de la pro-
piedad privada.

Al recibir la carta de Tagore, el gobierno de Bengala mand6
telegramas e instrucciones de inmediato al comisionado de la di-
visi6n, el magistrado de distrito, y empez6 a reprimir el movi-
miento.

LA REACCION DEL GOBIERNO

En lo que respecta al Permanent Settlement la opinién de los
funcionarios britanicos de Bengala estaba dividida. Un grupo,
en su mayor parte tomado por legalistas, se adhirié al principio
estrictamente legal de que los zamindares eran los propietarios
absolutos de la tierra y tenian todos los derechos de un terrate-
niente inglés en lo referente a la renta, despojo de la tierra, etc.
El otro grupo negaba la naturaleza absoluta del derecho de los
zamindares y sostenia que éste quedaba limitado por los derechos
de los campesinos, ya sea que se consignaran en contrato escri-
to 0 no.

Ademas, entre los jovenes funcionarios habia una hostilidad
al Permanent Settlement, debido, en parte, a la opinién progre-
sista europea de ese tiempo sustentada parcialmente en principios
humanitarios. Pero era mas facil sostener esta opinién mientras
el gobierno no tomara parte directa en estas disputas y pudiera
jugar un papel “imparcial”. Después de todo, entre estos jévenes
funcionarios existia un considerable resentimiento porque el Per-
manent Settlement habia privado al gobierno de una parte im-
portante del beneficio, y habia suprimido la iniciativa que las
autoridades de distrito tenian en otros lugares de la India donde no
existia el Permanent Settlement. Los funcionarios méas jévenes en
las dreas locales, generalmente en contacto més estrecho con la po-
blacién campesina, se encontraban mdas predispuestos a respon-
der con simpatia a la situacién de los campesinos. La antipatia
al zamindar, terrateniente ausente, despilfarrador, misantropo y
opresor, era bastante comin. Pero en las més altas esferas guber-



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA 107

namentales lo que importaba no eran los sentimientos personales
o morales sino la politica imperial (raison d’etat). Estos no es-
taban dispuestos a responder a las presiones locales y sostenian
las relaciones fundamentales de propiedad tal como estaban es-
tablecidas en la ley, es decir, el Permanent Settlement.

En el caso de los disturbios de Pabna, como se creia que las
decisiones de la Corte y la accién de Nolan habian sido las causas
que contribuyeron al surgimiento del disturbio, se le hizo a Nolan
una suave censura. El 15 de julio de 1873 Nolan pidi6é a su su-
perior que asegurara al gobierno de Bengala que con sus acciones
él no estaba alentando a los campesinos. “Seré como él [el Co-
misionado] desea, precavido, para que no parezca que permito
a los campesinos obstaculizar las demandas justas de los terra-
tenientes, ni que permito reuniones peligrosas con el propésito
de prevenir o intimidar a cualquier persona para ejercer su libre
voluntad o exigir sus demandas de una manera legal.”*

A pesar de que Nolan habia aceptado el origen defensivo y
justificable de la unién de los campesinos, no vio “ninguna razén
para tratar con clemencia a quien cometa excesos en apoyo” de
la unién. En segundo lugar, el gobierno tomd rapidamente me-
didas para suprimir el motin y, curiosamente, Nolan, que habia
actuado en favor de los campesinos, les impuso castigos mucho
mas severos que los impuestos por su superior en los cuarteles
de distrito.

Los funcionarios del gobierno hicieron un viaje por las dreas
afectadas por el motin, se llam6 una fuerza especial de policia
armada en un punto ventajoso lista para enviarla a la primera
noticia de disturbios, y se tomaron ademds precauciones para
prevenir la extensién del movimiento.

Finalmente el gobierno lanz6 una proclama que decia:

Donde, como en el distrito de Pabna, debido al intento de los
zamindares de elevar las rentas, se han formado organizaciones
de campesinos (ryots) para resistir, se han reunido en algunos
lugares grandes grupos de hombres de manera tumultuosa y han
ocurrido serias perturbaciones de la paz, se previene seriamente
a todos los implicados que, si bien por una parte el gobierno pro-
tegera al pueblo de toda fuerza y coaccién, los zamindares debe-

47 Diario de Nolan durante su viaje de trabajo. Julio 1° de 1873.



108 PRODYOT C. MUKHERJEE

ran hacer cualquier reclamacién tnicamente por las vias legales.
Por otra parte el gobierno reprimird firmemente toda accién
violenta e ilegal de los campesinos y llevara a juicio estricto a
todo aquel que infrinja la ley, sin importar la clase a que per-
tenezca.

Por lo tanto se pide a los campesinos y a otras personas que se
han reunido, a dispersarse y a expresar pacifica y tranquilamente
cualquier queja que pudieran tener. Asi, si ellos dan marcha
atrds, seran escuchados pacientemente ya que las autoridades gu-
bernamentales no pueden escuchar a los amotinados. En caso con-
trario, se tomaran severas medidas contra ellos. Asegura la
gente que se ha organizado para resistir a las demandas de los
zamindares, que ellos quieren ser los campesinos de su Majestad
la Reina, y de Ella solamente. Se previene a esta gente y todas
aquellas que los escuchan que el gobierno no puede y no interfe-
rird con los derechos de propiedad tal como los asegura la ley;
que ellos deben pagar lo que deben legalmente a aquéllos a
quienes es legalmente debido. Es perfectamente legal unirse de
manera pacifica para resistir cualquier demanda excesiva de los
zamindares, pero es ilegal unirse para usar la violencia y la inti-
midacién.*8

Lo que aparece en la proclama citada como demanda de los
campesinos: ser stibditos de la reina y no de los zamindares
(es decir, la abolicién de los intermediarios entre el estado y los
propietarios campesinos), no fue concedido y el gobierno apoyéd
esencialmente al sistema como a un todo. Tanto el Gobernador
General como el Secretario de Estado para la India en Inglaterra
rehusaron tomar medidas especiales para proteger a los campe-
sinos y castigar a los zamindares que violaron la ley. El gobierno
de Bengala bajo Sir Richard Temple concedié a los terratenientes
el derecho a pedir los impuestos: “Una forma no reconocida por la
ley pero en armonia con las ideas nativas [. . .] El monto de ellos
fue bastante mayor que el que los terratenientes podian haber
reclamado equitativamente en forma de rentas elevadas.”+®

También el gobierno se opuso a la interferencia activa por parte
de las autoridades para alterar las condiciones existentes “‘como
si se fuera a cargar duramente sobre la clase terrateniente”. El
asunto, pensd Richard Temple, se resolveria con el tiempo, cuan-

48 Texto en O’Malley, op. cit., p. 27.
49 Bengal Administration Report, 1875.



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA 109

do con la difusién de la educacién y el con001m1ento de sus
derechos estuvieran a favor de los campesinos.

No existia ain ninguna otra organizacion politica que la de
los zamindares; por lo tanto, los disturbios de Pabna no consi-
guieron el apoyo masivo de la opinién piblica de Calcuta, porque
a) estaba muy lejos de Calcuta; b) los lideres de la opinién pd-
blica de Calcuta, como los Tagore, estaban implicados en la dispu-
ta; ¢) no fue como en el caso de la agitacién del indigo, un asunto
entre los indios y los plantadores ingleses. Esto no significa que
los campesinos no encontraran apoyo entre los intelectuales, fu-
turos lideres del movimiento nacionalista. Un semanario bengali
The Bengalee, dirigido por los positivistas y editado por Girish
Chandra Ghose, dio su apoyo total a los campesinos.

Los musulmanes iniciaron los disturbios de Pabna (conflicto
entre los zamindares y los campesinos); en aquellos distritos don-
de los musulmanes son mayoria, los campesinos se estin uniendo
para luchar contra los zamindares. La unidad que demostraron
tener los cocheros en Calcuta en su reciente huelga fue un acon-
tecimiento extraordinario. La fortuna siempre favorecerd a las
personas que tienen esta cualidad (es decir, unidad); siempre
tendran éxito. Si nosotros pudiéramos unir nuestra inteligencia
con esta cualidad de los musulmanes (es decir, su sentimiento
de unidad), si su militancia pudiera mezclarse con el juicio, la
clama y la inteligencia de los hinddes, entonces Dios nos otor-
garia cualquier cosa que hubiéramos pedido. Las Sociedades que
abora se estdn estableciendo en los distritos (el interior) podrin
entre otras cosas, poner especial atencién en el problema de la
amistad y la unidad entre los hinddes y los musulmanes. Asi,
rendirdn un grave servicio al pafs.

Esto fue lo que escribié Sisirkumar Ghosh en Amrita Bazar
Patrika, el 23 de octubre de 1873.5° The Hindoo Patriot, el peri6-

50 Citado en “Independencia de India” (en bengali), editado por Jose-
gesh Chandra Bagal, Vol. I, Calcuta, sf.; este volumen es la tinica colec-
cién de articulos del periédico que mencionamos, ya que la coleccion
original ha desaparecido. Amrita Bazar Patrika se public6 por primera vez
en bengali en una aldea del distrito de Jessore, y més tarde aparecié en
inglés, diariamente, en Calcuta, con el fin de evitar las medidas represivas
del Vernacular Press Act. Fue uno de los mas importantes voceros del na-
cionalismo y represent6 a las clases medias. Junto con Surendranath Ba-
nerjee y su diario en inglés The Bengelee (fundado por el positivista Girish



110 PRODYOT C. MUKHERJEE

dico que habja organizado la campaifia contra los plantadores
de indigo para entonces se habia convertido en un 6rgano de los
zamindares. Y fue asi como The Bengalee qued$ destinado a con-
vertirse en el gran defensor de la politica del sector medio. A pesar
de esto, en esa época aiin no existia un centro politico, una or-
ganizacién que pudiera incluir la causa de los campesinos como
una parte del programa de su movimiento.

Los disturbios de Pabna de 1873 no fueron un fracaso, ya que
“fueron realmente el origen de la discusién y accién que eventual-
mente condujeron a la promulgacién del Bengal Tenancy Act de
1885, como dice O’Malley en District Gazetteer de Pabna.

Quiero aclarar otros dos puntos respecto a ese movimiento.
Nolan escribié en su reporte: “Me temo que el hecho de que la
mayor parte de los ryofs sean mahometanos, y casi todos los
zamindares y sus sirvientes superiores sean hindies, pueda intro-
ducir un elemento religioso o un elemento de antipatia racial en
el conflicto.”

En otras palabras, este conflicto basicamente agrario no dege-
neré en un motin comunal como ocurriria algunas veces en tiem-
pos posteriores. Pero, ;por qué no?

Ya se ha dicho que los participantes del movimiento eran tanto
musulmanes como hinddes y que los dos lideres supremos eran
hinddes. Esto demuestra que era posible el surgimiento de grupos
de interés econémico por encima de comunidades religiosas, de
casta u otras. Pero la razén que me gustaria proponer es que en
este tiempo no habia ninguna amenaza politica al gobierno bri-
ténico y no habia necesidad de manipular tales diferencias entre
las comunidades por metas politicas.?* -

Chandra Ghosh), Sisirkumar Ghosh luché para transformar el Indian
National Congress, de una organizacién de las élites urbanas, occidenta-
lizadas, ricas, en una organizacién que representara las clases medias bajas
de Calcuta, las pequeiias ciudades y los campesinos.

51 Este andlisis no necesita admitir que el gobierno britdnico habia crea-
do la diferencia cultural y religiosa entre hindies y musulmanes de Ben-
gala y que tenfa una estrategia diabélica para dividirlos. S6lo requiere
aceptar que el gobierno tenia un papel preponderante como tnico centro
de poder unificado, en comparacion con todos los otros centros de poder
que eran muy débiles; que tenia la posibilidad de extender el patronato
y la toma de decisiones que afectaron las vidas de todos; que el resultado
objetivo de las medidas tomadas llegé a crear una gran brecha entre las



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA 111

En 1874-75 el gobierno de Bengala alentaba la esperanza de
que surgiera la armonia entre las dos comunidades religiosas tal
como se puede leer en el Informe Anual:

Ahora mismo un culto caballero musulmin de Kooshtia estd
haciendo un esfuerzo y si tiene éxito marcari una era en la his-
toria de Bengala. Ha iniciado un periédico quincenal, Ajij en
Najar, escrito en un bengali notablemente puro y elegante, sin
ninguna mezcla de bengali musulman. En él aboga por la causa
de la poblacién musulmana de Bengala y la exhorta con vigor a
cultivar sentimientos amistosos para con sus compatriotas hin-
diles y a emprender y hablar un bengali correcto, que se ha
convertido en la lengua madre de brahmanes y kayasthas. El mo-
vimiento, considerado en relacién a otros movimientos de los
musulmanes parece indicar el comienzo de un cambio que si es
alentado juiciosamente puede llevar a importantes resultados.52

En otras palabras, la division entre comunidades y los riesgos
de tensiones intercomunales existian, asi como la colaboracién y
cooperacién en cuestiones especificas. Sin embargo, no debe sub-
estimarse el papel decisivo del gobierno como la mayor y més po-
derosa institucién patrocinadora en el curso del desarrollo futuro
de la politica.

Un ejemplo de como interpretaria el gobierno este papel puede
darse desde un 4ngulo lingiiistico. Los campesinos se habian lla-
mado a si mismos y vidrohi, término que debe ser traducido como
“rebeldes”, pero la autoridad local prefirié traducirlo como “unio-
nistas”. Los intentos de los zamindares para describir la accién
de los campesinos como alta traicion no fueron tomados en cuenta
por el gobierno.®

El segundo punto importante es la naturaleza organizada del
movimiento. Rudé ha notado que los movimientos preindustriales
son generalmente “espontineos” y ‘“sin organizaciéon”,’* pero el
movimiento de Pabna fue notable por su organizacién. Nolan es-
cribi6é: “[...] Nuestra ley en cierto modo invita y obliga a los

dos comunidades que, a pesar de su divergencia religiosa, tenian en comiin
el lenguaje, la historia y la cultura.

52 Bengal Administrative Report, Calcuta, 1875.

53 Véase también la nota 46.

5¢ G. Rudé, op. cit.



112 PRODYOT C. MUKHERJEE

campesinos a organizarse en hgas y uniones que en otras partes
sélo se conocen en los gremios de obreros”.

Pabna indudablemente era una sociedad preindustrial, pero es-
taba gobernada por Inglaterra, el pais mdas industrializado del
mundo. Se establecieron instituciones administrativas modernas y
como dice Nolan en sus informes, la actuacion de estas institucio-
nes habfa ayudado a ampliar la conciencia de los campesinos y
a organizarlos. Los campesinos vieron la posibilidad de protes-
tar y alcanzar justicia, por esta razén no intentaron otras formas
de lucha, como la insurreccién.

Esto demuestra que mientras no se hayan agotado todas las
posibilidades, los campesinos no se levantan en escala masiva. En
otras partes de la India y en tiempos anteriores, debido a la ausen-
cia de estas instituciones o a la existencia de tipos de conciencia
totalmente diferentes (solidaridad tribal, por ejemplo) surgieron
y siguen surgiendo movimientos de insurreccién. La forma de un
movimiento campesino en un tiempo dado, esta relacionada con la
organizacion interna de la sociedad campesina y su relacion con
las instituciones del Estado.

LA ESTRATIFICACION SOCIAL Y LA POLITICA DE BENGALA

Bengala, asi como la India, era en el siglo xix predominantemente
agricola. Las formas del sistema agrario, es decir, la agricultura
como actividad econémica y las relaciones de propiedad sobre la
tierra, daban las caracteristicas fundamentales a la sociedad. Alli
el Permanent Settlement habia creado la estructura basica de la
sociedad —los grupos sociales “tradicionales” como la casta se
adaptaron a la nueva situacién social— y condicionado la natu-
raleza y la direccién del cambio y los movimientos sociales.
Dentro de este sistema se desarrollé la estratificacién social y
la formacién de grupos de interés, cuya relacion no era simple-
mente entre grandes terratenientes y campesinos. La subinfeuda-
cién habia creado numerosos estratos entre los que vivian de las
rentas, los intermediarios, que podian ser: /) poseedores de sub-
tenencias extensas de las que obtenian suficientes ingresos; 2) los
mahajanes, que eran prestamistas tradicionales, y comerciantes



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA 113

de granos. Con la expansion de la agricultura comercial y en au-
sencia de otros canales de crédito, sus actividades aumentaron.
Las nuevas leyes les permitieron comprar e hipotecar la propiedad
de los zamindares y de los arrendatarios. La ley permitia présta-
mos de dinero contra los derechos de tenencia. Cuando un cam-
pesino no podia pagar el préstamo perdia sus derechos y era
expulsado de su tierra o se la permitia trabajarla como jornalero.
La tasa de interés era alta, pero era ain méas oneroso el sistema
de anticipos. La mayoria de los cultivadores, campesinos propie-
tarios, asi como aparceros, necesitaba tanto capital como dinero
en efectivo para pagar la renta. El mahajan les prestaba dinero
a condicién de comprar los granos al precio que él pusiera. En-
tonces obtenia beneficios entre este precio y el precio de mercado;
3) el estrato més pobre correspondia a los intermediarios no cul-
tivadores, miembros de aquellas familias que intentaban mejorar
su posicién econémica mediante la educacién.

Los campesinos se podian clasificar en cuatro grupos: 1) cam-
pesinos cultivadores con tenencias seguras que no habian perdido
totalmente su interés en la agricultura; 2) cultivadores con tierras,
pero con derechos legales inseguros; 3) aparceros: a) los que
compartian la produccién, es decir, recibian del cultivador supe-
rior o zamidar algin capital como semillas o animales; b) aquellos
que debian autoabastecerse de semillas, animales y arado, y los
que recibian de los zamindares o campesinos ricos parcelas de
tierra con contrato verbal por un periodo determinado. La mitad
de la produccién debia darse al propietario. Cuando aumentaba
el precio de productos agricolas (1900-1930) el zamindar obtenia
grandes ganancias sin arriesgar o invertir nada; y, 4) el trabaja-
dor contratado a quien el “terrateniente” invitaba durante las
temporadas agricolas a trabajar por una paga en dinero o especie.
En el primer grupo estaban los “cultivadores superiores”; en el
segundo y el tercero se hallaban esos arrendatarios sin garantias.

Como se ve, el término “terrateniente” es vago. Desde el punto
de vista del trabajador agricola o del aparcero el “terrateniente”
era por lo comln un campesino con derechos seguros de tenencia
sobre la tierra que habia abandonado la agricultura total o parcial-
mente, o uno de esos innumerables intermediarios, pobres o ricos.
A menudo podia ser un terrateniente importante o un mahajan.



114 PRODYOT C» MUKHERJEE

Muchas de las familias zamidares de principios del siglo XIX
permanecieron en la caspide de la pirdmide social hasta finales de
siglo. Lord Cornwallis pensaba que ellos jugarian el papel de los
terratenientes ingleses con interés en la tierra, que tratarian de
mejorar la agricultura y que cuidarfan los intereses de sus arren-
datarios. En cambio se convirtieron en algo similar a los terra-
tenientes ingleses en Irlanda: en su mayoria ausentes, con poco
interés en la agricultura o en el bienestar de su gente. El alto
consumo, desde entonces aumentado por el afdn de mostrar el
gusto por los hibitos de la alta clase inglesa, era la clave de su
comportamiento. Muestra de ello son los numerosos palacios
construidos a imitacién de las mansiones de los aristocratas ingle-
ses. Su contribucién al crecimiento econémico de la agricultura
fue infimo. Sin embargo, se dedicaron a patrocinar las artes y la
educacién especialmente en Calcuta y en cierta medida en ciuda-
des més pequefias, pero jamés para beneficio de los campesinos.
Algunos fueron importantes fildntropos, unos pocos hasta patrio-
tas, pero como clase social su contribucién fue negativa tanto en
la economia como en la politica. La fortuna de este grupo no se
mantuvo constante a lo largo del siglo. La mayoria de los zamin-
dares, para los cuales se hizo el Permanent Settlement, practica-
mente desaparecieron de la escena o su estatus econoémico se re-
dujo en gran medida. Este proceso se desarrollé a causa de: a)
la division continua de las tierras segln la ley de herencia hindd;
b) la incapacidad para la administracién especialmente cuando se
fortalecieron la agricultura comercial orientada hacia la exporta-
cién y las fuerzas de mercado; ¢) los litigios prolongados y cons-
tantes, a costos exhorbitantes, con sus rivales sobre derechos de
propiedad; y d) la falta de prevision. El niimero de intermediarios
crecid en Bengala a través de la venta, la transferencia, la divi-
sién y la hipoteca. Al término de la administracion britanica, de
todos los grupos sociales conectados con la agricultura sélo el de
los mahajanes sali6 ileso, sosteniéndose con las ganancias que
habja obtenido tanto a expensas del zamindar y los intereses
de los intermediarios como de los cultivadores.

La clase media culta de Bengala, la llamada bhadralok, estaba
ligada especialmente al estrato de los intermediarios en el sistema
del Permanent Settlement. Este grupo fue muy importante en la



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLiTICA EN BENGALA 115

politica bengali. Su formacién se debidé por completo a la educa-
cién inglesa y a los servicios y ocupaciones que la requerian,
como los puestos en la administracién inglesa, la prictica de la
abogacia y la medicina, y la ensefianza en escuelas, colegios y
universidades. Calcuta era el centro de esta nueva educacién
y por lo tanto, de este grupo social, y atraia como un imén a
personas del interior. La practica de la abogacia merece una
mencién especial. El inmenso prestigio y riqueza de los abogados
bengalies se derivaban de los litigios constantes que surgian del
sistema de tenencia de la tierra. Los abogados estaban represen-
tados no sélo en Calcuta sino en las cortes de distrito y subdivi--
sién, y eran los lideres de la actividad publica. Los ahorros obte-
nidos durante el servicio en puestos del gobierno, en la préctica
de la abogacia o la medicina, se invertian en la compra de titu-
los de un zamindar (derechos patni) o en la compra de derechos
de propiedad de un cultivador con tenencia asegurada.

Durante los primeros setenta u ochenta afios del siglo xi1x éste
era un grupo social en ascenso. Las necesidades de la administra-
cién eran mayores y por ello aumentaban las posibilidades de
empleo. El Permanent Settlement como sistema para obtener bene-
ficios de la tierra sin participar en la agricultura favorecié a este
grupo. Sin embargo, su crecimiento se vio limitado por la exten-
siébn de los terrenos cultivables, el crecimiento demografico, el
aumento del poder de los mahajanes, la restriccién del mercado
de trabajo y la falta de alternativas en las fuentes de empleo. Asi,
a fines del siglo x1x este grupo social se encontré en crisis. Los
estratos que lo componian eran: 1) las familias que todavia tenian
buena posicidon debido a sus ingresos de la tierra; 2) los que te-
nian tierras cuyo ingreso procedente de las mismas era marginal
e insuficiente; y 3) aquellos que no tenian interés en la tierra.

Pero la mayoria de los pequefios zamindares, cuyos ingresos
procedentes de la tierra no alcanzan para mantenerlos, se dedican
a otras profesiones. Si alguien cuenta los miembros de la clase de
profesionales de Bengala, procuradores, abogados, funcionarios
judiciales y de la administracidn, letrados, comerciantes y merca-
deres, los que poseen alguna tierra, percibird la actividad inte-
lectual y el espiritu de cooperacién de que estd imbuida la co-
munidad terrateniente, lo que nos da esperanzas para el futuro
de Bengala. Y no puede haber ninguna duda de que este sector



116 PRODYOT C. MUKHERJEE

de la poblacién estd aumentando tan ripidamente como cual-
quier otro.

Asi escribia Sir Richard Temple en el Bengal Administration
Report de 1874-75. Ignor6 que ésta era una clase parasitaria que
recibia rentas y que no habia contribuido en nada a la agricul-
tura, ni que con el crecimiento demografico y una agricultura
estancada esta sitnacién econdémica empeoraria. No pudo prever
que justamente de ella surgirfan los grupos de jévenes rebeldes.

La politica bengali en el siglo x1x estuvo dominada por los
~zamindares y la clase media educada. A pesar de ello en este siglo
se dio el primer paso hacia la liberacién nacional con la forma-
ci6n de una conciencia politica, la formulacién de demandas y
la organizacién de movimientos.

En el primer periodo de organizacién y actividad politica obser-
vamos tres caracteristicas:

1) Las asociaciones politicas organizadas representaban a los
zamindares o estaban patrocinadas por ellos, aunque preparadas
para apoyar las demandas de las clases medias, British Indian
Association, por ejemplo.*®

2) Las demandas de la clase media se limitaban a los proble-
mas de igualdad racial y al acceso a puestos mas altos en el
‘gobierno.

3) FEl nacionalismo cultural, cuyos esfuerzos estaban dmgxdos
a definir el contenido de la cultura nacional.

En la fundacién del Indian National Congress (Congreso Na-
cional Indio) se unieron a las fuerzas de dos grupos de interés:
¢l lobby de los zamindares y el grupo de la clase media.

Los campesinos, por su parte, habfan estado en conflicto per-
manente con sus terratenientes (cualquiera que fuese su estrato
o riqueza). Los conflictos agrarios en el siglo Xix en Bengala
contenian dos elementos: 1) el conflicto entre zamindares por los
titulos de propiedad de la tierra, y 2) el conflicto entre zamin-
.dares y cultivadores por las condiciones de trabayo, seguridad de
tenencias y rentas.

Hemos visto que en el siglo X1x se dieron dos movimientos

55 Consultar el libro de Seal, The Emergence of Indian Nationalism,
Cambridge, 1968.



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA 117

paralelos, uno conscientemente politico dirigido por la clase alta
y la clase media, que tenia su nicleo en las organizaciones poli-
ticas de grupos de presién y que tendia a la creacién de una
cultura nacional. Este movimiento culmind en la formacién del
Indian National Congress y su radicalizacion subsecuente. El otro
es el movimiento “espontidneo” de los campesinos, en respuesta
a la opresion y a la explotacién. El caricter del movimiento
campesino cambia segiin el cardcter del grupo participante, por
el contacto con elementos de nuevas instituciones y la manera en
que estas instituciones influyen sobre el progreso del movimiento,
y finalmente, por la participacién directa de la élite politica na-
cionalista en el movimiento campesino. Por supuesto, el caricter
de la “élite” politica no contiuara siendo el mismo; variard segin
la ideologia politica de las élites. En el siglo xix las élites poli-
ticas no pudieron captar en su favor a los movimientos campesi-
nos, pero la participacién de los campesinos en tiempos poste-
riores alterard radicalmente la naturaleza de la politica nacio-
nalista.

En otro tiempo Ishan Roy de Pabna probablemente hubiera
podido establecer un feudo o un principado basado en la lealtad
~ de sus seguidores y con el reconocimiento de los gobernadores
supremos. Pero en el siglo x1x el caracter del régimen, de las
leyes, y de las instituciones juridicas, determiné el curso del movi-
miento. No se cambi6 el sistema de propiedad de la tierra, pero
la mejor aplicacién de las leyes por un lado, y por otro, la in-
fluencia de la accion campesina tanto en prevenir el alza de la
renta como en presionar en el proceso de toma de decisiones sobre
la legislacion de tenencia de la tierra, ofrecieron alternativas en la
accién. Cuando no existen mecanismos de cambio, cuando hay un
colapso total de un orden administrativo o cuando los grupos
sociales no tienen conciencia de las posibilidades de las institu-
ciones existentes, los movimientos toman un caricter de insurrec-
cién con o sin una ideologia milenaria.

Los motines de Pabna no tuvieron la dimensién politica que
alcanzaron los motines de Paris durante la Revolucién francesa
o el Motin del pan protagonizado por las mujeres de San Peters-
burgo, iniciador del proceso que derroc el zarismo. Este tipo de
“eslabonamiento hacia adelante” requiere dos condiciones: 1) la



118 PRODYOT C. MUKHERJEE

existencia de una crisis politica o econémica en gran escala, y
2) la existencia de un centro que pueda establecer “eslabona-
mientos” de ese tipo.

Durante la mayor parte del siglo xix el Permanent Settlement
fue un sistema econémico viable. Es cierto que a principios de
siglo la injusticia del sistema era evidente y provocé numerosos
conflictos entre campesinos y terratenientes, pero como sistema
econdémico no hizo crisis sino al terminar el siglo, y con méas viru-
lencia después de la crisis de 1929. Las causas fueron las siguien-
tes: 1) la posibilidad de extender las areas de cultivo y la migra-
cién hacia tierras incultas en el sur, en el este y en la provincia
de Assam; 2) la comercializacién de la agricultura y los produc-
tos de exportacién que beneficiaron a un sector muy amplio de
la poblacién rural especialmente en Bengala Oriental (Bangla
Desh); 3) los distritos de Bengala Occidental estaban mas densa-
mente poblados pero la existencia de una gran ciudad como Cal-
cuta, la ampliacién de las redes ferroviarias hacia las minas de
carbon, etc., ofrecieron nuevas oportunidades de empleo; 4) a
falta de industrializacion, dnica fuente de empleo fuera de la agri-
cultura, el sistema de subinfeudacién actué como amortiguador,
proveyendo sustento a gran parte de una poblacién en crecimien-
to; 5) el precio de los productos agricolas se mantuvo considera-

- blemente alto en el mercado mundial hasta la gran crisis, y aunque
los mahajanes se beneficiaron con la mayor parte de este au-
mento, los campesinos y el sector medio también lograron apro-
vechar esa situacién; y 6) s6lo cuando la técnica agricola anti-
cuada y estancada no pudo mantener un vasto nimero de rentis-
tas del sector medio se observaron las primeras sefiales de una
crisis del régimen econémico en su totalidad. Esta crisis fue con-
secuencia del ascenso y la caida de familias del sector medio a
través de la fragmentacién y disminucién del ingreso de sus pro-
piedades, asi como de la falta de alternativas de empleo. La ex-
presion politica de esa crisis fue el creciente radicalismo de la
juventud educada en Calcuta y en las ciudades del interior. Se
convertiria en crisis general con el incremento répido de la pobla-
cién después de 1921 y con la baja de los precios agricolas des-
pués de 1929.

Por otra parte, no hubo hasta 1876 ninguna organizacién poli-



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA 119

tica fuera de las que representaban los intereses de los zaminda-
res. The Indian Association, fundada por Surendranath Banerjee
es la primera organizacién politica de la intelligentsia.

En 1885 se fund6 el Indian National Congress que traté de
unir las viejas organizaciones politicas de toda la India. No es
cierta la acusacién de Lord Curzon, de la que se hizo eco B.B.
Misra en su libro The Indian Middle Classes®® de que el Congreso
representaba el interés de los zamindares y no se interesaba por
el bienestar de las masas, ya que el Congreso hizo los mayores
esfuerzos por crear una plataforma verdaderamente nacional, es
decir panindia, de los grupos de presién urbanos. Al final del
siglo x1x aparecieron en Bengala y en Maharashtra los grupos
radicales de la juventud. En Bengala, el radicalismo reflejaba la
crisis econémica que ese grupo habia experimentado. Los jévenes
estaban insatisfechos con el liderazgo; la composicién social del
Congreso y su método de lucha politica que juraba lealtad al
imperio briténico, organizaba banquetes politicos al estilo inglés,
hacia campafia politica en Inglaterra, etc. Los esfuerzos de la
juventud se empleaban en establecer un contenido cultural del
nacionalismo indio, en revitalizar la sociedad hindd (Vivekanan-
da y Ramakrishna Mission), considerando la tradicién hindd
como fuerza modernizadora que pudiera servir como equivalente
de “la ética protestante”. Esos mismos esfuerzos se aplicaban al
descubrimiento del pasado de la India y a atar la historia al carro
del movimiento nacional, forjando los simbolos y mitos que uni-
fican y ponen en marcha al pueblo. En términos politicos se pedia
Swaraj (independencia politica), en términos econémicos Swade-
shi (independencia econémica, productos del pais) y en términos
psicolégicos Atma-shakti (autodeterminacién), que luego fueron
sintetizados en la doctrina de Gandhi.

Este movimiento de los jévenes tenia dos expresiones politicas:
la resistencia pasiva (boicotear instituciones gubernamentales y
poner piquetes de huelga frente a las tiendas de productos ingle-
ses) y la organizacién clandestina terrorista que en nuestros dias
llamamos guerrilla urbana. Sin embargo, los movimientos estaban
compuestos esencialmente por la intelligentsia; tanto lideres como

5¢ B. B. Misra, The Indian Middle classes. London, 1961.



120 PRODYOT C. MUKHERJEE

seguidores provenian del sector medio bien educado pero progre-
sivamente empobrecido y de familias hindées de casta alta.

Es importante mencionar que la educacién inglesa habia creado
una barrera entre la intelligentsia y las masas. En términos psico-
l6gicos y simbdlicos los jévenes cultos buscaron identificarse con
sus tipos anilogos en Europa. Sus modelos fueron los revolucio-
narios de Irlanda o los terroristas rusos. S6lo después de la Re-
volucién rusa de 1917 y de la conversién de un gran niimero de
revolucionarios al comunismo se ve una dedicaci6én consciente,
hasta forzada, hacia el pueblo. A pesar de esto M.N. Roy, el
famoso lider de la Internacional Comunista, consideraba en 1927
al sector medio como el sector més revolucionario y hacia el
llamado a una revolucién jacobina para la India en el siglo xx.

En escala panindia estas dos corrientes convergieron en el mo-
vimiento del Partido del Congreso en la década de 1930. Las
interpretaciones culturales de la tradicién hindd encontraron en
Gandhi el exponente de un tipo de populismo que se basaba en la
tradicién hindG (ahimsa, satyagraha);?” podia comunicarse con
las masas musulmanas y crear simbolos de identidad con las ma-
sas rurales: charkha (rueca) ydhoti (pieza de tela que cubre los
muslos). Por otra parte, los movimientos de masas dirigidos
por los comunistas y socialistas también lograron tener un lugar
en el Partido del Congreso.

Sin embargo para Bengala la historia era algo diferente. Aqui,
en el corazén mismo del imperio britdnico, y por primera vez
después de 1857, los jévenes se lanzaron a la independencia
completa. Entre 1905 y 1907, frente a esta amenaza que venia
exclusivamente de la intelligentsia hindd, no era muy dificil para
el gobierno ampliar la brecha que existia entre los hindies y los
musulmanes. Hemos tratado de mostrar que en la fase “prepoli-
tica” de un movimiento agrario, cuando no existia una amenaza
directa al gobierno, la diferencia religiosa entre las dos comuni-
dades no habia creado ninguna dificultad para la colaboracién
mutua, aunque permanecian las diferencias culturales. Una insti-
tucién tan poderosa como el gobierno britinico en la India fa-

57 Joan Bondurant, The Conquest of Violence. Berkeley, California,
1969.



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA 121

cilmente podia utilizar esta circunstancia y convertir las diferen-
cias religiosas en una brecha politica. Lo hizo a través de un
sistema electoral separado para las comunidades, de empleos
gubernamentales reservados para los musulmanes, de la divisién
de Bengala, y durante la agitacién de 1907, alentando el pillaje
contra los hinddes.5®

Es cierto que el nacionalismo no pudo hacer frente con éxito a
ese desafio del gobierno en Bengala. Se sostiene frecuentemente
que el movimiento nacionalista habia tomado sus simbolos del
hinduismo y por tanto dej6 a los musulmanes fuera del movi-
miento. Hay que examinar este problema con més cuidado.

En Bangala, a comienzos del siglo XX, no existian entre los
musulmanes grupos sociales comparables a los de los hinddes.
Habia un escaso niimero de grandes terratenientes musulmanes
(y entre ellos, muchos no eran bengalies, como el Nawab de
Dacca) y tampoco existi6 un sector medio educado importante.
Quienes sostienen que los musulmanes habfan boicoteado la edu-
cacién inglesa, ignoran un hecho simple: que los hindies del
mismo estatus social, es decir, los campesinos de castas bajas,
tampoco pudieron aprovechar la educacién inglesa. No hay que
olvidar que los musulmanes de Bengala en su mayoria eran con-
versos provenientes del mismo grupo; los pocos que tenian una
base social similar a la de sus compatriotas hindies respondieron
al llamado a la agitacién de 1905-1907 (como el abogado Abdul
Rasul o como Maulana Liakat Hussein). Claro estd que habia
muy pocos musulmanes en el movimiento de 1905-1907, pero
esto se debe a que la comunidad misma era muy reducida. En
pocas palabras, el problema de los musulmanes en Bengala en
ese periodo era el problema del campesinado. Sélo tomando
en cuenta conscientemente y con toda seriedad el problema agra-
rio, los nacionalistas podian haberlos movilizado. Pero no lo
consiguieron ni los nacionalistas ni los radicales en el periodo que
va de 1907 a 1920. El campesinado musulmén de Bengala qued6
entonces a merced de sus explotadores, los terratenientes y pres-

58 No hay todavia un buen estudio acerca de los movimientos de 1905-
1910. Consultar los articulos de Sumit Sarkar, “Trends in Bengal’s Swa-
deshi Movement (1903-1908)”, Bengal Past and Present, Vol. LXXXIV,
1964, Part I, pp. 10-37; part 11, pp. 141-160.



122 PRODYOT C. MUKHERJEE

tamistas hinddes, que también habian explotado a los hindues,
por un lado, y por otro, a merced de sus lideres tradicionales, es
decir, grandes terratenientes como el Nawab de Dacca y los
mullas. Estos lideres tradicionales alentados por las medidas del
gobierno pudieron aprovechar los intereses econémicos de los cam-
pesinos para su propio beneficio.*®

En las décadas de 1920 y 1930 surgié en Bengala un grupo
de la intelligentsia musulmana (profesionales, abogados, maes-
tros de escuela, burdcratas y oficiales del gobierno) y un grupo
de campesinos no cultivadores que formaban el sector medio. Los
representantes de ese grupo pudieron aislar, tanto en la politica
urbana como en la politica rural, a los lideres tradicionales de los
. musulmanes. Ellos formaron parte del movimiento radical como
miembros del partido comunista o de movimientos musulmanes
nacionalistas (por ejemplo Fazlul Haq y su Krishak Praja Party,
partido campesino) que simpatizaban con el movimiento nacio-
nalista por el Partido del Congreso, pero no quisieron perder su
identidad como grupo de presion dentro del pais. jPor qué estos
grupos fracasaron al crear un movimiento unido en Bengala? La
respuesta pertenece a otra fase de la politica de la India: el perio-
do de la segunda gerra mundial.

No se puede culpar al gobierno britdnico por su deseo de debi-
litar al movimiento nacionalista, pero la falta de un programa
agrario dentro de la plataforma nacionalista a principios de siglo
fue la debilidad fundamental de esta politica en Bengala. Tam-
poco se puede culpar a los jévenes de fines de siglo por su falta
de experiencia. El periodo de agitacion politica en la India fue
relativamente corto antes de la Independencia (1905-1947). Los
nacionalistas no pudieron solucionar los problemas de desunién
creados tanto por la tradicién como por la politica del gobierno.

APENDICE 1

Los efectos econémicos de este sistema se pueden resumir de la siguien:
te manera:

I) La responsabilidad de la administracién pasé a capas sucesivas de
grupos intermediarios no cultivadores (“poseedores de tenencias”) que no

59 Consultar J. Broomfield, Elite Politics in a Rural Society. Berkeley,
Los Angeles, 1968.



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLITICA EN BENGALA 123

tuvieron interés activo en la tierra, pero que se apropiaron de grandes
porcentajes del beneficio que se desprendia: a) de la extensién de los cul-
tivos; b) de nuevos cultivos comerciales, y ¢) del aumento de los precios
de los productos agricolas en el mercado.

2) El riesgo de la agricultura lo asumia el cultivador. La renta era enor-
me en proporcién al producto total. De este modo, un mejoramiento en la
agricultura era imposible.

3) Al Estado se le negaban ingresos procedentes de la extensién de la
agricultura. Al fin de esa época en 1940 los campesinos pagaban 85 mi-
liones de rupias como impuesto predial y el resto se distribuia entre los
zamindares y por poseedores de tenencias (Fuente: Dr. N.C. Sen Gupta
ante The Land Revenue Commission, 1940). Véase cita Vol. VI, p. 476.

4) La tierra estaba exenta de impuestos sobre los ingresos “atrayendo
asf un volumen de capital desproporcionado a las inversiones en la tierra,
en detrimento del desarrollo industrial”. Véase el testimonio de S.K. ley,
I1.CS., ante The Land Revenue Commission. )

La estructura impositiva era regresiva, y en ella pagaba mas el pobre
que el rico.

5) Aumento de la aparceria. Cada vez mas, mayor ndmero de cultiva-
dores con derechos de tenencia sobre la tierra preferian asegurar el abas-
tecimiento de alimentos y hacian cultivar su tierra por aparceros. Los
aparceros no tenian seguridad de estatus y permanecieron fuera de la 6rbi-
ta de las leyes que protegian al campesino.

6) La deuda rural aumentd, especialmente al expandirse el cultivo de
productos comerciales y al aumentar las rentas.

7) La presion demografica condujo a una alarmante fragmentacién de
las tierras. Las posesiones eran a menudo de medio acre por cultivador,
pero éste era atin distribuido en pequefias parcelas.

Tanto las leyes tradicionales como la legislacién inglesa en el siglo xix
favorecian este proceso y no hubo legislacién para contrarrestarlo.

APENDICE 2

Presidencia de Bengala por grupos religiosos: poblacién 1881

Poblacién
Total 69 536 861
Hinddes 45 452 806
Musulmanes 21704 724
Aborigenes 2 055 822
Otros Resto

Fuente: Imperial Gazetteer of India, vol. 6, p. 692.



MUKHERJEE

PRODYOT C.

124

*66-869 ‘dd ‘9 "IOA ‘vipuj Jo 430112200 [padw] :dyuANg

L1l 999 ST¥ 18 8ST v¥e €56 848 01 TLL SS8 01 seuewnsny
09% 8¢ (UAR14 9! S61 1T L9T €SL 79T L8 TT ¥¥S 8LS TT sanpury
ourIWIa ounnasoy ouIUIWI | ouynaso ouawa g ouynasppy
U01N1SUY UOIINIISUL UIQIOIY p101 UQWD]qO4

opua1q1a.1 upisa
ou o4ad uaquiasa £ U3y

1881 -ouwsneqejiy



ESTRUCTURA AGRARIA Y POL{TICA EN BENGALA 125

Bengala: Distribucién del ingreso, siglo Xix

B
Nimero de familias Grupo de ingreso*
5000 500 o més por afio
50 000 50 a 500 ,
200 000 20 a 50 ,
9 500 000 7.3 (promedio) ,,

* En libras esterlinas (unos cien zamindares tenfan mis de £ 10000, y
unos diez mas de £ 100 000).

A De las 5000 familias en la cispide, 3 000 familias vivian en Calcuta;
la fuente de sus ingresos eran el comercio, profesiones, empleo en la
administracién; 2 000 vivian fuera de Calcuta y dependian exclusiva-
mente de la renta de la tierra.

B De los empleados indios en la administracién gubernamental: a) 149
que pertenecian a la administraciéon de Bengala y 29 a la administra-
cién imperial (India) ganaban mis de £ 500 anuales. b) 10026 que
pertenecian a la administracién de Bengala y 2 379 a la administraciéon
imperial (India) ganaban entre £ 25 y £ 500. (Tipo de cambio: 10
rupias = 1 libra esterlina.) Fuente: Seal, p. 63 (ver nota 55).

Graduados de la Universidad de Calcuta 1857-1882

(1) (2) (3)
Empleados
enel Empleados
gobierno privados Abogados Médicos
Licenciatura (B.A.)
1589
Maestria (M.A.)
389
Total 1978 526 180 581 12

Fuente: Education Commission, en Seal (ver nota 55), p. 357.

El Hindu Patriot del 23 de octubre de 1882, publicé una lista de 1712
graduados cuyo anilisis muestra los siguientes patrones de empleos (en re-
lacién con las columnas del cuadro anterior).



126 PRODYOT C. MUKHERJEE

Columna 1 Columna 2 Columna 3
Maestros y profesores: 168 Maestros y profe- 4 abogados tenian
Servicio judicial sores: 158. titulos de Bar-at-
(bajo): 163 Los deméis en la Law de Inglaterra.
Servicio judicial administracién de
{medio) : 34 los principes y
Servicio judicial otros.
(alto): 2

Servicio ejecutivo

Medio: 68
Alto: 3

Es dificil definir la clase media. En puestos gubernamentales el sueldo
mensual de 75 rupias (o £ 90 anuales) se consideraba muy bueno y asi lo
tomaron como un indicador en las estadisticas oficiales. Estos puestos re-
querian conocimiento de inglés, pero en la década de los 80 el titulo de
B.A. no era necesario. Claro que la gente con ingreso menor de 75 rupias,
es decir del grupo de ingreso anual de £ 20 a £ 50, pero con cierta edu-
cacidn, debe ser considerada como perteneciente a la clase media.



T

> 11oBuag ojqoy ap upibay D ; meo<! mo\\
,fo spfps $0| ap $O140}14Ia] § 5 SR \\\f<_uzum_mu-m_lw\\
v\é //ﬂ ..u«u.w._oo\\&
b s : V /A

KA VIVON3E 30 VIHVE
A S3INIAONd
AIVHINID

A, <3 AT 0700
§x 2 V\nq»«.wﬂ.«. A B
57 T=gvnYov

N7
Qﬁ\/ SIRE

Vi, i %‘U’

0210 z\_ ON <\u M
Q
pioBuag 7
v NA/,// ,,,f\\\é,\/\w
Z &J > g v.\Sﬂ‘n.

AJN3OV
VIGNI
TVEIN3D

AAVIINTITIRNRASINNN

S3IJINIAOYd

e

'n NY3ILS3IM

«\A\V\}( v

- - o -HlHON
VIANI e nT TN xrz
- /ﬁ\)v..ﬂv(\ C R AA L QNS

T e A NV L m/f.«w/\.\Q

A\AV\ J 4 l'\u.lfll?

XIX O7TDIS T4 NA VIVONIYH







EL MOVIMIENTO BIRSAITA
UN MOVIMIENTO MILENARIO
EN UNA SOCIEDAD TRIBAL

Susana B.C. Devalle






Los MoVIMIENTOS de rebelién tribales que han tenido lugar em
la India desde fines del siglo xvi fueron considerados a menudo:
por los observadores contemporaneos y aun por algunos historia-
dores posteriores, como elementos perturbadores y peligrosos. En
tanto, escritores mas tardios, después de la Independencia, asi
como algunos periodistas, abogados y misioneros de la época.
en que estos movimientos se produjeron, de una manera u otra.
simpatizaron con ellos y trataron de interpretarlos como parte
del movimiento de liberacion y como predecesores del movimien-
to revolucionario no violento, antes de que se hiciera sentir la.
influencia de Gandhi.

(Hasta qué punto puede llamarse a estos movimientos de pro--
testa (contra los terratenientes, los misioneros, el gobierno) pre--
nacionalistas y aun protonacionalistas? Con la intencién de contes-
tar a esta pregunta hemos estudiado uno de ellos, el Movimiento-
Birsaita, de caricter milenario mesidnico, surgido en la tribu mun--
da a finales del siglo x1x. Lo consideramos parte del proceso de
cambio que entonces estaba sufriendo este grupo e intentamos.
comprender cémo respondié a la situacién critica del momento,,

131



132 SUSANA B. C. DEVALLE

provocada por desequilibrios socioeconémicos que resultaron de
cambios drasticos en su cultura.

J. Los MOVIMIENTOS MILENARIOS

Desde fines del siglo xvii hasta principios del siglo xx los grupos
tribales de la regi6n de Chota Nagpur, en el noreste de la India,?
fueron protagonistas de una serie de rebeliones que pueden in-
terpretarse como formas de protesta social? y como la reaccién
a un proceso de cambio cultural acelerado de consecuencias in-
mediatas desfavorables. Varias de estas rebeliones se desarrolla-
ron con las caracteristicas de movimientos milenarios e incluyeron
a menudo elementos mesidnicos. El grupo munda participé en
los levantamiento a partir de 1789 y finalmente se organizé en
1895, bajo la direccién de Birsa en el Ulgulan,® movimiento de
caricter milenario-mesidnico.

1 Para informarse sobre la zona de Chota Nagpur y los grupos tribales
que la habitan, consultar: F. B. Bradley-Birt, Chota Nagpur, a Little
Known Province of the Empire. Londres, 1903; W. Crooke, Natives of
Northern India. Londres, 1907; R. Choudary, History of Bihar. Patna,
1958; E. Dalton, Descriptive Ethnology of Bengal. Calcuta, 1872; P. Da-
yal, “The Agricultural Geography of Bihar” (tesis doctoral), Londres,
1949; Diwakar, Bihar through the Ages. Bihar, 1958; G. S. Ghurye, The
Scheduled Tribes. Bombay, 1959; Government of India, The Gazetteer of
India, Vol. 1, 1965; S. C. Roy, The Mundas and their Country, Nueva
York, 1970, “The Theory of Rent among the Mundas of Chota Nagpur”,
Man in India, Vol. XXVI, Sept.-Dic., 1946, Nums. 3 y 4, “The aborigenes
of Chota Nagpur. Their Proper Status in the Reformed Constitution”,
Man in India, Vol. XXVI, junio 1946, Nim. 2; Sachchidananda, Culture
Change in Tribal Bihar. Munda and Oraon. Calcuta, 1964, “Class and
Caste in Tribal Bihar”, Man in India, Vol. 35, julio-septiembre 1955, Nim.
3; S. S. Sarkar, The Aboriginal Races of India, Calcuta, 1954; L. P. Vid-
yarthi, Cultural Contours of Tribal Bihar, Calcuta, 1961.

2 De acuerdo con E. Hobsbawn (Rebeldes Primitivos, Ediciones Ariel;
Barcelona, 1968), los movimientos de este tipo “pertenecen a un mundo
que ha conocido, desde hace tiempo al Estado (i.e., soldados y policias,
carceles, recaudadores de impuestos, quizds agentes civiles); diferencias
de clase y explotacién por los terratenientes, los comerciantes y otros in-
dividuos de este tipo y hasta a las ciudades. Los lazos de parentesco o soli-
daridad tribal que —combinados o no con lazos territoriales— son la clave
para lo que normalmente se considera sociedades ‘primitivas’, persisten
[...] pero no son la defensa primordial del hombre contra los caprichos
de su ambiente social”.

3 Ulgulan: “El Gran Tumulto”, nombre por el cual fue conocido el
Movimiento Birsaita.



EL MOVIMIENTO BIRSAfTA 133

El primer problema al que nos enfrentamos en este estudio
es el de tratar de describir los movimientos milenarios en tér-
minos generales. La primera caracteristica que se destaca al obser-
varlos es la de ser fenémenos que tienen lugar en sociedades que
pasan por situaciones criticas. Aunque no se debe concluir que
estos movimientos surgen necesariamente cuando una sociedad
estd sujeta a tales situaciones, los datos disponibles sefialan su
aparicién sélo cuando la sociedad de referencia se halla sometida
a serias perturbaciones producidas por el contacto con otra u
otras sociedades que tratan de imponerse, fenémeno que ocasiona
cambios desfavorables en las condiciones sociales y econémicas
anteriores, o por la amenaza de fuerzas incontrolables como fe-
némenos naturales, hambres y epidemias. Ambos grupos de fac-
tores parecen estar presentes en los momentos culminantes de la
crisis.

El objetivo de este tipo de movimiento es la reinstauracién del
tiempo perfecto, el regreso a la tierra perfecta, o lograr que ambos
se concreten en el futuro, donde y cuando no existirian el sufri-
miento, el trabajo, el deseo, la inseguridad ni la muerte, y se
vivirfa en paz y armonia, en un estado de completa felicidad y li-
bertad. Frecuentemente estos logros se asocian con un periodo
previo de catastrofes que llevarian a la destruccién del mundo
que se rechaza, es decir, a la eliminacién de los problemas que se
sufren en el momento. El fenémeno milenario adquiere caracte-
risticas mesi4nicas cuando aparece un lider carismatico, reconocido
por el grupo como el Elegido que lo guiarad en la realizacién del
Milenio. El mesias acttia de acuerdo con las érdenes impartidas
por la divinidad suprema de la cual es mensajero, y a veces llega
a identificarse con ella. El serd quien gobierne en la Nueva Era,
quien funde el Nuevo Reino y establezca la Nueva Ley.*

Los movimientos milenarios, una forma de reaccionar ante
una situacién conflictiva, muestran la firmeza de la solidaridad

4+ Los términos milenio y mesias se refieren sélo con propiedad a la tra-
dicién judeo-cristiana, pero se puede emplear el primero de ellos para indi-
car concepciones centradas en la idea de una era por venir o una tierra
accesible perfectas que se quieren alcanzar, y el segundo, a casos en que
estén presentes lideres religiosos que actian como mensajeros de la divini-
dad. Cabe hacer notar que en el caso que se analiza el mesias llega a ser
considerado dios en la tierra.



134 SUSANA B. C. DEVALLE

grupal, unas veces como fuerza de resistencia, otras con tenden-
cias emulativas, o bien con un desarrollo que abarca ambas acti-
tudes, pero siempre con un objetivo: la bisqueda de una identi-
dad de grupo y el establecimiento de un sistema social y un orden
moral nuevos y renovados, de acuerdo con una realidad nueva.
A pesar de que estos movimientos generalmente fracasan, tienen
consecuencias positivas, funcionan como mediadores en el pro-
ceso de transculturacion y contribuyen en muchos casos a formar
una conciencia de grupo. En su desarrollo se observa de qué ma-
nera el grupo ha tratado de sobrevivir como entidad a los embates
de la sociedad dominante, empleando recursos como la oposicién
institucionalizada a la transculturacién y el sincretismo ideolégico
y cultural parcial.

Interesa ahora conocer cdmo se ha manifestado este fenémeno
en la tribu munda de la India, en el momento en que estaba
sujeta a grandes presiones externas y, en consecuencia, a des-
equilibrios internos, que amenazaban destruir su estructura socio-
econémica tradicional. El cambio fue impuesto desde fuera por
individuos ajenos a la comunidad, y ésta pasé a ocupar la posi-
cién de subordinada a la sociedad extranjera. Como respuesta
a la crisis surgieron movimientos que, como el Ulgulan, expre-
saron por medio de un lenguaje religioso el descontento y los
deseos de cambiar una situacién desesperada. Se estaba desinte-
grando el sistema socioeconémico munda por la intrusién de ele-
mentos extrafios que habian impuesto un nuevo sistema, sin tener
en cuenta las estructuras existentes.

II. EL GRUPO MUNDA

Junto con los actuales estados indios de Madhya Pradesh y
Orissa, Bihar es uno de los que contienen mayor poblacién tri-
bal. Cruzando el valle del Ganges y ascendiendo la planicie mon-
tafiosa que forma el nicleo de la India, se encuentran los terri-
torios habitados por tribus de los grupos munda y dravidico. Los
munda constituyen el grupo més importante dentro de las tribus
munda® en la antigua Divisién de Chota Nagpur,® en cuyos valles

S Los hinddes aplicaron la designacién de Kol a los ho, munda y oraon,
y a veces a algunas otras tribus del grupo munda. Este nombre tiene la



EL MOVIMIENTO BIRSAITA - 135

y junglas se establecieron, distribuyéndose por todo el noroeste
del Distrito de Ranchi.”

Chota Nagpur es una extensa regién de montaiias y mesetas,
y alli se encontraban los distritos de la Division de Chota Nag-
pur. Unos 16 090 kilémetros cuadrados, aproximadamente un
tercio de la antigua Divisién, sobre todo en el centro y el oeste,

desventaja de que en la India no se usa para designar a todas las tribus
del grupo munda en tanto que abarca a otras, como la oraon, que no
deberian considerarse dentro de él. Teniendo en cuenta que estos grupos
ya se llamaban a si mismos munda, de acuerdo con un nombre étnico
antiguo, Max Miiller lo adopté como designacién comiin para los abori-
genes Kol. De él también proviene el nombre de familia munda para las
lenguas emparentadas que hablan estas tribus. Por ahora la designacién
convencional de munda es la més apropiada para este pueblo, aunque
tiene la inconveniencia de que también se aplica a la seccién del grupo
de tribus munda que habla el mundari, especialmente aquéllos en el Dis-
trito de Ranchi. Actualmente hay 4 700 000 individuos en India que hablan
lenguas munda, de las cuales el kherwari es la mas importante, con varios
dialectos. Las lenguas munda, hoy en vias de desaparicién, se han hablado
seguramente en una zona mas extensa, en la India Central y quizés tam-
bién en el valle del Ganges, donde se les superpusieron tempranamente
formas dravidicas e indoeuropeas. Uno de los dialectos de kherwari es el
mundari, hablado por medio millén de personas aproximadamente.

Consultar para los aspectos lingiifsticos G. A. Grierson, Linguistic Survey
of India, Vol 1, parte I y Vol. IV, Nueva Delhi, 1967, y Meillet y Cohen
Les Langues du Monde, Paris, 1962,

6 Se mantienen las denominaciones usadas en el Census of India de
1901 (India, Census Commissioner, Census of India, 1901. Bombay, 1902),
por ser las que estaban en vigor en el momento en que se produjeron los
movimientos que nos interesan. Bengala estaba dividida en nueve divisio-
nes, una de ellas era la Divisién de Chota Nagpur. Las divisiones estaban
seccionadas en cuarenta y siete distritos, gobernados por un Magistrate y
un Collector o Deputy Commissioner. De estos distritos los més grandes
eran los de Hazaribagh y Ranchi.

7 Segiin el Censo de 1901, la poblacién munda en las diferentes thanas
del Distrito de Ranchi, donde estaban mayormente concentrados, acusaba
los siguientes porcentajes (S. Ch. Roy, The Mundas and their country,
pp. 354 s5): Khunti, 72%; Tamar, 72%; Bano, 52%; Basia, 39%; Kole-
bira, 36%; Karra, 28%; Silli, 22%; Ranchi, 18%; Kochedega, 11%;
Mandar, 9%:; Chainpur, 5%; Toto, 3%; Sisal, 3%; Palkot, 2%; Kurdeg,
2%; Lohardaga, 1%; Bishenpur, 1%. Segin Dalton, los munda alcanzaban
la cifra de 400 000 en 1872. En 1912, S. Ch. Roy, de acuerdo con el
Censo de 1901, indicaba como nimero total, excluyendo cristianos, 466 668
de los cuales Chota Nagpur contenia 344 373, y el distrito de Ranchi, su
hébitat actual, 287 105, o sea un 61% del total. Para el Distrito de Ranchi,
Sachchidananda (Culture Change in Tribal Bihar ..., p. 137), propor-
cl:igoglla (lsaéss ;i;g}lientes cifras: 1911, 274 200; 1931, 386 420; 1941, 407 868;



136 : SUSANA B. C. DEVALLE

estan cubiertas de bosques, de los que un ochenta por ciento ha
sido ganado por la selva por falta de proteccién. A pesar de que
el terreno es generalmente pobre, en los campos de las aldeas se
pueden obtener dos cosechas al afio.® Debido a la proporcién
relativamente pequefia de terreno cultivable, la presién de la
poblacién sobre la tierra es tan grande como en las llanuras. La
zona que corresponde a la antigua Divisibn de Chota Nagpur
contiene las mas importantes concentraciones de minerales de la
India, y alli se han establecido centros industriales de gran im-
portancia.

La agricultura ha sido y continda siendo la ocupacién mais
importante de los munda. En un principio la regién estaba po-
blada por grupos de comunidades aldeanas independientes, con
un munda o jefe secular y un pahan o jefe religioso a la cabeza.
Cada comunidad poseia toda la tierra dentro de las fronteras
de su aldea. En ellas habia tierras comunales y tierras que eran
propiedad de las familias descendientes de los pobladores origi-
nales. Mas tarde las aldeas se agruparon en parhas, cada una
dirigida por un manki. Los descendientes de los fundadores de la
aldea se consideraban duefios de la tierra de los alrededores y
continuaron poseyéndola como campesinos-propietarios o mun-
dari-khuntkattidars. La tribu estaba dividida en grupos exégamos
o kili, cada uno de los cuales contaba con un antepasado comtn.
Cada kili habia fundado una aldea y sus descendientes se cono-
cieron como khuntkattidars. A éstos se unieron més tarde otros
grupos, por lo general emparentados con los anteriores, llamados
parjas, que pagaron a los primeros por la tierra que ocuparon.®

8 De acuerdo con el empleo que se hace de la tierra en la meseta de
Chota Nagpur se pueden establecer los siguientes porcentajes (L. D. Stamp,
Asia. A Regional and Economic Geography, Londres, 1959, p. 352): Bos-
ques, 32%; no aprovechable, 14%; de desecho, 16%; cultivadas, 40%.

9 El clan dominante en la aldea es el de los fundadores y sus descen-
dientes y de él proviene la mayoria de las autoridades como el munda y
el pahan. Dentro de este clan se distinguen dos linajes de igual prestigio e
importancia: mahato o munda khunt y pahan khunt. Durante los comien-
zos de la administracion briténica el pahan era el jefe supremo de la aldea,
controlaba las relaciones entre los hombres y lo sobrenatural, presidia el
panchayat aldeano y recolectaba el tributo destinado al raja. Para consi-
derar asuntos seculares contaba con la asistencia del munda. Mas tarde
hubo una inversién en las funciones que ambos desempefiaban puesto que



EL MOVIMIENTO BIRSAITA 137

En cuanto a las creencias y précticas religiosas tradicionales,
la deidad suprema era Sing Bonga, dios solar, benevolente, crea-
dor del mundo, cuya bendicion se invocaba antes de cada cere-
monia religiosa. Ademdas se veneraba a las deidades protectoras
de la aldea o hatu bongako, quienes brindaban ayuda en las
tareas agricolas, en las excursiones de caza y guiaban todos los as-
pectos de la vida. Se les rendia culto por intermedio del pahan
en el bosquecillo sagrado (sarna) de cada aldea. Los muertos,
generalmente de cardcter benéfico, merecian ser venerados puesto
que protegian a los suyos. Eran los ora bongako, los antepasados
familiares. Los poderes destructores, imprevisibles, eran para los
munda los banita bonga, que debian ser apaciguados o propi-
ciados por los buscadores de espiritus, los najos, matis y deonras,
quienes generalmente no pertenecian al grupo tribal. Otros po-
deres ambiguos eran las deidades de la naturaleza. Segin la vida
que un hombre llevara, a su muerte serfa enviado al mundo de
Sing Bonga como un hombre, una bestia, un pajaro o un insecto.
El poder en el hombre se consideraba substancializado en el alma
o roa. Jom Raja, el “rey devorador” y dios de la muerte, se en-
cargaba de llevar a las almas a Kata-Jambar, su morada, que se
encontraba hacia el sur.

La influencia del hinduismo sobre las creencias religiosas tra-
dicionales ha sido considerable y se ha ejercido de manera conti-
nua. Los munda han adoptado creencias y practicas hinduistas,
modificandolas en alguna medida para hacerlas congruentes con
su propio contexto religioso. Aunque més reciente, la influencia
de las misiones cristianas en la regién ha sido importante. El

el munda cobré importancia y el pahan se ocupd solamente en funciones
religiosas. Estos cambios produjeron roces entre los dos linajes del clan
fundador.

Toda la tribu munda se divide en dos ramas endégamas: mahali mun-
dako y kompat mundako. La Gltima comprende a la mayoria de la pobla-
cién en tanto que la primera se encuentra principalmente en Tamar y se
considera socialmente inferior por estar menos hinduizada. Dentro de la
rama mahali mundako existe el grupo de los patar, discriminados por el
resto de la sociedad. En casi todas las aldeas se encuentran elementos
ajenos al sistema social de la comunidad, dedicados al comercio y a otras
actividades que los munda consideran degradantes. Ademas, estan los mun-
da cristianizados, que llevan una vida diferente, tienen mis educacién y
un nivel de aspiraciones mas alto.



138 SUSANA B. C. DEVALLE

mayor nimero de conversos correspondié a las zonas donde la
opresion de los terratenientes fue mas dura y mayor la ambicién
de los prestamistas, ya que algunos de los misioneros prometieron
su ayuda y se pusieron de parte de los adivasi (“habitantes origi-
nales”, los grupos tribales). Pero también el hecho de que no
actuaran directamente para hacer cambiar la situacion fue la cau-
sa de que muchos conversos recientes renegaran de la fe. Formas
religiosas sincréticas comenzaron a aparecer a fines del siglo Xix;
una de ellas fue el birsaismo.

En cierto momento que no se puede determinar con exactitud,
seguramente antes del siglo xv, se produjo un cambio de conse-
cuencias importantes para los munda: la eleccién de un raja con
dominio sobre todas las comunidades aldeanas. Es posible que
originalmente fuera un miembro de una familia munda impor-
tante. Este se fue hinduizando paulatinamente, circunstancia que
lleg6 a determinar un cambio en su relacién con los aldeanos, y
finalmente condujo a la aparicién de los distintos tipos de tenencia
de la tierra. Con el tiempo se hizo costumbre pagar a este raja un
tributo en nombre de toda la aldea, primero en especie y en ser-
vicios militares, mas tarde en dinero. Con la adopcién del aparato
real hindd comenzaron a llegar cortesanos de otras regiones para
agruparse alrededor del raja. Para proporcionarles un medio de
subsistencia se pensdé en que prestasen servicios en las aldeas y
asi surgi6 la clase de los jagirdares. En un principio tomaron las
tierras de los raiyats o parha-horoko; luego recolectaron una parte
del producto de las tierras de los labriegos, se introdujo la eco-
nomia monetaria y la idea de renta. Se reconocieron los derechos
del jagirdar sobre estas tierras, originindose las tendencias rajhas.
También el concesionario tomé algunas tierras para si mismo,
llamadas manjhihas. Posiblemente se introdujo por entonces un
nuevo funcionario, el mahato, ya que los nuevos jagirdares pen-
saron que una buena manera de reconciliarse con los aldeanos
seria permitir que un miembro de la familia original aldeana
manejara los asuntos de la aldea relacionados con el nuevo sefior
de la tierra.

Se afect6 el derecho de propiedad de la comunidad aldeana
sobre la mayoria de las tierras cultivables. El jagirdar usurpd
el derecho de recolectar la renta de estas tierras, en lugar de con-



EL MOVIMIENTO BIRSA{TA 139

formarse con lo que se entregaba como tributo al raja. Los jagir-
dares y los thikadares llegaron a poseer algunas de las mejores
parcelas, que sus propios subordinados cultivaban. La comunidad
aldeana quedo con las tierras de desecho y las junglas. En algunas
aldeas los panchayat o consejos sufrieron grandes presiones con
la llegada de los zamindares, quienes no aceptaron que los adivasi
se manejaran independientemente, sin tener en cuenta su auto-
ridad, y que establecieron que sélo ellos podrian decidir en los
casos que se presentaran, castigando al munda, al mahato o al
pahan que se atreviera a convocar al consejo aldeano.

Los ataques al sistema econémico de los munda parecen ha-
ber comenzado en el siglo xvi, continuando desde entonces en
forma progresiva, e intensificindose con la introduccién del sis-
tema legal e impositivo inglés.*® Esta situacién provocé una serie

10 Los tipos de tenencia de la tierra que resultaron de los cambios en
la propiedad de la tierra luego del establecimiento de un raja entre los
munda, fueron los siguientes:

1) Khas Bhandar: Gradualmente el raja fue tomando posesién (Khas)
de algunas aldeas y sus tierras.

2) Tenencias Khorposh: El raja otorgé cierto nimero de aldeas a sus
hermanos y parientes préximos para su mantenimiento (Khorposh).

3) Tenencias Jagir Feudales: El raja comenzé a rodearse de una corte
compuesta de aventureros hindies provenientes de Bihar y otras regiones,
a quienes remuneré con concesiones de aldeas (jagir). Estos jagirdares
obtuvieron gradualmente derechos reales sobre las tierras y las aldeas den-
tro de su jagir, al parecer alentados por el mismo raja. Ante esta situacién
los duefios originales se rebelaron, pero fueron sometidos por guerreros
traidos de fuera por el raja y sus jagirdares. A su vez, estos hombres,
Chatris, Baraiks, etc., fueron recompensados con jagirs de aldeas bajo la
condicién de prestar servicio militar cuando se requiriera.

4) Jagirs por servicio: Se otorgaron a los favoritos y sirvientes que el
raja reunié a su alrededor al ir adquiriendo més poder y gusto por la
pompa copiada de la realeza hindd. Algunas de estas temencias estaban
libres de renta.

5) Tenencias jagir accidentales: Tierras que eran poseidas en tenencia
Putra Patradik, pero reasumidas por el raja a la muerte del Gltimo descen-
diente legitimo masculino directo.

6) Rajas dependientes: Los jefes dependientes de las Cinco Parganas
eran anteriormente aliados del raja de Chota Nagpur. A fines del si-
glo xvin reconocieron su supremacia y comenzaron a pagar parte del tri-
buto como renta. Estos estados no los recuperaba el maharaja en caso de
faltar herederos directos.

7) Tenencias Religiosas Brit: Con la mayor hinduizacién del raja y las
personas relacionadas con él, se invitaron brahmanes con destino a los
templos hinddes erigidos en la zona. Para mantenerlos, asi como a sus



140 SUSANA B. C. DEVALLE

de levantamientos a partir de 1820 a los que siempre se opuso
una fuerte represion. Si los raiyats se negaban a cumplir con las
demandas, que eran cada vez mayores, se los desposefa por la
fuerza de las tierras cultivables o éstas se subarrendaban a mayor
precio a los hindies. La situacién econémica afecté todos los as-
pectos de la vida de los adivasi. Desaparecieron los telares y las
industrias aldeanas; los artesanos no tuvieron trabajo y concluye-
ron dependiendo de la tierra; la mano de obra se abaraté y muchos
terminaron siendo explotados en las plantaciones de indigo. De
acuerdo con el sistema legal inglés, la tierra se consider6 un bien
transferible, de modo que las propiedades de los adivasi comen-
zaron a pasar a manos de prestamistas, duefios ausentistas, duefios
que no cultivaban y terratenientes. El gobierno britanico reac-
cion6 cuando empezaron a producirse manifestaciones de violencia

templos, se les otorgaron derechos sobre tierras y aldeas, aunque en nime-
ro reducido.

8) Thikas y otros arriendos: A principios del siglo xix llegaron a la
region otra clase de aventureros, los comerciantes del norte de India, mu-
sulmanes y sikhs, entre otros. Se dedicaron a vender costosas mercancias
al raja y a sus grandes jagirdares y khorposhdares, que no estaban en
situacién de pagarlas, y que finalmente acudieron a los prestamistas o
sahus. Pero como no pudieron pagar sus deudas, resolvieron dar a sus
acreedores arrendamientos (thikas) permanentes (doami) o temporales
(miadi); arrendamientos perpetuos con renta fija (makarani) o usufruc-
tuables (zarpershgi y bhugui), sin tener en cuenta los derechos de los
adivasi. Estos nuevos arrendatarios no tuvieron inconveniente en destruir
el sistema aldeano original.

9) Tenencias mundari khuntkatti retenidas directamente por el maha-
raja: Otras tierras khuntkatti o aquéllas reclamadas originalmente por
aborigenes no mundas quedaron en posesién de sus descendientes.

10) Aldeas mundari khuntkatti intactas: No sufrieron la agresién de
jagirdares y thikadares, la comunidad aldeana continué siendo la duefia
de todas las tierras aldeanas y de desecho, y conservé sus derechos de
propiedad originales, pero quedé sujeta al pago fijo de renta a un terra-
teniente superior. Cada khuntkattidar pagd su parte o chanda, fijada en un
principio sin tener en cuenta la cantidad de tierra que se poseia en cada
caso. Esta renta se pagé al munda de la aldea, quien pagd en un manki-
patti, al manki, y de no ser éste el caso, al terrateniente superior o a su
agente.

Originalmente, se distribuia periédicamente la tierra cultivable de Ila
aldea entre la comunidad khuntkatti. Pero esta propiedad absolutamente
comunal fue cambiando hasta llegar a ser propiedad individual en el mo-
mento en que algunos khuntkattidars comenzaron a considerar determina-
das porciones de las tierras aldeanas cultivables como propias, que de-
jaban luego a sus herederos. Pero en caso de necesidad la comunidad



EL MOVIMIENTO BIRSAITA 141

entre los adivasi y entonces intenté introducir algunas innovacio-
nes legales para prevenir este tipo de transacciones. Pero, en tér-
minos generales, las comunidades tribales terminaron por perder
sus tierras y los derechos sobre ellas debido, en gran parte, a la
indiferencia oficial ante el problema de la adaptacién de los gru-
pos tribales a un nuevo y complicado sistema legal e impositivo.

En 1817, las tierras de los munda y los oraon quedaron bajo
la adminstracion directa de la Compaiifa de las Indias Orientales
inglesa como parte del Distrito de Ramgarh, y se privd al maha-
raja de Chota Nagpur de su posicién de jefe tributario. Surgid
una nueva clase de sefiores feudales extranjeros designados thika-
dares, musulmanes que comerciaban articulos valiosos y los ven-
dian al raja. Cuando éste no pudo pagarles, les retribuy6 con
thikas o arriendos temporales. El ataque de los thikadares y los

siempre podia disponer de parte de las tierras de uno de sus miembros
que tuviera muchas parcelas, y pasarla a otro que poseyéra una porcién
insuficiente. Tradicionalmente, ni el munda, ni el manki ni el pahan, te-
nian privilegios sobre la propiedad. Cualquier khuntkattidar dentro de este
tipo de aldea podia reclamar cualquier porcién de tierra de desecho dentro
de los limites de la aldea, o disponer de cualquier producto de la jungla
para su uso. Las tenencias khuntkatti son inalienables, con ciertas excep-
ciones establecidas por ley, y hereditarias. La renta establecida para las
antiguas tenencias khuntkatti no puede elevarse. El manki recibié una
pequefia remuneracién por recaudar las contribuciones de las distintas
aldeas del patti y por llevarlas al terrateniente superior, derivada de la
renta que pagaba una de las aldeas del parti, llamada aldea chaputa (So-
nepur). Las dem4s se denominaban aldeas thakur (Sonepur), ya que de
ellas proviene el monto de los impuestos pagados al terrateniente supe-
rior o thakur.

11) Aldeas mundari khuntkatti desintegradas: El raja o los terrate-
nientes recibian la renta que pagaba la comunidad aldeana khuntkatti,
pero el raja se habifa apropiado de algunas parcelas denominadas raj-has,
que cultivaba o ponia bajo la supervisibn de sus propios terratenientes.
Cuando el raja comenzé a arrendar estas aldeas, los raj-has fueron ex-
cluidos de la tenencia intermediaria, y los parjas que el raja habia estable-
cido en ellas pagaron la renta directamente a él.

12) Otros tipos de aldeas mundari khuntkatti desintegradas: Un estado
mas avanzado de desintegracién del sistema comunal aldeano tradicional
se verific6 cuando un terrateniente de fuera o diku, y a veces el mismo
munda, se fue aduefiando de los derechos de propiedad de la aldea, des-
truyendo su naturaleza comunal. El terrateniente superior, el munda, el
zarpeshgidar o el nilamdar (comprador en los remates), comenzaron a
recolectar por su cuenta las rentas de los khuntkattidars, y con su accién
acabaron por reducirlos, en su gran mayoria, al estado de simples raiyats.
El munda terminé asumiendo el control sobre las junglas y las tierras de



142 SUSANA B. C. DEVALLE

jagirdares a los derechos de los aldeanos provocé violentas insu-
rrecciones.’* La situacién inestable creada en la regién condujo
a un cambio administrativo: el establecimiento de la South West
Frontier Agency en 1833. A pesar de haberse establecido cortes
de justicia y acantonamientos militares, los jagirdares y thikadares
siguieron defendiendo sus supuestos derechos sobre la tierra en
los tribunales brit4nicos y perjudicando a los propietarios cam-
pesinos.

En el siglo xix llegaron a la zona grupos organizados de mi-
sioneros cristianos pertenecientes a la German Evangelical Luthe-
ran Mission, a la misién anglicana o Society for the Propagation
of the Gospel, y a la mision catélica romana, la mas exitosa.'?

desecho de la aldea. Cada khuntkattidar conservé sélo sus derechos de pro-
piedad sobre las viejas tierras de cultivo, por las que habia tenido que
pagar su chanda fija, en forma directa al terrateniente. Los derechos sobre
la jungla y sus productos estaban mds restringidos, pero ain se podia re-
clamar sobre las tierras de desecho. Un estado de desintegracién mas avan-
zado se encontraba en Tamar, puesto que el raja o el terrateniente in-
trodujeron un terrateniente intermediario o manjhi, que recolectaba las
chandas directamente de cada individuo, y que terminé por poseer parte
de las tierras, llamadas manjihas.

13) Aldeas Bhuinhari: SO6lo una reducida extensién de las antiguas
tierras khuntkatti quedé en manos de sus descendientes como tierras
bhuinhari. El resto estaba comprendido dentro de rajhas o en manjihas.
Las rajhas eran en realidad aldeas zamindari, ya que al raja o al terra-
teniente sélo les llegaba una parte del monto de las rentas y quedaba lo
dema4s para los intermediarios.

Las rajhas abarcaron la mayor parte de las tierras cultivables, que tra-
bajaban los duefios de tierras bhunhari o raiyats comunes sujetos a renta
en dinero, productos o de ambas.

14) Tenencias Bhuinhari: Es el dltimo paso hacia la propiedad indivi-
dual. A los funcionarios de las aldeas se les otorgaban tierras en com-
pensacién por sus servicios. Las tierras mundari y pahani eran general-
mente hereditarias como las funciones del munda y del pahan.

15) Aldeas exclusivamente Zamindari: Se encontraban especialmente en
el oeste y noroeste del Distrito. El terrateniente era el amo absoluto y
s6lo estaba limitado por la costumbre, los contratos y la ley. El antiguo
sistema comunal de tenencia de la tierra no existia, ya porque estas aldeas
fueran de reciente establecimiento, ya porque la comunidad khuntkatti
original desapareci6 o fue obligada a retirarse. Todas estas tierras paga-
ban renta.

11 Hacia 1856 los jagirdares, término que se us6 en un principio junto
con el de thikadar en forma indiscriminada para designar al terrateniente
subordinado al raja, llegaban a 600 y cada uno poseia porciones que osci-
laban entre una y 150 aldeas. )

12 Contaba con 15000 conversos en 1887 que llegaron a ser 71270 en



EL MOVIMIENTO BIRSAfTA 143

Los misioneros contribuyeron en gran medida a la educacién y
a la difusién de la literatura mundari escrita.

III. ANTECEDENTES DEL MOVIMIENTO BIRSA{TA

La presion ejercida sobre los grupos tribales durante los siglos
XVIII y XIX por la presencia y la accién de los extranjeros proce-
dentes de Bengala y de Bihar que se encontraban ocupando pues-
tos en el gobierno y que no estaban familiarizados con las cos-
tumbres, formas de tenencia de la tierra y lenguas de la regién, asi
como la influencia de los terratenientes extranjeros que goberna-
ban las aldeas, produjeron inquietud y levantamientos frecuentes
en este sector de la poblacién.'® Tal ha sido el caso de las rebe-
liones de los munda de Tamar en junio y julio de 1789, y luego,
en 1797, bajo la direccién de Bishun Manki; la de 1807, que
agrup6é a 5 000 mundas bajo Dukan Shahi Manki; las revueltas
en Rahe y Silli de 1796 a 1798; de Rahe en 1812; las grandes
insurrecciones de 1819-20 bajo Rudu y Konta Munda, y de los
munda de Sonepur en 1831-32.

Fueron determinantes las grandes deudas que mantenian a los
agricultores en un estado de continua carencia, el crecimiento de-
mogréfico en Bihar después de 1858 mientras que el 4rea culti-
vable era limitada, que trajo como consecuencia la fragmentacion
de la tierra y el empobrecimiento de los campesinos; y el reem-
plazo del sistema agrario tradicional por uno que ya no era co-
munal sino feudal, zamindari o individual, y la introduccién

1900. Sus iglesias se distribuyeron en lo que se llamé “El Cuadriltero”:
Bandgaon, Sarwada, Dolda y Burudith, y se establecieron otras en Karra
(1891), Khunti (1892-96), Darma (1899-1900) y Torpa (1886-89).

18 Consultar: K. Datta: The Santal Insurrection of 1855-57, University
of Calcuta; Calcuta, 1940; S. Fuchs, Rebellious Prophets, Asia Publishing
House; Bombay, 1965; S. B. Chaudhuri, Civil Disturbances during the
British Rule in India (1765-1857), The World Press Ltd.; Calcuta, 1955;
E. Jay, “Revitalizacién Movements in Tribal India”, en L. P. Vidyarthi
(ed.), Aspectos of Religion in Indian Society, Meerut, s.f., J. C. Jha, The
Bhumij Revolt (1832-33), Delhi, 1967; M. Orans, The Santal, a Tribe in
Search of a Great Tradition, Wayne State University Press; Detroit, 1965;
S. Singh, The Dust-Storm and the Hanging Mist, K. L. Mukhopadhyay;
Calcuta, 1966; S. P. Sinha, “The Nature of the Religion of Birsa”, en:
Vidyarthi, op. cit.



144 SUSANA B. C. DEVALLE

de un sistema impositivo completamente extrafio para los adivasi.
Ademis, se ocasioné la ruptura de la organizacion tribal y la
decadencia de las instituciones tradicionales. La autoridad del
munda y del manki se desprestigié y llegd a ser abolida por la
accién de los campesinos hinddes introducidos por los nuevos
terratenientes y de los que posefan tierras otorgadas para fines
religiosos o de mantenimiento. Las insttiuciones de los parha y
los panchayat declinaron en importancia y los extranjeros reem-
plazaron a las autoridades tradicionales. La estructura aldeana
y familiar, asi como los principios morales del pueblo munda
fueron sacudidos violentamente; los lazos sociales tradicionales
se hicieron cada vez mas débiles.

La zona en la cual surgié el Movimiento Birsaita era una de
las menos afectadas y atn conservaba el sistema mundari khunt-
katti, pero rapidamente fue alcanzada por el desorden que afec-
taba a las regiones vecinas. Se produjeron insurrecciones en dis-
tintos grupos, las mas tempranas hacia fines del siglo xvi1 y en
la primera mitad del siglo x1x. En 1854, los santal se organizaron
para la lucha bajo Bir Singh y nuevamente en 1855, dirigidos
por los hermanos Sido y Kanhu. Un nuevo movimiento de caric-
ter mesianico fue surgiendo a medida que avanzaba el deterioro
de las condiciones sociales y econdmicas: el Movimiento Kher-
war (1871), con la posible intervencién del grupo sardar (mun-
da) de Ranchi. Este dltimo movimiento renacié en 1880 y una
vez mas hacia 1891. Otra de las tribus que habita Chota Nagpur,
la oraon, se uni6 a las revueltas generales de 1820, 1832 y 1889-
90, y en 1896, al Movimiento Birsaita. Entre 1895 y 1900 sur-
gieron de entre ellos varios profetas o bhagats, fendmeno que se
repitié hacia 1914, origindndose el movimiento mesidnico Kurukh
Dharm. Hacia fines de 1915 comenzé el movimiento Tana Bhagat
que abarcé a todos los oraon de Chota Nagpur. Otro grupo tribal
de la zona, el ho, no vacildé en unirse a las rebeliones munda de
1831 y se organizd bajo la direccion de Buddho Bhagat de Silli-
gaon hasta las derrotas definitivas de 1836 y 1838.

La tribu de los bhumij participd en las revueltas generales de
1832 bajo la direccién de Ganga Narain; la adopcion gradual
de elementos de la cultura hindd culminé en el Movimiento Bhu-



EL MOVIMIENTO BIRSA{TA 145

mij Kshatriya hacia 1930, que constituy6 un intento para que sus
miembros fueran aceptados en la casta de los kshatriyas.

Hacia fines del siglo xvii, debido a la situacién econémica
sumamente desfavorable en que se encontraban, comenzd a acen-
tuarse el descontento de los munda. Para recuperar sus derechos
sobre la tierra recurrieron a la lucha violenta, rebelandose siete
veces entre 1789 y 1832, periodo en que tuvieron lugar levanta-
mientos de importancia como los de 1811, 1819-20 y 1832. Aque-
llos que ocurrieron entre 1789 y 1820 fueron movimientos de
resistencia, a consecuencia de los cuales los munda se retiraron
hacia las montafias que se encuentran al sur de Khunti y al este
de Tamar. Poco més tarde, en 1831, se produjo la Insurreccion
Kol como respuesta a la concesién de varias aldeas de Sonepur
que el hermano del raja de Chota Nagpur, Hamath Sahi, otorgd
a algunos sikhs, musulmanes y otros thikadares.* Estos disturbios
llevaron a las autoridades inglesas a establecer la South West
Frontier Agency. No se consider6 en ningin momento la nece-
sidad de proteger las tierras munda ni a sus poseedores. Poco
después se produjo la insurreccion de los bhumij, encabezada por
Ganga Narain y derrotada en febrero de 1833.

La situacién se torné m4s aguda a partir de entonces. Un nuevo
elemento se hizo presente en la region hacia 1850: las misiones
cristianas, a las que los adivasi acudieron en busca de ayuda.
Desde ese momento hasta 1859, los zamindares reaccionaron
violentamente contra los misioneros que trataban de apoyar a los
raiyats, atacando sus establecimientos y persiguiendo a los con-
versos. Los misioneros poco pudieron hacer y fueron abandona-
dos gradualmente por los nuevos conversos. Algunos de ellos,
mejor preparados por la educacion recibida en las misiones, orga-
nizaron varios grupos y asociaciones con el fin de luchar por
mejores condiciones y buscar justicia. Estas actividades desembo-
caron en el Movimiento Sardar'® que se desarroll6 a lo largo de
cuarenta afios, a partir de 1858, y que es el antecedente directo

1¢ A los munda de Sonepur, Tamar y Bandgaon se unieron los ho y los
oraon, y al extenderse la rebelién hacia Palamau obtuvieron el apoyo de
los kherwar. Finalmente la insurreccién fue controlada al rendirse sus
lideres Bindrai Manki y Surga el 19 de marzo de 1832.

15 Conocido como Mulkui Larai: “la lucha por la tierra” o Sardari
Larai: “la guerra de los lideres”.



146 SUSANA B. C. DEVALLE

del Movimiento Birsaita. Su meta fue que los munda recuperasen
el dominio completo sobre sus tierras una vez que hubieran sido
expulsados definitivamente los grupos de terratenientes, por medio
de la fuerza de ser necesario. Los sardar también se manifestaron
en contra del trabajo forzado y del sistema de impuestos sobre la
tierra.’® Gracias a su educacién, pudieron hacer llegar sus peticio-
nes al gobierno por medio de documentos escritos, en donde ex-
ponian detalladamente sus problemas.

Suresh Singh?? ha determinado tres etapas en la evolucién del
Movimiento Sardar: entre 1858 y 1881, la etapa agraria entre:
1881 y 1890, la etapa de “revalorizacion de la cultura” y desde
1890 a 1895, la etapa politica. Al principio los sardar no se opu-
sieron a la administracion britanica ni al raja de Chota Nagpur,
sino que se dedicaron a recolectar dinero para emprender las ac-
ciones legales necesarias con el fin de recuperar sus derechos y
sus tierras. Comenzaron a desconfiar de todos los dikus, los jueces
nativos y los administradores, se negaron a pagar rentas a los
zamindares, no recibieron a los recaudadores de impuestos y tra-
taron de desposeer por la fuerza a aquellos que estaban ocupando
tierras que consideraban suyas o de sus antepasados. El movi-
miento se fue extendiendo gradualmente y hacia 1858 comenzaron
a producirse choques con los zamindares y los jagirdares.'® Los
conflictos siguieron sucediéndose hasta que se hizo efectiva el
Acta I de 1869 que dio fin a las disputas sobre tenencias bhuin-
hari y majhias. Pero esto no dejé satisfechos a los sardar y el
eje del conflicto pas6 a ser, a partir de entonces, la situacién
de otro tipo de posesiones cuya situacién no se habia contemplado

r

16 Uno de los argumentos que esgrimieron en su intento por obtener
justicia fue su condici6n de descendientes directos de los pobladores ori-
ginales, que ya habian utilizado los lideres de la Insurreccién Kol y de
Tamar. También trataron de defender sus derechos sobre la tierra y demos-
trar lo injusto de la expropiacién que estaban sufriendo aludiendo a la
presencia de antiguos monumentos y ruinas de Chota Nagpur como obra
de sus antepasados, afirmacién de la que se debe dudar.

17 Suresh, Singh, op. cit.

18 Ante esta situacién el gobierno designé a Lall Lokenath Sae para
que realizara un estudio de las temencias bhuinhari, trabajo que se des-
arrollé entre agosto de 1860 y agosto de 1862, y que comprendi6 a 427
aldeas, pero que no fue bien recibido por los munda, que desconfiaban
de cualquier extrafio.



EL MOVIMIENTO BIRSAfTA 147

en el Acta y que los zamindares ambicionaban convertir en tierras
personales para cultivo. En la peticién del 25 de marzo de 1879
los munda afirmaron que Chota Nagpur les pertenecia, y de esta
manera comenzé la etapa de “revalorizacion” en este movimiento.
Un grupo establecié un gobierno propio' en Doesa, pero la em-
presa no tuvo éxito y los responsables fueron sometidos a juicio
por ello.

El fracaso de las gestiones que realizaron los misioneros en
favor de los adivasi llevé al rompimiento de las relaciones entre
éstos y los sardar, el cual se concreté como definitivo con la
misién alemana y la catdlica entre 1890 y 1892.

En 1889 y 1890 tuvieron lugar nuevos disturbios en la regién
de Chota Nagpur, causados al parecer por la persecucién que
habian emprendido los terratenientes contra los conversos. A
partir de 1890, el movimiento se dirigi6 contra los europeos, los
misioneros y los funcionarios del gobierno, de quienes se pensaba
que estaban prestando apoyo a los zamindares.

Los métodos de lucha que habian propuesto originalmente los
lideres sardar eran “la plegaria, la protesta y las peticiones”. Ante
el fracaso, muchos abandonaron la accién y sélo unos cuantos
continuaron presentando su caso ante las cortes. Comenzé en-
tonces la bisqueda de un lider que pertenciera al grupo munda;
finalmente ésta culmind en 1895 al aceptarse como tal a Birsa, de
la aldea de Chalkad.’®* Era hijo de un munda converso y proba-
blemente habia estudiado en la escuela de la misién luterana de
Burju y luego en la de Chaibasa, donde aprendié plegarias y para-

19 La fecha de su nacimiento no se conoce con exactitud pero puede
establecerse alrededor de 1874 o 1875. Su lugar de origen pudo haber sido
Ulihatu o Chalkad. Casi con seguridad de Ulihatu provenia su padre y
éste fue el lugar de sus antepasados y la sede de su aldea khuntkatti.

Existe una leyenda sobre el origen de la familia de Birsa. Segiin ella,
pertenecia al clan Purti, miembros del cual llegaron hasta las cercanias de
la actual Ranchi, guiados por los hermanos Chatu Haram y Nagu. El lugar
fue designado Chutia, y del mismo modo la rama del clan Purti que alli
se establecié. Chutu habria cambiado a Chutia y luego a Chota, y Nagu en
Nag (Chota Nag). Mundas de este subclan siguieron viajando por la regién
hasta que llegaron a Ulihatu. La familia de Birsa descenderia de los
pobladores originales de este lugar. Sus padres dejaron Ulihatu en busca
de trabajo como raiyats; en Bamba habria nacido Birsa y poco después se
realiz6 su ceremonia de nacimiento en Chalkad, en donde su familia per-
manecié hasta los comienzos del Ulgulan.



148 SUSANA B. C. DEVALLE

bolas, y adquirié nociones sobre las formas de organizacion y de
prédica de la iglesia, que mas tarde emplearia en su movimiento.
Chaibasa estaba bajo la influencia de los agitadores sardar y
Birsa participé en las actividades. Su contacto con los sardar
afianzé sus sentimientos en contra de los misioneros y del go-
bierno. Alrededor de 1891 encontré en Bandgaon a Anand Panre,
persona entendida en vaishanavismo y en las épicas hinddes, en
casa de quien parmanecié durante tres afios. Mientras tanto Birsa
habia continuado participando en los disturbios de los sardar.

IV. EL MOVIMIENTO BIRSA{TA

A lo largo de su desarrollo el Movimiento Birsaita asumié dife-
rentes formas: en un primer momento, entre marzo o junio y agos-
to de 1895, religiosa; desde agosto de 1895 a enero de 1900,
agraria y politica, con matices “revalorativos” en 1898 y 1899.
Luego de un periodo de desintegracién que se extendié desde fe-
brero de 1900 a octubre de 1901, el birsaismo se limitd a las tres
subsectas de caricter exclusivamente religioso.

A mediados de 1895 Birsa afirmé haber experimentado la reve-
lacién divina. Asf inici su vida como enviado de dios y lider del
movimiento. Su reputacién hizo que se reunieran a su alrededor
discipulos procedentes de distintas regiones cercanas a Chalkad,
adonde la gente se dirigia para escuchar sus prédicas y para
curarse de sus enfermedades, ya que por entonces actuaba gracias
a los poderes milagrosos que habia adquirido. Como predicador
no propuso un ritual definido; habia copiado sus métodos de los
que usaban los misioneros y empleaba parabolas a menudo. Se
dio a conocer a sus seguidores como Mensajero de Dios y Padre
de la Tierra (Dharati Aba). Atacé ciertos aspectos de la religion
tradicional asi como a los misioneros cristianos. Se pronuncié en
contra de la veneracion y la forma de propiciar a los bongas
(espiritus) y contra los bhagats, sokhas y deonras (intermediarios
entre los hombres y la divinidad) relacionados con su culto. Su
fama de hacedor de milagros se fue extendiendo ripidamente:
podia multiplicar los alimentos, atraer a las bestias, que llegaban
a rendirle homenaje; podia leer los pensamientos e identificar a -



EL MOVIMIENTO BIRSAITA 149

los brujos con s6lo mirarlos a los ojos. Poco a poco, Birsa dejo
de ser considerado mensajero de dios y comenzé a ser reconocido
como Sing Bonga. Las canciones populares celebraron su adve-
nimiento, hablaron del poder de sus palabras, de cémo habia
descendido del cielo a la tierra por medio de una cuerda para
difundir la “buena nueva”, y recordaron que algin dia desapa-
receria en la oscuridad.

El profeta Birsa comenzé a anunciar la destruccion de la raza
humana, por una lluvia de fuego y azufre que serfa enviada desde
el cielo. Sélo los que estuvieran a su lado en ese momento podrian
salvarse; por ello, todos deberian reunirse y esperar junto a él en
la cima de un monte, Gnico punto que no seria alcanzado por el
diluvio. Aconsejé soltar el ganado y abandonar los cultivos, y
como entonces el dinero se tornarfa en agua sefial6 la conveniencia
de gastarlo en la compra de nuevas vestimentas. La profecia no
se cumplié, circunstancia que Birsa consider6 una pausa para
esperar a que todos los que aiin no habian aceptado su fe se
convencieran, pues pensaba que habrfan de acudir primero los
misioneros, luego los funcionarios del gobierno y finalmente la
reina Victoria.?® A partir de ese momento la situacién de los aldea-
nos se torné realmente grave. Los cultivos se habfan maltratado,
el ganado estaba perdido o lo habian robado, y los ahorros se
habian gastado. La mala cosecha fue una de las causas del hambre
que azot$ a la region en 1895 y 1896. Todas estas dificultades
se interpretaban como calamidades previas a la catastrofe final, y
Birsa decia haberlas previsto.

Mientras tanto, la influencia de los sardar dentro del movi-
miento crecia en importancia. No se sabe hasta qué punto trata-
ron de utilizar a Birsa para el logro de sus fines, y en qué medida
influyé la actuacion anterior de éste como agitador en los distur-
bios provocados por aquéllos tiempo atrés.

A partir de agosto de 1895 y en forma gradual, los elementos
agrario y politico subyacentes en el movimiento comenzaron a
manifestarse abiertamente. Birsa sefial objetivos politicos que
no se habian presentado en la ideologia sardar o que sélo se ha-
bian determinado de manera vaga. El Movimiento Birsaita y el

20 Segiin los datos proporcionados en los Quarterly Papers, S.P.G. Mis-
sion. “News from Murhu”, Jul.-Oct., 1895, citado por S. Singh, op. cit.



150 SUSANA B. C. DEVALLE

fracasado de los sardar se mezclaron y establecieron una meta
comin: la expulsién de todos los dikus, la independencia total
del pueblo munda, organizado en reino bajo la direccion de Birsa,
y la eliminacién del pago de impuestos sobre la tierra. Los fun-
cionarios del gobierno se enteraron de lo que estaba ocurriendo,
muchas veces a través de noticias distorsionadas, y se alarmaron
sobre todo por el descuido en que se hallaban los campos en cier-
tas zonas del distrito debido a los consejos de Birsa, lo que even-
tualmente podria ocasionar una escasez considerable. Para ter-
minar con esta situacién se cit6 al lider y més tarde se ordend
su arresto, que no pudo cumplirse debido a la fuerte oposicién
que encontraron las autoridades cuando fueron a buscarlo.

Las arengas de Birsa habian exaltado los 4nimos de los munda;
se volvieron a tratar en los consejos aldeanos antiguos problemas
agrarios; se hicieron més profundos los sentimientos contra los
misioneros, los rajas y los zamindares; se protest6 contra el au-
mento de impuestos y en general, contra el gobierno, que se consi-
deraba la fuente de todos los problemas. Comenzaron a correr
rumores de que se estaba preparando la matanza de todos los
infieles, especialmente de los misioneros. Las noticias se habian
exagerado, aunque era cierto que los sardar se preparaban reco-
lectando armas. Las autoridades decidieron el arresto de Birsa,
que se consumé el 22 de agosto de 1895 en Chalkad, de donde
el profeta fue trasladado a la cércel de Ranchi, medidas que
exaltaron ain mds a los munda.

Luego que el cirujano Rogers comprobé que la salud mental
de Birsa era perfecta, se tomé la decisién de someterlo a juicio.
Esta noticia se difundié oficialmente de Ranchi a Khunti con el
objeto de hacer comprender a los adeptos lo absurdo de su posi-
cién y de su lealtad al lider. Birsa fue juzgado y sentenciado a
dos afios y medio de prisién bajo el cargo de haber incitado a las
personas reunidas en Chalkad a retirar su lealtad al gobierno bri-
tanico, asi como de haber obstaculizado y agredido a la policia
cuando trataba de cumplir con su deber. Se tomaron en cuenta
las relaciones entre Birsa y los agitadores sardar, y la propaganda
en favor de la suspension de pago de impuestos y la desobedien-
cia al gobierno. Finalmente, fue convicto el 19 de noviembre,



EL MOVIMIENTO BIRSAITA 151

luego de haberse agregado a los cargos que se presentaron en su
contra el de sedicién.

Aunque Birsa se hallaba en la carcel, sus adeptos seguian con-
siderdndolo su lider?* y el movimiento habia seguido desarroll4n-
dose clandestinamente. Algunos pensaron que era conveniente
quedar nuevamente bajo la proteccién de los misioneros para
ampararse de la accién del gobierno y para ponerse en buenos
términos con él. De este modo se produjo un niimero apreciable
de conversiones y reconversiones al cristianismo, especialmente
dentro de la iglesia anglicana.

Entre 1895 y 1899 la region sufri6 hambres severas y las con-
secuencias de la legislaciéon agraria inapropiada. Los momentos
culminantes de la rebelién corresponden a las dos hambres que
afectaron especialmente las zonas de Khunti, Sisal y Basia, en
1896, centros donde se preparaba la insurreccién, y a las dos
Ultimas, en 1898 y 1899, cuando fue aplastada. Seguramente esta
situacion contribuyé en alguna medida al estallido de la rebelién.

Los sardar continuaron fieles al birsaismo y se esforzaron por
mantener en marcha el movimiento. El 30 de noviembre de 1897,
en virtud de una amnistia general y luego de haber cumplido dos
aflos de su sentencia, Birsa fue puesto en libertad y volvié a
Chalkad. A partir de ese momento el movimiento adquirié carac-
teristicas marcadamente “revalorativas”. Los birsaitas se dividie-
ron en dos grupos, uno encargado de los asuntos religiosos y el
otro de dirigir la rebelién.?? Se prepararon para la lucha visitando
los lugares en los que se encontraban monumentos considerados
obra de sus antepasados: los templos de Chutia y de Jagarnathpur,
y el fuerte de Nawarattan; realizaban reuniones periddicas y ha-
cian una gran propaganda. Se subrayaba la necesidad de volver
a las antiguas costumbres y creencias religiosas, de retornar a la

21 En realidad, ninguno de ellos pensaba que estaba recluido en la pri-
si6én sino que habia viajado al cielo, dejando en su celda sélo una figura
de arcilla que los guardianes, engafiados, tomaban por su cuerpo.

22 El primero, dirigido por Soma Munda de Jalmai, y el segundo con
Donka Munda por jefe. Se designaron predicadores o pracharaks, en casa
de los cuales se realizaban reuniones los jueves y los sibados. El resto de
los adeptos se dividi6 entre los puranaks o ancianos y los nanaks, aquéllos
que se habian unido al movimiento recientemente y que no participaban
en las decisiones, aunque si estaban al tanto de ellas.



152 SUSANA B. C. DEVALLE

Satyayuga, de intentar la recuperacion de los derechos y las pro-
piedades que legitimamente les correspondian. La visita a los lu-
gares ancestrales terminaron en una serie de disturbios. La inten-
cién que los guiaba era apoderarse de los objetos que pensaban
que habian pertenecido a sus antepasados: las hojas de tulsi de
Chutia, el agua y el cordén sagrados de Nawarattan, y la pasta
de sandalo de Jagarnathpur, asi como rendir homenaje a “los
primeros hombres de la raza”. El templo de Chutia era especial-
mente importante ya que se le relacionaba con el clan Chutia
Purti, al que el lider pertenecia, y porque se suponia que alli
existia una placa de cobre en que se hallaban registrados los dere-
chos de los munda.2s A consecuencia de los disturbios de Chutia
se ordend el arresto de Birsa como responsable pero éste ya habia
huido. Una vez cumplidas estas visitas y en posesién de los ele-
mentos de su “religién tradicional”, se encontraron preparados
para emprender la lucha.

En esa época, entre 1897 y 1900, asolaron la region de Chota
Nagpur el hambre y una epidemia de cdlera, que aumentaron los
sufrimientos de los munda ya en precaria condicion econdmica.
Se sucedieron entonces reuniones periddicas en todo el distrito.

A una de ellas se cit6 a representantes de todas las zonas
donde hubiera poblacién munda. Tuvo lugar en febrero de 1898
en la casa de Jagari Munda en Dombari, y en su transcurso se
venerd a Birsa como al dios en la tierra, y él mismo arengd a sus
adeptos recomendéandoles que emplearan métodos “religiosos” (pa-
cificos) para lograr sus objetivos y que sélo se lanzaran a la
lucha armada cuando adquirieran la fuerza suficiente para ello.
En la siguiente reunidn, realizada en Simbua en marzo de 1898,
los birsaitas concurrieron armados con arcos y flechas; las can-
ciones y los discursos que se oyeron incitaban a la lucha. Birsa

23 La visita resultd en la destruccién de las imégenes del templo, la biis-
queda desordenada de la placa de cobre, y en un gran alboroto dentro
del recinto. La visita a Jagarnathpur se realiz6 sin inconvenientes, y du-
rante ella Birsa llevé a cabo la ceremonia de imposicién de la marca de
sandalo en la frente de sus discipulos. Luego estuvo en Nagpheni, otro
sitio asociado con los antepasados, con un grupo reducido de adeptos, y
en noviembre de 1899, acompafiado de gran nimero de seguidores se diri-
gi6 a Nawarattan, con el objeto de recoger el cordén y el agua sagrado
0 Bir Da que convertiria a los birsaitas en guerreros invencibles.



EL MOVIMIENTO BIRSAITA 153

afirmo la necesidad de dar fin al dominio inglés, y a continuacién
se quemo una efigie que representaba al Imperio britanico y a su
reina. Sin embargo, Birsa no estaba completamente convencido
de la conveniencia de emplear métodos violentos y traté nueva-
mente de disuadirlos, sin éxito. En octubre o noviembre de 1899
se reunieron otra vez en el monte de Dombari, en donde el lider
anuncié el comienzo de la lucha abierta contra los dikus y se
llevaron a cabo ceremonias simbolizando el fin del Imperio brita-
nico. Birsa siguié arengando a sus adeptos en distintas localidades
del distrito, incitindoles a emplear sus armas contra los thika-
dares, las jagirdares, los rajas y los cristianos, asegurandoles que
tendrian éxito y que no serian heridos por las armas de los enemi-
gos porque éstas se convertirian en trozos de madera, y sus pro-
yectiles en agua. Sus discursos mostraban la influencia de las ideas
de los sardar, asi como la adopcién gradual de los métodos vio-
lentos. Las ideas de Birsa transformaron también las relaciones
entre los propios munda. Antes, dado que no se regian por el
sistema de castas, sélo establecian diferencias entre los munda y
los que no lo eran, pero se habia llegado a formar una clase dis-
tinta dentro del mismo grupo, los birsaitas, que rechazaban cual-
quier tipo de relacién con aquellos que no pertenecian al movi-
miento. Su finalidad era establecer el reino de Birsa, que no seria
posible sin la existencia del complejo religioso birsaita. Los mun-
da recuperarian asi su reino perdido y su antigua religién, tal
como habia sido expuesta por su lider. Este nuevo reino sélo po-
dria concretarse una vez que desaparecieran todos los extrafios,
los funcionarios britdnicos y los misioneros. Los birsaitas se lan-
zaron a las acciones terroristas y a combatir a sus enemigos “con
el fuego y la espada”, como Birsa les habfa indicado. El primer
objetivo para su actividad terrorista fueron los cristianos, pensan-
do de esta manera convencerlos para que se les unieran. La ola de
incendios y asesinatos se desatd, como se habia proyectado, en la
Nochebuena de 1899 en los distritos de Singhbum y de Ranchi
donde se atacé a grupos de cristianos y a las iglesias. Se agredi6
exclusivamente a los cristianos, sus casas y sus templos; ninguna
persona resulté muerta y no habia habido planes de agresién con-
tra los zamindares o los dikus. Estas actividades tuvieron el éxito
esperado y muchos cristianos, atemorizados, se unieron al mo-



154 SUSANA B, C. DEVALLE

vimiento. Satisfecho, Birsa, declar6 que a partir de entonces no
se atacaria a ningin munda, sino a los hinddes y a las autoridades
del gobierno. Cada vez se hacia mas notorio el tono politico del
movimiento y mds sutiles sus connotaciones religiosas. La policia
inici6 inmediatamente la bisqueda de los agresores, aunque sus
actividades no provocaban incidentes muy serios. Sin embargo,
estos sucesos tuvieron repercusiones: llevaron al desarrollo de un
levantamiento general y a una verdadera insurreccion.*?

Las autoridades del gobierno temian un nuevo ataque a los
establecimientos de las misiones, pero esta vez la agresién se diri-
gi6 contra la estacion de policia de Khunti, simbolo de la auto-
ridad en el 4rea. Armados con arcos y flechas, hachas de combate,
espadas y lanzas, un grupo de trescientos hombres llegé a esta
localidad y emprendié el ataque al establecimiento, que estaba
defendido precariamente. Fue muerto un oficial y se quemaron
varias casas; se produjo el pénico entre los pobladores y muchos
fueron a refugiarse en la mision catdlica temiendo una nueva
incursion de los rebeldes. Ante estos hechos, las autoridades com-
pendieron que los munda de la zona entre Khunti y Bandgaon
estaban implicados en una rebelion que amenazaba con generali-
zarse y tomaron medidas para controlar la situacién enviando
tropas a los lugares claves con el fin de identificar a los insu-
rrectos.

Los birsaitas se habian fortificado en el monte Sail Rakab, casi
inaccesible, llevando consigo a toda su familia, alimentos y armas,
prepardndose como para una gran batalla. Al parecer, alli esta-
ban reunidas alrededor de dos mil personas. El 9 de febrero de
1900, las tropas rodearon la montafia y atacaron luego de un
infructuoso intento por lograr la rendicién de los rebeldes. Fl
nimero de birsaitas que resultaron muertos no se conoce con
exactitud; otros fueron heridos o hechos prisioneros. No se sabe si

2¢ En enero de 1900 se sucedieron mis episodios violentos. Oficiales de
una pequeiia partida de policia con la misién de aprehender a un sardar
adepto de Birsa, Gaya Munda de Etkedih, fueron atacados por un grupo
de cerca de ochenta hombres armados, y resultaron muertos dos oficiales.
Finalmente, otra partida tuvo éxito en capturar a Gaya Munda y a su
familia, luego de una lucha en la que hasta las mujeres tomaron parte.
La nogicia del incidente exalté atin mais los 4nimos de los munda de las
cercanias.



EL MOVIMIENTO BIRSAfTA 155

Birsa se hallaba en el lugar de la batalla. Unos informaron que
se le habia convencido para que se escondiera en Borbodih, de
donde habia huido a la aldea de su madre y desde alli a Singh-
bhum. Otros, mencionaron haberlo visto con la cara pintada de
color dorado, sobre una roca, expuesto al fuego, proclamando
ser el mesias y explicando el caso de los que caian heridos por
su falta de fe. La derrota de Sail Rabak fue un duro golpe para el
movimiento y el comienzo de su desintegracién. Aun asi, muchos
de los que se salvaron volvieron a unirse para continuar la lucha
y pidieron a otros munda que se adhirieran con el fin de terminar
con los dikus.

Las autoridades decidieron tomar medidas mas drasticas en
vista de la posibilidad de que el levantamiento se extendiera
rapidamente a otros sectores de la poblacién. El movimiento abar-
caba ya una extensiéon de 1 024 kilémetros cuadrados de terreno
montafioso. Se determiné identificar a los grupos de descontentos,
arrestarlos y juzgarlos; detener y juzgar a quienes estuvieran im-
plicados en casos de asesinato, o de intento de asesinato y otros
delitos semejantes; invitar a los birsaitas que no tuvieran relacion
con los incidentes a que lo probaran y en los casos que se consi-
derara necesario, destinar policia adicional para mantener el orden.
Se reforzo la guardia en las estaciones policiales y en los estable-
cimientos de los misioneros y se hizo circular una orden del
gobierno en Ranchi y Singhbhum que aconsejaba no brindar ayu-
da a los birsaitas. En los estados de Sirguya, Udaipur, Jashpur,
Ramgarh y Banai, se anuncié la orden de arresto de Birsa, con
recompensa de 500 rupias para el captor, asi como la de otros
cabecillas del movimiento. En el transcurso del mes de enero
se llevaron a cabo gran cantidad de detenciones de birsaitas y
sardar, y se intensificé la represién. Los birsaitas eran persegui-
dos, traicionados por su propia gente y maltratados después de
su arresto.

Durante los incidentes los rebeldes sélo habian dado muerte
a ocho personas, pero estaban implicados en treinta y dos intentos
de asesinato, y acusados de incendiarios en ochenta y nueve casos.
A fines de enero se rindieron dos de los lideres sardar, Donke y
Majhia, junto con un pequefio grupo de partidarios. Birsa y algu-
nos de sus principales asistentes seguian préfugos gracias a la



156 SUSANA B. C. DEVALLE

lealtad que les guardaron muchos de los munda. Nuevamente
hubo una ola de conversiones al cristianismo como medio de pro-
tegerse de las autoridades.

Birsa habia estado escondiéndose en distintos lugares de la
jungla en la zona montafiosa al norte de Singhbhum. Al parecer,
se realizé una tltima reunién de los birsaitas con su lider en Ro-
goto, donde éste hizo recomendaciones sobre su religién y el
cédigo moral que sus adeptos debian seguir. Finalmente un pe-
quefio grupo de aldeanos colaboré con el gobierno atraido por la
recompensa que se ofrecia y se pudo arrestar al lider el 3 de febre-
ro, trasladandosele a la cércel de Ranchi. Alli Birsa se preocupd
de la suerte de los que estaban detenidos con él, aconsejandoles
que afirmaran no conocerle para escapar al castigo. Siempre habia
considerado los métodos pacificos como los més eficaces para
la lucha: “les dije antes que si hubiéramos luchado con las armas
de la religién no habriamos tenido ninguna dificultad y hubiéra-
mos logrado nuestro propésito. Ustedes no estuvieron de acuer-
do [...]”, habia dicho Birsa segin un testigo. Recomendé no
perder las esperanzas; concedié a los britdnicos diez afios mads
de vida, abri6 las puertas de su religién a todos y aseguré: “Re-
gresaré alglin dia y ganaré mi reino.” 2

Mientras se desarrollaba su juicio comenzé a sentir los prime-
ros sintomas de enfermedad y pocos dias después se informé a las
autoridades que padecia célera. El dia 9 de junio, por la mafiana,
murié a causa de lo que se consider6 como sincope cardiaco y
otras deficiencias causadas por disenteria cronica, agravada por
el colera. Se descartd oficialmente la posibilidad de un envenena-
miento, pero a pesar de la investigacién quedaron algunas dudas
respecto a las causas reales de su deceso.

Entre febrero de 1900 y octubre de 1901 se desarrollaron los
juicios de los birsaitas y sardar. Todos los discipulos importantes
de Birsa y varios lideres sardar habian sido arrestados, con lo
cual el movimiento se encontré sin jefes y sin organizacién. Des-
pués del 26 de enero de 1900, cuando terminaron las operaciones
de busqueda de los participantes en la accién de Sail Rakab, el
nimero de personas arrestadas llegaba a 482, entre los que se

25 Citado por S. Singh, op. cit.



_EL MOVIMIENTO BIRSAITA 157

contaban elementos claves birsaitas y sardar. Las pruebas pre-
sentadas en los juicios no fueron del todo objetivas. Se habia
recurrido a los testimonios de antiguos adeptos que declaraban
por temor en contra de los que habian sido sus compafieros y
exageraban el caricter violento del movimiento y sus planes de
agresion contra los rajas, los zamindares, los misioneros y el go-
bierno, asi como el papel desempefiado por Birsa en su direccién.
Durante los juicios, los birsaitas se vieron abandonados y traicio-
nados por su propia gente, y tuvieron en su contra a las autorida-
des del gobierno, a los misioneros y en general a todos los dikus.
Hasta octubre de 1900 se habia sometido a juicio a 348 personas.
Birsa hubiera sido juzgado como delincuente comun bajo los
cargos de intentos repetidos de asesinato y de incendio, y no como
prisionero politico. De las acusaciones a los birsaitas se elimind
la de reunién ilegal en Sail Rakab por considerarse de menor
importancia, y seguramente porque no se queria aludir a la ac-
tuacién de las tropas en la represién. Los cargos se refirieron
a la reunién ilegal y el asesinato de los oficiales en Etkedih, al
incendio de una casa en Jamri, al ataque a dos misioneros en
Sarwada, y a la reunién ilegal de Birsa con sus asistentes para
proyectar incendios y asesinatos con el fin de perturbar al go-
bierno y establecer un reino propio. Los casos concernientes a
Singhbhum tomaban en cuenta el asesinato de un guardia en
Chakradharpur y el incendio de la iglesia de la misién alemana
en Kundrugutu. El cargo de sedicion resulté dificil de probar en
base a los testimonios presentados. El desarrollo de los juicios
no pasé inadvertido para la opinién piblica gracias a la labor de
periodistas de Calcuta que se preocuparon por estar al tanto
de los pormenores y que protestaron enérgicamente contra la
forma en que se estaban llevando a cabo los arrestos y los jui-
cios, asi como por la parcialidad con que se trataba a los munda.

Las sentencias fueron muy severas.?® Varios mankis fueron

26 Se decidié castigar con la pena capital a tres acusados: Gaya Munda
y Sanre, su hijo, por el asesinato del oficial Jayram Singh en Etkedih, y
para Sukhram por la muerte de un guardia de Chakradharpur. Donka
Munda y Majhia Munda, los dos lideres principales, fueron sentenciados
a deportacién de por vida por el ataque a Khunti y de igual modo otras
cuarenta y dos personas. Del resto, diez recibieron sentencias de diez
afios de prisién; ocho, de siete afios; veinte, de tres a cinco, y seis de



158 SUSANA B. C. DEVALLE

destituidos por haber ayudado o por haberse unido al movimiento
y reemplazados por otros que se consideraban leales al gobierno.

Sin lideres que los organizaran y después de la represion, los
birsaitas vieron perdidos sus planes para recuperar por la fuerza
de las armas los antiguos derechos y sus tierras. El aspecto poli-
tico del movimiento se desvanecid, pero los elementos religiosos
han sobrevivido hasta hoy. Muchos se negaron a aceptar la muer-
te de Birsa y siguieron aguardando su retorno, y algunos trataron
de inducir a Kanu, hermano del profeta, para que se encargara de
la direccion religiosa de los birsaitas, pero no tuvieron éxito.

Actualmente existen tres subsectas birsaitas, cada una de las
cuales declara ajustarse a la verdadera fe. Se diferencian por el
dia que consideran de descanso y dedicado a la plegaria. Las dos
més importantes son la secta del Jueves y la del Sabado, dias que
ya Birsa habia santificado (habia nacido un jueves). La Secta del
Sabado es la mas difundida. La tercera o Secta del Miércoles es
la que tiene menos miembros. Los adeptos de las dos subsectas
mas importantes veneran la planta de tulsi y colocan en la puerta
de sus casas la bandera que Birsa enarbol6 en el monte Dombari,
blanca y roja, en la que el blanco es el simbolo de la pureza del
grupo munda y el rojo representa la explotacién a manos de los
dikus. La Secta del Jueves practica un puritanismo riguroso, en
tanto que la del Sidbado es mis liberal. Esta tltima posee los Gni-
cos libros de plegarias compuestas por Birsa.

Todavia hoy se pueden encontrar birsaitas en una regién bas-
tante amplia que abarca unas cien aldeas de Singhbhum y de
la Subdivisién de Khunti, otras en la Subdivisién de Simdega y
en la de Sadar en el Distrito de Ranchi y algunas en Orissa.

Las conversiones al birsaismo son raras; los principios reli-
giosos severamente puritanos establecidos por Birsa no atraen a
nuevos fieles y son a veces dificiles de seguir para los que ya for-

tres afios. Maki, la esposa de Gaya Munda, fue la tinica mujer senten-
ciada, con dos afios de prisién, por su participacién directa en los inciden-
tes; toda la familia de Gaya fue juzgada y convicta, hasta un nifio de
alrededor de nueve afios que enfermé gravemente durante su permanencia
en la carcel. Algunos de los acusados fueron puestos en libertad y la sen-
tencia de otros, conmutada o reducida gracias a una apelacién hecha ante
la Suprema Corte.



EL MOVIMIENTO BIRSAITA 159

man parte de las sectas.?” Sin embargo, se sigue recordando al
profeta que es tema central de muchas canciones y relatos po-
pulares.

A pesar de que el movimiento de Birsa fue destrozado por la
represion el descontento entre la poblacién munda siguié exis-
tiendo. Las primeras medidas que se tomaron, como la promul-
gacion de nuevas leyes, no tuvieron el éxito esperado quizds
debido a la ignorancia de las autoridades respecto a la sociedad
munda y a la situacién en que ésta se encontraba. El acuerdo
sobre posesiones bhuinhari de 1869 probd ser insatisfactorio, ya
que fue justamente en las zonas que no se tomaron en cuenta:
Khunti, Tamar, Bundu y Sonahatu, donde estall6 la rebelién de
Birsa. Sin embargo, gradualmente se fue comprendiendo que la
situacién de los munda requeria ser estudiada con urgencia para
resolverla. Se acept6 la necesidad de investigar los derechos de

27 Birsa eligi6 a doce personas como sus discipulos, procedentes de to-
das las regiones del drea munda. La fe en Birsa y las plegarias sustituyeron
la veneracién de los espiritus. Se consider6 a Birsa como el “Nuevo Rey”
que habia llegado del cielo para establecerse por si mismo en su reino y
para proveer a los munda de todo lo que ambicionaban: victorias sobre
sus enemigos y seguridad. Sus conceptos proféticos abarcaron el de la
Creacién del Mundo y de las Cuatro Edades, el Diluvio y la Destruccién,
y el Advenimiento y la Resurreccién. El severo control sobre la vida indi-
vidual y social fue un intento por conservar la pureza cultural en peligro
de desaparecer.

Las plegarias pueden realizarse en forma individual o colectiva, y su con-
tenido a veces alude directamente a los “enemigos” y a como seran des-
truidos. El pahan se reemplaza por el panches, que preside sobre la activi-
dad individual y social, controldndolas. El Birsaismo prohibe mantener
relaciones con gente de fuera de la comunidad, visitan templos hinddes o
cristianos, aceptar comida de miembros de cualquiera de estas dos comu-
nidades y jugar por dinero. Recomienda el uso de ropas sencillas, jamas
de color rojo, y prohibe el calzado de cuero. Los elementos esenciales son
la pasta de sandalo, las sandalias de madera y el cordén sagrado, que pro-
porciona fortaleza a quien lo lleva, elementos que se considera que los han
usado los antepasados durante la Satyayuga. Birsa atacd varias instituciones
aldeanas como la danza en relacién con festivales religiosos tradicionales;
el Giti Ora por estar bajo la influencia de ideas hinddes y cristianas; las
sarnas y los sasan. Dio gran importancia a la pureza ceremonial; las cere-
monias y los rezos de purificacién estan en relacién con todos los aspectos
de la vida del birsaita. Los matrimonios se efectdan con personas fuera del
clan, y en lo posible entre miembros de distintas sectas: la bigamia esta
prohibida al igual que las uniones con cristianos o con miembros de otros
grupos, bajo pena de expulsién de la fe. Los birsaitas generalmente tienen
su propio sasan, separado del de los demis munda.



160 SUSANA B. C. DEVALLE

propiedad de los adivasi con el fin de que se registraran y se reco-
nocieran. Este fue el objetivo de las operaciones llevadas a cabo
entre 1902 y 1910, que lograron resultados concretos como la
abolicién del trabajo forzado. Se declar$ el propésito de conser-
var el sistema khuntkatti, reconocido por primera vez en forma
legal en el Acta Corregida sobre Tenencias de 1903, por la cual
el Deputy Commissioner podia decidir sobre la prohibicién de
ventas o la restriccibn de otras formas de transferencia de la
tierra, y se aseguraron los derechos de propiedad.

Todos los esfuerzos realizados hasta entonces en el terreno legal
y administrativo dieron por resultado el Acta sobre Tenencias de
Chota Nagpur de 1908, por medio de la cual se definieron legal-
mente las posesiones kuntkattidar y mundari kuntkattidar, y se
reconoci6 la tierra dentro de los limites de la aldea como propie-
dad comiin de la familia aldeana y de los descendientes directos
de los pobladores originales, y como bien inalienable. Se otorgd
poder al Deputy Commissioner para expulsar a cualquier extrafio
que hubiera adquirido tierras en alguna de estas aldeas, y se esta-
blecieron limitaciones para la venta y transferencia de estas pro-
piedades. Estas provisiones legales fueron una gran ayuda si bien
se habian hecho efectivas demasjado tarde, ya que quedaban
pocas aldeas mundari kuntkatti intactas para entonces. Pero a pe-
sar de su promulgacién, los prestamistas siguieron desarrollando
su actividad en la zona y el despojo de tierras no se elimind por
completo.

Junto con estas medidas legales hubo algunas innovaciones
administrativas como el establecimiento de la Subdivision de Gum-
la en 1902, y de la Subdivisién de Khunti en 1905, que facilita-
ron la administracién de la justicia y el control directo del area
munda. ’

El movimiento de Birsa contribuyé a que los adivasi de Chota
Nagpur tomaran conciencia de su existencia como grupo en lucha
por sus derechos y por una posicién dentro del marco de la so-
ciedad india. Sin duda, los movimientos de caracter socio-religioso
que lo sucedieron, sintieron su influencia y encontraron en él su
inspiracién.



EL MOVIMIENTO BIRSAfTA 161
V. ANALISIS Y CONCLUSIONES

El Ulgulan no ha sido un fenémeno aislado; se lo debe conside-
rar dentro de la serie de movimientos y rebeliones que tuvieron
lugar en la regién de Chota Nagpur en los que participaron di-
ferentes grupos tribales, afectados por problemas semejantes. Este
fenémeno regional a su vez formé parte de uno més general que
abarcé a los adivasi de la India desde fines del siglo xvi hasta
el primer tercio del presente siglo. Las razones fundamentales
que llevaron al surgimiento de estos movimientos residen en la
ruptura del orden socioeconémico tradicional de los grupos afec-
tados, producida por un proceso paulatino de despojo y domina-
cién a manos de personas extrafias a la comunidad tribal. Los
agentes de este proceso, en el caso de Chota Nagpur, fueron los
hindées y los musulmanes que se introdujeron en la zona. A los
hinddes 4vidos de tierras se unieron los comerciantes musulmanes.
Ambos elementos no tardaron en penetrar en el corazén de la
sociedad munda trastorndndola y destruyendo su sistema tradi-
cional de tenencia de la tierra. La situacién se agravd con el es-
tablecimiento de la administracién britdnica que, ignorante y mal
informada, tomé medidas que no resultaron eficaces y que con-
dujeron la mayoria de las veces a empeorar las condiciones. Con-
tribuy6 indirectamente a la transformacién del tipo de posesiones
tradicionales de las sociedades tribales en propiedades individua-
les, que en su mayoria quedaron finalmente en manos de los
dikus establecidos en la zona. La expropiacién de las tierras se
habia desarrollado de acuerdo con un proceso lento pero cons-
tante y fue favorecida por la legislacién britdnica segin la cual
la tierra se consideraba un bien transferible. La transferencia de la
tierra era un concepto nuevo para los munda, y su préctica, fre-
cuente y facil, conmocioné las bases de su organizacién econémi-
ca. Este ha sido uno de los factores méas importantes que desen-
cadenaron los levantamientos ocurridos en toda el drea desde fines
del siglo xvir. Las bases agrarias se mantuvieron constantes en las
rebeliones de los grupos tribales de la zona a lo largo del siglo
pasado. A veces, la accién se dirigié abiertamente a la solucién
de los problemas agrarios, como en el Movimiento Sardar; otras,
el tema de la rebelion agraria persisti6 como un elemento sub-



162 SUSANA B. C. DEVALLE

'yacente para emerger a medida que el movimiento se desarrollaba
y cobraba fuerzas, como en el Movimiento Birsaita.

Los cambios en el orden econdémico estuvieron acompafados
por el deterioro de las instituciones y autoridades tradicionales,
remplazadas muchas veces por elementos ajenos traidos por los
dikus. Los adivasi y los grupos de hindées, de musulmanes y de
funcionarios de la administracién britdnica que mds tarde entra-
ron en contacto con ellos, no se integraron, suscitindose continuos

conflictos. Sin embargo, grupos no tribales asimilados al contexto

cultural y subordinados econémica y socialmente a los munda,
jamas fueron objeto de agresién de los rebeldes. Estos grupos no
tribales, conocidos como sadan, estaban integrados a las aldeas tri-
bales desde antes de 1a llegada de los zamindares y de los presta-
mistas a la regi6n; trabajaban como tejedores, musicos y pesca-
dores, herreros, etc., y eran aceptados por los munda como parte
de su sociedad. En el Ulgulan se absorbieron elementos hinduistas
y cristianos, y de ello resulté un sincretismo religioso y cultural
que més tarde se esgrimié como arma contra hinddes y cristianos.

Una tradicién milenaria y de rebelién constituye el trasfondo
que da sentido al Ulgulan, un producto mds de tantos levanta-
mientos fracasados que se habian desarrollado en el drea. El Mo-
vimiento Birsaita no fue un fenémeno nuevo. Los grupos tribales
de la regi6n se habian levantado repetidas veces desde finales del
siglo xvin sin lograr sus propdsitos y s6lo esperaban una ocasién
apropiada para intentarlo nuevamente; a menudo, distintos grupos
se unieron en un solo movimiento con una meta comin. Estos
‘movimientos presentaron con frecuencia caracteristicas milena-
rias y mesidnicas. No es de extrafiar que se reconociera a Birsa
.como el mesias y que posteriormente fuera aceptado como lider,
ya que su pueblo estaba ansioso por encontrar a quien interpre-
tara sus aspiraciones y tuviera la habilidad de organizarlos y lle-
varlos a la accién. A través del lenguaje milenario empleado por
Birsa y por otros lideres de movimientos semejantes, se interpre-
taron la situacién y los acontecimientos del momento de acuerdo
con el pensamiento tradicional. Al estudiar el Ulgulan conviene
tener en cuenta las estructuras miticas que hicieron posible el
pensamiento milenario que lo ha animado, en especial la cate-
goria de tiempo, y especificamente el tiempo mitico. En el caso



EL MOVIMIENTO BIRSAITA 163

del milenarismo, el milenio sefala el fin de un tiempo que puede
determinar el comienzo de otro. En el mesianismo, la apariciéon
del mesfas indica que se estd viviendo un momento diferente,
sefiala la llegada de un tiempo de salvacién y de renovacién. Las
catastrofes, el caos, son signos de que un tiempo ya ha transcu-
rrido y ha llegado el momento de instaurar uno nuevo. Se regresa
al Caos original para iniciar una nueva Creacién. Hay una nece-
sidad de verificar esta regeneracién periddica total: la disoluciém
del mundo, representado por la comunidad, para desechar con
€l los sufrimientos, la muerte, la inseguridad, los errores que se
han cometido, y recrear un mundo nuevo, seguro y pristino como
aquél de los Comienzos. El momento de la crisis es aquél en que
convergen el tiempo mitico y el histérico. Para explicarlo se utili-
zaron tanto elementos miticos como “racionales”. Las soluciones
propuestas conservaron el matiz mitico, pero en ellas se manifes-
taron con mayor fuerza los objetivos mas “realistas” o més “con-
cretos”, si asi pueden llamarse. Se intentaba volver al pasado para
concretarlo en el futuro: la paradoja del pensamiento milenario.
De alli su “estaticidad dinamica”, el volver sobre si mismo para
proyectarse hacia adelante.

El Movimiento Birsaita comenz6 siendo un movimiento de re-
sistencia al cambio, luego de un primer momento en que se traté
de evitar el contacto y los munda se retiraron hacia el este. Cuan-
do dio comienzo la resistencia, las relaciones existentes entre el
grupo y la sociedad dominante introducida en la zona imposibili-
taron cualquier forma de protesta, y quedaron como tinicos cami-
nos para expresarla la rebelién y la violencia. En el caso munda
los canales de expresion “legales” ya se habian probado y sélo se
encontré el fracaso, como habia ocurrido con el Movimiento Sar-
dar. El cierre de estas “vias legales” de expresion, justificd el uso
de otra: la rebelién, que por la fuerza de las circunstancias y
comprobada la inutilidad de otros medios, alcanzé legitimidad
a los ojos de los munda.

Esta primera etapa, por lo tanto, se desarrollé cuando el grupo
munda tomé conciencia de la existencia del grupo extranjero como
entidad a la cual era posible oponerse. Ambas partes consideraron
impracticable cualquier tipo de adaptaci6n, idea que se comprueba
con el tipo de relacién que existié entre ellos: el grupo extranjero



164 SUSANA B. C. DEVALLE

intenté imponer su dominio, el grupo nativo se resistié a la sub-
ordinacién aunque sin éxito, ya que en lo econémico era explo-
tado intensamente y en lo social habia sido humillado al punto de
tener que soportar el ataque a instituciones tradicionalmente res-
petadas y que constitufan los pilares de su organizacion social.
Asi pues, la integracién de las sociedades en contacto no existia
ni se facilitaba, se trataba de evitar manteniéndose rigidamente
los niveles de dominio y subordinacién. La sociedad subordinada
no tendid, porque no lo deseaba, a la emulacion. Por lo contrario,
se volvié sobre si misma para buscar las fuerzas con que com-
batir al grupo dominante. Entonces acudieron a las misiones cris-
tianas en busca de apoyo, pero cuando los esfuerzos que realizaron
los misioneros resultaron infructuosos, los adivasi los abandonaron
para recurrir a los abogados de Calcuta, cuya accién tampoco fue
efectiva. Durante esta primera etapa, el movimiento era de carac-
ter religioso. Comenz6 por ser reformista, enfatizando sobre la
fe en el dios tnico y su mensajero, desdefiando el culto de los
bongas y la confianza que se depositaba en los intermediarios
tradicionales entre los hombres y lo sagrado, y estableciendo un
nuevo cddigo de conducta. Se intenté “depurar” y corregir el sis-
tema de creencias tradicionales. La actitud de ‘“revalorizacioén”
permanecié latente hasta 1899 y se desarrollé al mismo tiempo
que el movimiento.

Se intent6 restaurar “la pureza de la raza”, del grupo munda
{en cierto sentido, de la humanidad), rechazandose los elementos
extranjeros, y se busc) la esencia del pueblo munda en los ori-
genes. La meta fue “recuperar el reino” perdido, aunque no defi-
nitivamente, ya que bastaba con regresar, con recuperar sus ele-
mentos para volver a instaurarlo, esta vez para siempre.

A partir de mediados de 1895, el cardcter agrario, latente hasta
entonces, comenzé a manifestarse, y el movimiento fue adqui-
riendo matices politicos. Entonces entraron francamente en escena
los sardar, instigando constantemente a los birsaitas para que
actuaran. Dado que los participantes tanto del Movimiento Sardar
como del Movimiento Birsaita tenian los mismos motivos y metas
para la rebelién: el descontento frente a los problemas agrarios
y su solucidn, y recordando el papel que Birsa habia desarrollado
como agitador en el primero, es ficil entender esta alianza. Lo



EL MOVIMIENTO BIRSA{TA 165

que faltaba a los sardar, un programa politico, lo proporcion6
Birsa. Las metas que se establecieron, aunque algo vagas, deter-
minaban la fundacién del “reino munda” con Birsa al frente; la
desobediencia total a las autoridades, y la eliminacién de las ren-
tas sobre la tierra. El movimiento rechazé el orden establecido
y especialmente al Estado, en la persona de sus representantes.

Se proponia un cambio total; se aspiraba a una independencia
completa tanto religiosa como politica. Las modificaciones en el
aspecto agrario vinieron a cumplir con un viejo deseo por el cual
ya habian luchado los sardar. Entre 1895 y 1899, los fines del
movimiento y los medios que se pensaba emplear para lograrlos,
cambiaron lentamente hasta que en 1899 dio comienzo la fase
de “revalorizacién” unida a la politica. Al visitar los lugares an-
cestrales los munda recuperaron los elementos que consideraban
parte de su cultura tradicional. El primer paso estaba dado y ya
podian emprender la lucha politica para recuperar “el reino”
y la antigua y verdadera religién, siguiendo el pensamiento de
Birsa. El empuje de la lucha se detendria con la represién de Sail
Rakab, y tras esta derrota el movimiento no volveria a recuperarse.
En la tltima etapa el carécter religioso se habia ido desvaneciendo
gradualmente, en tanto que los fines politicos se hacian méis im-
portantes e inmediatos. El choque con las autoridades tuvo sus
raices en el afan de eliminar a los protectores de sus enemigos
directos, los dikus, contra quienes seguramente se hubiera dirigido
la ofensiva de haber continuado el movimiento. Birsa quizd se
dej6 arrastrar por los deseos de accién ripida y violenta de sus
adeptos, entre los cuales los sardar habian sido los més entusias-
tas; posiblemente no pudo convencerlos para que usaran otros me-
dios. Favoreci6 el empleo de “las armas religiosas”, que siempre
consider6 las mds eficaces y estaba convencido de que la violen-
cia los habia precipitado al fracaso.

El birsaismo, de movimiento predominantemente religioso pasé
a desarrollarse como movimiento politico, y después de la derro-
ta, en forma gradual, fue perdiendo este caricter para conservar
s6lo el religioso, que perdura actualmente en las tres subsectas.

Consideramos ahora a Birsa como lider religioso y secular del
movimiento, surgiendo después de que los sardar fracasaron de-
bido a su falta de organizacién. La biasqueda de un lider que



166 SUSANA B. C. DEVALLE

compartiera las aspiraciones de los munda se veria satisfecha
finalmente con el “advenimiento” de Birsa, un hombre de su pro-
pio pueblo. Inteligente, educado en escuelas de las misiones, con
cualidades carismaticas, conocido por el poder que la divinidad
le habia otorgado, buen organizador, Birsa era el indicado para
guiar a los munda en la lucha por la recuperacién de su “reino”
perdido, es decir, para rescatar el orden tradicional amenazado
con la desintegracién. El podria solucionar de manera definitiva
los problemas ocasionados por la ruptura del sistema agrario y
el impacto de culturas ajenas.

De predicador y lider religioso Birsa pasaria a manifestarse
como lider politico y sus fines, sin perder el aspecto religioso,
llegarian a ser fines politicos. Asimismo, a pesar de haber reco-
mendado desde un principio los medios no violentos para la lucha,
terminaria aceptando, un poco por la fuerza de las circunstancias,
la violencia que preferfan sus adeptos.

Birsa se identifico con las aspiraciones de su pueblo. Expresé
su rebeldia frente a la situacién critica por la que estaban pasando,
satisfizo los anhelos de los munda que buscaban un guia que
comprendiera sus problemas y los llevara al triunfo. Birsa transmi-
tié el mensaje y formé parte del propio mensaje que los munda
esperaban oir; representd los valores por los que luchaba su
pueblo y ofrecié un camino para que éstos llegaran a realizarse,
concretandolo en la acci6n, accién que encontraria sus fundamen-
tos en las ideas que habia expuesto. El lider transformaria los
deseos vagos de sus adeptos en fines concretos, hacia los cuales
dirigirse, y en valores que justificarian la accién. Se observa en
este caso que la relacion entre el lider y los adeptos es una relacion
dindmica. El lider y su mensaje no son aceptados pasivamente. Fl
mensaje debe traducir las aspiraciones de los posibles adeptos a
términos reales, y las metas y los medios para alcanzarlas deben
establecerse claramente. La posicién del lider como tal depende
totalmente de que se le acepte; si esta condicion no se da jamds
podré alcanzar esa categoria. Esta interaccién entre lider y segui-
dores se basa en la lealtad, en la existencia de aspiraciones comu-
nes y especialmente en la fe, basada en la accién efectiva. El
fracaso no trae como consecuencia necesariamente el desvaneci-
miento de la fe, sino que por lo general se entiende como la Gltima



EL MOVIMIENTO BIRSAITA 167

prueba que legitima al lider y su manera de actuar. Es el caso de
su sufrimiento en manos de los opresores (persecucidn, circel)
que siempre es sufrimiento por los demas, y del martirio (la muer-
te del lider por la causa de su pueblo).

Birsa fue un hombre fuera de lo comiin; el resto de la comuni-
dad lo intuia como alguien diferente. Pero fue su prédica, impor-
tante exclusivamente para aquellos a quienes iba dirigido el men-
saje, lo que en tltima instancia lo sefial6 como el guia. Este
mensaje proporciond los fundamentos para la accion que el grupo
tomaria ante la situacion que se le presentaba. El mismo momento
que se estaba viviendo facilité que una persona como Birsa,
influido por las ideas que habia recogido en las misiones, su
contacto con gente de otros cultos y su participacién en el Mo-
vimiento Sardar, fuera reconocido y aceptado por los munda,
ansiosos de encontrar un lider. Esto no quiere decir que su grupo
le obligara a desempefiar la tarea del liderazgo pues fue él mismo
quien se prestd a ello. Sin embargo, se puede observar que la
fuerza de los adeptos llegd a imponerse a la suya, ya que si bien
se acataron sus Ordenes y se respetaron sus consejos, a medida
que avanzaba el movimiento la presién de los birsaitas para des-
arrollar una accién violenta no le permitié continuar defendiendo
la aplicacién de los medios pacificos; el movimiento se escapaba
de sus manos y sélo aceptando este cambio pudo continuar diri-
giéndolo. En esta circunstancia se observa que hubo una corres-
pondencia constante entre uno y otros. Sin Birsa (sin un lider) los
munda no se hubieran levantado entonces; sin los birsaitas, Birsa
y su mensaje no hubieran tenido sentido. Birsa es no sélo el
simbolo de un momento en la historia del pueblo munda, sino
que fue también el portador de un mensaje apropiado para la
situacién que brindaba soluciones; es el representante de las as-
piraciones insatisfechas de su pueblo. Como catalizador, convirtié
en accién la solidaridad potencial de un pueblo, accién que
finalmente se orient6 hacia metas politicas.

La llegada del mesias anuncia la conclusién de un ciclo de
continuas recreaciones, si nos ubicamos en el plano mitico. En
otro plano, ocurre algo semejante; el lider propone soluciones
definitivas: desterrar por completo y para siempre los problemas
que aquejan a su pueblo. Una sociedad cerrada como era la



168 SUSANA B. C. DEVALLE

munda antes de que pesara sobre ella la actividad de hinddes,
musulmanes y misioneros, cuando sobreviene la crisis y son sa-
cudidas sus estructuras propone una solucién basada en la edifi-
cacién de otra sociedad cerrada, el “Nuevo Reino”, hecho por
y para los birsaitas, que se librarian asi de toda amenaza exterior.
En un mundo en donde reina la inseguridad, sujeto a la accion
de fuerzas destructivas y a la frustracion frente a situaciones de
sumisiéon o subordinacién al poder de quien llega a dominar; o
donde se manifiesta la accién de fuerzas naturales, econdmicas,
sociales o politicas que no es posible controlar o comprender, el
hombre cuyo mundo se encuentra amenazado debe tomar una
decisién: actuar y tratar de superar la crisis, o bien permanecer
pasivo, sin ver posibilidades de superar la situacién critica, eva-
diéndose de la existencia. Los birsaitas enfrentaron la crisis segin
los valores que les proporcionaba su propia tradicién y los que
habia establecido Birsa, tamiz por el que pasaron las ideas tradi-
cionales, las hinduistas y las cristianas. No fueron sujetos pasivos
en la crisis, se rebelaron contra los elementos que la habian desen-
cadenado y trataron de alcanzar una solucién definitiva. A un
mundo inestable y en el cual no existian garantias opusieron el
ideal de un nuevo mundo seguro, cerrado, protegido por un com-
plejo religioso, el birsaismo, sin el cual este nuevo mundo no
podria existir, y lucharon por hacerlo real. El aspecto religioso es
el primero que se puede observar cuando nos ponemos a consi-
derar este movimiento y es uno de los mas importantes, ya que
representa el canal de expresion de la protesta y la tinica via posi-
ble que habia quedado abierta para manifestar las angustias, las
ansiedades y las aspiraciones del pueblo en crisis. Este caracter
religioso que envolvié y justificé a la rebelién, gracias al cual ésta
pudo surgir y progresar, aunque se fue perdiendo paulatinamente
para dejar aflorar otros aspectos, jamés llegd a desvanecerse por
completo. En este trasfondo religioso se trataron de buscar los
elementos que dieran validez a las acciones y las metas de los bir-
saftas.

El Movimiento Birsaita tuvo raices agrarias, caracteristica que
compartié con su predecesor, el Movimiento Sardar. La ruptura
de la economia tribal y la consecuente desintegracién de la vida
sociocultural llevé a los munda a esforzarse por construir, o re-



EL MOVIMIENTO BIRSAITA 169

construir, una cultura maés satisfactoria. La aplicacion de la legis-
lacién britdnica, que permitia el traspaso de las tierras, atentd
contra una parte importante de su herencia cultural, la tierra, a
la cual se sentian unidos por el sentimiento de pertenencia legi-
tima basada en la tradicion. Separados de ella perdian su identi-
dad, dejaban en manos de personas que no sabrian respetarlos
el cementerio que albergaba los restos de sus antepasados y los
bosquecillos sagrados. Los raiyats, a quienes el nuevo sistema
judicial no favorecia, no pudieron evitar por medios legales que
los prestamistas y los terratenientes se aduefiaran de sus pose-
siones. Como resultado de la actividad de los elementos extrafios
a la comunidad que se venia desarrollando desde hacia tiempo, la
vida econdmica de los aborigenes se vio afectada en todos sus
aspectos. Los derechos de los descendientes de los pobladores
originales ya no eran validos y no podian defenderse en las Cortes.
El proceso que habia comenzado con el establecimiento de un
raja entre los munda y que produjo la aparicion de los distintos
tipos de tenencia de la tierra, asi como un cambio de actitud de
algunos khuntkattidars que comenzaron a considerar ciertas por-
ciones de las tierras comunales de la aldea como propias, termind
por desintegrar la mayoria de las aldeas de tipo mundari khunt-
katti. Se habia salvado s6lo una extensién reducida que todavia
poseian los descendientes de los primeros pobladores, de acuerdo
con el derecho tradicional. En el proceso, también fueron afec-
tados otros miembros de las comunidades. Las industrias aldeanas
desaparecieron dejando a los artesanos sin trabajo; la mano de
obra se deprecié y muchos se vieron obligados a emigrar en busca
de trabajo a las plantaciones de indigo y de té. Las leyes de he-
rencia tradicionales, especialmente respecto a la tierra, el bien
més importante que se podia legar, ya no eran aplicables. La
llegada de los zamindares perturb seriamente el orden social,
afectando en particular a los representantes de la autoridad; se
atacé duramente al consejo aldeano (panchayat), y se hizo todo
lo posible para evitar que se reuniera. Aquéllos que se desempe-
fiaban como munda, mahato o pahan sufrieron grandes presiones
y fueron obligados a aceptar las 6rdenes de los zamindares, que
no toleraban que los adivasi se gobernaran libremente. A pesar de
estos inconvenientes el panchayat siguié conservando su fuerza y,



170 SUSANA B. C. DEVALLE

posteriormente, los parha panchayat llegaron a ser los centros de
la actividad politica.

La accion de los birsaitas se volco contra los dikus y contra las
autoridades britdnicas. Se advierte aqui claramente la influencia
de los sardar, sin embargo también hay que tener en cuenta las
diferencias que existen entre ellos. El caracter del Movimiento
Sardar era esencialmente politico; fue ante todo antibritanico y
orientado en especial contra los dikus y los intermediarios. Birsa,
‘como neo-sardar, desilusionado de los medios que habian defen-
dido los sardar para alcanzar sus metas, no siguié estrictamente
esta linea y, si bien fue también antibritanico, puso mayor énfasis
en la oposicién a los misioneros, quiso una independencia tanto
politica como religiosa para su pueblo. Encabez6 un movimiento
de independencia completa en todos los aspectos; en el religioso
propugnaba el establecimiento de un cédigo ético-religioso y un
modelo de conducta; en el politico, la fundacién de un “reino”
gobernado exclusivamente por los munda, sin intromision de ele-
mentos extrafios. El birsaismo se presenta por lo tanto no como
una forma de escapismo, sino como un movimiento en busca de
nuevos caminos para la expresion y para la accién que lleven a la
satisfaccién de aspiraciones concretas. Los medios y los fines reli-
giosos y politicos fueron inseparables; en las dltimas etapas del
movimiento se olvidaron las diferencias religiosas entre los munda
cristianos y no cristianos, para lograr la unién de todos los miem-
bros de la comunidad en la lucha por ideales comunes. El mo-
vimiento sélo abarcé a la sociedad munda y, hasta cierto punto,
a los grupos vecinos. Se luché por reinstaurar el orden en el
mundo, es decir, el mundo conocido, el mundo cotidiano, un mun-
do muy concreto y que habia que salvar. ;C6mo intentaron sal-
varlo? En un primer momento el arma fue la religién, que ya
habia sido empleada sin éxito por los sardar; luego los birsaitas
esgrimieron su cultura como arma en la lucha. Si al principio
consideraron suficientes los medios religiosos, el mismo movi-
miento en su desarrollo demostré sus limitaciones. Que el movi-
miento haya sido religioso, caricter mas o menos atenuado segiin
las circunstancias, no quiere decir que no fuera violento. Abier-
tamente, la violencia fue la forma de lucha una vez que el movi-
miento se consolid6 y tuvo una buena organizacién. Evidentemen-



EL MOVIMIENTO BIRSATA 171

te, después de las experiencias de los sardar y de los intentos
repetidos de encontrar soluciones por medios legales sin ningtn
éxito, el Unico camino posible para la protesta y para dar a co-
nocer la situacién y modificarla, fue la violencia. Aunque tam-
bién esta tactica llevé al fracaso, al menos logré llamar la atencién
de las autoridades que, de un modo insuficiente y demasiado
tarde, trataron de aliviar la situacién mediante cierto nimero de
medidas oficiales para proteger las posesiones de los adivasi, mu-
chas de ellas ya practicamente irrecuperables.

Los munda lucharon por su tierra, por el bienestar de su pue-
blo, por su tradicién. El sentimiento antibritinico que animé a
los birsaitas no fue la Unica caracteristica del movimiento, su
objetivo fue la expulsién de todos los extranjeros de su tierra,
tanto ingleses como hindles y musulmanes. Sin embargo, algunos
nacionalistas indios llegaron a considerar a Birsa como un patrio-
ta excepcional y uno de los primeros que luché por la indepen-
dencia de la India. Calificar al Movimiento Birsaita como nacio-
nalista parece exagerado si se toman en cuenta sus objetivos
concretos y su extension. S.P. Sinha? sefial6: “Es extrafio que
mucho antes que Mahatma Gandhi pudiera dar a los indios las
armas del satyagraha y el ahimsa, los poco sofisticados mundas
de las montafias actuaron como pioneros del movimiento revolu-
cionario no violento para liberar al pais de la opresién de zamin-
dares, padris y sarkar.” No compartimos su opinién en cuanto
al uso de tacticas no violentas; aunque su lider las propicid, no
fueron las que emplearon sus adeptos. Pero en relacién a su des-
empefio como “pioneros” del movimiento de liberacién, cabria
aqui bacer algunas consideraciones. Como menciona S. Singh?®
el énfasis en el pasado, el intento de producir reformas sociales y
purificar la cultura, acercan este movimiento al Hindu Revival.
El cardcter antibritdnico estuvo presente en el Ulgulan y volvié
a manifestarse en el Movimiento Tana Bhagat, en el cual parti-
ciparon algunos birsaitas. Los movimientos tribales antibritinicos
se desarrollaron aislados del movimiento nacional, pero los més

28 S. P. Sinha, “The First Birsaite Uprising, 1895, Journal of Bihar
Research Society, enero-diciembre, 1959, Vol. XLV, parte I-IV, p. 402.
Cit. por 8. Singh, op. cir., “Notas y referencias”, p. 2.

29 S, Singh, op. cit., p. 200.



172 SUSANA B. C. DEVALLE

tardios comenzaron a reconocer a Gandhi como lider. Asi, los
participantes del movimiento de los ho, dirigido por Haribaba
en los afios treinta, creian que su lider era un discipulo de
Gandhi. También, una cancidn birsaita, dificil de fechar, recono-
ce que: “[...] Gandhi nacié por el svaraj. Birsa ha llegado para
levantar a los munda”.

Es dificil saber hasta qué punto estos movimientos tribales pu-
dieron haber sido absorbidos por el movimiento nacionalista.
Algunos misioneros, algunos abogados como Jacob, amigo de los
sardar y enérgico defensor de los munda durante sus juicios, asi
como periodistas de Calcuta, defendieron de una u otra manera
a los birsaitas frente a la actitud de la policia y de los represen-
tantes de la justicia. Las sentencias que se dictaron en los juicios
de los birsaitas y los sardar fueron m4s severas de lo que corres-
pondia. A pesar de la escasa evidencia, el fiscal trat6 de esta-
blecer por todos los medios que el movimiento habia sido una
conspiracién con el fin de derrocar al gobierno y fundar un reino
munda. Los testigos establecieron que Birsa habia dicho: “Los
hakim dan decretos a los zamindares y a los thikadares y prestan
oidos sordos a lo que a nosotros nos urge. Todos ustedes deben
preparar arcos y flechas el dia del festival cristiano en Pous y
dirigir sus flechas contra cada una de las mandali. Cuando esto
se haga vendrd seguramente la gente del gobierno y entonces
nosotros la mataremos. El Raj es mio y no del hakim; mataré a
todos desde una distancia de diez koses. Mataremos a los zamin-
dares y a los thikadares, en primer lugar, y luego iremos a Ranchi
y mataremos a los hakim y los echaremos del pais.” (Telis Mun-
da, hijo de Burgi Munda de Balo, cultivador de la thana de
Khunti. )2

Asi como algunos trataron de ver al Ulgulan como un movi-
miento esencialmente politico, otros dieron més importancia a su
cardcter agrario. Los periddicos indios consideraron que se habia
dirigido contra los misioneros y el gobierno y no contra los za-
mindares, ya que ningin zamindar o diku habia sido agredido.
En Inglaterra, en tanto, se lo vio como movimiento agrario que
fue adoptando forma religiosa. Pero, tanto los birsaitas como los

E 30 %%ngalee, 21 de julio de 1900, p. 6, Cit. por S. Singh., op. cit., Ap.
, P 88.



EL MOVIMIENTO BIRSAITA 173

sardar después de 1890 pensaron en convencer primero a su gente
y luego a los dikus, a los que se arrojaria de la regiéon de no
plegarse al movimiento. La preocupacién central fue, en WGltima
instancia, la administracién britdnica que permitia la actividad
de los dikus opresores. De ahi el énfasis puesto en la instauracién
del Reino de Birsa. Birsa, al parecer, habia dicho: “Cuando lle-
gue a Delhi [...] aplaudiréis y os regocijaréis y llevaréis vuestra
vida con felicidad. Nuestra victoria estd asegurada. Nadie més
obtendr4 el trono de Delhi y se sentard en él.”3! Como testimonio
del fuerte sentimiento antibritdnico quedan las plegarias de los
birsaitas (“jsean los ingleses derrotados!”), las canciones de los
munda (“arrojaremos a los hombres blancos de nuestra tierra”)
y el manuscrito del birsaita Bharmi Munda que relata el movi-
miento (“Para que la tierra sea [otra vez] santa sacrificaremos un
macho cabrio blanco [los europeos]. Un dia haremos correr su
sangre [. ..] Su vida y su sangre no pueden ser aceptados en nues-
tra raza”).

Los cambios importantes que trajo el siglo xix a la region de
Chota Nagpur y que incidirian profundamente sobre las estruc-
turas socioeconémicas fueron explicados por los adivasi de acuer-
do con su forma de pensar. Para ellos el mundo se derrumbaba
en el apocalipsis. Frente a la situacion del momento y a los
acontecimientos que suponfan no tardarfan en sobrevenir, se orga-
nizaron y lucharon por conservar su sociedad tradicional, opo-
niendo resistencia al cambio, tratando de recrearla de modo que
estuviera de acuerdo con una nueva realidad.

En este sentido, el conflicto que se manifestaba entre la socie-
dad nativa y las nuevas influencias, tuvo un aspecto positivo:
transformar a una comunidad desorganizada por la transcuitura-
cién en una que se organizaba para resistir, y que podria llegar
finalmente a reajustarse a las nuevas condiciones para conservar
su integridad y sobrevivir como entidad diferenciada. Un proceso
de transculturacién violento y desfavorable como el que sufrieron
los munda en esa época, obligd a éstos a adoptar una actitud, a
enfrentarlo y a buscar soluciones en conjunto. De este modo, los
conflictos provocados por el cambio llegaron a ser fuerzas inte-

31 M. G. Hallet, Bihar and Orissa District Gazetteers; Ranchi, Govt.
Printing, Bihar y Orissa, Patna, 1917. Cit. por S. Singh, op. cit., p. 164.



174 SUSANA B. C. DEVALLE

gradras, que llevaron a estas sociedades a adquirir conciencia de
grupo y a desarrollar el sentimiento de solidaridad, sentimiento
que s6lo se pone a prueba en momentos de crisis. Esta solida-
ridad, que en otras circunstancias se hubiera referido exclusiva-
mente al grupo munda, se hizo mas amplia abarcando a tribus
vecinas con las que se compartian problemas similares.

Estos movimientos tienen su razén de ser en el proceso de
transculturacién como lazo de unién entre la Pequefia y la Gran
Tradicién de la India; representan un intento por formar una
nueva sociedad, que de hecho se concreta a través del sincretismo
cultural. Grupos que funcionaban con los elementos de su cul-
tura tradicional comenzaron a adoptar rasgos de las tradiciones
hinduista y cristiana, resultando de ello una sociedad en la cual
tenia parte lo tradicional y lo nuevo, pero configurada de manera
diferente. Si bien el sincretismo cultural sélo se verific6 de manera
parcial, los grupos nativos, por propia iniciativa, principiaron el
proceso de adopcién de ciertos rasgos culturales, aunque no fuera
mas que para emplearlos en combatir a la sociedad a la cual estos
rasgos pertenecian.

El fracaso de estos movimientos es sélo aparente. No impide
que contindie la tradicién de rebelién mientras persisten los pro-
blemas que los desencadenan, por lo contrario, hace que se
adquieran nuevas fuerzas para la lucha. En el caso munda este
desarrollo sigui6 su curso hasta principios del siglo XX, pero luego
del Ulgulan se detuvo; este grupo no produjo otros movimien-
tos de tal cardcter que lo continuaran. Sin embargo, su influencia
se hizo notar a lo largo de la historia de Chota Nagpur antes de la
Independencia en los movimientos politicos tribales. Un siglo de
rebeliones contribuyé a que se lograra la cohesién social del grupo
que en este caso, al parecer, ha sido un efecto pasajero pues se
observa que todavia la sociedad munda carece de esta cohesién.
El Ulgulan no pudo evitar la ruptura del orden agrario y sdlo
asegur6 la permanencia del sistema khuntkatti en algunas aldeas,
contribuyendo también a la creacién de unidades administrativas
més convenientes. Pero todas las soluciones resultaron ser de
alcance temporal limitado, a pesar de los deseos de un cambio
total. Por la fuerza de las circunstancias el movimiento que era
revolucionario, ya que proponia cambios totales, sélo llegd a con-



EL MOVIMIENTO BIRSAITA " 175

cretar parcialmente algunas reformas. Sin embargo, no por ello
pierde su importancia ya que dejé un precedente de unidad en
el grupo y la conciencia de que éste podria actuar como un todo
en situaciones que demandaran una respuesta cuyas consecuencias
afectarfan a todos sus miembros por igual. Un movimiento de esta
naturaleza y sus resultados llevé a considerar la eficacia de los
métodos que se habian empleado y a adquirir nuevos recursos
para la accién. Asi, ideologias rudimentarias van abriendo ca-
mino para la formacién de una conciencia politica. La visién del
mundo se hizo més amplia, cambiaron las concepciones que se
tenian sobre las relaciones con otros grupos, tanto tribales como
no tribales.

En sociedades bajo condiciones de desorganizacién social como
las que enfrentaron los munda a lo largo de un siglo, estos mo-
vimientos representan el intento por establecer un nuevo sistema
social exclusivo y cerrado,®? y por reemplazar el orden moral
tradicional destruido por un orden moral nuevo. La cohesion
social se manifiesta con mayor fuerza durante el periodo de rebe-
lién y mientras subsisten problemas concretos que demandan una
solucién inmediata.

El birsaismo permite conocer cémo ha comenzado el proceso
de modernizacién en los grupos tribales de India, tal como se ha
verificado en uno de ellos. En el caso munda podemos observar
la reaccién ante los primeros cambios y contactos con elementos
ajenos a su cultura que iniciarian el proceso de destribalizacién,
acentuado y acelerado luego con la industrializacién y la urbani-
zacién. En qué medida estos dos procesos influyeron sobre la
vida de estos grupos; como se han adaptado a las condiciones
cambiantes, especialmente al emigrar a los grandes centros in-
dustriales y a las ciudades; qué cambios se han producido en los
patrones sociales, econémicos y en el sistema de valores; cudles
son ahora sus canales de expresién y cudl es el desempefio y la
importancia de estos grupos en la esfera politica tanto regional
como nacional, son aspectos que han de considerarse en un estu-
dio que se realizard en un futuro préximo.

32 En este caso no se cumple la afirmacién de Edward Jay, op. cit.,
seglin la cual este nuevo sistema abarcaria tanto a la sociedad hindd como
a las sociedades tribales.



C. DEVALLE

SUSANA B.

176

epuny (terey My
O 1RIRT LiepIesg)
Jepleg OJUSTWIAON (0681-)8581
qelreyg £ npueq)
‘nyuey A opig [ejues s [@IURS UOI[QY (LS81-)SS8I
ysuig ng JeIuRs 12318
ureleN esuen frurnyg s [TUNYG UOIQY €81
(8€81-)uoesIs
op 1eSeyg oyppng- e oy
‘uoeIo ‘epuny [03 uoI23LIMSU] 1€81
epunjy ejuoy £ npny uoelo ‘epunpy (0Z81-)6181
(oyey) epunp [4%:3!
epunp 1181
DUy 1yeys ueynq epUN * L081
Djuejy unystg epuniy L6L1
(uns £ oyey) epunpy (86L1-)96L1
(Iewe]) epunpy 63L1
satapry sajundioyand sodnin 24qUION ouy

ANdOVN VIOHD dd SHIVERNL SOdNYD SOT dd SANOITIIHY



177

2,

EL MOVIMIENTO BIRSAITA

'0]9ga1 9s anb e[ nqu} e[ €po}

any ou opuend sojuedionied sof 9p USSLIO 9P SIPEPI[RIO] SB[ AP SAIQUWOU SO UruISUOd s sisajugred AUy

*SONpIAIpUI 000 0€ © 000 9 SPSOP UEDIPUI SAUANJ ST 4%
‘sousws of Jod ‘sonprAIpUl (00 € s«
"SONpIAIPU 00§ =
:s0sed so13 U9 sauedionred op OIWNU [ 9I1QOS SOJEP UAUAN 3S O[0S :V.ION

r19qoiog
op yfuepy wesueg

Sip3vyq SOLIRA

elueweas(q ‘jedeyg
welfeq <Iepuejy ap
jeSeyq nqig ‘enef

SID3DYQq SOLIRA

epunjy esng

ureson eIgn(y
eyipjeL, 9p HiSeyg

(eruno) [ejueg JeMIdUYY OJUSNUIACA
frunyg eALneysy
frunyyg ojusruIAON 0g61
jedeyq
BUR], OJUSIWIACIA Si6l
uoeiQ uIeyg yynandyg 161
uoeiQ 0061-S681
(9681) uoeio
‘(Jepies oAnjour) epunjy (uens3in)
TjjesIg OJUSNWIAOI (0061-)5681
uorlo ‘[ejueg JeMISYY OJUSIWIAOIA 1681
[ejueg JeMISYY OJUSIWIAON 0881
(Jeples) epunw ‘[eiueg JeMIOUY] OJUSIWIAOIN 1.81



AR - m
PALAMAL.JH]"' \(\v’\ \)
) Y
,’Jb‘ oLOhOI’dOgO
SURGUJK_!
!
N,
A
\Ngan

s

JASHPUR 7

L
f Kolebiruo
.'P‘J.
7
ey
™
\
N\ N i
Hha SRS o @

GANGPUR




ARIBAGH

-2

SINGBHUM

INDIA

OCEANO INDICO

Chci Basa
o

DISTRITO DE RANCHI
Y
ZONAS ADYACENTES

prRE ﬁ,\reo afectada por el Ulgulan







YONAOSHI-IKKI
MOVIMIENTOS CAMPESINOS EN LA CRISIS DEL
“SHOGUNATO” PREMODERNO

Michiko Tanaka






INTRODUCCION

HASTA HACE POCO TIEMPO, en el estudio de los movimientos po-
pulares en Japén prevalecié el enfoque que investigaba sélo su
aspecto “racional” en una situacién socioeconémica determinada.
Segin este punto de vista, los levantamientos campesinos son to-
talmente independientes de los movimientos religiosos populares?
que por ser “irracionales”, se consideraban una fuerza de protesta
social menos importante.

Sin embargo, la forma religiosa es casi siempre caracteristica

1 La religién en Japén tiene que examinarse en dos niveles: la religién
del centro cultural de las élites y la religién de la periferia del pueblo. En
la prictica de esta ultima predominaba hace tiempo la forma comunal.
Sin embargo, con el debilitamiento de la vida comunal, surgié la forma de
conversién individual que dio origen a nuevas religiones populares a fines
de la época premoderna. En la historia de la religion popular de Japén,
se observaron fenémenos peculiares, los cuales en este trabajo designaremos
con el término de “movimientos religiosos populares”. Bajo ciertas condi-
ciones, brotaron explosivamente movimientos de masa con caracter reli-
gioso en forma de peregrinaciones o festivales en que participaban millones
de personas en corto tiempo, como los okagemairi y eejanaika.

183



184 MICHIKO TANAKA

de la conciencia? de las sociedades tradicionales.> No es posible
entender la base comiin que dio origen a los levantamientos cam-
pesinos y a los movimientos religiosos populares, sin tener en
cuenta las formas religiosas de la conciencia social. Existieron
ideas religiosas de las masas populares frente a las concepciones
de los grupos dominantes y ain dentro del marco de la misma
religién la interpretacién de los términos y conceptos era dife-
rente entre gobernantes y gobernados. El pueblo tiene su propia
tradicién religiosa que en un momento de crisis le proporciona
la forma de expresion de la conciencia de protesta.

En este trabajo se examinan los levantamientos campesinos de
la dltima etapa del shogunato premoderno,* llamados ‘“yonaoshi-
ikki” (levantamiento para corregir el mundo). Estos movimientos
exigian la transformacién del mundo (yonaoshi: yo = mundo;
naoshi = corregir) o, en algunas ocasiones, la nivelacién de los
bienes, yonarashi (narashi = nivelar). Tal concepcion ha apare-
cido en distintas etapas histéricas aunque con diferente contenido
concreto. Por éjemplo, actualmente, después de una década de
expansién econémica, la sociedad japonesa se enfrenta a una serie
de problemas muy dificiles como son la contaminacién ambiental

2 Aqui se utiliza el término como conciencia social que es la manifesta-
cién del conjunto de sentimientos, deseos y anhelos de un grupo social.

3 Bajo el término “sociedad tradicional” se agrupan todas las culturas
precapitalistas que anteceden o coexisten y que entran en relaciéon funda-
mentalmente en forma subordinada con la sociedad capitalista.

4 Fl shogunato fue un tipo de régimen politico feudal que se desarrolld
en Japén desde fines del siglo xmn. Sin embargo, durante la época de las
guerras intestinas entre sefiores, durante los siglos XIv-xvi, era muy débil
y en este Gltimo siglo desaparecié temporalmente. Al terminar la reunifi-
cacién del pais hacia 1580, se establecié nuevamente el shogunato que
llamamos “premoderno” para distinguirlo de los anteriores. Hubo cam-
bios en las familias guerreras dominantes. Pero la de los Tokugawa logré
establecer un dominio hereditario durante mas de dos siglos y medio hasta
la Restauracién Meiji de 1868. El shoogun era el sefior mas poderoso por-
que tenia una séptima parte de las tierras del pais que incluia planicies
fértiles y ciudades econémicamente importantes; era el amo de todos los
sefiores; y encabezaba el gobierno central en que la mayoria de los sefiores
ocupaban puestos en calidad de funcionarios. La autonomia de los domi-
nios estaba tanto politica como econémicamente limitada pero si existian
sefiores relativamente auténomos desde el comienzo del shogunato pre-
moderno. Las relaciones entre el sefior y los campesinos y el resto de la
poblacién, eran relativamente uniformes, aunque variaron en detalles como,
por ejemplo, en la tasa de tributos.



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 185

y la perspectiva alarmante del agotamiento de los recursos natu-
rales. En esta situacion critica encubierta por una aparente pros-
peridad, ha resurgido el término yonaoshi para indicar la con-
ciencia revolucionaria de transformacioén del mundo.® En los afios
de 1920-30, durante la crisis, prosperaron las sectas religiosas que
predicaban doctrinas escatoldgicas en términos de yonaoshi como
Oomoto-kyoo y Tenri-kyoo. De esta manera, por lo menos du-
rante los ultimos dos siglos, la conciencia de yonaoshi surgié y
resurgié en los momentos criticos de la sociedad entera como re-
flejo del deseo de cambio.

Trataremos de analizar los yonaoshi-ikki desde distintos angu-
los abarcando los aspectos socioeconémico, politico e ideolégico.
Este tltimo por lo que respecta a la tradicion popular de protes-
ta® y a la religiébn popular.

I. CONCEPTO Y NOTA HISTORIOGRAFICA

Se llama yonaoshi-ikki al movimiento de los campesinos medios
y pobres asi como de la masa preproletaria —sirvientes, emplea-
dos temporales, jornaleros, etc.— que tratan de hacerse justicia en
nombre del “Dios que corrige el mundo” en oposicién a las auto-
ridades feudales, a los campesinos ricos y a los comerciantes pri-
vilegiados. Atacan y destruyen las casas, oficinas, tiendas y alma-
cenes, queman documentos relativos a deudas e hipotecas; y exigen

5 Se hacen esfuerzos por revivir la palabra yonaoshi como un simbolo
revolucionario, especialmente entre los estudiantes de la nueva izquierda.
Por otra parte se public6 un libro de Oda Makoto, dirigente del Movi-
miento pro-Paz Vietnamita, titulado Yonaoshi no rinri to ronri (Etica y
l6gica de la transformacién social). Tokio, Iwanami, 1972.

6 Quiza a primera vista el concepto de la tradicién popular de protesta
parecera extrafio, especialmente en Japén, donde los movimientos campe-
sinos premodernos eran dispersos y de corta duracién en su mayoria. Este
concepto fue introducido por Hayashi Motoi quien escribié Hyakushoo
ikii no dentoo (Tradicién de los levantamientos campesinos). En base a
los trabajos de Kokusho Iwao, Ono Takeo, Tamura Eitaroo y otros, fue
posible destacar ciertas tendencias generales en la historia de estos movi-
mientos y ver la formacién de determinados patrones comunes. Ultima-
mente este concepto se estid enriqueciendo al asimilar los frutos de los
estudios de la religién popular y de la tradicién oral de la cultura popular
en general.



186 MICHIKO TANAKA

dinero, comida y bebida. Los movimientos tuvieron lugar desde
mediados del siglo xvii hasta la década de 1870, es decir, en la
época de decadencia del shogunato premoderno.

La historiografia japonesa utiliza frecuentemente el término
yonaoshi-ikki para denominar aquellos levantamientos que refle-
jan la diferenciacion social entre los campesinos, provocada por
la expansién de la economia mercantil; incluye todos los movi-
mientos populares que se oponen no s6lo a las autoridades feuda-
les sino también a los campesinos y comerciantes ricos. El yo-
naoshi, pues, se identifica con la destruccién de la riqueza acu-
mulada y con el deseo de nivelacién. En este estudio considera-
remos especialmente aquellos levantamientos que esgrimieron el
concepto de dios de yonaoshi para legitimizar las acciones de
violencia.

Antes de continuar este examen, veremos brevemente los prin-
cipales estudios realizados hasta ahora sobre estos movimientos.

El estudio de los yonaoshi-ikki comenz6 en época relativamen-

te reciente.” Tanuma FEitaroo fue un pionero en la investigacion
del tema y caracteriz6 el movimiento de la siguiente manera:

[El yonaoshi-ikki era] un movimiento que se propuso lograr la
creacion de un nuevo mundo y la nivelacién de las condiciones
econdémicas; concretizé esta idea en actos como: el saqueo de los
documentos de empefio de la tierra y de los adeudos; la distribu-
cién equitativa de. alimentos en la época de hambruna; la destruc-
cién de propiedades de los funcionarios aldeanos o de los cam-
pesinos ricos que gozaban de una base econdémica que les permi-
tia ser proveedores exclusivos del sefior. Era una masa rebelde
con un caracter clasista destacado, cuyos componentes eran todos
campesinos pobres.?

Asi destaca el autor el caricter revolucionario antifeudal de los
yonaoshi-ikki. Estudios posteriores revelaron que la masa rebelde

7 Recientemente fueron publicadas importantes obras y fuentes como:
Yasumaru Yoshio (ed.), Minshuu-undoo no shisoo, Iwanami, Tokio, 1970;
Nihon shomin seikatsu shiryooshuusei, Sanichi, Tokio, 1971; Yasumaru Y.
y Murakami Shigeyoshi (ed.), Minshuu shukyoo no shisoo, Iwanami,
Tokio, 1971 y otros.

8 Kindai noomin undoo-shi, p. 23, citada por Shooji Kichinosuke, en
“Yonaoshi-ikki oboegaki”, Rekishi hyooron, Tokio, 1967, Vol. 38, Nam.
206, pp. 33-34.



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 187

de estos movimientos era heterogénea; incluia, aparte de los cam-
pesinos pobres y sin tierra, a los empleados, sirvientes, jornaleros
y otros proletarios premodernos.

Shooji Kichinosuke desarrollé la tesis de Tamura en base a
los estudios realizados en algunas provincias del noreste del pais.
Los yonaoshi-ikki, dice, abarcaron tanto el campo como la ciu-
dad y presentaron diversos objetivos a medida que iban cam-
biando las circunstancias concretas de cada caso. Segin al grado
de desarrollo socioeconémico de cada lugar, variaban los propé-
sitos, la composicién de la masa rebelde y el liderazgo. Las prin-
cipales demandas presentadas se reducian a: primero, libertad
politica (democratizacién de la politica aldeana, por ejemplo) y
segundo, libertad econémica (confirmacién de la propiedad pri-
vada de la tierra; reduccion de la renta feudal a la mitad; libertad
de la produccién comercializada y del comercio, etc.). Bajo la
consigna de yonaoshi, se traté de destruir el orden feudal por
completo al mismo tiempo que se intentaba lograr la libertad
individual y un desarrollo econémico libre. Sin embargo, en vista
de que al establecerse las relaciones burguesas surgi6 el proleta-
riado, los yonaoshi-ikki presentaron simultdneamente demandas
antifeudales de los campesinos medios y atn ricos (o sea la ten-
dencia burguesa en el campo) y de los campesinos proletarios
que anhelaban la abolicién de las clases. Por lo que respecta a los
okagemairi® y eejanaika asi como a otros movimientos popula-
res religiosos, Shooji considera que eran caracteristicos de las
zonas avanzadas.'*

9 Movimiento religioso popular que, parece, fue provocado artificial-
mente y que consistia en la peregrinacién en masa al santuario shintoista
de Ise y que se repetia periédicamente casi cada 60 afios en la época pre-
moderna. Los okagemairi de 1771 y 1830 fueron los maéis grandes. Fuji-
tani Toshio, Okagemairi to eejanaika, Tokio, Iwanami, 1970.

10 Movimiento multitudinario que se inici6 en la ciudad de Nagoya a
fines de agosto de 1867 y que se extendié hacia el norte hasta el dominio

-de Aizu y hacia el sur hasta el de Awa. Duré hasta el invierno. En ese
otofio la poblacién experimentd cierto alivio porque habia terminado la
guerra del shoogun contra el sefior de Chooshuu y porque habia bajado
el precio del arroz gracias a la buena cosecha. En las principales ciudades
como Edo, Oosaka, Kioto y a lo largo de las vias centrales de comunica-
cién, dicen que caian talismanes y figuras religiosas del cielo, aconteci-
mientos que celebraba la gente con festivales, bailes y cantos callejeros.
11 Yonaoshi-ikii no kenkyuu. Azekura shoin, Tokio, 1970, pp. 6-8.



188 MICHIKO TANAKA

En cambio, Aoki Kooji no da importancia a la influencia de
los yonaoshi-ikki como elemento contra el feudalismo. Segin él,
en las acciones directas y violentas contra las casas ricas se per-
di6 de vista el proposito basico: la protesta contra la explotacion
feudal: Consideraba los levantamientos campesinos encabezados
por los jefes de las aldeas y que tuvieron gran magnitud, abar-
cando a toda la poblacién campesina de los dominios, como
auténticos movimientos antifeudales porque tuvieron efectos eco-
némicos notorios en relacién a la decadencia del shogunato.
Escribié:

Bajo el sistema feudal, el principal objetivo de la lucha campe-
sina fue asegurar la plusvalia para si. Mediante esto los campesi-
nos exigian el desarrollo de la economia campesina independiente.
Por lo tanto, la lucha fue por la libre produccién comercial y
contra el control de los sefiores que impedia el libre intercam-
bio de mercancias. Esta si fue una verdadera lucha antifeudal.?

Segun él los yonaoshi-ikki hubieran tenido efectos politicos, es
decir, hubieran podido contribuir a la creacién de una situacién
revolucionaria, si hubiesen sido de mayor magnitud. Pero no su-
cedié asi: “El levantamiento de campesinos pobres aislados, sin
direccion ni alianza, fue totalmente utépico y cred tan sélo una
tensioén aguda temporal, que no tuvo ningiin efecto politico positi-
vo posterior.”!® Para este autor los yonaoshi-ikki fueron defor-
maciones de los levantamientos de aldeas enteras encabezados
por sus jefes aldeanos, caracteristicas de las zonas atrasadas. Esta
tesis de Aoki resulta interesante y merece tomarse en conside-
racién la importancia que el autor da a los levantamientos de
aldeas enteras, aln en la Wltima etapa de la época premoderna.
No obstante, no se puede olvidar que si la penetraciéon de la
economia mercantil provoc6é en el campo estos levantamientos,
también produjo un antagonismo en el seno de la poblacién rural
que motivd otros movimientos: los yonaoshi-ikki. El desarrollo
socioeconémico del pais carecié de uniformidad: mientras en las
zonas avanzadas fueron superados a fines del siglo xvii, los con-
flictos entre los sefiores y los comerciantes privilegiados de una

12 Hyakushoo-ikii no nenjiteki Kenkyuu. Shinsai-sha, Tokio, 1968, p. 91.
13 [d,



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 189

parte y la burguesia rural embrionaria y los campesinos de la
otra, (para favorecer la produccion comercializada) en las zonas
atrasadas estos conflictos surgieron con mayor virulencia al co-
menzar el siglo x1x. Segin la profundidad de la crisis y la falta
de flexibilidad de las autoridades feudales, la forma de protesta
popular se hizo més violenta. Ademds parece inadecuado elegir el
“efecto politico positivo” como criterio para juzgar los yonaoshi-
ikki, porque desde este punto de vista la mayoria de los movi-
mientos campesinos son utdpicos y de corta duracién, aun-
que también debe tomarse en cuenta su efecto no inmediato que
forma parte de la tradicién popular de protesta.

Para Aoki, asi como para Tooyama Shigeki y otros historia-
dores, los eejanaika de 1867 significaron un receso en compara-
cién con el aumento de los movimientos campesinos de los afios
precedentes. He aqui una cita de Tooyama acerca de este movi-
miento religioso orgiastico:

A causa de la debilidad de la revolucién desde abajo, que no
igualé el vigor de la reforma desde arriba, y de la agitacién emo-
cional del pueblo, éste debi6 abandonar la dificil lucha constante
de levantamientos y motines. Encauzando su lucha hacia simbolos
hipnéticos, se dejaron absorber por ellos. Gritando, bailando sin
ningin orden, ignoraban a las autoridades y se dedicaban a piso-
tear las casas de los odiados ricos. Una palabra maégica “eeja-
naika” los hacfa olvidar la realidad y los emborrachaba con la
libertad de su mundo imaginario entregdndolos a los bailes de
yonaoshi.14

Efectivamente, los eejanaika no propusieron una meta concreta
ni medios reales de transformacién social. Sin embargo, es discu-
tible considerarlo como un simple receso del movimiento popular.
Aparte de sus repercusiones objetivas en la paralizacién de los
centros y vias de comunicacién principales del shogunato en mo-
mentos decisivos de la guerra civil, es evidente que la masa pre-
sentd directa, y concretamente sus demandas. En cuanto al “mun-
do imaginario”, no se puede hablar del caricter atrasado del
movimiento basindose en los signos méagicos y los bailes. Los
eejanaika eran utdpicos e irreales no por estos rasgos, sino més

14 Meijiishin. Iwanami, Tokio, 1951, p. 189.



190 MICHIKO TANAKA

bien porque la masa no estaba suficientemente informada para
formarse una visién con perspectivas nacionales e internacionales.

La otra posicion en el estudio de los yonaoshi-ikki es la de
Yasumaru Yoshio, Irokawa Daikichi y otros, quienes examinan
estos movimientos no sélo en la perspectiva de la lucha campesina
antifeudal, o sea, en el plano socioeconémico, sino también en la
perspectiva de la tradicion popular religiosa, es decir, en el plano
ideolégico. Los trabajos de Yanagida Kunio, Miyata Noboru,
Wakamori Taroo y otros sobre la cultura popular fueron mate-
riales muy Ttiles para estos estudiosos. Segin ellos, la conciencia
de yonaoshi tuvo un arraigo profundo entre la masa y estiman
que en los levantamientos de referencia, se presenté como con-
ciencia de transformacién social.

Este trabajo se ha desarrollado a base de los estudios citados
adoptando fundamentalmente el dltimo punto de vista.

II. CRISIS DEL SHOGUNATO PREMODERNO

Para estudiar los yonaoshi-ikki hay que tomar en cuenta varios
elementos: primero, la crisis que se presentd en la estructura
socioeconémica y politica del shogunato a partir de fines del
siglo xvmr; segundo, el desarrollo de los movimientos campesinos
premodernos, y tercero, la tradicion religiosa popular como base
de la conciencia de yonaoshi.

A principios del siglo xix el shogunato habia caido en una
profunda crisis y su base econémica se vio menoscabada. Algunos
historiadores japoneses consideran que la época de las reformas
de Tempoo (1840-1851) marca el inicio de la transformacion de
Meiji,’® porque entonces, no sélo se profundizé y se generalizd
esa situacién critica, sino que también se formularon consciente-
mente las vias concretas para su superacion, lograndose algunas
soluciones.

En este capitulo examinaremos primero la crisis de la base
econémica feudal hacia el periodo Tempoo dividiendo al pais en

16 Qojshi Shinzaburoo y otros, Nihon keizaishi-ron. Ochanomizu shoboo,
Tokio, 1967, pp. 182-183.



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 191

tres zonas de acuerdo con el grado de desarrollo de la produccién
comercial.

1. Zona avanzada

La zona avanzada abarcaba la regién de Kinki y la parte occi-
dental de la provincia de Owari, con sus centros tradicionales de
comercio y manufactura como Osaka, Kioto; y con sus nuevos
centros, basicamente manufactureros.

En esta zona donde ya estaba generalizada la produccién co-
mercial campesina de algodén, semillas de colza, té y otros, la
diferenciacion social se hizo notable al aparecer la divisién de te-
rratenientes, campesinos arrendatarios y trabajadores agricolas
asalariados. Sin embargo, los terratenientes solian ser al mismo
tiempo comerciantes o pequefios capitalistas, propietarios de al-
guna industria casera de manufacturas. En las industrias més co-
munes de esta zona, hilado y tejido de algodén, tefiido, prensado
de aceite en lugar de trabajadores contratados para que durante
un plazo largo trabajasen por un miserable pago adelantado, se
llegé a emplear trabajadores asalariados que se reclutaban entre
los campesinos pobres.

Existian aldeas en las cuales la mayoria de la poblacién estaba
ocupada en actividades econdémicas secundarias o terciarias. Por
ejemplo, segln datos de 1844, en Oku-mura, el pueblo de la in-
dustria del tejido de algodén en la provincia de Owari, alrededor
del 80% de la poblacién activa estaba ocupada en la industria
o el comercio, y s6lo 20% en la agricultura. Ademés, alrededor
del 30% de la poblacién no agricola la integraban obreros asala-
riados. Una situacién similar se observé también en la aldea de
Utaootsu, en la provincia de Izumi.®

Desde el siglo xvii, y a pesar de un mayor grado de proletari-
zacién de la poblacién en esta zona, casi nunca hubo hambrunas
de grandes proporciones, fenémeno que se explica, de una parte,’
por la mejor organizacién del mercado, y de la otra, por la alta
productividad agricola lograda con el uso de los abonos compra-
dos( deshechos del prensado de aceite; sardinas secas, etc.), con la

16 Ibid., pp. 192-193.



192 . MICHIKO TANAKA

mejora en las herramientas de labranza y por la calidad de las
semillas.”

2. Zona intermedia

La zona intermedia comprendia: I) las regiones sericolas de
Kantoo, Toosan y Toohoku; 2) la del monocultivo de arroz sobre
las costas del Mar del Japén; y 3) la regién de produccién
agricola especializada sobre las costas del Mar Interior del Seto
y la periferia de la zona avanzada ya descrita. Esta zona inter-
media estaba integrada en el mercdo nacional como abastecedora
de diferentes productos comerciales. Sin embargo, cada regién
contaba con caracteristicas propias: La regidon sericola era en
general montafiosa y con poca tierra adecuada para la agricultura.
La sericultura se desarrollé como la subprofesién principal de casi
todo el campesinado y en consecuencia la estructura social de
esta zona sufri6 poca modificacién, manteniendo asimismo el
mayor porcentaje de pequefios campesinos feudales duefios de tie-
rras. En la zona arrocera en cambio, desde época temprana se
habia establecido ya un sistema de tenencia de la tierra. En la aldea
Iwate del distrito de Nakakeijoo, provincia de Echigo, en 1870
el 73.8% de la tierra estaba arrendada: sus tres terratenientes
poseian el 95.3% mientras que los 23 campesinos arrendatarios
tenian s6lo el 4.7% de la tierra.’® Aqui fue donde se registré
el mayor grado de desarrollo del sistema de tenencia de la tierra.

En el drea del Mar Interior de Seto, la produccién de sal,
papel, cera vegetal, indigo y madera estaba diversificada de con-
formidad con las condiciones geograficas y de clima. En la peri-
feria del llano, donde la escasez de la tierra para el cultivo de
arroz obligaba al desarrollo de actividades productivas diversas,
también hubo penetracién en época relativamente temprana de la
economia comercializada.

17 Ibid., Thomas Smith, Agrarian Origen of Japan. Stanford, Stanford
University Press, 1959.

18 Horie Eeichiroo (ed.), Bakumatsu ishin no noogyoo koozoo. Iwana-
mi, Tokio, 1963.



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 193

3. Zona atrasada

Se consideraban como zonas atrasadas las regiones de Toohoku
y Kyuushuu, al norte de Kantoo y la costa del Mar de Japén a la
altura de Chuugoku.

Esta zona conservé las caracteristicas de una economia auto-
suficiente todavia bastante fuerte porque en el medio rural no
estaban desarrolladas las relaciones mercantiles.

Las innovaciones tecnoldgicas de la agricultura implantadas en
las zonas avanzadas durante la primera mitad del siglo Xvi,
todavia no habifan llegado a esta zona en la primera mitad del
siglo x1x. Este atraso y las condiciones climéiticas, eran la causa
de una productividad agricola baja en general que, ademds, de-
pendia en gran medida del arroz como alimento bésico y elemento
tributario y de otros cereales. Cualquier calamidad natural resul-
taba por lo tanto desastrosa para estas regiones. Numerosos cam-
pesinos murieron de hambre en los afios de mala cosecha; otros
muchos abandonaron sus tierras y emigraron a las ciudades en
busca de empleo. Aparecieron grandes terratenientes que acapara-
ron la tierra por medio de su “empefio perpetuo”, pero como la
baja productividad del suelo no permitia obtener grandes rendi-
mientos, surgieron las tierras abandonadas. Debido a la limita-
cién de otras fuentes de ingreso (los impuestos o las licencias
para el comercio o la industria, por ejemplo)?® la situacién eco-
némica de los sefiores feudales dependia en gran medida del tribu-
to anual de los campesinos, que se hizo compulsivo con medidas
muy severas. Este factor contribuyd también al empobrecimiento
general de los campesinos de la zona.

De esta manera, tanto en la zona avanzada como en la atra-
sada ocurri6 una diferenciacion social, aunque bajo distintas for-
mas y obedeciendo a causas diferentes.

La decadencia de los pequefios campesinos feudales, que cons-
tituian la base tributaria, fue la causa de una disminucion relativa
en el ingreso de los sefiores que en gran medida dependia del
tributo anual. En el territorio del shoogun, por ejemplo, el tributo

19 Precisamente por el subdesarrollo de estas actividades, las personas
que querian dedicarse a ellas tuvieron que pagar impuestos bastante ele-
vados.



194 MICHIKO TANAKA

en arroz alcanzé su maximo nivel en el periodo Hooreki (1751~
1763),2° pero posteriormente serios problemas financieros se pre-
sentaron ante la imposibilidad de aumentarlo mas. La mayoria
de los sefiores sufrian dificultades semejantes. Casi todos tenian
grandes deudas con los prestamistas y comerciantes de las prin-
cipales ciudades. En muchas ocasiones el adeudo superaba varias
veces su ingreso anual por tributos.?! Para obtener nuevos présta-
mos, los sefiores tuvieron que ofrecer diversos privilegios o con-
cesiones a los prestamistas: derecho de llevar apellido y espada,
estatus de guerrero, nombramiento de consejero de finanzas del
dominio, concesioén para recolectar el tributo, etc.

El desarrollo de la economia mercantil y las dificultades finan-
cieras de los sefiores afectaron la condicién econémica de la masa
de guerreros que tenfa un “sueldo” anual fijo.

Al principio del periodo Tempoo (1839-1843) se sucedieron
grandes calamidades naturales en todo el pais, que agudizaron la
ya critica situacién provocando un tremendo aumento de los
movimientos populares, sintoma relevante del debilitamiento del
shogunato.

Con el propésito de enfrentarse a esta situacién de crisis y para
afianzar las bases del shogunato, el gobierno del shoogun y de
los sefiores realizaron una serie de reformas.

Fl tono predominante en las reformas de Tempoo fue, igual
que en las anteriores, conservador: se inst6 firmemente a la aus-
teridad en la vida privada y ptblica; se prohibieron los festejos
y la ropa de lujo; se privé a los campesinos del uso diario de
alimentos considerados desde entonces ‘“de lujo”, como el arroz,
el té, etc.; se permitié conceder a los vasallos empobrecidos prés-
tamos publicos con facilidades y se traté de darles ocupacién en
€l campo como guerreros rurales. Se promulgdé un “decreto de
devolucién de la gente” mediante el cual se expulsaba de la ciu-
dad de Edo a los campesinos recién inmigrados, al mismo tiempo
que pretendia establecer en el campo a los residentes urbanos
pobres sin trabajo fijo. Se ordenaron restricciones en las sub-
profesiones rurales, se fijé un limite en la concentracion de traba-
jadores para las manufacturas rurales y se tratd de controlar su

20 Qoishi y otros, op. cit., p. 93.
21 Jbid., p. 248.



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 195

sueldo, asi como los precios en general. Finalmente, se aplicaron
medidas para ayudar a la recuperacién de las aldeas de las regio-
nes de Toohoku y del norte de Kantoo que se encontraban em-
pobrecidas.

En cuanto al control del comercio, los funcionarios reformistas
estaban conscientes de que las medidas meramente conservadoras
no podian mejorar la situacién. Por ello, junto con la politica de -
precios dictada en un intento de estabilizar la vida de los habi-
tantes de las ciudades, incluso de los guerreros, quisieron reorga-
nizar el mercado nacional para controlarlo de manera mas efectiva.
Estas medidas contribuirian al aumento de los ingresos del shoo-
gun por concepto de impuestos y licencias sobre el comercio y la
produccién manufacturera. Los decretos sobre la prohibicién de
los gremios, publicados en 1841 y reforzados al afio siguiente,
proponian la liberalizacion del comercio disminuyendo la influen-
cia de los comerciantes monopolistas agremiados. Se suponia que
estos comerciantes en Osaka y Edo obstaculizaban el abasteci-
miento de articulos de primera necesidad a la poblacién urbana
y causaban el alza de precios. Sin embargo, la proscripcién de
los gremios no dio el resultado que se esperaba.

Al debilitarse el control que ejercian los comerciantes mono-
polistas, estrechamente ligados a los mercados principales, las
mercancias comenzaron a consumirse también en diversos centros
regionales. Esto, si bien contribuy6 a la ampliaciéon del mercado
interno, no resolvié el problema de los precios; por lo contrario,
provoc la escasez de mercancias en las principales ciudades como
Osaka y Edo y el alza de los precios consecuente en los mer-
cados urbanos. Ademas, los gobiernos de los sefiores trataron de
participar directamente en el mercado nacional sin la mediacién
de los comerciantes monopolistas, aprovechando la nueva dispo-
sicién del shoogun; para esto trataron de establecer el monopolio
de compra y venta de los productos de su dominio, como papel,
indigo, cera vegetal y otros. Todo esto obrd, naturalmente, en
contra del interés del shoogun que trataba de afianzar la centra-
lizacién de su control sobre la economia del pais.

El reformador Mizuno, por su parte, en 1843 ordend la devo-
lucién al shoogun de las tierras adjudicadas a los pequefios se-
fiores, especialmente de la regién de Kantoo, donde estaba Edo,



196 MICHIKO TANAKA

y de la de Kinki, donde se encontraba QOsaka. Los pequeiios
dominios con un ingreso anual menor de 50 000 koku?? de arroz
no podian de hecho sostener su autonomia. Adem4s, su existencia
llegb a ser un obstaculo para un sistema de control administrativo
centralizado y eficiente, al mismo tiempo que revel6 la debilidad
del shogunato frente a movimientos populares de gran magnitud.
Esta medida tomada por el gobierno del shoogun puso de mani-
fiesto su deseo de extender de manera efectiva su poder sobre un
territorio mayor.

Las medidas de reforma no lograron, sin embargo, resolver
€l problema fundamental del régimen: la decadencia de las rela-
ciones feudales de la tierra, y especialmente el fracaso en los
intentos por reforzar el sistema de pequefios campesinos feudales.2?

Ademas, cuando fueron superados los problemas surgidos a
raiz de las calamidades naturales, aparecié6 uno nuevo: las exi-
gencias por parte de las potencias occidentales para que se esta-
blecieran relaciones diplomadticas y comerciales. Bajo esta presion
Japén concluyé tratados de amistad en 1854, y comerciales en
1859, primero con los Estados Unidos y luego con otros paises,*
mediante los cuales accedié a un mundo regido por los principios
capitalistas.

22 Los sefiores clasificaban a base del tributo que se cobraba. La can-
tidad de este 1ltimo se expresaba en términos de arroz, medido por koku
(ca. 180 litros).

23 Los pequefios campesinos feudales son considerados como el funda-
mento principal del shogunato. Tenian alrededor de una o una hectirea y
media de tierra cultivable, suficiente para su subsistencia y la de su familia,
para pagar el tributo y para cumplir otras obligaciones feudales.

2¢ El primer impacto que Japén recibié de Occidente después del aisla-
miento del pais fue a través de su contacto con Rusia. Desde fines del
siglo xvin, llegaron varias expediciones rusas a las costas de Japén con
fines comerciales. Esto causé una fuerte preocupacién entre los gobernan-
tes de Japén. Sin embargo, la “amenaza del norte” se interrumpié debido
a las guerras napolednicas en Europa. Esta experiencia sirvié, tal vez, como
un ensayo para el enfrentamiento posterior con las potencias occidentales.
A partir de la década de 1820, empezaron a aparecer barcos ingleses y
franceses. Frente a esta situacién, se formaron dos opiniones opuestas
sobre la defensa del pais: la primera consideré6 necesario modernizar el
armamento y reformar los métodos militares antes de hacer frente a los
-extranjeros. La segunda insistié sobre la expulsién inmediata de los extran-
jeros, basindose en los sagrados decretos de la clausura del pais. Por un
tiempo predominé esta iltima posicién y en 1825 se decreté el ataque
obligatorio a los barcos extranjeros que se acercaran a las costas de Japén.



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 197

Una de las consecuencias inmediatas més importantes del im-
pacto occidental fue la reestructuracion econémica. Debido al
gran aumento en la exportacién de hilo de seda,?® se increment6
rapidamente la cria del gusano en las regiones de Toosan, Kantoo
y Toohoku. Entre los campesinos ricos y los comerciantes locales
surgieron intermediarios que compraban a los productores y
vendian después a los comerciantes extranjeros. Estos compra-
dores para la exportacién llegaron a dominar la produccién a tra-
vés de sus préstamos y pagos adelantados ejerciendo un firme
control sobre los campesinos y las pequefias industrias caseras
de hilado de seda.

Al mismo tiempo, las industrias textiles de la seda se vieron
muy afectadas por el alza en el precio del hilo de seda de expor-
tacién. Por otra parte, a pesar de la gran cantidad de tela que se
importaba, hubo un incremento en la produccién textil de algo-
dén; pero la competencia de los articulos extranjeros hizo que las
pequefias industrias caseras perdieran su independencia y queda-
ran a merced del capital comercial.

El comercio exterior acelerd el desarrollo de la economia mer-
cantil libre. El gobierno del shoogun traté de controlar este co-
mercio?® pero no pudo hacerlo en virtud de la oposicién que
encontrd tanto en el pais por parte de los sefiores y de los comer-
ciantes ricos, como en el exterior.

Las relaciones comerciales con el extranjero provocaron tam-
bién un alza general de precios,?” entre otras cosas, por la salida

25 En 1860 se exportd hilo de seda por valor de 2 millones 514 mil
yenes y en 1865 ascendié hasta 15 millones 449 mil yenes. En los afios
de 1866 a 1868 se observé cierta disminucién debido tal vez a la guerra
civil. No obstante, en este wltimo afio el valor alcanzé 10 millones 364 mil
yenes. Unno, F., “Kaikoo igo no zairaisangyoo no dookoo” en Nihon reki-
shi. Iwanami, Tokio, 1963, Vol. 15, pp. 100 s.

26 En 1864 el gobierno del shoogun dispuso que cinco articulos princi-
pales 1de exportacidén se vendieran al extranjero sélo a través de Edo, la
capital.

27 Por ejemplo, en la ciudad de Osaka se produjo una impresionante
alza de precios que podemos observar en el siguiente ndice:

Articulos 1859 1860 1861 1862 1863 1864 1865 1866 1867

Trigo 100 160 179 171 172 182 119 561 654
Soya 100 160 180 153 114 222 310 588 781
Sake 100 103 135 624 165 196 305 586 1000




198 MICHIKO TANAKA

del oro?® y por la escasez de ciertos articulos debido a su expor-
tacién. Esta situacién provocé un descontento general entre la
poblacién urbana y rural.

- El gobierno del shoogun trat6 de fortalecer su poder valiéndose
de la autoridad moral del emperador,? asi como de las reformas
administrativas y militares, controlando el comercio exterior y
con el apoyo de los extranjeros, especialmente de los franceses
en la tltima etapa del periodo que se estudia.*® Sin embargo, estos
intentos del shoogun, ademas de causar inconformidades de di-
versa magnitud, fracasaron poniendo al descubierto una vez mas
lIa debilidad del sistema.

Al reconocerse la necesidad de modernizacion del pais para
conseguir su fortalecimiento y asegurar la independencia, surgié
la conciencia anti-shoogun en amplios sectores de la poblacion:
los grandes sefiores que buscaban su propio afianzamiento; los
campesinos ricos y comerciantes que proclamaban la libertad de
comercio; los guerreros de bajo rango que sufrian el alza de los
precios y que tenian conciencia nacionalista; la masa de la pobla-
cién asalariada no sélo urbana sino también rural, descontenta
por el alza de precios; y los pequefios campesinos feudales ame-
nazados con perder su estatus como consecuencia del proceso
acelerado de diferenciacién social. Esta toma de conciencia ulte-
riormente condujo a los movimientos y acciones armadas que

provocaron la caida del shogunato con la Restauracién Meiji
de 1868.

Articulos 1859 1860 1861 1862 1863 1864 1865 1866 1867

Aceite 100 140 151 171 198 268 365 434 604
Sal 100 91 121 126 126 160 495 682 910

Dainihon sozeishi. Vol. 62, Citado por Kajinishi M. (Ed.), Niihon ni
shihonshugi no seiritsu, Vol. 2, p. 167.

28 En Japén el oro valia relativamente menos que en el mercado inter-
nacional.

29 Se arreglé el matrimonio del shoogun con la hija del emperador
Kazuno-miya.

30 Sobre la politica del gobierno del shoogun hacia las potencias occi-
dentales y viceversa: Ishii, Takashi. Meijiishin no kokusaiteki kankyoo.
Yoshikawa Koobunkan, Tokio, 1966.




LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 199

ITI. CARACTERISTICAS PRINCIPALES DE LOS MOVIMIENTOS
CAMPESINOS PREMODERNOS EN JAPON

Examinados ya el desarrollo histérico y las caracteristicas de
los movimientos campesinos premodernos de fines del siglo xvI
a mediados del siglo x1x,%* presentaremos en forma resumida los
puntos més sobresalientes.

1) Los movimientos campesinos premodernos a pesar de su
frecuencia, no se caracterizaron ni por su magnitud ni por su vio-
lencia en comparacién con las rebeliones populares de siglos an-
teriores. Los motines campesinos, tsuchi-ikki, y las rebeliones
religiosas populares, Ikkoo-ikki y Hokke-ikki, de los siglos X1v a
xv1, fueron movimientos armados que incluso llegaron a imponer-
se. Eran comparables a las rebeliones campesinas de China o de
Europa. Sin embargo, bajo el shogunato premoderno sélo en casos
excepcionales alcanzaron grandes dimensiones y tuvieron una
influencia pelitica directa. Se destruyeron casas y bienes pero
nunca se atacd a las personas. Este hecho se explica, al menos
en parte, por la politica centralizante del régimen y por su efi-
ciente control de la poblacién. En este sentido “la caza de espa-
das” efectuada a lo largo del pais para desarmar a la poblacién
y convertir el derecho a portar armas en un privilegio de la clase
guerrera, tuvo especial importancia. Ademés se efectuaron censos
de la poblacién y de la tierra, asi como revisiones periédicas para
fijar el tributo. Los templos budistas y shintoistas, que se en-
contraban bajo el control del Departamento de Asuntos de Tem-
plos y Santuarios, tenfa a su cargo el registro del movimiento
demogréfico y de la afiliacion religiosa de la poblacién.

Indefensos, los campesinos desarrollaron técticas de acuerdo
con las condiciones especificas de cada lugar como, por ejemplo,
las numerosas fugas colectivas en la provincia de Iyo, o las peti-
ciones de los campesinos del dominio de Nanbu en la provincia
de Rikuchuu, formuladas al sefior del territorio vecino.®2

31 Michiko Tanaka, “Movimientos campesinos premodernos en la for-
macién del Japén moderno”, tesis para optar el grado de Maestro en Es-
tudios Orientales, México, 1972 (inédita).

32 Kokusho Iwao, precursor del estudio de los movimientos campesinos,
destacé distintas formas de protesta campesina adaptadas a las condiciones



200 - MICHIKO TANAKA

2) En los movimientos campesinos premodernos tuvo gran im-
portancia la actitud solidaria de la aldea. La participacién de
aldeas enteras incluso con sus jefes y funcionarios, fue fenémeno
frecuente atin en la wltima etapa del shogunato. Las autoridades
feudales no castigaban a los rebeldes individualmente, sino que,
debido al caricter comunal de las acciones (se actuaba en nom-
bre de la aldea) les imponian castigos colectivos como, por ejem-
plo, multas a toda la comunidad.

Esta solidaridad aldeana tiene su origen en la cooperacién
necesaria en el cultivo del arroz, que requiere un trabajo de con-
junto intensivo durante determinadas etapas de su proceso agrico-
la, asi como en la colaboracién de todos para realizar y conservar
las obras de irrigacién, para reglamentar el uso del agua y del
bosque comunal que era fuente de alimentos adicionales, de lefia
y de abono vegetal.

Durante el largo periodo de las guerras intestinas entre sefiores
en los siglos anteriores, las comunidades agrarias habian forta-
lecido su posicidn relativamente independiente y su solidaridad
interna, formando aldeas-comunidades. Aunque el shogunato pre-
moderno traté de reforzar el control de los campesinos introdu-
ciendo el sistema chino de la responsabilidad colectiva de cinco
familias,*® éste se confundié con las antiguas unidades de coope-
racién para las labores del campo. Tuvo que utilizar la unidad ya
existente como su unidad administrativa y conservar la autoridad

especificas de cada dominio: Hyakushooikki no kenkyuu, Iwanami, Tokio,
1928. En inglés, Hugh Borton trat el tema utilizando los logros de los
estudiosos japoneses: Peasant uprisings in Japan of the Tokugawa period.
Paragon, New York, 1968.

33 El sistema de responsabilidad colectiva de cinco familias fue estable-
cido en el imperio Tang en la China antigua e introducido en Japén en
el siglo vin. En la Edad Media temprana desaparecid, pero después de la
introduccién de las armas de fuego en el siglo xv, resurgié como la orga-
nizacion de la clase de los guerreros. Posteriormente se aplic6 como sis-
tema de seguridad y vigilancia en las ciudades. Paralelamente un sistema
semejante fue desarrollado por el pueblo para la autodefensa. Al estable-
cerse el shogunato premoderno, sirvi6 como sistema de control de la
poblacién tanto urbana como rural en todo el pais, especialmente en los
territorios del shoogun. Como una de las tareas del sistema de cinco fami-
lias, se presenté el control de los cristianos y los vasallos de los sefiores
derrotados. En 1637, fue publicado el reglamento tocante al sistema de
cinco familias. Apéndice de Michiko Tanaka, op. cit., p. 147.



LA CRISIS DEL ‘“‘SHOGUNATO” PREMODERNO 201

natural dentro de su nueva jerarquia de poder en calidad de jefe
de aldea.

La autoridad que ejercian los jefes de aldea era patriarcal,®*
pero contaba con la solidaridad comunal que significaba también
una responsabilidad colectiva frente a las autoridades feudales.
No obstante, al convertirse en funcionarios inferiores de los sefio-
res y ser responsables, en dltima instancia, del cumplimiento de
las obligaciones tributarias y de otras actividades de los demés
aldeanos, aument6 la autoridad de los jefes de aldea y su opinién
llegé a pesar mas entre los pobladores de la aldea.

La posicién del jefe de la aldea se torné ambigua hacia me-
diados de esta época. Las reformas administrativas del siglo xvii,
realizadas por las autoridades feudales para hacer economias, dis-
minuyeron el nimero de funcionarios menores del Departamento
de Tributos, pero al mismo tiempo pretendian incorporar los jefes
de aldea a la jerarquia feudal. También se hicieron nombramien-
tos de jefes de aldea o de jefes mayores de aldeas a cambio de
regalos o de dinero. Estas y otras medidas contribuyeron a debi-
litar la solidaridad dentro de la aldea.

Para conservar la autonomia interna las aldeas premodernas
mantuvieron, por lo general, su aislamiento. Por otra parte, el
_principio de una unidad aldeana fue un freno a las inquietudes
individuales,?> aunque en ocasiones, como en el problema de la
tasa del tributo que afectaba a la mayoria de la poblacion, actud
como fuerza solidaria. Los jefes de aldea, que en otras ocasiones
habian apaciguado a sus coaldeanos, esta vez encabezaron los
movimientos. El sistema de comunicacién establecido para fines
de gobierno entre las aldeas, se utilizé para la organizacién de los
levantamientos. En muchas ocasiones los jefes y funcionarios. se
expusieron voluntariamente a represalias actuando como repre-
sentantes de los campesinos en la formulacién de las peticiones
ante las autoridades superiores: el sefior o los altos funcionarios

3¢ Bn la obra de Fukutake Tadashi, Asian rural societies: China, India
and Japan (University of Washington Press, Seatle, 1967) se destacan las
caracteristicas sociolégicas de la aldea japonesa comparindola con las al-
deas chinas e indias.

35 Los festivales y peregrinaciones sirvieron para canalizar los descon-
tentos individuales. También existieron grupos de bandoleros con ciertos
rasgos justicieros.



202 MICHIKO TANAKA

del gobierno de Edo, lo cual estaba severamente prohibido porque
violaba el orden jerdrquico de la sociedad. También en ocasiones
fueron ejecutados por ser los responsables de los movimientos
en que-se presentaron las demandas por la fuerza o de los fre-
cuentes motines de toda la poblacién aldeana ocurridos en el
siglo xvi. Estos martires fueron el prototipo de héroes populares
como Sakura Soogoroo.?® La muerte en aras de la comunidad o su
actuacion herdica, los convertia en dioses protectores de las aldeas.
De esta manera la experiencia del levantamiento quedaba profun-
damente grabada en la memoria de las comunidades.

Cuando en la aldea aparecié la division entre campesinos
ricos, medios, pobres y proletarios, se acentud el aspecto nega-
tivo de esta unidad, es decir, la falta de comunicacién y solidaridad
horizontal con otras comunidades. A pesar de que la propia fuer-
za causante de la diferenciacién social en la aldea —el desarrollo
de la economia mercantil combinado con la explotaciéon feudal—
tendia a romper este aislamiento, no fue facil la formacién de una
conciencia de solidaridad regional duradera entre los campesinos
medios y pobres, y menos atn entre la masa preproletaria. Dentro
de una aldea, se desarrollaba cierta solidaridad horizontal basada
en las organizaciones tradicionales como las de jovenes que en-
traban en conflicto con la autoridad aldeana y apoyaban general-
mente los intereses de los campesinos medios y pobres,®” pero

36 Representante de las 389 aldeas del dominio de Sekura de la provin-
cia de Shimoosa en la peticiéon directa a altos funcionarios del shoogun
que, parece, tuvo lugar en 1653. Su nombre ha sido y es muy popular
gracias a las obras de los teatros populares y de la tradicién oral. Su
imagen herdica como defensor de los intereses de los campesinos oprimidos
y como ejemplo de hombre justo y dispuesto a hacer cualquier sacrificio
para bien de la gente de la comunidad, se conservé de una generacién a
la otra y revive en la mente de los campesinos atin en la actualidad. Los
campesinos de Sanrizuka de la provincia de Chiba (anteriormente Kamio-
sa) que lucharon contra la expropiacién de sus tierras para la construc-
cién del nuevo aeropuerto internacional, hicieron alusién a la tradicién
de Soogoro para movilizar y levantar el 4nimo de la gente. Tomura,
Issaku, Tatakaini, ikiru. Sanrizuka-toso, Tokio, Aoki-shoten, 1970; articu-
los y reportajes en el periédico Asahi, febrero-octubre de 1971.

37 En las organizaciones de jévenes no participaban los hijos herederos
de las principales familias de las aldeas. Por lo tanto, estas organizaciones
representaban mads los intereses de los campesinos medios y pobres. Acerca
de las organizaciones de jévenes: Yanagida Kunio, Meiji Taishooshi, Hei-
bon-Sha, Tokio, 1967. Capitulos 8 y 13.



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 203

que se circunscribia a su aldea. En los levantamientos aparecia
una mayor unidad entre las aldeas, pero en muchas ocasiones
se vefa limitado por obsticulos naturales y por la divisién feudal
de dominios. En las regiones donde habia numerosos pequefios
dominios como en la provincia de Mikawa, la situacién era un
poco distinta: los campesinos de los dominios se unian para pro-
testar o, por lo menos, se protegian mutuamente en caso de fugas
colectivas. Sin embargo, también se logré pronto la coordinacién
de los poderes feudales y en los casos de motines campesinos,
por ejemplo, suspendian la prohibicién de trasladar armas sin
permiso del gobierno del shoogun.®® Las organizaciones para la
propagacién de la fe de tradicion budista, como las llamadas
koo, a nivel del pueblo se convertian en cooperativas locales con
poco cardcter religioso y fines practicos. Estos koo, mezcldndose
con otras cooperativas de origen secular como los yui o kumi,
sirvieron parcialmente de base, en la época premoderna, para
organizar los levantamientos campesinos. Sin embargo, la ten-
dencia a circunscribirse a las condiciones locales dentro de los
limites geografico-administrativos, que present6 el koo tradicional,
impidi6 su utilizacién para extender el movimiento mas alld de
los referidos limites; pero hacia fines de la época premoderna,
surgié un nuevo tipo de esta organizacién basado en sectas sin-
créticas a las que nos referiremos mdas adelante.

3) Otra caracteristica importante de los movimientos campesi-
nos premodernos es que la mayorfa no basaba sus acciones de
protesta en una ideologia propia. Cuando criticaban a las auto-
ridades feudales lo hacian dentro de las normas de la ideologia
confuciana ortodoxa (mala administracion, severo hostigamiento,
etc.). En los yonaoshi-ikki se puede observar el surgimiento de
una conciencia popular capaz de transformarse en una ideologia
opuesta a la del régimen que, sin embargo, se mantuvo en su for-
ma primaria sin desarrollarse.

Los movimientos campesinos estaban aislados de los pensado-

38 El gobierno del shoogun distribuyé varios bandos por todo el pais,
prohibiendo las demandas por la fuerza, las fugas colectivas y los tumul-
tos (levantamientos). Kokusho, op. cit., el capitulo sobre “las legislaciones
en el periodo Tokugawa”. También se suspendieron temporalmente las
prohibiciones de traslado de armas fuera del territorio de un sefior.



204 MICHIKO TANAKA

res heterodoxos. La persecucién de los cristianos a principios de
la época premoderna estaba dirigida no sélo a prevenir la repeti-
ciéon de las rebeliones campesinas de Shimabara y Amakusa de
1638-39,%° sino también a eliminar cualquier posibilidad de dis-
crepancia. Frente a la alternativa de ser perseguidos o gozar de
privilegios convirtiéndose en religién oficial, todas las sectas, y
especialmente las que antes se habian opuesto a la hegemonia del
shoogun, sucumbieron o se transformaron perdiendo su caracter
insurgente. Por ello, los monjes budistas y los sacerdotes shintois-
tas que vivian en las aldeas no jugaron un papel de importancia
en el desarrollo de los movimientos campesinos; mas bien hacifan
de intermediarios entre los campesinos rebeldes y las autoridades
o, en su defecto, eran delatores.** En cambio, los monjes mendi-
cantes y los predicadores trashumantes de los santuarios shintois-
tas tuvieron otra actitud; como estaban relacionados con la tradi-
cion religiosa popular méas que con las religiones o cédigos mora-
les oficiales, ayudaron a difundir las historias de los levanta-
mientos y de sus martires.

Hacia mediados del siglo xviir aparecieron pensadores con ca-
racteristicas modernas en distintos campos que asimilaron la tra-
dicién confuciana, la shintoista y las ciencias occidentales a través
de estudios holandeses.#* Sin embargo, estos pensamientos funda-
mentalmente antifeudales tuvieron poca o ninguna influencia sobre
los movimientos populares.

En 1837 hubo un levantamiento dirigido por Ooshio Heiha-
chiroo, ex-funcionario del gobierno del shoogun, en la ciudad de
Oosaka; fue un caso excepcional en el que una élite urbana puso

39 Fueron acontecimientos que dejaron muy consternados a los gober-
nantes. Los campesinos se levantaron bajo la bandera de la cruz, con el
liderazgo de los vasallos de los sefiores derrotados en la batalla contra
Tokugawa Ieyasu, fundador del dominio de los Tokugawa. La capacidad
de resistencia de los campesinos, unidos por una fe comin que establece
una autoridad moral superior a las de los poderes seculares, alarmé a los
dirigentes del shogunato. )

40 Algunos templos budistas importantes como el de Kooyasan tenian
su dominio y su relacién con los campesinos era igual o mis hostil que la
relacién de los sefiores seculares con su poblacién. En el dominio de
Kooyasan, tuvo lugar un levantamiento campesino a raiz de severos hosti-
gamientos en 1720.

41 Por ejemplo, Motoori Norinaga, Hiraga Gennai, Miura Baien, Shiga
Kookan, Kobayashi Issa y Ueda Toshinari.



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 205

en practica la ideologia heterodoxa del confucianismo:. El motin
fue reprimido rdpidamente y aunque tuvo cierta repercusién en las
provincias a través de sus discipulos, no constituyé la tendencia
predominante.*2

Hacia principios del siglo X1x, en el momento de crisis del ré-
gimen, surgieron tres diferentes tendencias que alentaron el inicio
de acciones en busca de cambio: 1) Los estudios de Mito, una
corriente nacionalista radical que se difundié entre los guerreros
de bajo rango; 2) La ensefianza moralista vulgar que se difundibé
entre los campesinos y comerciantes acomodados; 3) La con-
ciencia de yonaoshi que se manifesté en los levantamientos, en
los movimientos populares religiosos y en las religiones sincré-
ticas.*?

IV. CARACTERISTICAS PRINCIPALES DE LA RELIGION POPULAR

La diferencia fundamental entre los yonaoshi-ikki y otros movi-
mientos campesinos premodernos es que en los primeros se legiti-
mizaba la rebelién invocando una autoridad superior —yonaoshi-
gami, el dios que corrige el mundo, los manes imperiales o el
mismo emperador— al tiempo que rechazaba o menospreciaba
al sefior y a los funcionarios. En estos levantamientos destaca
especialmente un hecho: no se ha podido establecer ninguna
relacién directa entre los numerosos casos ocurridos en distintos
lugares a pesar de sus notables similitudes en cuanto a su forma
de manifestacion.

Antes de examinar la tendencia yonaoshi de los levantamientos

campesinos veremos cuél era la tradicién de la religién popular y
las manifestaciones exclusivamente religiosas de este movimiento.

En el Japén premoderno ni el budismo ni el confucionismo
pudieron engendrar una corriente heterodoxa que a su vez sirviera

42 Sobre el levantamiento de Ooshio Heihachiroo: Hugh Borton, op. cit.,
pp. 93-96. Existe una biografia de Ooshio. Najita Tetsno. “Ooshio Heiha-
chiroo” en Personalities in Japanese History, A. Craig (ed.), University
of California Press, Berkeley, 1970, pp. 155-199.

43 Yasumaru Yoshio, grabacién de su conferencia en el Seminario de
Modernizacion (dirigido por Tsurumi Kazuko) en noviembre de 1972 so-
bre “La modernizacién y la ideologia popular”.



206 MICHIKO TANAKA

de fundamento filos6fico a las rebeliones. Es sintomatico el he-
cho de que las religiones sincréticas que surgieron hacia el final
del shogunato premoderno se basaran en la mayoria de los casos
en la tradicién shintoista popular.

La cultura japonesa se caracteriza por su politeismo y sincre-
tismo. Las religiones extranjeras, excepto el cristianismo de la
época moderna, no modificaron mucho este caricter fundamental.
En el campo, entre los simples campesinos, las religiones primi-
tivas relacionadas con cultos agricolas tuvieron gran importancia;
tanto las okagemairi y “eejanaika” como las religiones sincréticas
tuvieron sus raices en esta tradicién religiosa popular. Aqui se-
fialaremos los tres aspectos fundamentales que contribuyeron a la
formacién de la conciencia de yonaoshi como ideologia de trans-
formacién. 1) La religién premoderna era comunal, no indivi-
dual. La preocupacién fundamental fue la perpetuacién del culto
en el que se basaba la solidaridad familiar o aldeana. Todos los
muertos se convertian en dioses que pasaban a ocupar un sitio
en el pante6n familiar o comunal. Si habfan gozado de una vida
larga y feliz no perturbaban la paz de los vivos, pero si su vida
habia sido dificil o habian muerto insatisfechos, se debian adorar
de manera especial para apaciguar sus espiritus en pena, pues
podian dafiar las cosechas o causar desgracias. Los que no tenian
quienes los adorasen se convertian en espiritus errantes y podian
causar dafios. Los satisfechos se iban a una tierra lejana donde
reinaba la abundancia conocida en muchas ocasiones bajo el nom-
bre de Miroku, pero estaban siempre pendientes de lo que sucedia
en su tierra natal y regresaban al lado de los suyos en determi-
nadas épocas del afio para probar la comida de las ofrendas.

Los dirigentes de los levantamientos en muchas ocasiones fir-
maban con sangre la circular de reclutamiento y juraban frente
a las deidades de la comunidad; estaban dispuestos a sacrificar su
vida para convertirse en dioses y asi castigar a los malos fun-
cionarios y dar proteccién a sus aldeanos. Sus espiritus, se con-
vertian en los dioses temibles que a veces causan dafio a la gente.
Pero, se consideraba que los dioses poderosos eran también
temibles porque sus facultades podian ser empleadas para ayu-
darle. En los casos de urgencia la gente apelaba a los espiritus
convertidos en dioses de los dirigentes de movimientos para ob-



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 207

tener proteccién y ayuda.** Los dioses tenian carédcter local y
aunque existian algunos impuestos desde afuera cuando la antigua
corte imperial extendi6 su poder o en tiempo de la expansién de
los poderes guerreros medievales, el pueblo inventaba leyendas
para relacionarlos con su lugar. Es decir, los dioses, los espiritus
y los hombres convivian en un dmbito determinado.

Para los campesinos premodernos existia cierta vinculacion
entre las acciones humanas fuera de lo comin y las divinas, en
algunas ocasiones, la manifestacién de fuerza inusitada de los
campesinos rebeldes se interpreté como un acto divino. La des-
cripcién del yonaoshi-ikki de 1853 en el dominio de Nambu, ilus-
tra bien tal situacion:

Parecié que en las mentes de estos hombres que destruian [las
casas] habia entrado algin espiritu o diablo. Porque su fisonomia
era horrible y su fuerza tremenda. Atacaban las casas con la
rapidez propia de los monos que saltan 4gilmente de un arbol
a otro; y aunque eran muchos, no hubo ni un solo herido.4®

2) El levantamiento se comparaba a veces con el matsuri, fes-
tival de otofio organizado para agradecer a los dioses la buena
cosecha. Lo comin en ambos era la interrupcién de la vida ruti-
naria en el campo. La actividad cotidiana, frugal y austera, con-
trastaba con la abundancia y la libertad del dia de fiesta; el levan-
tamiento, por su extraordinaria vivacidad se asemejaba al festival.
En la costumbre popular existia la distincién entre ke, lo normal,
lo cotidiano, lo rutinario, y hare, lo anormal, lo extraordinario, lo
excepcional que se identifica con lo sagrado. Existieron distintas
normas para las ocasiones de hare y de ke. Esto favorecié el rapido
desarrollo del levantamiento pero no su continuidad y duracién.

3) El tercero se refiere a la fe en Miroku mezclada con la
devocién de Maitreya.*® Yanagida Kunio, Wakamori Taroo, Mi-

44 Sobre la veneracién de los espiritus de los dirigentes de levantamien-
tos, escribieron Sakurai Tokutaroo (Nihon no minkan shinkoo), Hayashi
Motoi (Hyakushoo-ikki no dentoo), Tamura Eitaroo (Ikii, Kumosuke,
Bakuto).

45 Yasumaru Y. (ed.), Minshuu-undoo no shisoo, Iwanami, Tokio,
1970, p. 176.

46 Uno de los boddhisattva. Fl culto devocional de Maitreya surgié en
el noroeste de la India. Lleg6 a Japén a través de China y Corea en el
siglo vi. Durante la época Heian (siglos vmi-xm) se difundié entre la no-



208 MICHIKO TANAKA

yata Noboru y otros estudiosos seiialan que varias manifestaciones
de esperanza milenaria se formularon con base en esta fe comin
que tenia su raiz en un estrato cultural muy antiguo del pueblo
japonés. Reconstruyendo los recuerdos populares fragmentarios
conservados por la tradicién oral, rituales y costumbres, se deduce
que Miroku representaba la tierra de donde habian llegado los
antepasados y por lo tanto el lugar a donde regresaban los espi-
ritus de los muertos. Légicamente era también la tierra de los
dioses. De esta tierra de la abundancia llegaban en barco los dio-
ses que trafan la felicidad y la prosperidad. Las antiguas canciones
que se cantaban en los matsuri o en la celebracién del Afio Nuevo,
expresaban el anhelo por la llegada del barco de Miroku o de la
era de Miroku.*"

Asi, el concepto de la era de Miroku se confundié con la idea
de yonaoshi, que estaba relacionada con cultos agricolas. La pa-
labra yo que ahora significa “mundo” o “época”, anteriormen-
te era sinénimo de la cosecha de arroz, de la misma manera que
la palabra toshi, afio, también significaba cosecha. Yonaoshi,
por lo tanto, equivalia a “mejorar la cosecha”, y expresaba el
principal deseo del pueblo agricultor. Se establecié de esta manera
una relacién entre el culto a los dioses, es decir, a los espiritus
de los antepasados que venian de la tierra de Miroku, y el con-
cepto de yonaoshi.

Posteriormente, cuando el budismo se difundié entre la pobla-
cidn, la creencia sobre la llegada de la época de Miroku se mez-
cl6 con la idea de la Tierra Pura, y el concepto de los dioses que
corrigen el mundo con el del boddhisattva Maitreya. Segin la
ensefianza budista Maitreya es el buda que llega para salvar a los
hombres 5 670 millones de afios después de haber entrado en el
Nirvana el Buda Shakyamuni. Sin embargo, los japoneses conti-
nuaron pensando que la época de Miroku estaria més proxima.

bleza, fusionindose con el budismo esotérico. Posteriormente fue des-
plazado por la devocién a Amitabha, un culto de devocién peculiar de
Japén. Sin embargo, se conservé entre las masas confudiéndose con las
practicas religiosas populares. Dainihon rekishijiten. Tokio, Kawadesho-
boo, 1964,

47 Wakamori Taroo, Kinsei mirokushinkoo no ichimen, en Shichoo,
Num. 48, 1953, pp. 145-148; Yanagida Kunio, op. cit., Vol. 1, pp. 73-78,
82-84, 106-108.



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 209

La idea de salvacién no llegd a tener suficiente profundidad filo-
sofica; mas bien se identificé con el auxilio en la necesidad, con
la abundancia de alimentos y con las satisfacciones terrenales.

Al mismo tiempo que se popularizé el budismo se popularizé
también la adoracién de la Diosa del Sol, Amaterasu Oomikami,
considerada como ilustre antepasado del clan imperial. Con el
fin de obtener el apoyo material que se habia aminorado por la de-
cadencia de la corte, los predicadores ambulantes del santuario
de Ise, donde se veneraba a Amaterasu Oomikami, hacian visi-
tas de pueblo en pueblo distribuyendo talismanes y organizando
peregrinaciones. Esto estd relacionado con la organizacion de los.
okagemairi (peregrinaciones al santuario de Ise) que abarcaron
principalmente las regiones centrales y occidentales del pais, don-
de la influencia de la antigua corte imperial, ya en decadencia,
habia sido més fuerte.*® Asi, desde el centro del pais y hacia occi-
dente, las religiones populares quedaron absorbidas por el culto
de Ise desde la Edad Media. Tal vez esto explique por qué la fe
en Miroku y la idea de yonaoshi se conservaron mejor en la region
oriental y en las islas Ryuukyuu (Okinawa) situadas en el extre-
mo sudoccidental del pais.+®

Hasta aqui los rasgos principales de la religién popular pre-
moderna. Examinaremos ahora méis detenidamente los okage-
mairi de 1771 y 1830 y los eejanaika de 1867, asi como los cul-
tos sincréticos comparandolos con los yonaoshi-ikki.

1. Los movimientos populares religiosos y la conciencia
de yonaoshi

Los levantamientos campesinos que expresamente manifestaron
la idea de yonaoshi se verificaron, en el este del pais, al mismo
tiempo que se desarrollaban tres grandes movimientos populares
religiosos en el centro y en el oeste: los okagemairi de 1771 y
1830 y los eejanaika de 1867.

Es importante destacar que estos movimientos populares reli-
giosos tuvieron lugar, sobre todo, en una regién relativamente
avanzada desde el punto de vista econémico, como son las pro-

48 Fujitani Toshio, op. cit., pp. 11-34.
49 Yanagida, op. cit., Vol. 1, pp. 106-108.



210 MICHIKO TANAKA

vincias cercanas a Osaka y Kioto. A principios del siglo XIX,
en la zona avanzada, surgié un nuevo tipo de accién: kokuso,
lucha juridica contra los mercaderes monopolistas.® Sin embar-
go, el problema de la capa més baja y oprimida de la poblacién
no podia resolverse mediante esta forma de lucha. Tampoco se
‘podian organizar en su defensa movimientos campesinos; no se en-
‘contraba suficiente apoyo en las aldeas para demandar a los cam-
pesinos acomodados quienes acababan de obtener los derechos
juridicos que afianzaban su posicion y eran los que les daban tra-
bajo. Los movimientos populares religiosos fueron la forma de
canalizar el descontento de los campesinos en vias de proletari-
zacién.

Veamos qué semejanzas y qué diferencias existieron entre los
yonaoshi-ikki y estos movimientos populares religiosos. En ambos
se observd que los participantes gozaron de un instante de eman-
-cipacién. En los okagemairi, la mayor parte de los peregrinos eran
pobres oprimidos que se escapaban de sus casas o de sus trabajos
sin dar aviso, actitud que en época normal hubiera sido castiga-
da y los participantes devueltos por la fuerza a su lugar de ori-
-gen. Sin embargo, durante los okagemairi estas acciones se tole-
raban.

Otra expresién de emancipacién era, como en los festivales
matsuri, 1a danza: okageodori (danza de agradecimiento) en el
okagemairi de 1830 y las de eejanaika. En estos movimientos
también se observd libertinaje sexual como reaccién a un estado
psiquico sumamente reprimido del individuo en proceso de prole-

50 Era una lucha juridica de un considerable niimero de aldeas contra
€l control monopolista de los comerciantes privilegiados de la ciudad de
Osaka, en defensa de los intereses comerciales e industriales locales. Por
ejemplo, en 1823, los campesinos de 1007 aldeas de las provincias de
Settsu y Koochi, quienes ya participaban activamente en la produccion
comercial de algodén, semilla de colza y otros productos, se unieron e
iniciaron un juicio contra los compradores monopilistas de Osaka ante
las autoridades representantes del shoogun en la misma ciudad. El resul-
tado fue favorable a los campesinos. En el mismo afio, los campesinos de
1 640 aldeas de las provincias de Settsu, Koochi e Izumi, iniciaron un
juicio en contra de la limitacién del comercio de aceite, obteniendo tam-
bién una solucién favorable. Ishii Takashi, op. cit., pp. 7-8; Ooishi y otros,
.op. cit., pp. 165-166.



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 21t

tarizaciébn y como experiencia emancipadora.’® En este aspecio,
los levantamientos de yonaoshi eran diferentes, se distinguian por
su moral colectiva més bien rigida, al menos en la primera etapa.
del movimiento.

En los movimientos populares religiosos también se presenta-
ron algunos elementos de protesta social. Durante el okagemairi
de 1830, en la aldea Nakao, provincia de Settsu, se logré que se
disminuyera el tributo anual negociando con los funcionarios al-
deanos en medio de bailes y cantos.’? Cabe sefalar la similitud
de fines entre los donativos forzados de yonaoshi-ikki y los “vo-
luntarios” en okagemairi de alimentos, dinero y otras cosas de
parte de los comerciantes, los prestamistas, los funcionarios de la
aldea y otras personas ricas o privilegiadas.*?

En los eejanaika, este ofrecimiento “‘voluntario” presentd una
mayor similitud con el caso del levantamiento de yonaoshi: em-
pleados del comercio, sirvientes, jornaleros, aprendices, en masa
entraron a las casas de los ricos y excitados por el baile y el
alboroto pisotearon las esteras de junco extendidos en el piso
exigiendo comida y bebida.

Para la mayoria de los campesinos pobres que llevaban una
vida de privaciones y prohibiciones, este levantamiento parecid,
de momento, un gran festival porque podian tomar todo lo que
deseaban; alimentarse como nunca, y tratar con desprecio a los.
funcionarios y a los ricos, 1o que era imposible en la vida normal.
La gente, en estado orgiastico, andaba disfrazada: los hombres

51 Es importante tomar en cuenta los cambios ocurridos en las formas
de noviazgo y matrimonio para comprender este fendmeno. En la época
premoderna existieron dos tipos de matrimonio: uno, el matrimonio pa-
triarcal del futuro jefe de familia arreglado por un casamentero. La boda
se celebraba piblicamente después de la cual la mujer comenzaba a vivir
con su esposo y dejaba de ser miembro de la familia de su padre. El otro,
el matrimonio de los demds hijos, que conservaba rasgos arcaicos, era el
matrilocal. Para arreglar asuntos de noviazgo y matrimonio de este dltimo
tipo, los grupos de jovenes casaderos jugaron un papel decisivo. Sin em-
bargo, por la decadencia de la comunidad agraria solidaria, y por el
comienzo de la migracién hacia las ciudades, el segundo tipo de matrimo-
nio decayd. Se produjo una situacién que dejé frecuentemente a la masa
preproletaria tanto rural como urbana sin oportunidad de noviazgo y
matrimonio.

52 Yanagida sefial6 la funcién religiosa del baile en la tradicién religio-
sa popular, op. cit., Vol. I, pp. 81-84,

53 Fujitani, op. cit., pp. 94-97.



212 : MICHIKO TANAKA

se vestian de mujeres y las mujeres de hombres, como en el yo-
naoshi de los distritos de Shinobu y Date, provincia de Iwashiro,
en 1866. En el levantamiento de la provincia de Musashi ese
mismo afio, los rebeldes confeccionaron banderas de distintos
colores con la ropa de lujo que sacaron de las casas ricas lo que
dio apariencia festiva a la aglomeracion. Durante el periodo
Keioo, en las provincias de Shinano y Koozuke hubo un levanta-
miento campesino bajo el simbolo del baston sagrado, bonten.
El uso del bonten para dirigir el motin se observé también duran-
te el levantamiento de 1782 que tuvo lugar casi en la misma
regién. Tanto Tamura como Shooji consideran de especial impor-
tancia el uso de este bastén porque, segin ellos, en otro tiempo
habia simbolizado la creacién del mundo. Existen dudas sobre
si los campesinos conocian realmente su significado original:
simbolo de la cosmogonia en el hinduismo antiguo, adoptado en
la tradicion de la religién popular como un elemento importante
del matsuri. De todas maneras, su utilizacion indica la importancia
que tenfa la forma tradicional de pensar y actuar en la organiza-
cién de los movimientos populares de protesta. Kokusho Iwao,
pionero en el estudio de los levantamientos campesinos, registro
un caso de levantamiento donde los campesinos, cargando el pa-
lanquin que se usa para transportar el cuerpo divino, entraban
a las casas de los funcionarios aldeanos, de los campesinos y de
los comerciantes ricos y si no satisfacian sus demandas las piso-
teaban.’* Tatsuzoo, lider del levantamiento que examinaremos
después, llam6 a su movimiento “festival para corregir el mundo”
(Seken yonaoshi no matsuri) en su declaracion ante el funciona-
rio del shoogun.

2. Los cultos sincréticos a fines de la época premoderna
y la conciencia de yonaoshi

Hacia fines del shogunato premoderno, surgieron varios cultos
de carécter basicamente sincrético los cuales a pesar de la per-
secucion oficial extendieron poco a poco su influencia entre los
comerciantes, los artesanos, los campesinos e, incluso, entre los
guerreros. Su modernidad se debié al hecho de ser fundamental-

5¢ Kokusho, op. cit.; Yasumaru, la grabacién referida.



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 213

mente religiones individualistas en vez de estar basados en la
comunidad familiar o aldeana. Los creyentes se organizaban en
koo, grupos de estudio y discusién dirigidos por los més cono-
cedores de la fe. Esta forma de organizacién introducida por los
monjes budistas en la Edad Media que fue heredada y convertida
en cooperativas mutuas de caricter netamente secular y local por
la sociedad de la época premoderna, recuperd su funcién religiosa
facilitando la aparicién de unidades que sobrepasaban las divisio-
nes feudales. .

Unos cultos surgieron con base en culto a las montafias como
Jikkoo-kyoo, Fusoo-kyoo y Ontake-kyoo, Taisha-kyoo. Otros fue-
ron propuestos por sus fundadores como un producto de la ilu-
minacién divina como Kurozumi-kyoo, Tenri-kyoo, Konkoo-kyoo
y Nyorai-kyoo. Posteriormente, bajo la presién del gobierno de
Meiji,® casi todos ellos pasaron a formar parte del shintoismo,¢
aunque muchos no presentaban suficientes rasgos shintoistas.

Segtin Murakami Shigeyoshi, se pueden sefialar cuatro carac-
teristicas comunes en estos cultos:*” en primer lugar, la existencia
del concepto de salvacién a través de un dios tnico y superior,
o sea la tendencia monoteista. Esto es reflejo de una época de
transformaciones politico-sociales. Aparte de Nyorai-kyoo, en el
que se reconoce la influencia del cristianismo,’® Amaterasu Oomi-
kami de Kurozumi-kyoo y Daisosanjin de Maruyama-kyoo son
deidades tnicas y como tales consideradas con el poder de mate-
rializar el mundo ideal. En algunas de estas religiones se desarro-
116 el concepto de yonaoshi.

Otra caracteristica comiin es la predominante orientacién hacia

55 F] gobierno del régimen moderno imperial y centralizado que se es-
tablecié después de la Restauracién Meiji.

56 Al principio, el shintoismo se declaré religién exclusiva de estado
pero pronto se modific6 la politica religiosa con mayor tolerancia hacia
el budismo y el cristianismo. Se hizo una distincién entre el shintoismo
ritual de estado y el religioso de sectas. Se introdujo el sistema de registro
de sectas para un mejor control por el gobierno. Por el caricter sincréti-
co del shintoismo, todas las sectas nuevas no clasificadas fueron incluidas
dentro de este tltimo. ) i

57 “Bakumatsu-ishin no minshuu shuukyoo ni tsuite”, en Minshuu shuu-
kyoo no shisoo. Iwanami, Tokio, 1971, pp. 568. s.

58 Concepto del Dios creador del mundo (Nyorai=Buda); amor ilimi-
tado del dios; pecado original; ignaldad frente a Dios; oposicion de Dios
a Satanis, etc. ’



214 MICHIKO TANAKA

las satisfacciones en este mundo. Las preocupaciones principales
eran problemas mundanos: como la salud, la prosperidad, la paz
interna del individuo. El culto de Nyorai-kyoo era una excepcién
también en este aspecto por la importancia que daba a la salva-
cién en el Més All4, problema que en general preocupaba muy
poco a las demas. En el caso de Tenri-kyoo, no reconocian tedri-
camente otra vida después de la muerte, ni consideraban necesario
culto a los antepasados.

El tercer rasgo comiin de estas sectas_era el humanismo y el
amor hacia la gente del estrato social mas bajo, porque habian
surgido y crecieron apoyandose en éste. Su forma de organizacion
se caracterizaba por la ausencia de la distincién de clases, de
estatus social, y de sexo; siempre existi6 un gran sentido iguali-
tario. En la tradicidn religiosa del pueblo japonés no existia el
concepto de pecado original, ni de la exclusividad y por lo tanto
estos cultos con base humanista se caracterizaban por su opti-
mismo y tolerancia.

Y por dltimo la aparicién de una visién embrionaria de los
problemas relacionados con el poder politico, la sociedad y la
nacién, fenémeno desconocido entre la masa premoderna. La con-
ciencia que surgia en cada individuo de transformar el orden
social ante la crisis del shogunato se canaliz6 a través de estos
cultos cuando no se expresé en otras formas de movimientos
sociales. Con esta nueva manera de enfrentar los problemas poli-
ticos sociales resurgié la tradicion de las sectas combatientes
de los siglos x1v a xvi. Los cultos de Tenri y Maruyama presen-
taron claramente en términos escatologicos la idea de yonaoshi
como transformacién social; en cambio Konkoo-kyoo daba mayor
importancia a la salvacién individual con tendencia a la neutra-
lidad en los cambios de poder.

V. EXAMEN DE UN CASO: LEVANTAMIENTO CAMPESINO
EN EL DISTRITO DE KAMO DE LA PROVINCIA
DE MIKAWA EN 1836

Tomando en cuenta los elementos considerados anteriormente,
examinaremos un caso concreto: el levantamiento que se produjo



LA CRISIS DEL ‘“SHOGUNATO” PREMODERNO 215

en la provincia de Mikawa en 1838. La eleccién se fundamenta en
su representatividad y en las posibilidades de acceso a fuentes
publicadas. Presenta este caso algunas caracteristicas peculiares
que influyen en su desarrollo. En primer lugar, en cuanto a direc-
cién, composicién de la masa de participantes, organizacién, des-
arrollo y fines del movimiento, posee los rasgos principales del
yonaoshi-ikki que se sitia entre levantamientos comunales y moti-
nes de la masa preproletaria. En segundo término, tuvo lugar en
una zona semidesarrollada del centro del pais, fundamentalmente
agricola, autosuficiente pero influida por la economia mercantil.
Las aldeas que fueron escenario del levantamiento se encontraban
en el angosto valle de la cuenca del rio Asuke. Los rasgos de
unidad que presenta la poblacion de este lugar, asi como su aisla-
miento de otras regiones son caracteristicas muy comunes en el
Japén premoderno. Por otra parte se daba el hecho de que tan
reducido territorio estaba dividido en varios dominios. En tercer
lugar, el levantamiento se desarrollé en el momento de la crisis
estructural del shogunato premoderno, época de numerosos movi-
mientos campesinos. Durante la década de 1830 hubo 279 mo-
vimientos campesinos en todo el pais, la mayor cifra registrada
en la época premoderna.’® Con el propdsito de superar la crisis,
tanto el gobierno del shoogun como los sefiores de los dominios
llevaron a cabo algunas reformas. Segin el estudio de Fukawa
Seiji, el reformador principal del gobierno del shogunato, Mizumo
"Tadakuni, llegd a darse cuenta de la necesidad de hacer refor-
mas cuando tuvo que resolver el problema del levantamiento que
examinamos. Por iltimo, la provincia de Mikawa tiene una larga
tradicién de movimientos campesinos. Fue la escena de las re-
beliones religiosas populares de la edad media,®® de levantamien-

59 Aoki, Kooji, op. cit., p. 18.

60 Por ejemplo, Ikkoo-ikki de la provincia de Mikawa en los afios 1564-
69 Nihon rekishi daijiten kawade-shoboo, Tokio, Vol. 22, Fig. 23-4. Se-
gin los trabajos de Yanagida, en esta region, igual que en otras regiones
del dominio de la secta Ikkoo, se conservaban “monjes con cabello”, mon-
jes que llevaban una vida seglar sin tomar formalmente los habitos y que
sélo en ocasiones en que asi se requeria cumplian funciones religiosas.
Muchos tuvieron domicilio fijo pero también habia trashumantes. Yana-
gida considera que este tipo de sacerdocio habia surgido con anterioridad
a la introduccién del budismo en Japén y representaba la tradicién po-
pular arcaica.’



216 MICHIKO TANAKA

tos campesinos en la época premoderna (su nimero asciende a
cincuenta y seis)®* y, en el periodo de Meiji, centro del desarrollo
y de la confluencia de movimientos rurales con diferentes orienta-
ciones ideoldgicas. Corresponden a esta época el movimiento de
Asociaciones de Retribucién con Virtud (Hootokusha); la secta
de Maruyama de los campesinos pobres y medios apoliticos asi
como los Partidos de los Pobres o de los Deudores de los campe-
sinos pobres y arrendatarios politicamente desarrollados.

Describiremos primero el caso para luego analizarlo.

Descripcion del levantamiento campesino en el distrito de Kamo
de la provincia de Mikawa en 1836%

La provincia de Mikawa estd situada casi en el centro del pais,
sobre la costa del Pacifico. El levantamiento tuvo su origen en
los distritos de Kamo y Nukata, en las laderas de las montafias
que rodean el llano de Okazaki. En esta regién habia territorios
de mas de veinticinco sefiores. En el movimiento participaron
247 aldeas y ciudades con una poblacién total de méas de doce
mil personas. La mayoria de las poblaciones eran pequefias y se
hallaban a lo largo de valles o rios. Por la escasez de tierras de
labor se habian desarrollado varias subprofesiones como la indus-
tria forestal, carpinteria y producciéon de papel. En la época pre-
moderna, en las regiones donde fue necesario desarrollar activi-
dades econémicas mixtas es donde antes penetr6 la economia
comercializada. La ciudad de Asuke es un ejemplo tipico de cen-
tro local de comercio.

En el verano de 1836 las calamidades naturales arruinaron gran
parte de la cosecha, provocando un alza del precio del arroz, de
los cereales y de otras mercancias lo cual permitié la aparicién
de los especuladores. En estas circunstancias los hermanos car-
pinteros Senkitsu y Shigeki de la aldea de Kugyuu, y Senzoo de

61 Aoki, op. cit., p. 21.

62 Para describir el levantamiento nos hemos basado fundamentalmente
en dos obras: “Kamono sawagitage”, de Watanabe Masaka, sacerdote
shintoista contemporineo del acontecimiento incluida en Minshuu undoo
no shisoo, pp. 237-272, y Fukawa Seiji Noomin soojoo no shisooshiteki
kenkyuu, Miraisha, Tokio, 1970.. Para agilizar la presentacién, se elimi-
naron notas y referencias a estas obras cuando se consideré innecesario.



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 217

la aldea de Kitakawamukoo, elaboraron un plan para provocar
disturbios y conseguir asi la baja de los precios. Invitaron a par-
ticipar en esta protesta a Tatsuzoo de la misma aldea y Ryuusuke
de Matsudaira-goo por la buena fama que tenian como oradores
y conciliadores.

Se convocd una reunién clandestina para la noche del 20 de
septiembre a la que asistieron representantes de muchas aldeas.
Algunos campesinos no estaban convencidos totalmente de la ne-
cesidad del levantamiento, pero Tatsuzoo con su habilidad politi-
ca unific6 la opinién de la junta esgrimiendo el falso argumento
de que ya se habian levantado otras aldeas. Participaban tam-
bién campesinos que habian llevado consigo alimentos para
iniciar inmediatamente la protesta. Se acordd que a la noche si-
guiente comenzaria el levantamiento y se-establecieron tres metas
bésicas: 1) Que la tasa para el cambio del arroz fuese de ocho
to® por cada ryoo;®* 2) que se bajasen los precios del sake,
(bebida de arroz) y otras mercancias; 3) Suspension del pago de
la cuota de tanomoshi-koo.*> Se hizo llegar a los jefes de todas
las aldeas del distrito una circular exigiendo el envio de dos re-
presentantes de cada aldea. La noche del dia 22, en la aldea
de Takiwaki, en el dominio del pequefio sefior Matsudaira® se
reunieron cerca de 70 personas, se¢ presentaron con herramientas
. de trabajo y varas de bambi. Al saber que de la aldea de Taki-
waki no participaba nadie por orden del jefe, destruyeron su
casa. Cuando pasaron por la aldea de Nagamine ya se habian
reunido cerca de cien personas e hicieron una gran fogata para
animar a los participantes. Se verificaba el nombre de la aldea y
el nimero de adherentes de cada una; al marchar se iban enu-
merando las aldeas que participaban para evitar su desercion.

El sefior Matsudaira, enterado del levantamiento, prohibié que

63 Unidad de capacidad, 8 fo = 144 litros.

6¢ Unidad de dinero, 2 ryoo = ca. 255 g. de plata. Honjo Eijiroo, The
Social and economic history of Japan, Russell & Russell, New York, 1965.

65 Una cooperativa financiera para la ayuda mutua. Se utilizaba para
liquidar las deudas. Se pagaba una cuota cada afio y en base a un sorteo
se obtenia una cantidad considerable del dinero que se habia reunido.

68 Se consideraban grandes sefiores a quienes tenian ingresos de mas de
10000 koku de arroz. Aqui convencionalmente, nombramos medianos a
los sefiores que tenian m4s de 1000 koku de arroz; y pequefios a los que
tenian menos.



218 MICHIKO -TANAKA

participase la gente de su dominio y pidi6 ayuda al sefior Oka-
zaki, del dominio cercano mas grande, para someter a los rebel-
des. Este movilizé su fuerza armada pero se limitd a concentrar-
la a lo largo de la frontera de su dominio.

En la madrugada del dia 22, los rebeldes llegaron a la aldea
de Onuma, del dominio mediano del sefior Ishikawa. Destruye-
ron la casa de Hinoya Genpachi productor de 1500 koku de
sake anualmente. La masa lo consideraba culpable del alza del
arroz. También intentaron atacar la casa de Suga Yooshin, que
estaba relacionado con el gobierno del dominio y a quien tal vez
por eso se le consideraba responsable del descontento de la po-
blacién. Sin embargo, gracias a la intervencion de los funciona-
rios aldeanos y del monje del templo Toojuin, se impidié el ata-
que. A cambio, Suga prometié transmitir las demandas de los
rebeldes al sefior.

Las noticias sobre estas acciones habian llegado ya también
al apoderado del shoogun en Akasaka, de la misma provincia,
quien pidi6 a los sefiores de Okazaki y Komo que enviaran gue-
rreros para apoyar la represién. Sin embargo, no aprobd las ac-
tividades independientes de las fuerzas de estos sefiores fuera de
sus territorios.

Cerca de las seis de la mafiana la masa rebelde entr6 en la
aldea de Oriji, del dominio del gran Sefior Honda, y destruy6 la
casa del jefe por no haber enviado aldeanos de esa localidad. La
siguiente accién violenta se desarroll en la aldea de Iwatani que
pertenecia al pequefio sefior Kaji, donde fue destruida la casa
del comerciante en cereales. Para entonces el niimero de partici-
pantes habia aumentado a unas 2 000 personas. En esta aldea
fue detenido por los propios rebeldes y entregado al jefe de la
aldea el autor del robo de una azada. En la aldea de Hiasu co-
mieron kakis (fruta que abundaba en esa regién) hasta hartarse,
y recibieron manjares de los campesinos ricos; esto se repitié en
la aldea de Makaito. Cuando los campesinos rebeldes marchaban
por la aldea de Miyaguchi llegé la noticia de que en la de Shi-
mokoochi los esperaban los mayordomos de los sefiores Okudo-
no, Ooshima y Kugyuudaira para escuchar sus demandas. Los
lideres decidieron entonces dirigirse sin demora a esta aldea. Aun-
que entre los nuevos contingentes que venian de las aldeas cer-



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 219

canas a Asuke hubo quienes recomendaron dirigirse a esta ciudad
para castigar a los comerciantes ricos, los rebeldes decidieron
apresurarse para llegar a Shimokoochi pasando antes por las al-
deas de Ootsu y Chihara, donde hubo hechos que posteriormen-
te despertaron las sospechas de la masa contra Tatsuzoo. En la
primera, el productor de sake, Hirabee logré salvar su casa de la
destruccién tratando con Tatsuzoo; prometié disminuir la produc-
cién y entregé dinero al dirigente. En la segunda Jinbee, quien
se habia apropiado de los fondos para la reconstruccién de un
templo en Kioto,*” que habian sido recolectados entre los cam-
pesinos de la zona, logré también salvarse negociando con Tat-
suzoo, que encabezaba la vanguardia. Los que iban detrds se
extrafiaron de que la casa de Jinbee, incluida en la lista de obje-
tivos de ataque, estuviese intacta y la destruyeron a pesar de las
protestas del duefio. Al enterarse de esta desobediencia los diri-
gentes regresaron a la aldea de Chihara; Ryuusuke detuvo a pa-
los a los campesinos que destrufan la casa; Tatsuzoo los amarré
pero fueron liberados por Ryuusuke posteriormente.

Descansaron la noche del 22 al 23 en torno a la casa de Tat-
suzoo, en la aldea de Shimokoochi. Al amanecer del dia 23 uno
de los lideres, Zenshiroo, propuso ratificar nuevamente las de-
mandas del movimiento que fueron aprobadas por la mayoria,
aunque hubo objeciones de Tatsuzoo y otros.®®

Los rebeldes desayunaron sake y la comida que les ofrecieron
los comerciantes de las aldeas de Shimokoochi y Kugyuu.

A la casa de Tatsuzoo llegaron los tres mayordomos para in-
vestigar la situacién. Al preguntar los nombres de los lideres,
Tatsuzoo contesté que si los necesitaban él mismo los detendria
y entregaria a las autoridades. Ante tal declaracién los funciona-
rios se retiraron, pero las sospechas que abrigaban los partici-
pantes contra Tatsuzoo parecieron confirmarse con esas palabras
suyas, y aunque éste traté de resistir, su casa fue destruida por

67 Nishihonganji, uno de los templos principales de la secta Verdadera
(Shinshuu). En la regién tratada prevalecia aparte de esta ultima la secta
de Tierra Pura (Joodo shuu). Estas sectas sirvieron como base ideologi-
ca de grandes rebeliones del siglo xvi, ikkoo-ikki.

68 Ta mayor objecién de Tatsuzoo parece que se referia a la tasa de
cambio de arroz para el tributo. El propuso seis o de arroz por un ryoo,
tasa mas razonable desde un punto de vista realista.



220 MICHIKO TANAKA

completo en un instante. Derribado Tatsuzoo, la multitud de dos
mil quinientas personas, continué su camino pero los funciona-
rios de varios sefiores le dieron alcance informando que acep-
taban las demandas con el fin de evitar el conflicto.

Volviéndose a la aldea de Miyaguchi se reunieron cerca del
santuario de Rokusho para discutir el plan a seguir. Se envid
una nueva circular a las aldeas por donde iban a pasar. Después
del retiro de Tatsuzoo, aparecié una persona con el rostro cu-
bierto para encabezar el movimiento (hecho este cuyo significa-
do expondremos mas adelante). En la mafana del 23, al llegar
a la aldea de Nakamura, la cifra de participantes ascendia a 3 000.
Alli destruyeron la casa de un prestamista y un almacén de arroz.
En la aldea de Nakakaito, se impidiéo el ataque a la casa del
comerciante de cacerolas con la intervencién de los funcionarios
del sefior Okudono. Los campesinos de esta aldea se retiraron del
movimiento, segin se dice, porque logré convencerlos el jefe ma-
yor de aldeas. No obstante, la fuerza del movimiento todavia
creci6. En la aldea de Hirayabu, obtuvieron comida y bebida fa-
cilitadas por un prdspero comerciante de sake. En la de Yanami,
atacaron a la casa de Tomokichi, rico prestamista conocido por
su codicia, esparcieron por el suelo todo el dinero que encontra-
ron destruyendo todo, hasta las figuras de boddhisattva y otros
objetos religiosos. Algunos participantes fueron puestos en ma-
nos de los funcionarios aldeanos acusados de robo. Al pasar por
la aldea de Norisada descubrieron oficiales armados del sefior
Ooshima pero no les hicieron caso.

En la tarde del mismo dia entraron en la ciudad de Asuke, en
el dominio del sefior Honda. El mayordomo y varios guerre-
ros armados con palos y lanzas estaban en espera de los re-
beldes. Los campesinos, que para entonces ya llegaban a mds
de 4 000 los hicieron a un lado y sin ninguna dificultad se diri-
gieron a la casa del comerciante de sake, Yomohachi, donde
mientras destruian la propiedad uno de los rebeldes declaré:

Escuchad bien lo que os digo. Vosotros, que tenéis el oro y la
plata, habéis comprado una gran cantidad de arroz ignorando los
sufrimientos de los pobres y la habéis convertido en sake para
acrecentar vuestras bolsas. Asi, habéis robado el dinero de los



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 221

otros. Por esto bien merecéis un castigo. Aqui llegaron los dioses
que corrigen el mundo para daros merecido castigo. jRecibidlo! 69

También destruyeron dos casas de fabricantes de sake, una de
un comerciante en cereales y otra de un comerciante en papel.
Debido a la fuerza aplastante de los rebeldes, los funcionarios
de la ciudad tuvieron que aceptar todas las demandas anuncian-
dolo en carteles colocados por las calles.

Después, la mayoria de los campesinos se dirigié a la ciudad
de Komo, del dominio del gran sefior Naitoo, pero una parte fue
a las aldeas Uto y Yamawarabi para exigirles su participacion.
Los que encabezaban la marcha dijeron a los jefes de estas lo-
calidades: “Como ya lo hemos anunciado, los aldeanos de 15 a
60 afios de edad tienen que unirse a nosotros para corregir el
mundo. Los que no lo hagan, serdn castigados.”

Los jefes de las aldeas insistieron en que la prohibicién de su
sefior les impedia unirse a los rebeldes y ofrecieron en cambio
proporcionarles alimentos. Esto no satisfizo a los campesinos que
estaban concientes de su fuerza, capaz de proporcionarles todo
lo que necesitaban y por ello respondieron:

iQué presumido es este jefe de aldea! El dios que corrige el
mundo no lo tomard en cuenta. jQué absurdo no enviar a nin-
guno! Cuando tenemos hambre el cielo nos regala el sake y la
comida y cuanto necesitamos. jDejad entonces vuestra insensa-
tez! 71

Destruyeron sus casas y marcharon a la ciudad de Komo para
unirse a los demas. Durante la noche del 23 al 24 recibieron co-
mida y bebida en varias casas ricas de las aldeas de Iwasaki,
Noguchi, Nagakane y Chikaraishi.

Antes de llegar a Komo, varios sefiores accedieron a sus de-
mandas. Mientras los dirigentes negociaban se dio un caso de
ataque a la propiedad.

A esas alturas ya se organizaba en Komo una contraofensiva
comin por orden del representante del shoogun, con la partici-
pacién de varios sefiores.

69 “Kamono...”, p. 250.
70 Ibid., p. 251.
71 Id,



222 MICHIKO TANAKA

Los tres mil rebeldes cruzaron el rio Yahagi en cinco embar-
caciones y una avanzadilla que confiaba en su capacidad defen-
siva realizé una incursion en la ciudad. Al chocar con las fuerzas
represivas los rebeldes hicieron burla de nuevo de los guerreros.

(Para qué sirven esas lanzas? Son initiles contra los dioses que
corrigen el mundo. Nosotros no queremos ni rifia ni polémica y
tampoco venimos para hacer dafio a la gente. Si aceptdis nuestra
peticion todo se arreglarid. De otro modo tendremos que destruir
vuestras casas. ;(Habéis salido ya a recibir al dios que corrige el
mundo? Si os resistis, seréis castigados.?2

Los disparos al aire que hicieron las fuerzas de represion no
asustaron al principio a los rebeldes; pero cuando apuntaron al
cuerpo y cayeron varios, muertos y heridos, cundié el pénico;
en poco tiempo se dispersaron; algunos fueron arrestados. Entre
los rebeldes hubo gran confusidn y la mayoria desertdé huyendo a
las montafias. No obstante, una parte siguié la lucha. El grupo
que marché hacia el norte en la aldea de Kano destruyé la casa
de Heisuke, pero posteriormente fue dispersado por las fuerzas
represivas. Otro grupo regresé a la ciudad de Asuke y atac las
propiedades de dos comerciantes en cereales; el ataque a la casa
de un comerciante en aceite llamado Denroku se impidi6 gracias
al acuerdo logrado por los funcionarios de la ciudad y un monje
del templo Koseki. El grupo, perseguido por las fuerzas del se-
fior Okasaki, al llegar a la aldea de Imaasadaira atac un taller
de tefiido y un puesto de vehiculos. Los insurrectos fueron re-
primidos después de destruir otras dos casas, mientras discutian
qué camino seguir.

Los campesinos detenidos por los funcionarios de los sefiores
una vez anotados sus nombres y la aldea de procedencia, los en-
tregaron a sus respectivos patrones. En poco tiempo fueron dete-
nidos los principales dirigentes. Ryuusuke y Shigeki cayeron por-
que Tatsuzoo, detenido anteriormente, dio sus nombres. Llegaron
desde Edo funcionarios del shoogun para realizar una investiga-
cién y antes de finalizar el afio se habian interrogado m4s de
mil personas. En febrero del afio siguiente se decidié enviar a
Edo a los ocho lideres principales: Shigekitsu, Senzoo de Kawa-

72 Id.



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 223

mukoo, Ryuusuke, Toobee, Senzoo de Kugyuu, Tatsuzoo, Marue-
mon y Kanaemon. La madrugada del 8 de marzo, Senkitsu,
Shigeki, Ryuusuke, Senzoo de Kawamukoo y Toobee decidieron
suicidarse en la cércel; sélo pudo salvarse la vida a Senkitsu,
quien con los tres restantes —Tatsuzoo, Kanaemon, Maruemon—
fue trasladado a Edo donde se les sometié a un interrogatorio.
La sentencia final sobre este caso llegé a las aldeas participantes
més de un afio y medio después del levantamiento. Para enton-
ces los cuatro dirigentes habian muerto ya en la cércel de Edo.
Aparte de los castigos a los dirigentes, el fallo fij6 una multa
para todas las aldeas relacionadas con el movimiento cuyo mon-
to variaba segin su capacidad tributaria. Algunos de los diri-
gentes eludieron el castigo abandonando sus aldeas. Para los se-
fiores, no se establecié ningdn castigo. El gobierno del shoogun
dio compensaciones a los jefes de aldea cuyas casas habian sido
destruidas al querer evitar la participacién de sus aldeanos. El
sefior Okazaki, que contribuy6 en mayor medida a reprimir el le-
vantamiento, fue premiado por el consejero del shoogun Mizu-
no Tadakuni.

Hasta aqui la descripcién del movimiento. Examinaremos aho-
ra una parte de los documentos relativos al interrogatorio de los
detenidos: primero se presenta el de uno de los participantes y
luego el de Tatsuzoo.

Interrogatorio a Kondoo Mohee™

Mohee: Me llamo Kondoo Mohee y soy de la aldea de Yana-
yama...
Funcionario: ;(Con quiénes viniste?
Kondoo: Vine con muchas personas: chaparras, altas, morenas
con la cara rojiza, con la frente asoleada, con la boca chue-
" ca, también ancianas de espaldas encorvadas. Vi también una
persona tan baja que me parecié cortada por la mitad y ha-
bia un hombre cuya cara parecia un camote.
iYa basta! ;Y a donde fuiste?
:Fui a la papeleria de Asuke y me encontré con que estaban
repartiendo sopa gratis. También ofrecfan mucho sake. Tomé

7~

73 Fukawa, op. cit., p. 105.



224 : MICHIKO TANAKA

tres tazas. Después volvi a tomar dos tazones de sopa y de
nuevo dos o tres tazas de sake. Cuando sali de la tienda todo
daba vueltas a mi alrededor y, finalmente, me dormi recar-
gado en el farol de piedra. Después de esto no me acuerdo
de nada.

jBasta, basta!

Interrogacion a Tatsuzoo™

Funcionario: ;Cuél es la ocupacion de tu familia?
Tatsuzoo: Soy campesino.

.o

o

.

(De qué tamafio es tu tierra?

Tengo alrededor de 40 areas de arrozales y 80 4reas de cam-
po de cultivo.

(Eres el tnico que trabaja la tierra?

La trabajo con un criado que se llama Tamezoo.

(Cuéntos afios tienes?

|

Naci en el afio del dragbn (1796), y tengo 41 afios [...]
(Y cuanto arroz cosechas?

En un afio normal, cosecho 22 a 23 bolsas de arroz.
(Cuéntas personas hay en tu familia?

Mi madre, mi mujer, mis hijos, en total somos cinco. Tam-
bién estan el criado Tamezoo y un caballo.

3|

[...] primero quiero responder a su pregunta: si tengo una
cosecha de arroz de 22 a 23 bolsas anuales y puedo mante-
ner a mi familia decorosamente, os preguntaréis por qué en-
tonces me propuse ser lider de los disturbios e invitar a mu-
chas personas a seguirme, causando dificultades a todo el
mundo. Es cierto que las cinco o seis personas de mi familia
podian vivir decorosamente, pero muchas otras sufrian difi-
cultades y morian de hambre. En vista de esa situacién, nos
reunimos en Ishimidoo y acordamos llevar a cabo “el fes-
tival para corregir el mundo” (Seken yonaoshi no matsuri)
para auxiliarnos mutuamente y salir de problemas. Por lo

74 “Kamono ...”, pp. 276-8.



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 225

tanto, de ninguna manera fue para causar trastornos a los
demds, como vosotros pensdis.

F: ;(Cémo?! (El festival para corregir el mundo? El destruir
las casas y quebrar barriles, jjesto es el festival para el co-
rregir el mundo?! ;Qué imbécil es este hombre!

T: Si, sefior. Si una persona compra arroz para especular y con
él hace sake mientras hay gente muriéndose de hambre, ese
si crea dificultades a todo el mundo. Si [nuestro sefior] fuera
grande habria remedio. Pero como es pequefio, se les quita
todo a los que algo tienen y a los que nada poseen se les
abandona sin misericordia y se les deja morir de hambre. To-
dos juntos fuimos a presentar la peticién a las casas ricas,
Pero no pensdbamos destruirlas. [Si hubo destrucciones] fue
por las rifias imprevistas. A los hombres que hacen sufrir a
los demés les conviene sufrir a veces para que no encuentren
obst4culos al entrar en el paraiso.

F: ;Cierra la boca! {Qué falta de respeto a las autoridades! No
te corresponde juzgar a los sefiores.

T: Si me corresponde. Cuando arriba se ignoran las leyes mo-
rales también se ignoran abajo, y en este caso en mayor gra-
do. [...]

T: El sefior Okazaki, el sefior Komo y otros sefiores, se presen-
taron en un tremendo desfile con arcos, fusiles y arcabuces.
(Asi serian los preparativos para la guerra en tiempos pasa-
dos? Pero, si son puros campesinos que saben manejar sélo
la azada y el arado, con s6lo una orden del sefior, habria
de apaciguarse. Me pareci6 exagerado aquel preparativo. He
oido que los labradores estdn de parte del shoogun, y nuestro
sefior también deberia tratarlos bien. Si hay heridos entre los
campesinos, ciertamente seria lamentable.

VI. ANALISIS DEL LEVANTAMIENTO EXAMINADO

Para analizar las caracteristicas principales del levantamiento des-
crito se tomard en cuenta a otros movimientos semejantes, tratan-
do los siguientes puntos: I) Organizacién y desarrollo; 2) Cau-
sas y propésitos; 3) Liderazgo y participantes; 4) Conciencia.



226 MICHIKO TANAKA

1. Organizacion y desarrollo

El desarrollo del levantamiento en general siguié el patrén co-
mdn a todos los movimientos campesinos premodernos de las al-
deas situadas en las laderas de las montafias: comenzé en las
aldeas marginales y se dirigié6 luego hacia los mayores centros
econémicos y administrativos. Sin embargo, como los distritos
de Kamo y Nukata estaban divididos en muchos pequefios do-
minios, 1a masa rebelde tuvo que pasar por los territorios de dife-
rentes seflores y establecer acuerdos con cada uno. Sefialaremos
- los rasgos sobresalientes:

Primero: la iniciativa surgié6 de dos hermanos carpinteros, Sen-
kitsu y Shigeki, y no de funcionarios aldeanos. Ellos consultaron
con el campesino Ryuusuke; e invitaron a Tatsuzoo, campesino e in-
termediario profesional, para que dirigiera el movimiento porque
era buen orador y apto para resolver negociaciones complicadas.

Segundo: el movimiento fue relativamente largo a pesar de su
caricter violento. Esto se debe, por un lado, al intento de man-
tener la disciplina estableciendo previamente y por escrito los
objetivos del ataque y los propdsitos y, por otro, a la falta de
coordinacién de los sefiores para organizar la represién. Hubo
resistencia tenaz de parte de los campesinos que trataron de con-
tinuar el movimiento atn después de la derrota en la ciudad de
Komo.

Tercero: el movimiento tuvo dos etapas: la primera la enca-
bez6 Tatsuzoo y en ella se destacd el deseo de los dirigentes de
mantener el orden y la disciplina; en la segunda, la masa rebel-
de que desconfi6 de Tatsuzoo lo abandoné. Se destacé la con-
ciencia de la fuerza de la masa y su mistificacion a través de la
identificacién con el dios que corrige el mundo.

Cuarto: terminado el movimiento se anularon todas demandas
de los rebeldes e incluso aumentaron las dificultades econémicas,
ya que tuvieron que pagar multas determinadas segin la capa-
cidad tributaria. El movimiento, aparentemente, no dejé ninguna
huella; sin embargo, quedé grabado en la mente de los habitan-
tes de la regién e influy6 sobre el desarrollo de movimientos po-
pulares en épocas posteriores.”> También causé una profunda im-

75 En 1844-46 hubo una disputa acerca del impuesto de transportacién
a caballo en la ciudad de Asuke. Como ya hemos mencionado también



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 227

presién a Mizuno Tadakuni, quien afios después dirigié las refor-
mas del shogunato.

2) Causas y propdsitos

La causa inmediata del levantamiento fueron las calamidades na-
turales, el almacenamiento y la especulcién por parte de los co-
merciantes con la correspondiente alza de precios. Esto incidié
directamente sobre los campesinos que necesitaban abastecerse
de productos alimenticios en el mercado debido a la escasez de
tierras de cultivo. Este problema fue el poderoso factor que mo-
tiv a Senkitsu para proponer el levantamiento.

Durante la marcha se presentaron otras demandas como: dis-
minucién de la produccién de sake, prohibicién de la exporta-
cién del arroz a otras ciudades, disminucién de la tasa de interés
en los préstamos. La mayor parte de las demandas estaba rela-
cionada con la economia de mercado, el abuso de comerciantes
y prestamistas, y la combinacién de la explotacién feudal con la
de mercado.

La lista que se incluye de las personas, segin su oficio, cuyas
propiedades fueron destruidas en el movimiento no es completa
debido a la limitacién de fuentes utilizadas; no obstante, consi-
deramos que permite apreciar la tendencia general.

Esta relacién de los objetivos que debian atacarse corrobora
la importancia de la economia de mercado como causa funda-
mental del levantamiento. Muchas otras familias de campesinos
ricos y comerciantes ofrecieron comida y bebida a los rebeldes
para evitar el ataque.

En algunas ocasiones la destruccién fue motivada por otras
causas como, por ejemplo, en el caso de Jinbee, Suga Yoshin, o
en el de los jefes de aldeas no participantes.

Precisamente porque todas las demandas estaban relacionadas
con los problemas originados por la economia mercantil, el mo-
vimiento se extendié ampliamente, abarcando 247 aldeas con una
poblacién total de alrededor 12 000 personas y su nimero con-
tinud creciendo a pesar de los arreglos parciales que se realizaban

en la época moderna ocurrieron movimientos rurales en distintos niveles
politicos.



228

MICHIKO TANAKA

LISTA DE PERSONAS CUYAS PROPIEDADES FUERON DESTRUIDAS
DURANTE EL LEVANTAMIENTO

Oficio Nimero Causa

Jefe de aldea 4 Prohibir la participacion de los al-
deanos

Comercio de cereales 4 Precios elevados

Almacén de arroz 1 Exportacién del arroz

Produccién de sake 5 Provocar el alza del arroz, dismi-
nuyendo la reserva

Prestamista 2 Tasa de interés elevada

Comercio de papel 1

Taller de teiiido 1

Puesto de vehiculos 1

Direccién del movimiento Sospecha y desconfianza de la ma-

- (Tatsuzoo) 1 sa

Jinbee, proveedor de su sefior 1

Campesino 1
Sin definir 4

Apropiacién del dinero recolecta-
do entre los habitantes de la re-
gién para la reconstruccién del
templo en Kioto

Las siguientes casas se salvaron de la destruccién debido a la interven-
cién de funcionarios aldeanos y monjes, o por haber aceptado las deman-

das de los rebeldes:

Casas de:

Suga Yooshin (médico, estaba re-
lacionado con la politica del domi-
nio)

Hirabee, comerciante de sake

Mokichi, comerciante de cacerolas

Denroku, comerciante de aceite

Arreglo:

Mediacién de los funcionarios al-
deanos y un monje budista. Con-
dicién: comunicar las demandas
de los rebeldes al sefior
Negociacién con Tatsuzoo; acep-
tacién de las demandas, pago de
dinero

Arreglo con los funcionarios del
dominio de Okudono

Mediacién de los funcionarios de
la ciudad y un monje budista

en cada dominio. En los centros econdémicos importantes de la
regién, como Asuke o Komo, se consideré necesario asegurar la
satisfaccién de sus demandas.



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 229

3) Liderazgo y participantes

Originalmente, la circular establecia que debian participar los re-
presentantes de cada aldea. Al principio se registraron los nom-
bres de las aldeas y el nimero de representantes, que repetian
por el camino en voz alta para evitar que desertaran. Se trataba
de mantener asi el principio de la solidaridad aldeana y mostrar
de este modo la responsabilidad colectiva. Sin embargo, al au-
mentar el nimero de personas, la participacion se hizo al pare-
cer voluntaria e individual. En el momento de mayor auge, se
registraron mas de 3 000 personas. Esta cifra es bastante grande
si se compara con la poblacién total de la region, estimada en
12 000 personas. Al acercarse a Asuke especialmente se unieron
muchas personas pobres que esperaban el momento para dar su
merecido a los comerciantes de esa ciudad. La composicion de
la masa rebelde no es clara pero se puede decir, con base en su
conducta y en los objetivos del movimiento, que estaba integra-
da por campesinos medios y pobres, relacionados al mismo tiem-
po con diversas actividades no agricolas. El profundo odio que
se manifesté hacia el usurero Tomokichi y la demanda de sus-
pensién de pago del tanomoshi-koo indican que muchos tenian
adeudos. Casi no participaron funcionarios aldeanos ni campesi-
nos ricos.

Los lideres no formaban parte de las autoridades aldeanas.
Habia campesinos como Ryuusuke y Senzoo, y artesanos como
los carpinteros hermanos Senkitsu y Shigeki. Acerca de Tatsuzoo
existen distintas versiones; segin su declaracién ante el funcio-
nario del shoogun era un campesino medio, pero el autor de la
memoria del movimiento “Kamo-no-sawagitate”, lo caracterizé
en los siguientes términos:

Al principio se dedicé a la carpinteria y después se convirtié
en luchador y jugador. Lo llamaban libertino pero sin duda era
astuto y buen orador.?¢

Parece que era un hombre inteligente y muy solicitado en caso
de disputas. Antes del levantamiento, cuando iba a estallar la
revuelta impidié un ataque a casas de madereros mayoristas co-

76 Op. cit.,, p. 237.



230 , MICHIKO TANAKA

brandoles dinero. Habia tenido también contactos con el comer-
cio de ganado y por ello conocia lugares fuera de su propia re-
gion. Era un agitador hébil. Ya hemos visto como logré unifi-
car las opiniones en la reunién celebrada en visperas del levanta-
miento.

A Ryuusuke, otro de los dirigentes principales, le fue confia-
da la direccién también por su capacidad como orador y nego-
ciante.

Estos dirigentes utilizaron ampliamente sus dotes para dirigir
el movimiento. Parece que utilizaban la fuerza mis bien como
presién y prefirieron siempre resolver el problema mendiante arre-
glos y trataron de mantener el orden y la disciplina incluso cas-
tigando a su gente. Tatsuzoo, por ejemplo, maniaté a los que no
obedecieron las 6rdenes de los dirigentes. Segin ellos, la decisién
de la direccién era indiscutible, aun cuando se trataba de la mo-
dificacién del plan inicial.

La masa, sin embargo, insistié6 en las sanciones establecidas
colectivamente, sin permitir que los dirigentes manipulasen. Ade-
mas, al desarrollarse el movimiento se sumaron nuevos contin-
gentes que pedian la aplicacion de castigo a otros objetivos. Se
quiso extender el movimiento mas alld del limite de sus fuerzas,
sin tomar en cuenta los preparativos para reprimirlo que lleva-
ban a cabo las autoridades feudales. La excesiva confianza de
los rebeldes al entrar en la ciudad de Komo ilustra claramente
esta situacion. Sin embargo se exageraria la importancia de Tat-
suzoo al decir que cuando éste abandoné el liderato hubo una
total desorganizacion y confusion, porque los rebeldes se reorga-
nizaron y emitieron nuevamente una circular para las aldeas por
donde pasarian. Se llevaron a cabo ademds negociaciones positi-
vas con distintos funcionarios de los sefiores y también se san-
ciond a quienes violaron la disciplina colectiva, como en el caso
del robo en la casa de Tomokichi, el usurero.

Las fuentes se refieren a la aparicion de un hombre que ocul-
taba su rostro con una mdéscara de tejido de junco a la cabeza
del movimiento. Esta figura misteriosa expresaba simbdlicamente
el estado de &nimo exaltado que predominaba entre los partici-
pantes, tal vez estaba relacionada con la idea de yonaoshi que se
destacé en la segunda etapa del levantamiento.



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 231

La falta de una direccién tinica que gozara del respeto y la
confianza de todos se reflejé en la imposibilidad de obtener resul-
tados mis favorables. Esto contrasta con lo conseguido en el
levantamiento de los tres distritos de Heii en 1853, o en la re-
belién campesina conocida como Kurume-soodoo.”” Ambos estu-
vieron encabezados por jefes y funcionarios de aldeas, adoptan-
do el sistema de organizacién militar. Gracias a estas medidas se
mantuvo sin grandes alteraciones la unidad y la disciplina del
contingente en el transcurso del movimiento y aunque los lideres
fueron castigados finalmente, se alcanz6 una parte de los obje-
tivos.

En cambio, en la mayoria de los levantamientos de campesi-
nos pobres y medios en donde los jefes y funcionarios de las al-
deas, es decir, las autoridades de los campesinos, permanecieron
al margen, la fuerza de los rebeldes no pudo aplicarse de manera
efectiva para conseguir sus demandas. Esto se explica por dife-
rentes razones: a) Para los dirigentes surgidos de la masa cam-
pesina era dificil contar con el respeto y la confianza de todos.
Cuando fueron los jefes de las aldeas quienes encabezaron el
movimiento, los campesinos si los siguieron con seguridad. Debe
recordarse la estructura piramidal de obediencia y proteccién en-
tre el jefe y otros miembros que existia en las aldeas premoder-
nas en Japén. En este caso Tatsuzoo era una persona conocida
y apreciada ampliamente en la regién por sus aptitudes oratorias
y su capacidad de negociacién. Sin embargo, la confianza de las
masas no fue incondicional: duré mientras él cumpli6é los acuer-
dos tomados en la reunidn preparatoria.

b) Como representantes inferiores de las autoridades feudales,
los jefes de las aldeas conocfan mejor los problemas de gobier-
no del dominio, lo cual les permitié aprovechar los conflictos
internos del poder o la debilidad estructural del shogunato; ade-
mas ellos utilizaban la red de comunicacién establecida por el
gobierno. Cuando se elegia a los dirigentes entre los campesinos
comunes, los rebeldes quedaban en desventaja con respecto a la
informacién y por eso buscaron personas inteligentes, activas y
bien informadas sobre la situacién de toda la regién. Tatsuzoo

77 Tesis cit., pp. 72-76.



232 MICHIKO TANAKA

llevé a cabo exitosamente las negociaciones con los funcionarios
feudales, pero perdié el apoyo de la masa.

¢) En estos movimientos ademds, los objetivos de ataque eran
miltiples. La fuerza de los rebeldes se dispersé en el castigo a
los jefes de aldea que no colaboraban; en la destruccién de las
casas de los odiados ricos y en presionar a las autoridades feu-
dales para satisfacer sus demandas. Al aplicar sanciones directa-
mente a los campesinos ricos, a los comerciantes y a los malos
funcionarios, se puso en duda la capacidad de control de las
autoridades feudales. Sin embargo, en las acciones violentas y
en los ofrecimientos forzados de manjares, se perdi6é la discipli-
na debilitindose el control que los dirigentes ejercian sobre el
movimiento.

4) Conciencia

Se pueden distinguir, por lo menos, dos niveles de conciencia
en el movimiento. El primero corresponde a los dirigentes como
Tatsuzoo y Ryuusuke, y fue la que predominé en el principio. El
segundo es la conciencia de la masa exaltada que surgié en el
desarrollo del propio movimiento.

En cuanto a la formacién de conciencia influyé también la de-
rrota y la represion del movimiento; por eso es importante la
declaracién de Tatsuzoo frente a los funcionarios del shoogun.
Cuando dijo: “He oido que los labradores estin de parte del
shoogun, y nuestro sefior también deberia tratarlos bien”, aunque
siguiendo la légica confuciana, llegd a afirmar la dignidad huma-
na de los productores. Hay algunos otros casos en donde se ma-
nifestd también esta conciencia de dignidad humana. En el le-
vantamiento de tres distritos de Heii en la provincia de Rikuchuu
en 1853, por ejemplo, los campesinos rebeldes se dirigieron a los
guardias con estas palabras:

Cometéis un error si desprecidis a los campesinos. Escuchad lo
que os diran ellos mismos ... todos los hombres bajo el cielo son
hyakushoo (Literalmente “cien apellidos”). Se llama huakushoo
sélo a los campesinos, porque ellos son los que alimentan al res-
to. Vosotros vivis porque ellos os alimentan. Sin conocer esta
razén nos maldecis. Sois unos verdaderos imbéciles.?8

78 Senryuuken, Nanseki. “Toono-Tooni nemonogatari” en Ono Takeo



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 233

Uno de los lideres de este mismo levantamiento, Miura Mei-
suke, en las lecciones para sus hijos, esposa y hermana, escritas
en la carcel, confesé su gran fe en los hombres de trabajo y re-
comendé vivir sin temor a los sefiores ni a la pobreza.™

Hayashi Hachiemon, dirigente principal del movimiento para
la disminucién de los impuestos que tuvo lugar en el dominio de
Maebashi, provincia de Koozuke en 1821, escribia:

El hombre es el corazén del mundo, asi dijo Amaterasu Oomi-
kami. Por lo tanto, desde el emperador hasta la gente comun,
todos los hombres son lo mismo, y no puede haber discriminacién
entre los nobles y la gente sencilla; o entre los superiores y los
inferiores. La diferencia es tdnicamente un instrumento de gobier-
no y sirve para mantener la paz bajo el cielo. El guerrero, el
campesino, el artesano y el comerciante, tienen cada uno su pro-
pia tarea. Deben dedicarse a su oficio con fe [...] Si se sigue lo
que sefialan las tres ensefianzas (budismo, confucianismo, shin-
toismo), alGn la gente comiin alcanza la nobleza de espiritu. El
noble es la persona que se domina a si mismo. En un poema, el
sacerdote Hoonen80 nos ensefi6 con esta prédica:

El paraiso y el infierno,
Ambos estin en el cuerpo

de cada uno,

Sélo el corazén se convierte,
En el diablo o en el Budas:

El amor propio, la igualdad fundamental de los hombres y el
énfasis sobre el esfuerzo individual en cada oficio, que caracteri-
zan estos pensamientos, constituyeron la espina dorsal de la lla-
mada ensefianza moralista vulgar que hemos mencionado ante-
riormente.

Al proponer el levantamiento, Senkitsu y otros lideres consi-
deraron que la destruccién de casas era un medio para lograr
los objetivos finales. Se tuvo fe en la posibilidad de llegar a un

(ed.). Tokugawa-jidai hyakushoo-ikii soodan. Tookoo-shoin, Tokio, 1968,
Vol. 1, p. 397.

79 Michiko Tanaka, “Filosofia de un lider campesino: Miura Meisu-
ke”, en Revista de la Universidad de México. México, D. F., 1972. Vol.
XXVII, Nim. 3, pp. 27-31.

80 Uno de los primeros predicadores de la secta Tierra Pura. 1133-1212.

81 Kannoo-kyookunroku en Nihon shomin seikatsu shiryo shusei. Tokio,
Sanichi-Shoboo, 1971, Vol. 6, p. 423.



Ma
REGIONES Y PROVINCIAS

e i 0 Limite de region
_______ Limite de provincia

KINKI Ragion
MUSASHI Provincia
"y . X X ;
,//% Area del levantamiento campesino en

e/ Distrito de Kamo ce ja provincic de
Mikawa en 1836 (iapa 2)

TSUSHIMA

IWAMI)""‘~< -

,-n--

IN
IR,MASAKA )TAJIMA
A

-
BICHY HARIMA\
\BINGD

l
1
]
]
i

1 1ZUMI
2 KOCHI
3 YAMASHIRO
4 IWASA




pa 1
EN JAPON PREMODERNO

A
MATSUMAE

~--y MUTSU
“

i
)
[

-

\
)
3
{
DL ™
?—
uGco ¢
4

4 -
\/ RIKUCHU

EcHIGo,”
7 IWASHIRO __.

Ecmzs‘»j HIDA , tsmmorsuxs—

\ KOZUKE)
SHINANO)

A TOsAN L ~3-\4“"H|TACH|
2 ,{\ K A N-TO

’

N

ESC. 1:4 700 GOO

Kligmetros

200



236 MICHIKO TANAKA

acuerdo favorable si se contaba con la fuerza de la masa con-
trolada.

Por otra parte, la masa consider6 oportuno presionar o ejer-
cer la violencia para asegurar la alimentacién de la mayoria y
conseguir una nivelacién mediante el ataque a las propiedades
de los campesinos y comerciantes ricos. La acusacion a los pro-
ductores de sake por robo de dinero ajeno y por provocar el
alza del precio del arroz, muestra cudl es la 16gica de nivelacién
y justicia.

En consecuencia, aparecieron divergencias con respecto a las
autoridades feudales entre los dirigentes y la masa durante el
auge del movimiento.

Mientras aceptaban como parte en la negociacion a los funciona-
rios y a personas sefialadas como objetivos de ataque, reconocie-
ron el orden existente. Después se negd la autoridad de los
dirigentes iniciales. A partir de ese momento el ejercicio del poder
por la masa cobré mayor importancia. La autoridad de ésta pro-
tegida por el Dios yanaoshi, se considerd superior a las de los se-
fiores y funcionarios. Se neg6 de esta manera en forma religiosa al
régimen existente.

Este movimiento no fue planeado desde el principio como yo-
naoshi-ikki. Sin embargo, el caricter orgidstico y extraordinario
de las acciones colectivas favorecieron la manifestacion de la
conciencia de yonaoshi. Existi6 también una base para que esta
conciencia llegara a dominar a la multitud. Tatsuzsoo mencioné
en su declaracién que planed un yonaoshi-no-matsuri, un festival
para corregir el mundo. Para él también el yonaoshi era algo a
lo cual podia referirse en su declaracion.

En esta regi6én habian ocurrido numerosos movimientos de
protesta popular con anterioridad, los cuales, tal vez, entraron
en la tradicién oral que se trasmitia por medio de intelectuales
aldeanos como los jefes de aldeas o los sacerdotes residentes,®*
asi como por la poblacién trashumante: monjes mendicantes,
artistas, artesanos y comerciantes.

Debido a la marcada influencia de las sectas Verdadera y Tie-

82 Los autores de memorias de muchos levantamientos pertenecian a
este tipo de intelectuales residentes. Un ejemplo es el autor de “Kamono
sawagitate”, quien era sacerdote shintoista de la aldea de Terazu.



LA CRISIS DEL ‘““SHOGUNATO” PREMODERNO 237

rra Pura que reconocen el sacerdocio sin tomar los héabitos, habia
muchos monjes residentes no ordenados en esta regién que lle-
vaban la misma vida que los campesinos. También hemos de re-
cordar que estas sectas encabezaron las rebeliones religiosas,
Ikkoo-ikki en los siglos Xxv y Xvi. Los monjes mendicantes que
practicaban, entre otras cosas, adivinacién, curaciones y venta
de talismanes, y que recitaban sus plegarias de casa en casa, re-
presentaban una tradicidon autictona tal vez mdis antigua que el
budismo.®? La figura misteriosa que aparecié en calidad de lider
ert la segunda etapa es posible que tenga alguna relacién con es-
tos monjes de bajo rango, aunque no disponemos de suficiente
documentacién para probarlo. Ademds, los artistas trashumantes
temporales conocidos como mikawa-manzai que visitaban las ca-
sas en Edo y en otras ciudades o pueblos cantando y actuando
durante las celebraciones del Afio Nuevo, trasmitian la idea de
la época de Miroku la llegada de la cual estaba prometida luego
del yonaoshi, transformaciéon del mundo.

La conciencia de yonaoshi como conciencia de la masa se ma-
nifesté en el movimiento s6lo en su momento de auge. Sin em-
bargo, influyé sobre la formacién posterior de una conciencia
social més desarrollada. Avin la derrota del movimiento fortalecié
el deseo de cambio total de la sociedad. Las palabras de critica
al régimen pronunciadas por Tatsuzoo ante el funcionario del
shoogun es un ejemplo. En algunas ocasiones los participantes o
los observadores de yonaoshi-ikki trataron de escribir su historia
justificando el movimiento deplorable desde el punto de vista de
la ideologia oficial en nombre de la autoridad del Dios de yo-
naoshi.

En la introduccién del documento en que se registré el yona-
oshi-ikki del dominio de Hachinoe en 1835, aparece lo siguiente:

La poblacién del dominio ya no sabia qué hacer. Al fin se le-
vantaron y llorando imploraron el auxilio del cielo. En ese mo-
mento aparecié una nube blanca y en su centro un anciano con
cabello blanco que dijo: “Soy el Gran Dios que Corrige el Mun-
do.” Por orden del Gran Dios de Suwa, vengo a decirles lo si-
guiente: no se puede castigar el mal hasta que no colme la medi-

83 Sobre el sacerdocio seglar, los monjes medicantes y los artistas tras-
humantes, consultar a Yanagida, K., op. cit., Vol. 9, pp. 331-444,



238 MICHIKO TANAKA

Mapa 2

LEVANTAMIENTOS CAMPESINOS EN EL DISTRITO DE KAMO
DE LA PROVINCIA DE MIKAWA EN 1836

@ CENTRO ADMINISTRATIVO
(<] ALDEA

ALTURA

o 50 m
S5Im 100m
CJiolm

1. Takiwaki; 2. Shinkyoo; 3. Oriji; 4. Hiake (Hiakari); 5. Iwatani; 6.

Makaito (Managaito); 7. Miyaguchi; 8. Ootsu; 9. Chigahara; 10. Shimo-

koochi; 11. Nakamura; 12. Nakakaito; 13. Hirayabu; 14. Nishino; 15.
Shigetawa; 16. Sakenomi; 18. Uto; 19. Yamawarabi; 20. Teraya



LA CRISIS DEL “SHOGUNATO” PREMODERNO 239

da. La mala cosecha fue el regalo del cielo. El hambre durara
sélo un afio. Todas las dificultades que se han presentado afio
tras afio, durante 16 afios hasta 1835, fueron mi obra. Aunque
quisiera cumplir la orden del Emperador del cielo: hacer llegar
la época sagrada, y, sosteniendo el bastén sagrado, regresar a los
dioses a sus santuarios originales, como no soy humano, no puedo
luchar con Magoshiroo (odiado funcionario de aldea y, ademis,
especulador de arroz) como no hallaba otra solucién, aunque sa-
bia que no era correcto, agité vuestra mente y meti las ideas
malas e injustas y al fin logré hacer madurar el momento opor-
tuno. Hasta aqui fue mi misién; habri quien la continde.3¢

Aparecieron muchos escritos que narran tales acontecimientos
con simpatia. Los yonaoshi-ikki influyeron en intelectuales del
campo como monjes, sacerdotes shintoistas, estudiosos de clasi-
cos chinos y japoneses, médicos y otros. Estas personas recono-
cieron la necesidad de un cambio completo del orden social y
participaron activamente en el movimiento antishoogun que triun-
f6 finalmente en 1868. Tal es el caso de Kanno Hachiroo, con-
siderado por error dirigente de un yonaoshi-ikki de la provincia
de Iwashiro en 1866. Debido a las actividades de los yonashi-
ikki, los okagemairi o los cultos sincréticos, la esperanza de un
cambio total (isshin) se habia generalizado entre toda la pobla-
ci6n en los ultimos afios del shogunato. Al principio, el cambio
del régimen politico en 1868 fue aceptado por la poblacién con
la esperanza de que hubiera una renovaciéon total. Los dirigentes
del movimiento antishoogun trataron intencionalmente de presen-
tarlo como el gran cambio anhelado llaméndolo ishin (renova-
cién). En los “eejanaika” la masa orgiastica gritaba “Goisshin
eejanaika” (;Qué bien, el cambio total!). Durante la guerra civil
entre la fuerza proimperial y la proshoogun en 1868, el cuerpo de
voluntarios campesinos de la isla de Sado, Sekihootai, participd
como vanguardia de la propaganda, prometiendo que bajarian los
tributos a la mitad con el nuevo régimen.®* Los campesinos de
la isla de Oki y del dominio de Aizu se levantaron para expul-
sar a los funcionarios del shoogun y del sefior proshoogun pero

84 Mori Kahee. “Nozawa Botaru” en Nihon shomin seikatsu shiryoo
shnusei, Vol. 6, p. 29.

85 Yoda, Yoshiiye, “Meiji gannen Sekihootai no tenkai”, en Tokugawa
rinseishi kenkyuujo kenkyuu-kivoo. Tokio, 1970, pp, 352-387.



240 MICHIKO TANAKA

fue vana su esperanza de que el nuevo régimen apoyara su auto-
gobierno.

El gobierno de Meiji no respondié a esta esperanza del pue-
blo. No disminuyeron los impuestos, sino que por lo contrario se
perfecciond el sistema tributario mediante la centralizacién. Al ver
que el nuevo régimen favorecia a los terratenientes y a los capi-
talistas surgieron otra vez levantamientos campesinos en los pri-
meros afios del periodo Meiji. Sin embargo, bajo el régimen cen-
tralizado y con un ejército moderno, estos movimientos de protesta
de ticticas premodernas fueron ficiles de sofocar.

Si el concepto de yonaoshi tenia arraigo en el pueblo japonés,
serfa l6gico que los partidarios de la ideologia moderna de eman-
cipacién lo tomaran en cuenta y desarrollaran su teoria y practi-
ca sobre esa base. Sin embargo, en realidad sélo algunas de las
corrientes religiosas de la época moderna heredaron y desarrolla-
ron esta tradicion.

Tal vez el mayor error de los lideres izquierdistas de la época
moderna ha sido ignorar este problema. La conciencia de yona-
oshi revivié en la mente popular en los afios de 1930, cuando se
presentaron graves problemas sociales en la ideologia de los agra-
ristas radicales de filiacién derechista que fue absorbida por el
ultranacionalismo, y también en las nuevas sectas religiosas como
Oomoto honmichi perseguidas por el gobierno imperial fascista.
Pero la izquierda no logr6é obtener una base popular para la re-
sistencia anti-fascista y fue derrotada pronto.



REFLEXIONES SOBRE MOVIMIENTOS
AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL
EN MEXICO

Jean Meyer






EN PRIMER LUGAR me referiré al problema de las relaciones en-
tre los movimientos campesinos en general y la historia nacional
de México en el siglo XxIX y en el siglo xx; luego presentaré algu-
nas reflexiones sobre el problema de los cristeros y de su inte-
gracion a la historia nacional, y por tltimo, algunas criticas que
se podrian hacer a los intelectuales en general en cuanto a lo que
entienden por reaccién, por movimiento reaccionario o por mo-
vimiento progresista.

Debo decir que en los pocos afios que llevo trabajando en
historia mexicana cambié varias veces de opinién y pienso que
seguiré cambiando segin se amplien mis conocimientos. Ahora
mi posicién es menos negativa y en cierta manera favorece me-
nos a los campesinos. Hace tiempo tenia la impresion de que
los campesinos no participaban en la historia nacional y consi-
deraba esto como fenémeno positivo porque entendia por historia
nacional, la historia oficial, la historia de las élites, y pensaba
que habia otra historia sumergida y totalmente separada de
aquélla. Ahora creo, al menos por lo que respecta a algunos mo-
vimientos importantes que al principio vi como movimientos ge-
nuina y exclusivamente campesinos, que eso no es cierto.

243



244 JEAN MEYER

Voy a referirme a dos ejemplos concretos: La guerra de castas
de Yucatdn. Esta guerra no se puede entender al margen de la
historia politica global de la nacién, y del estado de Yucatin.
Eran los politicos, las élites de las ciudades de Mérida y Campe-
<che, quienes fueron a buscar desde muy temprano a los indios
o a los llamados indios, para tener tropas, para tener partido,
para disponer de fuerza para destruir a sus enemigos. En 1840,
por ejemplo, los arman por primera vez y les ofrecen dinero,
tierras; arman a los indios de Yucatan de tal manera que la fa-
mosa “explosién” no fue sorpresa para los contemporineos de la
guerra de castas. Tiene ésta sus raices en veinticinco afios de po-
litica local, desde la independencia hasta 1946 y 1947, y la pro-
pia historia de la guerra, que todavia no se conoce de manera
satisfactoria, estd muy ligada a la historia global de Yucatin y
de México. Las transacciones entre los jefes (los que funcionaron
como jefes de los indios yucatecos) y los jefes criollos o blancos
.del estado de Yucatan y de la ciudad de Campeche, asi como los
-emisarios del centro, tuvieron gran importancia en el desarrollo
de los acontecimientos; de tal modo que seria necesario revisar
la visién roméantica que tenemos de la guerra de castas, levanta-
‘miento en masa del pueblo, como lo entiende Michelet o sea:
toda la gente buena contra un grupo opresor, un grupo étnica-
mente diferente. Es interesante ver que esa vision romantica nues-
tra (que yo compartia hasta hace poco), es una visién que a
uno le da fuerza y esperanzas politicas. Pienso que esa vision
es gemela de la visién racista, y totalmente negativa, de la casta
divina de Yucatdn que habla con horror de la guerra de castas
y del levantamiento de los indios. Quienes la sostienen niegan,
borran de sus recuerdos histéricos y de sus experiencias familia-
res, el hecho de que sus antepasados y bisabuelos fueran a bus-
-car a los indios para llevarlos a pelear y que fueran capaces de
controlar en un momento dado una gran parte del problema de
Yucatan.

Después viene el levantamiento de ciertos dirigentes, mestizos
¢ indigenas (no se sabe si son dirigentes tradicionales o si son
jefes que nacen de la guerra) que quieren conquistar su autono-
mia. Esos jefes se escapan del modelo establecido hasta la fecha
y quieren ir hasta el final de su lucha. Ese aspecto que no se



MOVIMIENTOS AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL EN MEXICO 245

puede negar de la guerra de castas, no debe ocultar lo demis
hasta hacer olvidar todo lo anterior de la historia politica, que
conmueve al mismo tiempo al gobernador, a la familia Barba-
chano, a otras familias y al ultimo de los campesinos del interior
del estado de Yucatan.

Otro ejemplo de historia que podemos llamar global es el asun-
to de Manuel Lozada en el futuro estado de Nayarit. Empecé a
trabajar sobre Lozada también de manera un poco roméntica
o sea siguiendo el esquema del bandido social, el indigena, y una
guerra campesina de comunidades que se levantan para recupe-
rar terrenos que han perdido contra las haciendas. Son capaces
de liberar un territorio bastante amplio; de organizar una repi-
blica campesina al estilo colombiano de Marquetalia de los afios
mil novecientos cincuenta, pero en una zona todavia mis amplia;
es tan importante que su jefe Manuel Lozada es capaz de impo-
ner su voluntad a gobiernos tan diferentes como los de la refor-
ma, los conservadores, el imperio de Maximiliano y hasta Jua-
rez. Llega a perder la batalla y a fracasar solamente en tiempo
de Lerdo de Tejada, pero después de casi veinte afios de domi-
nio absoluto.

Otra vez me encontré victima de los adversarios de un movi-
miento que me interesaba. Hay un grupo todavia muy poderoso
en 1973 que dice que Lozada es un bandido, un foragido, un
asesino, y que niegan todo valor, todo interés al movimiento. Con-
tra esa leyenda negra se dice que Lozada es auténomo, que tra-
bajé por si mismo y para los campesinos nada més o sea exac-
tamente lo contrario de lo que dicen los enemigos de Lozada.

Después de varios afios de investigacion encontré que Lozada
existe solamente debido a la politica nacional que ofrecié una
oportunidad a Lozada, a ciertos campesinos y a ciertas tribus de
Nayarit: oportunidades de luchar por sus intereses y conquistar
posiciones politicas. Pero lo que pasa es que ni Lozada, ni los
pueblos, ni los campesinos, ni las comunidades indigenas, se en-
cuentran solos. Lozada va siempre con un estado mayor impre-
sionante de gente culta de las mejores familias de Tepic: el ge-
neral Carlos Rivas, mas tarde senador en tiempos de Don Por-
firio y personaje muy importante del occidente; su pariente Ma-
nuel Rivas que funciona de jefe politico del territorio de Tepic;



246 JEAN MEYER

Miguel Oceguera como secretario, etc., y entonces uno descubre
con sorpresa que Lozada y sus tropas campesinas son solamente
la parte visible del iceberg.

Recuerdo lo que dijo Friedrich Katz el afio pasado sobre Vi-
lla: “El general Villa y su divisién del norte no es campesina sino
que estd formada por trabajadores, proletarios del norte y vaque-
ros”. Entonces se ve solamente el fendmeno guerrero impresio-
nante y se olvida toda la élite de Chihuahua y del norte que estd
trabajando con Villa, y uno debe cuidarse de no caer en la vi-
sién “anticampesina” de que tales movimientos campesinos no
existen, son provocados y utilizados por intereses ajenos. Es inte-
resante ver que esa teoria va de la derecha a la izquierda: se dice
que Zapata estd pagado por los hacendados de Morelos; se decia
en los afios once o doce que los hacendados de Morelos, para
vencer a Madero, fomentaban el zapatismo.

De la guerra de castas de Yucatan hay dos versiones: una que
la guerra de castas estd fomentada por el centro, por Santa Anna
y su gente, para destruir el federalismo yucateco, y otra que es
para obligar al centro a renunciar a Yucatan y conseguir la ane-
xi6n a Estados Unidos. Una versién semejante me presenté un
sefior politico del estado de Nayarit hace unos dias, cuando me
explicaba por qué no se va a festejar el centenario del fusila-
miento de Lozada: “Lozada es un bribén, es un asesino, nunca
existi6 como fuerza politica y nada més estaba manejado por los
reaccionarios, por los clericales de Tepic y hasta la fecha, detrés
de cada lozadefio usted va a encontrar un seminarista o un je-
suita.”

Con esto quiero decir que los movimientos campesinos surgen
dentro de la historia global, esa historia que no siempre es na-
cional; la guerra de castas es de Yucatan y Lozada no se entien-
de fuera de Tepic porque es un problema como el de Yucatan:
lucha entre dos ciudades, Mérida-Campeche; y en el oeste, Tepic
y Guadalajara. Tepic quiere conquistar su autonomia contra Gua-
dalajara y se aprovecha de la existencia de Lozada y de su mo-
vimiento. Se puede decir que esa burguesia mercantil, comercian-
te y hasta industrial (porque Nayarit se industrializa en el siglo
XiX) tiene el genio politico e historico de utilizar a Lozada. Lo
mismo se puede decir de Lozada o de su gente; hay una especie



MOVIMIENTOS AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL EN MEXICO 247

de convenio entre dos partes que tienen interés en luchar contra
Guadalajara prestando sus servicios a la burguesia de Tepic, “a
la gente decente de Tepic”. Lozada y los pueblos son capaces de
hacer lo que no se ha hecho en otra parte de la Republica, es de-
cir, nulificar todo el proceso liberal que viene desde finales del
siglo xvii1, culmina con las leyes de Reforma y signiifca la destruc-
cién de la propiedad comunal.

En Tepic esa destruccion se hizo apenas en los dltimos quince
afos del siglo x1x, cuando en el estado de Morelos la destruc-
cién se habia hecho antes de las leyes de Reforma. En Morelos
las leyes de Reforma vienen solamente a consagrar un estado de
hecho.

En Tepic las leyes de Reforma no se pudieron aplicar hasta
fines del siglo XIX, justamente porque existi6 el movimiento de
Lozada. Por lo tanto ese movimiento se desarrollé en la historia
que no es la historia campesina, sino que es la historia del oeste
de México, la historia de la lucha entre conservadores, liberales,
imperialistas franceses. Frente a todos ellos los campesinos de Lo-
zada manifiestan una capacidad politica enorme; puede llamarse
oportunismo, pero es un oportunismo bastante genial, porque
obtiene el reconocimiento de gente tan diferente como Comonfort,
Mora, Maximiliano y Juirez. El gobierno de Juirez reconoce la
existencia de hecho del Distrito de Nayarit y acepta el sometimien-
to de Lozada.

Jalisco pedia a gritos la destruccién de Lozada. El general Ra-
moén Corona, uno de los militares mas importantes de esa época
y que participé en el sitio de Querétaro, enemigo personal de
Lozada, queria acabar con €l en 1867, saliendo de Querétaro.
Con su habilidad politica Lozada fue capaz de mantener ese re-
ducto durante seis afios més, hasta 1873. Yo creo que estos ejem-
plos demuestran el fendmeno que es obvio en el siglo xx: los
nexos estrechos que existen en el sentido de extensién geografica
y de historia politica, entre los movimientos campesinos y la his-
toria nacional. i

Asi, pues, no creo que se pueda decir que en el siglo XIX, en
México, los campesinos no participan en la construccién de la
historia nacional. Quiz4 ellos no toman la iniciativa; se les va a
buscar; pero una vez buscados participan, hasta podemos decir



248 JEAN MEYER

que participan del sentimiento nacional que tantas veces se ha
dicho que no existe entre los campesinos. Sin embargo, éste ya
existia, lo vi manifestarse en ciertas ocasiones. En la introduccién
de este libro, por ejemplo, hay una cita .de Sartorius que dice
que en 1848 fue tan facil la invasién de México gracias a que los
campesinos no tenian ninglin sentimiento nacional. Es cierto, pero
hay algunas excepciones que me hacen dudar de la validez ab-
soluta de esas afirmaciones.

El famoso plan agrario de Sierra Gorda fue firmado por un
hacendado, una persona muy importante, una autoridad tradicio-
nal: Eleuterio Quiroz. Empezé como una insurreccién patriética
y no con Quiroz, sino con un personaje que no se menciona en
las historias oficiales porque no es agradable hablar de un sacer-
dote espafiol, un guerrillero carlista que se refugié en México: el
padre Jarauta. Este organiza guerra de guerrillas contra las tro-
pas norteamericanas que vienen de Veracruz, y cuando se firma
la paz no se conforma con la paz: denuncia el hecho de que se
ha vendido la mitad de México y se levanta en armas con su gen-
te. Por su arraigo local y por su caricter de sacerdote, es capaz
de movilizar a la gente de Sierra Gorda sobre un tema naciona-
lista: al odio al extranjero, agregando la fibra religiosa de que
“esos invasores son protestantes”. Pero de esas reacciones conoz-
co otras como el caso del Plan de Tantoyuca, también en el
estado de Veracruz, y quizd haya més. De todos modos es un
indice de que existen ciertas respuestas al nacionalismo tan tem-
prano como en 1848. De cualquier manera, cuando nos refiramos
el movimiento cristero volveremos a ese aspecto del nacionalismo
de los campesinos, un nacionalismo diferente al de la élite, que
no tiene el mismo contenido, pero que existe con fuerza y a veces
es capaz de movilizar a la gente.

Se ha dicho que el siglo xix (México antes del porfiriato) es
siglo de las revoluciones en plural y el siglo xx es el siglo de la
revolucién. El fenémeno es impresionante por su amplitud geo-
grafica, ya que abarca todo el pais, y por su continuidad histéri-
ca, pues el grupo que llega al poder entre 1915 y 1920 no lo deja
y organiza el pais segiin sus intenciones, segin su vision del mun-
do. En esa revolucién mexicana no aparecen los movimientos
campesinos de manera muy diferente, la diferencia es solamente



MOVIMIENTOS AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL EN MEXICO 249

numérica o en eficiencia, que corresponde a la evolucién general
de la civilizacién: los ferrocarriles, las ciudades, el teléfono, la
mayor capacidad militar de represién del ejército federal. En rea-
lidad se advierte el mismo esquema: movimientos que al princi-
pio no son campesinos y que van en busca de los campesinos. El
asunto mas interesante, mas obvio, es el fendmeno del agrarismo:
agrarismo militar y agrarismo politico. Cuando hablo de ese agra-
rismo no me refiero a la reforma agraria en general, a la distri-
_ bucidn de tierra, sino a la movilizacién de una clientela reducida.
Por ejemplo, unos 50 000 beneficiarios de la reforma agraria eran
campesinos que habian recibido tierra en 1930; de esos 500 000,
50 000 formaban lo que llamo el agrarismo politico militar; habian
recibido rifles y formaban un grupo politico, un instrumento de
control bastante fuerte. El control del campo quedaba precisa-
mente en manos del gobierno central como nunca habia sucedido
antes, porque los jefes politicos del porfiriato tenian sus fuerzas
militares, los rurales, y tenian la colaboracién de las autoridades
locales, los sacerdotes, los hacendados, y los comerciantes. Pero
nunca habia existido un agente campesino dentro del campesina-
do y el gobierno revolucionario tiene en cada comunidad esa mi-
noria muy fuerte, armada con rifles, organizada y apoyada por
la federacion. ;Qué es, pues, el agrarismo politico militar? No hay
comunidad que no tenga sus 25, 50 o 200 agraristas que son per-
sonajes sociales originales de la década de los veinte, de la época
de Obregén y Calles.

Entonces se puede volver a las mismas criticas y decir que el
agrarista es un “pobre diablo”, que no existe, no tiene ninguna
autonomia politica, es hechura del gobierno, de modo que no hay
movimiento campesino en México. Por ejemplo, las ligas cam-
pesinas del Golfo (de Tamaulipas, Veracruz, Tabasco y Yuca-
tdn) no son movimientos campesinos, son organizaciones desde
arriba porque las formaron los gobernadores: Felipe Carrillo, Ga-
rrido Canabal, Tejeda y Portes Gil (la tesis de Fowler sobre mo-
vimiento obrero y movimiento campesino del estado de Veracruz
viene a confirmar esa idea). Las ligas en Veracruz son promovi-
das y organizadas desde la ciudad por los elementos anarcosin-
dicalistas, el sindicato de inquilinos, la gente de Proal, los obre-
ros, los maestros, los intelectuales, los politicos del puerto de



250 ' JEAN MEYER

Veracruz. No hay lideres campesinos que tomen la iniciativa;
desde la ciudad se va al campo.

Pero en esos afios hay dos movimientos campesinos triunfantes
fuera del surco, y esos movimientos son muy dificiles de inter-
pretar y de encasillar en la historia oficial. No es cuestién de
hablar de Villa, ya que Katz probé de manera suficiente que el
villismo no fue campesino, aunque hay que admitir que despertd
un interés muy grande entre los campesinos.

Esos dos movimientos, interesantes precisamente porque no se
pueden definir con facilidad, ya existen como movimientos cam-
pesinos y no son absolutamente auténomos: el zapatismo y
el movimiento cristero. Ninguno de los dos se puede entender fue-
ra de la historia global de todo el pais porque ni los zapatistas
ni los cristeros engendraron las condiciones que permitieron sus
movimientos. Estallaron como reaccién defensiva a un impulso
proveniente de la ciudad, del Estado, de la historia global de la
Revolucién Mexicana y hasta de la historia de las relaciones
internacionales entre México y Estados Unidos, México y Roma.

El movimiento zapatista tiene raices recientes comparables a
las del movimiento de Lozada o de la Guerra de castas en Yu-
catén. Cuando Zapata se moviliza por primera vez y va a visitar
al presidente Porfirio Diaz para defender las tierras de Anenecuil-
co, algunos dicen que lo hace como representante de su comu-
nidad. Es cierto, pero se puede decir que ésta es una actividad
muy cotidiana que no lleva a la insurreccién. Sin embargo, en
1908 y 1909 Zapata se moviliza; no es el Gnico, sino una de las
trescientas personalidades locales con alguna importancia que se
movilizan en la campafia electoral para elegir gobernador. La
campaifia contra el candidato de la oposicién porfirista y la agi-
tacién en esos afios en Morelos son muy amplias, a tal grado
que en 1909 un emisario del gobierno de México regresa asus-
tado de Morelos diciendo que desde la Revolucién francesa nun-
ca ha visto preparar con tal descaro una revolucién. Entonces
nadie hizo caso a esos comentarios pero la campafia politica
para la eleccién de gobernador adquirié tonos tan demagdgicos,
que el candidato de la oposicién prometié a los pueblos la res-
titucién de las tierras que se les habian quitado; algo totalmente
nuevo. Después de la caida de don Porfirio y con la intervencién



MOVIMIENTOS AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL EN MEXICO 251

de tropas federales, como en el asunto de Blanquet y de esos
militares que tratan de suprimir fisicamente a Zapata, los mo-
vimientos adquiririan el carcter agrario del que carecian al prin-
cipio. Zapata se moviliza debido a la situacién politica de la na-
cién y posteriormente su historia va a estar estrechamente mez-
clada con la historia nacional de la revolucién. Encontraremos en
este caso un oportunismo como el de Lozada; Zapata terminard
en relaciones politicas o epistolares con personas tan diferentes
como Peliez de la Huasteca, Félix Diaz, los hermanos Meixueiro
o gente de Oaxaca importante politicamente, lo cual va a permi-
tir la versién de un Zapata traidor, reaccionario, opinién que
hasta la fecha uno puede escuchar en forma privada, propalada
por veteranos testigos carrancistas y sonorenses. Oficialmente se
alaba a Zapata, pero en circulos cerrados se sigue diciendo que
es el Atila del Sur, clerical vendido a los petroleros, vendido a
Félix Diaz. He aqui otra vez el problema del oportunismo cam-
pesino. Se movilizan aprovechando una coyuntura nacional, pelean
sobre un tema muy delimitado, muy concreto, la recuperacién
de ciertas tierras, no de todas las tierras. Nunca piden la liqui-
dacién de las haciendas, del sistema econdémico politico social
del estado de Morelos, sino un arreglo; un regreso no a una
edad de oro, sino a una época bastante reciente, cuando los pue-
blos todavia tenian su fundo legal, que muchos habjan perdido.
Perdido el fundo legal, desaparece el pueblo y desaparece el
pleito, pero los pueblos que lo conservan quieren recuperar sus
terrenos y sus aguas para sembrar, conviviendo con las hacien-
das, trabajando con ellas, pero no en esa condicién de depen-
dencia absoluta. Zapata siempre traté6 muy bien a los hacenda-
dos y por ejemplo protegié a los Garcia Pimentel. Cuando tu-
vieron problemas, los ayudé y hasta les prestd escolta. O sea
que es un movimiento campesino tradicional de recuperacién de
lo que se ha perdido y que utiliza la coyuntura nacional e inter-
nacional, ya que con ingenuidad Zapata escribe al mariscal Foch
o al presidente Wilson de Estados Unidos. Pero la ingenuidad
manifiesta cierta toma de conciencia de las realidades interna-
cionales.

En cuanto al movimiento cristero yo siempre he insistido
mucho sobre su autonomia, precisamente porque la tesis oficial,



252 JEAN MEYER

tanto del gobierno como de la iglesia, es que ese movimiento no
fue auténomo. La versién anticristera es que fue un movimiento
solapado, manejado por el clero, por los intereses extranjeros
al estilo Zapata (precisamente se dice que Zapata y los cristeros
fueron la misma cosa, los dos clericales, los dos vendidos a com-
panias petroleras, los dos antinacionales y fomentados por los
hacendados).

La Iglesia casi no habla de los cristeros; en los seminarios y
en las escuelas privadas no se habla de ellos, excepto en las de
Morelia y de Guadalajara debido a un sentimiento regionalista de
orgullo local. Los seminaristas, las nuevas generaciones de sacer-
dotes de 1940 hasta la fecha, no saben nada de los cristeros y
hasta se avergiienzan de ellos. Don Sergio Méndez Arceo no quie-
re hablar de los cristeros y estd totalmente en su contra, pero
la versién oficial de los pocos clericales que quieren hablar,
coincide con la versién oficial de seglares como la de la editorial
Jus, que ya ha publicado aproximadamente treinta libros, es
decir, un corpus ideoldgico bastante importante. Se dice que el
movimiento fue organizado por las organizaciones catdlicas; una
de ellas la Liga, heredera del partido nacional catélico, y otra,
la Accién Catdlica de la Juventud Mexicana,. la conocida
A.C.J.M., movimiento seglar pero controlado y organizado por
sacerdotes. Ellos movilizaron a los cristeros y sin ellos los cris-
teros nunca se habrian levantado en armas; ellos les dieron jefe,
organizacion, ideologia, dinero, parque, ya que los cristeros solos
no podian hacer nada.

En mi tesis' yo tomé posiciones totalmente opuestas y exageré
la autonomia absoluta del movimiento cristero porque las inter-
ferencias son constantes entre la ciudad y el campo, la iglesia
y el estado, la politica nacional e internacional y la situaciéon del
campo. Pero la que fue auténoma fue la guerra, es decir, el le-
vantamiento y tres afios de guerra de guerrilla, la ideologia y la
direccién del movimiento.

Se puede hablar de 1a direccién del movimiento y de su socio-
logia. El movimiento cristero fue el movimiento mas numeroso
como movimiento campesino y como movimiento guerrillero de
toda la Revolucién mexicana. Es un zapatismo a escala de todo

1 Jean Meyer, La cristiada, 3 vols., siglo xx1, México, 1973.



MOVIMIENTOS AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL EN MExICO 253

el viejo México, el México del altiplano, el México que abarca
desde el Istmo de Tehuantepec hasta Mazatlan, y en linea recta
lo que queda al suroeste. Ese México viejo se levanta al estilo
zapatista, o sea, con la guerra de guerrilla que moviliza a todos
los que pueden levantarse y a todo el pueblo que alimenta, es-
conde, informa a los guerrilleros. El zapatismo se limit6 al estado
de Morelos, los confines de Guerrero, México, Tlaxcala y Michoa-
can. En su apogeo conté con aproximadamente 8 000 rifles. El
movimiento cristero en su apogeo, en mayo y junio de 1929, al
terminar la guerra, contaba con 50 000 rifles.

Un movimiento con esa amplitud geografica y ese nimero de
participantes, no se da en la Revolucién mexicana més que en el
movimiento cristero. Para encontrar algo semejante tenemos que
referirnos al levantamiento del padre Hidalgo en 1810, y éste en
gran parte es un fenémeno semejante que no se puede separar
de la historia nacional, de las demés clases sociales o de los de-
mdas grupos, ya que el campesinado no es una clase social aun-
que simultineamente tiene su autonomia, sus motivaciones y su
organizacién propia. No hablo de clases porque precisamente, en
el movimiento cristero armado, encontramos a todas las clases
rurales, exceptuando a dos grupos: el grupo de los hacendados,
que no esta representado, y el grupo que estd adquiriendo carac-
teristicas de clase que acaba de nacer, el grupo agrarista. Con
excepcién de esos dos sectores sociales, todos los demds partici-
pan, desde los rurales, que no son campesinos, los artesanos, los
pequefios comerciantes y toda esa gente que vive realizando di-
versos trabajos, hasta los rancheros. Al hablar de rancheros ya
se pasa al estrato superior de la sociedad campesina. Por ranche-
ro entiendo la gente que tiene 100 hectireas, que puede tener
500, hasta 800, cabezas de ganado. Los rancheros que participan
son pocos, pero no se puede negar su participacién en el movi-
miento.

También se encuentran en el movimiento todos los grupos étni-
cos y culturales, los famosos criollos, ladinos, de los Altos de Ja-
lisco, los indios del sur de Jalisco, de los volcanes de Colima, de
la Sierra, de la meseta tarasca (los pueblos tarascos fueron los que
prestaron contingentes més numerosos al movimiento cristero);
encontramos a los huicholes, a los indios de la Sierra de Nayarit.



254 JEAN MEYER

En Guerrero, los indios de Chilapa, los famosos chiveros, la gen-
te siempre levantisca de la Sierra de Atoyac. Hay mestizos de las
Mixtecas en el estado de Oaxaca y también grupos indigenas de
la costa del sur, hacia Juquila, y de la parte de Oaxaca cerca-
na al Istmo.

De modo que no hay criterio cultural o étnico y poco es éste
un movimiento regional. Siempre se insiste en que el movimiento
cristero es de los Altos de Jalisco, cuando lo quieren limitar mu-
cho, y los que no desean exagerar dicen que es del Bajio, lo que
de por si ya serfa suficiente, porque el movimiento del padre
Hidalgo se dice que es del Bajio, cuna de la independencia y de
la nacionalidad. Pero yo insisto en que el movimiento es mucho
mas amplio.

En los informes periodisticos siempre se habla de la zona del
Bajio porque es la mdas importante para el gobierno, la mejor
cubierta por la informacién. Cuando se entra a esos otros terri-
torios y se empieza a investigar, se confirma que hubo cristeros.
Si el movimiento no se limita a los Altos de Jalisco la proble-
matica cambia por completo, porque ya no es un movimiento cla-
sista ni un movimiento regional. El movimiento cristero tiene su
originalidad campesina; todos los guerrilleros fueron campesinos
con la excepcién de algunos estudiantes que generalmente sufrie-
ron la misma decepcién que los estudiantes latinoamericanos de
los afios sesenta: la imposibilidad de integrarse a una guerrilla
campesina.

Ese movimiento se liga a la historia nacional en la medida en
que sin la historia nacional no hubieran existido los cristeros. El
levantamiento cristero nace del conflicto, moderno y universal, que
existe en el mundo histérico marcado por el cristianismo, espe-
cialmente en su versién romana; el conflicto entre el Estado y la
Iglesia, el conflicto de los dos poderes que desde los primeros si-
glos, desde la caida del Imperio romano hasta la fecha no ha
sido resuelto. Este conflicto en México (que llega con la herencia
-occidental europea espaiiola y que ha brotado con violencia varias
‘veces en la Colonia, a finales del siglo XvIII) es permanente en
-¢l siglo x1x, durante la guerra de independencia y después de ella.

Ese conflicto queda mas o menos latente durante el porfiria-
to; con la caida de Madero vuelve a renacer, en la etapa militar



MOVIMIENTOS AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL EN MExXICO 255

de 1a Revolucién mexicana, y brota con toda violencia durante la
administracién del general Calles. Sin considerar la personalidad
de Calles, o su psicologia, esa presidencia de cuatro afios fue
tragica; siempre se mantuvo el estado de sitio, hubo crisis inter-
nacional permanente; desde 1925 a 1928 se produjeron varios
levantamientos militares. Con el problema de la sucesién de Ca-
lles, es decir, la reeleccién de Obregén, y una crisis tan grave
que en algunos momentos se pudo esperar una intervencién ar-
mada de Estados Unidos, aparece el conflicto entre Iglesia y
clero, conflicto que se explica por la lucha de facciones dentro
del gobierno y la faccién “callista” (entre comillas porque Calles
se apoyd sobre esa faccién, en ese momento, para establecerse
frente a Obregén y no se identifica después con ella). En esos
momentos Calles, apoyandose en Morones y Tejeda, se fortalece
frente al grupo obregonista. El grupo Morones-Tejeda, por razo-
nes de economia interna y de organizacién propia, tenia un in-
terés muy especial en luchar contra el elemento catélico.
Entramos otra vez a la politica nacional: el elemento catdlico,
muy moderno, sale de las clases medias. Narciso Bassols es uno
de los mas famosos portavoces del grupo anticlerical y al mismo
tiempo compafiero de estudios, y amigo, de Capistrdn Garza
—uno de los lideres de la A.CJ.M. y del movimiento politico
catblico de esos afios—, y Prieto Laurens, que fue en un mo-
mento dado uno de los lideres revolucionarios mas importantes,
ex miembro de la A.C.J.M., también compafiero de estudios de
Bassols y de Capistran Garza. Es un combate muy moderno en la
sociedad politica urbana entre grupos que se disputan el poder.
El grupo catélico, que habia despertado en los tltimos afios del
porfiriato y que se habia manifestado a través del Partido catélico
nacional, tiene esperanzas de recuperar importancia politica, pre-
cisamente cuando el grupo Morones-Tejeda desencadena la crisis
religiosa. Los obispos no tienen responsabilidad en la explosion
de la crisis de 1925 y 1926; la incubacién de esta crisis es muy
lenta; abarca todo el afio 1925 y la primera mitad de 1926.
Como en la Guerra de castas, se moviliza a la gente muy lenta-
mente durante casi dos afios y se organizan sociedades catdlicas,
politicas, civicas y subversivas en 1925-1926. La agitacién es muy
grande, tanto en la ciudad como en el campo, porque el gobier-



256 JEAN MEYER

no, el grupo de Morones por ejemplo, con el intento de producir
en México un cisma para crear una iglesia catdlica apostdlica
mexicana cortada de Roma, provoca un trauma en el pueblo me-
xicano. El intento no tuvo ningtn éxito pero la movilizacién psico-
légica en el campo se inicia en 1925 con la tentativa cismatica
del grupo de Morones, y se empieza a pensar en términos reli-
giosos. La gente habia sufrido, hubiera participado o no, habia
aguantado, visto con gozo o con disgusto a la Revolucién, pero
raras veces habia pensado en términos religiosos antes de 1925.
Entonces se empieza ya a hablar de la llegada del Anticristo y
se establece un ambiente de persecucién religiosa con las reaccio-
nes que pueden generarse en un pueblo muy catélico.

En junio de 1926 llega a su apogeo la crisis, que se entiende
solamente en el ambiente internacional, en el medio politico de la
ciudad de México. Calles ve la crisis que su gente ha provocado
como un caso de alta traicion; estd asesiado por Estados Uni-
dos; se habla de que la flota norteamericana va a desembarcar otra
vez en Veracruz y en Tampico. Calles dice: “esos sefiores esco-
gen este momento para pedir la revisién de la constitucién, en-
tonces estan pagados por los petroleros”, cita que explica su ac-
titud intransigente.

Hay una ultima tentativa de arreglo gracias a Obregén, que
no quiere la crisis y razona de manera diferente a Calles. No
tiene interés en la crisis ya que se produce en su contra. En una
entrevista en agosto de 1926 entre Calles y los obispos que re-
presentan a los conciliadores y a Roma, da 6rdenes terminantes
para lograr una conciliacién. La entrevista termina con las fa-
mosas y fatidicas palabras: “les quedan dos caminos sefiores, o
las Camaras o las armas”. La primera posibilidad es impracti-
cable, ya que cuando los obispos van a las Camaras les contestan
que por ser sacerdotes no son mexicanos y no pueden pedir nada
a ellas. Entonces, quedan las armas. Podemos decir que la Igle-
sia y el Estado provocan el movimiento cristero. Una vez desen-
cadenada la persecucion religiosa, una vez que la Iglesia suspende
el culto, se desencadena el proceso auténomo de la movilizacién
campesina y del levantamiento; después, otra vez habra interfe-
rencias.

El culto se suspende el 31 de julio; los primeros levantamien-



MOVIMIENTOS AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL EN MExICO 257

tos se producen el 2 y el 3 de agosto. Son levantamientos espon-
tineos porque la decisién de levantarse la tomé la gente det
lugar sin que nadie extrafio interviniera. Desde hacia meses te-
nian pensado que ésta seria la tnica solucién. Un viejo cristero
contaba que en marzo o abril de 1926 habia soltado su caballo
para dejarlo entrar en carnes porque después vendria una labor
muy pesada; yo pregunté cudl seria esta labor y me contestd
que la guerra, o sea que en abril de 1926 habia en Zacatecas
campesinos que pensaban en la guerra.

Hacia septiembre y octubre ya habian ocurrido més de trein-
ta levantamientos armados los cuales fueron sofocados ficilmen-
te por el ejército. Esos levantamientos sugirieron al movimiento
politico catdlico (la Liga) elegir la via armada. Ellos no los
provocaron, pero una vez ocurridos se dijeron: “los campesinos
no pueden hacer nada; sélo nosotros los organizaremos y lleva-
remos a la victoria politica, a derrocar al gobierno y a tomar
el poder por las armas”. Es muy interesante observar que en el
siglo xx le toca a la derecha catflica plantearse por primera
vez el problema que serd después el problema de las izquierdas.
En noviembre de 1926 se tomd la decisiéon y la Liga dio una
orden de levantamiento general en toda la Repiblica para el
primero de enero de 1927; aqui se ven precisamente las inter-
ferencias entre los cristeros y otros movimientos, a la vez que
los limites de esas interferencias. En los primeros dias de ene-
ro de 1927 en todo el centro oeste, —Jalisco, parte de Michoa-
can, Zacatecas y Colima—, hubo un levantamiento general co-
mo en tiempos del padre Hidalgo. No se trata de los 50 000
cristeros armados que habra en mayo de 1929, sino de cente-
nares de miles de personas; es la muchedumbre que se levanta,
el motin cldsico compuesto por hombres, mujeres, nifios y an-
cianos. La masa tumultuosa se presenta en la Presidencia, donde
no la esperaban. Muchas veces no hay tropa y cuando la hay,
es un pelotdn que puede o no disparar pero de todos modos tiene
que huir porque son miles de personas las que llegan. Como el
movimiento es en todos los pueblos de esa regién centro oeste,
todo el ejército se concentra en esa zona y sistemdticamente avan-
za pueblo tras pueblo aplastandolo. La represién durd un mes o
mes y medio; como decia un general: “eso no es guerra, es ca-



258 JEAN MEYER

ceria”. Encontramos una organizacién politica joven con bastante
éxito, con arraigo geografico muy amplio, con una gran respon-
sabilidad politica pero con falta de madurez, que da la orden
del levantamiento general sin haber preparado nada. No hay par-
que, no hay dinero, no hay contactos, no hay jefes; la gente
se moviliza por razones propias que no son solamente las de la
Liga, y acude y ocurre una matanza espantosa. Vemos asi que el
movimiento cristero no fue totalmente auténomo, por la inter-
vencién de la Liga, pero ésta ya habia perdido todo crédito en el
levantamiento de enero de 1927.

Encontré en todos los cristeros hostilidad hacia la Liga. Muchos
no la conocian, especialmente en Oaxaca y Guerrero. En el cen-
tro oeste la conocian y le tenian odio por la matanza de 1927,
por su incapacidad y por sus pretensiones. La Liga siguié con
la intencién de controlar al movimiento cristero para llegar al po-
der, pero no pudo. Es gente de la Liga la que ha escrito la his-
toria del movimiento. Todos los libros de la editorial Jus son
portavoces de la versién de la Liga que nos presenta un movi-
miento cristero que no es campesino en sus jefes, ni en su orga-
nizacién, ni en sus finalidades. Asi se puede observar la com-
plejidad de las relaciones que existen entre la sociedad global, las
élites politicas de la ciudad, catélicas y no catélicas, y el movi-
miento cristero; pero al mismo tiempo se ve la autonomia de este
movimiento. Muestra de ello es lo siguiente: la Liga, como mo-
vimiento moderno, participa de la ideologia moderna; en su pro-
paganda contra Calles, por ejemplo, utilizé el antisemitismo, an-
tisemitismo que no tiene éxito en el campo. La Liga siempre
habla en sus folletos del “judio Calles” y los campesinos hasta
la fecha hablan del “turco Calles”, referencia cultural a la bata-
lla de Lepanto, que la mayoria de los campesinos mexicanos
conocen porque esta ligada a la Virgen de Guadalupe. La expre-
sién que alude al judio Calles nunca la of en boca de un cam-
pesino, pero si en la ciudad a los de la Liga que representan el
antisemitismo moderno del siglo xxX, muy elaborado, muy ideol6-
gico. Este es un ejemplo de la frontera ideoldgica que existe entre
los de la Liga y los campesinos.

La motivacién de los cristeros, que une todas las motivaciones
(hay una causa {nica en la cristiada) es religiosa porque la cri-



MOVIMIENTOS AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL EN MEXICO 259

sis religiosa es una forma de desahogo, marca la hora de la ven-
ganza contra siglos de historia, contra afios de desorden en la
época revolucionaria que en el campo no resultan afios de pro-
greso para los campesinos. La revolucion hay que verla como
negativa (no quiero decir que la revolucion es negativa) para los
de abajo; como una historia horrible de violencia, de hambre,
de peste, de desorganizacion social. Se puede presentar un aspecto
positivo de la Revolucién mexicana. Pero hay otro aspecto que
es el del costo social, lo que ha sufrido la gente humilde. El
movimiento cristero es, entonces, como el desbordamiento de
las aguas que rompen la presa, es un desborde social donde todos
se levantan: los huicholes de la Sierra de Nayarit, antiguos made-
ristas, antiguos zapatistas, antiguos villistas, jévenes que nunca
han tocado un rifle, viejos hombres de orden que nunca se han
levantado en su vida y toda esa gente que tiene la defensa reli-
giosa como causa comin y que encuentran, por primera vez y por
unos afios, lo que nunca existe en el campo y que quiza es lo que
mas desean los campesinos: la unién social y la concordia, uni-
ficacién que se alcanza en la lucha contra el gobierno y en torno
a la religion.

Pasando ahora a la ideologia, la actitud de los campesinos
frente al gobierno no es la nuestra; por eso los intelectuales mu-
chas veces dicen que los movimientos campesinos son reacciona-
rios. No es la nuestra porque la critica radical contra el gobierno
no existe en el campo; quiz4 son muy modernos, ya que tienen
una idea funcionalista del gobierno: el gobierno existe, existird
siempre, es muy necesario. Esto en un plan ideolégico tiene for-
ma religiosa: toda autoridad viene de Dios y el César no es
tirano, hay que obedecerle al mismo tiempo que existe una des-
confianza absoluta hacia él, existe, pues, una actitud ambivalente;
raras veces se piensa en rebelion, pero tampoco hay esa lealtad
que tienen los grupos modernos como el grupo agrarista o la
gente de la ciudad. Esa gente, que no se ha levantado contra Don
Porfirio, que pocas veces ha participado en los movimientos re-
volucionarios, repentinamente se encontrard en 1926, en la situa-
ci6én de subversiéon méxima contra el gobierno. Eso provocd, y
provoca hasta la fecha, la curiosidad y el asombro de las per-
sonas de izquierda. Varias veces me han preguntado: ;cémo



260 JEAN MEYER

hicieron para movilizar a esa masa si nosotros no los podemos
movilizar?, ;por qué se levantaron esas muchedumbres?, ;cuél
es el secreto?, ;como hay que hacer? Precisamente, no se puede
volver a hacer porque el movimiento tenia su motivacién, su ideo-
logia y su finalidad propias; una finalidad que desconcierta to-
talmente al intelectual. Yo puedo probar que cuando se hizo la
paz, el movimiento cristero estaba en su apogeo militar, nunca
habia sido tan fuerte, no es la paz que firman los vencidos en
busca de una salida; es una paz que en los diez afios que siguen
se presenta para los cristeros como trampa y traicidon, porque
sigue la persecucion religiosa y se asesina de una manera muy
l6gica a los jefes, a los antiguos combatientes, para prevenir otro
levantamiento, como se hizo con los zapatistas y con los viilistas.
Entonces, desde 1929 hasta 1937-38, hasta el cambio de politica
del general Cérdenas, los cristeros tienen el recuerdo, muy amar-
go, de haber dejado el combate cuando casi habian alcanzado la
victoria, lo cual no es cierto aunque tampoco estaban derrotados,
solo para entregarse al cuchillo del verdugo, sin conseguir nada.
Esto ocurrid precisamente debido a la autonomia y a la ideo-
logia del movimiento. La prueba contraria a la motivacién reli-
giosa es que bajan las armas cuando la Iglesia y el Estado hacen
fa paz. El Estado dice que no va aplicar la ley; la Iglesia permite
que se reanude el culto. Repican las campanas por toda la Re-
publica, regresan los sacerdotes, se hacen procesiones triunfales,
los soldados abandonan a sus jefes ya que muchos de ellos habian
adquirido en el combate una mentalidad politica y veian que era
necesario seguir la lucha; pero tuvieron que rendirse porque sus
soldados se iban y el pueblo decia que ya habia terminado la gue-
rra y no los ayudarian porque no existia una causa. El 95 por
ciento de los cristeros entregb las armas en junio de 1929 con
alegria, seguros de haber vencido, con la idea de que ya no habia
motivo. Otra vez se ve la diferencia entre los cristeros y la Liga;
ésta traté de mantenerlos en armas, de convencerlos de que habia
que seguir, porque la Liga como organizacién politica de la
ciudad tenia como fin primero la conquista del poder, y en se-
gundo lugar veia que los acuerdos de 1929 eran no solamente una
etapa en el movimiento, sino ese fenémeno que sorprendié mu-
chisimo, tanto a la gente del gobierno como a los observadores



MOVIMIENTOS AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL EN MEXICO 261

norteamericanos. El agregado militar de Estados Unidos escribe
en septiembre de 1929: “Con sorpresa grande debo decir que ya
se apacigud el pais, ya no hay cristeros, todos bajaron las armas
sin tomarse la pena de amnistiarse; se fueron directamente a sus
casas cuando todos esperabamos, como siempre en esos casos,
una ola de bandolerismo, de inseguridad en el campo.” Pero eso
no ocurrié; yo veo en ello una manifestacion muy grande de fuer-
za social del movimiento, después de tres afios de guerra, a pesar de
la represion, que fue a escala nacional, porque hay que ver lo que
fue la represién en Morelos en 1912-1920, una terrible devasta-
cién, sufrimiento para las poblaciones civiles y, con los métodos
de la época, una guerra semejante a la guerra de Argelia o a la gue-
rra de Vietnam, con campos de concentracién, reconcentracién
de poblacién, despoblamiento de zonas en donde luego entraba el
ejército, quemaba todo y mataba a quien encontraba.

A pesar de ello, el regieso a la paz y a la vida econdémica y
social, al trabajo, se hizo con gastos minimos; muy pocos se hicie-
ron bandidos.

En cuanto a la posicién de los intelectuales frente a los movi-
mientos campesinos, yo creo que tanto el zapatismo como la cris-
tiada muestran la dificultad que existe para utilizar estos movi-
mientos. Se ocultan los aspectos “reaccionarios” del zapatismo
que son muy grandes. No se podria hacer un paralelo absoluto
entre zapatismo y cristiada, en su ideologia, en su movilizacién,
en su actitud frente al clero, frente a la Iglesia, por su conserva-
durismo. Se borran esos aspectos de Zapata, lider agrario, o se
niega sencillamente la existencia del movimiento. En el caso de
los cristeros se dice que no tuvo importancia, que es cosa de los
hacendados, del clero, porque no se puede sacar una leccién
inmediata. El movimiento resulta muy desagradable porque no se
puede decir que sea totalmente auténomo, aunque tampoco se pue-
de decir que no pertenece a los cristeros sino a los de la Liga
o a los sacerdotes. Y ademds, su ideologia nos confunde porque
es una ideologia religiosa, pero que no va por el camino del mile-
narismo. Hay un motivo concreto; que se reanude el culto, que
se deje a los sacerdotes en paz, con intervencion del elemento so-
brenatural: basqueda del martirio, testimonios de milagros, acon-
tecimientos extraordinarios, muertes edificantes, misticismo. ;C6-
mo se puede utilizar esto?



262 JEAN MEYER

Creo que hay que abandonar los adjetivos calificativos “reac-
cionario” o “progresista”, o reformar totalmente el catecismo his-
térico con que contamos. Porque si Zapata es progresista, los
cristeros también son progresistas. La gente con mds conciencia
politica, aquellos que fueron carrancistas y sonorenses en esos
afios, en privado dirdn que Zapata y los cristeros son la misma
cosa, y son mas légicos, pero ellos no son intelectuales. Compro-
baron que el campesinado mexicano cuando no entraba en la
clientela agrarista era inservible. Y en esos afios, como no se
queria destruir el antiguo régimen de propiedad, la clientela se
limitaba a una minoria; en tiempo de Cardenas habria cam-
bios: la clientela se compondria de la mitad de los campesinos
mexicanos. Pero antes de eso, como no se podia integrar a todos
los campesinos mexicanos en la clientela, hubo que quebrar,
destruir ese mundo rural porque no se podia utilizar al agra-
rista como medio de control militar, politico, de destruccién so-
cial. Todo el odio contra el agrarista de esos afios se debe a que
éste es el Judas de la sociedad rural, el emisario del exterior que
viene a negar los valores tradicionales de la comunidad, a que-
brantar esa unidad tan fragil y tan rara del mundo rural. Los
campesinos tardaron mucho en admitir la reforma agraria; por
ejemplo, los pueblos zapatistas del Ajusco no aceptaron las tie-
rras que les dio la Comisién agraria porque ellos pedian la res-
titucién y sabian qué tierras habian perdido. El gobiemno les dijo
que la restitucién era imposible pero que les iban a hacer dota-
ciones. Los pueblos se negaron a aceptarlas. Ante la negativa de
los campesinos a recibir las tierras, el gobierno se encontré en un
callején sin salida y tuvo que inventar el complot de los sacer-
dotes que decian que era pecado mortal recibir tierras. Muchas
veces, para formar las listas para solicitar una dotacion (se nece-
sitaba cierta cantidad de gente para hacer una solicitud) consig-
naron en los censos a personas que no eran campesinas, con el
resultado que a veces hasta mas de la mitad no lo era.

Pero los agraristas que trabajan la tierra son campesinos, mu-
chas veces venidos de fuera. En el pueblo todo el mundo se co-
noce y nadie admite que se reciban tierras; aunque alguno qui-
siera, no se atreveria, porque se pondria automditicamente fuera
de la norma cultural de la comunidad. Por eso, en la mayoria de



MOVIMIENTOS AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL EN MEXICO 263

los casos se importaron agraristas. A Guanajuato, por ejemplo, los
agraristas llegaron de Michoacan, y a Michoacdn de Guanajua-
to; a Jalisco de San Luis Potosi; el que viene de fuera depende
totalmente del gobierno. Esto explica el gran odio y la guerra
civil que se encendi6 en el campo. Al mismo tiempo esa empresa
que es empresa de control geogrifico, de construccién de ca-
minos, es también empresa de aculturaciéon. En educacién se habla
de misioneros rurales. El que se trate de una aculturacién (y
un aspecto del conflicto entre la Iglesia y el clero es precisamente
esa aculturacién) no es tanto contra la Iglesia a nivel cultural o
contra la Iglesia a nivel politico, sino que es contra el pueblo a
nivel cultural, porque la Iglesia habia dado al pueblo una cul-
tura, una ideologia, que era mas del pueblo que de la Iglesia.
En 1973, la Iglesia tiene posiciones callistas; hoy la Iglesia est4
aculturando y los campesinos estdn haciendo lo que el gobierno
de Calles queria, es decir, combatiendo en nombre de la purifi-
cacién de la fe, combatiendo esa encarnacién religiosa que desea
establecer un continuum litirgico de la vida cotidiana, de la tie-
rra hasta el cielo, con bendicién de animales y ritos de la ferti-
lidad, ritos catdlicos perfectamente integrados en la Edad Media
y hasta la Contrarreforma. Lo que la Iglesia estd tratando de ha-
cer hoy con dificultad, con cierta resistencia, es lo que el gobier-
no trataba de hacer en esos afios y podemos decir que, en gran
parte, el asunto cristero visto del lado del gobierno como frag-
mentacién, como destrucciéon del campesinado, para mi corres-
ponde (aunque la comparacién puede resultar anacrénica y poco
cientifica) a la actitud soviética, a la politica de Stalin de des-
confianza absoluta y de destruccién fisica del campesinado ruso.
La desconfianza fundamental de los revolucionarois rusos hacia
los campesinos corresponde a nuestra desconfianza actual como
intelectuales frente a los campesinos debido a que tenemos la
necesidad de tacharlos de reaccionarios. La existencia semiauto-
mitica de esos movimientos presenta un problema: o se falsifica
la realidad, inventando casillas en donde colocar esos movimien-
tos, o se admite que esos movimientos tienen su originalidad y
que el problema de su integracion, si no se quiere adoptar la via
de la destruccién, serd muy dificil y necesitard mucha invencién
de nuestra parte.






BIBLIOGRAF{A

LA BIBLIOGRAFIA que aqui presentamos se ha elaborado con el
fin de proporcionar una ayuda a los lectores que deseen profun-
dizar en los temas tratados en este libro. No pretende, de ningtin
modo, ser exhaustiva. Todos los ensayos incluyen datos biblio-
graficos en las notas al pie de pagina. Algunos titulos que se citan
en las notas, se incluyen también aqui.






I. OBRAS GENERALES REFERENTES A MOVIMIENTOS SOCIALES

Balandier, G., Antropologia Politica, Nueva Coleccién Ibérica,
Ediciones Peninsula. Barcelona, 1969.

Bloch, Marc, Les Caractéres originaux de lhistoire rurale fran-
¢aise. 2 Vols. Paris, 1955-56.

———, Feudal Society, University of Chicago Press, Chicago,
1961. '

Coser, L. A., Nuevos Aportes a la Teoria del Conflicto Social,
Ed. Amorrortu. Buenos Aires, 1967.

Coulborn, R. (ed.), Feudalism in History, Princeton, 1956.

Firth, R., Essays on Social Organization and Values. University
of London. Londres, 1964.

Hobsbawn, E., Rebeldes Primitivos, Ediciones Ariel, Barcelona,
1968.

Moore, Barrington, Social Origins of Dictatorship and Democra-
cy. Nueva York, 1966.

Porshnev, B. F., Feodalism i narodnuie masui. (Feudalismo y
masa popular.) Nauka, Moscid, 1967.

267



268 BIBLIOGRAFfA

Rudé, George, “Preindustrial crowd”, en Flinder’s Journal of His-
tory and Politics. Julio 1969, pp. 4-18.

——, La multitud en la historia, siglo XXI Argentina Editores,
S. A., Buenos Aires, 1971.

Sweezy, et. al., The Transition from Feudalism to Capitalism.
People’s book house. Patna, 1957.

Warriner, D., Land Reform in Principle and Practice. Clarendon
Press. 1969.

Worsley, Peter, El tercer mundo, siglo XXI, México 1966.

II. MILENARISMO Y MESIANISMO

Balandier, G., Sociologie Actuelle de I’ Afrique Noire. Paris, 1955.

Cohn, Norman, En pos del milenio. Breve Biblioteca de Reforma
Barral, Barcelona 1972.

Lanternari, V., Movimientos religiosos de salvacion de los pue-
blos oprimidos, Barral, Barcelona 1965.

Linton, R., “Nativistic Movements”, en American Anthropologist,
45, pp. 230-40, 1943.

Mair, L., Anthropology and Social Change. University of Lon-
don, Nueva York, 1969.

Miihlmann, W., Messianismes Revolutionnaires du Tiers Monde.
Paris, 1968.

Pereira de Queiroz, M. 1., Historia y Etnologia de los Movimien-
tos Mesidnicos. Siglo XXI. México, 1969.

Rotberg, R. y Ali A. Mazrui, Protest and Power in Black Africa.
Oxford University Press. New York, 1970.

Sundkler, B. G., Bantu Prophets in South Africa. Oxford Uni-
versity Press. Nueva York, 1961.

Thrupp, S. (ed)., Millennial Dreams in Action. Essays in Com-
parative Study. Comparative Studies in Society and History.
Suplemento II. Mouton & Co. Publ. La Haya, 1962.

Wallace, A., “Revitalization Movements”, en American Anthro-
pologist, 58, 1956.

Worsley, P., The Trumpet Shall Sound. A Study of “Cargo”
Cults in Melanesia. Schocken Books. Nueva York, 1970.



BIBLIOGRAFIA 269

III. Los CAMPESINOS

Byres, T. J., Curwen, C. A. y Teodor Shanin (eds.), The Journal
of Peasant Studies, publicado en Londres a partir de julio de
1973.

Dalton, G., Economic Development and Social Change, The Mo-
dernization of Village Community Natural History Press. Nueva
York, 1970.

Dore, R. P., La Reforma Agraria en Japon, Fondo de Cultura
Econémica. México, 1964.

Fukutake, T., Asian Rural Society. Chine, India, Japan. Univer-
sity of Washington, Press, 1967.

Geertz, C., Agricultural Involution, the Process of Ecological
Change in Indonesia. Berkeley and Los Angeles. University of
California Press, 1963.

Gonzélez Navarro, Moisés, Raza y Tierra. El Colegio de México.
México, 1970.

Meyer, Jean, Los Cristeros. Siglo XXI, 3 vols. México, 1973.

Potter, J. M., G. M. Foster y M. M. Diaz (eds.), Peasant So-
ciety. A Reader. Little Brown Nueva York, 1967.

Redfield, R., El mundo primitivo y sus transformaciones, Fondo
de Cultura Econémica, México, 1963.

Redfield, R., Peasant Society and Culture. University of Chicago
Press. Chicago Press. Chicago 1953.

Shanin, T., (ed.), Peasant and Peasant Societies. Pelican Londres,
1971.

Stavenhagen, R., Agrarian Problem and Peasant Movements in
Latin America. Anchor Books, Nueva York, 1970.

, Las clases sociales en las sociedades agrarias. Siglo XXI.
México, 1971.

Wolf, Eric, Los campesinos. Ed. Labor. Barcelona, 1971.

, Las luchas campesinas del siglo XX. Siglo XXI. México,

1972.




270 BIBLIOGRAFIA
IV. BIBLIOGRAFfA POR AREAS

1. India

Béteille, André, Caste, class and power; changing patterns of stra-
tification in a Tanjore village. Berkeley, University of Califor-
nia Press, 1965.

Chaudhuri, S. B., Civil Disturbances during the British Rule in
India (1765-1857). Calcuta, 1955.

Dube, S. C., Indian Village. Londres, 1955.

Dutt, R., The Economic History of India. 2 vols. Londres, 1950.

Epstein, T. S., Economic Development and Social Change in
South India. Manchester, 1962.

Frykenberg, R. E. (ed.), Land Control and Social Structure in
India History. The University of Wisconsin Press, 1969.

Gupta, S. C., Agrarian Relations and Early British Rule in India.
Londres, 1963.

Lewis, O., Village Life in Northern India, Nueva York, 1958.

Majumdar, R. C., History of the Freedom Movement in India,
Vol. I, 1962; Vol. II, 1963; Vol. III, 1963. Calcuta.

Marriott, Mc Kim, Village India. Chicago, 1955.

Mayer, A., Caste and Kinship in Central India. Londres, 1960.

Sharma, Jagdish, India’s Struggle for Freedom. Selected docu-
ments and sources. Vol. 1. Delhi, 1962.

Spear, P., Oxford History of India. Vol. III. Oxford, 1964.

Srinivas, M. N., India’s Villages. Londres, 1960.

, Social Change in Modern India. University of California

" Press, 1968.

Tara, Chand, History of the Freedom Movement in India. Vol.

1, 1961; Vol. II, 1970. Delhi.

2. Africa

Allen, C. & R. Johnson, African Perspectives. Cambridge Univer-
sity Press. Cambridge, 1970.

Amin, S., L’Afrique de L’Ouest bloquée, Paris, 1971.

Barbé, R., Les classes sociales en Afrique noire. Economie et poli-
tique, Paris, 1964.



BIBLIOGRAFfA 271

Davidson, B., A History of West Africa. Anchor Books. New
York, 1966.

Fage, J. D., An Introduction to the History of West Africa. Cam-
bridge University Press. Manchester, 1959.

Fallers, L. A., “Are African Cultivators to be called Peasants?”
En Current Anthropology, 2, 2, 1961.

Fortes, M. y E. Evans Pritchard (dir.), African Political Systems.
Oxford University Press, 1940.

Kent Post, On “Peasantisation and rural class differentiation in
Western Africa, Institut of Social Studies. La Haya, 1970.

Lewis, I. M. (ed.), Islam in Tropical Africa, Oxford University
Press, Londres, 1969.

Saul, J. y R. Woods, Paysannats Africains. Nations Unies. Dakar,
1971.

Suret Canale, J., Afrique Noire. Ed. Sociales. Paris, 1961.
Trimingham, S. J., A History of Islam in West Africa. Oxford
University Press, 1970.

3. Japon

Bellah, Robert N., The Tokugawa Religion. The Free Press, 1957.

Borton, Hugh, Peasant unprisings in Japan of the Tokugawa
period. New York (Tesis de doctorado). 1937. 219 pp.-XV
ppP-

Fukutake, Tadashi, Japanese Rural Society. Oxford University
Press, Oxford, 1967.

Hall, John Witrey, El imperio japonés, siglo XXI, México,
D. F.,, 1973.

Hall, John Witney, Tanuma Okitsugu Forerruner of Modern
Japan. Harvard University Press, Cambridge, 1955.

Honjo, Eijiroo, The Social and Economic History of Japan. New
York, Russell & Russell, 1965, (la. ed. 1935), 410 pp.

Hori, Ichiroo, Folk Religion in Japan; Continuity and Change.
University of Chicago Press. Chicago, 1966.

Norman, E. H., Soldier and Peasant in Japan. The Origins of



5 BIBLIOGRAF{A

Conscription. Vancouver, University of British Columbia, 1965,
76 pp.

Smith, T. C., Los Origenes Agrarios de Japon Moderno. Pax-Mé-
xico, México, 1964.

Yanagida, Kunio, About our Ancestors. National Committee for
UNESCO, Tokio, 1971. '

EL COLEGTO DE MEXICO

AR

#3 905 0371835 /*



Se terminé de imprimir en junio de
1974 en los talleres de Imprenta Ma-
dero, S. A., Avena 102, México 13,
D. F. Se tiraron 2000 ejemplares.
Cuidaron la edicién Carlos Francisco
Zidiga y Francisco Muifioz Inclan.
Portada de Rafael Lépez Castro.

Ne 526



COLECCION DEL CENTRO DE ESTUDIOS ORIENTALES

Donald Keene, La literatura japonesa entre Oriente y Occidente
Kazuya Sakai, Japdn: Hacia una nueva literatura
Lao She, La casa de los Liu y otros cuentos

-

7 BLBLIOTECA
% HVERTARD zms

VILLEGAS
EL COSIL VILLEGAS |

I — T







El presente volumen contiene trabajos
realizados durante el Seminario de problemas
contemporaneos de Asia y Ameérica Latina,
organizado por el Centro de Estudios Orientales
de El Colegio de México. Los ensayos se
refieren a los movimientos agrarios en Ingdia,
Japén, Africa Occidental y México, en su %
enfoque historico, y subrayan las
implicaciones del cambio social provocado por
la modernizacion en las zonas rurales.

Durante el desarrollo del Seminario, su

director, doctor Prodyot C. Mukherjee (1924-1973)

expuso una nueva perspectiva (tal como
aparece explicada en la jntroduccion) a los
problemas metodoldgicos de la investigacion.
El doctor Mukherjee unia a sus profundos
conocimientos de la realidad asiatica una
gran capacidad de reflexion tedrica y un
interés especialmente comprometldo y critico
en torno a los problemas de Ameérica Latinal
Ademas de un _ensayo del propio Prodyot C.
Mukherjee, se dan a conocer estudios de
Susana Davalle, Michiko Tanaka, Celma Aguero
y Jean Meyer.




	00010001
	00010002
	00010003
	00010004
	00010005
	00010006
	00010007
	00010008
	00010009
	00010010
	00010011
	00010012
	00010013
	00010014
	00010015
	00010016
	00010017
	00010018
	00010019
	00010020
	00010021
	00010022
	00010023
	00010024
	00010025
	00010026
	00010027
	00010028
	00010029
	00010030
	00010031
	00010032
	00010033
	00010034
	00010035
	00010036
	00010037
	00010038
	00010039
	00010040
	00010041
	00010042
	00010043
	00010044
	00010045
	00010046
	00010047
	00010048
	00010049
	00010050
	00010051
	00010052
	00010053
	00010054
	00010055
	00010056
	00010057
	00010058
	00010059
	00010060
	00010061
	00010062
	00010063
	00010064
	00010065
	00010066
	00010067
	00010068
	00010069
	00010070
	00010071
	00010072
	00010073
	00010074
	00010075
	00010076
	00010077
	00010078
	00010079
	00010080
	00010081
	00010082
	00010083
	00010084
	00010085
	00010086
	00010087
	00010088
	00010089
	00010090
	00010091
	00010092
	00010093
	00010094
	00010095
	00010096
	00010097
	00010098
	00010099
	00010100
	00010101
	00010102
	00010103
	00010104
	00010105
	00010106
	00010107
	00010108
	00010109
	00010110
	00010111
	00010112
	00010113
	00010114
	00010115
	00010116
	00010117
	00010118
	00010119
	00010120
	00010121
	00010122
	00010123
	00010124
	00010125
	00010126
	00010127
	00010128
	00010129
	00010130
	00010131
	00010132
	00010133
	00010134
	00010135
	00010136
	00010137
	00010138
	00010139
	00010140
	00010141
	00010142
	00010143
	00010144
	00010145
	00010146
	00010147
	00010148
	00010149
	00010150
	00010151
	00010152
	00010153
	00010154
	00010155
	00010156
	00010157
	00010158
	00010159
	00010160
	00010161
	00010162
	00010163
	00010164
	00010165
	00010166
	00010167
	00010168
	00010169
	00010170
	00010171
	00010172
	00010173
	00010174
	00010175
	00010176
	00010177
	00010178
	00010179
	00010180
	00010181
	00010182
	00010183
	00010184
	00010185
	00010186
	00010187
	00010188
	00010189
	00010190
	00010191
	00010192
	00010193
	00010194
	00010195
	00010196
	00010197
	00010198
	00010199
	00010200
	00010201
	00010202
	00010203
	00010204
	00010205
	00010206
	00010207
	00010208
	00010209
	00010210
	00010211
	00010212
	00010213
	00010214
	00010215
	00010216
	00010217
	00010218
	00010219
	00010220
	00010221
	00010222
	00010223
	00010224
	00010225
	00010226
	00010227
	00010228
	00010229
	00010230
	00010231
	00010232
	00010233
	00010234
	00010235
	00010236
	00010237
	00010238
	00010239
	00010240
	00010241
	00010242
	00010243
	00010244
	00010245
	00010246
	00010247
	00010248
	00010249
	00010250
	00010251
	00010252
	00010253
	00010254
	00010255
	00010256
	00010257
	00010258
	00010259
	00010260
	00010261
	00010262
	00010263
	00010264
	00010265
	00010266
	00010267
	00010268
	00010269
	00010270
	00010271
	00010272
	00010273
	00010274
	00010275
	00010276
	00010277
	00010278
	00010279
	00010280
	00010281
	00010282
	00010283
	00010284
	00010285
	00010286
	00010287
	00010288

