
CE 
305.5633 
M935 



313780 

AUTOR 

TITUL°>fovimi en tos ••• 
FECHA 1 

.-' :/333.14/M935/ej.S 313780 

Movimientos ••• 

jlg 



1 EL CO,LEGIO 
DE MEXICO 

CBiblio~eca Daniel Cosio Villegas oordmación de Servicios 

1 Fecha 1 1 Firma de salida 1 

lw entarlo 2007 

EL COLEGIO DE MEXICO 

*3 905 0371835 /* 





MOVIMIENTOS AGRARIOS Y CAMBIO SOCIAL 
EN ASIA Y AFRICA 





ENSAYOS 3 

CENTRO DE ESTUDIOS ORIENTALES 





tr '7 p 
OJ;llf-' 

J r . 

Prodyot C. M,..ukherjee 
Celma Agüero 

Susana B. C. Devane 
Michiko Tanaka 

Jean MeyeESTA O!RA FORMA PARTE DE LA 
COLECC!ON O'JNA.DA POR LUIS MURO 
~ ·~L COLEGIO DE MEXICO. 

/ 
MOVIMIENTOS 

AGRARIOS Y CAMBIO 
SOCIAL EN 

ASIA Y AFRICA 

El Colegio de México 



~ ~ 
J65·S'33 

M~35 

/ 3l378q'. 

Primera edición, 1974 

Derechos reservados conforme a la ley 
© 1974, EL CoLEGIO DE MÉXICO 
Guanajuato 125, México 7, D. F. 

Impreso y hecho en México 
Printed and made in M exico 

Open access edition funded by the National Endowment for the 
Humanities/Andrew W. Mellon Foundation Humanities Open 
Book Program.

The text of this book is licensed under a Creative Commons 
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License: 
https://creativecommons.org/licences/by-nc-nd/4.0/



ÍNDICE 

INTRODUCCIÓN 

Prodyot C. Mukherjee 

UN MOVIMIENTO MAHDISTA. IMPACTO DEL ISLAM EN EL 
PROCESO DE CAMBIO SOCIAL EN ÁFRICA OCCIDENTAL 

Celma Agüero 

ESTRUCTURA AGRARIA, MOVIMIENTOS CAMPESINOS Y POLÍ­

TICA EN BENGALA EN EL SIGLO XIX 

Prodyot C. Mukherjee 

EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA. UN MOVIMIENTO MILENARIO EN 
UNA SOCIEDAD TRIBAL 

Susana B. C. Devalle 

"YONAOSHl-IKKI." MOVIMIENTOS CAMPESINOS EN LA CRI­

SIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 

Michiko Tanaka 

REFLEXIONES SOBRE MOVIMIENTOS AGRARIOS E HISTORIA 

NACIONAL EN MÉXICO 

lean Meyer 

BIBLIOGRAFÍA 

1 

23 

67 

129 

181 

241 

265 





INTRODUCCIÓN 

Prodyot C. M ukherjee 





No Es NECESARIO justificar en México una investigación sobre his­
toria agraria, especialmente sobre los movimientos campesinos. La 
revolución mexicana, que modeló los perfiles de la sociedad y del 
sistema político del México contemporáneo, ha sido considerada 
con frecuencia, satisfactoriamente o no, como una revolución agra­
ria. La importancia de los movimientos campesinos, aun de aque­
llos que no reciben el nombre formal de "agrarismo", fue y sigue 
siendo una parte relevante de la historia social mexicana. Emi­
liano Zapata es todavía un símbolo importante en el México in­
dustrializado: constantemente alimenta las fuerzas del progreso y 
la justicia social. 

Por mucho tiempo los historiadores de Europa medieval han 
estudiado especialmente este problema. La decadencia del feuda­
dalismo y el surgimiento de una economía industrial en Europa, 
se acompañaron de gran cantidad de convulsiones en el cam­
po. Las rebeliones de los campesinos en Inglaterra, en Europa 
Central y en Rusia han recibido la debida atención de los histo­
riadores.1 Sus símbolos y leyendas han pasado a formar parte de 

1 J. H. Elliot, et al., Revoluciones y rebeliones de la Europa moderna, 

3 



4 PRODYOT C. MUKHERJEE 

las tradiciones liberal y radical del pensamiento social europeo. 
En nuestros días se mantiene aún el interés por estos movi­
mientos como tema de estudios históricos, pero únicamente los 
estudios más recientes se han enriquecido con los avances de la 
investigación en el campo de la antropología y de la sociología, 
investigaciones realizadas en su mayor parte en Asia, África y 
América Latina. 

La ciencia política, interesada en el estudio del proceso de 
modernización de las sociedades "tradicionales", también ha di­
rigido su atención a los problemas históricos que representan 
las condiciones agrarias y la inquietud social. Las obras recientes 
de dos conocidos politólogos norteamericanos, Barrington Moore 
y Samuel Huntington, 2 están dedicadas a la historia comparativa 
de la modernización. Ambos intentan hacer generalizaciones de 
alto nivel con respecto a las vías de modernización y al papel 
que desempeña la inquietud rural en este proceso. De acuerdo 
con estos autores, la amplitud de la modernización y el carácter 
del régimen que evoluciona durante ese proceso, dependen de la 
relación que existe entre los grupos elitistas urbanos, las élites 
rurales y las masas campesinas. Según Huntington, la moderni­
zación consiste esencialmente en el cierre de la "brecha ciudad­
campo" que se logra a través de la "irrupción urbana" y de la 
reintegración de la organización gubernamental cuando las masas 
rurales quedan integradas a ella bajo el liderazgo de las élites 
urbanas. La "irrupción urbana" se acompaña por lo general por 
un "levantamiento verde" (Green Rising: rebelión en el campo) 
y el carácter del régimen que le sigue depende de quienes res­
palden y dirijan ese "levantamiento verde": intelectuales nacio­
nalistas, una junta militar de orientación rural o intelectuales ur­
banos revolucionarios. 

Moore ha estudiado cinco casos de modernización: Inglaterra, 
Alemania, Estados Unidos, Japón e India, en términos de la in­
teracción entre los cuatro actores principales de la sociedad pre­
moderna: la clase alta terrateniente, la burguesía urbana, la 

Alianza Editorial, Madrid, 1972. Especialmente el artículo de Lawrence 
Store: "La Revolución inglesa". 

2 Samuel P. Huntington, Political Order in Changing Societies, Yate 
University Press, Londres, 1970. Barrigton Moore, Social origins of Dic­
tatorship and Democracy. Boston, 1966. 



INTRODUCCIÓN 5 

burocracia gubernamental y el campesinado. Moore centra más 
su atención en el aspecto económico de la modernización, comen­
zando con la comercialización de la agricultura antes y durante 
la "irrupción urbana" y la respuesta de los diferentes grupos so­
ciales a este proceso. Las generalizaciones que deduce indican que 
cuando una burguesía urbana independiente toma en sus manos 
la dirección del proceso modernizador, la modernización demo­
crática puede darse a través de la conversión o destrucción del 
poder de la clase alta rural, como sucedió en Inglaterra y en Fran­
cia. Cuando la clase alta rural es la que realiza el proceso y al 
mismo tiempo controla la burocracia gubernamental, el resultado 
parece ser el fascismo (Alemania y Japón). Si no existe una 
burguesía urbana independiente y la clase alta rural no es capaz 
de modernizar la agricultura, el desajuste social produciría con­
diciones favorables para violentas rebeliones campesinas, las cua­
les pueden ser utilizadas por los partidos de orientación marxista 
de la intelligentsia para derrocar a los regímenes existentes e ini­
ciar un proceso de modernización totalitaria (Unión Soviética y 
China). Moore también dedica una sección completa de su libro 
al problema de las revoluciones campesinas: las condiciones bajo 
las cuales suceden estos movimientos y sus consecuencias sobre 
el proceso de modernización. 

Por todo esto, el problema de los movimientos campesinos inte­
resa a los politólogos en dos aspectos: primero, el punto de la 
ruptura decisiva con el pasado cuando las conmociones o los 
levantamientos rurales juegan una parte importante; y segundo, 
la incorporación de las masas rurales a la organización guber­
namental y la construcción del estado nacional. El mecanismo del 
segundo proceso determina el carácter de la organización guber­
namental de la sociedad modernizada. En muchos países de Asia, 
África y América Latina, este problema también está relacionado 
con el de la marginalización de un amplio sector de la población 
urbana y rural a través de un proceso parcial de modernización, 
bajo condiciones de dependencia externa de la economía en su 
totalidad. 

En el caso de la historia de México, la marginalización de la 
población campesina y su efecto sobre el destino del estado na-



6 PRODYOT C. MUKHERJEE 

cional queda ilustrado con la siguiente cita en la que Sartorius, 3 

durante la visita que hizo a México después de la guerra de 184 7, 
decía acerca de las comunidades campesinas indígenas y de su 
relación con el Estado: 

Los indios están ligados a su tierra como los animales domés­
ticos a su establo, pero no son patriotas. No se moverán salvo 
por compulsión; sus vidas y su manera de pensar son estereoti­
pos; les es imposible ampliar el círculo limitado de sus ideas. 

La guerra con Norteamérica ofreció la más clara evidencia de 
ello. No se hablaba de levantamientos populares porque los in­
dios permanecieron indiferentes; sólo en las grandes ciudades 
algunos de los criollos más educados mostraron interés por el 
resultado. 

Más adelante discute la entrada del ejército de Scott, que des­
de Veracruz 

... penetró al interior por la única carretera, a través de un cam­
po hostil, con numerosos pasos estrechos, atravesando una cadena 
de montañas de diez a doce mil pies sobre el nivel del mar, a 
cerca de setenta leguas de distancia de sus reservas y abasteci­
mientos. Scott podía haber quedado aislado de la costa; una in· 
significante partida guerrillera hubiera podido interceptar sus co­
municaciones; hubiera estado perdido si se hubiera reunido la 
población de la llanura para atacarlo o si ésta se hubiera negado 
a acceder a sus demandas. 

Pasando por alto el acostumbrado prejuicio de los europeos del 
siglo XIX con respecto a los indios, nos detenemos en dos cuestio­
nes políticas que aquí se plantean y que actualmente animan y 
agitan el escenario del mundo subdesarrollado: 

Primero, el problema de la integración nacional, o ese aspecto 
del proceso de construcción nacional que lleva a la comunidad, 
al grupo, a la casta y a otras lealtades regionales o seccionales, 
a subordinarse a la lealtad hacia la comunidad nacional; en otras 
palabras, a la creación de una conciencia con la que un individuo 
no sólo se identifica con el grupo inmediato al cual pertenece, 
sino también con la nación. 

Segundo, la importancia de la participación campesina en mo-

a Christian Sartorius, Mexico About 1850, Stuttgart, 1967. 



INTRODUCCIÓN 7 

vimientos de liberación nacional como la guerrillas; tal ha sido el 
caso de Vietnam, Argelia y China. 

De hecho, a partir de este momento se puede escribir una his­
toria de México en términos de la integración de las comunidades 
campesinas desde la revolución hasta nuestros días, y del éxito 
o fracaso de la empresa. Ya sea que se entienda el nacionalismo 
como la ideología de un movimiento independientista; como la 
creación de una identidad nacional, conciencia o espíritu; como 
la construcción de un estado viable o el comienzo de un proceso 
de crecimiento económico autosostenido después de lograda la 
independencia, las cuestiones cruciales en todas las excolonias gi­
ran en tomo a los problemas agrarios. 

Aunque se considere al campesinado como grupo marginal no 
significa que no esté involucrado en la política nacional. La for­
mación del Estado es un modo de integración de distintas co­
munidades campesinas y otras, desde un centro político por un 
grupo de élite. No es necesario que el centro sea urbano o que 
sea un lugar estable como se ha visto en algunos casos de África. 
Pero la élite gobernante establece medios de extracción del exce­
dente para mantenerse y la relación del centro político con los 
grupos periféricos determina el carácter del estado. Así, la polí­
tica premodema · de Asia y África ha sido descrita como despo­
tismo oriental, imperios agrario-burocráticos o variantes de feu­
dalismo. 

Desde la expansión europea en la época del mercantilismo, 
todas estas sociedades han estado atados a un destino común; 
cayeron bajo el dominio de los estados europeos. Ya fueran direc­
tamente colonizados, conquistados o no, todos los estados y 
pueblos de África, Asia y América Latina estuvieron sujetos a 
fuerzas fuera de su control. Las formas anteriores de integración, 
los estados incas, aztecas, mogoles, los chinos y africanos, sucum­
bieron a estas presiones y surgieron nuevos estados en su lugar. 

A pesar de estar sujetos a un destino común, los cambios fu­
turos en estos estados dependen tanto del carácter del poder oc­
cidental (del que ya dependen) como de las fuerzas internas. 
India, Indonesia y más tarde Africa, fueron conquistadas. China, 
a pesar de ser nominalmente independiente, fue dominada desde 
el exterior. únicamente Japón pudo escapar a tal destino. 



8 PRODYOT C. MUKl:IER.JEE 

La ádministración occidental no cubrió completamente las áreas 
de los estados conquistados. En la India y en Indonesia, grandes 
regiones estuvieron sujetas al dominio indirecto por medio de 
príncipes locales, mientras existían enclaves de ciudades occiden­
talizadas que eran los nuevos centros de poder. El dominio occi­
dental en estas regiones cubrió también una amplia gama de so­
ciedades desde las de cazadores y recolectores hasta sociedades 
agrarias o mercantiles. Los poderes europeos tampoco eran igua-

. les. Aunque los países ibéricos fueron pioneros de los viajes de 
descubrimiento, es en Inglaterra y en los países de la Europa 
atlántica, donde las revoluciones de modernización -en econo­
mía, en sistema político, y sistema de valores- alcanzaron sus 
mayores logros. Así, la dominación europea en el siglo XIX sig­
nificaba principalmente un sistema internacional de capitalismo 
encabezado por Inglaterra. 

El proceso de cambio social que inició la conquista europea y 
que se ha acelerado desde la descolonización (después de la se­
gunda guerra mundial) se estudia generalmente bajo el concepto 
de modernización. Recientemente el concepto ha sido criticado, en 
nuestra opinión justamente, como inadecuado y ambiguo. Los 
críticos señalan que la tradición y la modernidad no se pueden 
considerar como polos opuestos. No todas las sociedades llama­
das tradicionales son similares y, por otra parte, lo que se define 
como tradicional en términos europeos. puede convertirse en fuer­
za modernizadora (como el caso de Gandhi en la India). En 
otras palabras, la experiencia de Europa occidental, especialmente 
la de Inglaterra, se considera como modelo de modernización 
para juzgar los cambios en las sociedades poscoloniales. Clifford 
Geertz criticó el libro de Gunnard Myrdal,4 Asian Drama, preci­
samente por esa razón. Pero hay razones más sólidas para hacer 
la crítica. El concepto de modernización a menudo no toma en 
·cuenta el hecho de que justamente la dominación occidental ha­
bía creado las condiciones o barreras estructurales que obstacu­
lizaron la industrialización, el desarrollo agrícola, la participación 
política, fenómenos indicadores de modernización. En la actua­
lidad, la brecha tecnológica 'entre países pobres y países ricos ha 
-creado una situación en la que resulta casi imposible para un 

4 Clüford Geertz, "Myrdal's Asia", Encounter, julio, 1969. 



INTRODUCCIÓN 9 

país pobre seguir el modelo occidental. Además, la moderniza­
ción se presenta como un concepto libre de valores; no toma en 
cuenta el tipo de sociedad que los pueblos del mundo poscolonial 
están tratando de crear. En otras palabras, enfocar el problema 
de la modernización en términos unilineares es inaceptable y los 
autores de este volumen están conscientes de ello. Aunque a ve­
ces hayan aplicado esa palabra, comprenden que en África, Asia 
y América Latina, han existido grandes divergencias del modelo 
occidental, así como innovaciones en todas las esferas de la vida. 

"El campesino es una figura inmemorial en el paisaje social 
del mundo, pero la antropología lo ha descubierto sólo reciente­
mente." De esta manera comenzó Clifford Geertz 5 su revisión de 
la enorme cantidad de estudios sobre campesinos aparecidos en 
los últimos años. Los historiadores han estudiado al campesino 
sin considerar el problema de las definiciones, mas para las cien­
cias sociales éstas son indispensables. En ellas haremos notar dos 
aspectos distintos. Robert Redfield, quien ha marcado con su 
influencia más que nadie el estudio del campesinado, visualizó a 
este sector de la sociedad como un "estatus cultural" cuyas ca­
racterísticas más importantes residen en su cosmovisión, valores, 
estilo de vida, elementos que contrastan y están en constante in­
teracción con la cosmovisión y estilo de vida de la gentry. "La 
cultura de una comunidad campesina [ ... ] es un aspecto o una 
dimensión de la civilización de la que forma parte." Los que 
siguen a Redfield han encontrado sus ideas de interacción, comu­
nicación y relaciones entre la Gran Tradición de la élite educada, 
y la Pequeña Tradición, concreta, de campesinos iletrados, muy 

5 Clifford Geertz, "Studies in Peasant Life: Community and Society" 
en Biennial Review of Anthropology, 1961. 

Menciona entre otros 158 títulos: 
P. Carrasco, Land and Polity in Tibet, Seattle, 1959. 
L. Fallers, "Are African cultivators properly to be called peasants?" 

Current Anthropology 2: 108-10, 1961. 
R. Redfield, Peasant Society and Culture, Chicago, 1956. 
K. Wittfogel, Oriental Despotism, New Haven, 1957. 
E. Wolf, "Types of Latin American. Peasantry'', American Anthropo­

logist 51, pp. 452-71, 1955. 
"Aspects of Group Relation in a Complex Society." American Anthro­

pology, 58, pp. 1056-78, México, 1956. 
Agregamos que el libro de Gianni Sofri: El modo de producción asiá­

tico, Ediciones Península, 1971, tiene una excelente bibliografía. 



10 PRODYOT C. MUKHERJEE 

útiles para el estudio de la civilización india y de otras civilizacio­
nes. La otra definición subraya el aspecto ecológico y económico 
de la vida campesina. Eric Wolf define al campesino como: 1) 
un. productor agrícola (más que un pescador, un comerciante, 
etc.) ; 2) un propietario de tierras con control efectivo de la tie­
rra que trabaja (más que un arrendatario dependiente, un jorna­
lero, etc.) ; y 3) un cultivador orientado hacia la subsistencia, 
quien si vende su cosecha lo hace para satisfacer las necesidades 
diarias y mantener un estatus establecido (en oposición al cam­
pesino que lo vende para obtener beneficios). Otros, como Witt­
fogel y Carrasco han tendido a considerar al campesinado como 
un estatus político cuyos lazos con el mundo exterior se establecen 
a lo largo de las líneas de sus obligaciones hacia el señor, el 
burócrata, el sacerdote o el rey; estas líneas, aunque no son ine­
vitables, se localizan en el sistema de tenencia de la tierra. 

Las definiciones son importantes en el estudio de las sociedades 
complejas de Asia y África, donde es necesaria al menos una de­
finición mínima de sociedad tribal o campesina. Así, Fallers, al 
considerar si los cultivadores dahomey, ashanti y buganda son 
campesinos, llega a la conclusión de que en sentido político y eco­
nómico pueden llamarse campesinos, pero no en sentido cultural. 
La bifurcación de la cultura en alta y baja, de la élite educada y 
folk, es relativamente débil. 

En la India, como en Africa, 6 es importante el problema de las 
sociedades tribales y campesinas dentro de una sociedad nacional 
más amplia. Bailey1 sostiene el punto de vista de que la sociedad 
tribal de ninguna manera es diferente de la sociedad hindú, ni es 
acertado decir que no hay diferencias significativas entre la socie­
dad de castas y las llamadas tribus. Resuelve el problema enfa­
tizando que las tribus y las sociedades de castas en la India for­
man un continuum. La diferencia reside en la organización social 
de la sociedad de castas, donde los grupos especializados e inter­
dependientes económicamente están ordenados de manera jerár­
quica mientras que los grupos que habitan los territorios tribales 

e Jack Goody, "Feudalism in Africa?" en George Dalton, Economic 
Development and Social Change. 

7 F. G. Bailey, ''Tribe and 'Caste' in India", en Contributions to lndian 
Sociology, Núm. 1, Oct. 1961. 



INTRODUCCIÓN 11 

no lo están ni son dependientes en lo económico a través de la 
especialización de las actividades económicas. También señala que 
las tribus se han transformado en castas a través de la historia y 
se están convirtiendo en algo diferente en nuestros tiempos. 

Pero la estratificación rural no es simplemente una cuestión de 
castas y de ocupación. En la India, el problema no se resuelve 
simplemente con la división de la población aldeana en campesi­
nos ricos, medios y pobres, de acuerdo con la cantidad de tierra 
que posean o que cultiven, y los trabajadores agrícolas sin tierras 
que reciban sueldos en moneda o en especie, conforme a un con­
trato o sgún la tradición. Esta situación se debe a la presión sobre 
la tierra y a la complejidad del sistema de tenencia. Según este 
sistema, la misma persona que posee un pedazo de tierra puede 
trabajar como asalariado agrícola o poseer una muy pequeña por­
ción de tierra que renta o es cultivada por una familia que no la 
posee, mientras que -el dueño trabaja en la ciudad. Un individuo 
puede tener la propiedad absoluta de una porción de terreno, otra 
bajo tenencia asegurada y una tercera porción bajo tenencia muy 
insegura. Por otra parte, un trabajador sin tierra o un campesino 
pobre puede pertenecer a la casta dominante por razones de pa­
rentesco. Más aún, a lo largo de la historia, la sociedad india ha 
ido absorbiendo grupos tribales que se convierten así en castas, de 
tal manera que su entrada a la jerarquía está determinada por las 
condiciones históricas, geográficas, militares y económicas, así co­
mo por el nivel cultural de la tribu. De este modo, en muchas 
regiones rurales de la India existen grupos marginales semitriba­
les, situados en algún punto intermedio del continuum tribal-cas­
ta. En muchas zonas del país estos grupos constituyen el grueso 
de los trabajadores agrícolas y los estratos más explotados de la 
población rural; pero los separa una distancia cultural de los gru­
pos sociales indios, no obstante ser pobres y explotados. Al mismo 
tiempo, el hecho de que estos grupos se hallen insuficientemente 
integrados al sistema de valores indio significa que para ellos no 
tiene la misma fuerza el hinduismo como mecanismo de control 
social. En muchos casos, los elementos explosivos de la sociedad 
rural se hallan en estos grupos semitribales. 

Así, aun la triple estratificación de la India rural sugerida por 



12 PRODYOT C. MUKHERJEE 

Thorner: 8 malik (aquellos que poseen tierra pero que no la cul­
tivan), kisan (pequeños propietarios que poseen, rentan o poseen 
tenencias y cultivan la tierra) y mazdur (trabajadores agrícolas 
sin tierra), necesita ser modificada en cada caso particular. En 
Japón la estructura social de aldeas sufrió cambios considerables 
durante el periodo del régimen feudal centralizado ( 1603-1868). 
Más adelante se examinará, en primer lugar, cómo se desintegró 
la comunidad aldeana con carácter autónomo y, en segundo lugar, 
cómo se llevó a cabo la diferenciación social de la población al­
deana bajo la influencia de la economía mercantil. 

La participación de los campesinos en la política nacional tiene 
que estudiarse en el contexto de dos fenómenos: 

1) La estructura interna de la aldea: el tipo de solidaridad que 
existe en el sistema local. 

2) La naturaleza del estado y el carácter de los lazos que tie­
ne con la aldea. 

El marco natural de la aldea tradicional como tipo ideal, es un 
equilibrio ecológico y demográfico donde no existe la competen­
cia por la tierra o por los recursos entre los propietarios ni entre 
los cultivadores. Los campesinos pueden mantener su estilo de 
vida a pesar de las exigencias de los propietarios y del estado, 
preservándolo frente a las calamidades naturales, las guerras y las 
invasiones, y reestableciéndolo una vez que éstos hayan termina­
do. De esta manera, un requisito para las sociedades campesinas 
es ci~rto tipo de cohesión interna construido en torno al sistema 
cultural. Dos elementos median entre la aldea y el mundo exte­
rior: el sacerdote, que establece el vínculo entre el campesino y 
las Grandes Tradiciones, mediador entre la deidad y las fuerzas 
de la naturaleza y la vida de los aldeanos. El segundo elemento 
es el propietario (hereditario o precario) que establece el vínculo 
entre la aldea y el Estado. 

Tanto la forma en que una aldea o un grupo de ellas partici­
pa en la política, como el contenido de su participación, están 
determinados por la relación que existe entre las aldeas y las élites 

s Daniel Thorner, The Agrarian Prospect in India, Delhi, 1961. Citado 
por: Béteille, André, "Ideas and interests: Sorne conceptual problems in 
the Study of Social stratification in rural India". lnternational Social 
Science Journal, Vol. XXI, Núm. 2. 



INTRODUCCIÓN 13 

propietarias, por una parte y las aldeas y el Estado, . por la otra. 
Los vínculos que existen entre las comunidades rurales y el po:.. 
der estatal dependen del carácter del Estado. En los sistemas polí­
ticos primitivos, como los que todavía existen en Africa, las aldeas 
basadas en el grupo familiar se identifican directamente con los 
gobernantes a través del mismo sistema familiar. La diferenciación 
cultural entre las aldeas y las élites es mínima en las comunida­
des animistas donde los jefes de aldea coinciden con los jefes 
familiares; no es el caso de las comunidades islamizadas, cuyos 
jefes religiosos integran la élite cultural y política. 

Con el surgimiento de los estados de tipo clásico, ya sea feu­
dal o agrario-burocrático, se advierte una mayor elaboración en 
ambos extremos. Primero, la cultura de los gobernantes (la Gran 
Tradición) está separada de la cultura de la aldea. El estilo de 
vida, los hábitos, el vestido, el idioma, etc., separan el grupo go­
bernante de los miembros de la aldea. La meta política de los go­
bernantes es autónoma (dinastía, expansión, conquista) y no está 
relacionada con la aldea ni con sus intereses. El Estado tiene dos 
intereses principales en la aldea: extraer el excedente para alcan­
zar sus metas autónomas y proporcionar un cierto grado de pro­
tección manteniendo la paz general. 

Segundo, la relación entre los gobernantes y los campesinos es 
antagónica, pero los primeros no destruyen la responsabilidad de 
la comunidad. De hecho, la organización estatal se termina justo 
antes del nivel de la aldea dejando a sus miembros gran parte de 
la responsabilidad. Así, el desinterés de los gobernantes lleva al 
desarrollo de una organización colectiva de la aldea para la defen­
sa en contra de los extranjeros (aldeas fortificadas en el norte de 
la India) para la solución de disputas menores y el mantenimiento 
de la paz interna; y también para actuar frente al Estado como 
un cuerpo colectivo. 

Tercero, la aldea ya no es un grupo familiar, sino que ha in­
corporado a otros grupos (castas, por ejemplo) dentro de su or­
ganización tanto económica como política, aun cuando en relación 
a casta y religión los diferentes grupos establezcan otras formas de 
vinculación con el exterior. El nexo entre aldea y Estado no se 
establece a través de lazos familiares sino a través de un dirigente 
ajeno a una relación de este tipo, que desempeña un doble papel 



14 PRODYOT C. MUKHERJEE 

como representante de la aldea ante el Estado y del Estado ante 
la aldea. Las relaciones entre las autoridades feudales y las aldeas 
del Japón premoderno ilustran estas características del Estado 
clásico en una etapa ya muy desarrollada. 

Las preguntas políticas importantes con respecto a este tipo de 
relación entre el Estado y la aldea pueden formularse de la si­
guiente manera: 

a) ¿Los miembros de la aldea aceptan como legítima la auto­
ridad bajo la que viven? ¿Les otorga la protección que de ella 
esperan? 

b) ¿Consideran justas u opresivas las exigencias que se les ha­
cen? Los conceptos de legitimidad y justicia no tienen límites fijos 
o precisos, pero en cualquier momento el pueblo puede decidir, y 
en realidad lo hace, de una u otra manera, frente a estas dos pre­
guntas fundamentales. 

El Estado premoderno establece vínculos con las comunidades 
rurales a través de la clase propietaria (por herencia o por servi­
cio), o sea la nobleza de diferente importancia o estatus. Donde 
estas relaciones son estables y fuertes (porque son aceptadas como 
justas ·y legítimas y han sido santificadas por la tradición con un 
fuerte apoyo religioso), los campesinos permanecen al margen de 
la política. Pero cuando estos vínculos se han debilitado por la 
usurpación o la opresión, los pacíficos campesinos protestan de 
diversa manera, con frecuencia incluso con la rebelión abierta. 

La erosión de la legitimidad es una de las causas más impor­
tantes de los levantamientos y movimientos campesinos. No debe 
considerarse la legitimidad como la habilidad o el poder de las 
éiités para dirigir, sino como la aceptaeión de parte del pueblo de 
los derechos que poseen los gobernantes para gobernar. Estos de­
rechos provienen de cierto principio o fuente ajena a ellos: el 
"derecho divino de los reyes" o el "mandato del cielo", por ejem­
plo. En sociedades arcaicas, premodernas, esta fuente es un 
concepto religioso. Todas las religiones han santüicado una es­
tructura de poder dada dentro del marco de la cosmovisión de esa 
sociedad, alrededor de una norma o "ley justa". Para los que 
están fuera de ese sistema social ésta podrá parecer opresiva aun:. 
que. los que estén dentro lo soporten, siempre que consideren que 
las normas no han sido violadas. De esta manera, la religión 



INTRODUCCIÓN 15 

estabiliza el sistema social. En las sociedades campesinas, como 
hemos visto, existen por lo menos dos niveles de la religión: la 
Gran Tradición de los grupos urbanos y educados, y la Pequeña 
Tradición, la religión popular de los campesinos, las deidades 
aldeanas, la religión folk. Estos dos niveles están siempre en interac­
ción a través de una red de comunicaciones. Partes de la religión 
popular (la Pequeña Tradición) pueden llegar a formar parte de 
la Gran Tradición y, de la misma manera, elementos desplazados 
de la Gran Tradición pueden ser incluidos en la Pequeña Tradi­
ción y permanecer en el trasfondo. Esto ocurrió con el budismo 
en China cuando el confucianismo triunfante lo redujo al nivel 
de religión folk mientras absorbía elementos de su doctrina. 

Cuando se rompen los lazos que unen a los gobernantes con los 
gobernados, la religión deja de ser un estabilizador para transfor­
marse en una fuerza de cambio revolucionaria, y ea esta situación 
es cuando la religión popular emerge hacia la superficie. En China, 
son bien conocidos los levantamientos dirigidos por monjes taoís­
tas y budistas. Todas las religiones han inspirado sueños milena­
rios, un cambio total en la sociedad que inauguraría el reino de 
Dios o de la eterna felicidad. Que estos sueños hayan de tra­
ducirse en acción revolucionaria, reformista o pacífica, dependerá 
de las enseñanzas de cada religión en particular. Peter Worsley9 

ha hecho una sugestión interesante: aquellas religiones que culpan 
a los gobernantes de los sufrimientos en este mundo, o las que en­
fatizan el papel de la acción humana en la corrección de los ma­
les sociales, tienden a provocar una respuesta revolucionaria; 
aquellas que culpan a los errores humanos o buscan la interven­
ción sobrenatural para corregir los males del mundo, producirán 
una respuesta reformista. En los siglos XIX y XX todas las soéie'." 
dades han visto surgir innumerables sectas milenarias y sociedades 
secretas, tanto revolucionarias como reformistas, de un sincretismo 
asombroso. De ellas, la de los Taiping es probablemente. la más 
conocida. 

De la actitud de los Estados centralizados hacia estos estratos 
y viceversa, en el contexto de la situación política y económica 
transformada, dependerá que las protestas y rebeliones incluyan 

o P. Worsley, The Trumpets Shall Sound, Paladin, Londres, 1970, pp. 
229-246. 



16 PRODYOT C. MUKHERJEE 

también a sectores de intermediarios. Donde los sacerdotes de cual­
quier secta estaban preparados para proporcionar justificación 
ideológica a las rebeliones, dado que el comportamiento del gober­
nante violaba los principios del dharma, las comunidades religio­
sas se convirtieron en entidades políticas, como en el caso de los 
levantamientos de los sikhs. En muchos casos un jefe menor, un 
señor feudal, o un propietario tradicional, proveía el liderazgo para 
fundar un nuevo reino o extender su propio territorio. Los levan­
tamientos campesinos armados que fueron encabezados por los 
jefes· locales y que tuvieron lugar en Japón en los siglos xv-xv1 
son un ejemplo. 

Tales movimientos campesinos de la era premodema tienen su 
origen en la política de las élites gobernantes. Además, pueden ser 
consecuencia de catástrofes naturales de proporciones extraordina­
rias, como inundaciones, epidemias o terremotos, que marcada­
mente destruyen el equilibrio social. Pero cualquiera que sea el 
origen de la revuelta en estas socidades premodemas, los campe­
sinos que se rebelan no desbordan los límites "ideológicos" del 
mundo en que se origina la rebelión. Tal es el caso de los movi­
mientos mesiánicos y mahdistas en Africa, cuya prédica funda­
mental se sustenta en la vuelta a una edad de oro en que la reli­
gión era más pura y reinaba la justicia. En ellos existe el deseo 
de volver al equilibrio a través de una versión legítima y justa 
del mismo sistema. Unicamente en los tiempos modernos se pue­
de hablar de movimientos campesinos de carácter político di­
ferente. 

Un gobierno moderno tiene una relación distinta con la aldea. 
La relación entre el campo y la ciudad es todavía de explotación, 
pero la extracción del excedente de la aldea se hace ahora a 
través de las fuerzas impersonales del mercado. El cambio más 
importante que afecta la vida de la aldea y del campesino en los 
tiempos modernos es el surgimiento del mercado. La tierra se con­
vierte en mercancía. Sin embargo las exigencias del mercado casi 
no tienen ninguna relación con las necesidades de la población 
rural. Los mercados existieron en los tiempos premodernos, pero 
en ningún momento los problemas de la existencia de los cam­
pesinos estaban sujetos a las operaciones mercantiles. Un buen 
ejemplo de este cambio lo ofrece la introducción de la explota-



INTRODUCCIÓN 17 

ción del cacahuate en sociedades tradicionalmente cultivadoras 
de arroz en África occidental. El reemplazo de la producción in­
tensiva para autoconsumo por la producción extensiva . para el 
mercado externo, provocan cambios sociales profundos y, natu­
ralmente, cambios en la relación con el Estado. 

La actividad de las fuerzas de mercado y la presión demográ­
fica llevan a la competencia por la tierra entre los campesinos 
y los propietarios, a la creciente capitalización de ésta, y a su 
transferencia de aquellos que no pueden responder a las nuevas 
demandas hacia quienes pueden hacerlo. 

Los tentáculos del Estado ya no se detienen al nivel de la 
aldea sino que llegan hasta el fondo pasando gradualmente a 
manos de éste la administración del impuesto predial, así como 
la de la ley y el orden. 

La consecuencia de estos cambios puede resumirse de la si-· 
guiente manera: 

Primero, la aldea pierde paulatinamente su carácter colectivo. 
Segundo, se introduce una gran desigualdad económica y des­

aparece la solidaridad. 
Tercero, surgen los nuevos grupos elitistas: el prestamista, el 

comerciante, el propietario ausentista y estos grupos también 
cambian y circulan conforme fluctúa su fortuna con los movi­
mientos mercantiles. El proceso de mercado introduce mayor 
desconcierto e incomodidad entre la población rural. De esta ma­
nera, en esta situación de transición, surgen nuevos tipos de re­
beliones y movimientos campesinos cuyo contenido es fluido y 
cambiante. 

Por otra parte, se considera que un Estado moderno ha de 
preocuparse por el bienestar del pueblo (algunos utilizan este 
criterio para determinar la modernidad de un Estado) 10 y que 
sus actividades deben llegar a las aldeas conforme introduzca 
programas de desarrollo de la comunidad, sistema crediticio, elec­
toral, etc. 

De acuerdo con este criterio: ¿en qué medida puede conside­
rarse que la administración inglesa establecida en la India en el 
siglo XIX era moderna? ¿Bajo qué situaciones aceptó desempe-

10 Harumi Befu, ''The Political Relation of the Village to the State". 
World Politics, Vol. XIX, July, 1967, Núm. 4. 



18 PRODYOT C. MUKHERJEE 

ñar las funciones de un estado moderno? En parte, la respuesta 
a estas preguntas puede hallarse en la interacción entre los mo­
vimientos campesinos, su forma y carácter en el siglo XIX y la 
reacción gubernamental. 

El hecho de que estos movimientos campesinos, en la India, 
en China, en México, en Argelia o en Vietnam, hayan ocurrido 
en una situación que afectaba profundamente el antiguo equili­
brio de la vida rural, mientras que otros grupos políticos urbanos 
(nacionalistas, liberales, conservadores o comunistas) estaban 
comprometidos en actividades políticas, transformó los movimien­
tos campesinos de movimientos autocontenidos dentro del marco 
social e ideológico de la sociedad agraria, en movimiento de cam­
bio social. 

Una vez examinadas las condiciones en las que surgen los· mo­
vimientos campesinos, veamos las f01mas que éstos asumen. Que 
los campesinos son una fuerza conservadora, es un cliché deriva­
do de la experiencia política europea del siglo x1x, pero conside­
rando el papel que éstos han desempeñado en todas las revolu­
ciones importantes del siglo xx en México, en Rusia, en China, 
en Argelia y en Cuba, resulta difícil mantener esta posición. 

Sin embargo, en cierto sentido, puede afirmarse que los cam­
pesinos son conservadores ya que quieren preservar a cualquier 
precio su estilo de vida. Frecuentemente la participación de los 
campesinos en las revoluciones ha estado dirigida hacia el mante­
nimiento del tipo de sociedad al que están acostumbrados, más 
que hacia la creación de un nuevo orden social. No obstante, 
aun en este aspecto, los movimientos campesinos han registrado 
cambios de importancia cuando la élite organizadora ha, tenido 
un fuerte apoyo o composición campesina, como se ve en la 
evolución de maoísmo en China. 

Es cierto que los campesinos no se unen fácilmente para una 
acción política prolongada debido a la naturaleza solitaria y ti­
ránica de su trabajo, a la intensa competencia por la tierra, a la 
posibilidad de descender al nivel de subsistencia ante la amenaza 
de una condición hostil de mercado y a · 1a seguridad que ofre­
cen las relaciones familiares. Todos estos factores se combinan 
para inhibir la solidaridad con una base clasista así como la 
militancia organizada del tipo de la de los obreros industriales. 



INTRODUCCIÓN 19 

Por otra parte, hay que tener en cuenta el hecho de que hasta 
hace poco tiempo los campesinos carecieran de experiencia po­
lítica ajena al marco local. Por ello no podían vincular fácilmente 
sus intereses con cualquiera de las posiciones políticas de las 
élites a nivel nacional, salvo en ocasiones críticas. En estas si­
tuaciones de crisis, que afectan a una sola región, a todo el país 
o al mundo entero (como durante la Gran Crisis) los campe­
sinos establecen vínculos con otros grupos sociales y con los po­
líticos qe las ciudades. 

A pesar de que la división de los campesinos en pequeños seg­
mentos locales y la diversidad y vaguedad de sus objetivos polí­
ticos debilitan su impacto político, no es cierto que éstos no 
muestren un grado de cohesión y militancia que algunos inves­
tigadores describen como acción de conciencia de clase. En el 
movimiento zapatista en México, en Rusia en 1905, en China 
en 1926 y en los diversos movimientos campesinos de Europa 
Oriental en el lapso de entre las dos guerras, se observa una am­
plia variedad de acciones de "conciencia de clase" de los cam­
pesinos para defender su modo de vida en contra de los propie­
tarios de la tierra y de los políticos de la ciudad. 11 Estos movi­
mientos tenían tanto metas bien definidas como organización; 
deben ser considerados dentro de una categoría separada de los 
que examinaremos más adelante. Tengo que agregar que estos 
movimientos fueron de corta duración, estuvieron circunscritos 
geográficamente y su carácter dependió en mucho de su tradi­
ción local. 

El patrón de la acción política de los campesinos depende del 
tiempo histórico, de los rasgos específicos del campesinado como 
una entidad social y del contexto cultural inmediato de la re­
gión. Por lo general, sin embargo, la participación de los cam­
pesinos en la política ha sido espontánea y amorfa. Desde el 
punto de vista general se pueden distinguir dos tipos de acción 
campesina en todo el mundo, sin considerar sus motivaciones 
ideológicas. Primero, la acción pasiva: retirada, decretos frus­
trantes porque no se concretan, huída, varias formas de resisten-

11 T. Shanin, "The Peasantry as a Political Force'', The Sociological 
Review, Vol. 14, Núm. l, New Series. 



20 PRODYOT C. MUKHERJEE 

cia pasiva (incluido el suicidio en masa de los dukhobores ru­
sos). Segundo, súbitos motines locales. 

Los objetivos ideológicos no determinan las formas de acción. 
Así, los movimientos milenarios, tan comunes en todo el mun­
do, se han expresado en ambos tipos de acciones según la orga­
nización social, los valores religiosos y el tipo de crisis que en­
frenta el grupo. La palabra milenaria debe entenderse en un 
sentido más amplío que aquel que se emplea en el contexto ju­
<leo-cristiano, como utopías que proponen un regreso a la Edad 
de Oro del principio de los tiempos, un mundo de igualdad y de 
ausencia de trabajo agotador. También debería incluir los inten­
tos con bases religiosas por crear ese mundo, aquí y ahora, que 
existen en varios cultos, prácticas religiosas y místicas. Es el caso 
de los movimientos mahdistas en África occidental bajo el ré­
gimen colonial en donde se espera reconstruir el califato o al 
menos crear un estado teocrático. En el contexto indio, la va­
riedad de las sectas religiosas que expresa el término "cultos 
bhakti" puede considerarse como una forma de movimientos de 
protesta ("El sufrimiento religioso es al mismo tiempo una ex­
presión del sufrimiento real y de protesta contra el mismo. La 
religión es el suspiro de los oprimidos, el sentimiento de un 
mundo sin corazón, y el alma de condiciones desalmadas." Esta 
afirmación de Marx precede a su muy citado y poco entendido 
ataque: "Es el opio de los pueblos").12 En este libro hemos 
estudiado tales movimientos dentro de tres distintas condiciones 
sociales: islámica en África, shintobudista en Japón y tribal­
hindú-cristiana en India. 

La jacquerie, otra forma típica de movimiento campesino en 
1a Europa y Rusia medievales y modernas, debe entenderse en 
realidad como una forma de motín. En efecto, la jacquerie, 
-como una explosión de violencia en contra de las propiedades 
de la gente que se considera opresora, sin ningún otro obje­
tivo explícito o definido, puede iniciarse como un motín y ex­
tenderse de la misma manera que comienza una rebelión cam­
pesina más prolongada. 

El bandolerismo, engendrado por la desigualdad y las injus-

1 2 K. Marx, "Critique of Hegel's Philosophy of Right'', en David Caute, 
The Essential Writings of Karl Marx, Londres, 1968. 



INTRODUCCIÓN 21 

ticias de la vida social, recibe el apoyo de las masas rurales; es 
también una forma de movimiento de protesta social caracterís­
tica de la comunidad rural. Sin embargo, en el fenómeno del 
bandolerismo social no participan los campesinos como tales, a 
pesar de que se establecen vínculos entre la aldea y los bandi­
dos que proveen protección. La larga tradición del bandolerismo 
en China sin duda ayudó a la formación de los movimientos de 
guerrilla campesina, pero estos movimientos tanto en China como 
en Vietnam, tenían y tienen un carácter distinto, ya que los 
campesinos, sin dejar de ser cultivadores, trabajan como auxi­
liares del ejército regular, también formado por campesinos, o 
se organizan en unidades de combate cuando se presenta la 
oportunidad. 

Por último, la organización de ligas campesinas como parte 
de otras formas de movimiento político que busca el cambio so­
cial, ha sido en todo el mundo un rasgo característico de los 
últimos cincuenta años. 

Para nuestro propósito es importante examinar con algún de­
talle una de las formas más comunes de acción política en las 
sociedades preindustriales: los motines. George Rudé,13 que ha 
estudiado los movimientos populares en las sociedades de Euro­
pa Occidental específicamente como fenómenos de masas, comen­
ta: "El motín es la característica y la forma de protesta popular 
a la que siempre se recurre y que en ocasiones se convierte en 
una rebelión o revolución." 

Un cuidadoso examen del motín de masas es una de las me­
jores maneras para entender la forma y naturaleza de los movi­
mientos campesinos como acción espontánea, antes de que estén 
guiados u organizados por grupos ajenos a la aldea e integrados 
a la corriente de la política nacional. 

Desde luego que no puede existir una entidad como "la masa" 
independiente del contexto histórico. Un historiador social, al 
menos, no puede comenzar sus estudios por los aspectos psico­
lógicos del comportamiento de la masa, cualquiera que sea el 
común denominador que exista en el comportamiento humano, 
normal o anormal. Debe empezar por el contexto histórico o 
social particular dentro del cual estalla el movimiento, la activi-

ia G. Rudé, The Crowd in History, Londres, 1964, pp. 3-15. 



22 PRODYOT C. MUKHERJEE 

dad de la masa, y debe tratar de entenderlo en términos de su 
relación con los aspectos económicos, sociales, políticos y cultu­
rales de la situación. ¿Qué magnitud tenía la masa? ¿Cuáles fue­
ron las formas de su acción? ¿Quiénes la componían? ¿Quiénes 
eran sus líderes o promotores? ¿Cuáles eran los objetivos, moti­
vos e ideas que subyacían en las actividades de la masa? ¿Cómo 
reaccionaron ante ella las fuerzas de la represión, la ley y el 
orden? ¿Cuáles fueron las consecuencias de la acción de lama­
sa? ¿Cuál ha sido su significado histórico? :Éstas son algunas de 
las preguntas que deberían plantearse, de acuerdo con Rudé, un 
historiador. 

Los textos que aquí presentamos son ensayos históricos por­
que consideramos que es ésta la perspectiva más adecuada para 
los lectores latinoamericanos que se interesan en los temas de 
Asia y África. 

Los ensayos están abiertos: permiten la posibilidad de un ma­
yor desarrollo en tiempo y alcance. Todos los autores han sido 
participantes de un seminario especializado y esperan ampliar sus 
investigaciones, actualizar sus temas y relacionarlos con los pro­
blemas actuales del cambio social en sus respectivas áreas. Cree­
mos que este trabajo de investigación sobre problemas afroasiá­
ticos vinculados a América Latina ha sido emprendido aquí por 
primera vez sobre la base de trabajo de equipo. Hay ciertas Ji. 
mitaciones, por ejemplo la falta de acceso a fuentes directas. El 
seminario es consciente de ello. En estos trabajos se ha intenta­
do utilizar todas las fuentes primarias disponibles según nues­
tros recursos. Hemos tratado de relacionar la experiencia afro­
asiática con la historia latinoamericana. Agradecemos, pues, al 

. profesor Jean Meyer su participación en el seminario. Conside­
ramos que estos estudios complementarán y profundizarán estu­
dios comparativos en tomo a América Latina y Asia, tanto en 
el campo histórico como en el de las ciencias políticas. 



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 
IMPACTO DEL ISLAM EN EL PROCESO DE CAMBIO 

SOCIAL EN ÁFRICA OCCIDENTAL 

Celma Agüero 

313780 





EL PRESENTE ESTUDIO se basa exclusivamente en el análisis sis­
temático de trabajos de especialistas que han tenido acceso a los 
archivos de centros de estudios africanos y que constituyen re­
sultados de sus investigaciones de campo o bien de análisis de 
obras literarias. En contados casos hemos manejado documen­
tos musulmanes de la época, que han sido traducidos y publi­
cados, o informes de administradores coloniales. El estudio in­
tenta, pues, de un modo general, proponer algunos problemas 
sobre las relaciones entre el mahdismo como ideología de cam­
bio, y la sociedad campesina en el contexto histórico de África 
occidental. 

El interés muy reciente en el tema justifica la falta de una 
obra acabada de exposición y análisis del mahdismo en África 
occidental. El material a nuestra disposición no alcanza a cubrir 
ciertas informaciones indispensables como la forma de organiza­
ción política y social de algunas de las sociedades agrarias de la 
sabana occidental y sólo muy recientemente empiezan a publi­
carse estudios históricos donde se analiza la dinámica social de 
las sociedades tribales y su sentido en un contexto mayor. 

El estudio de los movimientos mesiánicos en África y la in-

25 



26 CELMA AGÜERO 

terpretación que han recibido desde el punto de vista sociológico, 
histórico, religioso o cultural, ha cubierto una amplia extensión 
de pueblos y de realidades actuales, herederas de la tradición 
cristiana. 

En el caso de las sociedades africanas de tradición musulma­
na, el estudio de los sincretismos religiosos y los mesiánicos ha 
recibido muy recientemente atención por parte de sociólogos e 
historiadores.1 A pesar de la disparidad de los análisis y de la 
segmentación del lapso abarcado, el examen cuidadoso de los tra­
bajos en conjunto permite tener una visión más clara de la pro­
fundidad del campo histórico africano que extiende sus raíces 
por capas más hondas de la sociedad, y sugiere que el desequi­
librio provocado por la situación colonial no es la única causa 
que provoca la dinámica de los movimientos mesiánicos en 
Africa, como se aducía por lo general. 

Se puede establecer, por otra parte, una instancia africana nue­
va que permite explicar no sólo los movimientos nacionalistas 
como una nueva forma de solidaridad, sino también la aparición 
de una visión social tendiente a abolir toda forma de opresión 
por medio de la alianza entre la población nómada y el cam­
pesinado, grupo destinado a tener una parte activa en la sociedad 
y, por primera vez en la historia, un papel consciente y creador. 2 

1 En 1961 apareció el artículo de H. F. C. Smith, "A Neglected them 
of West African Hitsory: The Islamic Revolution of the 19th Century", 
Journal of the Historical Society of Nigeria, Vol. 2, Núm. 2, 1961, que 
indica claramente las lagunas de información que entonces existían sobre 
las "revoluciones islámicas". En 1970, Th. Hodgkin publica "Mahdisme, 
messianisme et marxisme dans le contexte africain"; Presence Africaine, 
Núm. 74, 1970, pp. 129-153, luminoso análisis del papel de la ideología 
mahdista y mesiánica en la aparición de nuevas realidades políticas y so­
ciales en África del siglo xx. En ese lapso, y posteriormente, se han pu­
blicado los resultados de numerosas investigaciones. Las notas dan una 
idea de los que hemos podido disponer y examinar. 

2 Sobre campesinado en Africa occidental ver Kent Post, "De la Pay­
sanisation et de la differentiation des classes rurales en Afrique de l'Ouest", 
Nations Unies Institut Africain de development economique et de planifica­
tion, Dakar, 1971; R. Stavenhagen, Las clases sociales en las sociedades 
agrarias. Siglo XXI, México, 1970; Majhemout Diop, Histoire des classes 
sociales dans l'Afrique de l'Ouest, Maspero, 1972. 



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 27 

EL MARCO HISTÓRICO 

Desde el siglo v las organizaciones sociales y políticas de Áfri­
ca occidental; cuyo complejo desarrollo está estrechamente vin­
culado a las relaciones económicas establecidas con el resto del 
mundo antiguo, han impuesto en el área su sólida estructura 
estatal.ª 

El comercio transahariano de esta época premercantilista, per­
mitió a todo el mundo mediterráneo, árabe y europeo, obtener 
oro del Alto Senegal y Ashanti, centros que hasta el siglo xv, 
habían sido fuente esencial de producción. Este comercio cons­
tituyó al mismo tiempo la base para la organización de las so­
ciedades africanas. La explotación que de este metal hacía la 
realeza, ofrecía a las clases dirigentes de los estados un medio de 
procurarse, a través del Sabara; productos raros y de lujo, pero 
especialmente les permitía reforzar los medios de su poder social 
y político: caballos, hierro y armas. Este comercio favoreció ade­
más la constitución de estados y de imperios, así como el des­
arrollo de las fuerzas de producción (mejora de instrumentos y 
aclimatación de técnicas y productos) . Desde el siglo vm, son 
los mercaderes musulmanes quienes aseguran el comercio y la 
circulación del oro producido por el monopolio real, agrupándose 
en una especie de casta que es al mismo tiempo uná minoría 
religiosa. Hacia el siglo XIII, la literatura que produce este grupo 
muestra claramente el carácter igualitario del comercio y la ana­
logía que guardan las estructuras sociales y los logros tecnológi­
cos de esta zona con los vigentes en las sociedades del norte de 
Africa. En esta época el Imperio de Ghana es reemplazado por el 
de Mali. El país extiende sus vínculos internacionales hasta Egip­
to y Marruecos de modo que la circulación de productos, de 
ideas y de técnicas, así como las relaciones políticas y militares, 

s En la redacción de este esquema histórico hemos seguido la pauta pro­
puesta por Samir Aminen el prefacio de B. Barry, Le Royaume de Waalo, 
París, 1972. Además T. Hodgkin, "Islam and National Movements in West 
Africa'', /ournal of African History, 111, 2, 1962, pp. 323, 327; B. Davidson, 
A History of West A/rica, Anchor books, New York, 1966; Jean Suret 
Canale, Afrique Noire. Editions Sociales, París, 1961; J. Spencer Triming­
ham, A History of Islam in West Africa. Oxford University Press, Oxford, 
1970. R. Oliver, J. D. Fage, History of West A/rica Baltimore, 1962. 



28 CELMA AGÜERO 

se realiza en dos direcciones: Mediterráneo-Golfo de Guinea y 
Atlántico-Mar Rojo. Es entonces cuando se evidencia la histo­
ria paralela del desplazamiento de las rutas mediterráneas de 
oeste a este y su consecuencia para la sabana africana en la su 
cesión de decadencias y hegemonías de zonas urbanas de co­
mercio que se escalonan en los imperios de Mali, en el siglo xm, 
y de Songai en el xv y XVI, cuya autoridad se extendió hasta los 
estados Hausa en el este y a Bornu, en el siglo xvu. 

El islam, que había penetrado por varias vías -los mercade­
res árabes en el siglo VIII y el movimiento almorávide en el xr-, 
desarrolló las comunicaciones con el Maghreb, con Andalucía y 
con El Cairo, controló la expansión de la religión en Sudán 
Occidental para evitar las formas no ortodoxas, y estableció así 
un precedente para los movimientos reformistas posteriores sobre 
la transformación total de la sociedad de acuerdo con las pres­
cripciones de la sharía. Sin embargo, en los poderosos imperios 
de Ghana y Mali· el islam alcanza sólo a las capas de comer­
ciantes extranjeros que pueden integrarse al medio, sincretizando 
creencias y usos, o bien organizarse en grupos minoritarios, en 
muchos casos instalados en ciudades aparte y tolerados por la 
sociedad local. Muy pocas conversiones se logran en el medio 
africano y éstas sólo entre letrados o, a veces, entre miembros de 
la nobleza. 

Sólo al comenzar el siglo xrv en el Imperio de Mali, hay claras 
señales de la transformación de las instituciones por el impacto 
del islam en el ritual, en el establecimiento de escuelas coránicas, 
en el uso de especialistas extranjeros, por la diversificación de las 
relaciones exteriores con Egipto, Heyez y Marruecos. En el siglo 
siguiente, ya bajo la dominación songai, se advierte la creación 
de un sistema centralizado de gobierno con una compleja buro­
cracia tanto en la administración imperial como en la justicia, 
donde se desarrolla al lado de la justicia real tradicional, la jus­
ticia coránica del cadi. Al mismo tiempo crece la influencia polí­
tica de los ulama4 y el desarrollo de centros de educación supe­
rior e investigación en ciencias islámicas (Timbuctú y Yenne). 

4 Ulama, grupo de sabios religiosos que dedican su vida al estudio de 
varias ramas del conocimiento y en los grandes centros urbanos africanos 
ejercen influencia política por su alianza con los comerciantes y dirigentes 
autóctonos. 



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 29 

A partir de los siglos XVI y xvn el desplazamiento del Medite­
rráneo como centro de la actividad del capitalismo mercantilista 
europeo, hacia el Atlántico no sólo arruina la economía de las 
ciudades italianas y del mundo árabe, sino que provoca también, 
paralelamente, una crisis en Africa, al sur del Sabara. Los euro­
peos aparecerán en las costas atlánticas africanas y el centro de 
interés del comercio interior de la sabana, alimentado por las ru­
tas del Sabara, tomará la dirección de la costa. En la historia 
política de África occidental este período corresponde a la grave 
crisis que atraviesa Marruecos como consecuencia de la decaden'­
cia del comercio transahariano. En 1591 la monarquía marroquí 
conquista Timbuctú y Gao, la capital del Imperio Songai, en 
busca de las fuentes de oro y de los esclavos que habían cons­
truido su grandeza. Pero esta conquista logró la destrucción de 
Songai sin conseguir el dominio de las minas situadas más al sur. 
El alejamiento de esta provincia difícil de gobernar provocó, en 
el tráfico transahariano, una crisis que se expandió a toda la 
zona de las rutas de las caravanas. (La miseria se agravará más 
tarde en la época de la trata de esclavos por la disminución de 
la mano de obra indispensable para la explotación minera.) La 
consecuencia política de este ataque es la desintegración de la uni­
dad imperial en grandes centros urbanos como Timbuctú y nu­
merosos pequeños estados paganos, herederos de las provincias 
limítrofes, como los reinos bambara de Segu y Kaarta. 

Las guerras que asolaron los estados africanos en su carrera 
por dominar los nuevos y los viejos recursos comerciales, pravo-

. caron el desequilibrio económico y político interno favoreciendo 
el rápido desarrollo de la trata de esclavos en las zonas costeras. 
En estados como Waalo, Cayor, Dialof, en muchos casos herede­
ros de provincias del antiguo imperio de Ghana, la autonomía y 
la centralización política habían sido reforzadas por el tráfico 
transahariano, en este momento en peligro de ser sustituido por 
el comercio atlántico de los europeos. Allí el islam había llegado 
desde la zona de Mauritania por la prédica de marabuts que con­
tituían por sus actividades comerciales, religiosas y pastorales el 
grupo más laborioso del mundo nómada. Su persecución comenzó 
cuando la crisis económica había provocado el surgimiento de 
movimientos puritanos para salvar la sociedad por la guerra o la 



30 CELMA AGÜERO 

conversión. De modo que cuando los europeos empleron · la 
fuerza para romper los lazos con el comercio transahariano y 
someter la región a sus exigencias económicas, la sociedad afri­
cana reaccionó vigorosamente y el islam ofreció los medios 
ideológicos más importantes de su defensa. 

Los comerciantes ingleses y franceses introducían armas a cam­
bio de esclavos, lo que rompió el equilibrio de los poderes esta­
tales. El rey pudo disponer de un ejército de la corona; la 
Asamblea de nobles que lo nombraba obtuvo el beneficio de 
tributos que se yuxtaponía al sistema de propiedad colectiva ciá­
nica de las comunidades aldeanas, rompiendo así su relación con 
esas comunidades. Al mismo tiempo se desencadenaron guerras 
civiles permanentes a las que se dedicaron reyes, ejércitos reales 
y nobles con el fin de establecer el pillaje de las comunidades 
para la obtención de esclavos. Los marabuts5 musulmanes tra­
taron de organizar la resistencia con el propósito de prohibir la 
trata, es decir la exportación de la fuerza de trabajo. El islam 
cambió así de carácter: de religión de una casta minoritaria de 
mercaderes, se transformó en reacción popular de resistencia. La 
guerra de marabuts ( 1673-77} desencadenada para convertir a 
las poblaciones del Senegal y prohibir el tráfico de esclavos, fra­
casó como acción bélica; tuvo en cambio una importante fuerza 
de conversión. 

Los efectos devastadores de la trata se advirtieron en todo el 
continente: anarquía y guerras, huida de pueblos a regiones mi­
serables y de difícil acceso culminaron con una reducción aterro­
rizante de la población. El proceso de integración de pueblos y 
de construcción de grandes conjuntos políticos de la época ante­
rior, se detuvo en favor de una atomización y un aislamiento de 
efectos decisivos para la historia africana posterior. 

Desde el comienzo del siglo XVIII los pastores fulani6 que se 

s Marabut. Predicador del islam, muchas veces itinerante que en Africa 
cumple su labor de conversión entre los grupos de campesinos y pastores 
insertándose en ellos con autoridad económica y social. 

o Fulani, importante población africana --alrededor de seis millones--, 
distribuida en África occidental desde Senegambia, al oeste, hasta Chad, al 
este, con sus mayores concentraciones en Senegambia, alto Níger y Came­
nín. Conocida por fula en Gambia y Sierra Leona, fallah por los árabes, 
fallaata por los pueblos de la cuenca del Chad, peul por los franceses, 



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 31 

habían desplazado hacia la zona occidental del antiguo imperio 
Songai, se establecieron imponiendo su autoridad sobre los agri­
cultores no musulmanes mandinga y fundaron el imanato de Puta 
Y alon, una teocracia musulmana respetuosa de las instituciones 
locales cuyo origen está ligado a la persecución despiadada con­
tra los marabuts que habían desencadenado la guerra contra los 
mercaderes de esclavos en Waalo, y habían huído hacia el sur. 

I:Iacia el norte, en la ribera izquierda del Senegal, otro grupo 
fulani de Tekrur, los tucolor,7 se instalaron violentamente des­
pués de la revolución torodo de 1776 al mando del famoso ma­
rabut Solayman Ba, logrando derrotar a la aristocracia guerrera 
no musulmana aliada de los moros y de los comerciantes euro­
peos en el tráfico de esclavos, y establecieron el imanato de Puta 
Toro. Esta "revolución torodo" ha sido considerada como un 
movimiento de independencia nacional. En efecto, luego de haber 
roto el compromiso de pagar tributo en grano a los moros, los 
torobe se levantaron contra el comercio inglés y lograron in­
terrumpir la trata. Puta Toro se convirtió así en una zona de 
relativa paz donde el pueblo protegido, podía consagrarse a los 
cultivos cuyos productos reemplazaran a los esclavos en el mer­
cado internacional. En ese momento los marabuts del norte en 
Waalo y Kayor se alían a los tucolor e intentan liberar nueva­
mente a su país de los franceses, pero fracasan por el apoyo 
de la aristocracia al tráfico. La consecuencia inmediata, como 
en el siglo anterior, es la expansión del islam entre las capas 
ínferiores de la población, tanto en los imanatos de Puta Toro, 
Puta Yalon y Bondu. como en los reinos vecinos de Waalo, 
donde los marabus recuperan su autoridad en las comunidades 
y se destacan como líderes de la resistencia campesina contra las 
crecientes exigencias de los jefes. 

El desarrollo del islam en esta región alcanza todos los nive­
les: los "ulama" fulanis cumplen el papel de herederos de la 
tradición de los estudiosos de Timbuctú de la época Mali; su 
tendencia también les permite pasar- de las funciones educaciona-

fulbe en Ja literatura alemana, vocablo adoptado del nombre que Ja po­
blación se da en su lengua, llamada también fulbe. 

7 Tukolor, pueblo emparentado con el fulani, proveniente del país de 
Tekrur, de allí su nombre. 



32 CELMA AGÜERO 

les y misioneras a la acción política. Además se advierte la ex­
pansión de las hermandades religiosas: la qaridiyya8 ocupa el 
primer lugar en la propaganda y en la introducción de las ideas 
reformistas y revitalizadoras. Posteriormente será reemplazada en 
su fuerza proselitista por la nueva orden de la Tiyaniyya. 

Paralelamente se advierte en los reinos del interior, que ocupan 
las riberas del alto Niger, un debilitamiento del poder de los 
estados musulmanes ( Gao, Bornu) en favor de un relativo au­
mento del poder pagano (Segu Kaarta) o de los gobiernos éuya 
lealtad al islam es débil ( Gobir). Este proceso no era por su­
puesto ajeno a la disminución del poder y de la prosperidad del 
mundo musulmán, al cual estaba tan estrechamente ligado el 
Sudán occidental en el siglo XVIII. El comercio transahariano que 
había desaparecido casi totalmente en el siglo anterior, recupera 
de manos de los nuevos reinos algunos sectores de las rutas lo­
cales con la intención de revitalizar las rutas tradicionales. 

El islam, que en esta zona había estado en manos de la aris­
tocracia mercantil de las grandes ciudades, en permanente comu­
nicación con los centros de estudio y de reflexión musulmana de 
Arabia y Egipto, había declinado al producirse el aislamiento de 
la zona. Gracias a la ruptura del orden imperial y de las jerar­
quías económicas, se liberaron las fuerzas del campo menos in­
teresadas en el comercio transahariano y con más interés en la 
producción y en el comercio locales. Esta masa de campesinos, 
que nunca había sido islamizada profundamente, reconoce tam­
bién como en los imanatos occidentales, la autoridad de los 
marabuts que combinan el islam con elementos de la religión 
local, ofreciendo al mismo tiempo protección a las comunidades 
cuyo sistema social de características feudales ha entrado en 
quiebra. 

A fines del siglo XVIII la zona comienza a renacer económica­
mente; reviven el comercio local y el transahariano y se convierte 
en punto de atracción para las sociedades que están en contacto 
y en lucha con el comercio atlántico. El islam también renace, 
pero la nueva ola de conversiones encontrará un terreno social 

s Qaridiyya. Orden religiosa introducida en Africa occidental en el si­
glo xv1, rama de la orden oriental de Bagdad, fundada por M. Abd al 
Qader al Djilani en el siglo xu. 



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 33 

más preparado para recibir el nuevo impacto religioso y político. 
Durante el siglo XIX otro elemento proveniente de los intereses 

económicos del comercio atlántico viene a complicar la situación 
de desintegración interna de los estados africanos. El reemplazo 
de la mano de obra como objeto de comercio, por materias 
primas como el caucho o el cacahuate, provoca una decidida 
intervención de las potencias rivales europeas y un enfrentamien­
to de los estados africanos en lucha por el predominio de esta 
nueva fuente de intercambio. 

Sin embargo, la presión europea por establecer la colonización 
agrícola no siempre fue fructífera. A pesar del despliegue militar 
y económico, la empresa fracasa al principio, debido a la resis­
tencia que las comunidades aldeanas oponen a ser desposeídas 
de la tierra en favor de extranjeros y a la ausencia de -mano de 
obra, pues nadie está dispuesto a abandonar la comunidad para 
trabajar en la plantación extranjera si no es enrolado en tra­
bajo forzado. Los primeros intentos de colonización acentuaron 
el odio del pueblo hacia su aristocracia aliada a los europeos, y 
propiciaron una nueva adhesión masiva al islam. Al margen del 
poder, las comunidades musulmanas se organizaron para defen­
derse en torno al jefe religioso, a quien pagaban el diezmo. 

En estas primeras décadas del siglo, se registran numerosos le­
vantamientos de masas musulmanas contra los reyes locales y 
sus mercenarios; contra la aristocracia e incluso, contra los mismos 
almamys, que personifican la intervención del poder económico 
extranjero, el cual ha devastado campos y liquidado comunida­
des en favor de la nueva política agrícola. Uno de los ejem­
plos más conocidos es el del profeta Diile que pudo levantar en 
1830 a todo el territorio de Senegal y algunos vecinos, en una 
guerra santa contra los franceses y sus aliados locales. Las re­
percusiones de esta guerra y sus dimensiones prueban no sólo la 
larga y minuciosa preparación de la revuelta, sino también la 
amplia adhesión de las masas campesinas, lo que no advirtieron 
hasta último momento los colonizadores. El movimiento pudo ser 
derrotado sólo gracias a la decidida intervención militar francesa 
sin contar con la alianza de ningún grupo senegalés.9 A media­
dos del siglo XIX el aparato militar y político de los colonizadores, 

9 B. Barry, op. cit., p. 270. 



34 CELMA AGÜERO 

ante la necesidad de proveerse de materia prima por medios mo­
dernos y en condiciones convenientes, provoca otro cambio vio­
lento en la sociedad: se inicia la proletarización de los campesi­
nos y los artesanos, al mismo tiempo que ataca a las clases altas 
de la aristocracia local dominante que ya no cumple con el pape] 
de intermediaria en los nuevos intereses del mercado europeo. 
Esta aristocracia vencida por los extranjeros, se adhiere al islam 
y se incorpora a las masas que siguen a los jefes religiosos como 
un último intento de resistencia en amplias zonas agrícolas del 
interior que escapan a la colonización agrícola europea y a la 
presión del comercio atlántico. 

En estas condiciones se producen los movimientos campesinos 
cuya área de influencia cubre la sabana, desde el lago Chad hasta 
el bajo Senegal. Dirigidos por jefes religiosos que predican la 
guerra santa como ideología de acción, tienden a establecer una 
centralización política con base en una solidaridad religiosa que 
reemplaza la cohesión tribal semidestruida por las dos épocas 
de presión económica extranjera. A comienzos del siglo (1814) 
Ustman dan Fodio ha conseguido levantar las tribus fulani pas­
toras que se habían establecido en los estados hausa más de tres 
siglos antes aliándose con los agricultores hausa; este levanta­
miento culminó con el establecimiento del califato de Sokoto cuya 
hegemonía en la zona oriental perduró casi un siglo. Mientras 
tanto, a mediados de siglo, en la zona occidental entre el Sene­
gal y el Niger, otro jefe religioso, El Hayy Ornar, dirigió las 
tribus fulani tukolor hacia la conquista de los antiguos reinos 
comerciales del litoral nigeriano y estableció el imperio tukolor 
hasta fines de siglo. En esta misma época se produce, en la zona 
de Senegambia bajo el liderato de Mahmadu Lamine, otro im­
portante movimiento de masas campesinas de resistencia a la 
ocupación europea y a la presión tukolor en un área de cultivo 
de exportación. 

Paralelamente a esos movimientos de masas con fines políticos 
bien determinados, en los cuales la ideología y las instituciones 
musulmanes han tenido un papel preponderante en la lucha con­
tra la presión económica europea, los grupos de la costa, con 
fuertes lazos de relación económica con los centros de exporta­
ción, organizan la integración. Las bases religiosas son las mis-



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 35 

mas: obediencia a una orden religiosa que establece la disciplina 
de producción-solidaridad intertribal en el respeto a la jerarquía 
de los jefes, lo que permite una relación más racional con el mer­
cado. Los agentes de la integración son las alianzas políticas 
entre la administración colonial y elementos de la comunidad 
musulmana favorables a una política de colaboración, ya sea a 
través de una aristocracia feudal de los ulama tradicionalistas, 
o de los líderes de hermandades, así como el apoyo de la admi­
nistración a los grupos quietistas y de oposición a las interpre­
taciones activistas del islam como el mahdismo, el reformismo o 
el modernismo. El islam adquiere en este período un nuevo con­
tenido en África occidental: además de ideología de la resistencia, 
se transforma en medio poderoso de integración de la economía 
atlántica y de sumisión al plan europeo. 

EL MARCO SOCIOPOLÍTICO EN EL SIGLO XIX 

Hausa en oriente y los estados bambara de Kaarta y Segu en 
occidente, son los herederos de la tradición de los grandes im­
perios centrales de la cuenca del Níger y participan, como ellos, 
de la organización social determinada por la riqueza, producto de 
la exportación de recursos naturales, y por un avanzado sistema 
de producción agrícola, de manufacturas textiles y de metal. La 
base común de estos estados es la centralización de la autoridad 
en manos de un jefe con consejeros y subjefes escogidos entre la 
aristocracia de sangre a la que se subordinan todas las demás 
clases sociales. El control y los impuestos a las transacciones, 
así como el tributo de la producción agrícola, son funciones de 
la administración que se cumplen en el marco de una vida urba­
na muy activa. Las relaciones entre gobernantes y ciudades de 
una parte, y la masa campesina de la otra, no son estrechas, sino 
que están determinadas sólo por los impuestos que las aldeas 
deben pagar. al poder central. 

Otro rasgo común de estas sociedades es la presencia de dos 
capas sociales de orientación divergente: los campesinos que vi­
ven de la agricultura y la cría de ganado en un circuito económi­
co muy limitado y en el marco de las organizaciones políticas 



36 CELMA AGÜERO 

aldeanas, formando un grupo cultural y lingüísticamente homo­
géneo; y en otro nivel, las ciudades orientadas hacia el exterior 
que constituyen lugar de cruce de rutas y poderosos centros co­
merciales donde se ha producido la elaboración del islam y la 
conversión de las clases dirigentes, mientras el campesinado ha 
quedado cada vez más al margen de esta influencia religiosa y 
económica.1º 

Otra sociedad, la de los fulani, ocupa un lugar importante en­
tre las poblaciones de la sabana. Durante el siglo xvm están dise­
minados desde Puta Toro en Senegal y Puta Yalon en Guinea 
hasta Adamaua en Camerún. Desde el siglo XI estos grupos de 
pastores de cebú, con características lingüísticas y físicas muy 
diferentes de los otros pueblos, han llevado una existencia nóma­
da. Su forma de expansión no siempre ha sido la conquista, sino 
también la migración pacífica de pastores de ganado bordeando 
la periferia de las zonas agrícolas a las que se vinculaban eco­
nómicamente. Hasta el siglo XVIII se habían resistido a la isla­
mización y habían conservado su identidad cultural al mismo 
tiempo que se expandían rápidamente gracias a la estabilidad 
de los grandes imperios. Pero en el siglo XVIII los fulani se esta­
blecieron en Puta Toro y en el reino de Gobir, uno de los siete 
estados hausa. Cada uno de los establecimientos fulani signifi­
caba una dominación de los campesinos que en África occidental 
eran agricultores aldeanos precariamente relacionados con los 
centros de poder que hacían cuidar su ganado por los pastores 
fulani, quienes disponían así de una riqueza considerable. En 
Africa el ganado constituye un verdadero valor económico frente 
a la tierra que no lo tiene. Es considerado un bien mueble, puede 
desplazarse y canjearse por otros bienes y desempeña un papel 
similar al del capital en la sociedad occidental; produce ganan­
cias sin trabajo y éstas se capitalizan. 

Una sociedad con este capital "natural" tiene posibilidades dis­
tintas a las de la sociedad agrícola para su desarrollo. Para obte­
ner ventajas de esa situación y cambiar las relaciones de subordi­
nación en el provecho, era necesario que los fulani tomaran 
conciencia de su identidad, de su oposición a los gobiernos y que 
una ideología realizara esta acción revolucionaria. El islam ofre-

10 J. Maquet, Les Civilizations Noires. Marabut, París, 1962. 



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 37 

ció las bases de unidad y los fulani se convirtieron, se apropiaron 
del. ganado, dominaron a los agricultores, o los transformaron en 
sus aliados, estableciendo sociedades de castas de tipo feudal don­
de los lazos feudales eran esencialmente políticos y no estaban 
basados en la propiedad de la tierra. En estas sociedades pluri­
étnicas, el grupo dominante era la casta pastoril, por el prestigio 
de la riqueza ganadera, más segura que la del cultivo de la tie­
rra, y por la estrecha asociación con los gobernantes; el otro 
estrato social era el campesinado, que constituyó una clase so­
cial donde se alineaban en jerarquías distintas las castas artesa­
nales. Esta situación determinó las relaciones entre dirigentes y 
súbditos; unos, asegurando la protección política y militar; otros 
ofreciendo ayuda económica (tributo, prestaciones de trabajo). 
La protección estaba institucionalizada en las redes de dependen­
cia y, al mismo tiempo que ofrecía solidaridad y ventajas a la 
casta dominante, contribuía a la disminución del antagonismo 
interno de la sociedad desigual, por medio de las relaciones du­
raderas de vasallaje que amortiguaba el choque de las castas. El 
poder político estaba en manos del grupo de pastores cuyos miem­
bros podían tener la atribución de un dominio ligado al cargo, 
mientras estaba en funciones. Políticamente esto significa dele­
gación de la autoridad en jefes intermediarios que pueden vol­
verse independientes del muy débil poder central. El feudalismo, 
dice Maquet,11 no es en África un modo de producción; es, ante 
todo, un régimen político que reposa en un sistema de relacio­
nes sociales muy particular. De ahí la importancia de la acción 
política del grupo dominante cuya aristocracia es además depo­
sitaria del poder .12 

En la región sur de la sabana otras sociedades presentan ca­
racterísticas urbanas semejantes a las del norte, pero su actividad 
comercial está orientada hacia el exterior por el mar, a través de 
la floresta tropical. La formación de las unidades políticas en la 
zona data del siglo xv y se desarrollaron según procesos conoci­
dos sin ninguna influencia del exterior. Los estados más alejados 

11 J. Maquet, El Poder negro en África, Guadarrama, Madrid, 1971. 
12 J. Lombard, Structures de Type "feodal" en Afrique Noire. Mouton, 

1965, p. 371. Ver también J. Maquet "Une hypothése pour l'étude des 
féodalités africaines", Cahiers d'P:tudes Africaines, Núm. 6, Vol. II, 1962, 
p. 292. 



38 CELMA AGÜERO 

de la costa como Nupe, la "Bizancio negra", no tuvieron con­
tacto con los europeos sino hasta el siglo XIX.13 Sin embargo, la 
presencia extranjera en el Golfo de Guinea fue determinante a 
partir del siglo XVI por el tráfico de esclavos y convirtió a las so­
ciedades en intermediarias de ese comercio. (El número total de 
africanos vendidos en América entre los siglos XVI y XIX varía en-· 
tre quince y veinte millones según los historiadores de la trata.) 
Un buen ejemplo de sociedad intermediaria es la yoruba, que con 
una base económica sólida había elaborado tina organización po­
lítica compleja. Aun reconociendo una doble autoridad suprema 
ritual y política, las ciudades mantenían cierta independencia: es­
taban gobernadas por un poder municipal en manos de un jefe y 
una asociación de notables. A pesar de que su economía era di­
versificada y los mercados interiores de productos manufactura­
dos permitían una solidez y una mayor independencia de los mer• 
cados de ultramar, en el momento de la abolición de la trata 
debieron adaptarse social y políticamente a las necesidades de la 
colonización agrícola. En la costa de Benin, por ejemplo, los es­
clavos que aún se capturaban pero que no podían ser exportados, 
se destinaban a trabajos en el interior de la sociedad para las plan­
taciones de los productos que Europa demandaba. La sociedad 
ibo, que no disponía de esclavos, se adaptó de todos modos para 
producir el aceite de palma para la exportación. 

Las sociedades de la costa atlántica también se vieron expues­
tas desde muy temprano a la presión del tráfico europeo. Dedica­
das a una agricultura de subsistencia con medios muy rudimen­
tarios, su sistema social descansa en un marco de producción co­
lectiva basada en el linaje y a merced de los regímenes fluviales. 
El comercio se centraba en el intercambio de productos agrícolas 
por ganado, y en el caso de las rutas transaharianas con el país 
de los moros, los principales productos de importación eran la 
sal, los granos y el ganado, además de esclavos y caballos. (Los 
moros conservan el papel de intermediarios durante todo el siglo 
XVIII.) La organización social fuertemente jerarquizada se refleja 
en una organización política de tipo feudal donde los miembros 
de la nobleza han obtenido del rey el derecho de cobrar impues­
tos sobre las tierras que en teoría son propiedad comunal. Los 

is S. F. Nadel, Byzance Noire. Maspero, París, 1971. 



UN MOVIMIENTO MAHDIST A 39 

jefes musulmanes introducidos desde el norte forman parte de esta 
clase privilegiada. Un aparato militar, profesional, formado por 
cautivos de la corona, asiste al rey en campañas de pillaje para 
repartir el botín. El sistema fiscal es débil, pues los impuestos se 
pagan en servicios o productos de la tierra, de ahí la fragilidad 
del poder real que ofrecerá ventajas a la penetración colonial.14 

En este horizonte político-social la presencia europea del siglo 
XVI provoca cambios fundamentales en el orden económico y po­
lítico y pone en crisis las tradicionales rutas transaharianas cuyo 
tráfico había determinado, por una parte, los sistemas de pro­
ducción agrícola y las redes de mercados interiores que estable­
cían, a su vez, el equilibrio entre las tribus ganaderas y nómadas 
y los productores artesanales de las aldeas; y por otra parte, los 
sistemas monopolistas de producción minera y de comercializa­
ción internacional. Los intermediarios tradicionales (marroquíes) 
pretenden apoderarse de las fuentes mismas de la producción mi­
nera y con ello se rompe el equilibrio político de las sociedades 
africanas. Es el momento del estallido del gran imperio central 
de Songai bajo dominación marroquí y el repliegue de la activi­
dad comercial hacia el oriente en la zona de Bomu. Las guerras 
que durante todo el siglo xvn azotaron África occidental son lu­
chas de las grandes ciudades interiores contra la dominación de 
tuaregs y marroquíes, por la recuperación de la independencia; 
guerras aprovechadas para la venta de cautivos como esclavos en 
los mercados franceses de San Luis. 

A la crisis económica provocada por las guerras entre estados 
africanos se suma el rápido empobrecimiento por la disminución 
de mano de obra en las zonas mineras y rurales. Las tradiciones 
hablan de miseria sin paralelos. 

Desde el punto de vista social, aparte de la impresionante dis­
minución de población joven, se advierten dos niveles de ruptu­
ras en el orden tradicional de la sociedad africana: el primero es 
la liquidación, sin reversiones posibles, de los sistemas de cohe­
sión basados en el linaje, la tribu o el clan, según los grupos ata­
cados, y la consiguiente huída del lugar de peligro a zonas aleja­
das y miserables en condiciones de absoluto debilitamiento social; 
el segundo corresponde a la crisis política en el interior del grupo 

u B. Barry, op. cit., p. 135. 



40 CELMA AGÜERO 

que entra en relación comercial con el exterior. El pago ofrecido 
por los europeos convierte a los miembros de la aristocracia y al 
rey, con su ejército particular, en cazadores y vendedores de los 
miembros de las propias comunidades campesinas sujetas a pi­
llaje. La brecha que se abre con esa práctica en el seno de la 
sociedad, provoca reacciones de masas contra el orden jerárquico 
tradicional, o búsqueda de protección de los aldeanos para sus 
vidas y sus tierras entre los jefes religiosos. Pero el orden jerár­
quico tradicional también se ha conmovido; se ha roto el equili­
brio feudal establecido por los lazos de dependencia, privándose 
así a un pueblo de la acción política que consideraba la razón 
de su existencia, y a la aristocracia de sus medios de vida y de los 
valores tradicionales, y se destruyen los últimos lazos que unen a 
los distintos grupos étnicos y sociales hasta entonces sometidos 
a la misma autoridad. 

El segundo empuje del comercio europeo en el siglo XIX im­
pone la colonización agrícola y la implantación de la economía 
de trata, lo que supone la introducción en las sociedades africa­
nas de la economía monetaria a través de los impuestos en dinero, 
el despojo de las tierras, la destrucción definitiva del comercio 
interno y del equilibrio del intercambio entre agricultores y cria­
dores de ganado, la polarización del desarrollo dependiente, o sea 
la aparición de microrregiones beneficiarias del tráfico contra las 
grandes unidades económicas tradicionales organizadas alrededor 
de los ejes fluviales, que ofrecían una perspectiva continental al 
comercio. En la sabana las hermandades musulmanas permiten 
otro tipo de economía de trata, la organización de la producción 
de exportación ( cacahuates y algodón) en zonas que ellas contro­
lan y donde conservan una forma social tributaria y se comercia­
liza el impuesto en producto recibido de las comunidades, para 
el mercado internacional.15 

La consecuencia social de este nuevo sistema económico es una 
estructuración de clases según el modelo europeo. Aparece un 
grupo de plantadores indígenas de origen rural, que ha logrado 
su estatus por la apropiación de suelos de las comunidades, cu­
yos antiguos miembros pasan a formar parte de otra clase, la de 

1 5 S. Amin, L'Afrique de l'Ouest bloquée, París, 1971. 



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 41 

la mano de obra asalariada o de trabajo forzado. Frente a la re­
sistencia, expresada de muchas maneras, se hace un llamado a 
inmigrantes extranjeros, a las etnías de la zona, lo que provoca 
una mayor proletarización y en la misma medida, una destrucción 
de los sistemas tradicionales de cohesión social (abandono de las 
aldeas por los hombres jóvenes que se emplean en los centros de 
producción o de exportación y pierden casi todo contacto con 
el grupo tribal). En esta nueva estructura social no hay lugar 
para la aristocracia indígena que ya no tiene papel de intermedia­
ria ni está di.spuesta a ceder sus derechos sobre la tierra, a no 
ser que se integre al grupo de marabuts poderosos de las ór­
denes que controlan la producción de algodón, y que se convier­
ten en jefes de aldeas, a quienes se otorga toda clase de privile­
gios y ventajas tanto religiosas (protección de la educación) co­
mo económicas {financiamientos de peregrinaciones). 

La sociedad tradicional ha sido conmovida en sus mismas raí­
ces por la acción directa o indirecta de las demandas cada vez 
más urgentes del mercado atlántico. 

MAHDISMO Y RESISTENCIA 

Esta situación de desintegración social creciente en un ámbito 
en que el sistema colonial aún no ha impuesto sus nuevas pautas, 
provoca movimientos de masas que con esperanzas milenarias si­
guen al líder religioso musulmán que predica el mahdismo como 
respuesta al desequilibrio, buscando otro marco de reagrupación 
que les sea propio. Esperan que la revuelta, la resistencia a las 
transformaciones provocadas por el factor externo y a los des­
equilibrios desencadenados en el seno de la sociedad, permitirá 
recuperar la armonía perdida. 

En efecto, el mahdismo, que según Ben J aldun es una creencia 
popular "ampliamente aceptada por el pueblo del islam", promete 
la construcción de un conjunto social que constituye a la vez una 
unidad política y una unidad religiosa en este mundo y no en el 
más allá. 

"Desde siempre -dice Ben J aldun-16 los musulmanes han te-

1 6 lbn Khaldun, The Muqaddimah, trad. Franz Rosenthal, Londres, 
1958, pp. 156-200; ver referencias sobre al-Mahdi en H. Gibb y J. Kramers, 



42 CELMA AGÜERO 

nido la idea de que hacia la consumación de los siglos llegará un 
hombre de la familia del profeta a sost.ener la religión y a hacer 
triunfar la justicia. Arrastrando consigo a los verdaderos creyen­
tes, será el dueño de los reinos musulmanes y se titulará el Mahdi 
(el dirigido) ; luego aparecerá el Deddjal (el anticristo) y ocurri­
rán los acontecimientos que marcan la proximidad de la última 
hora. Después de la llegada del Deddjal, Jesús (Isa) descenderá 
del cielo y lo matará o bien descenderá con el Mahdi y le ayu­
dará a abatir al anticristo." Nada hay en el Corán concerniente 
al Mahdi ni se encuentra nada en las recopilaciones clásicas de 
tradiciones de El Bujari y Moslem. Se ha tomado la creencia en 
el Mahdi de tradiciones más o menos auténticas como las siguien­
tes palabras atribuidas al profeta: "Después de mí habrá califas, 
y después de los califas, príncipes; y después de los príncipes, re­
yes; y después de los reyes, tiranos; y luego, cuando el tiempo no 
durará más que un día, Alá suscitará un hombre de mi familia 
que llenará la tierra de equidad y justicia, en la medida en que 
ha estado llena de iniquidad, de tiranía y de opresión." ¿Pero 
cuándo será el fin de los tiempos? es claro que el Mahdi apare­
cerá cuando la comunidad musulmana (umma) esté despedaza­
da por desórdenes civiles y conflictos que engendrarán luchas 
políticas, revueltas sociales y corrupción moral. La confusión será 
tal que los fieles deberán esperar una voz del cielo que les indi­
que quiénes son sus guías; habrá una abierta persecución y sólo 
aquellos que tengan más fervor en su fe podrán seguirlos. 

La concepción sunita dice que el Mahdi aparecerá como un 
hombre común para cumplir la misión del último califa: la de 
restaurar la fe y asegurar el triunfo universal del islam. Otra con­
sidera que Isa (Jesús) será el último restaurador de la fe y el 
último califa del profeta. Ambas contradicen la creencia chiita 
por la cual el Mahdi será el imán oculto infalible que vuelve para 
guiar y proteger a los fieles contra el error y el pecado. A él co­
rresponde dirigir la guerra santa contra los que no creen en su 
misión y persisten en el error. El éxito de esa guerra es la única 
confirmación de la autenticidad de la misión. 

En el siglo XIX un pensador político, Al Afgani, confirma esta 

Shorter Encyclopedia of Islam, Leiden, 1953, pp. 310-313. P. M. Holt, 
The Mahdist State in the Sudan, Oxford University Press, Oxford, 1958. 



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 43 

tradición: "la espectación por el Mahdi es tan intensa entre los 
musulmanes cada vez que se encuentran en dificultades o que su 
religión ha sido humillada o bien han sufrido el dominio de los 
extranjeros, que parecen un hombre perdido en la noche en me­
dio de un desierto esperando con impaciencia la aparición de la 
estrella que habrá de guiarlo" .17 La historia del Islam muestra que 
el mahdismo se ha manifestado desde el comienzo en los medios 
más diversos, a veces como episodios violentos y fugaces, otras 
como hechos que han cambiado la historia, especialmente en 
Africa. 

La aparición de tantas esperanzas mahdistas en Sudán durante 
el siglo XVIII y el estallido de movimientos mahdistas en el siglo 
XIX muestran con claridad que el Islam estaba extendido a las 
masas y que los "tiempos de desorden" se habían prolongado en 
toda la zona. 

Allí la concepción mahdista corresponde a la tradición según 
algµnos letrados, pero la masa tiene ideas muy confusas: el Mah­
di es un gran marabut que aparecerá en la tierra próximamente o 
al fin del mundo, enseñará la palabra del islam a todos para ha­
cer reinar la justicia y abatir a los adversarios de los fieles. No se 
sabe si será blanco o negro; para los tucolot el Mahdi será un 
El Hayy Ornar que someterá a creyentes y paganos a los tucolor. 
Entre los fulani la tradición popular del Mahdi es más precisa: 
vendrá a la tierra hacia el fin del mundo, será árabe de la familia 
de Mahoma y por lo tanto, blanco (los otros son impostores) ; 
poseerá las ciencias islámicas, vendrá de la Meca y allá retomará 
para combatir al Deddyal que por entonces se aprestará a apode­
rarse de las ciudades santas.18 

Estas concepciones africanas de una creencia tan antigua ~n 
Mahgreb aparecen Mahdis desde el siglo x- se han ido elabo­
rando desde las primeras guerras religiosas, en 1725, entre pas­
tores musulmanes fulani y dirigentes mandinga, y luego en 1776 
entre musulmanes torobe y dirigentes moros. Además circulaban 
en esa época profecías que anunciaban el reino del Mahdi y el 

17 Citado por John Willis, "Jihad fi sabil allah its doctrinal basis in 
Islam and sorne aspects of this evolution in nineteeth century West Africa", 
Journal of African History, VIII, 3, 1967, p. 398. 

18 P. Marty, Islam in Senegal, Leroix, París, 1921. 



44 CELMA AGÜERO 

fin del mundo para el siglo XII de la hégira, (años 1785-86). rn 

Las esperanzas mahdistas 20 personificadas por los tres grandes 
líderes: Shehu Ahmadu, Ustman dan Podio y El Hayy Ornar, 
despertaron la expectativa entre las masas; provocando éxodos 
hacia la Meca. Estas esperanzas fueron argumento para levan­
tamientos contra los nuevos jefes religiosos y se expandió la idea 
hacia; Sudán oriental, 21 a partir de la zona de Chad, por medio 
de una abundante literatura conocida en todas las rutas de pere­
grinación. Un clima de "mahdismo latente" 22 persistió durante 
todo el siglo en África occidental y central; la invasión de los 
europeos pareció indicar la crisis relacionada con la llegada 
del Mahdi. (Esa interpretación sobre la reacción a la presencia 
extranjera en África musulmana se había hecho ya cuando se 
produjo un levantamiento mahdista en el bajo Egipto durante la 
dominación napoleónica, lo mismo que en Argelia cuando las ma­
sas apoyaron a Abd el Qader contra los franceses.) Los adminis­
tradores coloniales, como Paul Marty, registran con minuciosidad 
y sospechas los movimientos mahdistas, que según ellos expresan 
la resistencia al imperialismo europeo 23 y constituyen un verda­
dero peligro para el momento de la instalación. Por otra parte, 
esta amplitud de movimientos religiosos en África occidental 
muestra una vez más que el área estaba estrechamente ligada a la 
historia del mundo musulmán. La ola de expansión del islam en 
el siglo XIX, que cubre importantes zonas de Asia y abarca las 
masas menos ilustradas de campesinos, es un fenómeno que al­
canza también a África, cuya población suma veinte millones al 
grupo musulmán. Pero África está relacionada también con los 
fenómenos más particulares provocados por esta expansión. Las 

1v Muhammad Al-Hajj, "The Thirteenth Century in Muslim Eschatolo­
gy: Mahdist Expetations in the Sokoto Caliphate", Research Bulletin. 
Centre of Arabic Documentation Institute of African Studies, University 
of lbadan III, 2, July 1967, pp. 109-113. 

20 John Willis, op. cit., pp. 401-406. 
21 Saburi, Bichaku, y Muhammad al Hajj, "The Sudanese Mahdiya and 

the Niger Chad Region" en l. M. Lewis, Islam in Tropical Africa, Oxford, 
1966, p. 429. 

22 T. Hodgkin, "Mahdisme, messianisme et marxisme dans le contexte 
africain", Presence Africaine, 474, pp. 129-153. 

23 A. Le Grip, "Le Mahdisme en Afrique Noire", L'Afrique et l'Asie 
18, 1952, pp. 3-16; P. Marty, L'lslam et les tribus du Soudan. Leroux, 
París, 1921. 



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 45 

rutas de peregrinos a la Meca han permitido conocer muy de cer­
ca el movimiento wahabita de Arabia, su protesta contra la co­
rrupción del imperio otomano, la prédica de la guerra de resis­
tencia apelando a la edad de Mahoma y a la fuerza. Por otra 
parte, por medio de las alianzas locales de tipo político y las re­
laciones internacionales de alto nivel a través del Sabara, se co­
nocen los éxitos de prédica de la orden de la Sanusiyya 24 entre 
las tribus de Cirenaica contra la administración turca "que más 
tarde se convertirá en resistencia contra los invasores italianos". 

EL MOVIMIENTO DE EL HAYY ÜMAR 

En este clima de resistencias, de levantamientos y de creación 
de nuevas estructuras políticas, un grupo de seguidores del Sheik 
El Hayy Omar Tall inició uno de los más decisivos movimientos 
del área, cuyas características muestran el grado de cohesión y la 
búsqueda de respuesta a la situación. 

Los franceses del Senegal debieron enfrentar esta peligrosa y 
decidida guerra santa de resistencia a las campañas de coloniza­
ción. El Sheik era un tucolor de casta torode25 nacido hacia 1794 
en Futa Toro, estado de la gran confederación Futa, donde los go­
bernantes habían logrado prohibir la trata de esclavos a ingleses 
y franceses, así como proteger la producción agrícola y artesanal 
para alimentar los mercados internos. Su acción logró unificar a 
los pueblos de una amplia región que abarca la Confederación 
Puta, parte del Senegal y los estados de la cuenca del Niger, e 
imponer un nuevo sistema social y político que afirmó por un 
tiempo la unidad y que sobrevivió hasta la última década del si­
glo XIX como una barrera a la penetración francesa. 26 

24 E. E. Evans Pritchard, The Sanusy of Cyrenaica. Oxford University 
Press, Oxford, 1954. 

25 Casta de hombres religiosos entre los tucolor. 
2e Kanya Frostner, "Mali Tukulor", en M. Crowder (Ed.), West African 

Resistance. Hutchinson, Londres, 1971, p. 73. Ver también Crouise O. 
Brien D., "Towards an Islamic Policy in French West Africa 1854-1914'', 
Journal of African History, VIII, 1967, pp. 303, 316; Olatunhi Olorunti­
mehin, "Resistance Movements in the Tukulor Empire", Cahiers d'Études 
Africaines, VIII, 29, 1969; A. Samb (Traduite et anoté par) "La vie de 
El Hajj Ornar par Cheik Moussa Kamara", Bulletin del IF AN, t. XXXII, 



46 CELMA AGÜERO 

El líder, convertido en Mahdi por la esperanza de los fieles, 
había sido educado en los más importantes centros religiosos de 
África occidental. Su vasto conocimiento de las ciencias islámicas 
y su amplia biblioteca reunida en el palacio de Segu no son, sin 
embargo, comparables a la erudición de los líderes de Sokoto 
donde se detuvo por un tiempo largo, al regreso de su peregrina­
ción a la Meca en 1826. En ese viaje se hizo discípulo de Mu­
hammad al Ghali, jefe de la Tiyyaniya en Arabia, quien lo nom­
bró, a su vez, califa de la orden en Sudán occidental. En Bomu 
conoció a uno de los grandes reformistas, Al Amin Al Kanemi 
y en Egipto se encontró con los sheiks de Al Azhar. En 1837 vi­
sitó el reino de Macina y fue prisionero del rey bambara de 
Segu. Antes de entrar a su país estableció, con el permiso del 
Almamy de Puta Yalon, un centro religioso, zaouia, 21 en Diaguku. 

El carisma personal y el prestigio religioso adquirido en los 
años de su peregrinaje dieron a Ornar la posibilidad de contar 
con un grupo importante de discípulos (algunos provenientes del 
país Hausa), una riqueza considerable y una influencia política 
que alarmó a la aristocracia local y al mismo rey, quienes forza­
ron al predicador a buscar en Dinguiray otro sitio para sus ense­
ñanzas. 

Allí se instaló en 1848 y comenzó su prédica 28 para purificar 
el islam y terminar con los abusos de los potentados. Esto sig­
nificaba desprestigiar ·la adhesión a la antigua orden de la Qari­
diyya, muy expandida en la región, en la cual los escalones de la 
jerarquía mística son tan difíciles de franquear que sólo algunas 
familias alcanzan el contacto directo con el jefe, así como los be­
neficios materiales y místicos que proporcionan. Las prácticas de 
esa orden perpetuaron en el islam los privilegios de la aristocra­
cia tribal y originaron un nuevo sistema de jefaturas en manos 
de marabuts poderosos que disponían de la producción de la tie­
rra por un sistema opresivo de tributos. 

La esperanza de encontrar una vía de escape a ese sistema so-

pp. 44-735; t. XXXIII, pp. 370-411; B. G. Martin, "A Mahdist document 
from Futa Jallon", Bulletin del IFAN, t. XV, 1-2, 1963, pp. 47-65. 

21 Lugar de oración, hogar y escuela de enseñanza musulmana. 
28 A pesar del gran interés de la doctrina religiosa de El Hayy Ornar, no 

expondremos aquí sus principios en favor del enfoque sociológico del 
trabajo. 



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 47 

cial permitió la conversión masiva de los campesinos a la nueva 
orden predicada por Ornar, la Tiyyaniya, 29 hermandad religiosa 
que rompe gran parte de las barreras jerárquicas y establece con­
tactos directos entre los adeptos y el jefe. Ofrece también a todos 
la perspectiva de acceder a los más altos destinos "por el valor 
y la ciencia"ªº y por ello aparece con carácter revolucionario, 
democrático, a los ojos de los nuevos fieles. Al mismo tiempo la 
orden requiere de sus miembros una entrega completa, una dis­
ciplina de trabajo duro y de lealtad a la comunidad. La riqueza 
es una virtud predicada por el califa, que se enriquece con los 
regalos de los peregrinos, pero está obligado a repartirla en for­
ma de caridad y para el bien de la comunidad. Esta institución 
ofrece al jefe un poder especial de disponibilidad de medios para 
la prédica, la peregrinación y la lucha, protegido por una auto­
ridad política nueva. Según el mensaje del profeta a Ornar, el 
califa debe mantenerse lejos de reyes y sultanes. Esto le permi­
te establecer un equilibrio entre autoridades religiosas y tempo­
rales e integrar mejor la comunidad musulmana en marcha. 

La disciplina requerida a los miembros por la orden tuvo un 
papel preponderante en el movimiento de Ornar y en el control 
de sus tropas, formadas por masas campesinas provenientes del 
Bajo Senegal, de la zona limítrofe con Sierra Leona en Dingui­
ray y de las llanuras de Macina. Estos grupos ofrecían su adhe­
sión al jefe por liberarse de los marabuts senegaleses, de sistemas 
de plantaciones y trabajos forzados en Dinguiray y de la pesada 
estructura feudal en las llanuras de Macina. 

Como algunos líderes religiosos de su tiempo, El Hayy Ornar 
había tenido experiencias de revelaciones místicas y estaba con­
vencido de haber sido elegido por Dios para capitanear la guerra 
santa, combatir la herejía, extirpar el animismo e imponer la ley 
de la Sharia. Para cumplir su mandato Dios le había entregado 
la espada de la verdad y le había inspirado su libro Rimah, pro­
ducto, más que de su erudición, de las profundas experiencias 
acumuladas hasta el momento. En ese libro hace un minucioso 

29 Orden religiosa fundada por Muhammad at Tiyyani en 1782, en El 
Cairo. 

ªº J. Abun Nasr, "Sorne aspects of the Umari branch of the Tiyaniyya'', 
Journal of African History, III, 2, 1962, pp. 329-331; y The Tiyaniyya. 
Oxford University Press, Oxford, 1965. 



48 CELMA AGÜERO 

examen de la eficacia de la gran jihad (guerra santa) contra la 
tentación de la carne, precedida de la hijra (éxodo) de los ape­
titos. En primera instancia la hijra y el jihad espiritual eran obli­
gaciones para la salud individual, mientras la hijra temporal de 
los infieles y el jihad de espada contra ellos, eran deberes hacia 
la comunidad islámica en su conjunto. Esto, sin embargo, no resta 
en lo fundamental la importancia de la guerra santa individual, 
que es la única obligación religiosa constante. 

El carisma religioso del líder que lo había llevado a alcanzar la 
posición de sheik de una hermandad, tenía dos características: 31 

la primera era el baraka, una marca que se dice impone Dios 
en las personas de sus profetas y santos; la segunda, el istiyara, 
una fórmula especial para obtener ayuda divina en circunstancias 
difíciles. Se dice que Ornar aplicó con éxito estos poderes en 
Hiyaz, Bornu Sokoto y Alto Senegal encontrando agua para la 
gente, donde no podía hallarse. 

Algunos de los más adictos seguidores de El Hayy Ornar, lo 
identificaban con el Mahdi que, según ellos, ya había aparecido 
en el mundo. Más aún, aseguraron que Sheik Ornar había sido 
designado como uno de los tres ministros del Mahdi encargado 
de gobernar el Maghreb. 32 Otros de sus prosélitos creían firme­
mente que el Sheik Ornar era la reencarnación de Isa, por la can­
tidad de rumores que circulaban y porque el mismo Sheik habla­
ba a menudo a su comunidad de la reaparición de Isa en forma 
secreta y como un hombre negro desconocido para la mayoría. 

Después de su muerte, El Hayy Ornar fue popularizado como 
profeta enviado a los africanos igual que Mahoma. Y se cuenta 
una Historia de Solima en la que el Sheik narra una experiencia 
de peregrinaje. Leyendo la vida de Mahoma quedó sorprendido 
por la similitud existente entre los árabes y los fulani "como los 
fulani, ellos hablaban una sola lengua y creían en Dios; pero es­
taban divididos en pequeños clanes a veces en guerra y eran idó­
latras. Una idea me iluminó: yo debía convertirme en el Maho­
ma del Sudán, hacer de los fulani una gran nación y restaurar la 
pureza del islam'~. 38 

31 J. Willis, op. cit., p. 409. 
32 J. Willis, op. cit., p. 415; A. Gouilly, L'lslam dans l'afrique Occiden­

tale Fran~aise, Larose, París, 1952. 
33 J. Willis, op. cit., p. 405. 



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 49 

Esta certidumbre tan arraigada en el líder y entre los fieles, 
ofreció la base ideológica que la guerra santa necesitaba para la 
conquista que realizó desde Timbuctú hasta las fronteras del Se­
negal francés. Las primeras campañas de Omar en 1849 conta­
ban con un ejército de doce mil hombres que en 1861, durante 
la conquista de Macina, alcanzó la cifra de treinta mil, bien equi­
pados y entrenados en el uso de las armas europeas y en la fa­
bricación de municiones. 34 Tenía la capacidad de resistir la inva­
sión francesa además de contar con un incentivo político y reli­
gioso de gran eficacia. Las primeras campañas alcanzaron la zona 
del Senegal. Su influencia se había extendido haciendo emigrar a 
sus compatriotas a Kaarta y en la zona de Waalo, a orillas del 
Senegal, la propaganda arrastró a la aristocracia a la conversión 
al islam para oponerse a la conquista francesa provocando una 
insurrección que los franceses debieron aplastar sangrientamente. 
Pero si los fulani no consiguieron penetrar en el territorio, pu­
dieron destruir un puesto comercial francés que era una meta im­
portante. De allí la campaña se dirige hacia el norte: Medina, 
Kaarta, Macina, Segu, con enormes dificultades por tener que 
luchar en dos frentes, el de los franceses, que lo consideran ene­
migo mortal y el de los reinos paganos, que no están dispuestos 
a perder su independencia. En 1860 se firma la paz reconociende> 
la hegemonía francesa en el bajo Senegal; pero el ejército de· 
Ornar ha dominado las ciudades y los imperios que controlan 
el tráfico sahariano, ha arruinado los puestos franceses de avan­
zada, ha levantado poblaciones agrícolas de Puta Toro, Puta Ya­
lon y de Wolof, ha predicado la hégira para trasladar las masas 
hacia el centro y ha organizado una barrera de resistencia, acti­
va o pasiva, al tráfico atlántico. Su muerte y la frágil unidad del 
imperio en manos de su hijo Ahmadu, a quien le faltaba el ca­
risma y el apoyo del ejército que tenía su padre, abrieron las 
puertas del imperio a los franceses, a fines del siglo XIX. 

Como gobernante, Ornar prestó poca atención a la administra­
ción imperial que quedó en manos de los talibés (discípulos) 
provenientes de Puta y de los miembros de su familia. Sin em­
bargo, dos preocupaciones fundamentales rigieron su acción: la 
primera, religiosa, de poderoso gobernante musulmán. Fue una 

34 Kanya Frostner, op. cit., p. 56. 



50 CELMA AGÜERO 

política de conversiones forzosas, cumplida en violentas condicio­
nes, la que apoyaba el cobro de impuestos coránicos sobre los 
territorios conquistados. La ley coránica era administrada por 
cadíes y se hicieron obligatorios el cumplimiento ritual y la ética 
musulmana al tiempo que se construyeron mezquitas y se expan­
dió la educación coránica, con un celo creciente entre los segui­
dores del Sheik. 

La segunda preocupación de su gobierno era la económica. 
Ante todo se decretó, bajo penas gravísimas, el boicot a la mer­
cancía europea, especialmente licores y textiles (para la compra 
de armas Ornar tenía pactos especiales con los extranjeros en los 
que no había cláusulas de respeto a los cristianos) . Para desarro­
llar la economía del estado estimuló el comercio. Las guerras pro­
. porcionaron gran cantidad de cautivos vendidos como esclavos, 
lo que enriqueció el mercado interior y desarrolló una agricultura 
de mayor escala y una producción artesanal que contribuyó al 
renacimiento de la economía y el comercio interior. 35 Estimuló 
también la producción local de tejidos y se hicieron numerosos 
esfuerzos por rescatar a los artesanos musulmanes de los estable­
cimientos europeos de la costa. 36 El sistema piramidal de limosna 
que la orden de la Tiyyaniya estableció, y cuyo monto culmina­
ba en las manos del sheik, permitía una acumulación centrali­
zada de productos que iban a alimentar el mercado interior. De 
ahí las preocupaciones militare& de Ornar por destruir todos los 
puestos de comercio franceses en el interior, de reducirlos a la 
costa. 

Para conocer las peticiones o las exigencias de los fieles, nos 
referiremos brevemente a otro de los movimientos mahdistas del 
siglo XIX: el de Ustman dan Podio. También fulani, de la casta 
de torobe, que se había instalado en el reino de Gobir en el siglo 
xvm, Ustman predicó la guerra santa en un momento en quepas­
tores y agricultores fulani musulmanes, compartían la crisis de 
los campesinos hausa paganos, por la interrupción del comercio 
interior. En 1804 el líder hizo un llamado a la hégira e inmedia­
tamente estalló la guerra santa. Hacia 1831 el movimiento había 

35 Cl. Meillassoux, "lntroduction'', p. 13, en The Development of In­
digenous Trade and Markets in West Africa, Oxford University Press, 1971. 

36 A. Gouilly, op. cit., p. 72. 



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 51 

logrado establecer unos quince emiratos que cubrían alrededor 
de 150 000 km2 bajo el gobierno de un emir, en la nueva ciu­
dad de Sokoto. La extraordinaria erudición de los líderes (Ust­
man dan Podio, Muhammad Bello, y Abdullahi) se manfiesta en 
más de doscientos cincuenta libros y planfletos que contienen 
desde ideología del movimiento hasta enseñanzas prácticas para 
los juristas y explicaciones sobre el tipo de sociedad que los re­
formadores quieren establecer. La revitalización de la religión 
primitiva y la prevención contra las desviaciones de la ortodoxia 
son las bases del movimiento; en la ley, los líderes aceptan la in­
terpretación malikita de las fuentes y expresan su reacción con­
tra la ambigüedad del gobierno hausa, haciendo observar las 
leyes musulmanas con detalle. Así quedaba establecida la auto­
ridad legal fulani sobre el antiguo imperio Hausa. 

La publicación reciente de un documento musulmán 37 del si­
glo xv que ha sido citado por dan Podio, ofrece un cuadro ge­
neral de las exigencias de las masas de fieles de la guerra santa. 
Quejas contra los gobernantes: a) condena de la tasa arbitraria 
sobre los productos de la tierra. (Dan Podio condena el impues­
to sobre el ganado que se cobraba a los pastores fulani.) Al 
impuesto en las puertas de la ciudad y obligaciones ilegales en 
el mercado. A la sobretasa a los jefes de tribu y gobernadores 
regionales, b) condena de los regalos a los gobernantes, e) con­
tra la preferencia ofrecida a los infieles en la distribución de tie­
rras de pastoreo y de derechos de comercio, d) condena de ban­
dolerismo contra el ganado musulmán. 

Quejas contra los ulama: a) condena del apoyo y la autori­
dad ofrecida a las prácticas no musulmanas de los gobernantes. 
Ese es el más importante ataque de dan Podio a los sabios 
hausa. "Por eso la guerra santa contra tales personas es más ver­
dadera que la guerra santa contra los infieles confesos", b) con­
dena contra el uso de talismanes, que significa condena de los 
marabuts magos (que predican sincretismo), e) condena de la 
falsa manipulación de los impuestos sobre la tierra, d) condena 

3 1 J. Hunwick, "Notes on late fifteenth-century document concerning 'al 
Takrur' ", en Allen y Johnson (ed.), African Perspectives. Cambridge 
University Press, Londres, 1970. 



52 CELMA AGÜERO 

del ulama por no ofrecer buen ejemplo, e) contra la recitación 
del Corán en lecturas oscuras. 

Esta lista de demandas explica la doble reacción de los mah­
distas de Gobir, la primera contra la opresión a pastores y agri­
cultores por parte de los gobernantes hausa; la segunda, la reac­
dón contra los "sabios" de las ciudades, es decir, la clase de 
comerciantes "internacionales" cuya actividad establecía las bre­
chas económicas en la sociedad. Esos sabios estaban unidos al 
poder imperial y permitieron la corrupción de las prácticas reli­
giosas. 

El triunfo de la guerra, que se expresó en la organización de 
un gobierno en manos de una aristocracia fulani sobre las ciuda­
des hausa a las que se aplicó una organización islamizada, se 
extendió a las áreas no hausa. La estructura subsistió hasta la lle­
gada del imperio británico que pudo dominar al imperio de So­
koto, luego de no pocos fracasos militares. Estos movimientos 
reformistas del siglo x1x, que bajo el liderato de fulanis y tuco­
lor establecieron estados musulmanes en territorios controlados 
por gobiernos paganos (desde el punto de vista ortodoxo musul­
mán), organizando imperios como el de El Hayy Ornar, tienen 
un significado importante para los fundadores de los estados mo­
dernos, como Mali, por ejemplo. 

A pesar de que los antiguos imperios ocuparon territorios ma­
yores que el estado de Mali, estuvieron todos ubicados en la 
cuenca del alto Níger, lo que ofrece al país la herencia históri­
ca de los grandes estados y una continuidad de ciertos tipos de 
instituciones sociales que refuerza la llamada "tradición estatal" 
de Mali. Instituciones como la peregrinación, la escuela coránica, 
el ayuno de ramadan y los festivales musulmanes, así como las 
órdenes religiosas y los marabuts, son parte de la vida nacional 
aun para los no musulmanes. Pero también persisten organiza­
ciones de la época preislámica; son los grupos ocupacionales que 
forman estratos sociales (pescadores, carniceros, narradores de 
historias) y que aún llevan el nombre de castas: grupos especia­
lizados sujetos a reglas y prohibiciones (matrimonio endogámi­
co, por ejemplo). 

Las huellas políticas que los grandes imperios musulmanes han 
dejado en los estados actuales pueden rastrearse en la historia 



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 53 

misma de la zona. Hay, ante todo, una tradición urbana, relativa 
a la existencia de una clase burguesa compuesta de mercaderes 
y de ulamas que gozan de cierto tipo de autonomía interna con 
un sentido de patriotismo cívico. Los líderes políticos de Mali 
actual están estrechamente vinculados con esta tradición urbana. 

Además, la tradición de las relaciones comerciales y cultura­
les con el norte y el este, ha determinado el desarrollo de ideas 
abiertas sobre la federación de África occidental, o la unidad 
de Africa, más que las de un nacionalismo territorial limitado. 
Esto se relaciona estrechamente con la resistencia opuesta por las 
sociedades islámicas a la inversión europea del siglo XIX y la 
alianza de sus líderes cuyo poder dependía de la combinación 
de la influencia religiosa, el llamado al sentimiento nacional y la 
capacidad de organización militar. El recuerdo de esta resistencia 
se mantuvo largo tiempo bajo el régimen colonial que aprove­
chó los elementos hostiles a los grupos resistentes. Por eso cuando 
surgen las organizaciones prenacionalistas en 1945, se advierten 
dos variantes: movimientos religiosos de protesta que se dirigen 
a la masa de la población y asociaciones culturales compuestas 
de élites occidentalizadas; y si la resistencia a la penetración 
francesa se hizo bajo liderazgo musulmán y con ideología islá­
mica, los primeros esfuerzos por romper la ocupación, respetaron 
este contexto. La Tiyyaniya -difundida bajo El Hayy Ornar­
se reformó; tomó el nombre de Hamalliyya y agrupó a los mu­
sulmanes, especialmente a los sectores oprimidos de la comu­
nidad como las tribus subordinadas, los cautivos, las mujeres y 
los jóvenes. 38 Los partidos políticos que nacieron de estas prime­
ras agrupaciones se referían a la tradición en dos sentidos: Jos 
conservadores aludían a los derechos, estatus y privilegios de los 
jefes y marabuts que habían sido protegidos por los franceses; 
mientras para los radicales, significaba la tradición precolonial 
de construcción de estados, de imperios y de reforma, asociados 
en la mente popular con los nombres de Muhammad Askia, Sun­
diata y especialmente El-Hayy Ornar. 

Estos movimientos, de los que hemos mostrado la incidencia 

as Th. Hodgkin y R. Schachter, "Mali", en Coleman J. (ed.), Political 
Parties and National Integration in Tropical A/rica. University of Califor­
nia Press, Los Angeles, 1966. 



54 CELMA AGÜERO 

histórica, han sido interpretados por los especialistas desde dos 
ángulos opuestos. Uno, como movimientos revitalizadores expli­
cados por la incapacidad de la comunidad musulmana para pre­
servar la religión islámica y realizar las aspiraciones del profeta 
de un mundo unüicado. "No hay reformismo -es decir moder­
nismo- en los escritos ni en las acciones de los líderes de las 
guerras santas" dice Ralph Willis. 39 Para ellos el modelo es la 
inalterable ley de Alá y la Sunna de Mahoma. Cuando la desunión 
sea evidente estará previsto el Mahdi para restablecer la unidad 
por medio de la guerra santa. En el caso de África occidental 
es evidente que los que hicieron la peregrinación a la Meca -je­
fes religiosos de profunda erudición- fueron influidos por el 

. wahabismo, menos en su doctrina que en su acción, contra lo 
que ellos llamaban el sincretismo turco, y que en África se ex­
presaba en la actitud contra los gobiernos "paganos" que humi­
llaban a las minorías árabes. La acción fue precedida de un clima 
profético favorable a la guerra santa y a la conversión de masas 
sin más proyección, en realidad, que el retomo a una época 
pasada. 

Smith, 40 por lo contrario, señala a los movimientos mahdistas 
(en un contexto africano de minorías musulmanas en estados 
"paganos'', su sentimiento de frustración y su conciencia de su­
perioridad humillada) como movimientos revolucionarios. El es­
tablecimiento de los imanatos de Puta Toro y Puta Yalon por 
obra de los fulanis, se presenta como una revolución social que 
sustituye a la antigua clase gobernante por una aristocracia nue­
va, apoyada en una masa con un nivel apreciable de islamización. 
El caso de Ustman dan Podio es considerado como una revo­
lución política importante, resultado de un movimiento intelectual 
de líderes que poseían una concepción ideal de la sociedad. En 
el caso de Ornar estima que la guerra santa representa un movi­
miento revolucionario que da como resultado el debilitamiento 
del antiguo orden social. 

La contradicción aparente entre estos dos enfoques de interpre­
tación desaparece si se sitúan los movimientos mahdistas de pro­
testa en la esfera interpretativa de Samir Amin que dice: "se 

a9 J. Willis, op. cit., p. 395. 
40 H. F. C. Smith, op. cit., p. 175. 



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 55 

sabe que en la experiencia de Africa los movimientos de trans­
formación social de corte tradicional (movimientos religiosos de 
protesta que adoptan formas proféticas, movimientos teocráticos 
de reorganización del poder local como las cofradías musulma­
nas de África del Oeste -muridas de Senegal, sultanatos de Ni­
geria- o el mahdismo sudanés, la evolución de ciertas monar­
quías centralizadas de África animista como los estados Wolof o 
de Dahomey) son respuestas a problemas de integración en el 
sistema mundial naciente, es decir, en definitiva movimientos de 
adaptación, de ajuste, a la condición de periferia".41 

Sin embargo, las conclusiones que ofrecen los estudiosos en la 
presentación de casos, parecen buscar otras causas de los mo­
vimientos que van más allá del desequilibrio económico-social 
de la situación colonial señalado por Balandier, como en el caso 
del lúcido artículo de J. Goody sobre la aparición de un mahdi 
en un grupo sin desequilibrio económico pero con un alto nivel de 
religión popular.42 O también como en el caso de Mühlman43 cuya 
obra propone como tesis la perennidad de la revolución y la di­
versidad de los lenguajes en que se expresa. Uno de ellos es el 
mesianismo, y otros igualmente importantes como el quietismo o 
el activismo como fuga hacia adelante. En esta perspectiva, el aná­
lisis que enriquece el conocimiento interno permite una inserción 
cronológica en la historia de los movimientos mesiánicos sin in­
terpretación global aparente. 

Otra línea de análisis corresponde a la interpretación histórica 
y a la consideración de los movimientos religiosos de protesta 
contra el orden colonial, como una respuesta local a la opresión 
usando los valores culturales del opresor, adaptándolos a su pro­
pia realidad y contraponiéndolos con la misma fuerza con que la 
presencia extranjera los impuso. "Estos dioses que nacen hoy, dice 
Chesneaux,44 han sido verdaderas creaciones de la auténtica ex-

n Samir Amin, Preface, op. cit., p. 53. 
42 J. Goody, "Reform rénewal and resistence:. a Mahdi in northern 

Ghana" en C. Allen y R. W. Johnson, op. cit., pp. 143-156. 
43 w. Mühlmann, Messianisme révolutionnaire du tiers monde, Galli­

mard, París, 1968. 
o J. Chesneaux, "Heresies coloniales et millénarismes de libération na­

tionale", en Suret Canale, La naissance des Dieux. Union Nationaliste, 
París, 1966. 



56 CELMA AGÜERO 

presión de las aspiraciones de los pueblos a la emancipación y a 
la libertad." En el caso del mahdismo en Africa ya los adminis­
tradores coloniales lo habían advertido en la sólida muralla de 
resistencia que el movimiento oponía a la penetración. 

Peter Worsley,45 Thomas Hodgkin,46 Vittorio Lanternari,47 otor­
gan una importancia fundamental a la dominación colonial como 
factor determinante de la aparición de los cultos de liberación y 
la posibilidad de que estos movimientos religiosos se integren al 
movimiento nacionalista de consecución de la independencia. Con­
siderada la situación colonial como la crisis más honda soportada 
por la sociedad local, la reacción a la presión que ejerce un 
agente exterior, es un movimiento de liberación con ideología re­
ligiosa. 

Sin embargo, la misma línea de interpretación permite a los 
autores una reflexión de mayor profundidad en el tiempo, cuan­
do otorgan especial importancia a la existencia de una tradición 
local de protesta popular en la que se inserta la nueva ideología 
religiosa. Coinciden también, con Lantemari, en la necesidad de 
un acabado conocimiento de la sociedad, de su dinámica propia, 
de sus contradicciones subyacentes y anteriores a la dominación 
extranjera. Para responder vitalmente a las crisis internas o ex­
ternas, la visión de la sociedad comprometida se convierte --en 
sus análisis- en la de un universalismo, un ecumenismo, espe­
cialmente preocupado por "el porvenir y la regeneración del 
mundo", cuya salvación está en manos de la acción de un cam­
pesinado descontento. Balandier, uno de los estudiosos más des­
tacados de los movimientos mesiánicos en África, afirma que la 
solidaridad intertribal resultante del movimiento es la base de un 
nuevo nacionalismo. 

Hemos tenido en cuenta, además, dos corrientes de discusión 
teórica. La que propone Abdel Malek48 de análisis de las con­
tradicciones fundamentales entre dos órdenes de factores: los de 

4s P. Worsley, The Trumpet shall sound, New York, 1970. 
4 6 Th. Hodgkin, "Mahdisme et messianisme et marxisme dans le con­texte africain", op. cit. 
47 V. Lanternari, Movimientos religiosos de salvación de los pueblos opri­

midos. Barral, Barcelona, 1965. 
48 A. Abdel Malek, "Pour une sociologie de l'impérialisme", en A. Abdel 

Malek, Sociologie de l'impérialisme. Anthropos, París, 1971. 



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 57 

propensión al cambio, que resultan de la profundidad del campo 
histórico en el seno de la sociedad, de su identidad nacional, su 
unidad cultural y la dialéctica social en el cuadro regional; y 
los factores de resistencia al cambio, donde la tradición nacional 
domina la vida social y existe una identidad nacional popular 
destinada a la conservación de los valores locales. 

La otra corriente, propuesta por Thomas Hodgkin y Eric 
Hobsbawn,49 sobre la convergencia entre las teorías de los mo­
vimientos mesiánicos y ciertos aspectos del marxismo, como re­
sultado de las relaciones orgánicas entre movimientos milenarios 
y movimientos revolucionarios modernos, sugiere reflexionar, en 
el contexto africano, sobre las posibles relaciones históricas entre 
una tradición de milenios, revolucionaria, y la aparición de for­
mas modernas de organización y de conciencia revolucionaria en 
la época posterior a la crisis colonial. 

Uno de los problemas que se advierten en el examen de los 
mesianismos africanos es el interés que han despertado en los es­
tudiosos por ser producto de una crisis muy reciente: la de la 
situación colonial. 

La creciente dicotomía entre la masa africana y la élite domi­
nante en la sociedad colonial de las primeras décadas del siglo 
xx, ha ofrecido un excelente campo de estudio de las crisis de 
desintegración social en los grupos africanos dominados y de la 
respuesta dada por estos grupos en forma de cultos sincréticos 
y mesiánicos con importantes elementos de la cultura extranjera. 

La m\Jltiplicidad de esos estudios ha mostrado que los movi­
mientos mesiánicos, expresión de esperanzas milenarias, han ofre­
cido a los oprimidos una forma de protesta particularmente 
eficaz en las sociedades dominadas o fuertemente influidas por 
las ideologías cristianas o islámicas en el momento del colapso 
de la sociedad, producido por agentes externos. Pero en estas 
sociedades ya existía la creencia en la posibilidad de cambios to­
tales con sistemas inteligibles y que respondieran a necesidades 
del momento. Otros estudios han mostrado que tales movimien­
tos han tenido un papel importante en sociedades donde predo-

49 Th. Hodgkin, "Le mahdisme •.. ", op. cit.; Hobsbawn E., Rebeldes 
Primitivos, Barcelona, 1971. 



58 CELMA AGÜERO 

minaba lo que podría llamarse "sistemas de creencias africanas 
tradicionales" en donde la influencia cristiana o musulmana es mí­
nima. Pero tanto unos como otros parten del mismo punto: del 
momento de crisis provocada por la sociedad colonial. Esto impo­
ne una barrera difícil de franquear para explicar los movimientos 
de reforma o de revolución producidos antes de la intervención 
europea en África o al margen de ella. 

Balandier50 dice, a propósito de la crisis de la sociedad bakon­
go: "Los momentos de crisis son aquellos que coinciden con 
la protesta más violenta de la sociedad colonial." En 1921-22, 
época de retroceso del comercio, el movimiento mesiánico cono­
cido con el nombre de kimbanguismo se organiza en las regiones 
vecinas a Brazzaville; los fang del alto Gabón se rebelan contra 
la compañía N'goko. Durante la crisis del 29, tienen lugar in­
cidentes violentos en el país Kongo y en otras regiones del alto 
Congo. Es significativo que el predicador y animador de revuel­
tas haya anunciado para después de la expulsión de los blancos, 
una verdadera edad de oro: "abundancia perpetua de cosechas, 
de caza, y de pesca". 

Pero si es cierto que la naturaleza de esta crisis queda aclarada, 
cabe preguntar ¿a qué crisis daban respuesta los movimientos 
de sociedades que aún no habían soportado el orden colonial? 

Se hace necesario encontrar una tradición local de protesta po­
pular en el fondo de las crisis actuales que ayude a detectar las 
anteriores. Tanto en el caso de los mesianismos cristianos como 
en el de los musulmanes pueden citarse ejemplos. Los movi­
mientos mahdistas bajo el califato de Sokoto, nacido al final del 
siglo XIX de un movimiento también mahdista, recurrían a una 
serie de creencias extendidas en la región desde hacía más de 
dos siglos, cuando los europeos no habían intentado ninguna co­
municación con la zona. 

Esas crisis que tienen origen ajeno a la presencia de los euro­
peos expresan, según los teóricos, un modo de desequilibrio inter­
no de la sociedad. Lantemari51 distingue entre "las manifesta­
ciones que tienen su raíz en conflictos interculturales y por lo 

50 G. Balandier, Sociologie actuelle de l'Afrique Naire, París, 1963, 
p. 57. 

51 Lanternari, op. cit., p. 353. 



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 59 

tanto en factores de choque de carácter externo, y los que tienen 
su origen en tensiones y conflictos de orden interno, producto 
de contradicciones inherentes a la misma sociedad en cuyo seno 
se originan". La opresión puede provenir de fuerzas externas ( co­
mo el imperialismo occidental) o de fuerzas internas como las 
clases o las castas en Africa, o las antiguas instituciones indíge­
nas estereotipadas. En el caso de los movimientos mahdistas del 
califato de Sokoto, parece que las dificultades económicas cre­
cientes de los campesinos libres y de la pequeña nobleza en el 
curso de la segunda mitad del siglo XIX, tuvieron un papel pre­
ponderante cuando todavía la dominación colonial no se había 
extendido a la zona. 

Considerados los movimientos mahdistas desde el punto de 
vista de la historia (el primero en la zona es del siglo XVI), apa­
recen como reacción a la dominación económica y política, como 
ideología de protesta por un desequilibrio ·interno, como argu­
mento de abandono de territorios o como prédica de guerra santa 
contra el infiel, contra el dominador extranjero. 

El estudio del caso presente corresponde al momento en que 
la influencia de la dominación colonial, que avanza desde la 
costa tomando los grupos africanos como intermediarios, no ha 
transformado aún su presencia en lo que Balandier llama "la 
situación colonial". 

De todos modos la sociedad africana se ve conmovida y desin­
tegrada. La evidencia del próximo fin de este orden provoca la 
reacción de reestructuración con una ideología conocida, no "im­
portada" por el agente colonial, usando los elementos tradicio­
nales de autoridad como el marabut que como no tiene un lugar 
determinado en las clases ni en las castas africanas, se convierte 
en jefe de aldea y organiza o entra a formar parte de otra es­
tructura jerárquica de autoridad: la hermandad religiosa, instru­
mento de movilización y de reorganización. 

Pero hay dos elementos no tradicionales de la sociedad afri­
cana que son la presencia carismática absoluta de la autoridad 
del Mahdi y su relación con la masa cuya ideología contiene po­
cos principios. De ellos los más importantes son los de acción y 
de esperanza; los de construcción son principios que debe cum­
plir el líder que goza de especiales poderes y en muchos casos 



60 CELMA AGÜERO 

de extraordinaria habilidad política. Ésos son los elementos que 
realizan en poco tiempo y en acción de guerra, la solidaridad 
intertribal necesaria para la alianza de pastores y agricultores, de 
grupos étnicos distintos, para establecer el nuevo equilibrio eco­
nómico buscado y esencialmente para oponer resistencia al poder 
colonial en avance. 

En épocas más recientes, después de la represión -desenca­
denada por el temor de alemanes, ingleses y franceses a enfren­
tar una verdadera revolución- el mahdismo alcanza formas de 
adaptación a las estructuras o se presenta como una esperanza 
activa de cambio. La organización neomahdista de los Ansar 
que en tiempos del Condominio en Sudán occidental calló sus 
protestas, ofrece un ejemplo claro de esta adaptación ideológica, 
pero al mismo tiempo se encuentran testimonios de resistencia 
al orden actual. El estudio de Lacroix 52 sobre las tentativas fu­
lani de resistencia a la soberanía extranjera ha conducido a des­
cubrir -1949- que no hay en Adamawa una sola comunidad 
o núcleo de fieles que vislumbre otra salida distinta a la Mah­
diyya para su futuro. "Son débiles y prudentes -dice- pero 
con una fuerte creencia en la realidad del dirigido. Expresión 
de fe no satisfecha por las estructuras religiosas vigentes, los 
movimientos mahdistas han sido siempre vencidos por aquellas, 
aún en el presente. Sin embargo, las esperanzas que originan 
son vigorosas en una sociedad donde las tensiones lejos de aflo­
jarse se han agravado por las transformaciones recientes; y ellos 
están siempre dispuestos a poner en práctica toda la confianza 
acrecentada cada vez más en el hombre que tendrá el papel de 
Mahdi y demostrará que desea cumplir lo que de él se espera." 

De todos modos, hay una característica que distingue a los 
movimientos mesiánicos pre y poscoloniales: el universalismo de 
su ideología y las formas de organización que quisieron elaborar 
y que tendieron a crear una solidaridad nueva, más allá de los 
límites estrechos del parentesco, de la proximidad geográfica; 
más allá de la existencia de un estado precolonial. Quienes han 
estudiado algunos movimientos determinados ofrecen ejemplos en 
distintos contextos. 

s2 P. F. Lacroix, "L'lslam Peul de l'Adamawa", en Lewis l. M., Islam 
in Tropical A/rica, Oxford University Press, Londres, 1969. 



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 61 

Balandier insiste en su estudio sobre los bakongo, en la con­
ciencia adquirida de la unidad y dice: "los mensajes difundidos 
en el interior de las iglesias congolesas son considerados porta­
dores de conocimientos a los fieles establecidos en los dos Con­
gos y en Angola. No se puede dudar que el movimiento de inno­
vación religiosa está en el origen de una toma de conciencia 
nacional; la Iglesia nueva construye relaciones sociales, busca lí­
mites que rebasan el marco restringido del clan o de la tribu". 
Pero esa conciencia de una instancia interna a la sociedad se ex­
terioriza y se afirma como una verdad histórica: "Dios nos ha 
enviado un Salvador de todos los negros, de la misma manera 
que son salvadores de las otras razas Moisés, Jesús Cristo, Ma­
homa, Buda." 53 

En otros casos, como el de la revuelta Maji Maji, Illife54 ex­
plica el papel decisivo del profeta que debía reemplazar la vieja 
estructura de creencias que reflejaban divisiones intertribales por 
un sistema de lealtades que excediera el de la familia o de la 
tribu. Y el Maji ofrecía las características necesarias para tal 
transformación; era el agua mágica dada a cada rebelde, que 
unía en una acción común a pueblos que nunca se habían acer­
cado hasta entonces. Así comenzaba la lucha con una moral más 
elevada que la de los invasores que poseían técnicas de guerra 
más avanzadas. 

Los movimientos mahdistas de Sudán oriental y occidental, 
luego de sus triunfos en guerras santas, caída de El Obeid o 
triunfo en Macina, tienen la perspectiva de una serie de victorias 
apocalípticas y de conquista de todo el territorio para la nueva 
comunidad musulmana. 

El ecumene cristiano que amplía la hermandad, el agua má­
gica que une y salva, tiene entre los mahdistas su analogía en 
la umma musulmana, la comunidad de los fieles elegida por Alá, 
que ha renacido por el llamado del Mahdi. 

El universalismo nuevo que estos movimientos reclaman en su 
ideología da vigor a las protestas con la creación de una soli­
daridad nueva que tiene mayor posibilidad de permanencia cuan-

53 Balandier, op. cit., p. 431. 
54 J. Illife, ''The Organization of the Maji Maji Rebellion'', lournal of 

African History, VIII, 3, 1967, pp. 502-512. 



62 CELMA AGÜERO 

to mayor sea la experiencia histórica de reacción ante la crisis. 
Pero este universalismo alcanza pocas veces la institucionali­
zación; cuando se han realizado algunas tentativas para poner en 
pie un sistema durable y defenderlo de las presiones externas e 
internas, en muchos casos los dirigentes han vuelto a las insti­
tuciones tradicionales que la revolución había querido abolir. Son 
buenos ejemplos el caso del califato de Sokoto y el del califato 

tle Abdallah en Sudán oriental. Frente a este fracaso queda siem­
pre presente "la preocupación por el futuro y por la regeneración 

del mundo". Que esta mirada hacia el porvenir sea al mismo 

tiempo una nostalgia del pasado, es normal en los movimientos 
populares de protesta y rebelión. Pero lo interesante de los mo­
vimientos mahdistas es que su visión del orden social difiere ra­
dicalmente de la sociedad conocida, aun evocando el califato de 

los primeros tiempos o la reencarnación del profeta. Además, se 

distinguen esencialmente de las formas de resistencia o de rebe­
lión que tienen por objeto conservar o restaurar el orden políti­

co anterior. La revolución, tal como la ideología lo predicaba, 
debía provocar la transformación completa de la sociedad y del 
hombre considerado como ser social: la aplicación de una nue­
va ética (pureza de corazón) y el establecimiento de nuevos 
vínculos humanos ( umma), la abolición de todas las formas de 

opresión y no solamente de las que implicaban la dominación 

extranjera o el estado colonial. 

Pero esta ideología universalista 55 no tendría posibilidades de 
acción si no estuviera apoyada por una masa decidida, compues­

ta por una antigua alianza entre campesinos y población nóma­
da, cuyo acceso a la prédica está dado a través de una tradición 
oral y un llamado populista, muy alejado del islam tradicional 
del "libro", de la especulación teórica y de la ortodoxia estática. 

Los jefes revolucionarios provienen en su mayoría de lo que po­
<lría llamarse la "inteligencia desfavorecida"; son sheiks sufistas, 
.pequeños ulama, marabuts con más sentido mítico y compromi­
·so sincrético que ciencia religiosa. Pero los grandes dirigentes se 

s5 En esta tesis del universalismo del movimiento mahdista es en la que 
·se apoya fundamentalmente Hodgkin en "Mahdisme ... ", op. cit., para 
-encontrar la convergencia principal con el marxismo en algunos países de 
África. 



UN MOVIMIENTO MAHDIST A 63 

Mapa 1 

ÁREAS DE INFLUENCIA DE LOS ANTIGUOS SISTEMAS POLÍTICOS 

DE LA ZONA ESTUDIADA 

l. Ghana (siglos IV a XI) Mande (siglos xr a xvu); 11. Songai (siglos IX 

a xv11); 111. Estados Hausa (siglos x a XIX); IV. Bornu (siglos x a x1x ); 
Bambara (siglos xvm a XIX) 

Mapa 2 

RUTAS DE LAS CARAVANAS TRANSAHARIANAS (SIGLOS V A XVIII) 

Y CIUDADES MERCANTILES IMPORTANTES 

l. Tumbuctu 

2. Gao 

3. Ouolota 

4. Ghana 
5 . Jene' 

6. El Fa1her 

7. Bilma 

8. Agadé1 

9. Tekedda 

1 O. Tadm•kket 

1 l. Audagho1t 

12. Gat 

13. Mourzouk 



M
ap

a 
3 

Á
R

E
A

 
D

E
 

E
X

P
A

N
S

IÓ
N

 
M

A
Y

O
R

 D
E

 
L

O
S

 
IM

P
E

R
IO

S
 

M
E

N
C

IO
N

A
D

O
S

 
Y

 C
IU

D
A

D
E

S
 

P
R

IN
C

IP
A

L
E

S
 

O
 

15
00

 
1

0
0

0
 M

IL
L

A
S

 

,-
.....

 
, 

, 
' 

. 
, 

\ 
1 

1 
a 

. 
1 

1 
• 

1 
IA

.9
a
d

:a
 

t 
. 

R
,

o 
• 

, 
, 

1 
T

im
b

u
c
tu

 
~ 

I 
' 

.,_
. 

. 
~ 

. 
, 

I 
J 

, 
\ 

•, 
..

..
 -
-

1 
/ 

, 
1 

-
-
-
-

1 
-

·-
·-

·-
·-

· __
 , 

/ 
(-

·-
. 

.-
·\ 

, 
r-_

 ¿:
.C

.--
·--

---
- R

 
1

8
9

0
, 

·7
 {

 '
· 

o 
-

~. '
 

••
 

•<
 -

. ·
·
-

i 
' -

·-
,,..

. 
·«

º"
º 

""
'' 

/ 
' '

 
~,,, 

,,_
 

--.
.. 

' 
·-

.,
 

1
u

 '
"
"
 

_
_

 • 
,. 

' 
) 

'"
'"

/"
<

 •,
 .. ,

., 
1 

'-
. 

''"
"º

 ••
'º 

,·
· 

- -
l 

'•
· 

{ 
' 0 

• 
• 

••
••

 
\ 

1 
-· 

\ •
"' 

. 
--

,.._,
 

: 
(; 

. .
,....

. º"
'º• 

-:~ 
.... 

..,.,
 

•
. , 

, 
•e

 .
..

. ,
 

• 
, 

-
-
-
-
-

'•
 

' 
o 

.<
-

, 
,.

. .
 

, 
~· 

' 
. 

-
-
-
-

--
-

•
•
 , 

-
-

1 
~.- -

-
;
-

-
. -

._
.,

(_
 •

. f
 

\ 
_

-
' 

. 
- ·

- ·
- ·
-
r
 ./

 
(. 

: 
f"

'"
l°

'I
 ('-!~/

C. /90Y
~of 

i 
) 

-
.
 

. 
. 

1 
1 

' 
• 

' 
•

· 
• 

-
.t

 ...
. ~··-

... 
\ 

'· 
l 

\ 
i 

• 
·.~,

 -· 
\ 

/ 
• 

. 
·--

-
>

-/
v,

 --
-.j

 
1 

\.
 

( 
r 

{¿_::
;~, 'I

 
·' 

: 
\ 

( 
~ 

1
\.

 
,..

,.,
.,.

_.
. 

\ 
! 

I 

o ("
l~
- .,,-
1: o 

""" <
 - "+

)' le
o 

-
-
-
-
-

L
fm

i t
t•

 
o

c
:t

u
o

lu
 

d
• 

lo
a

 
t
.,

o
d

o
1

 

-
-
-
-
-

C
o

fl
fa

to
1

 

. 
. 

·>
.,

 
• 

<
 

I 
1 

/ 
• 
'"

 
·• 

-
-
-
-
-
-
-
•
 

. 
. 

. 
. 

1 
, 

<
,·

•.
 

s 
) 

1 
1 

" 
..

..
 

··
·"

 
/ 

\ 
~ 

. 
. 

'-.
· 

. 
( 

1 

1 
' 

G
O

LF
O

 
DE

 
G

U
IN

EA
 

O
\ 

.¡::
:. 

(
)
 

tT
l 

t-<
 
~
 

>
 ~ e::
 

tT
l ~ 



UN MOVIMIENTO MAHDISTA 65 

encuentran entre los santos, profetas e iluminados con una am­
plísima cultura religiosa, como es el caso de Ustman dan Fodio 
y de El Hayy Ornar entre otros, que se refieren en su prédica y 
en su crítica a toda la tradición mística, se dejan inflamar por 
la profecía y la esperanza en la edad de oro, exaltan el martirio 
y proponen el éxodo como pruebas de Dios. Fueron esos diri­
gentes cultivados "los que supieron dar el poder a la gente de la 
campaña" como dice uno de sus fieles. En efecto, constituyen 
un excelente ejemplo de dirigentes que han tratado de resolver 
de modo violento, a veces provisorio, el gran problema político 
de Africa precolonial, el de la escala de la acción. 

Y esto ha establecido una línea de continuidad entre los mo­
vimientos de masas mahdistas del siglo XIX por recuperar una so­
lidaridad que permitiese preservar una identidad nacional frente 
a la amenazante desintegración, y los movimientos nacionalis­
tas del siglo xx. Paralelamente, esa ideología que ha dado con­
tenido a los movimientos campesinos en el contexto de la inde­
pendencia, y que proviene de una religión popular y de culturas 
de tradición oral, donde el cambio de cultos deriva de una situa­
ción pragmática determinada, converge con ciertos aspectos de 
las ideologías revolucionarias modernas especialmente en su ca­
pacidad de cohesión y de acción. 





ESTRUCTURA AGRARIA, MOVIMIENTOS 
CAMPESINOS Y POLÍTICA EN BENGALA 

EN EL SIGLO XIX 

Prodyot C. M ukherjee 





EsTE ENSAYO es un modesto intento de analizar el papel de los 
movimientos agrarios en la historia de la India moderna, tenien­
do en cuenta que los movimientos sociales -acción de un grupo 
de personas, en este caso, campesinos- como una de las diná­
micas de la historia, no han recibido aún la atención que mere­
cen. Durante mucho tiempo el interés primordial de los historia­
dores de la India fue el de estudiar la política de los gobernadores 
generales. Más tarde, el reto de los nacionalistas y el deterioro 
creciente de las condiciones generales de vida en la India bajo 
dominio británico, promovieron cierto interés en la historia eco­
nómica. Desde 194 7 han recibido alguna atención los movi­
mientos nacionalistas de las élites urbanas. Se han analizado las 
ideas de los escritores, pensadores y políticos; se han estudiado 
las organizaciones que surgieron en los siglos XIX y :xx; han apa­
recido las biografías de los dirigentes más importantes y se han 
discutido además las ideas de los movimientos reformistas reli­
giosos y sociales. Pero no ha ocurrido así con los movimientos 
en los que millones de indios han participado de una u otra ma­
nera. 

69 



70 PRODYOT C. MUKHERJEE 

La mayoría de los historiadores, siguiendo una metodología 
convencional, se ha limitado a ofrecer una información descrip­
tiva y cronológica, sin tener mayormente en cuenta a las demás 
ciencias sociales. Sólo en tiempos recientes la antropología so­
cial se ha hecho presente al interesarse en el estudio de las comu­
nidades rurales y en el análisis del cambio social en la India 
contemporánea, con algunos exámenes retrospectivos. Pero mu­
chos de estos estudios tienden a concentrarse en el problema de 
las castas y excluyen otros fenómenos. Los movimientos socia­
les en las aldeas se han estudiado principalmente como movi­
mientos de castas o como movimientos religiosos y a menudo 
se ha olvidado relacionarlos con la dimensión más amplia de la 
política de toda la India. Pero hay que tener en cuenta los ele­
mentos modernos que aportan los antropólogos sociales a este 
enfoque. Con pocas excepciones, el papel de las masas campe­
sinas en el siglo XIX es un campo que se ha descuidado en los 
estudios históricos de la India moderna.1 

Irfan Habib, con su estudio monumental de la India mogola, 2 

abrió un nuevo camino al demostrar que el descontento agrario, 
y los movimientos que de él resultaron fueron una de las causas 
principales de la caída del Imperio mogol. Las demandas exhor­
bitantes de tributo del emperador Aurangzeb (1658-1707) pro­
vocaron distintos tipos de resistencia campesina que pueden re­
sumirse de la siguiente manera: 

1 ) En muchos lugares del imperio los campesinos huyeron y 
se refugiaron en los territorios de los rajas, grandes terratenien­
tes feudatarios y semindependientes. Allí se les dio protección y 
se mantuvieron las demandas tradicionales de ingreso. Esta cir­
cunstancia condujo a menudo a enfrentamientos armados entre 
las tropas imperiales y los campesinos o las fuerzas del raja pro­
tector. 

2) Este apoyo a los campesinos dio lugar a que surgieran es­
tados nuevos a partir de los núcleos ya existentes de oposición 
al gobierno mogol central. Los que obtuvieron mayor éxito fue­
ron los marathas en el Deccan y los sikhs en el Punjab, pero 

1 Consultar Ja bibliografía referente a la historia y sociedad de la India. 
2 lrfan Habib, The Agrarian System of Mughal India, Bombay, 1963. 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 71 

también hubo fracasos como en el pueblo de jats, situado en el 
norte de la India. 

3) La base ideológica de muchos de estos ·nuevos estados era 
el concepto de comunidad religiosa derivado de los movimientos 
reformistas bhakti ( devocionales) de la India medieval. Lo que 
interesa, sin embargo, es que los movimientos bhakti eran gene­
ralmente pacíficos y "extra-terrenales".ª A lo largo del proceso 
de resistencia contra un gobernante "injusto" algunos de estos 
movimientos se volvieron militantes. La transformación del sik­
hismo, de las enseñanzas del Guru Nanak (nacido en 1469) en 
la organización guerrera sikh es un buen ejemplo. 

4) También surgió otro tipo de comunidades religiosas en res­
puesta a la situación opresiva, como lo muestran sus doctrinas 
sociales. Algunas de ellas eran pacíficas, otras eran militantes 
como la de los satnamis, cuyos miembros portaban armas. 4 

5) Finalmente, apareció también el bandolerismo social.5 A 
menudo los campesinos huían a las montañas o a la selva y se 
convertían en forajidos. Durante más de cien años, a partir de 
la muerte del emperador Aurangzeb, en 1707, la India se encon­
tró en un momento muy especial. La caída del Imperio mogol 
dejó un vacío de poder. Los franceses y los ingleses, entre los 
extranjeros, y las marathas entre los indios, trataron de llenar 
este vacío. Las invasiones procedentes de Afganistán y Persia, 
las guerras por la dominación de ciertas regiones y la conquista 
de la tierra por caudillos y aventureros militares estaban a la 
orden del día. En la confusión, los campesinos sufrieron grandes 
penalidades, causadas por los soldados que merodeaban a tra­
vés del subcontinente. Esta situación fue propicia para el des­
arrollo del bandolerismo social que curiosamente, en muchos 
casos, tuvo también un fuerte contenido religioso, aspecto que 
aún no ha sido estudiado. Las rebeliones de los Sannyasi y en 

s K. M. Panikar, A Survey of Indian History, Bombay, 1956, caps. 
XIII y XV. 

4 Para estudiar el origen del Sikhismo y del movimiento de los satnamis 
desde este nuevo ángulo, consultar el libro de lrfan Habib. 

5 Eric Hobsbawm, Primitive Rebels, Nueva York, 1959, El bandolerismo 
social se discute en el capítulo 11. El pueblo considera al bandido social 
un hombre de honor y no un criminal. 



72 PRODYOT C. MUKHERJEE 

cierto sentido las actividades de los thagees,6 con métodos muy 
distintos, estaban directamente relacionadas con un quebranta­
miento político sin paralelos en la India del siglo XVIII. 

A pesar de estos ejemplos de agitación agraria, se acepta ge­
neralmente que la India, comparada con China y Rusia, premo­
dernas, no tuvo levantamientos campesinos en gran escala. Esto 
no se explica sólo por la existencia del sistema de castas y por 
la complejidad de los sistemas lingüísticos culturales que sepa­
ran a las regiones de la India. En los imperios agrario-burocrá­
ticos es necesario buscar el carácter del grupo de élite, los sis­
temas de control, la comunicación entre el grupo de élite y las 
masas rurales, y el grado de la autonomía (que Wittfogel des­
pectivamente llamó "democracia de pordioseros") 7 que tienen las 
comunidades rurales. En otras palabras, como sistemas de poder, 
China y la India eran diferentes como también lo era el com­
plejo cultural que dio coherencia a cada una de las dos civiliza­
ciones. 

El propósito de este ensayo es triple: primero, revisar some­
ramente los movimientos campesinos en el siglo XIX en una re­
gión de la India (la Presidencia de Bengala). Luego, examinar 
un movimiento para estudiar la dinámica de un movimiento cam­
pesino típico; por último, relacionar estos movimientos, más o 
menos espontáneos, con los nuevos núcleos de oposición política 
consciente que estaban surgiendo y que cristalizaron al fin en el 
movimiento de independencia nacional. 

En este ensayo nos referiremos algunas veces a lo moderno y 
premoderno (o tradicional) y a lo político y prepolítico. Será 
útil aclarar el significado de estos términos. Los usamos, no tan­
to con referencia a las numerosas teorías sociológicas concernien­
tes a la modernización sino a un hecho histórico: la conquista 
británica de la India. La división de la historia india en perio­
dos moderno y premoderno con relación a la conquista británi­
ca, puede justificarse por las siguientes razones: 

a) La India estaba integrada en la economía internacional del 

e William Henry Sleeman, Rambles and Recollections of an Indian Of­
ficial, Londres, 1915. 

1 Karl Wittfogel, Oriental Despotism, New Haven, 1959, pp. 108, 125, 
'296, 328, 428. Véase también la crítica de S. N. Eisenstadt de ese libro 
en Journal of Asian Studies, XVIl/3, mayo 1958, pp. 435-446. 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 73 

capitalismo, y las poderosas fuerzas que actuaban sobre su socie­
dad eran exógenas; por lo tanto estaban fuera del control de los 
grupos de poder indios. 

b) La estructura de poder establecida en la India británica 
era por completo diferente de cualquier otra que la India tradi­
cional hubiera conocido. Sus principales focos de interés estaban 
en Inglaterra, fuera del país. Esta estructura era más poderosa, 
más extensa, más eficiente, más "racional" y representaba los 
beneficios de las revoluciones de modernización de los siglos XVII 

y XVIII en Inglaterra: armamento, organización militar y naval, 
prácticas administrativas, sistema legal y sistema educativo. 

A menos que se malentienda "modernización" como el legado 
de Inglaterra a la India, permítaseme afirmar sin pedantería que 
ésta inició y cristalizó el proceso que ahora llamamos subdesarro­
llo. Al mismo tiempo, es necesario tomar en cuenta la exis­
tencia objetiva de los hechos mencionados arriba para compren­
der los procesos político-sociales de la India en el siglo XIX, dado 
que son diferentes de las de otros países "subdesarrollados" de 
Asia y Africa. 

Para comprender los orígenes de los movimientos sociales de 
fines del siglo XVIII y principios del XIX es· necesario hacer una 
breve reseña histórica. Ya nos hemos referido a la situación de 
caos sin paralelo en la que cayó la política después de la muer­
te de Aurangzeb ( 1707). Durante un siglo, el subcontinente in:. 
dio fue escenario de brutales invasiones (Nadir Shah el persa y 
Ahmed Shah Abdalí, el afgano) y de la lucha por la suprema­
cía de varios poderes, el británico y el francés entre los extran­
jeros. Dos factores deben destacarse con relación a los poderes 
de resistencia indios: a) la mayor parte eran usurpadores que 
carecían de legitimidad y poco podían esperar de la lealtad de 
sus súbditos; b) surgieron en regiones económicamente· menos 
prósperas, en la periferia de la base central de poder mogol ubi­
cado en las fértiles planicies del valle del Ganges. De modo que 
los marathas fueron incapaces de financiar su tesoro sin aplicar 
grandes tributos a los territorios que no eran marathas, y esto 
significaba la opresión de los campesinos. Finalmente, numero­
sos jefes, grandes y pequeños oficiales y soldados de los des­
bandados ejércitos mogoles, trataron de establecer principados y 



74 PRODYOT C. MUKHERJEE 

tomaron propiedades para sí. Esta situación crítica de la adminis­
tración, así como la opresión a los campesinos, las lealtades con­
flictivas, la pérdida de legitimidad y las bases de resistencia no 
viables, contribuyeron a la relativa "facilidad" con que los bri­
tánicos conquistaron la India, "pedazo por pedazo". Como el 
centro de poder había desaparecido, no era posible oponer nin­
guna resistencia coordinada; las élites que resistieron tuvieron di­
ficultades a causa de su debilidad estratégica y de la escasez de 
recursos como en el caso de Tipu Sultan en Mysore. Sin embar­
go, la relativa facilidad de la conquista no significó que no hu­
biera resistencia por parte de los campesinos en diferentes partes 
del país, como en Bengala, según veremos más adelante. 

La East India Company británica fue uno de los poderes que 
lucharon por la supremacía. Había tratado de establecer un po­
der territorial desde las dos últimas décadas del siglo xvn, pero 
no pudo progresar mientras el Imperio mogol se mantuvo intac­
to. únicamente cuando el poder mogol comenzó a desintegrarse, 
se pudo establecer, con muy buena suerte, como poder territorial 
en la India, en la más próspera de las regiones de la India mo­
gola; la Presidencia de Bengala (Subah Bangla).8 La "conquista" 
de Bengala no se logró con un golpe armado sino mediante un 
soberbio golpe de la diplomacia de la corrupción. En la batalla 
de Plassey ( 1757) el comandante en jefe de las fuerzas del Na­
wab de Bengala fue sobornado para que no interviniera. Una 
escaramuza con una pequeña parte del ejército indio estableció 
a la East India Company como amo virtual de la provincia mo­
gola más rica. 9 

8 Subah Bangla era la provincia oriental mogola que llegó a ser virtual­
mente independiente bajo el Nawab Alivardi Khan en 1740. Estaba cons­
tituida por los actuales estados indios de Bihar, Orissa y Bengala Occiden­
tal, y lo que es hoy Bangla Desh. En el siglo x1x equivalía aproximada­
mente a la Presidencia de Bengala. 

9 Puede ser útil mencionar algunas de las fechas importantes: 1757: 
Clive vence a las fuerzas del Nawab de Bengala (Siraj-ud Dowlah). Se 
establece al candidato de Clive como Nawab. Clive obtiene enormes com­
pensaciones y regalos para sí, la Compañía y otros comerciantes ingleses. 
1765: La East India Company adquiere del Gran Mogol de Delhi la pro­
vincia de Bengala, Biliar y Orissa, como posesión. La Compañía permane­
ció principalmente "interesada" en el comercio y dejó la administración en 
manos de los oficiales del Nawab. 1772: La East India Company toma 
la administración directa de la Presidencia de Bengala. 1773: Regulation 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 75 

El primer período del gobierno británico se caracterizó por 
el saqueo directo. Un historiador inglés ha dicho recientemente: 
"No ha habido nada semejante en la historia desde que los con­
quistadores españoles saquearon las civilizaciones azteca e inca 
en América a principios del siglo xv1." 10 ¿Cuál la naturaleza de 
este pillaje? 

La East India Company era una compañía mercantil cuya meta 
principal consistía en obtener el mayor y más rápido beneficio 
posible. Monopolizaba el comercio con Asia. No tenía ninguna 
responsabilidad ante los indios ni ante los británicos, sólo ante 
sus accionistas. 

Antes de la conquista de Bengala, la Compañía trató por todos 
los medios de eliminar a sus competidores (holandeses, arme­
nios, otros mercaderes asiáticos y los mismos indios) en los mer­
cados de la India. Entre las mercancías que compró en Bengala 
dos se destacaron entre todas: los tejidos de seda y algodón. La 
India eran un mercado de vendedores; producía los bienes que 
los ingleses vendían en el resto del mundo para obtener su ganan­
cia. La Compañía no podía vender nada a la India y tuvo que 
importar barras de plata para pagar los productos indios. De 
ahí que su fin primordial fuera conseguir los productos tan bara­
tos como fuese posible. Antes de la conquista trató de obtener el 
derecho de comprar los bienes destinados a la exportación sin 
pagar impuestos ni cuotas aduanales, y finalmente lo logró. Ya 
habían abusado mucho de este derecho, pero después de la con­
quista "los servidores de la Compañía empezaron a hacer lo que 
quisieron".11 Uno de los aspectos más importantes fue la presión 
física sobre los tejedores indios y otros artesanos para que ven-

Act de Lorth North. El Parlamento británico se interesa por los asuntos 
de la Compañía. 1784: El India Act de Pitt. Se pone a la Compañía bajo 
la jurisdicción del Parlamento británico. 1813: Se separan las contabili­
dades pública y comercial de la East India Company. 1858: El gobierno 
de la East India Company es abolido (después del motín de 1857) y la 
Corona británica toma en sus manos el gobierno de la India. La India 
tiene que compensar a los accionistas de la East India Company. 

10 Christopher Hill, Reformation to Industrial Revolution. Pelican, Lon­
dres, 1969, p. 234. Karl Marx describe este proceso como la acumulación 
original de capital en El Capital, vol. l. 

11 Percival Griffiths, The British Impact on India, Londres, 1952, p. 363. 
Griffiths fue miembro del Indian Civil Service y ocupó altos puestos en el 
gobierno de la India bajo la administración británica. 



76 PRODYOT C. MUKHERJEE 

dieran sus productos en las condiciones que los funcionarios de 
la Compañía propusieran. De acuerdo con William Bolts pagaban 
entre un 15 y un 40 por ciento menos sobre los precios corrien­
tes del mercado, y forzaban a los tejedores a producir de acuerdo 
con lo que les especificaba la Compañía; ya en 1767 hubo 
escasez de tejedores por esta política de presión física directa.12 

La conquista solucionó el problema de financiamiento de las 
exportaciones; no hubo que importar plata; la Compañía encon­
tró en Bengala, la fuente de su capital de la siguiente manera: 

1) Entre 17 5 6-17 65 los servidores de la Compañía recibieron 
seis millones de libras como compensación y regalos. Clive mis­
mo recibió un gran jagir (feudo) cuyo producto, que él mandaba 
a Inglaterra, era para su beneficio personal. 

2) El gobernador, nativo de Bengala, tuvo que financiar el 
mantenimiento de las tropas de la East India Company. 

3) La East India Company adquirió el producto total de la 
tierra de la Presidencia de Bengala. Después de cubrir sus gas­
tos propios, como los gobernadores de esta provincia, le quedaba 
un beneficio neto de millón y medio de libras al año. 

4) Esta suma se "invertía" en la compra de los productos in­
dios que se venderían, con ganancia, en otra parte. En otras pa­
labras, el campesino indio proporcionaba el capital para este co­
mercio; nada se introdujo en la India (ni bienes, ni plata) para 
pagar la exportación. 

Esta clase de pillaje directo que, como dice Griffiths "se con­
virtió en una locura" entre 1757-1768, continuó hasta la década 
de los. noventa. Los directores de la Compañía solicitaron un 
incremento en el monto de la "inversión", es decir, en la cantidad 
de bienes que podían extraerse a los campesinos. La Compañía, 
que no se sentía responsable de los problemas internos del país, 
dejó la administración en manos de sus cómplices nativos. Mien­
tras más beneficios lograban sacar de los campesinos, mejor com­
placían a sus amos ingleses, al mismo tiempo que se enriquecían. 
Así entró en escena una nueva clase de administradores indios, 
los cuales se convertirían posteriormente en los propietarios de 
la tierra. 

12 William Bolts, Consideration of lndian Affairs. Londres, 1772. Ci­
tado por Griffiths, op. cit. 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 77 

La transferencia del pago del impuesto predial ( land revenue) 
de la tierra a la Compañía, tal como Charles Grant lo vio en su 
tiempo, actuó "con la energía de una nueva revolución; [ ... ] 
produjo una presión grande y desdichada sobre el país".13 

"La desdichada presión" era una forma de llamar a la hambru­
na que devastó Bengala en 1770. De acuerdo con W. W. Hunter 
cerca de diez millones de personas murieron de hambre.14 Un 
tercio de la tierra permaneció sin cultivar hasta finales del siglo. 
La enorme industria del tejido, si no desapareció totalmente, "ce­
só de tener un lugar preponderante en la economía de Bengala". 
Y esto sucedió en vísperas de la revolución industrial en Ingla­
terra, lo que virtualmente "desindustrializaría" 15 a la India. 

JI 

Esta base histórica es necesaria para comprender: .1) la natu­
raleza del poder político en la India durante el siglo xvm; 2) 
las rebeliones y la resistencia que encontró en el país; 3) las nue­
vas relaciones de propiedad que se produjeron. 

La "nueva revolución" de la que Grant habla con relación a 
la transferencia del impuesto predial a la East India Company 
fue, de hecho, más real que la provocada por la aplicación de la 
nueva legislación a la propiedad de la tierra. 

En la India "tradicional" la tierra no era una mercancía que 
pudiera ser comprada o vendida. Pertenecía al que primero la 
hubiera desmontado. Podía ser heredada, dividida y aun trans­
ferida para uso o hipoteca en un sentido limitado, pero no había 
derechos legales de propiedad sobre ella. La comunidad aldeana, 
responsable del pago del impuesto con el producto de la tierra, 

13 Charles Grant, Parliamentary Papers, 1812-13, X, paper 282. Citado 
por Ainslee Embree Charles Grant and British Rule in India. Londres, 
1962. Grant fue funcionario de la East India Company en Bengala du· 
rante la hambruna del siglo XVIII. 

14 W. W. Hunter, The Annals of Rural Bengal. Londres, 1897. Hunter 
era un miembro importante de la administración india y el editor de uno 
de los libros que constituye una de las fuentes importantes para el estudio 
del periodo, A Statistical Accout of Bengal, 20 vol., Londres, 1875-7, y 
de la Imperial Gazetteer of India, 14 vol. Londres, 1885-7. 

15 Consultar el libro de R. P. Dutt, India Today, Londres, 1940 pp. 
135-36, 168-71; acerca del concepto de "desindustrialización", y las críticas 
de Daniel Thorner en Land and Labour in India. Bombay, 1962 pp. 70-81. 

' 



78 PRODYOT C. MUKHERJEE 

era gravada periódicamente por los oficiales de la burocracia 
mogola. 

La comunidad misma controlaba las tierras baldías que eran 
cultivadas, conforme aumentaba la población, por miembros de 
la aldea o inmigrantes posteriores. Así, había dos tipos de cam­
pesinos en una aldea india: 1) El campesino residente (khud­
kast), propietario de su tierra desde el principio, que tenía dere­
cho a plantar árboles, cavar pozos y mejorarla; 2) Campesinos, 
no residentes (paikast), población excedente de las aldeas veci­
nas, que no tenían los derechos mencionados. 

La única relación existente entre el estado y la aldea era la 
recolección del impuesto. Se mantenía a varios funcionarios (ka­
nungo, chaudhuri) para imponer el gravamen y realizar el cobro 
del impuesto predial; no se les pagaba en efectivo, sino con una 
parcela cuyo producto era su paga. Cuando el producto se en­
tregaba a funcionarios de más alto nivel se les permitía conservar 
una parte como "salario". 

Si los métodos de recolección del producto eran a veces crueles, 
especialmente en tiempos de crisis (cambio de gobernadores, de 
dinastías, etc.) los "derechos" de los campesinos estaban pro­
tegidos por un simple hecho económico; había más tierras para 
trabajar y el temor de perder el producto inhibía la opresión 
prolongada. Los derechos de los campesinos eran consuetudina­
rios, no legales; aquí nuevamente la diferencia de los derechos 
entre el residente y el no residente carecía de importancia, sobre 
todo con respecto a la seguridad de la posesión, ya que el cam­
pesino no residente "había sido llamado en un tiempo en que 
nadie pensaba en desalojar a los campesinos porque eran dema­
siado valiosos; había ncesidad de campesinos, no de tierrra".16 

Esta descripción ·corresponde al territorio gobernado directa­
mente por los mogoles y gravado por sus funcionarios. A su lado 

16 B. H. Baden-Powell, A Short Account of the Land Revenue and its 
Administration in British India; with a Sketch of the Land Tenures. 
Oxford, 1894 p. 135. Aunque más conocido como el fundador del mo­
vimiento de los boy scouts, Lord Baden-Powell era una autoridad en la 
administración del sistema de la tierra indio. Una obra clásica sobre este 
tema es The Land Systems of British India, 3 vols. Oxford, 1892. La in­
formación presentada en nuestro ensayo se basa en la obra breve que se 
ha citado, y a ella se refieren todas las citas futuras. 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 79 

estaban los caudillos tribales y los príncipes territoriales (los 
Rajputs, por ejemplo) con una autonomía interna que consistía en 
la posesión de la tierra, la recolección de impuestos y el control 
de funcionarios propios a cambio de pagar un tributo al gobierno 
imperial y suministrarle soldados. Probablemente la vida cam­
pesina era más favorable en estas regiones, pues se tienen pruebas 
de que durante la opresión bajo dominio mogol, los campesinos 
solían huir a los territorios de un raja. En la. literatura bengalí 
hay una excelente descripción contemporánea de este proceso. El 
poeta Mukunda Ram, autor del famoso Chandi Maga!, en la in­
troducción autobiográfica al poema, describe cómo se refugió 
del recolector de impuestos mogol bajo el gobierno indulgente de 
un raja hindú que mantenía el sistema tradicional de impuestos 
sin cambio.17 

Con el debilitamiento de la administración central mogola sur­
gió una nueva clase de contratistas de impuestos que aceptaba 
pagar al gobierno central una suma fija y se hacía cargo de la 
recolección del producto de un área determinada, exigiendo obvia­
mente, pagos mayores que las cantidades convenidas. 

Esta gente recibía una garantía del gobierno imperial que los 
autorizaba a recolectar el impuesto y estipulaba el monto que 
tenían que pagar al tesoro imperial. Pero en ninguna parte fue­
ron aceptados como propietarios de la tierra. Debe recordarse 
que durante el período de saqueo del gobierno británico en Ben­
gala, fueron precisamente estos recaudadores de impuestos por 
contrato quienes convirtieron en un infierno la vida de los cam­
pesinos. Se recuerda especialmente a uno de ellos, Devi Singh, 
amigo de Warren Hastings, por la opresión que ejercía en nom­
bre de sus amigos ingleses.18 

Durante el período de disturbios políticos en el siglo XVIII, mu­
chos príncipes territoriales, oficiales recaudadores y conquista-

17 Chandi-Mangal es un largo poema dedicado a la diosa Chandi (Dur­
ga), la deidad más importante de Bengala. Se hace referencia a la situa­
ción en el siglo XVI, en el momento de la conquista de Bengala por los 
mogoles. 

is Cuando Warren Hastings regresó a Inglaterra fue "procesado" en el 
Parlamento por las atrocidades cometidas en la India. Edmund Burke, el 
conocido pensador político fue el principal acusador. Su lmpeachment of 
Warren Hastings es un clásico de la oratoria inglesa. En su discurso se re­
fiere a la opresión que ejerció Devi Singh en favor de la Compañía. 



80 PRODYOT C. MUKHERJEE 

dores de nuevas tierras, se habían hecho virtualmente "indepen­
dientes". La East India Company al asumir el poder en Bengala 
suscribió con esta gente contratos anuales primero y luego por · 
diez años para el pago del impuesto predial. Finalmente, en 1793 
se concretó lo que se conocería luego como el Permanent Settle­
ment, que provocó el cambió más fundamental en las relaciones 
de propiedad en la historia de la India. Las características bási­
cas de ese contrato son las siguientes: 19 

1) Las autoridades inglesas reconocieron como propietarios de 
la tierra a un cierto número de personas de diverso origen: jefes 
tribales, príncipes territoriales tradicionales, conquistadores del si­
glo XVIII, antiguos oficiales de recolección, nuevos contratistas de 
impuestos, que controlaban algunas regiones en ese tiempo. Así 
pues, al reconocerse por ley sus propiedades como permanentes, 
heredables y transferibles, se introdujo el principio de la propie­
dad privada según el sentido legal inglés. 

2) Se fijó el monto del impuesto predial que estas personas 
tenían que pagar al gobierno de una vez y para siempre; para 
toda Bengala la suma establecida fue de tres millones de libras 
en 1793. El propietario de la tierra disfrutaba de la diferencia 
entre la cantidad que entregaba al gobierno y lo que obtenía de los 
campesinos como renta. Al extenderse los cultivos e incremen­
tarse la población su fuente de ingreso se acrecentó, pero su obli­
gación con el estado permaneció fija. Por otra parte, tenía liber­
tad para fijar y aumentar las rentas. 

3) Se abolieron algunos de los derechos tradicionales de los 
señores de la tierra para recolectar el tributo (principalmente el 
impuesto a los peregrinos), otros se conservaron, pero muchos 
de los impuestos prohibidos continuaron, de hecho, vigentes. Es­
tas exacciones ilegales (llamadas abwab) fueron una de las más 

rn Sobre el origen del Permanent Settlement son importantes las siguien· 
tes fuentes: N. Y. Sinha, An Economic History of Bengal, vol. 11, Calcuta, 
1956. R. Guha, A Rule of Property for Bengal, La Haya, 1963. Existe una 
breve relación en S. Gopal, The Permanent Settlement in Bengal and its 
Results, Londres, 1949. Los libros de Baden-Powell que se han citado son 
esenciales para un estudio más profundo. El Report of the Land Revenue 
Commission, Bengal, Alipore, 1940, es también una fuente de información 
importante. La Comisión recomendó que el sistema zamindari fuera abo· 
lid o. 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 81 

importantes fuentes de conflictos entre los nuevos propietarios de 
la tierra y los campesinos a lo largo de los siglos xrx y xx. 

4) En lo que concierne a los campesinos, éstos fueron total­
mente ignorados. En primer lugar, no se hizo ningún análisis de 
sus estatus ni se estableció ningún registro de los derechos sobre 
la tierra, pues "se pensó que cualquier intento de investigar los 
asuntos internos de los predios sería perjudicial para los intereses 
de los nuevos propietarios y despertaría su desconfianza". 20 Se 
esperaba que estos llegarían a un acuerdo con los campesinos 
y sus derechos estarían suficientemente protegidos. Nada de esto 
ocurrió. 

Las autoridades ansiaban obtener beneficios. Los zamindares2 ' 

tenían la estricta obligación de pagar el monto fijado del im­
puesto predial en determinada fecha, o de lo contrario su predio 
podía ser rematado bajo la ley de ventas. Para garantizar el pron­
to pago de sus obligaciones los zamindares querían tener las ma­
nos libres y esto se les concedió por la Orden VII de 1 799 y la 
Orden V de 1812 (llamadas por los campesinos Haftam y Pan­
jam, ley séptima y ley quinta). Si el campesino no llegaba a pagar 
la renta, su propiedad podía ser embargada y él encarcelado. 

La situación ha sido resumida de la mejor manera por Sir 
W. W. Hunter: "El terrateniente podía por tanto ir a la Corte 
con un estatus legal preciso; el cultivador podía refugiarse en 
vagos derechos consuetudinarios. Cuando la presión de la pobla­
ción sobre el suelo aumentó y la tierra en Bengala se convirtió 
en asunto de competencia entre los cultivadores, el arrendatario 
se encontró desprovisto de cualquier recurso legal que lo habili­
tara para resistir a las rentas opresivas. únicamente podía apelar 

"º Baden-Powell, op. cit., p. 158. 
21 La palabra zamindar quiere decir literalmente terrateniente. En la 

época de los mogoles y más tarde, significó tanto propietario como cam­
pesino. Después de 1793 la palabra zamindar, en Bengala, se refirió siem­
pre a los propietarios de grandes terrenos y nunca a un campesino. Los 
propietarios de pequeñas extensiones se llamaban a menudo talukdar. Los 
intermediarios que habían comprado derechos zamindari sobre la propie­
dad, se llamaban patnidar. Pero, en lengua cotidiana, todos los propie­
tarios de la tierra de situación acomodada se conocían como zamindares. 
En Bengala el campesino se llama ryot (raiyat) prajaa (súbdito) o kri­
shak, Kisan o chasi (agricultor). El aparcero se llama bhag-chasi o 
adhiar, y el jornalero din-majur o khet-majur (trabajador del campo). 



:82 PRODYOT C. MUKHERJEE 

al derecho consuetudinario antiguo pero indefinido; el terrate­
niente en cambio se podía referir a sus derechos como propieta­
rio, basados en sanciones expresas de la ley. Como resultado 
se produjo una decadencia gradual del derecho del campesino 
que se prolongó durante los sesenta y cinco años que siguieron al 
Permanent Settlement de 1793 ." 22 

5) El cambio frecuente en la propiedad de la tierra fue otro 
factor que contribuyó a complicar las relaciones agrarias. En 
primer lugar, bajo la ley de ventas (llamada en Bengala Sunset 
Law, porque el impuesto tenía que ser depositado en la oficina 
del recolector antes del atardecer de una fecha señalada) muchos 
de los terratenientes tradicionales perdieron sus tierras ante arri­
bistas rapaces, agresivos y deshonestos que hicieron dinero rá­
pidamente en las operaciones comerciales del período de saqueo. 
Estos fueron los nuevos zamindares, "que no estaban ligados a 
sus arrendatarios por ninguna tradición o simpatía hereditaria, 
sino que su único objeto era obtener una ganancia de sus pro­
piedades recién compradas".23 

Aun después que la relación entre el gobierno y los zaminda­
res se estabilizó, hubo grandes cambios en la composición de la 
élite de los propietarios de la tierra mediante el proceso llamado 
.. 'sub-infeudación". Si un terrateniente no quería administrar su 
propiedad, no tenía capital o no le interesaba que prosperase una 
parte de ella, daba un permiso de administración permanente 
a otra persona por una cantidad fija. Este sujeto, a su vez, podía 
hacér lo mismo con otro y así surgían estratos de propietarios 
·entre el zamindar y el cultivador que realmente trabajaba la 
tierra. La posición legal de estos dueños de derechos subordi-

22 W. W. Hunter, The Imperial Gazetteer of India, vol. 6, lndian Em­
pire, pp. 442-43. 

2s Hunter, id., pp. 443. A principios del siglo x1x, era obvia la injusticia 
del Permanent Settlement pero éste fue defendido en el campo político 
como se observa en la siguiente cita de Lord William Bentinck, Goberna­
·dor general de India (1828-1835). "Si la seguridad contra una revolución 
popular era lo que faltaba, entonces diría que el Permanent Settlement 
aunque fuese un fracaso en muchos otros aspectos y en sus puntos esen­
ciales más importantes, tiene cuando menos la ventaja de haber creado 
una amplia corporación de ricos terratenientes, profundamente interesados 
-en el mantenimiento del dominio británico, y que ejercen un completo 
control sobre la masa del pueblo", citado por R. P. Dutt, India Today, 
pp. 211 s. 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 83. 

nadas (llamados dueños de la tenencia o intermediarios patnidars) 
estaba bien definida: su derecho sobre la tierra era permanente, 
heredable y transferible, sujeto a un pago fijo acordado con el 
zamindar original quien era el único reconocido como propietario· 
independiente. El dueño de la tenencia tenía el derecho de pagar 
una suma fija que no podía ser elevada por el propietario de la 
tierra, y de no ser expulsado mientras cumpliera sus obligaciones 
contractuales. Pero el intermediario tenía la libertad de aumentar 
la renta o expulsar a los cultivadores. Cientos de grupos de la 
nueva élite, que habían hecho dinero en el comercio, o en el 
ejercicio de profesiones como el derecho o la medicina, o bien 
al servicio del gobierno, invirtieron sus ahorros en estas compras 
de tierra que otorgaban seguridad y prestigio. 

Así, el Permanent Settlement creó los siguientes niveles con 
respecto al agro: el gobierno, el terrateniente, varias categorías 
de intermediarios y, por último, los campesinos (cultivadores). 
El grupo de campesinos estaba a su vez dividido en dos: los 
que podían probar el derecho de propiedad desde el estableci­
miento del Permanent Settlement (llamados occupancy tenants, 
arrendatarios por ocupación) y aquellos que se habían estable­
cido después (llamados tenants-at-will). El primer grupo tenía_ 
alguna garantía de tenencia, el segundo ninguna. En realidad, du­
rante la primera mitad del siglo XIX la diferencia entre los dos 
grupos era mínima. En todo caso, debido al despoblamiento de 
Bengala cuando se introdujo el Permanent Settlement, la moyaría 
de los campesinos de la zona carecían de derecho consuetudi­
nario. 

Por lo tanto, durante el siglo XIX las relaciones agrarias en Ben­
gala estuvieron determinadas por los derechos legalmente estable­
cidos de los zamindares e intermediarios, y por la falta de de­
rechos claramente definidos de los campesinos. Las controversias 
y conflictos se centraron alrededor de tres problemas: a) el de­
recho de los zamindares a elevar las rentas, b) el derecho de los 
zamindares a recolectar exacciones extras ( abwab) casi siempre 
ilegales, e) las demandas de los campesinos para asegurar la 
tenencia. 

A causa de los graves disturbios que se produjeron, se tomó­
la primera medida legal para proteger a los campesinos, con el 



84 PRODYOT C. MUKHERJEE 

Rent Act de 1859 que trataba de establecer al arrendatario como 
"campesino por ocupación", si podía probar que había estado 
ocupando la misma tierra durante doce años. Este documento, 
ensalzado algunas veces como la Carta Magna de los derechos 
{:ampesinos bengalíes fue en realidad inútil. Era muy difícil para 
un campesino analfabeto "probar" en una corte británica que 
había ocupado un pedazo de tierra durante doce años. No había 
Registro Catastral al que pudiera referirse. Su única prueba era 
el recibo de la renta, que nunca recibía del zamindar. 

La segunda ley, relativamente más exitosa, fue el Bengal 
Tenancy Act de 1885 que surgió como consecuencia de los dis­
turbios agrarios que describiremos en detalle posteriormente. Sin 
embargo, a principios del siglo xx Baden Powel consideraba que 
"el poder práctico del terrateniente (bajo la influencia de las 
ideas occidentales de terrateniente y arrendatario) ha ido en au­
·mento ... ". 24 

Entre las instituciones que surgieron con el establecimiento del 
go,bierno británico en la India podemos mencionar las Cortes 
legales, la nueva administración, las escuelas, los colegios, las 
universidades, los nuevos centros urbanos (de los cuales Calcuta 
fue el principal). Mucho se ha dicho acerca del papel que éstas 
jugaron en el proceso de "modernización" de la India, pero es 
importante señalar que el efecto modernizador fue limitado. Co­
mo un satélite de la nación industrial más desarrollada del mun­
·do, el desarrollo industrial de la India, antes de la independencia, 
fue poco importante. Por otra parte, la institución del Permanent 
Settlement limitó estructuralmente el cambio de lo sociedad ben­
galí. En términos generales surgieron dos grupos sociales: 

1) El nuevo grupo de élite (no necesariamente urbano pero 
estrechamente conectado con los centros urbanos) formado por a) 
varios estratos de zamindares e intermediarios, dueños de tenen­
cia, que no eran ni cultivadores ni administradores; b) gente 
formada en varias instituciones establecidas por los ingleses. 2) 
Los campesinos empobrecidos por el constante aumento de las 
rentas que mantenían a numerosos recaudadores de réditos. Des­
pués detallaremos la estratificación social a que dio lugar el Per­
manent Settlement. 

24 Baden Powell, op. cit. 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 85 

111 

En el capítulo anterior nos hemos referido a los factores socio-
. económicos que condicionaron los movimientos campesinos en 
Bengala. Es necesario estudiar estos movimientos en tres períodos 
principales: primero, el período de conquista y saqueo; segundo, 
el período de consolidación, establecimiento del orden y la ley, 
es decir el período del Permanent Settlement y tercero, el período 
de la oposición nacionalista. Este último debería estudiarse en 
sus dos expresiones: la evolución del movimiento nacionalista en 
el siglo xx y el surgimiento de los movimientos sectoriales: cas­
tas, grupos religiosos, regionales y económicos. En nuestra ex­
posición sobre los movimientos campesinos del siglo XIX presen­
taremos un cuadro de los movimientos más importantes de esa 
época y nos referiremos luego con más detalle a uno de estos 
movimientos, el motín de Pabna de 1873. Pero antes de entrar 
en materia será útil hacer algunos comentarios acerca de las 
características naturales de Bengala y de la distribución étnica 
de su población. 

Bengala propiamente dicha está rodeada de sierras y montañas: 
el Himalaya al norte, las sierras de Rajmahal y Ranchi al oeste, 
y las sierras de Garo, Tripura y Chittagong hacia el este. Un 
delta forma el sur de Bengala, que hasta mediados del siglo 
XIX era en su mayor parte una zona pantanosa infestada de tigres 
y cocodrilos. Las regiones serranas estaban cubiertas por sel­
vas y bosques de difícil acceso. Los ríos de Bengala oriental son 
muy anchos y turbulentos; la zona del delta está surcada de ria­
chuelos y canales que hacen la comunicación muy difícil en la 
temporada de los monzones. En las montañas del este viven tribus 
de origen tíbeto-birmano: los garos, kukis, chakmas, hajong y 

. otros. En las sierras del oeste, las de habla mundari: ho, munda, 
santal, y grupos pequeños relacionados con ellos. Estas tribus 
habían estado en contacto con la cultura hindú desde el comienzo 
de la historia de la región; pero las de origen tfüeto-birmano, en 
su mayor parte, eran relativamente recientes en esta zona. 

Después de la gran hambruna de 1770 hubo una despoblación 
de grandes proporciones; murió un tercio de la población y gran 
parte de la tierra cultivada quedó abandonada hasta principios 
del siglo XIX. Bengala oriental y Bengala del sur estuvieron rela-



F
ec

ha
 

17
63

-7
8 

17
66

-8
3 

17
67

-6
8 

17
69

 

17
70

-8
0 

17
76

-8
7 

17
80

-8
4 

17
83

 

17
84

-9
6 

R
eg

ió
n 

B
en

ga
la

 d
el

 
N

or
te

 
R

an
gp

ur
 

R
eb

el
ió

n 
de

 
lo

s 
sa

nn
ya

si
 

M
id

na
po

re
 

T
ri

pu
ra

 

Sa
nd

w
ip

 

R
an

gp
ur

 

C
hi

tta
go

ng
 

M
id

na
po

re
 

R
an

gp
ur

 

J e
ss

or
e-

K
hu

ln
a 

L
E

V
A

N
T

A
M

IE
N

T
O

S
 E

N
 B

E
N

G
A

L
A

 1
76

0-
18

60
2

5
 

P
ar

tic
ip

an
te

s 

A
sc

ét
ic

os
 a

rm
ad

os
 

A
po

yo
 d

e 
lo

s 
ca

m
pe

si
no

s 

T
ri

ba
le

s/
se

m
it

ri
ba

le
s:

 
G

hu
ra

i, 
kh

a
ir

a
, 

M
aj

hi
, 

C
hu

ar
, 

P
ai

k 
L

íd
er

: 
m

us
ul

m
án

, 
ex

-e
s­

cl
av

o 
S

eg
ui

do
re

s:
 

ca
m

pe
si

no
s 

hi
nd

úe
s 

y 
m

us
ul

m
an

es
 

L
íd

er
: 

te
rr

at
en

ie
nt

e 
de

s­
po

ja
do

 
Se

gu
id

or
es

: 
ca

m
pe

si
no

s 
T

ej
ed

or
es

 

T
ri

ba
le

s:
 

C
ha

km
a,

 
di

ri
­

gi
do

 
po

r 
líd

er
es

 
hi

nd
úe

s 
y 

m
us

ul
m

an
es

 
T

ra
ba

ja
do

re
s 

de
 

sa
l 

(M
al

an
gi

) 
C

am
pe

si
no

s 
y 

te
je

do
re

s 
hi

nd
úe

s 
y 

m
us

ul
m

an
es

 
L

íd
er

es
: 

N
ur

ul
ud

di
n 

D
ay

a 
Se

al
 

T
er

ra
te

n
ie

n
te

s 
de

sp
oj

a­
do

s,
 

ca
m

pe
si

no
s 

op
ri

m
i­

d
o

s 

C
au

sa
s/

 C
ar

ác
te

r/
M

et
a 

R
es

is
te

nc
ia

 a
l 

go
bi

er
no

 b
ri

tá
ni

­
co

. 
"B

an
do

le
ri

sm
o 

so
ci

al
" 

F
or

m
ac

ió
n 

de
 c

om
un

id
ad

es
 

L
ev

an
ta

m
ie

nt
os

 
co

nt
ra

 
nu

ev
os

 
im

pu
es

to
s 

y 
la

 a
bo

li
ci

ón
 d

e 
Ja

 
te

ne
nc

ia
 t

ra
di

ci
on

al
 

C
on

tr
a 

nu
ev

os
 

im
pu

es
to

s.
 

In
­

te
nt

o 
de

 e
st

ab
le

ce
r 

un
 "

re
in

ad
o 

ju
st

o"
 

C
on

tr
a 

lo
s 

nu
ev

os
 

te
rr

at
en

ie
n­

te
s,

 l
os

 c
on

tr
at

is
ta

s 
de

 i
m

pu
es

­
to

s 
R

es
is

te
nc

ia
 

a 
op

re
si

ón
, 

pr
ot

es
­

ta
 c

on
tr

a 
pr

ec
io

s 
in

ju
st

os
 e

 i
m

­
pu

es
to

s 
R

es
is

te
nc

ia
 a

 n
ue

va
s 

de
m

an
da

s 
de

 i
m

pu
es

to
; 

in
te

nt
o 

de
 e

st
ab

le
­

ce
r 

nu
ev

o 
"p

ri
nc

ip
ad

o"
 

C
on

tr
a:

 t
ra

ba
jo

 n
o 

pa
ga

do
, 

to
r­

tu
ra

, 
su

el
do

s 
ba

jo
s 

C
on

tr
a:

 
im

pu
es

to
s 

in
ju

st
os

 
y 

vi
ol

en
ci

a 
de

 
D

ev
i 

Si
ng

h 

B
an

do
le

ri
sm

o 
so

ci
al

. 
H

ir
a 

Si
r­

da
r 

ba
nd

ol
er

o 
ca

m
pe

si
no

. 
K

al
i­

sa
nk

ar
 r

ey
 b

an
do

le
ro

 z
am

in
da

r 

M
ét

od
o 

G
ue

rr
a 

de
 

gu
e­

rr
il

la
 

In
su

rr
ec

ci
ón

 

In
su

rr
ec

ci
ón

 

H
ue

lg
a,

 
ch

oq
ue

s 
co

n 
tr

op
as

 

H
ue

lg
a,

 
in

su
rr

ec
­

ci
ón

 

In
su

rr
ec

ci
ón

 

F
ug

a,
 

m
an

if
es

ta
­

ci
on

es
, 

pe
tic

ió
n 

H
ue

lg
a,

 
ch

oq
ue

s 
co

n 
tr

op
as

 d
e 

E
. 

l.
 C

oy
 

0
0

 °' -a ~ ~
 ~ ti1
 e ti1
 

ti1
 



17
85

-8
6 

B
ir

bh
um

 
C

am
p

es
in

o
s 

ar
ru

in
ad

os
 

B
an

do
le

ri
sm

o 
so

ci
al

 
de

sp
ué

s 
de

 l
a 

ha
m

br
un

a 
17

87
-9

2 
B

ak
ar

ga
nj

 
C

am
pe

si
no

s 
m

us
ul

m
an

es
 

C
on

se
cu

en
ci

a 
de

 
un

a 
ha

m
br

u-
L

u
c
h

a
 

a
rm

a
d

a
 

tT
l 

or
ga

ni
za

do
s 

po
r 

F
a
k

ir
: 

na
. 

M
il

en
ar

is
m

o:
 

"e
l 

do
m

in
io

 
bi

en
 

or
ga

ni
za

da
 

C
ll ...
¡ 

B
ur

la
ki

 S
ha

h 
de

 
lo

s 
fi

ri
ng

is
 

ha
 

te
rm

in
ad

o"
. 

:io
 e:: 

In
te

nt
o 

de
 

es
ta

bl
ec

er
 

co
m

un
i-

("
) 

da
d 

in
de

pe
nd

ie
nt

e 
...

¡ e:: 
17

90
-9

2 
N

ad
ia

 
T

ej
ed

or
es

 
O

pr
es

ió
n,

 
pr

ec
io

 i
nj

us
to

 
H

ue
lg

a 
:io

 >
 

17
98

-9
9 

M
id

na
po

re
 

C
hu

ar
s:

 
se

m
it

ri
ba

le
s,

 d
i-

C
on

tr
a:

 
la

 a
bo

li
ci

ón
 

de
l 

si
st

e·
 

In
su

rr
ec

ci
ón

 
>

 
di

gi
do

 
po

r 
de

sp
oj

ad
o 

m
a 

de
 t

en
en

ci
a 

tr
ad

ic
io

na
l 

o :io
 

Z
am

in
da

r:
 

D
ur

ja
n 

Si
ng

h 
>

 
17

99
 

Sy
lh

et
 

C
am

pe
si

no
s 

di
ri

gi
do

s 
po

r 
M

ov
im

ie
nt

o 
pr

of
ét

ic
o,

 
in

te
nt

o 
?:! >

 
re

fu
gi

o 
M

og
ol

: 
A

ga
 M

d.
 

de
 e

st
ab

le
ce

r 
co

m
un

id
ad

 
in

de
-

o<
 

R
ez

a 
pe

nd
ie

nt
e 

18
06

-1
6 

M
id

na
po

re
 

N
ay

ak
: 

Se
m

itr
ib

al
 

C
on

tr
a:

 
la

 a
bo

li
ci

ón
 d

el
 

si
st

e-
In

su
rr

ec
ci

ón
 

'1
' o 

m
a 

tr
ad

ic
io

na
l 

de
 t

en
en

ci
a 

e 
18

25
-2

7 
M

ym
en

si
ng

h 
G

ar
o:

 
tr

ib
al

es
 

N
u

ev
a 

re
li

g
ió

n
 

m
il

en
ar

is
ta

: 
In

su
rr

ec
ci

ón
 

...
¡ .....
 

("
) 

L
íd

er
: 

T
ip

u-
G

ar
o 

P
ag

al
pa

nt
hi

 
>

 
C

on
tr

a:
 

nu
ev

os
 

im
pu

es
to

s 
y 

tT
l 

tr
ib

ut
os

. 
In

te
nt

o 
de

 
es

ta
bl

ec
er

 
z 

nu
ev

a 
co

m
un

id
ad

 
tl:

l 
tT

l 
18

31
 

B
en

ga
la

 d
el

 
S

ur
 

L
íd

er
: 

T
it

u-
M

ir
 

M
ov

im
ie

nt
o 

re
vi

ta
li

za
do

r.
 C

on
-

In
su

rr
ec

ci
ón

 
z 

W
ah

ab
i 

C
am

pe
si

no
s 

m
us

ul
m

an
es

 
tr

a:
 

im
pu

es
to

s/
op

re
si

ón
 d

e 
lo

s 
o >
 

za
m

in
da

re
s 

hi
nd

úe
s 

t""
 

>
 

18
32

 
C

ho
ta

na
gp

ur
 

T
ri

ba
le

s:
 

K
ol

, 
B

hu
m

ij 
C

on
tr

a 
nu

ev
os

 t
er

ra
te

ni
en

te
s 

In
su

rr
ec

ci
ón

 
M

an
bh

um
 

L
íd

er
: 

G
an

ga
na

ra
ya

n 
ex

-Z
am

in
da

r 
18

32
-3

3 
M

ym
eh

si
ng

h 
G

ar
os

: 
tr

ib
al

es
 

Se
gu

nd
o 

le
va

nt
am

ie
nt

o 
Pa

gl
a-

In
su

rr
ec

ci
ón

 
P

an
th

i 
18

37
-4

6-
G

ar
os

: 
tr

ib
al

es
 

C
on

tr
a:

 
pr

es
ta

m
is

ta
s,

 
im

pu
es

-
In

su
rr

ec
ci

ón
 

. 
61

 
M

ym
eh

si
ng

h 
to

s,
 

op
re

si
ón

 
0

0
 

--.
t 



F
ec

ha
 

18
38

-4
8 

18
44

-9
0 

18
55

-5
7 

18
59

-6
1 

R
eg

ió
n 

F
ar

id
po

re
 

(F
ar

az
i)

 

T
ri

pu
ra

 
C

ho
ta

na
gp

ur
 

B
en

ga
la

 d
el

 S
ur

 
(í

nd
ig

o)
 

P
ar

ti
ci

pa
nt

es
 

C
am

pe
si

no
s 

m
us

ul
m

an
es

 
L

íd
er

: 
D

ad
u 

M
ia

n 

T
ri

ba
le

s 
T

ri
ba

le
s:

 
S

an
th

al
 

C
am

p
es

in
o

s 
hi

nd
úe

s 
y 

m
us

ul
m

an
es

 
un

id
os

 
co

n 
za

m
in

da
re

s 

C
au

sa
s/

C
ar

ác
te

r/
M

et
a 

M
ov

im
ie

nt
o 

re
vi

ta
li

za
do

r,
 

én
­

fa
si

s 
so

br
e 

ig
ua

ld
ad

, 
in

te
nt

o 
de

 
es

ta
bl

ec
er

 
co

m
un

id
ad

 
C

on
tr

a:
 

im
pu

es
to

s 
M

ov
im

ie
nt

o 
re

vi
ta

li
za

do
r 

C
on

tr
a:

 
pr

es
ta

m
is

ta
s,

 
n

u
ev

o
s 

te
rr

at
en

ie
nt

es
 

C
on

tr
a:

 o
pr

es
ió

n,
 i

nj
us

ta
s 

pr
ác

­
ti

ca
s 

de
 l

os
 p

la
nt

ad
or

es
 i

ng
le

se
s 

M
ét

od
o 

In
su

rr
ec

ci
ón

 

In
su

rr
ec

ci
ón

 

H
ue

lg
a,

 
ch

oq
ue

s,
 

ag
it

ac
ió

n 
en

 C
al

­
cu

ta
 

P
ro

ce
di

m
ie

nt
o 

le
­

ga
l 

2
• 

E
st

e 
cu

ad
ro

 s
e 

ba
sa

 
en

 
do

s 
li

br
os

: 
S.

 
B

. 
C

ha
dh

ur
i,

 
C

iv
il

 
D

is
tu

rb
an

ce
s 

du
ri

ng
 

th
e 

B
ri

ti
sh

 
R

ul
e 

in
 

In
di

a 
(1

75
7-

18
57

).
 

C
al

cu
ta

, 
19

55
; 

y 
S

up
ra

ka
sh

 R
ay

, 
"L

a
 

re
vu

el
ta

 
ca

m
pe

si
na

 
y 

la
 l

uc
ha

 
de

m
oc

rá
ti

ca
 

en
 

In
di

a"
 

(e
n 

be
ng

al
í)

, 
C

al
cu

ta
, 

19
69

. 
A

m
bo

s 
li

br
os

 
se

 
ba

sa
n 

en
 

la
s 

D
is

tr
ic

t 
G

az
et

te
er

 
y 

lo
s 

re
po

rt
es

 
pu

bl
ic

ad
os

 
de

l 
go

­

bi
er

no
. 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 89 

tivamente poco pobladas hasta 1870. Después de esta fecha, au­
mentó la población, y se produjo una migración hacia el este 
(Chittagong, Assam) y hacia el sur en dirección a la jungla de 
Sunderbans (Bakarganj y la isla de Sandwip). Los campesinos re­
cién llegados tenían espíritu de pioneros; en la zona del delta, tenían 
fama por su combatividad y su participación en las disputas agra­
rias. Esta zona siempre fue origen de problemas, tanto para los 
campesinos como para los administradores, a causa del curso in­
constante de los ríos y por las inundaciones. Nuevas tierras apa­
recían cuando parte de otras desaparecían como consecuencia de 
esos fenómenos. 

A lo largo del siglo XIX la presión de la población sobre la 
tierra en Bengala oriental fue menor que en Bengala occidental. 
En ésta, salvo- en las zonas montañosas, el terreno cultivable ya 
estaba ocupado desde la primera mitad del siglo XIX. La influen­
cia de la gran tradición hindú en la estructura de la sociedad 
campesina de Bengala occidental era mucho mayor que en Ben­
gala del norte y del este, donde las dos terceras partes eran mu­
sulmanas con una población hindú de castas bajas menos influen­
ciadas por la Gran Tradición hindú. Hay que agregar que en la 
sociedad campesina de Bengala existió sincretismo socio-religioso 
tanto entre los musulmanes como entre los hindúes. 

Los movimientos más importantes del siglo XIX son los que 
presentamos en el cuadro de las páginas anteriores. 

El cuadro no pretende ser completo. Se han tomado en cuen­
ta únicamente los movimientos conocidos por su militancia, de 
acuerdo con las fuentes oficiales. La resistencia contra las de­
mandas injustas y la opresión, tanto de los zamindares como 
de los representantes del gobierno, fue constante. La observa­
ción del cuadro nos permite llegar a las siguientes conclusiones: 

J) En el período que corresponde el colapso total del régimen 
antiguo hay todo tipo de movimientos: huelgas, evasión masiva, 
fugas, insurrecciones, guerras de guerrillas, movimientos religio­
sos revitalizadores o milenarios y bandolerismo social. Estos mo­
vimientos abarcaron a todos los grupos sociales: tribales, . cam­
pesinos, artesanos, soldados desempleados, jefes y terratenientes 
despojados, tanto musulmanes como hindúes. Como la antigua 



90 PRODYOT C. MUK.HERJEE 

manera de integración social había desaparecido y los ingleses 
todavía no habían podido imponer su nueva forma de integra­
ción político-social, todos los grupos tuvieron que hacer frente 
a la situación de colapso de las comunidades recurriendo a las 
formas tradicionales. 

2) En Bengala, los movimientos milenarios y revitalizadores 
militantes estaban restringidos a los grupos tribales y a los 
musulmanes (hay que recordar que la mayor parte de los cam­
pesinos eran musulmanes), pero esto no quiere decir que el hin­
duísmo no pudiera influir en movimientos milenarios, inclusive 
en movimientos militantes. Por ejemplo, en Assam el vaishnavis­
mo había influenciado el movimiento de Moamaria.26 Es decir, 
no sólo la ideología de la estructura social, sino también otros 
problemas determinan la solución milenaria: militante o pacífica. 

3) El sistema de castas y las diferencias religiosas entre los 
musulmanes y los hindúes no impedían la acción común de 
los campesinos contra los terratenientes y el gobierno. 

4) Las tribus se habían levantado como grupos integrados, 
dirigidos por sus jefes tradicionales para mantener su modo de 
vida tradicional, o por líderes venidos de fuera como los predi­
cadores de las religiones milenarias. Después del fracaso de es­
tos movimientos muchos de los grupos tribales se desintegraron 
transformándose en castas dentro de la sociedad campesina hindú. 

5) A partir del establecimiento de la administración británica 
la lucha se volvió contra los especuladores de la tierra, y los pres­
tamistas, pero no contra los conquistadores, como había ocurri­
do en el periodo prebritánico. Estos nuevos agresores operaban 
dentro del marco de la ley establecido por el gobierno y que 
desconocían los grupos tribales y los campesinos. El carácter de 
la lucha variaba según la fuerza con que se aplicaban las nue­
vas leyes y las nuevas estructuras construidas por los ingleses. 

Entre estos moviimentos señalamos tres que son importantes 
por su significado especial en la historia política de la India: 

2G Stephen Fuchs, Rebellious Prnphets: A Study of Messianic Move­
ment in lndian Religions, Bombay, 1965. Vaishnavismo: secta del hin· 
<luismo dedicada al culto del dios Vishnu o de Krishna, generalmente paci­
fista, ética, extática con gran influencia en India oriental. 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 91 

LA REBELIÓN DE LOS SANNYASIS 

Antes de la gran rebelión de 1857, que no afectó a Bengala, 
éste fue uno de los más importantes movimientos en la India 
oriental. Duró diez años en forma de guerra de guerrillas. Los 
combatientes fueron, en su mayor parte, hindúes y musulmanes 
ascéticos de origen no bengalí. Los funcionarios han denomina­
do el movimiento con distintos términos. Warren Hastings llamó 
a los sannyasis "los gitanos de la India" y a sus guerras "actos 
de bandoleros", mientras Sir W. W. Hunter consideró que el 
movimiento era producto del descontento agrario.27 Sin embargo, 
no se duda de que los sannyasis gozaban del apoyo amplio de 
campesinos y artesanos, especialmente después de la gran ham­
bruna de 1770, y que por ello habían rechazado la legitimidad 
del gobierno británico haciendo peticiones a zamindares tradicio­
nales, como Rani Bhabani de Natore, para que los protegieran 
en su empeño de establecer comunidades. El "mito" de la rebe­
lión de los sannyasis entró al movimiento nacionalista a través 
de la novela de Bankim Chandra Chatterjes, Anandamath, y de 
su famoso himno Bandemataram. El Anandamath ofreció el mo.:. 
delo de las sociedades secretas revolucionarias de principios del 
siglo XX (como la Bhowani M andir) . 

LA AGITACIÓN DEL ÍNDIGO 

Ésta fue la primera agitación política en gran escala que abar­
có tanto a los campesinos como a los grupos de élites. La región 
afectada estaba cerca de Calcuta y el blanco del ataque fueron 
los gerentes y dueños ingleses de las "plantaciones" de índigo. 
Se pudo movilizar a un gran número de personas de diferentes 
capas y grupos sociales; durante la agitación ciertos miembros 
de la burocracia inglesa y un misionero inglés, el Rev. James 
Long, se pusieron de parte de los campesinos. Otros líderes eran 
zamindares, grandes y pequeños, así como intelectuales de Cal­
cuta. The Hindu Patriot, el periódico dirigido por Harish Chan-

27 W. W. Hunter, The Annals of Rural Bengal y el libro de Embres 
sobre Charles Grant qué se ha citado, se refiere al movimiento sannyasi. 



92 PRODYO'f C. MUKHERJEE 

dra Mukherjee se hizo famoso en esta agitación, aunque le costó 
la vida. Huelgas, peticiones, litigios y motines formaban parte de 
este movimiento que fue inmortalizado en el drama Nil Durpan 
(El espejo del índigo) de Dinabandhu Mitra. Debido a que esta 
revuelta tuvo lugar inmediatamente después del Gran Motín de 
1857 el gobierno intervino con bastante rapidez. La ley sobre la 
renta de la tierra de 1859 fue uno de los resultados de esta 
rebelión.28 

Los MOVIMIENTOS WAHABIS y FARAZIS. 29 

Estos dos movimientos de los campesinos musulmanes de Ben­
gala, dirigidos tanto contra la opresión de las zamindares hindúes 
como contra el dominio británico, en favor de la purificación de 
las prácticas religiosas, contribuyeron también a formar una con­
ciencia nacionalista en Bengala. Los movimientos nacionalistas y 
militantes de Bangla Desh se refieren a esa herencia con mucho 
orgullo considerándola su fuente original. 

IV 

Para presentar la dinámica de un típico movimiento campesi­
no hemos escogido la rebelión de Pabna de 1873.30 Varias son 

28 La rebelión del índigo se puede estudiar en las siguientes fuentes, algo 
inadecuadas, en lengua inglesa: Lalit Chandra Mitra, History of the ln­
digo Disturbances in Bengal. Calcuta, 1903, y Blair B. Kling, The Blue 
Mutiny, Filadelfia, 1966. 

29 W. W. Hunter, The Indian Musulmans, Londres, 1876, para los waha­
bis. Para una breve información sobre Farazis (Faraidi), consultar The 
Encyclopedia of Islam. Londres, 1927, vol. 11, pp. 57-59. La tradición de 
la rebelión de Titumir persiste en Bengala y es el tema de la película "El 
fuerte de bambú'', realizada en Calcuta en 1953. 

so El análisis de los disturbios de Pabna se basa en registros conservados 
en los West Bengal Government Archives, consultados en enero-febrero de 
1969. Se agradece a los funcionarios el haber hecho posible la consulta 
de los archivos. Los documentos del Departamento de policía: asuntos 
políticos. Expediente de Policía 448; procedimientos: 37-55; julio de 1873; 
111-114 y 50-51 de 52-56 de agosto de 1873; Expediente B, 125-27 y 
77-81 de septiembre de 1873. Estos registros consisten en: I) Peticiones 
hechas al Gobierno por individuos; 2) Reporte de los oficiales de la admi­
nistración a sus superiores; 3) Diario del señor Nolan en viaje de trabajo; 
4) Reporte del juicio de los amotinados (Exp. 448-52-54 B125-127); y 5) 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 93 

las razones: aunque a menudo se han hecho referencias a él nun­
ca ha sido estudiado con profundidad; este movimiento junto a 
las Revueltas del Deccan, 31 influyó en la legislación agraria de la 
India; por otra parte, es anterior a la formación de los partidos 
políticos y al crecimiento del nacionalismo militante entre la ju­
ventud urbana. Su estudio nos permite conocer tanto las posibi­
lidades de organización de los movimientos campesinos espontá­
neos, como la complejidad del juego político del gobierno, de 
las élites y de una sociedad aldeana multirreligiosa. No fue un 
movimiento en una sociedad tribal, sino en una sociedad cam­
pesina compleja donde el aparato legal y administrativo de un 
estado moderno estaba bien establecido y era bastante conocido 
por los campesinos. 32 

El distrito de Pabna corresponde a lo que ahora es Bangla 
Desh. Es un país ribereño donde los cambios en el curso de los 
ríos, así como las crecidas, crean problemas especiales en las 
relaciones determinadas por la propiedad o tenencia de la tierra. 

La zona era muy adecuada para el cultivo del yute y por ello 
consideraba económicamente importante. El pueblo de Serajgang 
es un puerto mercantil interior de importancia; se contaba entre 
los veintidós pueblos de más de 20 000 habitantes en la presi­
dencia de Bengala en 1881. Los musulmanes constituían los dos 
tercios de la población, y la abrumadora mayoría de los hindúes 
pertenecían a la casta namasudra (halia y chasi, agricultores; ja­
lia y karal, pescadores; karati, aserradores; nalo, tejedores de es-

Documento que muestra los resultados finales del juicio de todas las causas 
relacionadas con la pasada revuelta de Pabna, Expediente de Policía 527 
B158-159. Toda la información y las citas en la sección relativa a los moti­
nes de Pabna se han extraído de las fuentes oficiales mencionadas arriba. 
Hemos limitado las referencias directas sólo a los casos más importantes, 

31 Ravindra Kumar, "The Deccan Riots of 1875", /ournal of Asian 
Studies, Vol. XXIV, Núm. 4, August 1965. 

32 Puede ser útil agregar aquí un esbozo de divisiones administrativas, 
la tabla de las autoridades a cargo de cada una de estas secciones, y su 
nombre. Presidencia de Bengala. Calcuta: asiento del gobierno (así como 
del gobierno de la India). Autoridad Suprema: el Teniente gobernador de 
Bengala. Las unidades administrativas de la presidencia ·eran Divisiones 
bajo un Comisionado, en nuestro caso la División Rajsaji (comisión Molo­
ny). La División estaba dividida en Distritos bajo un Magistrado, en 
nuestro caso Pabna (Magistrado: Taylor). El Distrito estaba dividido 
en Subdivisiones bajo un Magistrado Asistente, en nuestro caso (Serajganj:. 
Nolan). ,,,; 



94 PRODYOT C. MUKHERJEE 

teras; kora, ladrilleros; y kahar, portadores de palanquines) y de 
los malo (los pescadores). Los malo eran vaishnavas y entre los 
namasudras había una forma de la secta vaishnava fundada en 
1830 llamada Guru Satya. Los kayasthas y los brahamanes eran 
minoría y en su mayor parte propietarios que no cultivaban la 
tierra. 33 Todos los zamindares importantes eran hindúes de la cas­
ta brahmánica, no residentes, recién llegados al territorio hacia 
1870. 

Muchas de las grandes propiedades fueron liquidadas o divi­
didas. Esto provocó tensiones entre los copropietarios y permitió 
el crecimiento de la fuerza campesina. El poder de los zaminda­
res, a pesar de la existencia de movimientos como el que estu­
diaremos, había sido "siempre mucho mayor que en otros dis­
tritos de Bengala Oriental". 

Por lo que respecta a los musulmanes, es importante conside­
rar que como el elemento farazi, en la subdivisión de Serajganj, 
era fuerte, se daba cierta continuidad en los movimientos de 
campesinos musulmanes. El origen de los disturbios debe buscar­
se en la venta y división del gran zamindarato de los Natore 
Raj, una antigua y respetada familia de terratenientes de Bengala. 
Rani Bhavani de N atore se convirtió en una figura legendaria en 
la historia bengalí del siglo :x:ym por su filantropía, y ya hemos 
mencionado la petición que le hicieron los sannyasis para que 
los protegiera de los británicos. El cambio frecuente en los de­
rechos de los terratenientes fue a menudo causado por los dis­
turbios agrarios. 

LA RELACIÓN AGRARIA 

La propiedad de los Natore en el pargana Yusufshahi del Dis­
trito de Pabna consistía en 695 aldeas. La propiedad fue com­
prada por los cinco zamindares principales: 1) los Tagore de 

3 3 Namasudras son hindúes de la casta más baja cuyas ocupaciones se 
mencionan en el texto. Los Kayasthas ocupan el segundo lugar en la jerar­
quía de castas de Bengala, luego de los brahamanes; generalmente estaban 
muy bien educados y trabajaban en la administración de Bengala pre­
británica. Consultar Bengal District Gazetteers, Pabna. Recopilado por 
L. S. S. O'Malley, Calcuta, 1923, luego lo citaremos como O'Malley. 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 95 

Calcuta, 2) los Sanyal de Shalop, 3) los Banerjee de Dacca, 4) 
los Bhaduri de Parjanya, y 5) los Pakrashee de Thul, todos per­
tenecientes a la casta brahmánica. Desde un principio no hubo 
relaciones amistosas ni entre los nuevos zamindares ni con los 
campesinos. "Los zamindares de Esafshahi", escribió un magis­
trado inglés, "son hombres turbulentos, sin ningún respeto por la 
ley y con muy poco por la vida en su trato con los ryots ( cam­
pesinos) así como, entre ellos mismos". 34 Especialmente notoria 
era la familia Sanyal; antes de los disturbios de 1873 algunos de 
sus miembros fueron castigados dos veces por la Corte Judicial 
por incitar a la violencia contra los campesinos que se resistían 
a pagar la renta. Los Sanyal eran muy ricos y mantenían "un 
cuerpo de dacoits (bandoleros) y ladrones" para hostigar a los 
campesinos y luchar contra los zamindares rivales. En uno de 
estos choques, un grupo armado (burkandaz) de los Tagore luchó 
contra los hombres de los Sanyal y mató a algunos de ellos. Los 
Bhaduri emplearon hombres de Uttar Pradesh (donde la East 
India Company reclutaba la mayor parte de sus cipayos) y los 
armaron con espadas para obligar a los campesinos a pagar sus 
demandas ilegales. Así saquearon la aldea de Teoband que se 
resistía a las demandas. Los Banerjee secuestraron a un campe­
sino y lo mantuvieron detenido durante diez días porque se que­
jó a las autoridades judiciales de las exigencias ilegales de los za­
mindares. 

La disputa entre los campesinos y sus nuevos terratenientes 
tuvo su origen en los problemas que provocaban la renta y los 
abwabs (exacciones ilegales). Los nuevos zamindares intentaron 
acrecentar sus ingresos de la siguiente manera: 

1) Reduciendo el patrón de medida usado hasta entonces. De 
este modo se obtenían más unidades parcelarias del mismo terre­
no y como la renta se fijaba por unidad de parcela (bigha), su­
bía al monto. 

2) Imponiendo abwabs que tendían a ser una parte de la renta, 
pues como ésta no podía aumentarse fácilmente, el zamindar pre­
tendía incrementar su ingreso creando nuevos gravámenes. Algu­
nos impuestos, aparte de la renta formal y legal, fueron aceptados 
como obligaciones del zamindar en tiempos del Permanent Set-

3 4 Informe de Notan, Núm. 321, 19 de julio de 1873. 



96 PRODYOT C. MUKHERJEE 

tlement, y los que entonces habían sido considerados ilegales se 
mantuvieron de todas formas. Durante este periodo se demanda­
ron nuevos impuestos que incluían gastos de escuela, pagos ma­
trimoniales, tasa sobre el ingreso, que los terratenientes querían 
sacar de los campesinos. Sin embargo, este sistema planteaba al­
gunos problemas: a) no había registros que establecieran el mon­
to de la renta y la cantidad recolectada como impuestos, pues 
casi nunca se extendían recibos ya que sólo existía la tradición 
oral. En realidad, el campesino deseaba pagar sólo el monto to­
tal de su renta sancionado por la tradición, no cantidades más 
altas. Las leyes reconocían el derecho de los zamindares a elevar 
las rentas si el valor de la tierra se había incrementado por cir­
cunstancias no relacionadas directamente con el propio esfuerzo 
de los campesinos (por ejemplo, construcción del ferrocarril, 
aumento de los precios agrícolas) . Pero había que notificar este 
aumento con anterioridad y firmar contratos; además los cam­
pesinos tenían el derecho a demandar al terrateniente ante la 
Corte si no se cumplía este requisito, b) Poco antes de las dis­
turbios el gobierno había implantado un Road Cess, (impuesto 
de peaje) para la construcción y mantenimiento de caminos. Se 
suponía que los zamindares debían pagarlo de sus ingresos; no 
obstante, éstos podían fijarse únicamente si se conocía la renta 
que percibían, pero como ellos no declaraban los abwabs, la ma­
yor parte de los cuales eran ilegales. Por primera vez existía el 
peligro de que las autoridades conocieran el monto de la renta 
por cauces legales. Los zamindares entonces trataron de conso­
lidar sus entradas incluyendo renta e impuestos para hacer una 
declaración global como renta, y demandaron que los campe­
sinos firmaran contratos obligándose a pagar tal renta consoli­
dada; así obtenían el consentimiento formal de sus campesinos 
para convertir los abwabs voluntarios en obligaciones que podían 
ser exigidas de acuerdo con la ley. 

La renta en Yusufshahi era más alta que en las áreas vecinas 
de suelo "igualmente rendidor". Entre 1858 y 1870, se duplicó 
la renta; en 1858 hubo un incremento del 50 por ciento, que fue 
pagado; en 1866 subió un 25 por ciento más, que también se pagó 
excepto en una temporada mala. Pero comenzó a haber resisten­
cia ante un nuevo aumento de 25 por ciento en 1870. Una aldea 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 97 

pagó el monto del incremento a pesar de la recomendación en 
contra de las otras, y la disputa entre terratenientes y campesinos­
se inició entonces acompañada de la violencia que desataron los 
terratenientes. La posición de los campesinos, tal como se expuso­
ª las autoridades durante los disturbios, consideraba el pago de 
la "antigua renta del raja", pero no las exacciones ilegales. Esta 
renta, según uno de los líderes del movimiento, era de cinco a 
seis annas, a lo que se agregaba otra media rupia por los abwabs 
que los campesinos habían reconocido. La demanda total, hasta 
1869, era de trece o catorce annas por bigha. En 1873 los za­
mindares la elevaron de 1.4 rupias a 1.6 rupias (20 annas a 22 
annas). 85 

Cuando el movimiento empezó, los campesinos pedían: 
1) El pago de la tarifa vigente en el tiempo de los rajas de 

Natore. (Nolan la calculó en diez annas por bigha, en contra de 
las cinco a seis annas de Sambhunath Paul, el líder del movi­
miento.) 

2) Restitución del antiguo patrón de medida (llamado el codo· 
de Mugdon Sahib). 

3) La abolición de todas las exacciones ilegales (abwabs). 

CÓMO EMPEZÓ EL MOVIMIENTO 

La resistencia a las demandas en aumento no empezó de in­
mediato; algunos aldeanos accedieron a pagar la cuota elevada~ 
otros se rehusaron y pagaron según la antigua tarifa. Pero la si­
tuación se agravó en los meses de febrero y marzo de 1873 por 
varias causas: 1) Los zamindares tuvieron que enviar al gobier­
no declaraciones del monto de la renta que recibían para fijar 
el Road Cess (peaje) y por tanto empezaron a presionar a los. 
campesinos incluso usando la violencia; 2) una aldea, Jagtallah, 
en la propiedad de los Sanyal, permaneció firme en su resisten­
cia y desafió todas las amenazas para obligarla a pagar por la 
fuerza y así se convirtió en modelos; 3) la acción del gobierno· 

35 Id. Una rupia tenía 16 annas. En ese tiempo una rupia equivalía a 
seis peniques (10 rupias= 1 libra esterlina). Un acre equivale más o menos. 
a 2112 bighas. 



'98 PRODYOT C. MUKHERJEE 

también impulsó a los campesinos a resistir: a) el submagistrado 
local, Nolan, se rehusó a registrar algunos de los contratos que 
le parecieron injustos para los campesinos; b) en las disputas 
entre los campesinos y el zamindar la Corte de Apelaciones re­
-chazó algunos contratos (diciembre de 1872) ; e) la persona se-
-cuestrada por el terrateniente Banerjee fue liberada por Nolan, 
y se castigó al secuestrador.ªª 

Alentados por estos hechos los campesinos "comenzaron a or­
ganizarse para la resistencia sistemática", en la primavera de 
1873. En mayo de ese año "la liga" empezó a esparcirse, y ha­
cia principios de junio cubría todas las aldeas pertenecientes a 
las propiedades de Banerjee. Estos arrendatarios habían sido 
-considerados antes como "los más tranquilos y sumisos", pero 
entonces "su líder exhortó a los vecinos a hacer causa común con 
ellos". En junio, el movimiento, es decir, la huelga de rentas 
organizada, se había esparcido por todo el pargana de Yusufsha­
hi. Una aldea se atrevió incluso a detener al enviado de los za­
mindares para cobrar la renta. 

Lo que alentó la resistencia durante la disputa de las rentas 
fue el hecho de que los terratenientes no llevaron a la Corte a 
los campesinos que se rehusaban a pagarlas. En lugar de eso 
decidieron recurrir a la violencia privada. Esto, según Nolan, 
hizo que los campesinos se dieran cuenta de que el caso de los 
terratenientes era legalmente débil. 

Para fines de junio, cerca de 269 aldeas se habían unido al 
movimiento 37 y diez o doce más se incorporaban diariamente. 
Su acción se limitaba a enviar mensajeros a las aldeas vecinas 
y a reunirse en grandes multitudes al sonar de cuernos de búfalo 
y tambores. El fin de estos actos parece haber sido el de persua­
<lir a la gente para que se uniera a la huelga y hacer una demos­
tración de fuerza contra los agentes de los zamindares. Al mismo 
tiempo enviaron una petición al gobierno advirtiendole que se 
habían unido a la liga. Pedían "que se comunicara con la poli­
da para evitar que fueran presionados por su resistencia a las 
demandas excesivas". 38 Informaron al gobierno que habían de-

ªª Informe de Molony al gobierno de Bengala, julio 1873. 
37 lbid. 
38 lbid. 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 99 

cidido tomar sus propias medidas para cerciorarse de que las 
demandas eran justas y, una vez hecho esto, prometían deposi­
tar la renta de acuerdo con la ley. 

No ha quedado bastante claro cómo esta huelga se transformó 
en una "revuelta"; ni por qué razón surgió la violencia. Los za­
mindares no transigían, pues no esperaban que el entusiasmo de 
los campesinos o su organización duraran mucho. En realidad 
esperaban que surgieran problemas entre los campesinos y la po­
licía, lo que luego les permitiría tratar con ellos. La magnitud de 
las demostraciones había creado una situación de pánico. El 24 
de junio el oficial de la subdivisión Nolan pidió a sus superio­
res una fuerza adicional de la policía porque, si bien las orga­
nizaciones al principio habían estado confinadas a "los campesinos 
(royts) relativamente civilizados de Shahezadpore", ya se esta­
ban extendiendo· a Ullahpara "donde los cultivadores [eran] mu­
cho más rudos e ignorantes, muchos de ellos bonyas (primitivos) 
y la mayoría no estaba acostumbrado a la acción conjunta". 
Nolan había prohibido las asambleas tumultuosas, el sonar de 
los cuernos y otros instrumentos musicales, "con vistas a causar 
terror o llamar a la unión". En esa fecha Nolan reportó que la 
organización de los campesinos era esencialmente defensiva y 
sólo incidentalmente peligrosa. También que "los zamindares no 
han acabado aún con el movimiento pero intentarán acabarlo por 
la violencia". Sin embargo, parece que ocurrieron algunos inci­
dentes violentos que alcanzaron su clímax el 25 de junio y du­
rante las .dos semanas subsiguientes. 

LA NATURALEZA DE LA VIOLENCIA 

Podemos analizar la naturaleza y extensión de la violencia a 
través de un estudio de las sentencias contra los campesinos im­
plicados en las revueltas. Hay dos informes, uno de la subdivi­
sión de Pabna y otro de la subdivisión de Serajgunj, donde están 
asentados los nombres de los que presentaron las quejas, la na­
turaleza de la ofensa, y el castigo impuesto; pero, infortunada­
mente, no se dan los nombres de los acusados. 

En la subdivisión de Pabna los brotes de violencia duraron 



100 PRODYOT C. MUKHERJEE 

<lesde la última semana de jmúo hasta fines de julio, aunque la 
mayor parte de los ataques tuvo lugar entre el 25 y 26 de junio. 
Veintiún aldeas fueron afectadas: una elevó nueve cargos; dos 
elevaron cuatro; otras dos, tres; una elevó dos y las demás eleva­
ron un cargo cada una. 

Treinta y tres acusadores hicieron denuncias contra cierto nú­
mero de personas. En total se juzgó a 242 personas, de las cua­
les 99 quedaron convictas, 81 absueltas y en 62 casos no hubo 
decisión. 

De la naturaleza de los casos violentos podemos afirmar que: 
a) Fueron cometidos por grupos de 30 a 700 hombres. Siete 

incidentes involucraron entre 1 000 y 1 500 personas; en ocho 
participaron entre 100 y 300; en uno, 500 en otro 800. En los 
·Casos restantes los números no se mencionan o son menores. 

b) Fueron todos ataques a la propiedad, ninguno a las per­
sonas. 

Constituyeron blancos de ataque las casas de los zamindares, 
las de sus empleados o las oficinas administrativas de éstos; 
una tienda de comestibles levemente dañada; la casa de una 
prostituta adyacente a la oficina del zamindar en Mirpur; la de­
legación de policía en Bhowanipore. El único ataque a personas 
se hizo contra algunos policías, para rescatar un prisionero. 

e) El ataque a la aldea de Gopalnagar, con la participación 
de seis a siete mil personas fue el mayor. Se quemaron algunas 
·chozas, se robaron propiedades por valor de mil doscientas ru­
pias: el gobierno acusó a cuarenta personas. El resto de los ata­
·ques se hizo a la propiedad de prósperos aldeanos antiunionistas, 
intermediarios u hombres de los zamindares. Se menciona un 
caso de ataque a la propiedad de un musulmán y otro a la pro­
piedad de un campesino por haber pagado la renta. 

d) Se levantaron contra los atacantes los siguientes cargos: 
invasión, robo, daño en propiedad ajena, motín y reunión ilegal. 
El gobierno consideró dos casos como los más serios: el ataque 
a la aldea de Gopalnagar el 25 de junio y el ataque a la propie­
dad del zamindar Govindra Chunder Dutt; en el último caso 
veinte personas fueron condenadas a un año de prisión con tra­
bajos forzados. Los amotinados habían pedido rescate, y cuan­
do Dutt se rehusó, causaron daños a su propiedad por valor de 
1 200 rupias. La casa de su mayordomo también fue atacada. 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 101 

En la subdivisión de Serajganj se presentaron dieciséis quejas 
de las cuales cinco procedían de musulmanes. Las acusaciones 
eran por reuniones ilegales seguidas de invasión a las casas de 
personas ausentes y enemigas de los unionistas, robo y saqueo. 
El saqueo más serio fue el de la aldea de Sagtollah, donde se 
promulgaron 16 condenas, desde 3 años de cárcel para 15 per­
sonas, hasta 6 meses para una, más las multas. Uno de los car­
gos correspondió a la desobediencia de la orden de dispersión 
que había dado un jefe de policía, conducta desordenada y por­
tación de lanzas. Pero ellos no habían causado daños. 

En un incidente, una "partida de revoltosos irrumpieron en la 
noche en la casa de un campesino, lo golpearon e insultaron a 
su esposa y hermana. El motivo de la pelea fue en parte· la esposa 
del campesino y en parte la suposición de que él apoyaba al 
zamindar". 

En Serajgunj arrestaron a sesenta personas· de las cuales cua­
renta y ocho quedaron convictas y el resto fueron absueltas. De 
los convictos, treinta y seis eran musulmanes y doce hindúes. 
De los doce hindúes, nueve eran cultivadores u hombres "del 
mismo rango en la vida" que los musulmanes, y tres kayasthas 
"que vivían de sus servicios" es decir empleados. 

Un próspero recolector de rentas musulmán presentó un car­
go porque "campesinos hindúes se habían reunido y sonado 
cuernos [ ... ] para hacer una demostración e intimidar a la aldea 
que no había participado en la unión". Los seis acusados eran 
hindúes. Nolan informó: "es notable, nadie fue lastimado duran­
te los disturbios; no se atacó ninguna casa de zamindar u oficina 
principal ( Cutchery) y nada de valor fue robado. Aún así, la 
alarma que se provocó fue grande". 39 

Se atribuye el liderato del movimiento a un caballero local de 
nombre Ishan Chandra Roy y a su asistente Sambhu Nath Paul; 
tanto en los registros contemporáneos como en las canciones 
folklóricas40 que celebraron los acontecimientos, se les menciona 
como principales organizadores del movimiento .. 

39 Informe sobre el proceso de los amotinados. Exp. 448/52-54 B125-27, 
agosto 1873. · 

40 Las canciones folklóricas han sido citadas en el libro de Suprakash 
Ray, citado. 



102 PRODYOT C. MUKHERJEE 

Se describe a Ishan Chandra Roy como "un pequeño terrate­
niente que posee medios considerables aparte de su propiedad"; 
también cotno "el capitalista local". Taylor, en cambio dice de 
él que es un insignificante talukdar. Según Nolan parece haber 
tenido disputas con los zamindares Bhadury por una propiedad, 
y Molony dice que "había sufrido personalmente indignidades a 
manos de los Banerjee". En el mismo informe comenta Nolan 
que había "apoyado con dinero y consejos a los campesinos lo­
cales en procesos criminales, y probablemente civiles, y por eso era 
incluido en las quejas de aquéllos cuyas opiniones se presentan 
ante los más altos oficiales del gobierno". Se presenta a Sambhu 
Nath Paul como un kayastha, antiguo empleado de los Banerjee 
quien durante el movimiento fue lugarteniente de Ishan Chan­
dra Roy. 

No hay duda alguna sobre su influencia. Ishan Chandra Roy 
fue llamado Bidrohir Raja (el rey de los rebeldes). Acerca de 
sus actividades sus adversarios escribieron al gobierno: "Se ha 
convertido en un rey de los rebeldes; él decide sus disputas y 
administra castigos a aquellos que considera culpables de alguna 
ofensa.· Cuando los ryots de cualquierl aldea ansiaban rebelarse, 
iban al susodicho Roy, eseribían su consentimiento en su pre­
sencia y pagando una gran cantidad como nuzer (regalo, muestra 
de sumisión) eran admitidos entre los rebeldes." 41 

Las canciones folklóricas de la época se refieren a él como 
alguien que ha enseñado a los zamindares, grandes y pequeños, 
una buena lección cuyo nombre provoca celos y es conocido en 
todas partes como un "destructor del clan de los zamindares'', 
ya que al unir al pueblo debilitó al clan de los zamindares, "y 
ahora el clan de los súbditos quería despojar de su propiedad 
al clan de los amos. Nadie puede quejarse de él".42 

De estos dos líderes es importante recordar: que no eran cul­
tivadores sino hindúes de alta casta; que aunque dependientes 
del sistema zamindar, uno era empleado e Ishan Roy mismo, 
probablemente era más bien un hombre de negocios (¿vendedor 
de yute?) que un terrateniente; que en asuntos de organización 

41 Petitorio de los abogados de los zamiridares de Pabna, lQ de julio 
de 1873. 

42 Véase cita 40. 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 103 

se empleó el ritual tradicional de jurar obediencia (nazrana); 
que los conflictos personales con los arrogantes zamindares ju­
garon una parte importante en su transformación en líderes del 
movimiento. 

Por lo que se refiere a sus seguidores no cabe duda, conside­
rando que se movilizaron más de 7 000 personas, que la totalidad 
de los cultivadores, tanto hindúes como musulmanes, estuvo en­
vuelta en la movilización. Sin embargo, se acusó de provocar 
la violencia a los delincuentes de "mala conducta". La District 
Gazetteer sostenía tiempo después de ocurrido el incidente, que 
los móviles eran provocados "por gente que tenía . . . resenti­
mientos personales", que "delincuentes inspirados por la espe­
ranza del saqueo sacaron ventaja de estas reuniones en beneficio 
propio y para cometer excesos" 43 y "que no fueron numerosos 
los desacatos serios cometidos por verdaderos campesinos". Pero 
estos "delincuentes" no pudieron ser aprehendidos y castigados; 
"los 'delincuentes' -escribió el magistrado Taylor-, quienes 
evidentemente se unieron a los campesinos para sus propios fines 
adversos, en muchos casos los indujeron con la intimidación a 
ir más allá de su intención original, y me temo que han escapado, 
pues generalmente son poco conocidos por los residentes y de­
masiado listos para admitir las pruebas que hay en contra de 
ellos".44 

Como dice George Rudé, en el siglo XIX era práctica general 
atribuir toda violencia tumultuosa a "delincuentes" ( bad charac­
ters), grupos peligrosos o elementos criminales".45 Aquí por fin 
se hace· el intento de diferenciar entre aquellos que incitaban o 
participaban activamente en actos de violencia y aquellos que 
meramente los seguían. Sin embargo, es dudoso que en una socie­
dad rural la identidad de los agitadores no fuera conocida por los 
residentes. Es probable que los llamados delincuentes fueran los 
miembros más militantes o agresivos entre los campesinos. En el 

43 O'Malley, op. cit., p. 12. 
44 Taylor a Malony, 23 de agosto 1873, Exp. 448-78/79. 
4 5 George Rudé, The Crowd in History, Londres, 1964. Hay traducci6n 

española. No pude encontrar entre los registros en Calcuta los nombres 
de las personas acusadas o convictas; por tanto, no pude asegurarme si 
los artesanos figuraron de manera importante entre los militantes del movi­
miento, como en el caso de otros motines rurales en otros países. 



104 PRODYOT C. MUKHERJEE 

siglo XIX se atribuía toda agitación o movimiento social a los "fo­
rasteros" o "delincuentes". La existencia de personas considera­
das bad characters fue establecida teniendo en cuenta el hecho 
de que "la misma gente había estado actuando en distintas aldeas'', 
indicación de la existencia de un grupo agresor, lo cual llevó a 
pensar que, en efecto, había delincuentes comunes infiltrados en el 
movimiento. Por otro lado, aunque no hay referencias exactas, 
no se puede descartar totalmente la posibilidad de que los zamin­
dares enviaran algunos provocadores. Al menos, la violencia no 
fue una actitud sin dirección, un acto de catarsis o violencia por 
la violencia misma. Fue de naturaleza limitada. La agresión se 
limitó a la destrucción de propiedades con el fin de intimidar, 
y estuvo dirigida sólo contra las casas y oficinas de terratenientes 
seleccionados y de sus colaboradores. 

EL DESTINO DEL MOVIMIENTO 

La expresión violenta del movimiento en "motines'', es decir, 
grandes reuniones para obligar a los zamindares a acceder a sus 
exigencias, seguidas de ataques a la propiedad, duró poco tiempo; 
durante dos o tres semanas el movimiento continuó extendién­
dose, aunque el gobierno tomó medidas estrictas para prevenir 
más violencia. Según las autoridades, fueron estas medidas poli­
ciales las que impidieron nuevos brotes de violencia. 

En agosto el movimiento se había extendido hacia el norte, 
hasta el distrito adyacente de Bogra. Como Nolan anotó en un 
reporte: "el castigo lo ha detenido sólo temporalmente, aldeas 
que aún parecen estar en buenos términos con sus zamindares se 
rehusan a pagar impuestos que consideran ilegales". Al mismo 
tiempo, escribía Nolan, "la organización que se resiste al pago 
de todas las rentas gana fuerza". Nolan había anticipado correc­
tamente la consecuencia de ese movimiento: seguiría un periodo 
de compromiso en el que los zamindares renunciarían a algunas 
de las exigencias, y un periodo de litigio, en el que lucharían en 
favor de sus peticiones en las Cortes. Pero fue únicamente la ame­
naza de una hambruna (1874-75) la que frustró la expansión 
espontánea de este movimiento.; además, la ausencia de un núcleo 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 105 

de organización política impidió que se consolidase una organiza­
ción campesina. 

Veremos ahora la reacción de los principales grupos de élite 
frente a este conflicto. 

En primer lugar, los zamindares. Abogados locales de Pabna 
solicitaron, en nombre de los zamindares, talukdares y otros ca­
balleros del pargana de Yusutshahi (todos hindúes de casta alta) 
tomar medidas estrictas contra los campesinos. Describieron los 
ataques a varias propiedades, pero acusaron principalmente a 
Ishan Chandra Roy. Con esto trataban de presentar las activida­
des campesinas como alta traición y provocación al gobierno, más 
que como un caso de conflicto entre terrateniente y campesino. 
En un petitorio se describe la situación con las siguientes palabras: 

"Han tomado las riendas del gobierno en sus manos, ya que 
al ofendido no se le permite quejarse ante una corte criminal o 
civil del gobierno británico, sino que es obligado a llevar su queja 
ante su líder [Bidrohi Raja], quien resuelve el caso, imponiendo 
una multa o recibiendo un nuzer del. culpable." Después de ha­
cer una astuta referencia al tiempo del reinado de Siraj-Dowlah, 
que "hizo que el gobierno inglés fuera derrotado de varias for­
mas" sigue diciendo: "fácilmente puede preguntarse si esta gente 
no se considera a sí misma como súbditos británicos y si no 
tienen el menor temor de recibir cualquier castigo de manos del 
gobierno inglés".46 

Mientras que este petitorio era un llamado a las autoridades 
británicas a nivel de distrito, Dwijendranath Tagore, hermano 
mayor del gran poeta, envió una petición a la más alta autoridad 
del gobierno de Bengala en Calcuta. En esta carta pedía al gobier­
no "tomar las medidas necesarias para la protección de las vidas 
y propiedades de la gente pobre y desamparada a quien los amo­
tinados están devorando, o a quien han amenazado con la violen­
cia". Y sin depender estrictamente del gobierno, los Tagore en-

4s El petitorio de los abogados de los zamindares, julio 19 de 1873. Es 
curioso que durante la agitación por la división de Bengala en 1905 la co­
munidad europea de Calcuta tratara de incitar a una historia similar, acu­
sando a Surendranath Banerjee, de alta traición porque él había permitido 
el festival de abhiseka, que fue sólo una ceremonia de consagración del li­
derato, pero el periódico The Englishman tradujo la palabra abisheka como 
"coronación" para dar aspecto de rebelión contra el emperador legal. 



106 PRODYOT C. MUKHERJEE 

viaron también a sus expensas una fuerza de fusileros pathanes, 
acto que no fue considerado ilegal, pues los hombres tenían li­
cencias para portar armas de fuego y fueron en defensa de la pro­
piedad privada. 

Al recibir la carta de Tagore, el gobierno de Bengala mandó 
telegramas e instrucciones de inmediato al comisionado de la di­
visión, el magistrado de distrito, y empezó a reprimir el movi­
miento. 

LA REACCIÓN DEL GOBIERNO 

En lo que respecta al Permanent Settlement la op1mon de los 
funcionarios británicos de Bengala estaba dividida. Un grupo, 
en su mayor parte tomado por legalistas, se adhirió al principio 
estrictamente legal de que los zamindares eran los propietarios 
absolutos de la tierra y tenían todos los derechos de un terrate­
niente inglés en lo referente a la renta, despojo de la tierra, etc. 
El otro grupo negaba la naturaleza absoluta del derecho de los 
zamindares y sostenía que éste quedaba limitado por los derechos 
de los campesinos, ya sea que se consignaran en contrato escri­
to o no. 

Además, entre los jóvenes funcionarios había una hostilidad 
al Permanent Settlement, debido, en parte, a la opinión progre­
sista europea de ese tiempo sustentada parcialmente en principios 
humanitarios. Pero era más fácil sostener esta opinión mientras 
el gobierno no tomara parte directa en estas disputas y pudiera 
jugar un papel "imparcial". Después de todo, entre estos jóvenes 
funcionarios existía un considerable resentimiento porque el Per­
manent Settlement había privado al gobierno de una parte im­
portante del beneficio, y había suprimido la iniciativa que las 
autoridades de distrito tenían en otros lugares de la India donde no 
existía el Permanent Settlement. Los funcionarios más jóvenes en 
las áreas locales, generalmente en contacto más estrecho con la po­
blación campesina, se encontraban más predispuestos a respon­
der con simpatía a la situación de los campesinos. La antipatía 
al zamindar, terrateniente ausente, despilfarrador, misántropo y 
opresor, era bastante común. Pero en las más altas esferas guber-



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 107 

namentales lo que importaba no eran los sentimientos personales 
o morales sino la política imperial (raison d'etat). Estos no es­
taban dispuestos a responder a las presiones locales y sostenían 
las relaciones fundamentales de propiedad tal como estaban es­
tablecidas en la ley, es decir, el Permanent Settlement. 

En el caso de los disturbios de· Pabna, como se creía que las 
decisiones de la Corte y la acción de Nolan habían sido las causas 
que contribuyeron al surgimiento del disturbio, se le hizo a Nolan 
una suave censura. El 15 de julio de 1873 Nolan pidió a su su­
perior que asegurara al gobierno de Bengala que con sus acciones 
él no estaba alentando a los campesinos. "Seré como él [el Co­
misionado] desea, precavido, para que no parezca que permito 
a los campesinos obstaculizar las demandas justas de los terra­
tenientes, ni que permito reuniones peligrosas con el propósito 
de prevenir o intimidar a cualquier persona para ejercer su libre 
voluntad o exigir sus demandas de una manera legal." 47 

A pesar de que Nolan había aceptado el origen defensivo y 
justificable de la unión de los campesinos, no vio "ninguna razón 
para tratar con clemencia a quien cometa excesos en apoyo" de 
la unión. En segundo lugar, el gobierno tomó rápidamente me­
didas para suprimir el motín y, curiosamente, Nolan, que había 
actuado en favor de los campesinos, les impuso castigos mucho 
más severos que los impuestos por su superior en los cuarteles 
de distrito. 

Los funcionarios del gobierno hicieron un viaje por las áreas 
afectadas por el motín, se llamó una fuerza especial de policía 
armada en un punto ventajoso lista para enviarla a la primera 
noticia de disturbios, y se tomaron además precauciones para 
prevenir la extensión del movimiento. 

Finalmente el gobierno lanzó una proclama que decía: 

Donde, como en el distrito de Pabna, debido al intento de los 
zamindares de elevar las rentas, se han formado organizaciones 
de campesinos (ryots) para resistir, se han re1mido en algunos 
lugares grandes grupos de hombres de manera tumultuosa y han 
ocurrido serias perturbaciones de la paz, se previene seriamente 
a todos los implicados que, si bien por una parte el gobierno pro­
tegerá al pueblo de toda fuerza y coacción, los zamindares debe-

47 Diario de Notan durante su viaje de trabajo. Julio lQ de 1873. 



108 PRODYOT C. MUKHERJEE 

rán hacer cualquier reclamación únicamente por las vías legales. 
Por otra parte el gobierno reprimirá firmemente toda acción 
violenta e ilegal de ·los campesinos y llevará a juicio estricto a 
todo aquel que infrinja la ley, sin importar la clase a que per­
tenezca. 

Por lo tanto se pide a los campesinos y a otras personas que se 
han. reunido, a dispersarse y a expresar pacífica y tranquilamente 
cualquier queja que pudieran tener. Así, si ellos dan marcha 
atrás, serán escuchados pacientemente ya que las autoridades gu­
bernamentales no pueden escuchar a los amotinados. En caso con­
trario, se tomarán severas medidas contra ellos. Asegura la 
gente que se ha organizado para resistir a las demandas de los 
zamindares, que ellos quieren ser los campesinos de su Ma;estad 
la Reina, y de Ella solamente. Se previene a esta gente y todas 
aquellas que. los escuchan que el gobierno no puede y no interf e­
rirá con los derechos de propiedad tal como ios asegura la ley; 
que ellos deben pagar lo que deben legalmente a aquéllos a 
quienes es legalmente debido. Es perfectamente legal unirse de 
manera pacífica para resistir cualquier demanda excesiva de los 
zamindares, pero es ilegal unirse para usar la violencia y Ja inti· 
midación.4s 

Lo que aparece en la proclama citada como demanda de los 
campesinos: ser súbditos de la reina y no de los zamindares 
(es decir, la abolición de los intermediarios entre el estado y los 
propietarios campesinos), no fue concedido y el gobierno apoyó 
esencialmente al sistema como a un todo. Tanto el Gobernador 
General como el Secretario de Estado para la India en Inglaterra 
rehusaron tomar medidas especiales para proteger a los campe­
sinos y castigar a los zamindares que violaron la ley. El gobierno 
de Bengala bajo Sir Richard Temple concedió a los terratenientes 
el derecho a pedir los impuestos: "Una forma no reconocida por la 
ley pero en armonía con las ideas nativas [ ... ] El monto de ellos 
fue bastante mayor que el que los terratenientes podían haber 
reclamado equitativamente en forma de rentas elevadas." 49 

También el gobierno se opuso a la interferencia activa por parte 
de las autoridades para alterar las condiciones existentes "como 
si se fuera a cargar duramente sobre la clase terrateniente". El 
asunto, pensó Richard Temple, se resolvería con el tiempo, cuan-

48 Texto en O'Malley, op. cit., p. 27. 
4o Bengal Administration Report, 1875. 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 109 

do con la difusión de la educación y el conocimiento de sus 
derechos estuvieran a favor de los campesinos. 

No existía aún ninguna otra organización política que la de 
los zamindares; por lo tanto, los disturbios de Pabna no consi­
guieron el apoyo masivo de la opinión pública de Calcuta, porque 
a) estaba muy lejos de Calcuta; b) los líderes de la opinión pú­
blica de Calcuta, como los Tagore, estaban implicados en la dispu­
ta; e) no fue como en el caso de la agitación del índigo, un asunto 
entre los indios y los plantadores ingleses. Esto no significa que 
los campesinos no encontraran apoyo entre los intelectuales, fu­
turos líderes del movimiento nacionalista. Un semanario bengalí 
The Bengalee, dirigido por los positivistas y editado por Girish 
Chandra Ghose, dio su apoyo total a los campesinos. 

Los musulmanes iniciaron los disturbios de Pabna (conflicto 
entre los zamindares y los campesinos); en aquellos distritos don­
de los musulmanes son mayoría, los campesinos se están uniendo 
para luchar contra los zamindares. La unidad que demostraron 
tener los cocheros en Calcuta en su reciente huelga fue un acon­
tecimiento extraordinario. La fortuna siempre favorecerá a las 
personas que tienen esta cualidad (es decir, unidad); siempre 
tendrán éxito. Si nosotros pudiéramos unir nuestra inteligencia 
con esta cualidad de los musulmanes (es decir, su sentimiento 
de unidad), si su militancia pudiera mezclarse con el juicio, la 
clama y la inteligencia de los hindúes, entonces Dios nos · otor­
garía cualquier cosa que hubiéramos pedido. Las Sociedades que 
ahora se están estableciendo en los distritos (el interior) podrán 
entre otras cosas, poner especial atención en el problema de la 
amistad y la unidad entre los hindúes y los musulmanes. Así. 
rendirán un grave servicio al país. 

Esto fue lo que escribió Sisirkumar Ghosh en Amrita Bazar 
Patrika, el 23 de octubre de 1873.00 The Hindoo Patriot, el perió-

50 Citado en "Independencia de India" (en bengalí), editado por Jose­
gesh Chandra Bagal, Vol. 1, Calcuta, s.f.; este volumen es la única colec­
ción de artículos del periódico que mencionamos, ya que la colección 
original ha desaparecido. Amrita Bazar Patrika se publicó por primera vez 
en bengalí en una aldea del distrito de Jesscire, y más tarde apareció en 
inglés, diariamente, en Calcuta, cori el fin de evitar las medidas represivas 
del Vernacular Press Act. Fue uno de los más importantes voceros del na­
cionalismo y representó a las clases medias. Junto con Surendranath Ba­
nerjee y su diario en inglés The Bengelee (fundado por el positivista Girish 



110 PRODYOT C. MUKHERJEE 

dico que había organizado la campaña contra los plantadores 
de índigo para entonces se había convertido en un órgano de los 
zamináares. Y fue así como The Bengalee quedó destinado a con­
vertirse en el gran defensor de la política del sector medio. A pesar 
de esto, en esa época aún no existía un centro político, una or­
ganización que pudiera incluir la causa de los campesinos como 
una parte del programa de su movimiento. 

Los disturbios de Pabna de 1873 no fueron un fracaso, ya que 
"fueron realmente el origen de la discusión y acción que eventual­
mente condujeron a la promulgación del Bengal Tenancy Act de 
1885", como dice O'Malley en District Gazetteer de Pabna. 

Quiero aclarar otros dos puntos respecto a ese movimiento. 
Nolan escribió en su reporte: "Me temo que el hecho de que la 
mayor parte de los ryots sean mahometanos, y casi todos los 
zamindares y sus sirvientes superiores sean hindúes, pueda intro­
ducir un elemento religioso o un elemento de antipatía racial en 
el conflicto." 

En otras palabras, este conflicto básicamente agrario no dege­
neró en un motín comunal como ocurriría algunas veces en tiem­
pos posteriores. Pero, ¿por qué no? 

Ya se ha dicho que los participantes del movimiento eran tanto 
musulmanes como hindúes y que los dos líderes supremos eran 
hindúes. Esto demuestra que era posible el surgimiento de grupos 
de interés económico por encima de comunidades religiosas, de 
casta u otras. Pero la razón que me gustaría proponer es que en 
este tiempo no había ninguna amenaza política al gobierno bri­
tánico y no había necesidad de manipular tales diferencias entre 
las comunidades por metas políticas.51 

Chandra Ghosh), Sisirkumar Ghosh luchó para transformar el Jndian 
National Congress, de una organización de las élites urbanas, occidenta­
lizadas, ricas, en una organización que representara las clases medias bajas 
de Calcuta, las pequeñas ciudades y los campesinos. 

51 Este análisis no necesita admitir que el gobierno británico había crea­
do la diferencia cultural y religiosa entre hindúes y musulmanes de Ben­
gala y que tenía una estrategia diabólica para dividirlos. Sólo requiere 
aceptar que el gobierno tenía un papel preponderante como único centro 
de poder unificado, en comparación con todos los otros centros de poder 
que eran muy débiles; que tenía la posibilidad de extender el patronato 
y la toma de decisiones que afectaron las vidas de todos; que el resultado 
objetivo de las medidas tomadas llegó a crear una gran brecha entre las 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 111 

En 1874-75 el gobierno de Bengala alentaba la esperanza de 
que surgiera la armonía entre las dos comunidades religiosas tal 
como se puede leer en el Informe Anual: 

Ahora mismo un culto caballero musulmán de Kooshtia está 
haciendo un esfuerzo y si tiene éxito marcará una era en la his­
toria de Bengala. Ha iniciado un peri6dico quincenal, Ajij en 
Najar, escrito en un bengalí notablemente puro y elegante, sin 
ninguna mezcla de bengalí musulmán. En él aboga por la causa 
de la poblaci6n musulmana de Bengala y la exhorta con vigor a 
cultivar sentimientos amistosos para con sus compatriotas hin­
dúes y a emprender y hablar un bengalí correcto, que se ha 
convertido en la lengua madre de brahmanes y kayasthas. El mo­
vimiento, considerado en relaci6n a otros movimientos de los 
musulmanes parece indicar el comienzo de un cambio que si es 
alentado juiciosamente puede llevar a importantes resultados.5 2 

En otras palabras, la división entre comunidades y los riesgos 
de tensiones intercomunales existían, así como la colaboración y 
cooperación en cuestiones específicas. Sin embargo, no debe sub­
estimarse el papel decisivo del gobierno como la mayor y más po­
derosa institución patrocinadora en el curso del desarrollo futuro 
de la política. 

Un ejemplo de cómo interpretaría el gobierno este papel puede 
darse desde un ángulo lingüístico. Los campesinos se habían lla­
mado a sí mismos y vidrohi, término que debe ser traducido como 
"rebeldes", pero la autoridad local prefirió traducirlo como "unio­
nistas". Los intentos de los zamindares para describir la acción 
de los campesinos como alta traición no fueron tomados en cuenta 
por el gobierno. 53 

El segundo punto importante es la naturaleza organizada del 
movimiento. Rudé ha notado que los movimientos preindustriales 
son generalmente "espontáneos" y "sin organización", 54 pero el 
movimiento de Pabna fue notable por su organización. Nolan es­
cribió: "[ ... ] Nuestra ley en cierto modo invita y obliga a los 

dos comunidades que, a pesar de su divergencia religiosa, tenían en común 
el lenguaje, la historia y la cultura. 

52 Bengal Administrative Report, Calcuta, 1875. 
53 Véase también la nota 46. 
54 G. Rudé, op. cit. 



112 PRODYOT C. MUKHERJEE 

campesinos a organizarse en ligas y uniones que en otras partes 
sólo se conocen en los gremios de obreros". 

Pabna indudablemente era una sociedad preindustrial, pero es­
taba gobernada por Inglaterra, el país más industrializado del 
mundo. Se establecieron instituciones administrativas modernas y 
como dice N olan en sus informes, la actuación de estas institucio­
nes había ayudado a ampliar la conciencia de los campesinos y 
a organizarlos. Los campesinos vieron la posibilidad de protes­
tar y alcanzar justicia, por esta razón no intentaron otras formas 
de lucha, como la insurrección. 

Esto demuestra que mientras no se hayan agotado todas las 
posibilidades, los campesinos no se levantan en escala masiva. En 
otras partes de la India y en tiempos anteriores, debido a la ausen­
cia de estas instituciones o a la existencia de tipos de conciencia 
totalmente diferentes (solidaridad tribal, por ejemplo) surgieron 
y siguen surgiendo movimientos de insurrección. La forma de un 
movimiento campesino en un tiempo dado, está relacionada con la 
organización interna de la sociedad campesina y su relación con 
las instituciones del Estado. 

LA ESTRATIFICACIÓN SOCIAL Y LA POLÍTICA DE BENGALA 

Bengala, así como la India, era en el siglo XIX predominantemente 
agrícola. Las formas del sistema agrario, es decir, la agricultura 
como actividad económica y las relaciones de propiedad sobre la 
tierra, daban las características fundamentales a la sociedad. Allí 
el Permanent Settlement había creado la estructura básica de la 
sociedad -los grupos sociales "tradicionales" como la casta se 
adaptaron a la nueva situación social- y condicionado la natu­
raleza y la dirección del cambio y los movimientos sociales. 

Dentro de este sistema se desarrolló la estratificación social y 
la formación de grupos de interés, cuya relación no era simple­
mente entre grandes terratenientes y campesinos. La subinfeuda­
ción había creado numerosos estratos entre los que vivían de las 
rentas, los intermediarios, que podían ser: 1) poseedores de sub­
tenencias extensas de las que obtenían suficientes ingresos; 2) los 
mahajanes, que eran prestamistas tradicionales, y comerciantes 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 113 

de granos. Con la expansión de la agricultura comercial y en au­
sencia de otros canales de crédito, sus actividades aumentaron; 
Las nuevas leyes les permitieron comprar e hipotecar la propiedad 
de los zamindares y de los arrendatarios. La ley permitía présta­
mos de dinero contra los derechos de tenencia. Cuando un cam­
pesino no podía pagar el préstamo perdía sus derechos y era 
expulsado de su tierra o se la permitía trabajarla como jornalero. 
La tasa de interés era alta, pero era aún más oneroso el sistema 
de anticipos. La mayoría de los cultivadores, campesinos propie­
tarios, así como aparceros, necesitaba tanto capital como dinero 
en efectivo para pagar 1a renta. El mahajan les prestaba dinero 
a condición de comprar los granos al precio que él pusiera. En­
tonces obtenía beneficios entre este precio y el precio de mercado; 
3) el estrato más pobre correspondía a los intermediarios no cul­
tivadores, miembros de aquellas familias que intentaban mejorar 
su posición económica mediante la educación. 

Los campesinos se podían clasificar en cuatro grupos: 1) cam­
pesinos cultivadores con tenencias seguras que no habían perdido 
totalmente su interés en la agricultura; 2) cultivadores con tierras, 
pero con derechos legales inseguros; 3) aparceros: a) los que 
compartían la producción, es decir, recibían del cultivador supe­
rior o zamidar algún capital como semillas o animales; b) aquellos 
que debían autoabastecerse de semillas, animales y arado, y los 
que recibían de los zamindares o campesinos ricos parcelas de 
tierra con contrato verbal por un periodo determinado. La mitad 
de la producción debía darse al propietario. Cuando aumentaba 
el precio de productos agrícolas (1900-1930) el zamindar obtenía 
grandes ganancias sin arriesgar o invertir nada; y, 4) el trabaja­
dor contratado a quien el "terrateniente" invitaba durante las 
temporadas agrícolas a trabajar por una paga en dinero o especie. 
En el primer grupo estaban los "cultivadores superiores"; en el 
segundo y el tercero se hallaban esos arrendatarios sin garantías. 

Como se ve, el término "terrateniente" es vago. Desde el punto 
de vista del trabajador agrícola o del aparcero el "terrateniente" 
era por lo común un campesino con derechos seguros de tenencia 
sobre la tierra que había abandonado la agricultura total o parcial­
mente, o uno de esos innumerables intermediarios, pobres o ricos. 
A menudo podía ser un terrateniente importante o un mahajan. 



114 PRODYOT C.t MUKHERJEE 

Muchas de las familias zamidares de principios del siglo XIX 

permanecieron en la cúspide de la pirámide social hasta finales de 
siglo. Lord Comwallis pensaba que ellos jugarían el papel de los 
terratenientes ingleses con interés en la tierra, que tratarían de 
mejorar la agricultura y que cuidarían los intereses de sus arren­
datarios. En cambio se convirtieron en algo similar a los terra­
tenientes ingleses en Irlanda: en su mayoría ausentes, con poco 
interés en la agricultura o en el bienestar de su gente. El alto 
consumo, desde entonces aumentado por el afán de mostrar el 
gusto por los hábitos de la alta clase inglesa, era la clave de su 
comportamiento. Muestra de ello son los numerosos palacios 
construidos a imitación de las mansiones de los aristócratas ingle­
ses. Su contribución al crecimiento económico de la agricultura 
fue ínfimo. Sin embargo, se dedicaron a patrocinar las artes y la 
educación especialmente en Calcuta y en cierta medida en ciuda­
des más pequeñas, pero jamás para beneficio de los campesinos. 
Algunos fueron importantes filántropos, unos pocos hasta patrio­
tas, pero como clase social su contribución fue negativa tanto en 
la economía como en la política. La fortuna de este grupo no se 
mantuvo constante a lo largo del siglo. La mayoría de los zamin­
dares, para los cuales se hizo el Permanent Settlement, práctica­
mente desaparecieron de la escena o su estatus económico se re­
dujo en gran medida. Este proceso se desarrolló a causa de: a) 
la división continua de las tierras según la ley de herencia hindú; 
b) la incapacidad para la administración especialmente cuando se 
fortalecieron la agricultura comercial orientada hacia la exporta­
ción y las fuerzas de mercado; e) los litigios prolongados y cons­
tantes, a costos exhorbitantes, con sus rivales sobre derechos de 
propiedad; y d) la falta de previsión. El número de intermediarios 
creció en Bengala a través de la venta, la transferencia, la divi­
sión y la hipoteca. Al término de la administración británica, de 
todos los grupos sociales conectados con la agricultura sólo el de 
los mahajanes salió ileso, sosteniéndose con las ganancias que 
había obtenido tanto a expensas del zamindar y los intereses 
de los intermediarios como de los cultivadores. 

La clase media culta de Bengala, la llamada bhadralok, estaba 
ligada especialmente al estrato de los intermediarios en el sistema 
del Permanent Settlement. Este grupo fue muy importante en la 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 115 

política bengalí. Su formación se debió por completo a la educa­
ción inglesa y a los servicios y ocupaciones que la requerían, 
como los puestos en la administración inglesa, la práctica de la 
abogacía y la medicina, y la enseñanza en escuelas, colegios y 
universidades. Calcuta era el centro de esta nueva educación 
y por lo tanto, de este grupo social, y atraía como un imán a 
personas del interior. La práctica de la abogacía merece una 
mención especial. El inmenso prestigio y riqueza de los abogados 
bengalíes se derivaban de los litigios constantes que surgían del 
sistema de tenencia de la tierra. Los abogados estaban represen­
tados no sólo en Calcuta sino en las cortes de distrito y subdivi- · 
sión, y eran los líderes de la actividad pública. Los ahorros obte­
nidos durante el servicio en puestos del gobierno, en la práctica 
de la abogacía o la medicina, se invertían en la compra de títu­
los de un zamindar (derechos patni) o en la compra de derechos 
de propiedad de un cultivador con tenencia asegurada. 

Durante los primeros setenta u ochenta años del siglo XIX éste 
era un grupo social en ascenso. Las necesidades de la administra­
ción eran mayores y por ello aumentaban las posibilidades de 
empleo. El Permanent Settlement como sistema para obtener bene­
ficios de la tierra sin participar en la agricultura favoreció a este 
grupo. Sin embargo, su crecimiento se vio limitado por la exten­
sión de los terrenos cultivables, el crecimiento demográfico, el 
aumento del poder de los mahajanes, la restricción del mercado 
de trabajo y la falta de alternativas en las fuentes de empleo. Así, 
a fines del siglo XIX este grupo social se encontró en crisis. Los 
estratos que lo componían eran: J) las familias que todavía tenían 
buena posición debido a sus ingresos de la tierra; 2) los que te­
nían tierras cuyo ingreso procedente de las mismas era marginal 
e insuficiente; y 3) aquellos que no tenían interés en la tierra. 

Pero la mayoría de los pequeños zamindares, cuyos ingresos 
procedentes de la tierra no alcanzan para mantenerlos, se dedican 
a otras profesiones. Si alguien cuenta los miembros de la clase de 
profesionales de Bengala, procuradores, abogados, funcionarios 
judiciales y de la administración, letrados, comerciantes y merca­
deres, los que poseen alguna tierra, percibirá la actividad inte­
lectual y el espíritu de cooperación de que está imbuida la co­
munidad terrateniente, lo que nos da esperanzas para el futuro 
de Bengala. Y no puede haber ninguna duda de que este sector 



116 PRODYOT C. MUKHERJEE 

de la población está aumentando tan rápidamente como cual­
quier otro. 

Así escribía Sir Richard Temple en el Bengal Administration 
Report de 1874-75. Ignoró que ésta era una clase parasitaria que 
recibía rentas y que no había contribuido en nada a la agricul­
tura, ni que con el crecimiento demográfico y una agricultura 
·estancada esta situación económica empeoraría. No pudo prever 
que justamente de ella surgirían los grupos de jóvenes rebeldes. 

La política bengalí en el siglo XIX estuvo dominada por los 
zamindares y la clase media educada. A pesar de ello en este sig10 
se dio el primer paso hacia la liberación nacional con la forma­
ción de una conciencia política, la formulación de demandas y 
la organización de movimientos. 

En el primer periodo de organización y actividad política obser­
vamos tres características: 

1 ) Las asociaciones políticas organizadas representaban a los 
zamindares o estaban patrocinadas por ellos, aunque preparadas 
para apoyar las demandas de las clases medias, British ludian 
Association, por ejemplo.55 

2) Las demandas de la clase media se limitaban a los proble­
mas de igualdad racial y al acceso a puestos más altos en el 
gobierno. 

3) El nacionalismo cultural, cuyos esfuerzos estaban dirigidos 
a definir el contenido de la cultura nacional. 

En la fundación del ludian National Congress (Congreso Na­
cional Indio) se unieron a las fuerzas de dos grupos de interés: 
el lobby de los zamindares y el grupo de la clase media. 

Los campesinos, por su parte, habían estado en conflicto per­
manente con sus terratenientes (cualquiera que fuese su estrato 
o riqueza) . Los conflictos agrarios en el siglo xrx en Bengala 
contenían dos elementos: 1) el conflicto entre zamindares por los 
títulos de propiedad de la tierra, y 2) el conflicto entre zamin­
·dares y cultivadores por Jas condiciones de trabajo, seguridad de 
tenencias y rentas. 

Hemos visto que en el siglo XIX se dieron dos movimientos 

55 Consultar el libro de Seal, The Emergence of lndian Nationa/ism, 
.Cambridge, 1968. 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 117 

paralelos, uno conscientemente político dirigido por la clase alta 
y la clase media, que tenía su núcleo en las organizaciones polí;. 
ticas de grupos de presión y que tendía a la creación de una 
cultura nacional. Este movimiento culminó en la formación del 
Indian National Congress y su radicalización subsecuente. El otro 
es el movimiento "espontáneo" de los campesinos, en respuesta 
a la opresión y a la explotación. El carácter del movimiento 
campesino cambia según el carácter del grupo participante, por 
el contacto con elementos de nuevas instituciones y la manera en 
que estas instituciones influyen sobre el progreso del movimiento, 
y finalmente, por la participación directa de la élite política na­
cionalista en el movimiento campesino. Por supuesto, el carácter 
de la "élite" política no contiuará siendo el mismo; variará según 
la ideología política de las élites. En el siglo XIX las élites polí­
ticas no pudieron captar en su favor a los movimientos campesi­
nos, pero la participación de los campesinos en tiempos poste­
riores alterará radicalmente la naturaleza de la política nacio­
nalista. 

En otro tiempo Ishan Roy de Pabna probablemente hubiera 
podido establecer un feudo o un principado basado en la lealtad 
de sus seguidores y con el reconocimiento de los gobernadores 
supremos. Pero en el siglo XIX el carácter del régimen, de las 
leyes, y de las instituciones jurídicas, determinó el curso del movi­
miento. No se cambió el sistema de propiedad de la tierra, pero 
la mejor aplicación de las leyes por un lado, y por otro, la in­
fluencia de la acción campesina tanto en prevenir el alza de la 
renta como en presionar en el proceso de toma de decisiones sobre 
la legislación de tenencia de la tierra, ofrecieron alternativas en la 
acción. Cuando no existen mecanismos de cambio, cuando hay un 
colapso total de un orden administrativo o cuando los grupos 
sociales no tienen conciencia de las posibilidades de las institu­
ciones existentes, los movimientos toman un carácter de insurrec­
ción con o sin una ideología milenaria. 

Los motines de Pabna no tuvieron la dimensión política que 
alcanzaron los motines de París durante la Revolución francesa 
o el Motín del pan protagonizado por las mujeres de San Peters­
burgo, iniciador del proceso que derrocó el zarismo. Este tipo de 
"eslabonamiento hacia adelante" requiere dos condiciones: 1) la 



118 PRODYOT C. MUKHERJEE 

existencia de una crisis política o económica en gran escala, y 
2) la existencia de un centro que pueda establecer "eslabona­
mientos" de ese tipo. 

Durante la mayor parte del siglo XIX el Permanent Settlement 
fue un sistema económico viable. Es cierto que a principios de 
siglo la injusticia del sistema era evidente y provocó numerosos 
conflictos entre campesinos y terratenientes, pero como sistema 
económico no hizo crisis sino al terminar el siglo, y con más viru­
lencia después de la crisis de 1929. Las causas fueron las siguien­
tes: 1) la posibilidad de extender las áreas de cultivo y la migra­
ción hacia tierras incultas en el sur, en el este y en la provincia 
de Assam; 2) la comercialización de la agricultura y los produc­
tos de exportación que beneficiaron a un sector muy amplio de 
la población rural especialmente en Bengala Oriental (Bangla 
Desh); 3) los distritos de Bengala Occidental estaban más densa­
mente poblados pero la existencia de una gran ciudad como Cal­
cuta, la ampliación de las redes ferroviarias hacia las minas de 
carbón, etc., ofrecieron nuevas oportunidades de empleo; 4) a 
falta de industrialización, única fuente de empleo fuera de la agri­
cultura, el sistema de subinfeudación actuó como amortiguador, 
proveyendo sustento a gran parte de una población en crecimien­
to; 5) el precio de los productos agrícolas se mantuvo considera­
blemente alto en el mercado mundial hasta la gran crisis, y aunque 
los mahajanes se beneficiaron con la mayor parte de este au­
mento, los campesinos y el sector medio también lograron apro­
vechar esa situación; y 6) sólo cuando la técnica agrícola anti­
cuada y estancada no pudo mantener un vasto número de rentis­
tas del sector medio se observaron las primeras señales de una 
crisis del régimen económico en su totalidad. Esta crisis fue con­
secuencia del ascenso y la caída de familias del sector medio a 
través de la fragmentación y disminución del ingreso de sus pro­
piedades, así como de la falta de alternativas de empleo. La- ex­
presión política de esa crisis fue el creciente radicalismo de la 
juventud educada en Calcuta y en las ciudades del interior. Se 
convertiría en crisis general con el incremento rápido de la pobla­
ción después de 1921 y con la baja de los precios agrícolas des­
pués de 1929. 

Por otra parte, no hubo hasta 1876 ninguna organización polí-



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 119 

tica fuera de las que representaban los intereses de los zaminda­
res. The Indian Association, fundada por Surendranath Banerjee 
es la primera organización política de la intelligentsia. 

En 1885 se fundó el lndian National Congress que trató de 
unir las viejas organizaciones políticas de toda la India. No es 
cierta la acusación de Lord Curzon, de la que se hizo eco B.B. 
Misra en su libro The Indian Middle Classes 56 de que el Congreso 
representaba el interés de los zamindares y no se interesaba por 
el bienestar de las masas, ya que el Congreso hizo los mayores 
esfuerzos por crear una plataforma verdaderamente nacional, es 
decir panindia, de los grupos de presión urbanos. Al final del 
siglo XIX aparecieron en Bengala y en Maharashtra los grupos 
radicales de la juventud. En Bengala, el radicalismo reflejaba la 
crisis económica que ese grupo había experimentado. Los jóvenes 
estaban insatisfechos con el liderazgo; la composición social del 
Congreso y su método de lucha política que juraba lealtad al 
imperio británico, organizaba banquetes políticos al estilo inglés, 
hacía campaña política en Inglaterra, etc. Los esfuerzos de la 
juventud se empleaban en establecer un contenido cultural del 
nacionalismo indio, en revitalizar la sociedad hindú (Vivekanan­
da y Ramakrishna Mission), considerando la tradición hindú 
como fuerza modernizadora que pudiera servir como equivalente 
de "la ética protestante". Esos mismos esfuerzos se aplicaban al 
descubrimiento del pasado de la India y a atar la historia al carro 
del movimiento nacional, forjando los símbolos y mitos que uni­
fican y ponen en marcha al pueblo. En términos políticos se pedía 
Swaraj (independencia política), en términos económicos Swade­
shi (independencia económica, productos del país) y en términos 
psicológicos Atma-shakti (autodeterminación), que luego fueron 
sintetizados en la doctrina de Gandhi. 

Este movimiento de los jóvenes tenía dos expresiones políticas: 
la resistencia pasiva (boicotear instituciones gubernamentales y 
poner piquetes de huelga frente a las tiendas de productos ingle­
ses) y la organización clandestina terrorista que en nuestros días 
llamamos guerrilla urbana. Sin embargo, los movimientos estaban 
compuestos esencialmente por la intelligentsia; tanto líderes como 

56 B. B. Misra, The lndian Middle classes. London, 1961. 



120 PRODYOT C. MUKHERJEE 

seguidores provenían del sector medio bien educado pero progre­
sivamente empobrecido y de familias hindúes de casta alta. 

Es importante mencionar que la educación inglesa había creado 
una barrera entre la intelligentsia y las masas. En términos psico­
lógicos y simbólicos los jóvenes cultos buscaron identificarse con 
sus tipos análogos en Europa. Sus modelos fueron los revolucio­
narios de Irlanda o los terroristas rusos. Sólo después de la Re­
volución rusa de 191 7 y de la conversión de un gran número de 
revolucionarios al comunismo se ve una dedicación consciente, 
hasta forzada, hacia el pueblo. A pesar de esto M.N. Roy, el 
famoso líder de la Internacional Comunista, consideraba en 192 7 
al sector medio como el sector más revolucionario y hacía el 
llamado a una revolución jacobina para la India en el siglo XX. 

En escala panindia estas dos corrientes convergieron en el mo­
vimiento del Partido del Congreso en la década de 1930. Las 
interpretaciones culturales de la tradición hindú encontraron en 
Gandhi el exponente de un tipo de populismo que se basaba en la 
tradición hindú (ahimsa, satyagraha);57 podía comunicarse con 
las masas musulmanas y crear símbolos de identidad con las ma­
sas rurales: charkha (rueca) ydhoti (pieza de tela que cubre los 
muslos) . Por otra parte, los movimientos de masas dirigidos 
por los comunistas y socialistas también lograron tener un lugar 
en el Partido del Congreso. 

Sin embargo para Bengala la historia era algo diferente. Aquí, 
en el corazón mismo del imperio británico, y por primera vez 
después de 1857, los jóvenes se lanzaron a la independencia 
completa. Entre 1905 y 1907, frente a esta amenaza que venía 
exclusivamente de la intelligentsia hindú, no era muy difícil para 
el gobierno ampliar la brecha que existía entre los hindúes y los 
musulmanes. Hemos tratado de mostrar que en la fase "prepolí­
tica" de un movimiento agrario, cuando no existía una amenaza 
directa al gobierno, la diferencia religiosa entre las dos comuni­
dades no había creado ninguna dificultad para la colaboración 
mutua, aunque permanecían las diferencias culturales. Una insti­
tución tan poderosa como el gobierno británico en la India fá-

57 Joan Bondurant, The Conquest of Violence. Berkeley, California, 
1969. 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 121 

cilmente podía utilizar esta circunstancia y convertir las diferen­
cias religiosas en una brecha política. Lo hizo a través de un 
sistema electoral separado para las comunidades, de empleos 
gubernamentales reservados para los musulmanes, de la división 
de Bengala, y durante la agitación de 1907, alentando el pillaje 
contra los hindúes. 58 

Es cierto que el nacionalismo no pudo hacer frente con éxito a 
ese desafío del gobierno en Bengala. Se sostiene frecuentemente 
que el movimiento nacionalista había tomado sus símbolos del 
hinduismo y por tanto dejó a los musulmanes fuera del movi­
miento. Hay que examinar este problema con más cuidado. 

En Bangala, a comienzos del siglo xx, no existían entre los 
musulmanes grupos sociales comparables a los de los hindúes. 
Había un escaso número de grandes terratenientes musulmanes 
(y entre ellos, muchos no eran bengalíes, como el Nawab de 
Dacca) y tampoco existió un sector medio educado importante. 
Quienes sostienen que los musulmanes habían boicoteado la edu­
cación inglesa, ignoran un hecho simple: que los hindúes del 
mismo estatus social, es decir, los campesinos de castas bajas, 
tampoco pudieron aprovechar la educación inglesa. No hay que 
olvidar que los musulmanes de Bengala en su mayoría eran con­
versos provenientes del mismo grupo; los pocos que tenían una 
base social similar a la de sus compatriotas hindúes respondieron 
al llamado a la agitación de 1905-1907 (como el abogado Abdul 
Rasul o como Maulana Liakat Hussein). Claro está que había 
muy pocos musulmanes en el movimiento de 1905-1907, pero 
esto se debe a que la comunidad misma era muy reducida. En 
pocas palabras, el problema de los musulmanes en Bengala en 
ese periodo era el problema del campesinado. Sólo tomando 
en cuenta conscientemente y con toda seriedad el problema agra­
rio, los nacionalistas podían haberlos movilizado. Pero no lo 
consiguieron ni los nacionalistas ni los radicales en el periodo que 
va de 1907 a 1920. El campesinado musulmán de Bengala quedó 
entonces a merced de sus explotadores, los terratenientes y pres-

58 No hay todavía un buen estudio acerca de los movimientos de 1905-
1910. Consultar los artículos de Sumit Sarkar, "Trends in Bengal's Swa­
deshi Movement (1903-1908)", Bengal Past and Present, Vol. LXXXIV, 
1964, Part J, pp. 10-37; part 11, pp. 141-160. 



122 PRODYOT C. MUKHERJEE 

tamistas hindúes, que también habían explotado a los hindúes, 
por un lado, y por otro, a merced de sus líderes tradicionales, es 
decir, grandes terratenientes como el Nawab de Dacca y los 
mullas. Estos líderes tradicionales alentados por las medidas del 
gobierno pudieron aprovechar los intereses económicos de los cam­
pesinos para su propio beneficio. 59 

En las décadas de 1920 y 1930 surgió en Bengala un grupo 
de la intelligentsia musulmana (profesionales, abogados, maes­
tros de escuela, burócratas y oficiales del gobierno) y un grupo 
de campesinos no cultivadores que formaban el sector medio. Los 
representantes de ese grupo pudieron aislar, tanto en la política 
urbana como en la política rural, a los líderes tradicionales de los 
musulmanes. Ellos formaron parte del movimiento radical como 
miembros del partido comunista o de movimientos musulmanes 
nacionalistas (por ejemplo Fazlul Haq y su Krishak Praja Party, 
partido campesino) que simpatizaban con el movimiento nacio­
nalista por el Partido del Congreso, pero no quisieron perder su 
identidad como grupo de presión dentro del país. ¿Por qué estos 
grupos fracasaron al crear un movimiento unido en Bengala? La 
respuesta pertenece a otra fase de la política de la India: el perio­
do de la segunda gerra mundial. 

No se puede culpar al gobierno británico por su deseo de debi­
litar al movimiento nacionalista, pero la falta de un programa 
agrario dentro de la plataforma nacionalista a principios de siglo 
fue la debilidad fundamental de esta política en Bengala. Tam­
poco se puede culpar a los jóvenes de fines de siglo por su falta 
de experiencia. El periodo de agitación política en la India fue 
relativamente corto antes de la Independencia (1905-1947). Los 
nacionalistas no pudieron solucionar los problemas de desunión 
creados tanto por la tradición como por la política del gobierno. 

APÉNDICE 1 

Los efectos económicos de este sistema se pueden resumir de la siguien· 
te manera: 

1) La responsabilidad de la administración pas6 a capas sucesivas de 
grupos intermediarios no cultivadores ("poseedores de tenencias") que no 

5º Consultar J. Broomfield, Elite Politics in a Rural Society. Berkeley, 
Los Angeles, 1968. 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 123 

tuvieron interés activo en la tierra, pero que se apropiaron de grandes 
porcentajes del beneficio que se desprendía: a) de la extensión de los cul­
tivos; b) de nuevos cultivos comerciales, y e) del aumento de los precios 
de los productos agrícolas en el mercado. 

2) El riesgo de la agricultura lo asumía el cultivador. La renta era enor­
me en proporción al producto total. De este modo, un mejoramiento en la 
agricultura era imposible. 

3) Al Estado se le negaban ingresos procedentes de la extensión de la 
agricultura. Al fin de esa época en 1940 los campesinos pagaban 85 mi­
llones de rupias como impuesto predial y el resto se distribuía entre los 
zamindares y por poseedores de tenencias (Fuente: Dr. N.C. Sen Gupta 
ante The Land Revenue Commission, 1940). Véase cita Vol. VI, p. 476. 

4) La tierra estaba exenta de impuestos sobre los ingresos "atrayendo 
así un volumen de capital desproporcionado a las inversiones en la tierra, 
en detrimento del desarrollo industrial". Véase el testimonio de S.K. ley, 
I.C.S., ante The Land Revenue Commission. 

La estructura impositiva era regresiva, y en ella pagaba más el pobre 
que el rico. 

5) Aumento de la aparcería. Cada vez más, mayor número de cultiva­
dores con derechos de tenencia sobre · 1a tierra preferían asegurar el abas­
tecimiento de alimentos y hacían cultivar su tierra por aparceros. Los 
aparceros no tenían seguridad de estatus y permanecieron fuera de la órbi­
ta de las leyes que protegían al campesino. 

6) La deuda rural aumentó, especialmente al expandirse el cultivo de 
productos comerciales y al aumentar las rentas. 

7) La presión demográfica condujo a una alarmante fragmentación de 
las tierras. Las posesiones eran a menudo de medio acre por cultivador, 
pero éste era aún distribuido en pequeñas parcelas. 

Tanto las leyes tradicionales como la legislación inglesa en el siglo XIX 
favorecían este proceso y no hubo legislación para contrarrestarlo. 

APÉNDICE 2 

Presidencia de Bengala por grupos religiosos: población 18 81 

Población 

Total 69 536 861 
Hindúes 45 452 806 
Musulmanes 21704724 
Aborígenes 2 055 822 
Otros Resto 

Fuente: Imperial Gazetteer of India, vol. 6, p. 692. 



A
lf

ab
et

is
m

o:
 

18
81

 

H
in

dú
es

 

M
us

ul
m

an
es

 

P
ob

la
ci

ón
 

to
ta

l 

M
as

cu
li

no
 

22
 5

78
 5

44
 

10
 8

55
 7

71
 

F
em

en
in

o 

22
 8

74
 2

62
 

10
 8

48
 9

53
 

F
ue

nt
e:

 
Im

pe
ri

al
 G

az
et

te
er

 
o

f 
In

di
a,

 
V

ol
. 

6,
 p

p.
 6

98
-9

9.
 

R
ec

ib
en

 
in

st
ru

cc
ió

n 

M
as

cu
li

no
 

75
3 

26
7 

24
41

58
 

F
em

en
in

o 

21
19

5 

8 
24

1 

L
ee

n 
y 

es
cr

ib
en

 p
er

o 
no

 
es

tá
n 

re
ci

bi
en

do
 

in
st

ru
cc

ió
n 

M
as

cu
lin

o 

1
5

4
6

1
4

0
 

41
5 

66
6 

F
em

en
in

o 

38
 4

60
 

11
 7

42
 

-N ~ "d
 ~ S'l
 ~ l'1
 e l'1
 

l'1
 



ESTRUCTURA AGRARIA Y POLÍTICA EN BENGALA 

Bengala: Distribución del ingreso, siglo XIX 

A 
Número de familias 

5000 
50 000 

200 000 
9 500000 

B 
Grupo de ingreso* 

500 o más por año 
50 a 500 ,, 
20 a 50 ,, ,, 

7.3 (promedio) ,, 

125 

* En libras esterlinas (unos cien zamindares tenían más de ;E, 10 000, y 
unos diez más de ;E, 100 000). 

A De las 5 000 familias en la cúspide, 3 000 familias vivían en Calcuta; 
la fuente de sus ingresos eran el comercio, profesiones, empleo en la 
administración; 2 000 vivían fuera de Calcuta y dependían exclusiva­
mente de la renta de la tierra. 

B De los empleados indios en la administración gubernamental: a) 149 
que pertenecían a la administración de Bengala y 29 a la administra­
ción imperial (India) ganaban más de ;E, 500 anuales. b) 10 026 que 
pertenecían a la administración de Bengala y 2 379 a la administración 
imperial (India) ganaban entre ;E, 2S y ;E, 500. (Tipo de cambio: 10 
rupias = 1 libra esterlina.) Fuente: Seal, p. 63 (ver nota S5). 

Graduados de la Universidad de Calcuta 1857-1882 

(1) (2) (3) 
Empleados 

en el Empleados 
gobierno privados Abogados Médicos 

Licenciatura (B.A.) 
1589 

Maestría (M.A.) 
389 

Total 1 978 526 180 581 12 

Fuente: Education Commission, en Seal (ver nota SS), p. 3S7. 

El Hindu Patriot del 23 de octubre de 1882, publicó una lista de 1 712 
graduados cuyo análisis muestra los siguientes patrones de empleos (en re­
lación con las columnas del cuadro anterior). 



126 

Columna 1 

Maestros y profesores: 168 
Servicio judicial 

(bajo): 163 
Servicio judicial 

(medio): 34 
Servicio judicial 

(alto): 2 

Servicio ejecutivo 

Medio: 68 
Alto: 3 

PRODYOT C. MUKHERJEE 

Columna 2 

Maestros y profe­
sores: 158. 
Los demás en la 
administración de 
los príncipes y 
otros. 

Columna 3 

4 abogados tenían 
títulos de Bar-at­
Law de Inglaterra. 

Es difícil definir la clase media. En puestos gubernamentales el sueldo 
mensual de 75 rupias (o et. 90 anuales) se consideraba muy bueno y así Jo 
tomaron como un indicador en las estadísticas oficiales. Estos puestos re­
querían conocimiento de inglés, pero en la década de los 80 el título de 
B.A. no era necesario. Claro que la gente con ingreso menor de 75 rupias, 
es decir del grupo de ingreso anual de et. 20 a et. 50, pero con cierta edu­
cación, debe ser considerada como perteneciente a la clase media. 



--
i-

-~
,-

-

N
O

 R
 T

 H
-

C
E

N
T

R
A

L
 

B
E

N
G

A
L

A
 

E
N

 
E

L
 S

IG
L

O
 

X
IX

 

B
A

H
ÍA

 
DE

 
B

EN
G

A
LA

 

-CJ T
e

rr
it

o
ri

o
s
 

de
 

1 o
s 

ra
ja

's
 

R
e
g

ió
n 

d
e
 

h
a
b

la
 

b
e
n

g
a
lí

 





EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 
UN MOVIMIENTO MILENARIO 

EN UNA SOCIEDAD TRIBAL 

Susana B.C. Devalle 





Los MOVIMIENTOS de rebelión tribales que han tenido lugar en 
la India desde fines del siglo xvm fueron considerados a menud0> 
por los observadores contemporáneos y aun por algunos historia­
dores posteriores, como elementos perturbadores y peligrosos. En 
tanto, escritores más tardíos, después de la Independencia, así 
como algunos periodistas, abogados y misioneros de la época 
en que estos movimientos se produjeron, de una manera u otra. 
simpatizaron con ellos y trataron de interpretarlos como parte 
del movimiento de liberación y como predecesores del movimien-­
to revolucionario no violento, antes de que se hiciera sentir la 
influencia de Gandhi. 

¿Hasta qué punto puede llamarse a estos movimientos de pro-­
testa (contra los terratenientes, los misioneros, el gobierno) pre­
nacionalistas y aun protonacionalistas? Con la intención de contes­
tar a esta pregunta hemos estudiado uno de ellos, el Movimiento, 
Birsaíta, de carácter milenario mesiánico, surgido en la tribu mun­
da a finales del siglo XIX. Lo consideramos parte del proceso de 
cambio que entonces estaba sufriendo este grupo e intentamos 
comprender cómo respondió a la situación crítica del momento,.. 

131 



132 SUSANA B. C. DEVALLE 

provocada por desequilibrios socioeconómicos que resultaron de 
cambios drásticos en su cultura. 

I. Los MOVIMIENTOS MILENARIOS 

Desde fines del siglo xvrn hasta principios del siglo xx los grupos 
tribales de la región de Chota Nagpur, en el noreste de la India,1 

fueron protagonistas de una serie de rebeliones que pueden in­
terpretarse como formas de protesta social 2 y como la reacción 
a un proceso de cambio cultural acelerado de consecuencias in­
mediatas desfavorables. Varias de estas rebeliones se desarrolla­
ron con las características de movimientos milenarios e incluyeron 
a menudo elementos mesiánicos. El grupo munda participó en 
los levantamiento a partir de 1789 y finalmente se orgamzo en 
1895, bajo la dirección de Birsa en el Ulgulan,ª movimiento de 
carácter milenario-mesiánico. 

1 Para informarse sobre la zona de Chota Nagpur y los grupos tribales 
que la habitan, consultar: F. B. Bradley-Birt, Chota Nagpur, a Little 
Known Province of the Empire. Londres, 1903; W. Crooke, Natives of 
Northern India. Londres, 1907; R. Choudary, History of Bihar. Patna, 
1958; E. Dalton, Descriptive Ethnology of Bengal. Calcuta, 1872; ·P. Da­
yal, "The Agricultura! Geography of Biliar" (tesis doctoral), Londres, 
1949; Diwakar, Bihar through the Ages. Biliar, 1958; G. S. Ghurye, The 
Scheduled Tribes. Bombay, 1959; Government of India, The Gazetteer of 
India, Vol. 1, 1965; S. C. Roy, The Mundas and their Country, Nueva 
York, 1970, "The Theory of Rent among the Mundas of Chota Nagpur", 
Man in India, Vol. XXVI, Sept.-Dic., 1946, Núms. 3 y 4, "The aborigenes 
of Chota Nagpur. Their Proper Status in the Reformed Constitution", 
Man in India, Vol. XXVI, junio 1946, Núm. 2; Sachchidananda, Culture 
Change in Tribal Bihar. Munda and Oraon. Calcuta, 1964, "Class and 
Caste in Tribal Bihar", Man in India, Vol. 35, julio-septiembre 1955, Núm. 
3; S. S. Sarkar, The Aboriginal Races of India, Calcuta, 1954; L. P. Vid­
yarthi, Cultural Contours of Tribal Bihar, Calcuta, 1961. 

2 De acuerdo con E. Hobsbawn (Rebeldes Primitivos, Ediciones Ariel; 
Barcelona, 1968), los movimientos de este tipo "pertenecen a un mundo 
que ha conocido, desde hace tiempo al Estado (i.e., soldados y policías, 
cárceles, recaudadores de impuestos, quizás agentes civiles); diferencias 
de clase y explotación por los terratenientes, los comerciantes y otros in­
.dividuos de este tipo y hasta a las ciudades. Los lazos de parentesco o soli­
daridad tribal que -combinados o no con lazos territoriales- son la clave 
para Jo que normalmente se considera sociedades 'primitivas', persisten 
{ ... ] pero no son la defensa primordial del hombre contra los caprichos 
<le su ambiente social". 

a Ulgulan: "El Gran Tumulto", nombre por el cual fue conocido el 
Movimiento Birsaíta. 



EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 133 

El primer problema al que nos enfrentamos en este estudio 
es el de tratar de describir los movimientos milenarios en tér­
minos generales. La primera característica que se destaca al obser­
varlos es la de ser fenómenos que tienen lugar en sociedades que 
pasan por situaciones críticas. Aunque no se debe concluir que 
estos movimientos surgen necesariamente cuando una sociedad 
está sujeta a tales situaciones, los datos disponibles señalan su 
aparición sólo cuando la sociedad de referencia se halla sometida 
a serias perturbaciones producidas por el contacto con otra u 
otras sociedades que tratan de imponerse, fenómeno que ocasiona 
cambios desfavorables en las condiciones sociales y económicas 
anteriores, o por la amenaza de fuerzas incontrolables como fe­
nómenos naturales, hambres y epidemias. Ambos grupos de fac­
tores parecen estar presentes en los momentos culminantes de la 
crisis. 

El objetivo de este tipo de movimiento es la reinstauración del 
tiempo perfecto, el regreso a la tierra perfecta, o lograr que ambos 
se concreten en el futuro, donde y cuando no existirían el sufri­
miento, el trabajo, el deseo, la inseguridad ni la muerte, y se 
viviría en paz y armonía, en un estado de completa felicidad y li­
bertad. Frecuentemente estos logros se asocian con un periodo 
previo de catástrofes que llevarían a la destrucción del mundo 
que se rechaza, es decir, a la eliminación de los problemas que se 
sufren en el momento. El fenómeno milenario adquiere caracte­
rísticas mesiánicas cuando aparece un líder carismático, reconocido 
por el grupo como el Elegido que lo guiará en la realización del 
Milenio. El mesías actúa de acuerdo con las órdenes impartidas 
por la divinidad suprema de la cual es mensajero, y a veces llega 
a identificarse con ella. El será quien gobierne en la Nueva Era, 
quien funde el Nuevo Reino y establezca la Nueva Ley.4 

Los movimientos milenarios, una forma de reaccionar· ante 
una situación conflictiva, muestran la firmeza de la solidaridad 

4 Los términos milenio y mesías se refieren sólo con propiedad a la tra­
dición judeo-cristiana, pero se puede emplear el primero de ellos para indi­
car concepciones centradas en la idea de una era por venir o una tierra 
accesible perfectas que se quieren alcanzar, y el segundo, a casos en que 
estén presentes líderes religiosos que actúan como mensajeros de la divini­
dad. Cabe hacer notar que en el caso que se analiza el mesías llega a ser 
considerado dios en la tierra. 



134 SUSANA B. C. DEVALLE 

grupal, unas veces como fuerza de resistencia, otras con tenden­
cias emulativas, o bien con un desarrollo que abarca ambas acti­
tudes, pero siempre con un objetivo: la búsqueda de una identi­
dad de grupo y el establecimiento de un sistema social y un orden 
moral nuevos y renovados, de acuerdo con una realidad nueva. 
A pesar de que estos movimientos generalmente fracasan, tienen 
consecuencias positivas, funcionan como mediadores en el pro­
ceso de transculturación y contribuyen en muchos casos a formar 
una conciencia de grupo. En su desarrollo se observa de qué ma­
nera el grupo ha tratado de sobrevivir como entidad a los embates 
de la sociedad dominante, empleando recursos como la oposición 
institucionalizada a la transculturación y el sincretismo ideológico 
y cultural parcial. 

Interesa ahora conocer cómo se ha manifestado este fenómeno 
en la tribu munda de la India, en el momento en que estaba 
sujeta a grandes presiones externas y, en consecuencia, a des­
equilibrios internos, que amenazaban destruir su estructura socio­
económica tradicional. El cambio fue impuesto desde fuera por 
individuos ajenos a la comunidad, y ésta pasó a ocupar la posi­
ción de subordinada a la sociedad extranjera. Como respuesta 
a la crisis surgieron movimientos que, como el Ulgulan, expre­
saron por medio de un lenguaje religioso el descontento y los 
deseos de cambiar una situación desesperada. Se estaba desinte­
grando el sistema socioeconómico munda por la intrusión de ele­
mentos extraños que habían impuesto un nuevo sistema, sin tener 
en cuenta las estructuras existentes. 

II. EL GRUPO MUNDA 

Junto con los actuales estados indios de Madhya Pradesh y 
Orissa, Bihar es uno de los que contienen mayor población tri­
bal. Cruzando el valle del Ganges y ascendiendo la planicie mon­
tañosa que forma el núcleo de la India, se encuentran los terri­
torios habitados por tribus de los grupos munda y dravídico. Los 
munda constituyen el grupo más importante dentro de las tribus 
munda 5 en la antigua División de Chota Nagpur,6 en cuyos valles 

5 Los hindúes aplicaron la designación de Kol a los ho, munda y oraon, 
Y a veces a algunas otras tribus del grupo munda. Este nombre tiene la 



EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 135 

y junglas se establecieron, distribuyéndose por todo el noroeste 
del Distrito de Ranchi. 7 

Chota Nagpur es una extensa región de montañas y mesetas, 
y allí se encontraban los distritos de la División de Chota Nag­
pur. Unos 16 090 kilómetros cuadrados, aproximadamente un 
tercio de la antigua División, sobre todo en el centro y el oeste, 

desventaja de que en la India no se usa para designar a todas las tribus 
del grupo munda en tanto que abarca a otras, como la oraon, que no 
deberían considerarse dentro de él. Teniendo en cuenta que estos grupos 
ya se llamaban a sí mismos munda, de acuerdo con un nombre étnico 
antiguo, Max Müller lo adoptó como designación común para los aborí­
genes Kol. De él también proviene el nombre de familia munda para las 
lenguas emparentadas que hablan estas tribus. Por apora la designación 
convencional de munda es la más apropiada para este pueblo, aunque 
tiene la inconveniencia de que también se aplica a la sección del grupo 
de tribus munda que habla el mundari, especialmente aquéllos en el Dis­
trito de Ranchi. Actualmente hay 4 700 000 individuos en India que hablan 
lenguas munda, de las cuales el kherwari es la más importante, con varios 
dialectos. Las lenguas munda, hoy en vías de desaparición, se han hablado 
seguramente en una zona más extensa, en la India Central y quizás tam­
bién en el valle del Ganges, donde se les superpusieron tempranamente 
formas dravídicas e indoeuropeas. Uno de los dialectos de kherwari es el 
mundari, habladó por medio millón de personas aproximadamente. 

Consultar para los aspectos lingüísticos G. A. Grierson, Linguistic Survey 
of India, Vol I, parte I y Vol. IV, Nueva Delhi, 1967, y Meillet y Cohen 
Les Langues du Monde, París, 1962. 

6 Se mantienen las denominaciones usadas en el Census of India de 
1901 (India, Census Commissioner, Census of India, 1901. Bombay, 1902), 
por ser las que estaban en vigor en el momento en que se produjeron los 
movimientos que nos interesan. Bengala estaba dividida en nueve divisio­
nes, una de ellas era la División de Chota Nagpur. Las divisiones estaban 
seccionadas en cuarenta y siete distritos, gobernados por un Magistrate y 
un Collector o Deputy Commissioner. De estos distritos los más grandes 
eran los de Hazaribagb y Ranchi. 

1 Según el Censo de 1901, la población munda en las diferentes thanas 
del Distrito de Ranchi, donde estaban mayormente concentrados, acusaba 
los siguientes porcentajes (S. Ch. Roy, The Mundas and their country, 
pp. 354 s): Khunti, 72%; Tamar, 72%; Bano, 52%; Basia, 39%; Kole­
bira, 36%; Karra, 28%; Silli, 22%; Ranchi, 18%; Kochedega, 11%; 
Mandar, 9%; Chainpur, 5%; Toto, 3%; Sisal, 3%; Palkot, 2%; Kurdeg, 
2 % ; Lohardaga, 1 % ; Bishenpur, 1 % . Según Dalton, los munda alcanzaban 
la cifra de 400 000 en 1872. En 1912, S. Ch. Roy, de acuerdo con el 
Censo de 1901, indicaba como número total, excluyendo cristianos, 466 668 
de los cuales Chota Nagpur contenía 344 373, y el distrito de Ranchi, su 
hábitat actual, 287 105, o sea un 61 % del total. Para el Distrito de Ranchi, 
Sachchidananda (Culture Change in Tribal Bihar ... , p. 137), propor­
ciona las siguientes cifras: 1911, 274 200; 1931, 386 420; 1941, 407 868; 
1961, 628 931. 



136 SUSANA B. C. DEVALLE 

están cubiertas de bosques, de los que un ochenta por ciento ha 
sido ganado por la selva por falta de protección. A pesar de que 
el terreno es generalmente pobre, en los campos de las aldeas se 
pueden obtener dos cosechas al año.8 Debido a la proporción 
relativamente pequeña de terreno cultivable, la presión de la 
población sobre la tierra es tan grande como en las llanuras. La 
zona que corresponde a la antigua División de Chota Nagpur 
contiene las más importantes concentraciones de minerales de la 
India, y allí se han establecido centros industriales de gran im­
portancia. 

La agricultura ha sido y continúa siendo la ocupación más 
importante de los munda. En un principio la región estaba po­
blada por grupos de comunidades aldeanas independientes, con 
un munda o jefe secular y un pahan o jefe religioso a la cabeza. 
Cada comunidad poseía toda la tierra dentro de las fronteras 
de su aldea. En ellas había tierras comunales y tierras que eran 
propiedad de las familias descendientes de los pobladores origi­
nales. Más tarde las aldeas se agruparon en parhas, cada una 
dirigida por un manki. Los descendientes de los fundadores de la 
aldea se consideraban dueños de la tierra de los alrededores y 
continuaron poseyéndola como campesinos-propietarios o mun­
dari-khuntkattidars. La tribu estaba dividida en grupos exógamos 
o kili, cada uno de los cuales contaba con un antepasado común. 
Cada kili había fundado una aldea y sus descendientes se cono­
cieron como khuntkattidars. A éstos se unieron más tarde otros 
grupos, por lo general emparentados con los anteriores, llamados 
parjas, que pagaron a los primeros por la tierra que ocuparon.9 

s De acuerdo con el empleo que se hace de la tierra en la meseta de 
Chota Nagpur se pueden establecer los siguientes porcentajes (L. D. Stamp, 
Asia. A Regional and Economic Geography, Londres, 1959, p. 352): Bos­
ques, 32%; no aprovechable, 14%; de desecho, 16%; cultivadas, 40%. 

9 El clan dominante en la aldea es el de los fundadores y sus descen­
dientes y de él proviene la mayoría de las autoridades como el munda y 
el pahan. Dentro de este clan se distinguen dos linajes de igual prestigio e 
importancia: mahato o munda khunt y pahan khunt. Durante los comien­
zos de la administración británica el pahan era el jefe supremo de la aldea, 
controlaba las relaciones entre los hombres y lo sobrenatural, presidía el 
panchayat aldeano y recolectaba el tributo destinado al raja. Para consi­
derar asuntos seculares contaba con la asistencia del munda. Más tarde 
hubo una inversión en las funciones que ambos desempeñaban puesto que 



EL MOVIMIENTO BIRSAÍT A 137 

En cuanto a las creencias y prácticas religiosas tradicionales, 
la deidad suprema era Sing Bonga, dios solar, benevolente, crea­
dor del mundo, cuya bendición se invocaba antes de cada cere­
monia religiosa. Además se veneraba a las deidades protectoras 
de la aldea o hatu bongako, quienes brindaban ayuda en las 
tareas agrícolas, en las excursiones de caza y guiaban todos los as­
pectos de la vida. Se les rendía culto por intermedio del pahan 
en el bosquecillo sagrado (sarna) de cada aldea. Los muertos, 
generalmente de carácter benéfico, merecían ser venerados puesto 
que protegían a los suyos. Eran los ora bongako, los antepasados 
familiares. Los poderes destructores, imprevisibles, eran para los 
munda los banita bonga, que debían ser apaciguados o propi­
ciados por los buscadores de espíritus, los najos, matis y deonras, 
quienes generalmente no pertenecían al grupo tribal. Otros po­
deres ambiguos eran las deidades de la naturaleza. Según la vida 
que un hombre llevara, a su muerte sería enviado al mundo de 
Sing Bonga como un hombre, una bestia, un pájaro o un insecto. 
El poder en el hombre se consideraba substancializado en el alma 
o roa. Jom Raja, el "rey devorador" y dios de la muerte, se en­
cargaba de llevar a las almas a Kata-Jambar, su morada, que se 
encontraba hacia el sur. 

La influencia del hinduismo sobre las creencias religiosas tra­
dicionales ha sido considerable y se ha ejercido de manera conti­
nua. Los munda han adoptado creencias y prácticas hinduistas, 
modificándolas en alguna medida para hacerlas congruentes con 
su propio contexto religioso. Aunque más reciente, la influencia 
de las misiones cristianas en la región ha sido importante. El 

el munda cobró importancia y el pahan se ocupó solamente en funciones 
religiosas. Estos cambios produjeron roces entre los dos linajes del clan 
fundador. 

Toda la tribu munda se divide en dos ramas endógamas: mahali mun· 
dako y kompat mundako. La última comprende a la mayoría de la pobla­
ción en tanto que la primera se encuentra principalmente en Tamar y se 
considera socialmente inferior por estar menos hinduizada. Dentro de la 
rama mahali mundako existe el grupo de los patar, discriminados por el 
resto de la sociedad. En casi todas las aldeas se encuentran elementos 
ajenos al sistema social de la comunidad, dedicados al comercio y a otras 
actividades que los munda consideran degradantes. Además, están los mun­
da cristianizados, que llevan una vida diferente, tienen más educación y 
un nivel de aspiraciones más alto. 



138 SUSANA B. C. DEVALLE 

mayor número de conversos correspondió a las zonas donde la 
opresión de los terratenientes fue más dura y mayor la ambición 
de los prestamistas, ya que algunos de los misioneros prometieron 
su ayuda y se pusieron de parte de los adivasi ("habitantes origi­
nales", los grupos tribales). Pero también el hecho de que no 
actuaran directamente para hacer cambiar la situación fue la cau­
sa de que muchos conversos recientes renegaran de la fe. Formas 
religiosas sincréticas comenzaron a aparecer a fines del siglo XIX; 
una de ellas fue el birsaísmo. 

En cierto momento que no se puede determinar con exactitud, 
seguramente antes del siglo xv, se produjo un cambio de conse­
cuencias importantes para los munda: la elección de un raja con 
dominio sobre todas las comunidades aldeanas. Es posible que 
originalmente fuera un miembro de una familia munda impor­
tante. :E:ste se fue hinduizando paulatinamente, circunstancia que 
llegó a determinar un cambio en su relación con los aldeanos, y 
finalmente condujo a la aparición de los distintos tipos de tenencia 
de la tierra. Con el tiempo se hizo costumbre pagar a este raja un 
tributo en ~ombre de toda la aldea, primero en especie y en ser­
vicios militares, más tarde en dinero. Con la adopción del aparato 
real hindú comenzaron a llegar cortesanos de otras regiones para 
agruparse alrededor del raja. Para proporcionarles un medio de 
subsistencia se pensó en que prestasen servicios en las aldeas y 
así surgió la clase de los jagirdares. En un principio tomaron las 
tierras de los raiyats o parha-horoko; luego recolectaron una parte 
del producto de las tierras de los labriegos, se introdujo la eco­
nomía monetaria y la idea de renta. Se reconocieron los derechos 
del jagirdar sobre estas tierras, originándose las tendencias rajhas. 
También el concesionario tomó algunas tierras para sí mismo, 
llamadas manjhihas. Posiblemente se introdujo por entonces un 
nuevo funcionario, el mahato, ya que los nuevos jagirdares pen­
saron que una buena manera de reconciliarse con los aldeanos 
sería permitir que un miembro de la familia original aldeana 
manejara los asuntos de la aldea relacionados con el nuevo señor 
de la tierra. 

Se afectó el derecho de propiedad de la comunidad aldeana 
sobre la mayoría de las tierras cultivables. El jagirdar usurpó 
el derecho de recolectar la renta de estas tierras, en lugar de con-



EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 139 

formarse con lo que se entregaba como tributo al raja. Los jagir­
dares y los thikadares llegaron a poseer algunas de las mejores 
parcelas, que sus propios subordinados cultivaban. La comunidad 
aldeana quedó con las tierras de desecho y las junglas. En algunas 
aldeas los panchayat o consejos sufrieron grandes presiones con 
la llegada de los zamindares, quienes no aceptaron que los adivasi 

se manejaran independientemente, sin tener en cuenta su auto­
ridad, y que establecieron que sólo ellos podrían decidir en los 
casos que se presentaran, castigando al munda, al mahato o al 
pahan que se atreviera a convocar al consejo aldeano. 

Los ataques al sistema económico de los munda parecen ha­
ber comenzado en el siglo xvm, continuando desde entonces en 
forma progresiva, e intensificándose con la introducción del sis­
tema legal e impositivo inglés.1 -0 Esta situación provocó una serie 

10 Los tipos de tenencia de la tierra que resultaron de los cambios en 
la propiedad de la tierra luego del establecimiento de un raja entre los 
munda, fueron los siguientes: 

J) Khas Bhandar: Gradualmente el raja fue tomando posesión (Khas) 
de algunas aldeas y sus tierras. 

2) Tenencias Khorposh: El raja otorgó cierto número de aldeas a sus 
hermanos y parientes próximos para su mantenimiento (Khorposh). 

3) Tenencias Jagir Feudales: El raja comenzó a rodearse de una corte 
compuesta de aventureros hindúes provenientes de Bihar y otras regiones, 
a quienes remuneró con concesiones de aldeas (jagir) . Estos jagirdares 
obtuvieron gradualmente derechos reales sobre las tierras y las aldeas den­
tro de su jagir, al parecer alentados por el mismo raja. Ante esta situación 
los dueños originales se rebelaron, pero fueron sometidos por guerreros 
traídos de fuera por el raja y sus jagirdares. A su vez, estos hombres, 
Chatris, Baraiks, etc., fueron recompensados con jagirs de aldeas bajo la 
condición de prestar servicio militar cuando se requiriera. 

4) Jagirs por servicio: Se otorgaron a los favoritos y sirvientes que el 
raja reunió a su alrededor al ir adquiriendo más poder y gusto por la 
pompa copiada de la realeza hindú. Algunas de estas tenencias estaban 
libres de renta. 

5) Tenencias jagir accidentales: Tierras que eran poseídas en tenencia 
Putra Patradik, pero reasumidas por el raja a la muerte del último descen­
diente legítimo masculino directo. 

6) Rajas dependientes: Los jefes dependientes de las Cinco Parganas 
eran anteriormente aliados del raja de Chota Nagpur. A fines del si­
glo XVIII reconocieron su supremacía y comenzaron a pagar parte del tri­
buto como renta. Estos estados no los recuperaba el maharaja en caso de 
faltar herederos directos. 

7) Tenencias Religiosas Brit: Con la mayor hinduización del raja y las 
personas relacionadas con él, se invitaron brahmanes con destino a los 
templos hindúes erigidos en la zona. Para mantenerlos, así como a sus 



140 SUSANA B. C. DEVALLE 

de levantamientos a partir de 1820 a los que siempre se opuso 
una fuerte represión. Si los raiyats se negaban a cumplir con las 
demandas, que eran cada vez mayores, se los desposeía por la 
fuerza de las tierras cultivables o éstas se subarrendaban a mayor 
precio a los hindúes. La situación económica afectó todos los as­
pectos de la vida de los adivasi. Desaparecieron los telares y las 
industrias aldeanas; los artesanos no tuvieron trabajo y concluye­
ron dependiendo de la tierra; la mano de obra se abarató y muchos 
terminaron siendo explotados en las plantaciones de índigo. De 
acuerdo con el sistema legal inglés, la tierra se consideró un bien 
transferible, de modo que las propiedades de los adivasi comen­
zaron a pasar a manos de prestamistas, dueños ausentistas, dueños 
que no cultivaban y terratenientes. El gobierno británico reac­
cionó cuando empezaron a producirse manifestaciones de violencia 

templos, se les otorgaron derechos sobre tierras y aldeas, aunque en núme­
ro reducido. 

8) Thikas y otros arriendos: A principios del siglo XIX llegaron a la 
región otra clase de aventureros, los comerciantes del norte de India, mu­
sulmanes y sikhs, entre otros. Se dedicaron a vender costosas mercancías 
al raja y a sus grandes jagirdares y khorposhdares, que no estaban en 
situación de pagarlas, y que finalmente acudieron a los prestamistas o 
sahus. Pero como no pudieron pagar sus deudas, resolvieron dar a sus 
acreedores arrendamientos (thikas) permanentes (doami) o temporales 
(miadi); arrendamientos perpetuos con renta fija (makarani) o usufruc­
tuables (zarpershgi y bhugui), sin tener en cuenta los derechos de los 
adivasi. Estos nuevos arrendatarios no tuvieron inconveniente en destruir 
el sistema aldeano original. 

9) Tenencias mundari khuntkatti retenidas directamente por el maha­
raja: Otras tierras khuntkatti o aquéllas reclamadas originalmente por 
aborígenes no mundas quedaron en posesión de sus descendientes. 
· JO) Aldeas mundari khuntkatti intactas: No sufrieron la agresión de 

jagirdares y thikadares, la comunidad aldeana continuó siendo la dueña 
de todas las tierras aldeanas y de desecho, y conservó sus derechos de 
propiedad originales, pero quedó sujeta al pago fijo de renta a un terra­
teniente superior. Cada khuntkattidar pagó su parte o chanda, fijada en un 
principio sin tener en cuenta la cantidad de tierra que se poseía en cada 
caso. Esta renta se pagó al munda de la aldea, quien pagó en un manki­
patti, al manki, y de no ser éste el caso, al terrateniente superior o a su 
agente. 

Originalmente, se distribuía periódicamente la tierra cultivable de la 
aldea entre la comunidad khuntkatti. Pero esta propiedad absolutamente 
comunal fue cambiando hasta llegar a ser propiedad individual en el mo­
mento en que algunos khuntkattidars comenzaron a considerar determina­
das porciones de las tierras aldeanas cultivables como propias, que de­
jaban luego a sus herederos. Pero en caso de necesidad la comunidad 



EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 141 

entre los adivasi y entonces intentó introducir algunas innovacio­
nes legales para prevenir este tipo de transacciones. Pero, en tér­
minos generales, las comunidades tribales terminaron por perder 
sus tierras y los derechos sobre ellas debido, en gran parte, a la 
indiferencia oficial ante el problema de la adaptación de los gru­
pos tribales a un nuevo y complicado sistema legal e impositivo. 

En 1817, las tierras de los munda y los oraon quedaron bajo 
la adminstración directa de la Compañía de las Indias Orientales 
inglesa como parte del Distrito de Ramgarh, y se privó al maha­
raja de Chota Nagpur de su posición de jefe tributario. Surgió 
una nueva clase de señores feudales extranjeros designados thika­
dares, musulmanes que comerciaban artículos valiosos y los ven­
dían al raja. Cuando éste no pudo pagarles, les retribuyó con 
thikas o arriendos temporales. El ataque de los thikadares y los 

siempre podía disponer de parte de las tierras de uno de sus miembros 
que tuviera muchas parcelas, y pasarla a otro que poseyéra una porción 
insuficiente. Tradicionalmente, ni el munda, ni el manki ni el pahan, te­
nían privilegios sobre la propiedad. Cualquier khuntkattidar dentro de este 
tipo de aldea podía reclamar cualquier porción de tierra de desecho dentro 
de los límites de la aldea, o disponer de cualquier producto de la jungla 
para su uso. Las tenencias khuntkatti son inalienables, con ciertas excep­
ciones establecidas por ley, y hereditarias. La renta establecida para las 
antiguas tenencias khuntkatti no puede elevarse. El manki recibió una 
pequeña remuneración por recaudar las contribuciones de las distintas 
aldeas del patti y por llevarlas al terrateniente superior, derivada de la 
renta que pagaba una de las aldeas del patti, llamada aldea chaputa (So­
nepur). Las demás se denominaban aldeas thakur (Sonepur), ya que de 
ellas proviene el monto de los impuestos pagados al terrateniente supe­
rior o thakur. 

11) Aldeas mundari khuntkatti desintegradas: El raja o los terrate­
nientes recibían la renta que pagaba la comunidad aldeana khuntkatti, 
pero el raja se había apropiado de algunas parcelas denominadas raj·has, 
que cultivaba o ponía bajo la supervisión de sus propios terratenientes. 
Cuando el raja comenzó a arrendar estas aldeas, los raj-has fueron ex­
cluidos de la tenencia intermediaria, y los parjas que el raja había estable­
cido en ellas pagaron la renta directamente a él. 

12) Otros tipos de aldeas mundari khuntkatti desintegradas: Un estado 
más avanzado de desintegración del sistema comunal aldeano tradicional 
se verificó cuando un terrateniente de fuera o diku, y a veces el mismo 
munda, se fue adueñando de los derechos de propiedad de la aldea, des­
truyendo su naturaleza comunal. El terrateniente superior, el munda, el 
zarpeshgidar o el nilamdar (comprador en los remates), comenzaron a 
recolectar por su cuenta las rentas de los khuntkattidars, y con su acción 
acabaron por reducirlos, en su gran mayoría, al estado de simples raiyats. 
El munda terminó asumiendo el control sobre las junglas y las tierras de 



142 SUSANA B. C. DEVALLE 

jagirdares a los derechos de los aldeanos provocó violentas insu­
rrecciones.11 La situación inestable creada en la región condujo 
a un cambio administrativo: el establecimiento de la South West 
Frontier Agency en 1833. A pesar de haberse establecido cortes 
de justicia y acantonamientos militares, los jagirdares y thikadares 
siguieron defendiendo sus supuestos derechos sobre la tierra en 
los tribunales británicos y perjudicando a los propietarios cam­
pesinos. 

En el siglo XIX llegaron a la zona grupos organizados de mi­
sioneros cristianos pertenecientes a la German Evangelical Luthe­
ran Mission, a la misión anglicana o Society for the Propagation 
of the Gospel, y a la misión católica romana, la más exitosa. ~2 

desecho de la aldea. Cada khuntkattidar conservó sólo sus derechos de pro­
piedad sobre las viejas tierras de cultivo, por las que había tenido que 
pagar su chanda fija, en forma directa al terrateniente. Los derechos sobre 
la jungla y sus productos estaban más restringidos, pero aún se podía re­
clamar sobre las tierras de desecho. Un estado de desintegración más avan­
zado se encontraba en Tamar, puesto que el raja o el terrateniente in­
trodujeron un terrateniente intermediario o manjhi, que recolectaba las 
chandas directamente de cada individuo, y que terminó por poseer parte 
de las tierras, llamadas man¡ihas. 

13) Aldeas Bhuinhari: Sólo una reducida extensión de las antiguas 
tierras khuntkatti quedó en manos de sus descendientes como tierras 
bhuinhari. El resto estaba comprendido dentro de rajhas o en manjihas. 
Las rajhas eran en realidad aldeas zamindari, ya que al raja o al terra­
teniente sólo les llegaba una parte del monto de las rentas y quedaba lo 
demás para los intermediarios. 

Las rajhas abarcaron la mayor parte de las tierras cultivables, que tra­
bajaban los dueños de tierras bhunhari o raiyats comunes sujetos a renta 
en dinero, productos o de ambas. 

14) Tenencias Bhuinhari: Es el último paso hacia la propiedad indivi­
dual. A los funcionarios de las aldeas se les otorgaban tierras en com­
pensación por sus servicios. Las tierras mundari y pahani eran general­
mente hereditarias como las funciones del munda y del pahan. 

15) Aldeas exclusivamente Zamindari: Se encontraban especialmente en 
el oeste y noroeste del Distrito. El terrateniente era el amo absoluto y 
sólo estaba limitado por la costumbre, los contratos y la ley. El antiguo 
sistema comunal de tenencia de la tierra no existía, ya porque estas aldeas 
fueran de reciente establecimiento, ya porque la comunidad khuntkatti 
original desapareció o fue obligada a retirarse. Todas estas tierras paga­
ban renta. 

n Hacia 1856 los jagirdares, término que se usó en un principio junto 
con el de thikadar en forma indiscriminada para designar al terrateniente 
subordinado al raja, llegaban a 600 y cada uno poseía porciones que osci­
laban entre una y 150 aldeas. 

12 Contaba con 15 000 conversos en 1887 que llegaron a ser 71 270 en 



EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 143 

Los misioneros contribuyeron en gran medida a la educación y 
a la difusión de la literatura mundari escrita. 

111. ANTECEDENTES DEL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 

La presión ejercida sobre los grupos tribales durante los siglos 
XVIII y XIX por la presencia y la acción de los extranjeros proce­
dentes de Bengala y de Bihar que se encontraban ocupando pues­
tos en el gobierno y que no estaban familiarizados con las cos­
tumbres, formas de tenencia de la tierra y lenguas de la región, así 
como la inPuencia de los terratenientes extranjeros que goberna­
ban las aldeas, produjeron inquietud y levantamientos frecuentes 
en este sector de la población. 1 ª Tal ha sido el caso de las rebe­
liones de los munda de Tamar en junio y julio de 1789, y luego, 
en 1797, bajo la dirección de Bishun Manki; la de 1807, que 
agrupó a 5 000 mundas bajo Dukan Shahi Manki; las revueltas 
en Rahe y Silli de 1796 a 1798; de Rahe en 1812; las grandes 
insurrecciones de 1819-20 bajo Rudu y Konta Munda, y de los 
munda de Sonepur en 1831-32. 

Fueron determinantes las grandes deudas que mantenían a los 
agricultores en un estado de continua carencia, el crecimiento de­
mográfico en Biliar después de 1858 mientras que el área culti­
vable era limitada, que trajo como consecuencia la fragmentación 
de la tierra y el empobrecimiento de los campesinos; y el reem­
plazo del sistema agrario tradicional por uno que ya no era co­
munal sino feudal, zamindari o individual, y la introducción 

1900. Sus iglesias se distribuyeron en lo que se llamó "El Cuadrilátero": 
Bandgaon, Sarwada, Dolda y Burudith, y se establecieron otras en Karra 
(1891), Khunti (1892-96), Darma (1899-1900) y Torpa (1886-89). 

is Consultar: K. Datta: The Santa/ lnsurrection of 1855-57, University 
of Calcuta; Calcuta, 1940; S. Fuchs, Rebellious Prophets, Asia Publishing 
House; Bombay, 1965; S. B. Chaudhuri, Civil Disturbances during the 
British Rule in India (1765-1857), The World Press Ltd.; Calcuta, 1955; 
E. Jay, "Revitalización Movements in Tribal India", en L. P. Vidyarthi 
(ed.), Aspectos óf Religion in Indian Society, Meerut, s.f., J. C. Jha, The 
Bhumij Revolt (1832·33), Delhi, 1967; M. Orans, The Santa/, a Tribe in 
Search of a Great Tradition, Wayne State University Press; Detroit, 1965; 
S. Singh, The Dust-Storm and the Hanging Mist, K. L. Mukhopadhyay; 
Calcuta, 1966; S. P. Sinha, "The Nature of the Religion of Birsa'', en: 
Vidyarthi, op. cit. 



144 SUSANA B. C. DEVALLE 

de un sistema impositivo completamente extraño para los adivasi. 
Además, se ocasionó la ruptura de la organización tribal y la 
decadencia de las instituciones tradicionales. La autoridad del 
munda y del manki se desprestigió y llegó a ser abolida por la 
acción de los campesinos hindúes introducidos por los nuevos 
terratenientes y de los que poseían tierras otorgadas para fines 
religiosos o de mantenimiento. Las insttiuciones de los parha y 
los panchayat declinaron en importancia y los extranjeros reem­
plazaron a las autoridades tradicionales. La estructura aldeana 
y familiar, así como los principios morales del pueblo munda 
fueron sacudidos violentamente; los lazos sociales tradicionales 
se hicieron cada vez más débiles. 

La zona en la cual surgió el Movimiento Birsaíta era una de 
las menos afectadas y aún conservaba el sistema mundari khunt­
katti, pero rápidamente fue alcanzada por el desorden que afec­
taba a las regiones vecinas. Se produjeron insurrecciones en dis­
tintos grupos, las más tempranas hacia fines del siglo XVIII y en 
la primera mitad del siglo XIX. En 1854, los santal se organizaron 
para la lucha bajo Bir Singh y nuevamente en 1855, dirigidos 
por los hermanos Sido y Kanhu. Un nuevo movimiento de carác­
ter mesiánico fue surgiendo a medida que avanzaba el deterioro 
de las condiciones sociales y económicas: el Movimiento Kher­
war (1871), con la posible intervención del grupo sardar (mun­
da) de Ranchi. Este último movimiento renació en 1880 y una 
vez más hacia 1891. Otra de las tribu& que habita Chota Nagpur, 
la oraon, se unió a las revueltas generales de 1820, 1832 y 1889-
90, y en 1896, al Movimiento Birsaíta. Entre 1895 y_ 1900 sur­
gieron de entre ellos varios profetas o bhagats, fenómeno que se 
repitió hacia 1914, originándose el movimiento mesiánico Kurukh 
Dharm. Hacia fines de 1915 comenzó el movimiento Tana Bhagat 
que abarcó a todos los oraon de Chota Nagpur. Otro grupo tribal 
de la zona, el ho, no vaciló en unirse a las rebeliones munda de 
1831 y se organizó bajo la dirección de Buddho Bhagat de Silli­
gaon hasta las derrotas definitivas de 1836 y 1838. 

La tribu de los bhumij participó en las revueltas generales de 
1832 bajo la dirección de Ganga Narain; la adopción gradual 
de elementos de la cultura hindú culminó en el Movimiento Bhu-



EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 145 

mij Kshatriya hacia 1930, que constituyó un intento para que sus 
miembros fueran aceptados en la casta de los kshatriyas. 

Hacia fines del siglo XVIII, debido a la situación económica 
sumamente desfavorable en que se encontraban, comenzó a acen­
tuarse el descontento de los munda. Para recuperar sus derechos 
sobre la tierra recurrieron a la lucha violenta, rebelándose siete 
veces entre 1789 y 1832, periodo en que tuvieron lugar levanta~ 
mientos de importancia como los de 1811, 1819-20 y 1832. Aque­
llos que ocurrieron entre 1789 y 1820 fueron movimientos de 
resistencia, a consecuencia de los cuales los munda se retiraron 
hacia las montañas que se encuentran al sur de Khunti y al este 
de Tamar. Poco más tarde, en 1831, se produjo la Insurrección 
Kol como respuesta a la concesión de varias aldeas de Sonepur 
que el hermano del raja de Chota Nagpur, Hamath Sahi, otorgó 
a algunos sikhs, musulmanes y otros thikadares.14 Estos disturbios 
llevaron a las autoridades inglesas a establecer la South West 
Frontier Agency. No se consideró en ningún momento la nece­
sidad de proteger las tierras munda ni a sus poseedores. Poco 
después se produjo la insurrección de los bhumij, encabezada por 
Ganga Narain y derrotada en febrero de 1833. 

La situación se tornó más aguda a partir de entonces. Un nuevo 
elemento se hizo presente en la región hacia 1850: las misiones 
cristianas, a las que los adivasi acudieron en busca de ayuda. 
Desde ese momento hasta 1859, los zamindares reaccionaron 
violentamente contra los misioneros que trataban de apoyar a los 
raiyats, atacando sus establecimientos y persiguiendo a los con­
versos. Los misioneros poco pudieron hacer y fueron abandona­
dos gradualmente por los nuevos conversos. Algunos de ellos, 
mejor preparados por la educación recibida en las misiones, orga­
nizaron varios grupos y asociaciones con el fin de luchar por 
mejores condiciones y buscar justicia. Estas actividades desembo­
caron en el Movimiento Sardar15 que se desarrolló a lo largo de 
cuarenta años, a partir de 1858, y que es el antecedente directo 

14 A los munda de Sonepur, Tamar y Bandgaon se unieron los hoy los 
oraon, y al extenderse la rebelión hacia Palamau ·obtuvieron el apoyo de 
los kherwar. Finalmente la insurrección fue controlada al rendirse sus 
líderes Bindrai Manki y Surga el 19 de marzo de 1832. 

15 Conocido como Mulkui Larai: "la lucha por la tierra" o Sardari 
Larai: "la guerra de los líderes". 



146 SUSANA B. C. DEVALLE 

del Movimiento Birsaíta. Su meta fue que los munda recuperasen 
el dominio completo sobre sus tierras una vez que hubieran sido 
expulsados definitivamente los grupos de terratenientes, por medio 
de la fuerza de ser necesario. Los sardar también se manifestaron 
en contra del trabajo forzado y del sistema de impuestos sobre la 
tierra.16 Gracias a su educación, pudieron hacer llegar sus peticio­
nes al gobierno por medio de documentos escritos, en donde ex­
ponían detalladamente sus problemas. 

Suresh Singh 11 ha determinado tres etapas en la evolución del 
Movimiento Sardar: entre 1858 y 1881, la etapa agraria entre: 
1881 y 1890; la etapa de "revalorización de la cultura" y desde 
1890 a 1895, la etapa política. Al principio los sardar no se opu­
sieron a la administración británica ni al raja de Chota Nagpur, 
sino que se dedicaron a recolectar dinero para emprender las ac­
ciones legales necesarias con el fin de recuperar sus derechos y 
sus tierras. Comenzaron a desconfiar de todos los dikus, los jueces 
nativos y los administradores, se negaron a pagar rentas a los 
zamindares, no recibieron a los recaudadores de impuestos y tra­
taron de desposeer por la fuerza a aquellos que estaban ocupando 
tierras que consideraban suyas o de sus antepasados. El movi­
miento se fue extendiendo gradualmente y hacia 1858 comenzaron 
a producirse choques con los zamindares y los jagirdares.18 Los 
conflictos siguieron sucediéndose hasta que se hizo efectiva el 
Acta 1 de 1869 que dio fin a las disputas sobre tenencias bhuin­
hari y majhias. Pero esto no dejó satisfechos a los sardar y el 
eje del conflicto pasó a ser, a partir de entonces, la situación 
de otro tipo de posesiones cuya situación no se había contemplado 

16 Uno de los argumentos que esgrimieron en su intento por obtener 
justicia fue su condición de descendientes directos de los pobladores ori­
ginales, que ya habían utilizado los líderes de la Insurrección Kol y de 
Tamar. También trataron de defender sus derechos sobre la tierra y demos­
trar lo injusto de la expropiación que estaban sufriendo aludiendo a la 
presencia de antiguos monumentos y ruinas de Chota Nagpur como obra 
de sus antepasados, afirmación de la que se debe dudar. 

11 Suresh, Singh, op. cit. 
1s Ante esta situación el gobierno designó a Lall Lokenath Sae para 

que realizara un estudio de las tenencias bhuinhari, trabajo que se des­
arrolló entre agosto de 1860 y agosto de 1862, y que comprendió a 427 
aldeas, pero que no fue bien recibido por los munda, que desconfiaban 
de cualquier extraño. 



EL MOVIMIENTO BIRSAÍT A 147 

en el Acta y que los zamindares ambicionaban convertir en tierras 
personales para cultivo. En la petición del 25 de marzo de 1879 
los munda afirmaron que Chota N agpur les pertenecía, y de esta 
manera comenzó la etapa de "revalorización" en este movimiento. 
Un grupo estableció un gobierno propio en Doesa, pero la em­
presa no tuvo éxito y los responsables fueron sometidos a juicio 
por ello. 

El fracaso de las gestiones que realizaron los misioneros en 
favor de los adivasi llevó al rompimiento de las relaciones entre 
éstos y los sardar, el cual se concretó como definitivo con la 
misión alemana y la católica entre 1890 y 1892. 

En 1889 y 1890 tuvieron lugar nuevos disturbios en la región 
de Chota Nagpur, causados al parecer por la persecución que 
habían emprendido los terratenientes contra los conversos. A 
partir de 1890, el movimiento se dirigió contra los europeos, los 
misioneros y los funcionarios del gobierno, de quienes se pensaba 
que estaban prestando apoyo a los zamindares. 

Los métodos de lucha que habían propuesto originalmente los 
líderes sardar eran "la plegaria, la protesta y las peticiones". Ante 
el fracaso, muchos abandonaron la acción y sólo unos cuantos 
continuaron presentando su caso ante las cortes. Comenzó en­
tonces la búsqueda de un líder que pertenciera al grupo munda; 
finalmente ésta culminó en 1895 al aceptarse como tal a Birsa, de 
la aldea de Chalkad.19 Era hijo de un munda converso y proba­
blemente había estudiado en la escuela de la misión luterana de 
Burju y luego en la de Chaibasa, donde aprendió plegarias y pará-

19 La fecha de su nacimiento no se conoce con exactitud pero puede 
establecerse alrededor de 1874 o 1875. Su lugar de origen pudo haber sido 
Ulihatu o Chalkad. Casi con seguridad de Ulihatu provenía su padre y 
éste fue el lugar de sus antepasados y la sede de su aldea khuntkatti. 

Existe una leyenda sobre el origen de la familia de Birsa. Según ella, 
pertenecía al clan Purti, miembros del cual llegaron hasta las cercanías de 
la actual Ranchi, guiados por los hermanos Chatu Haram y Nagu. El lugar 
fue designado Chutia, y del mismo modo la rama del clan Purti que allí 
se estableció. Chutu habría cambiado a Chutia y luego a Chota, y Nagu en 
Nag (Chota Nag). Mundas de este subclan siguieron viajando por la región 
hasta que llegaron a Ulihatu. La familia de Birsa descendería de los 
pobladores originales de este lugar. Sus padres dejaron Ulihatu en busca 
de trabajo como raiyats; en Bamba habría nacido Birsa y poco después se 
realizó su ceremonia de nacimiento en Chalkad, en donde su familia per­
maneció hasta los comienzos del Ulgulan. 



148 SUSANA B. C. DEVALLE 

bolas, y adquirió nociones sobre las fonnas de organización y de 
prédica de la iglesia, que más tarde emplearía en su movimiento. 
Chaibasa estaba bajo la influencia de los agitadores sardar y 
Birsa participó en las actividades. Su contacto con los sardar 
afianzó sus sentimientos en contra de los misioneros y del go­
bierno. Alrededor de 1891 encontró en Bandgaon a Anand Panre, 
persona entendida en vaishanavismo y en las épicas hindúes, en 
casa de quien pannaneció durante tres años. Mientras tanto Birsa 
había continuado participando en los disturbios de los sardar. 

IV. EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 

A lo largo de su desarrollo el Movimiento Birsaíta asumió dife­
rentes formas: en un primer momento, entre marzo o junio y agos­
to de 1895, religiosa; desde agosto de 1895 a enero de 1900, 
agraria y política, con matices "revalorativos" en 1898 y 1899. 
Luego de un periodo de desintegración que se extendió desde fe­
brero de 1900 a octubre de 1901, el birsaísmo se limitó a las tres 
subsectas de carácter exclusivamente religioso. 

A mediados de 1895 Birsa afirmó haber experimentado la reve­
lación divina. Así inició su vida como enviado de dios y líder del 
movimiento. Su reputación hizo que se reunieran a su alrededor 
discípulos procedentes de distintas regiones cercanas a Chalkad, 
adonde la gente se dirigía para escuchar sus prédicas y para 
curarse de sus enfermedades, ya que por entonces actuaba gracias 
a los poderes milagrosos que había adquirido. Como predicador 
no propuso un ritual definido; había copiado sus métodos de los 
que usaban los misioneros y empleaba parábolas a menudo. Se 
dio a conocer a sus seguidores como Mensajero de Dios y Padre 
de la Tierra ( Dharati Aba) . Atacó ciertos aspectos de la religión 
tradicional así como a los misioneros cristianos. Se pronunció en 
contra de la veneración y la fonna de propiciar a los bongas 
(espíritus) y contra los bhagats, sokhas y deonras ( intennediarios 
entre los hombres y la divinidad) relacionados con su culto. Su 
fama de hacedor de milagros se fue extendiendo rápidamente: 
podía multiplicar los alimentos, atraer a las bestias, que llegaban 
a rendirle homenaje; podía leer los pensamientos e identificar a 



EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 149 

los brujos con sólo mirarlos a los ojos. Poco a poco, Birsa dejó 
de ser considerado mensajero de dios y comenzó a ser reconocido 
como Sing Bonga. Las canciones populares celebraron su adve­
nimiento, hablaron del poder de sus palabras, de cómo había 
descendido del cielo a la tierra por medio de una cuerda para 
difundir la "buena nueva", y recordaron que algún día desapa­
recería en la oscuridad. 

El profeta Birsa comenzó a anunciar la destrucción de la raza 
humana, por una lluvia de fuego y azufre que sería enviada desde 
el cielo. Sólo los que estuvieran a su lado en ese momento podrían 
salvarse; por ello, todos deberían reunirse y esperar junto a él en 
la cima de un monte, único punto que no sería alcanzado por el 
diluvio. Aconsejó soltar el ganado y abandonar los cultivos, y 
como entonces el dinero se tomaría en agua señaló la conveniencia 
de gastarlo en la compra de nuevas vestimentas. La profecía no 
se cumplió, circunstancia que Birsa consideró una pausa para 
esperar a que todos los que aún no habían aceptado su fe se 
convencieran, pues pensaba que habrían de acudir primero los 
misioneros, luego los funcionarios del gobierno y finalmente la 
reina Victoria. 20 A partir de ese momento la situación de los aldea­
nos se tomó realmente grave. Los cultivos se habían maltratado, 
el ganado estaba perdido o lo habían robado, y los ahorros se 
habían gastado. La mala cosecha fue una de las causas del hambre 
que azotó a la región en 1895 y 1896. Todas estas dificultades 
se interpretaban como calamidades previas a la catástrofe final, y 
Birsa decía haberlas previsto. 

Mientras tanto, la influencia de los sardar dentro del movi­
miento crecía en importancia. No se sabe hasta qué punto trata­
ron de utilizar a Birsa para el logro de sus fines, y en qué medida 
influyó la actuación anterior de éste como agitador en los distur­
bios provocados por aquéllos tiempo atrás. 

A partir de agosto de 1895 y en forma gradual, los elementos 
agrario y político subyacentes en el movimiento comenzaron a 
manifestarse abiertamente. Birsa señaló objetivos políticos que 
no se habían presentado en la ideología sardar o que sólo se ha­
bían determinado de manera vaga. El Movimiento Birsaíta y el 

20 Según los datos proporcionados en los Quarterly Papers, S.P.G. Mis­
sion. "News from Murhu", Jul.-Oct., 1895, citado por S. Singh, op. cit. 



150 SUSANA B. C. DEVALLE 

fracasado de los sardar se mezclaron y establecieron una meta 
común: la expulsión de todos los dikus, la independencia total 
del pueblo munda, organizado en reino bajo la dirección de Birsa, 
y la eliminación del pago de impuestos sobre la tierra. Los fun­
cionarios del gobierno se enteraron de lo que estaba ocurriendo, 
muchas veces a través de noticias distorsionadas, y se alarmaron 
sobre todo por el descuido en que se hallaban los campos en cier­
tas zonas del distrito debido a los consejos de Birsa, lo que even­
tualmente podría ocasionar una escasez considerable. Para ter­
minar con esta situación se citó al líder y más tarde se ordenó 
su arresto, que no pudo cumplirse debido a la fuerte oposición 
que encontraron las autoridades cuando fueron a buscarlo. 

Las arengas de Birsa habían exaltado los ánimos de los munda; 
se volvieron a tratar en los consejos aldeanos antiguos problemas 
agrarios; se hicieron más profundos los sentimientos contra los 
misioneros, los rajas y los zamindares; se protestó contra el au­
mento de impuestos y en general, contra el gobierno, que se consi­
deraba la fuente de todos los problemas. Comenzaron a correr 
rumores de que se estaba preparando la matanza de todos los 
infieles, especialmente de los misioneros. Las noticias se habían 
exagerado, aunque era cierto que los sardar se preparaban reco­
lectando armas. Las autoridades decidieron el arresto de Birsa, 
que se consumó el 22 de agosto de 1895 en Chalkad, de donde 
el profeta fue trasladado a la cárcel de Ranchi, medidas que 
exaltaron aún más a los munda. 

Luego que el cirujano Rogers comprobó que la salud mental 
de Birsa era perfecta, se tomó la decisión de someterlo a juicio. 
Esta noticia se difundió oficialmente de Ranchi a Khunti con el 
objeto de hacer comprender a los adeptos lo absurdo de su posi­
ción y de su lealtad al líder. Birsa fue juzgado y sentenciado a 
dos años y medio de prisión bajo el cargo de haber incitado a las 
personas reunidas en Chalkad a retirar su lealtad al gobierno bri­
tánico, así como de haber obstaculizado y agredido a la policía 
cuando trataba de cumplir con su deber. Se tomaron en cuenta 
las relaciones entre Birsa y los agitadores sardar, y la propaganda 
en favor de la suspensión de pago de impuestos y la desobedien­
cia al gobierno. Finalmente, fue convicto el 19 de noviembre, 



EL MOVIMIENTO BIRSAÍT A 151 

luego de haberse agregado a los cargos que se presentaron en su 
contra el de sedición. 

Aunque Birsa se hallaba en la cárcel, sus adeptos seguían con­
siderándolo su líder 21 y el movimiento había seguido desarrollán­
dose clandestinamente. Algunos pensaron que era conveniente 
quedar nuevamente bajo la protección de los misioneros para 
ampararse de la acción del gobierno y para ponerse en buenos 
términos con él. De este modo se produjo un número apreciable 
de conversiones y reconversiones al cristianismo, especialmente 
dentro de la iglesia anglicana. 

Entre 1895 y 1899 la región sufrió hambres severas y las con­
secuencias de la legislación agraria inapropiada. Los momentos 
culminantes de la rebelión corresponden a las dos hambres que 
afectaron especialmente las zonas de Khunti, Sisal y Basia, en 
1896, centros donde se preparaba la insurrección, y a las dos 
últimas, en 1898 y 1899, cuando fue aplastada. Seguramente esta 
situación contribuyó en alguna medida al estallido de la rebelión. 

Los sardar continuaron fieles al birsaísmo y se esforzaron por 
mantener en marcha el movimiento. El 30 de noviembre de 1897, 
en virtud de una amnistía general y luego de haber cumplido dos 
años de su sentencia, Birsa fue puesto en libertad y volvió a 
Chalkad. A partir de ese momento el movimiento adquirió carac­
terísticas marcadamente "revalorativas". Los birsaítas se dividie­
ron en dos grupos, uno encargado de los asuntos religiosos y el 
otro de dirigir la rebelión. 22 Se prepararon para la lucha visitando 
los lugares en los que se encontraban monumentos considerados 
obra de sus antepasados: los templos de Chutia y de Jagamathpur, 
y el fuerte de Nawarattan; realizaban reuniones periódicas y ha­
cían una gran propaganda. Se subrayaba la necesidad de volver 
a las antiguas costumbres y creencias religiosas, de retomar a la 

21 En realidad, ninguno de ellos pensaba que estaba recluido en la pri­
sión sino que había viajado al cielo, dejando en su celda sólo una figura 
de arcilla que los guardianes, engañados, tomaban por su cuerpo. 

22 El primero, dirigido por Soma Munda de Jalmai, y el segundo con 
Donka Munda por jefe. Se designaron predicadores o pracharaks, en casa 
de los cuales se realizaban reuniones los jueves y los sábados. El resto de 
los adeptos se dividió entre los puranaks o ancianos y los nanaks, aquéllos 
que se habían unido al movimiento recientemente y que no participaban 
en las decisiones, aunque sí estaban al tanto de ellas. 



152 SUSANA B. C. DEVALLE 

Satyayuga, de intentar la recuperación de los derechos y las pro­
piedades que legítimamente les correspondían. La visita a los lu­
gares ancestrales terminaron en una serie de disturbios. La inten­
ción que los guiaba era apoderarse de los objetos que pensaban 
que habían pertenecido a sus antepasados: las hojas de tulsi de 
Chutia, el agua y el cordón sagrados de Nawarattan, y la pa<:ta 
de sándalo de Jagarnathpur, así como rendir homenaje a "los 
primeros hombres de la raza". El templo de Chutia era especial­
mente importante ya que se le relacionaba con el clan Chutia 
Purti, al que el líder pertenecía, y porque se suponía que allí 
existía una placa de cobre en que se hallaban registrados los dere­
chos de los munda. 23 A consecuencia de los disturbios de Ch u tia 
se ordenó el arresto de Birsa como responsable pero éste ya había 
huído. Una vez cumplidas estas visitas y en posesión de los ele­
mentos de su "religión tradicional", se encontraron preparados 
para emprender la lucha. 

En esa época, entre 1897 y 1900, asolaron la región de Chota 
Nagpur el hambre y una epidemia de cólera, que aumentaron Jos 
sufrimientos de los munda ya en precaria condición económica. 
Se sucedieron entonces reuniones periódicas en todo el distrito. 

A una de ellas se citó a representantes de todas las zonas 
donde hubiera población munda. Tuvo lugar en febrero de 1898 
en la casa de Jagari Munda en Dombari, y en su transcurso se 
veneró a Birsa como al dios en la tierra, y él mismo arengó a sus 
adeptos recomendándoles que emplearan métodos "religiosos" (pa­
cíficos) para lograr sus objetivos y que sólo se lanzaran a la 
lucha armada cuando adquirieran la fuerza suficiente para ello. 
En la siguiente reunión, realizada en Simbua en marzo de 1898, 
los birsaítas concurrieron armados con arcos y flechas; las can­
ciones y los discursos que se oyeron incitaban a la lucha. Birsa 

· 23 La visita resultó en la destrucción de las imágenes del templo, la bús­
queda desordenada de la placa de cobre, y en un gran alboroto dentro 
del recinto. La visita a Jagarnathpur se realizó sin inconvenientes, y du­
rante ella Birsa llevó a cabo la ceremonia de imposición de la marca de 
sándalo en la frente de sus discípulos. Luego estuvo en Nagpheni, otro 
sitio asociado con los antepasados, con un grupo reducido de adeptos, y 
en noviembre de 1899, acompañado de gran número de seguidores se diri­
gió a Nawarattan, con el objeto de recoger el cordón y el agua sagrado 
o Bir Da que convertiría a los birsaítas en guerreros invencibles. 



EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 153 

afirmó la necesidad de dar fin al dominio inglés, y a continuación 
se quemó una efigie que representaba al Imperio británico y a su 
reina. Sin embargo, Birsa no estaba completamente convencido 
de la conveniencia de emplear métodos violentos y trató nueva­
mente de disuadirlos, sin éxito. En octubre o noviembre de 1899 
se reunieron otra vez en el monte de Dombari, en donde el líder 
anunció el comienzo de la lucha abierta contra los dikus y se 
llevaron a cabo ceremonias simbolizando el fin del Imperio britá­
nico. Birsa siguió arengando a sus adeptos en distintas localidades 
del distrito, incitándoles a emplear sus armas contra los thika­
dares, las jagirdares, los rajas y los cristianos, asegurándoles que 
tendrían éxito y que no serían heridos por las armas de los enemi­
gos porque éstas se convertirían en trozos de madera, y sus pro­
yectiles en agua. Sus discursos mostraban la influencia de las ideas 
de los sardar, así como la adopción gradual de los métodos vio­
lentos. Las ideas de Birsa transformaron también las relaciones 
entre los propios munda. Antes, dado que no se regían por el 
sistema de castas, sólo establecían diferencias entre los munda y 
los que no lo eran, pero se había llegado a formar una clase dis­
tinta dentro del mismo grupo, los birsaítas, que rechazaban cual­
quier tipo de relación con aquellos que no pertenecían al movi­
miento. Su finalidad era establecer el reino de Birsa, que no sería 
posible sin la existencia del complejo religioso birsaíta. Los mun­
da recuperarían así su reino perdido y su antigua religión, tal 
como había sido expuesta por su líder. Este nuevo reino sólo po­
dría concretarse una vez que desaparecieran todos los extraños, 
los funcionarios británicos y los misioneros. Los birsaítas se lan­
zaron a las acciones terroristas y a combatir a sus enemigos "con 
el fuego y la espada", como Birsa les había indicado. El primer 
objetivo para su actividad terrorista fueron los cristianos, pensan­
do de esta manera convencerlos para que se les unieran. La ola de 
incendios y asesinatos se desató, como se había proyectado, en la 
Nochebuena de 1899 en los distritos de Singhbum y de Ranchi 
donde se atacó a grupos de cristianos y a las iglesias. Se agredió 
exclusivamente a los cristianos, sus casas y sus templos; ninguna 
persona resultó muerta y no había habido planes de agresión con­
tra los zamindares o los dikus. Estas actividades tuvieron el éxito 
esperado y muchos cristianos, atemorizados, se unieron al mo-



154 SUSANA B. C. DEVALLE 

vimiento. Satisfecho, Birsa, declaró que a partir de entonces no 
se atacaría a ningún munda, sino a los hindúes y a las autoridades 
del gobierno. Cada vez se hacía más notorio el tono político del 
movimiento y más sutiles sus connotaciones religiosas. La policía 
inició inmediatamente la búsqueda de los agresores, aunque sus 
actividades no provocaban incidentes muy serios. Sin embargo, 
estos sucesos tuvieron repercusiones: llevaron al desarrollo de un 
levantamiento general y a una verdadera insurrección.42 

Las autoridades del gobierno temían un nuevo ataque a los 
establecimientos de las misiones, pero esta vez la agresión se diri­
gió contra la estación de policía de Khunti, símbolo de la auto­
ridad en el área. Armados con arcos y flechas, hachas de combate, 
espadas y lanzas, un grupo de trescientos hombres llegó a esta 
localidad y emprendió el ataque al establecimiento, que estaba 
defendido precariamente. Fue muerto un oficial y se quemaron 
varias casas; se produjo el pánico entre los pobladores y muchos 
fueron a refugiarse en la misión católica temiendo una nueva 
incursión de los rebeldes. Ante estos hechos, las autoridades com­
pendieron que los munda de la zona entre Khunti y Bandgaon 
estaban implicados en una rebelión que amenazaba con generali­
zarse y tomaron medidas para controlar la situación enviando 
tropas a los lugares claves con el fin de identificar a los insu­
rrectos. 

Los birsaítas se habían fortificado en el monte Sail Rakab, casi 
inaccesible, llevando consigo a toda su familia, alimentos y armas, 
preparándose como para una gran batalla. Al parecer, allí esta­
ban reunidas alrededor de dos mil personas. El 9 de febrero de 
1900, las tropas rodearon la montaña y atacaron luego de un 
infructuoso intento por lograr la rendición de los rebeldes. El 
número de birsaítas que resultaron muertos no se conoce con 
exactitud; otros fueron heridos o hechos prisioneros. No se sabe si 

24 En enero de 1900 se sucedieron más episodios violentos. Oficiales de 
una pequeña partida de policía con la misión de aprehender a un sardar 
adepto de Birsa, Gaya Munda de Etkedih, fueron atacados por un grupo 
de cerca de ochenta hombres armados, y resultaron muertos dos oficiales. 
Finalmente, otra partida tuvo éxito en capturar a Gaya Munda y a su 
familia, luego de una lucha en la que hasta las mujeres tomaron parte. 
La noticia del incidente exaltó aún más los ánimos de los munda de las 
cercanías. 



EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 155 

Birsa se hallaba en el lugar de la batalla. Unos informaron que 
se le había convencido para que se escondiera en Borbodih, de 
donde había huído a la aldea de su madre y desde allí a Singh­
bhum. Otros, mencionaron haberlo visto con la cara pintada de 
color dorado, sobre una roca, expuesto al fuego, proclamando 
ser el mesías y explicando el caso de los que caían heridos por 
su falta de fe. La derrota de Sail Rabak fue un duro golpe para el 
movimiento y el comienzo de su desintegración. Aún así, muchos 
de los que se salvaron volvieron a unirse para continuar la lucha 
y pidieron a otros munda que se adhirieran con el fin de terminar 
con los dikus. 

Las autoridades decidieron tomar medidas más drásticas en 
vista de la posibilidad de que el levantamiento se extendiera 
rápidamente a otros sectores de la población. El movimiento abar­
caba ya una extensión de 1 024 kilómetros cuadrados de terreno 
montañoso. Se determinó identificar a los grupos de descontentos, 
arrestarlos y juzgarlos; detener y juzgar a quienes estuvieran im­
plicados en casos de asesinato, o de intento de asesinato y otros 
delitos semejantes; invitar a los birsaítas que no tuvieran relación 
con los incidentes a que lo probaran y en los casos que se consi­
derara necesario, destinar policía adicional para mantener el orden. 
Se reforzó la guardia en las estaciones policiales y en los estable­
cimientos de los misioneros y se hizo circular una orden del 
gobierno en Ranchi y Singhbhum que aconsejaba no brindar ayu­
da a los birsaítas. En los estados de Sirguya, Udaipur, Jashpur, 
Ramgarh y Banai, se anunció la orden de arresto de Birsa, con 
recompensa de 500 rupias para el captor, así como la de otros 
cabecillas del movimiento. En el transcurso del mes de enero 
se llevaron a cabo gran cantidad de detenciones de birsaítas y 
sardar, y se intensificó la represión. Los birsaítas eran persegui­
dos, traicionados por su propia gente y maltratados después de 
su arresto. 

Durante los incidentes los rebeldes sólo habían dado muerte 
a ocho personas, pero estaban implicados en treinta y dos intentos 
de asesinato, y acusados de incendiarios en ochenta y nueve casos. 
A fines de enero se rindieron dos de los líderes sardar, Donke y 
Majhia, junto con un pequeño grupo de partidarios. Birsa y algu­
nos de sus principales asistentes seguían prófugos gracias a la 



156 SUSANA B. C. DEVALLE 

lealtad que les guardaron muchos de los munda. Nuevamente 
hubo una ola de conversiones al cristianismo como medio de pro­
tegerse de las autoridades. 

Birsa había estado escondiéndose en distintos lugares de la 
jungla en la zona montañosa al norte de Singhbhum. Al parecer, 
se realizó una última reunión de los birsaítas con su líder en Ro­
goto, donde éste hizo recomendaciones sobre su religión y el 
código moral que sus adeptos debían seguir. Finalmente un pe­
queño grupo de aldeanos colaboró con el gobierno atraído por la 
recompensa que se ofrecía y se pudo arrestar al líder el 3 de febre­
ro, trasladándosele a la cárcel de Ranchi. Allí Birsa se preocupó 
de la suerte de los que estaban detenidos con él, aconsejándoles 
que afirmaran no conocerle para escapar al castigo. Siempre había 
considerado los métodos pacíficos como los más eficaces para 
la lucha: "les dije antes que si hubiéramos luchado con las armas 
de la religión no habríamos tenido ·ninguna dificultad y hubiéra­
mos logrado nuestro propósito. Ustedes no estuvieron de acuer­
do [ ... ]", había dicho Birsa según un testigo. Recomendó no 
perder las esperanzas; concedió a los británicos diez años más 
de vida, abrió las puertas de· su religión a todos y aseguró: "Re­
gresaré algún día y ganaré mi reino." 25 

Mientras se desarrollaba su juicio comenzó a sentir los prime­
ros síntomas de enfermedad y pocos días después se informó a las 
autoridades que padecía cólera. El día 9 de junio, por la mañana, 
murió a causa de lo que se consideró como síncope cardiaco y 
otras deficiencias causadas por disentería crónica, agravada por 
el cólera. Se descartó oficialmente la posibilidad de un envenena­
miento, pero a pesar de la investigación quedaron algunas dudas 
respecto a las causas reales de su deceso. 

Entre febrero de 1900 y octubre de 1901 se desarrollaron los 
juicios de los birsaítas y sardar. Todos los discípulos importantes 
de Birsa y varios líderes sardar habían sido arrestados, con lo 
cual el movimiento se encontró sin jefes y sin organización. Des­
pués del 26 de enero de 1900, cuando terminaron las operaciones 
de búsqueda de los participantes en la acción de Sail Rakab, el 
número de personas arrestadas llegaba a 482, entre los que se 

2s Citado por S. Singh, op. cit. 



EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 157 

contaban elementos claves birsaítas y sardar. Las pruebas pre­
sentadas en los juicios no fueron del todo objetivas. Se había 
recurrido a los testimonios de antiguos adeptos que declaraban 
por temor en contra de los que habían sido sus compañeros y 
exageraban el carácter violento del movimiento y sus planes de 
agresión contra los rajas, los zamindares, los misioneros y el go­
bierno, así como el papel desempeñado por Birsa en su dirección. 
Durante los juicios, los birsaítas se. vieron abandonados y traicio­
nados por su propia gente, y tuvieron en su contra a las autorida­
des del gobierno, a los misioneros y en general a todos los dikus. 
Hasta octubre de 1900 se había sometido a juicio a 348 personas. 
Birsa hubiera sido juzgado como delincuente común bajo los 
cargos de intentos repetidos de asesinato y de incendio, y no como 
prisionero político. De las acusaciones a los birsaítas se eliminó 
la de reunión ilegal en Sail Rakab por considerarse de menor 
importancia, y seguramente porque no se quería aludir a la ac­
tuación de las tropas en la represión. Los cargos se refirieron 
a la reunión ilegal y el asesinato de los oficiales en Etkedih, al 
incendio de una casa en J amri, al ataque a dos misioneros en 
Sarwada, y a la reunión ilegal de Birsa con sus asistentes para 
proyectar incendios y asesinatos con el fin de perturbar al go­
bierno y establecer un reino propio. Los casos concernientes . a 
Singhbhum tomaban en cuenta el asesinato de un guardia en 
Chakradharpur y el incendio de la iglesia de la misión alemana 
en Kundrugutu. El cargo de sedición resultó difícil de probar en 
base a los testimonios presentados. El desarrollo de los juicios 
no pasó inadvertido para la opinión pública gracias a la labor de 
periodistas de Calcuta que se preocuparon por estar al tanto 
de los pormenores y que protestaron enérgicamente contra la 
forma en que se estaban llevando a cabo los arrestos y los jui­
cios, así como por la parcialidad con que se trataba a los munda. 

Las sentencias fueron muy severas. 26 Varios mankis fueron 

26 Se decidió castigar con la pena capital a tres acusados: Gaya Munda 
y Sanre, su hijo, por el asesinato del oficial Jayram Singh en Etkedih, y 
para Sukhram por la muerte de un guardia de Chakradharpur. Donka 
Munda y Majhia Munda, los dos líderes principales, fueron sentenciados 
a deportación de por vida por el ataque a Khunti y de igual modo otras. 
cuarenta y dos personas. Del resto, diez recibieron sentencias de diez 
años de prisión; ocho, de siete años; veinte, de tres a cinco, y seis de: 



158 SUSANA B. C. DEVALLE 

destituidos por haber ayudado o por haberse unido al movimiento 
y reemplazados por otros que se consideraban leales al gobierno. 

Sin líderes que los organizaran y después de la represión, los 
birsaítas vieron perdidos sus planes para recuperar por la fuerza 
de las armas los antiguos derechos y sus tierras. El aspecto polí­
tico del movimiento se desvaneció, pero los elementos religiosos 
han sobrevivido hasta hoy. Muchos se negaron a aceptar la muer­
te de Birsa y siguieron aguardando su retorno, y algunos trataron 
de inducir a Kanu, hermano del profeta, para que se encargara de 
la dirección religiosa de los birsaítas, pero no tuvieron éxito. 

Actualmente existen tres subsectas birsaítas, cada una de las 
cuales declara ajustarse a la verdadera fe. Se diferencian por el 
día que consideran de descanso y dedicado a la plegaria. Las dos 
más importantes son la secta del Jueves y la del Sábado, días que 
ya Birsa había santificado (había nacido un jueves). La Secta del 
Sábado es la más difundida. La tercera o Secta del Miércoles es 
la que tiene menos miembros. Los adeptos de las dos subsectas 
más importantes veneran la planta de tulsi y colocan en la puerta 
de sus casas la bandera que Birsa enarboló en el monte Dombari, 
blanca y roja, en la que el blanco es el símbolo de la pureza del 
grupo munda y el rojo representa la explotación a manos de los 
dikus. La Secta del Jueves practica un puritanismo riguroso, en 
tanto que la del Sábado es más liberal. Esta última posee los úni­
cos libros de plegarias compuestas por Birsa. 

Todavía hoy se pueden encontrar birsaítas en una región bas­
tante amplia que abarca unas cien aldeas de Singhbhum y de 
la Subdivisión de Khunti, otras en la Subdivisión de Simdega y 
en la de Sadar en el Distrito de Ranchi y algunas en Orissa. 

Las conversiones al birsaísmo son raras; los principios reli­
giosos severamente puritanos establecidos por Birsa no atraen a 
nuevos fieles y son a veces difíciles de seguir para los que ya for-

tres años. Maki, la esposa de Gaya Munda, fue la única mujer senten­
ciada, con dos años de prisión, por su participación directa en los inciden­
tes; toda la familia de Gaya fue juzgada y convicta, hasta un niño de 
alrededor de nueve años que enfermó gravemente durante su permanencia 
en la cárcel. Algunos de los acusados fueron puestos en libertad y la sen­
tencia de otros, conmutada o reducida gracias a una apelación hecha ante 
la Suprema Corte. 



EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 159 

man parte de las sectas. 27 Sin embargo, se sigue recordando al 
profeta que es tema central de muchas canciones y relatos po­
pulares. 

A pesar de que el movimiento de Birsa fue destrozado por la 
represión el descontento entre la población munda siguió exis­
tiendo. Las primeras medidas que se tomaron, como la promul­
gación de nuevas leyes, no tuvieron el éxito esperado quizás 
debido a la ignorancia de las autoridades respecto a la sociedad 
munda y a la situación en que ésta se encontraba. El acuerdo 
sobre posesiones bhuinhari de 1869 probó ser insatisfactorio, ya 
que fue justamente en las zonas que no se tomaron en cuenta: 
Khunti, Tamar, Bundu y Sonahatu, donde estalló la rebelión de 
Birsa. Sin embargo, gradualmente se fue comprendiendo que la 
situación de los munda requería ser estudiada con urgencia para 
resolverla. Se aceptó la necesidad de investigar los derechos de 

21 Birsa eligió a doce personas como sus discípulos, procedentes de to­
das las regiones del área munda. La fe en Birsa y las plegarias sustituyeron 
la veneración de los espíritus. Se consideró a Birsa como el "Nuevo Rey" 
que había llegado del cielo para establecerse por sí mismo en su reino y 
para proveer a los munda de todo lo que ambicionaban: victorias sobre 
sus enemigos y seguridad. Sus conceptos proféticos abarcaron el de la 
Creación del Mundo y de las Cuatro Edades, el Diluvio y la Destrucción, 
y el Advenimiento y la Resurrección. El severo control sobre la vida indi­
vidual y social fue un intento por conservar la pureza cultural en peligro 
de desaparecer. 

Las plegarias pueden realizarse en forma individual o colectiva, y su con­
tenido a veces alude directamente a los "enemigos" y a cómo serán des­
truidos. El pahan se reemplaza por el panches, que preside sobre la activi­
dad individual y social, controlándolas. El Birsaísmo prohibe mantener 
relaciones con gente de fuera de Ja comunidad, visitan templos hindúes o 
cristianos, aceptar comida de miembros de cualquiera de estas dos comu­
nidades y jugar por dinero. Recomienda el uso de ropas sencillas, jamás 
de color rojo, y prohibe el calzado de cuero. Los elementos esenciales son 
la pasta de sándalo, las sandalias de madera y el cordón sagrado, que pro­
porciona fortaleza a quien lo lleva, elementos que se considera que los han 
usado los antepasados durante la Satyayuga. Birsa atacó varias instituciones 
aldeanas como Ja danza en relación con festivales religiosos tradicionales; 
el Giti Ora por estar bajo la influencia de ideas hindúes y cristianas; las 
sarnas y los sasan. Dio gran importancia a la pureza ceremonial; las cere· 
monias y los rezos de purificación están en relación con todos los aspectos 
de Ja vida del birsaíta. Los matrimonios se efectúan con personas fuera del 
clan, y en lo posible entre miembros de distintas sectas: la bigamia está 
prohibida al igual que las uniones con cristianos o con miembros de otros 
grupos, bajo pena de expulsión de la fe. Los birsaítas generalmente tienen 
su propio sasan, separado del de los demás munda. 



160 SUSANA B. C. DEVALLE 

propiedad de los adivasi con el fin de que se registraran y se reco­
nocieran. Este fue el objetivo de las operaciones llevadas a cabo 
entre 1902 y 1910, que lograron resultados concretos como la 
abolición del trabajo forzado. Se declaró el propósito de conser­
var el sistema khuntkatti, reconocido por primera vez en forma 
legal en el Acta Corregida sobre Tenencias de 1903, por la cual 
el Deputy Commissioner podía decidir sobre la prohibición de 
ventas o la restricción de otras formas de transferencia de la 
tierra, y se aseguraron los derechos de propiedad. 

Todos los esfuerzos realizados hasta entonces en el terreno legal 
y administrativo dieron por resultado el Acta sobre Tenencias de 
Chota Nagpur de 1908, por medio de la cual se definieron legal­
mente las posesiones kuntkattidar y mundari kuntkattidar, y se 
reconoció la tierra dentro de los límites de la aldea como propie­
dad común de la familia aldeana y de los descendientes directos 
de los pobladores originales, y como bien inalienable. Se otorgó 
poder al Deputy Commissioner para expulsar a cualquier extraño 
que hubiera adquirido tierras en alguna de estas aldeas, y se esta­
blecieron limitaciones para la venta y transferencia de estas pro­
piedades. Estas provisiones legales fueron una gran ayuda si bien 
se habían hecho efectivas demasiado tarde, ya que quedaban 
pocas aldeas mundari kuntkatti intactas para entonces. Pero a pe­
sar de su promulgación, los prestamistas siguieron desarrollando 
su actividad en la zona y el despojo de tierras no se eliminó por 
completo. 

Junto con estas medidas legales hubo algunas innovaciones 
administrativas como el establecimiento de la Subdivisión de Gum­
la en 1902, y de la Subdivisión de Khunti en 1905, que facilita­
ron la administración de la justicia y el control directo del área 
munda. , 

El movimiento de Birsa contribuyó a que los adivasi de Chota 
Nagpur tomaran conciencia de su existencia como grupo en lucha 
por sus derechos y por una posición dentro del marco de la so­
ciedad india. Sin duda, los movimientos de carácter socio-religioso 
que lo sucedieron, sintieron su influencia y encontraron en él su 
inspiración. 



EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 161 

V. ANÁLISIS Y CONCLUSIONb~ 

El Ulgulan no ha sido un fenómeno aislado; se lo debe conside­
rar dentro de la serie de movimientos y rebeliones que tuvieron 
lugar en la región de Chota Nagpur en los que participaron di­
ferentes grupos tribales, afectados por problemas semejantes. Este 
fenómeno regional a su vez formó parte de uno más general que 
abarcó a los adivasi de la India desde fines del siglo xvrn hasta 
el primer tercio del presente siglo. Las razones fundamentales 
que llevaron al surgimiento de estos movimientos residen en la 
ruptura· del orden socioeconómico tradicional de los grupos afec­
tados, producida por un proceso paulatino de despojo y domina­
ción a manos de personas extrañas a la comunidad tribal. Los 
agentes de este proceso, en el caso de Chota Nagpur, fueron los 
hindúes y los musulmanes que se introdujeron en la zona. A los 
hindúes ávidos de tierras se unieron los comerciantes musulmanes. 
Ambos elementos no tardaron en penetrar en el corazón de la 
sociedad munda trastornándola y destruyendo su sistema tradi­
cional de tenencia de la tierra. La situación se agravó con el es­
tablecimiento de la administración británica que, ignorante y mal 
informada, tomó medidas que no resultaron eficaces y que con­
dujeron la mayoría de las veces a empeorar las condiciones. Con­
tribuyó indirectamente a la transformación del tipo de posesiones 
tradicionales de las sociedades tribales en propiedades individua­
les, que en su mayoría quedaron finalmente en manos de los 
dikus establecidos en la zona. La expropiación de las tierras se 
había desarrollado de acuerdo con un proceso lento pero cons­
tante y fue favorecida por la legislación británica según la cual 
la tierra se consideraba un bien transferible. La transferencia de la 
tierra era un concepto nuevo para los munda, y su práctica, fre­
cuente y fácil, conmocionó las bases de su organización económi­
ca. Éste ha sido uno de los factores más importantes que desen­
cadenaron los levantamientos ocurridos en toda el área desde fines 
del siglo xvrn. Las bases agrarias se mantuvieron constantes en las 
rebeliones de los grupos tribales de la zona a lo largo del siglo 
pasado. A veces, la acción se dirigió abiertamente a la solución 
de los problemas agrarios, como en el Movimiento Sardar; otras, 
el tema de la rebelión agraria persistió como un elemento sub-



162 SUSANA B. C. DEVALLE 

yacente para emerger a medida que el movimiento se desarrollaba 
y cobraba fuerzas, como en el Movimiento Birsaíta. 

Los cambios en el orden económico estuvieron acompañadós 
por el deterioro de las instituciones y autoridades tradicionales, 
remplazadas muchas veces por elementos ajenos traídos por los 
áikus. Los adivasi y los grupos de hindúes, de musulmanes y de 
funcionarios de la administración británica que más tarde entra­
ron en contacto con ellos, no se integraron, suscitándose continuos 
conflictos. Sin embargo, grupos no tribales asimilados al contexto 
ºcultural y subordinados económica y socialmente a los munda, 
jamás fueron objeto de agresión de los rebeldes. Estos grupos no 
tribales, conocidos como sadan, estaban integrados a las aldeas tri­
bales desde antes de la llegada de los zamindares y de los presta­
mistas a la región; trabajaban como tejedores, músicos y pesca­
dores, herreros, etc., y eran aceptados por los munda como parte 
de su sociedad. En el Ulgulan se absorbieron elementos hinduistas 
y cristianos, y de ello resultó un sincretismo religioso y cultural 
que más tarde se esgrimió como arma contra hindúes y cristianos. 

Una tradición milenaria y de rebelión constituye el trasfondo 
que da sentido al Ulgulan, un producto más de tantos levanta­
mientos fracasados que se habían desarrollado en el área. El Mo­
vimiento Birsaíta no fue un fenómeno nuevo. Los grupos tribales 
<le la región se habían levantado repetidas veces desde finales del 
siglo XVIII sin lograr sus propósitos y sólo esperaban una ocasión 

·apropiada para intentarlo nuevamente; a menudo, distintos grupos 
se unieron en un solo movimiento con una meta común. Estos 
movimientos presentaron con frecuencia características milena­
rias y mesiánicas. No es de extrañar que se reconociera a Birsa 
como el mesías y que posteriormente fuera aceptado como líder, 
ya que su pueblo estaba ansioso por encontrar a quien interpre­
tara sus aspiraciones y tuviera la habilidad de organizarlos y lle­
varlos a la acción. A través del lenguaje milenario empleado por 
Birsa y por otros líderes de movimientos semejantes, se interpre­
taron la situación y los acontecimientos del momento de acuerdo 
ºcon el pensamiento tradicional. Al estudiar el Ulgulan conviene 
tener en cuenta las estructuras míticas que hicieron posible el 
pensamiento milenario que lo ha animado, en especial la cate­
goría de tiempo, y específicamente el tiempo mítico. En el caso 



EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 163 

del milenarismo, el milenio señala el fin de un tiempo que puede­
determinar el comienzo de otro. En el mesianismo, la aparición 
del mesías indica que se está viviendo un momento diferenter 
señala la llegada de un tiempo de salvación y de renovación. Las 
catástrofes, el caos, son signos de que un tiempo ya ha transcu­
rrido y ha llegado el momento de instaurar uno nuevo. Se regresa 
al Caos original para iniciar una nueva Creación. Hay una nece­
sidad de verificar esta regeneración periódica total: la disolución 
del mundo, representado por la comunidad, para desechar con 
él los sufrimientos, la muerte, la inseguridad, los errores que se 
han cometido, y recrear un mundo nuevo, seguro y prístino como 
aquél de los Comienzos. El momento de la crisis es aquél en que 
convergen el tiempo mítico y el histórico. Para explicarlo se utili­
zaron tanto elementos míticos como "racionales". Las soluciones 
propuestas conservaron el matiz mítico, pero en ellas se manifes­
taron con mayor fuerza los objetivos más "realistas" o más "con­
cretos", si así pueden llamarse. Se intentaba volver al pasado para 
concretarlo en el futuro: la paradoja del pensamiento milenario. 
De allí su "estaticidad dinámica", el volver sobre sí mismo para 
proyectarse hacia adelante. 

El Movimiento Birsaíta comenzó siendo un movimiento de re­
sistencia al cambio, luego de un primer momento en que se trató­
de evitar el contacto y los munda se retiraron hacia el este. Cuan­
do dio comienzo la resistencia, las relaciones existentes entre el 
grupo y la sociedad dominante introducida en la zona imposibili­
taron cualquier forma de protesta, y quedaron como únicos cami­
nos para expresarla la rebelión y la violencia. En el caso munda 
los canales de expresión "legales" ya se habían probado y sólo se 
encontró el fracaso, como había ocurrido con el Movimiento Sar­
dar. El cierre de estas "vías legales" de expresión, justificó el uso 
de otra: la rebelión, que por la fuerza de las circunstancias y 
comprobada la inutilidad de otros medios, alcanzó legitimidad 
a los ojos de los munda. 

Esta primera etapa, por lo tanto, se desarrolló cuando el grupo· 
munda tomó conciencia de la existencia del grupo extranjero como· 
entidad a la cual era posible oponerse. Ambas partes consideraron 
impracticable cualquier tipo de adaptación, idea que se comprueba 
con el tipo de relación que existió entre ellos: el grupo extranjer<> 



164 SUSANA B. C. DEVALLE 

intentó imponer su dominio, el grupo nativo se resistió a la sub­
ordinación aunque sin éxito, ya que en lo económico era explo­
tado intensamente y en lo social había sido humillado al punto de 
tener que soportar el ataque a instituciones tradicionalmente res­
petadas y que constituían los pilares de su organización social. 
Así pues, la integración de las sociedades en contacto no existía 
ni se facilitaba, se trataba de evitar manteniéndose rígidamente 
los niveles de dominio y subordinación. La sociedad subordinada 
no tendió, porque no lo deseaba, a la emulación. Por lo contrario, 
se volvió sobre sí misma para buscar las fuerzas con que com­
batir al grupo dominante. Entonces acudieron a las misiones cris­
tianas en busca de apoyo, pero cuando los esfuerzos que realizaron 
los misioneros resultaron infructuosos, los adivasi los abandonaron 
para recurrir a los abogados de Calcuta, cuya acción tampoco fue 
efectiva. Durante esta primera etapa, el movimiento era de carác­
ter religioso. Comenzó por ser reformista, enfatizando sobre la 
fe en el dios único y su mensajero, desdeñando el culto de los 
bongas y la confianza que se depositaba en los intermediarios 
tradicionales entre los hombres y lo sagrado, y estableciendo un 
nuevo código de conducta. Se intentó "depurar" y corregir el sis­
tema de creencias tradicionales. La actitud de "revalorización" 
permaneció latente hasta 1899 y se desarrolló al mismo tiempo 
que el movimiento. 

Se intentó restaurar "la pureza de la raza'', del grupo munda 
(en cierto sentido, de la humanidad), rechazándose los elementos 
.extranjeros, y se buscó la esencia del pueblo munda en los orí­
genes. La meta fue "recuperar el reino" perdido, aunque no defi­
nitivamente, ya que bastaba con regresar, con recuperar sus ele­
mentos para volver a instaurarlo, esta vez para siempre. 

A partir de mediados de 1895, el carácter agrario, latente hasta 
entonces, comenzó a manifestarse, y el movimiento fue adqui­
riendo matices políticos. Entonces entraron francamente en escena 
los sardar, instigando constantemente a los birsaítas para que 
actuaran. Dado que los participantes tanto del Movimiento Sardar 
.como del Movimiento Birsaíta tenían los mismos motivos y metas 
para la rebelión: el descontento frente a los problemas agrarios 
y su solución, y recordando el papel que Birsa había desarrollado 
.como agitador en el primero, es fácil entender esta alianza. Lo 



EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 165 

que faltaba a los sardar, un programa político, lo _¿roporcionó 
Birsa. Las metas que se .establecieron, aunque algo vagas, deter­
minaban la fundación del "reino munda" con Birsa al frente; la 
desobediencia total a las autoridades, y la eliminación de las ren­
tas sobre la tierra. El movimiento rechazó el orden establecido 
y especialmente al Estado, en la persona de sus representantes. 

Se proponía un cambio total; se aspiraba a una independencia 
completa tanto religiosa como política. Las modificaciones en el 
aspecto agrario vinieron a cumplir con un viejo deseo por el cual 
ya habían luchado los sardar. Entre 1895 y 1899, los fines del 
movimiento y los medios que se pensaba emplear para lograrlos, 
cambiaron lentamente hasta que en 1899 dio comienzo la fase 
de "revalorización" unida a la política. Al visitar los lugares an­
cestrales los munda recuperaron los elementos que consideraban 
parte de su cultura tradicional. El primer paso estaba dado y ya 
podían emprender la lucha política para recuperar "el reino" 
y la antigua y verdadera religión, siguiendo el pensamiento de 
Birsa. El empuje de la lucha se detendría con la represión de Sail 
Rakab, y tras esta derrota el movimiento no volvería a recuperarse. 
En la última etapa el carácter religioso se había ido desvaneciendo 
gradualmente, en tanto que los fines políticos se hacían más im­
portantes e inmediatos. El choque con las autoridades tuvo sus 
raíces en el afán de eliminar a los protectores de sus enemigos 
directos, los dikus, contra quienes seguramente se hubiera dirigido 
la ofensiva de haber continuado el movimiento. Birsa quizá se 
dejó arrastrar por los deseos de acción rápida y violenta de sus 
adeptos, entre los cuales los sardar habían sido los más entusias­
tas; posiblemente no pudo convencerlos para que usaran otros me­
dios. Favoreció el empleo de "las armas religiosas", que siempre 
consideró las más eficaces y estaba convencido de que la violen­
cia los !labía precipitado al fracaso. 

El birsaísmo, de movimiento predominantemente religioso pasó 
a desarrollarse como movimiento po_lítico, y después de la derro­
ta, en forma gradual, fue perdiendo este carácter para conservar 
sólo el religioso, que perdura actualmente en las tres subsectas. 

Consideramos ahora a Birsa como líder religioso y secular del 
movimiento, surgiendo después de que los sardar fracasaron de­
bido a su falta de organización. La búsqueda de un líder que 



166 SUSANA B. C. DEVALLE 

compartiera las aspiraciones de los munda se vería satisfecha 
finalmente con el "advenimiento" de Birsa, un hombre de su pro­
pio pueblo. Inteligente, educado en escuelas de las misiones, con 
cualidades carismáticas, conocido por el poder que la divinidad 
le había otorgado, buen organizador, Birsa era el indicado para 
guiar a los munda en la lucha por la recuperación de su "reino" 
perdido, es decir, para rescatar el orden tradicional amenazado 
con la desintegración. El podría solucionar de manera definitiva 
los problemas ocasionados por la ruptura del sistema agrario y 
el impacto de culturas ajenas. 

De predicador y líder religioso Birsa pasaría a manifestarse 
como líder político y sus fines, sin perder el aspecto religioso, 
llegarían a ser fines políticos. Asimismo, a pesar de haber reco­
mendado desde un principio los medios no violentos para la lucha, 
terminaría aceptando, un poco por la fuerza de las circunstancias, 
la violencia que preferían sus adeptos. 

Birsa se identificó con las aspiraciones de su pueblo. Expresó 
su rebeldía !rente a la situación crítica por la que estaban pasando, 
satisfizo los anhelos de los munda que buscaban un guía que 
comprendiera sus problemas y los llevara al triunfo. Birsa transmi­
tió el mensaje y formó parte del propio mensaje que los munda 
esperaban oír; representó los valores por los que luchaba su 
pueblo y ofreció un camino para que éstos llegaran a realizarse, 
concretándolo en la acción, acción que encontraría sus fundamen­
tos en las ideas que había expuesto. El líder transformaría los 
deseos vagos de sus adeptos en fines concretos, hacia los cuales 
dirigirse, y en valores que justificarían la acción. Se observa en 
este caso que la relación entre el líder y los adeptos es una relación 
dinámica. El líder y su mensaje no son aceptados pasivamente. El 
mensaje debe traducir las aspiraciones de los posibles adeptos a 
términos reales, y las metas y los medios para alcanzarlas deben 
establecerse claramente. La posición del líder como tal depende 
totalmente de que se le acepte; si esta condición no se da jamás 
podrá alcanzar esa categoría. Esta interacción entre líder y segui­
dores se basa en la lealtad, en la existencia de aspiraciones comu­
nes y especialmente en la fe, basada en la acción efectiva. El 
fracaso no trae como consecuencia necesariamente el desvaneci­
miento de la fe, sino que por lo general se entiende como la última 



EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 167 

prueba que legitima al líder y su manera de actuar. Es el caso de 
su sufrimiento en manos de los opresores (persecución, cárcel) 
que siempre es sufrimiento por los demás, y del martirio (la muer­
te del líder por la causa de su pueblo). 

Birsa fue un hombre fuera de lo común; el resto de la comuni­
dad lo intuía como alguien diferente. Pero fue su prédica, impor­
tante exclusivamente para aquellos a quienes iba dirigido el men­
saje, lo que en última instancia lo señaló como el guía. Este 
mensaje proporcionó los fundamentos para la acción que el grupo 
tomaría ante la situación que se le presentaba. El mismo momento 
que se estaba viviendo facilitó que una persona como Birsa, 
influido por las ideas que había recogido en las misiones, su 
contacto con gente de otros cultos y su participación en el Mo­
vimiento Sardar, fuera reconocido y aceptado por los munda, 
ansiosos de encontrar un líder. Esto no quiere decir que su grupo 
le obligara a desempeñar la tarea del liderazgo pues fue él mismo 
quien se prestó a ello. Sin embargo, se puede observar que la 
fuerza de los adeptos llegó a imponerse a la suya, ya que si bien 
se acataron sus órdenes y se respetaron sus consejos, a medida 
que avanzaba el movimiento la presión de los birsaítas para des­
arrollar una acción violenta no le permitió continuar defendiendo 
la aplicación de los medios pacíficos; el movimiento se escapaba 
de sus manos y sólo aceptando este cambio pudo continuar diri­
giéndolo. En esta circunstancia se observa que hubo una corres­
pondencia constante entre uno y otros. Sin Birsa (sin un líder) los 
munda no se hubieran levantado entonces; sin los birsaítas, Birsa 
y su mensaje no hubieran tenido sentido. Birsa es no sólo el 
símbolo de un momento en la historia del pueblo munda, sino 
que fue también el portador de un mensaje apropiado para la 
situación que brindaba soluciones; es el representante de las as• 
piraciones insatisfechas de su pueblo. Como catalizador, convirtió 
en acción la solidaridad potencial de un pueblo, acción que 
finalmente se orientó hacia metas políticas. 

La llegada del mesías anuncia la conclusión de un ciclo de 
continuas recreaciones, si nos ubicamos en el plano mítico. En 
otro plano, ocurre algo semejante; el líder propone soluciones 
definitivas: desterrar por completo y para siempre los problemas 
que aquejan a su pueblo. Una sociedad cerrada como era la 



168 SUSANA B. C. DEVALLE 

munda antes de que pesara sobre ella la actividad de hindúes, 
musulmanes y misioneros, cuando sobreviene la crisis y son sa­
cudidas sus estructuras propone una solución basada en la edifi­
cación de otra sociedad cerrada, el "Nuevo Reino", hecho por 
y para los birsaítas, que se librarían así de toda amenaza exterior. 
En un mundo en donde reina la inseguridad, sujeto a la acción 
de fuerzas destructivas y a la frustración frente a situaciones de 
sumisión o subordinación al poder de quien llega a dominar; o 
donde se manifiesta la acción de fuerzas naturales, económicas, 
sociales o políticas que no es posible controlar o comprender, el 
hombre cuyo mundo se encuentra amenazado debe tomar una 
decisión: actuar y tratar de superar la crisis, o bien permanecer 
pasivo, sin ver posibilidades de superar la situación crítica, eva­
diéndose de la existencia. Los birsaítas enfrentaron la crisis según 
los valores que les proporcionaba su propia tradición y los que 
había establecido Birsa, tamiz por el que pasaron las ideas tradi­
cionales, las hinduistas y las cristianas. No fueron sujetos pasivos 
en la crisis, se rebelaron contra los elementos que la habían desen­
cadenado y trataron de alcanzar una solución definitiva. A un 
mundo inestable y en el cual no existían garantías opusieron el 
ideal de un nuevo mundo seguro, cerrado, protegido por un com­
plejo religioso, el birsaísmo, sin el cual este nuevo mundo no 
podría existir, y lucharon por hacerlo real. El aspecto religioso es 
el primero que se puede observar cuando nos ponemos a consi­
derar este movimiento y es uno de los más importantes, ya que 
representa el canal de expresión de la protesta y la única vía posi­
ble que había quedado abierta para manifestar las angustias, las 
ansiedades y las aspiraciones del pueblo en crisis. Este carácter 
religioso que envolvió y justificó a la rebelión, gracias al cual ésta 
pudo surgir y progresar, aunque se fue perdiendo paulatinamente 
para dejar aflorar otros aspectos, jamás llegó a desvanecerse por 
completo. En este trasfondo religioso se trataron de buscar los 
elementos que dieran validez a las acciones y las metas de los bir­
saítas. 

El Movimiento Birsaíta tuvo raíces agrarias, característica que 
compartió con su predecesor, el Movimiento Sardar. La ruptura 
de la economía tribal y la consecuente desintegración de la vida 
sociocultural llevó a los munda a esforzarse por construir, o re-



EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 169 

construir, una cultura más satisfactoria. La aplicación de la legis­
lación británica, que permitía el traspaso de las tierras, atentó 
contra una parte importante de su herencia cultural, la tierra, a 
la cual se sentían unidos por el sentimiento de pertenencia legí­
tima basada en la tradición. Separados de ella perdían su identi­
dad, dejaban en manos de personas que no sabrían respetarlos 
el cementerio que albergaba los restos de sus antepasados y los 
bosquecillos sagrados. Los raiyats, a quienes el nuevo sistema 
judicial no favorecía, no pudieron evitar por medios legales que 
los prestamistas y los terratenientes se adueñaran de sus pose· 
siones. Como resultado de la actividad de los elementos extraños 
a la comunidad que se venía desarrollando desde hacía tiempo, la 
vida económica de los aborígenes se vio afectada en todos sus 
aspectos. Los derechos de los descendientes de los pobladores 
originales ya no eran válidos y no podían defenderse en las Cortes. 
El proceso que había comenzado con el establecimiento de un 
raja entre los munda y que produjo la aparición de los distintos 
tipos de tenencia de la tierra, así como un cambio de actitud de 
algunos khuntkattidars que comenzaron a considerar ciertas por­
ciones de las tierras comunales de la aldea como propias, terminó 
por desintegrar la mayoría de las aldeas de tipo mundari khunt­
katti. Se había salvado sólo una extensión reducida que todavía 
poseían los descendientes de los primeros pobladores, de acuerdo 
con el derecho tradicional. En el proceso, también fueron afec­
tados otros miembros de las comunidades. Las industrias aldeanas 
desaparecieron dejando a los artesanos sin trabajo; la mano de 
obra se depreció y muchos se vieron obligados a emigrar en busca 
de trabajo a las plantaciones de índigo y de té. Las leyes de he­
rencia tradicionales, especialmente respecto a la tierra, el bien 
más importante que se podía legar, ya no eran aplicables. La 
llegada de los zamindares perturbó seriamente el orden social, 
afectando en particular a los representantes de la autoridad; se 
atacó duramente al consejo aldeano (panchayat), y se hizo todo 
lo posible para evitar que se reuniera. Aquéllos que se desempe­
ñaban como munda, mahato o pahan sufrieron grandes presiones 
y fueron obligados a aceptar las órdenes de los zamindares, que 
no toleraban que los adivasi se gobernaran libremente. A pesar de 
estos inconvenientes el panchayat siguió conservando su fuerza y, 



170 SUSANA B. C. DEVALLE 

posteriormente, los parha panchayat llegaron a ser los centros de 
la actividad política. 

La acción de los birsaítas se volcó contra los dikus y contra las 
autoridades británicas. Se advierte aquí claramente la influencia 
de los sardar, sin embargo también hay que tener en cuenta las 
diferencias que existen entre ellos. El carácter del Movimiento 
Sardar era esencialmente político; fue ante todo antibritánico y 
orientado en especial contra los dikus y los intermediarios. Birsa, 
como neo-sardar, desilusionado de los medios que habían defen­
dido los sardar para alcanzar sus metas, no siguió estrictamente 
esta línea y, si bien fue también antibritánico, puso mayor énfasis 
en la oposición a los misioneros, quiso una independencia tanto 
política como religiosa para su pueblo. Encabezó un movimiento 
de independencia completa en todos los aspectos; en el religioso 
propugnaba el establecimiento de un código ético-religioso y un 
modelo de conducta; en el político, la fundación de un "reino" 
gobernado exclusivamente por los munda, sin intromisión de ele­
mentos extraños. El birsaísmo se presenta por lo tanto no como 
una forma de escapismo, sino como un movimiento en busca de 
nuevos caminos para la expresión y para la acción que lleven a la 
satisfacción de aspiraciones concretas. Los medios y los fines reli­
giosos y políticos fueron inseparables; en las últimas etapas del 
movimiento se olvidaron las diferencias religiosas entre los munda 
cristianos y no cristianos, para lograr la unión de todos los miem­
bros de la comunidad en la lucha por ideales comunes. El mo­
vimiento sólo abarcó a la sociedad munda y, hasta cierto punto, 
a los grupos vecinos. Se luchó por reinstaurar el orden en el 
mundo, es decir, el mundo conocido, el mundo cotidiano, un mun­
do muy concreto y que había que salvar. ¿Cómo intentaron sal­
varlo? En un primer momento el arma fue la religión, que ya 
había sido empleada sin éxito por los sardar; luego los birsaítas 
esgrimieron su cultura como arma en la lucha. Si al principio 
consideraron suficientes los medios religiosos, el mismo movi­
miento en su desarrollo demostró sus limitaciones. Que el movi­
miento haya sido religioso, carácter más o menos atenuado según 
las circunstancias, no quiere decir que no fuera violento. Abier­
tamente, la violencia fue la forma de lucha una vez que el movi­
miento se consolidó y tuvo una buena organización. Evidentemen-



EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 171 

te, después de las experiencias de los sardar y de los intentos 
repetidos de encontrar soluciones por medios legales sin ningún 
éxito, el único camino posible para la protesta y para dar a co­
nocer la situación y modificarla, fue la violencia. Aunque tam­
bién esta táctica llevó al fracaso, al menos logró llamar la atención 
de las autoridades que, de un modo insuficiente y demasiado 
tarde, trataron de aliviar la situación mediante cierto número de 
medidas oficiales para proteger las posesiones de los adivasi, mu­
chas de ellas ya prácticamente irrecuperables. 

Los munda lucharon por su tierra, por el bienestar de su pue­
blo, por su tradición. El sentimiento antibritánico que animó a 
los birsaítas no fue la única característica del movimiento, su 
objetivo fue la expulsión de todos los extranjeros de su tierra, 
tanto ingleses como hindúes y musulmanes. Sin embargo, algunos 
nacionalistas indios llegaron a considerar a Birsa como un patrio­
ta excepcional y uno de los primeros que luchó por la indepen­
dencia de la India. Calificar al Movimiento Birsaíta como nacio­
nalista parece exagerado si se toman en cuenta sus objetivos 
concretos y su extensión. S.P. Sinha 28 señaló: "Es extraño que 
mucho antes que Mahatma Gandhi pudiera dar a los indios las 
armas del satyagraha y el ahimsa, los poco sofisticados mundas 
de las montañas actuaron como pioneros del movimiento revolu­
cionario no violento para liberar al país de la opresión de zamin­
dares, padris y sarkar." No compartimos su opinión en cuanto 
al uso de tácticas no violentas; aunque su líder las propició, no 
fueron las que emplearon sus adeptos. Pero en relación a su des­
empeño como "pioneros" del movimiento de liberación, cabría 
aquí hacer algunas consideraciones. Como menciona S. Singh 29 

el énfasis en el pasado, el intento de producir reformas sociales y 
purificar la cultura, acercan este movimiento al Hindu Reviva/. 
El carácter antibritánico estuvo presente en el Ulgulan y volvió 
a manifestarse en el Movimiento Tana Bhagat, en el cual parti­
ciparon algunos birsaítas. Los movimientos tribales antibritánicos 
se desarrollaron aislados del movimiento nacional, pero los más 

2s S. P. Sinha, ''The First Birsaite Uprising, 1895", lournal of Bihar 
Research Society, enero-diciembre, 1959, Vol. XLV, parte 1-IV, p. 402. 
Cit. por S. Singh, op. cit., "Notas y referencias", p. 2. 

29 S. Singh, op. cit., p. 200. 



172 SUSANA B. C. DEVALLE 

tardíos comenzaron a reconocer a Gandhi como líder. Así, los 
participantes del movimiento de los ho, dirigido por Haribaba 
en los años treinta, creían que su líder era un discípulo de 
Gandhi. También, una canción birsaíta, difícil de fechar, recono­
ce que: "[ ... ] Gandhi nació por el svaraj. Birsa ha llegado para 
levantar a los munda". 

Es difícil saber hasta qué punto estos movimientos tribales pu­
dieron haber sido absorbidos por el movimiento nacionalista. 
Algunos misioneros, algunos abogados como Jacob, amigo de los 
sardar y enérgico defensor de los munda durante sus juicios, así 
como periodistas de Calcuta, defendieron de una u otra manera 
a los birsaítas frente a la actitud de la policía y de los represen­
tantes de la justicia. Las sentencias que se dictaron en los juicios 
de los birsaítas y los sardar fueron más severas de lo que corres­
pondía. A pesar de la escasa evidencia, el fiscal trató de esta­
blecer por todos los medios que el movimiento había sido una 
conspiración con el fin de derrocar al gobierno y fundar un reino 
munda. Los testigos establecieron que Birsa había dicho: "Los 
hakim dan decretos a los zamindares y a los thikadares y prestan 
oídos sordos a lo que a nosotros nos urge. Todos ustedes deben 
preparar arcos y flechas el día del festival cristiano en Pous y 
dirigir sus flechas contra cada una de las mandali. Cuando esto 
~e haga vendrá seguramente la gente del gobierno y entonces 
nosotros la mataremos. El Raj es mío y no del hakim; mataré a 
todos desde una distancia de diez koses. Mataremos a los zamin­
dares y a los thikadares, en primer lugar, y luego iremos a Ranchi 
y mataremos a los hakim y los echaremos del país." (Telis Mun­
da, hijo de Burgi Munda de Balo, cultivador de la thana de 
Khunti.) 30 

Así como algunos trataron de ver al Ulgulan como un movi­
miento esencialmente político, otros dieron más importancia a su 
carácter agrario. Los periódicos indios consideraron que se había 
dirigido contra los misioneros y el gobierno y no contra los za­
mindares, ya que ningún zamindar o diku había sido agredido. 
En Inglaterra, en tanto, se lo vio como movimiento agrario que 
fue adoptando forma religiosa. Pero, tanto los birsaítas como los 

ªº Bengalee, 21 de julio de 1900, p. 6, Cit. por S. Singh., op. cit., Ap. 
E, p. 88. 



EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 173 

sardar después de 1890 pensaron en convencer primero a su gente 
y luego a los dikus, a los que se arrojaría de la región de no 
plegarse al movimiento. La preocupación central fue, en última 
instancia, la administración británica que permitía la actividad 
de los dikus opresores. De ahí el énfasis puesto en la instauración 
del Reino de Birsa. Birsa, al parecer, había dicho: "Cuando lle­
gue a Delhi [ ... ] aplaudiréis y os regocijaréis y llevaréis vuestra 
vida con felicidad. Nuestra victoria está asegurada. Nadie más 
obtendrá el trono de Delhi y se sentará en él." 31 Como testimonio 
del fuerte sentimiento antibritánico quedan las plegarias de los 
birsaítas ("¡sean los ingleses derrotados!"), las canciones de los 
munda ("arrojaremos a los hombres blancos de nuestra tierra") 
y el manuscrito del birsaíta Bharmi Munda que relata el movi­
miento ("Para que la tierra sea [otra vez] santa sacrificaremos un 
macho cabrío blanco [los europeos]. Un día haremos correr su 
sangre [ ... ] Su vida y su sangre no pueden ser aceptados en nues­
tra raza"). 

Los cambios importantes que trajo el siglo XIX a la región de 
Chota Nagpur y que incidirían profundamente sobre las estruc­
turas socioeconómicas fueron explicados por los adivasi de acuer­
do con su forma de pensar. Para ellos el mundo se derrumbaba 
en el apocalipsis. Frente a la situación del momento y a los 
acontecimientos que suponían no tardarían en sobrevenir, se orga­
nizaron y lucharon por conservar su sociedad tradicional, opo­
niendo resistencia al cambio, tratando de recrearla de modo que 
estuviera de acuerdo con una nueva realidad. 

En este sentido, el conflicto que se manifestaba entre la socie­
dad nativa y las nuevas influencias, tuvo un aspecto positivo: 
transformar a una comunidad desorganizada por la transcultura­
ción en una que se organizaba para resistir, y que podría llegar 
finalmente a reajustarse a las nuevas condiciones para conservar 
su integridad y sobrevivir como entidad diferenciada. Un proceso 
de transculturación violento y desfavorable como el que sufrieron 
los munda en esa época, obligó a éstos a adoptar una actitud, a 
enfrentarlo y a buscar soluciones en conjunto. De este modo, los 
conflictos provocados por el cambio llegaron a ser fuerzas inte-

s 1 M. G. Hallet, Bihar and Orissa District Gazetteers; Ranchi, Govt. 
Printing, Bihar y Orissa, Patna, 1917. Cit. por S. Singh, op. cit., p. 164. 



174 SUSANA B. C. DEVALLE 

gradras, que llevaron a estas sociedades a adquirir conciencia de 
grupo y a desarrollar el sentimiento de solidaridad, sentimiento 
que sólo se pone a prueba en momentos de crisis. Esta solida­
ridad, que en otras circunstancias se hubiera referido exclusiva­
mente al grupo munda, se hizo más amplia abarcando a tribus 
vecinas con las que se compartían problemas similares. 

Estos movimientos tienen su razón de ser en el proceso de 
transculturación como lazo de unión entre la Pequeña y la Gran 
Tradición de la India; representan un intento por formar una 
nueva sociedad, que de hecho se concreta a través del sincretismo 
cultural. Grupos que funcionaban con los elementos de su cul­
tura tradicional comenzaron a adoptar rasgos de las tradiciones 
hinduísta y cristiana, resultando de ello una sociedad en la cual 
tenía parte lo tradicional y lo nuevo, pero configurada de manera 
diferente. Si bien el sincretismo cultural sólo se verificó de manera 
parcial, los grupos nativos, por propia iniciativa, principiaron el 
proceso de adopción de ciertos rasgos culturales, aunque no fuera 
más que para emplearlos en combatir a la sociedad a la cual estos 
rasgos pertenecían. 

El fracaso de estos movimientos es sólo aparente. No impide 
que continúe la tradición de rebelión mientras persisten los pro­
blemas que los desencadenan, por lo contrario, hace que se 
adquieran nuevas· fuerzas para la lucha. En el caso munda este 
desarrollo siguió su curso hasta principios del siglo xx, pero luego 
del Ulgulan se detuvo; este grupo no produjo otros movimien­
tos de tal carácter que lo continuaran. Sin embargo, su influencia 
se hizo notar a lo largo de la historia de Chota N agpur antes de la 
Independencia en los movimientos políticos tribales. Un siglo de 
rebeliones contribuyó a que se lograra la cohesión social del grupo 
que en este caso, al parecer, ha sido un efecto pasajero pues se 
observa que todavía la sociedad munda carece de esta cohesión. 
El Ulgulan no pudo evitar la ruptura del orden agrario y sólo 
aseguró la permanencia del sistema khuntkatti en algunas aldeas, 
contribuyendo también a la creación de unidades administrativas 
más convenientes. Pero todas las soluciones resultaron ser de 
alcance temporal limitado, a pesar de los deseos de un cambio 
total. Por la fuerza de las circunstancias el movimiento que era 
revolucionario, ya que proponía cambios totales, sólo llegó a con-



EL MOVIMIENTO BIRSAÍTA 175 

cretar parcialmente algunas reformas. Sin embargo, no por ello 
pierde su importancia ya que dejó un precedente de unidad en 
el grupo y la conciencia de que éste podría actuar como un todo 
en situaciones que demandaran una respuesta cuyas consecuencias 
afectarían a todos sus miembros por igual. Un movimiento de esta 
naturaleza y sus resultados llevó a considerar la eficacia de los 
métodos que se habían empleado y a adquirir nuevos recursos 
para la acción. Así, ideologías rudimentarias van abriendo ca­
mino para la formación de una conciencia política. La visión del 
mundo se hizo más amplia, cambiaron las concepciones que se 
tenían sobre las relaciones con otros grupos, tanto tribales como 
no tribales. 

En sociedades bajo condiciones de desorganización social como 
las que enfrentaron los munda a lo largo de un siglo, estos mo­
vimientos representan el intento por establecer un nuevo sistema 
social exclusivo y cerrado, 32 y por reemplazar el orden moral 
tradicional destruido por un orden moral nuevo. La cohesión 
social se manifiesta con mayor fuerza durante el periodo de rebe­
lión y mientras subsisten problemas concretos que demandan una 
solución inmediata. 

El birsaísmo permite conocer cómo ha comenzado el proceso 
de modernización en los grupos tribales de India, tal como se ha 
verificado en uno de ellos. En el caso munda podemos observar 
la reacción ante los primeros cambios y contactos con elementos 
ajenos a su cultura que iniciarían el proceso de destribalización, 
acentuado y acelerado luego con la industrialización y la urbani­
zación. En qué medida estos dos procesos influyeron sobre la 
vida de estos grupos; cómo se han adaptado a las condiciones 
cambiantes, especialmente al emigrar a los grandes centros in­
dustriales y a las ciudades; qué cambios se han producido en los 
patrones sociales, económicos y en el sistema de valores; cuáles 
son ahora sus canales de expresión y cuál es el desempeño y la 
importancia de estos grupos en la esfera política tanto regional 
como nacional, son aspectos que han de considerarse en un estu­
dio que se realizará en un futuro próximo. 

32 En este caso no se cumple la afirmación de Edward Jay, op. cit., 
según la cual este nuevo sistema abarcaría tanto a la sociedad hindú como 
a las sociedades tribales. 



A
ñ

o
 

17
89

 
17

96
(-

17
98

) 
17

97
 

18
07

 
18

11
 

18
12

 
18

19
(-

18
20

) 
18

31
 

18
32

 
18

54
 

18
55

(-
18

57
) 

18
58

(-
18

90
) 

R
E

B
E

L
IO

N
E

S
 D

E
 

L
O

S 
G

R
U

P
O

S
 T

R
IB

A
L

E
S

 
D

E
 

C
H

O
T

A
 N

A
G

P
U

R
 

N
om

br
e 

G
ru

po
s 

pa
rt

ic
ip

an
te

s 
L

íd
er

es
 

M
un

da
 (

T
am

ar
) 

M
un

da
 

(R
ah

e 
y 

Si
ll

i)
 

M
un

da
 

B
is

hu
n 

M
an

ki
 

* 
M

un
da

 
D

uk
an

 S
ha

hi
 

M
an

ki
 

M
un

da
 

M
un

da
 

(R
ah

e)
 

M
un

da
, 

or
ao

n 
R

ud
u 

y 
K

on
ta

 
M

un
da

 
In

su
rr

ec
ci

ón
 K

ol
 

M
un

da
, 

or
ao

n,
 

ho
 .
..

..
..

..
..

..
..

..
..

..
..

..
..

..
. 

B
ud

dh
o 

B
ha

ga
t 

de
 

S
il

li
ga

on
(-

18
38

) 
R

eb
el

ió
n 

B
hu

m
ij 

* *
 

B
hu

m
ij 

G
an

ga
 

N
ar

ai
n 

S
an

 ta
l 

B
ir

 
Si

ng
h 

R
eb

el
ió

n 
S

an
ta

l*
**

 
S

an
 ta

l 
Si

do
 y

 
K

an
hu

; 
C

ha
nd

u 
y 

B
ha

ir
ab

 
M

ov
im

ie
nt

o 
S

ar
da

r 
( S

ar
da

ri
 L

ar
ai

 o
 

M
ul

ku
i 

L
ar

ai
) 

M
un

da
 

.....
 

-..
:i 

O
\ 

C
ll e:: C
ll >
 z >
 

!:11
 r o tr.

I ~ J:"
' 

J:"
' 

tr.
I 



18
71

 
18

80
 

18
91

 
18

95
(-

19
00

) 

18
95

-1
90

0 
19

14
 

19
15

 

19
30

 

M
ov

im
ie

nt
o 

K
he

rw
ar

 
M

ov
im

ie
nt

o 
K

he
rw

ar
 

M
ov

im
ie

nt
o 

K
he

rw
ar

 
M

ov
im

ie
nt

o 
B

ir
sa

ít
a 

(U
lg

ul
an

) 

K
ur

uk
h 

D
ha

rm
 

M
ov

im
ie

nt
o 

T
an

a 
B

ha
ga

t 
M

ov
im

ie
nt

o 
B

hu
m

ij 
K

sh
at

ri
ya

 
M

ov
im

ie
nt

o 
K

he
rw

ar
 

S
an

ta
l, 

m
un

da
 

(s
ar

da
r)

 
S

an
 ta

l 
Sa

nt
a!

, 
or

ao
n 

M
un

da
 

(i
nc

lu
yó

 s
ar

da
r)

, 
or

ao
n 

(1
89

6)
 

O
ra

on
 

O
ra

on
 

B
hu

m
ij 

S
an

ta
l 

(G
um

ia
) 

N
O

T
A

: 
Só

lo
 s

e 
ti

en
en

 d
at

os
 s

ob
re

 e
l 

nú
m

er
o 

de
 p

ar
ti

ci
pa

nt
es

 e
n 

tr
es

 c
as

os
: 

* 
50

0 
in

di
vi

du
os

. 
* *

 3
 0

00
 

in
di

vi
du

os
, 

po
r 

lo
 m

en
os

. 
**

* 
L

as
 f

ue
nt

es
 i

nd
ic

an
 d

es
de

 6
 0

00
 a

 
30

 0
00

 i
nd

iv
id

uo
s.

 

B
ha

gr
it

 d
e 

T
al

di
ha

 
D

ub
ia

 
G

os
ai

n 

B
ir

sa
 

M
un

da
 

V
ar

io
s 

bh
ag

at
s 

Ja
tr

a;
 S

ib
u 

B
ha

ga
t 

de
 M

an
da

r;
 B

al
ra

m
 

B
ha

ga
t; 

D
ev

am
an

ia
 

V
ar

io
s 

bh
ag

at
s 

B
an

ga
m

 
M

an
jh

i 
de

 
B

or
ob

er
a 

E
nt

re
 p

ar
én

te
si

s 
se

 c
on

si
gn

an
 l

os
 n

om
br

es
 d

e 
la

s 
lo

ca
lid

ad
es

 d
e 

or
ig

en
 d

e 
lo

s 
pa

rt
ic

ip
an

te
s 

cu
an

do
 n

o 
fu

e 
to

da
 l

a 
tr

ib
u 

Ja
 q

ue
 s

e 
re

be
ló

. 

t!
l 

t"
" a:: ~ a:: .... t!
l z .....
 o ti!
 ~ ~- -....:¡ ...:
¡ 



HAZ 

0 
Lohardaga 

o 

¡¡:¡!! 

··········••· 11 
Kolebira 

GANGPUR 



ARIBA GH 

<·:.:.:.:-:·:·:-:-: ·:·:-:-:-·-·. 

:.·.·. ·. ·.·.·.·.·.· .· .·.· SINGBHÜM 

r 

Cho i Baso 
o 

INDIA 

, , 

DE 
EIENGALA 

OCEANO INDICO 

DISTRITO DE RANCHI 
y 

ZO N AS ADY ACENTES 

2t2 Área afectada por el Ulgulan 





YONAOSHI-IKKI 
MOVIMIENTOS CAMPESINOS EN LA CRISIS DEL 

"SHOGUNATO" PREMODERNO 

Michiko Tanaka 





INTRODUCCIÓN 

HASTA HACE POCO TIEMPO, en el estudio de los movimientos po­
pulares en Japón prevaleció el enfoque que investigaba sólo su 
aspecto "racional" en una situación socioeconómica determinada. 
Según este punto de vista, los levantamientos campesinos son tó­
talmente independientes de los movimientos religiosos populares 1 

que por ser "irracionales", se consideraban una fuerza de protesta 
social menos importante. 

Sin embargo, la forma religiosa es casi siempre característica 

1 La religión en Japón tiene que examinarse en dos niveles: la religión 
del centro cultural de las élites y la religión de la periferia del pueblo. En 
la práctica de esta última predominaba hace tiempo la forma comunal. 
Sin embargo, con el debilitamiento de la vida comunal, surgió la forma de 
conversión individual que dio origen a nuevas religiones populares a fines 
de la época premoderna. En la historia de la religión popular de Japón, 
se observaron fenómenos peculiares, los cuales en este trabajo designaremos 
con el término de "movimientos religiosos populares". Bajo ciertas condi­
ciones, brotaron explosivamente movimientos de masa con carácter reli­
gioso en forma de peregrinaciones o festivales en que participaban millones 
de personas en corto tiempo, como los okagemairi y eejanaika. 

183 



184 MICHIKO TANAKA 

de la conciencia 2 de las sociedades tradicionales.ª No es posible 
entender la base común que dio origen a los levantamientos cam­
pesinos y a los movimientos religiosos populares, sin tener en 
cuenta las formas religiosas de la conciencia social. Existieron 
ideas religiosas de las masas populares frente a las concepciones 
de los grupos dominantes y aún dentro del marco de la misma 
religión la interpretación de los términos y conceptos era dife­
rente entre gobernantes y gobernados. El pueblo tiene su propia 
tradición religiosa que en un momento de crisis le proporciona 
la forma de expresión de la conciencia de protesta. 

En este trabajo se examinan los levantamientos campesinos de 
la última etapa del shogunato premoderno, 4 llamados "yonaoshi­
ikki" (levantamiento para corregir el mundo). Estos movimientos 
exigían la transformación del mundo (yonaoshi: yo =mundo; 
naoshi = corregir) o, en algunas ocasiones, la nivelación de los 
bienes, yonarashi ( narashi = nivelar). Tal concepción ha apare­
cido en distintas etapas históricas aunque con diferente contenido 
concreto. Por ejemplo, actualmente, después de una década de 
expansión económica, la sociedad japonesa se enfrenta a una serie 
de problemas muy difíciles como son la contaminación ambiental 

2 Aquí se utiliza el término corno conciencia social que es la manifesta­
ción del conjunto de sentimientos, deseos y anhelos de un grupo social. 

a Bajo el término "sociedad tradicional" se agrupan todas las culturas 
precapitalistas que anteceden o coexisten y que entran en relación funda­
mentalmente en forma subordinada con la sociedad capitalista. 

4 El shogunato fue un tipo de régimen político feudal que se desarrolló 
en Japón desde fines del siglo xn. Sin embargo, durante la época de las 
guerras intestinas entre señores, durante los siglos xrv-xvr, era muy débil 
y en este último siglo desapareció temporalmente. Al terminar la reunifi­
cación del país hacia 1580, se estableció nuevamente el shogunato que 
llamarnos "premoderno" para distinguirlo de los anteriores. Hubo cam­
bios en las familias guerreras dominantes. Pero la de los Tokugawa logró 
establecer un dominio hereditario durante más de dos siglos y medio hasta 
la Restauración Meiji de 1868. El shoogun era el señor más poderoso por­
que tenía una séptima parte de las tierras del país que incluía planicies 
fértiles y ciudades económicamente importantes; era el amo de todos los 
señores; y encabezaba el gobierno central en que la mayoría de los señores 
ocupaban puestos en calidad de funcionarios. La autonomía de los domi­
nios estaba tanto política corno económicamente limitada pero sí existían 
señores relativamente autónomos desde el comienzo del shogunato pre­
moderno. Las relaciones entre el señor y los campesinos y el resto de la 
población, eran relativamente uniformes, aunque variaron en detalles corno, 
por ejemplo, en la tasa de tributos. 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 185 

y la perspectiva alarmante del agotamiento de los recursos natu­
rales. En esta situación crítica encubierta por una aparente pros­
peridad, ha resurgido el término yonaoshi para indicar la con­
ciencia revolucionaria de transformación del mundo. 5 En los años 
de 1920-30, durante la crisis, prosperaron las sectas religiosas que 
predicaban doctrinas escatológicas en términos de yonaoshi como 
Oomoto-kyoo y Tenri-kyoo. De esta manera, por lo menos du­
rante los últimos dos siglos, la conciencia de yonaoshi surgió y 
resurgió en los momentos críticos de la sociedad entera como re­
flejo del deseo de cambio. 

Trataremos de analizar los yonaoshi-ikki desde distintos ángu­
los abarcando los aspectos socioeconómico, político e ideológico. 
Este último por lo que respecta a la tradición popular de protes­
ta 6 y a la religión popular. 

J. CONCEPTO Y NOTA HISTORIOGRÁFICA 

Se llama yonaoshí,-ikki al movimiento de los campesinos medios 
y pobres así como de la masa preproletaria -sirvientes, emplea­
dos temporales, jornaleros, etc.- que tratan de hacerse justicia en 
nombre del "Dios qu~ corrige el mundo" en oposición a las auto­
ridades feudales, a los campesinos ricos y a los comerciantes pri­
vilegiados. Atacan y destruyen las casas, oficinas, tiendas y alma­
cenes, queman documentos relativos a deudas e hipotecas; y exigen 

5 Se hacen esfuerzos por revivir la palabra yonaoshi como un símbolo 
revolucionario, especialmente entre los estudiantes de la nueva izquierda. 
Por otra parte se publicó un libro de Oda Makoto, dirigente del Movi­
miento pro-Paz Vietnamita, titulado Yonaoshi no rinri to ronri (Ética y 
lógica de la transformación social). Tokio, Iwanami, 1972. 

s Quizá a primera vista el concepto de la tradición popular de protesta 
parecerá extraño, especialmente en Japón, donde los movimientos campe­
sinos premodernos eran dispersos y de corta duración en su mayoría. Este 
concepto fue introducido por Hayashi Motoi quien escribió Hyakushoo 
ikii no dentoo (Tradición de los levantamientos campesinos). En base a 
los trabajos de Kokusho Iwao, Ono Takeo, Tamura Eitaroo y otros, fue 
posible destacar ciertas tendencias generales en la historia de estos movi­
mientos y ver la formación de determinados patrones comunes. última­
mente este concepto se está enriqueciendo al asimilar los frutos de los 
estudios de la religión popular y de la tradición oral de la cultura popular 
en general. 



186 MICHIKO TANAKA 

dinero, comida y bebida. Los movimientos tuvieron lugar desde 
mediados del siglo XVIII hasta la década de 1870, es decir, en la 
época de decadencia del shogurrato premoderno. 

La historiografía japonesa utiliza frecuentemente el término 
yorraoshi-ikki para denominar aquellos levantamientos que refle­
jan la diferenciación social entre los campesinos, provocada por 
la expansión de la economía mercantil; incluye todos los movi­
mientos populares que se oponen no sólo a las autoridades feuda­
les sino también a los campesinos y comerciantes ricos. El yo­
n.aoshi, pues, se identifica con la destrucción de la riqueza acu­
mulada y con el deseo de nivelación. En este estudio considera­
remos especialmente aquellos levantamientos que esgrimieron el 
concepto de dios de yorraoshi para legitimizar las acciones de 
violencia. 

Antes de continuar este examen, veremos brevemente los prin­
cipales estudios realizados hasta ahora sobre estos movimientos. 

El estudio de los yonaoshi-ikki comenzó en época relativamen­
te reciente. 7 Tanuma Eitaroo fue un pionero en la investigación 
del tema y· caracterizó el movimiento de la siguiente manera: 

[El yonaoshi-ikki era] un movimiento que se propuso lograr la 
creación de un nuevo mundo y la nivelación de las condiciones 
económicas; concretizó esta idea en actos como: el saqueo de los 
documentos de empeño de la tierra y de los adeudos; la distribu­
ción equitativa de. alimentos en la época de hambruna; la destruc­
ción de propiedades de los funcionarios aldeanos o de los cam­
pesinos ricos que gozaban de una base económica que les permi­
tía ser proveedores exclusivos del señor. Era una masa rebelde 
con un carácter clasista destacado, cuyos componentes eran todos 
campesinos pobres.s 

Así destaca el autor el carácter revolucionario antifeudal de los 
yonaoshi-ikki. Estudios posteriores revelaron que la masa rebelde 

1 Recientemente fueron publicadas importantes obras y fuentes como: 
Yasumaru Yoshio (ed.), Minshuu-undoo no shisoo, lwanami, Tokio, 1970; 
Nihon shomin seikatsu shiryooshuusei, Sanichi, Tokio, 1971; Yasumaru Y. 
y Murakami Shigeyoshi (ed.), Minshuu shukyoo no shisoo, lwanami, 
Tokio, 1971 y otros. 

s Kindai noomin undoo"shi, p. 23, citada por Shooji Kichinosuke, en 
"Yonaoshi-ikki oboegaki", Rekishi hyooron, Tokio, 1967, Vol. 38, Núm. 
206, pp. 33-34. 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 187 

de estos movimientos era heterogénea; incluía, aparte de los cam­
pesinos pobres y sin tierra, a los empleados, sirvientes, jornaleros 
y otros proletarios premodemos. 

Shooji Kichinosuke desarrolló la tesis de Tamura en base a 
los estudios realizados en algunas provincias del noreste del país. 
Los yoruroshi-ikki, dice, abarcaron tanto el campo como la ciu­
dad y presentaron diversos objetivos a medida que iban cam­
biando las circunstancias concretas de cada caso. Según al grado 
de desarrollo socioeconómico de cada lugar, variaban los propó­
sitos, la composición de la masa rebelde y el liderazgo. Las prin­
cipales demandas presentadas se reducían a: primero, libertad 
política (democratización de la política aldeana, por ejemplo) y 
segundo, libertad económica (confirmación de la propiedad pri­
vada de la tierra; reducción de la renta feudal a la mitad; libertad 
de la producción comercializada y del comercio, etc.). Bajo la 
consigna de yonaoshi, se trató de destruir el orden feudal por 
completo al mismo tiempo que se intentaba lograr la libertad 
individual y un desarrollo económico libre. Sin embargo, en vista 
de que al establecerse las relaciones burguesas surgió el proleta­
riado, los yonaoshi-ikki presentaron simultáneamente demandas 
antifeudales de los campesinos medios y aún ricos (o sea la ten­
dencia burguesa en el campo) y de los campesinos proletarios 
que anhelaban la abolición de las clases. Por lo que respecta a los 
okagemairiº y eejanaika1º así como a otros movimientos popula­
res religiosos, Shooji considera que eran característicos de las 
zonas avanzadas.11 

9 Movimiento religioso popular que, parece, fue provocado artificial­
mente y que consistía en la peregrinación en masa al santuario shintoísta 
de lse y que se repetía periódicamente casi cada 60 años en la época pre­
moderna. Los okagemairi de 1771 y 1830 fueron los más grandes. Fuji­
tani Toshio, Okagemairi to eejanaika, Tokio, lwanami, 1970. 

10 Movimiento multitudinario que se inició en la ciudad de Nagoya a 
fines de agosto de 1867 y que se extendió hacia el norte hasta el dominio 

·de Aizu y hacia el sur hasta el de Awa. Duró hasta el invierno. En ese 
otoño la población experimentó cierto alivio porque había terminado la 
guerra del shoogun contra el señor de Chooshuu y porque había bajado 
el precio del arroz gracias a la buena cosecha. En las principales ciudades 
como &lo; Oosaka, Kioto y a lo largo de las vías centrales de comunica­
ción, dicen que caían talismanes y figuras religiosas del cielo, aconteci­
mientos que celebraba la gente con festivales, bailes y cantos callejeros. 

11 Yonaoshi-ikii no kenkyuu. Azekura shoin, Tokio, 1970, pp. 6-8. 



188 MICHIKO TANAKA 

En cambio, Aoki Kooji no da importancia a la influencia de 
los yonaoshi-ikki como elemento contra el feudalismo. Según él, 
en las acciones directas y violentas contra las casas ricas se per­
dió de vista el propósito básico: la protesta contra la explotación 
feudal. Consideraba los levantamientos campesinos encabezados 
por los jefes de las aldeas y que tuvieron gran magnitud, abar­
cando a toda la población campesina de los dominios, como 
auténticos movimientos antifeudales porque tuvieron efectos eco­
nómicos notorios en relación a la decadencia del shogunato. 
Escribió: 

Bajo el sistema feudal, el principal objetivo de la lucha campe­
sina fue asegurar la plusvalía para sí. Mediante esto los campesi­
nos exigían el desarrollo de la economía campesina independiente. 
Por lo tanto, la lucha fue por la libre producción comercial y 
contra el control de los señores que impedía el libre intercam­
bio de mercancías. Ésta sí fue una verdadera lucha antifeudal.1 2 

Según él los yonaoshi-ikki hubieran tenido efectos políticos, es 
decir, hubieran podido contribuir a la creación de una situación 
revolucionaria, si hubiesen sido de mayor magnitud. Pero no su­
cedió así: "El levantamiento de campesinos pobres aislados, sin 
dirección ni alianza, fue totalmente utópico y creó tan sólo una 
tensión aguda temporal, que no tuvo ningún efecto político positi­
vo posterior." 1ª Para este autor los yonaoshi-ikki fueron defor­
maciones de los levantamientos de aldeas enteras encabezados 
por sus jefes aldeanos, características de las zonas atrasadas. Esta 
tesis de Aoki resulta interesante y merece tomarse en conside­
ración la importancia que el autor da a los levantamientos de 
aldeas enteras, aún en la última etapa de la época premodema. 
No obstante, no se puede olvidar que si la penetración de la 
economía mercantil provocó en el campo estos levantamientos, 
también produjo un antagonismo en el seno de la población rural 
que motivó otros movimientos: los yonaoshi-ikki. El desarrollo 
socioeconómico del país careció de uniformidad: mientras en las 
zonas avanzadas fueron superados a fines del siglo XVIII, los con­
flictos entre los señores y los comerciantes privilegiad~s de una 

12 Hyakushoo-ikii no nen;iteki Kenkyuu. Shinsai-sha, Tokio, 1968, p. 91. 
13 Id. 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 189 

parte y la burguesía rural embrionaria y los campesinos de la 
otra, (para favorecer la producción comercializada) en las zonas 
atrasadas estos conflictos surgieron con mayor virulencia al co­
menzar el siglo XIX. Según la profundidad de la crisis y la falta 
de flexibilidad de las autoridades feudales, la forma de protesta 
popular se hizo más violenta. Además parece inadecuado elegir el 
"efecto político positivo" como criterio para juzgar los yonaoshi­
ikki, porque desde este punto de vista la mayoría de los movi­
mientos campesinos son utópicos y de corta duración, aun­
que también debe tomarse en cuenta su efecto no inmediato que 
forma parte de la tradición popular de protesta. 

Para Aoki, así como para Tooyama Shigeki y otros historia­
dores, los eejanaika de 1867 significaron un receso en compara­
ción con el aumento de los movimientos campesinos de los años 
precedentes. He aquí una cita de Tooyama acerca de este movi­
miento religioso orgiástico: 

A causa de la debilidad de la revolución desde abajo, que no 
igualó el vigor de la reforma desde arriba, y de la agitación emo­
cional del pueblo, éste debió abandonar la difícil lucha constante 
de levantamientos y motines. Encauzando su lucha hacia símbolos 
hipnóticos, se dejaron absorber por ellos. Gritando, bailando sin 
ningún orden, ignoraban a las autoridades y se dedicaban a piso­
tear las casas de los odiados ricos. Una palabra mágica "eeja­
naika" los hacía olvidar la realidad y los emborrachaba con la 
libertad de su mundo imaginario entregándolos a los bailes de 
yonaoshi.14 

Efectivamente, los eejanaika no propusieron una meta concreta 
ni medios reales de transformación social. Sin embargo, es discu­
tible considerarlo como un simple receso del movimiento popular. 
Aparte de sus repercusiones objetivas en la paralización de los 
centros y vías de comunicación principales del shogunato en mo­
mentos decisivos de la guerra civil, es evidente que la masa pre­
sentó directa. y concretamente sus demandas. En cuanto al "mun­
do imaginario", no se puede hablar del carácter atrasado del 
movimiento basándose en los signos mágicos y los bailes. Los 
eejanaika eran utópicos e irreales no por estos rasgos, sino más 

14 Meijiishin. Iwanami, Tokio, 1951, p. 189. 



190 MICHIKO TANAKA 

bien porque la masa no estaba suficientemente informada para 
formarse una visión con perspectivas nacionales e internacionales. 

La otra posición en el estudio de los yonaoshi-ikki es la de 
Yasumaru Yoshio, Irokawa Daikichi y otros, quienes examinan 
estos movimientos no sólo en la perspectiva de la lucha campesina 
antifeudal, o sea, en el plano socioeconómico, sino también en la 
perspectiva de la tradición popular religiosa, es decir, en el plano 
ideológico. Los trabajos de Yanagida Kunio, Miyata Noboru, 
Wakamori Taroo y otros sobre la cultura popular fueron mate­
riales muy útiles para estos estudiosos. Según ellos, la conciencia 
de yonaoshi tuvo un arraigo profundo entre la masa y estiman 
que en los levantamientos de referencia, se presentó como con­
ciencia de transformación social. 

Este trabajo se ha desarrollado a base de los estudios citados 
adoptando fundamentalmente el último punto de vista. 

11. CRISIS DEL SHOGUNATO PREMODERNO 

Para estudiar los yonaoshi-ikki hay que tomar en cuenta varios 
elementos: primero, la crisis que se presentó en la estructura 
socioeconómica y política del shogunato a partir de fines del 
siglo XVIII; segundo, el desarrollo de los movimientos campesinos 
premodemos, y tercero, la tradición religiosa popular como base 
de la conciencia de yonaoshi. 

A principios del siglo XIX el shogunato había caído en una 
profunda crisis y su base económica se vio menoscabada. Algunos 
historiadores japoneses consideran que la época de las reformas 
de Tempoo ( 1840-1851) marca el inicio de la transformación de 
Meiji, 15 porque entonces, no sólo se profundizó y se generalizó 
esa situación crítica, sino que también se formularon consciente­
mente las vías concretas para su superación, lográndose algunas 
soluciones. 

En este capítulo examinaremos primero la crisis de la base 
económica feudal hacia el periodo Tempoo dividiendo al país en 

1& Oojshi Shinzaburoo y otros, Nihon keizaishi-ron. Ochanomizu shoboo, 
Tokio, 1967, pp. 182-183. 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 191 

tres zonas de acuerdo con el grado de desarrollo de la producción 
comercial. 

1. Zona avanzada 

La zona avanzada abarcaba la región de Kinki y la parte occi­
dental de la provincia de Owari, con sus centros tradicionales de 
comercio y manufactura como Osaka, Kioto; y con sus nuevos 
centros, básicamente manufactureros. 

En· esta zona donde ya estaba generalizada la producción co­
mercial campesina de algodón, semillas de colza, té y otros, la 
diferenciación social se hizo notable al aparecer la división de te­
rratenientes, campesinos arrendatarios y trabajadores agrícolas 
asalariados. Sin embargo, los terratenientes solían ser al mismo 
tiempo comerciantes o pequeños capitalistas, propietarios de al­
guna industria casera de manufacturas. En las industrias más co­
munes de esta zona, hilado y tejido de algodón, teñido, prensado 
de aceite en lugar de trabajadores contratados para que durante 
un plazo largo trabajasen por un miserable pago adelantado, se 
llegó a emplear trabajadores asalariados que se reclutaban entre 
los campesinos pobres. 

Existían aldeas en las cuales la mayoría de la población estaba 
ocupada en actividades económicas secundarias o terciarias. Por 
ejemplo, según datos de 1844, en Oku-mura, el pueblo de la in­
dustria del tejido de algodón en la provincia de Owari, alrededor 
del 80% de la población activa estaba ocupada en la industria 
o el comercio, y sólo 20% en la agricultura. Además, alrededor 
del 30% de la población no agrícola la integraban obreros asala­
riados. Una situación similar se observó también en la aldea de 
Utaootsu, en la provincia de Izumi.16 

Desde el siglo XVIII, y a pesar de un mayor grado de proletari­
zación de la población en esta zona, casi nunca hubo hambrunas 
de grandes proporciones, fenómeno que se explica, de una parte,· 
por la mejor organización del mercado, y de la otra, por la alta 
productividad agrícola lograda con el uso de los abonos compra­
dos ( deshechos del prensado de aceite; sardinas secas, etc.), con la 

16 /bid., pp. 192-193. 



192 MICHIKO TANAKA 

mejora en las herramientas de labranza y por la calidad de las 
semillas.17 

2. Zona intermedia 

La zona intermedia comprendía: 1) las regiones serícolas de 
Kantoo, Toosan y Toohoku; 2) la del monocultivo de arroz sobre 
las costas del Mar del Japón; y 3) la región de producción 
agrícola especializada sobre las costas del Mar Interior del Seto 
y la periferia de la zona avanzada ya descrita. Esta zona inter­
media estaba integrada en el mercdo nacional como abastecedora 
de diferentes productos comerciales. Sin embargo, cada región 
contaba con características propias: La región serícola era en 
general montañosa y con poca tierra adecuada para la agricultura. 
La sericultura se desarrolló como la subprofesión principal de casi 
todo el campesinado y en consecuencia la estructura social de 
esta zona sufrió poca modificación, manteniendo asimismo el 
mayor porcentaje de pequeños campesinos feudales dueños de tie­
rras. En la zona arrocera en cambio, desde época temprana se 
había establecido ya un sistema de tenencia de la tierra. En la aldea 
Iwate del distrito de Nakakeijoo, provincia de Echigo, en 1870 
el 73.8% de la tierra estaba arrendada: sus tres terratenientes 
poseían el 95.3% mientras que los 23 campesinos arrendatarios 
tenían sólo el 4.7% de la tierra. 18 Aquí fue donde se registró 
el mayor grado de desarrollo del sistema de tenencia de la tierra. 

En el área del Mar Interior de Seto, la producción de sal, 
papel, cera vegetal, índigo y madera estaba diversificada de con­
formidad con las condiciones geográficas y de clima. En la peri­
feria del llano, donde la escasez de la tierra para el cultivo de 
arroz obligaba al desarrollo de actividades productivas diversas, 
también hubo penetración en época relativamente temprana de la 
economía comercializada. 

17 /bid., Thomas Smith, Agrarian Origen of Japan. Stanford, Stanford 
University Press, 1959. 

18 Horie Eeichiroo (ed.), Bakumatsu ishin no noogyoo koozoo. Iwana­
mi, Tokio, 1963. 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 193 

3. Zona atrasada 

Se consideraban como zonas atrasadas las regiones de Toohoku 
y Kyuushuu, al norte de Kantoo y la costa del Mar de Japón a la 
altura de Chuugoku. 

Esta zona conservó las características de una economía auto­
suficiente todavía bastante fuerte porque en el medio rural no­
estaban desarrolladas las relaciones mercantiles. 

Las innovaciones tecnológicas de la agricultura implantadas en 
las zonas avanzadas durante la primera mitad del siglo XVIII, 

todavía no habían llegado a esta zona en la primera mitad del 
siglo XIX. Este atraso y las condiciones climáticas, eran la causa 
de una productividad agrícola baja en general que, además, de­
pendía en gran medida del arroz como alimento básico y elemento­
tributario y de otros cereales. Cualquier calamidad natural resul­
taba por lo tanto desastrosa para estas regiones. Numerosos cam­
pesinos murieron de hambre en los años de mala cosecha; otros 
muchos abandonaron sus tierras y emigraron a las ciudades en 
busca de empleo. Aparecieron grandes terratenientes que acapara­
ron la tierra por medio de su "empeño perpetuo", pero como la 
baja productividad del suelo no permitía obtener grandes rendi­
mientos, surgieron las tierras abandonadas. Debido a la limita­
ción de otras fuentes de ingreso (los impuestos o las licencias 
para el comercio o la industria, por ejemplo) 19 la situación eco­
nómica de los señores feudales dependía en gran medida del tribu­
to anual de los campesinos, que se hizo compulsivo con medidas 
muy severas. Este factor contribuyó también al empobrecimient<> 
general de los campesinos de la zona. 

De esta manera, tanto en la zona avanzada como en la atra­
sada ocurrió una diferenciación social, aunque bajo distintas for­
mas y obedeciendo a causas diferentes. 

La decadencia de los pequeños campesinos feudales, que cons­
tituían la base tributaria, fue la causa de una disminución relativa 
en el ingreso de los señores que en gran medida dependía del 
tributo anual. En el territorio del shoogun, por ejemplo, el tributo 

19 Precisamente por el subdesarrollo de estas actividades, las personas 
que querían dedicarse a ellas tuvieron que pagar impuestos bastante ele­
vados. 



194 MICHIKO TANAKA 

en arroz alcanzó su máximo nivel en el periodo Hooreki (17 51-
17 63), 20 pero posteriormente serios problemas financieros se pre­
sentaron ante la imposibilidad de aumentarlo más. La mayoría 
de los señores sufrían dificultades semejantes. Casi todos tenían 
grandes deudas con los prestamistas y comerciantes de las prin­
cipales ciudades. En muchas ocasiones el adeudo superaba varias 
veces su ingreso anual por tributos. 21 Para obtener nuevos présta­
mos, los señores tuvieron que ofrecer diversos privilegios o con­
cesiones a los prestamistas: derecho de llevar apellido y espada, 
estatus de guerrero, nombramiento de consejero de finanzas del 
dominio, concesión para recolectar el tributo, etc. 

El desarrollo de la economía mercantil y las dificultades finan­
cieras de los señores afectaron la condición económica de la masa 
de guerreros que tenía un "sueldo" anual fijo. 

Al principio del periodo Tempoo (1839-1843) se sucedieron 
grandes calamidades naturales en todo el país, que agudizaron la 
ya crítica situación provocando un tremendo aumento de los 
movimientos populares, síntoma relevante del debilitamiento del 
shogunato. 

Con el propósito de enfrentarse a esta situación de crisis y para 
afianzar las bases del shogunato, el gobierno del shoogun y de 
los señores realizaron una serie de reformas. 

El tono predominante en las reformas de Tempoo fue, igual 
que en las anteriores, conservador: se instó firmemente a la aus­
teridad en la vida privada y pública; se prohibieron los festejos 
y la ropa de lujo; se privó a los campesinos del uso diario de 
alimentos considerados desde entonces "de lujo", como el arroz, 
el té, etc.; se permitió conceder a los vasallos empobrecidos prés­
tamos públicos con facilidades y se trató de darles ocupación en 
el campo como guerreros rurales. Se promulgó un "decreto de 
devolución de la gente" mediante el cual se expulsaba de la ciu­
dad de Edo a los campesinos recién inmigrados, al mismo tiempo 
que pretendía establecer en el campo a los residentes urbanos 
pobres sin trabajo fijo. Se ordenaron restricciones en las sub­
profesiones rurales, se fijó un límite en la concentración de traba­
jadores para las manufacturas rurales y se trató de controlar su 

20 Ooishi y otros, op. cit., p. 93. 
21 l bid., p. 248. 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 195 

sueldo, así como los precios en general. Finalmente, se aplicaron 
medidas para ayudar a la recuperación de las aldeas de las regio­
nes de Toohoku y del norte de Kantoo que se encontraban em­
pobrecidas. 

En cuanto al control del comercio, los funcionarios reformistas 
estaban conscientes de que las medidas meramente conservadoras 
no podían mejorar la situación. Por ello, junto con la política de 
precios dictada en un intento de estabilizar la vida de los habi­
tantes de las ciudades, incluso de los guerreros, quisieron reorga­
nizar el mercado nacional para controlarlo de manera más efectiva. 
Estas medidas contribuirían al aumento de los ingresos del shoo­
gun por concepto de impuestos y licencias sobre el comercio y la 
producción manufacturera. Los decretos sobre la prohibición de 
Jos gremios, publicados en 1841 y reforzados al año siguiente, 
proponían la liberalización del comercio disminuyendo la influen­
cia de los comerciantes monopolistas agremiados. Se suponía que 
estos comerciantes en Osaka y Edo obstaculizaban el abasteci­
miento de artículos de primera necesidad a la población urbana 
y causaban el alza de precios. Sin embargo, la proscripción de 
los gremios no dio el resultado que se esperaba. 

Al debilitarse el control que ejercían los comerciantes mono­
polistas, estrechamente ligados a los mercados principales, las 
mercancías comenzaron a consumirse también en diversos centros 
regionales. Esto, si bien contribuyó a la ampliación del mercado 
interno, no resolvió el problema de los precios; por lo contrario, 
provocó la escasez de mercancías en las principales ciudades como 
Osaka y Edo y el alza de los precios consecuente en los mer­
cados urbanos. Además, los gobiernos de los señores trataron de 
participar directamente en el mercado nacional sin la mediación 
de los comerciantes monopolistas, aprovechando la nueva dispo­
sición del shoogun; para esto trataron de establecer el monopolio 
de compra y venta de los productos de su dominio, como papel, 
índigo, cera vegetal y otros. Todo esto obró, naturalmente, en 
contra del interés del shoogun que trataba de afianzar la centra­
lización de su control sobre la economía del país. 

El reformador Mizuno, por su parte, en 1843 ordenó la devo­
lución al shoogun de las tierras adjudicadas a los pequeños se­
ñores, especialmente de la región de Kantoo, donde estaba Edo~ 



196 MICHIKO TANAKA 

y de la de Kinki, donde se encontraba Osaka. Los pequeños 
dominios con un ingreso anual menor de 50 000 koku 22 de arroz 
no podían de hecho sostener su autonomía. Además, su existencia 
llegó a ser un obstáculo para un sistema de control administrativo 
centralizado y eficiente, al mismo tiempo que reveló la debilidad 
<lel shogunato frente a movimientos populares de gran magnitud. 
Esta medida tomada por el gobierno del shoogun puso de mani­
fiesto su deseo de extender de manera efectiva su poder sobre un 
territorio mayor. 

Las medidas de reforma no lograron, sin embargo, resolver 
el problema fundamental del régimen: la decadencia de las rela­
dones feudales de la tierra, y especialmente el fracaso en los 
intentos por reforzar el sistema de pequeños campesinos feudales. 23 

Además, cuando fueron superados los problemas surgidos a 
raíz de las calamidades naturales, apareció uno nuevo: las exi­
gencias por parte de las potencias occidentales para que se esta­
blecieran relaciones diplomáticas y comerciales. Bajo esta presión 
Japón concluyó tratados de amistad en 1854, y comerciales en 
1859, primero con los Estados Unidos y luego con otros países,24 

mediante los cuales accedió a un mundo regido por los principios 
-capitalistas. 

22 Los señores clasificaban a base del tributo que se cobraba. La can­
tidad de este último se expresaba en términos de arroz, medido por koku 
(ca. 180 litros). 

23 Los pequeños campesinos feudales son considerados como el funda­
mento principal del shogunato. Tenían alrededor de una o una hectárea y 
media de tierra cultivable, suficiente para su subsistencia y la de su familia, 
para pagar el tributo y para cumplir otras obligaciones feudales. 

24 El primer impacto que Japón recibió de Occidente después del aisla­
miento del país fue a través de su contacto con Rusia. Desde fines del 
siglo xvm, llegaron varias expediciones rusas a las costas de Japón con 
fines comerciales. Esto causó una fuerte preocupación entre los gobernan­
tes de Japón. Sin embargo, la "amenaza del norte" se interrumpió debido 
a las guerras napoleónicas en Europa. Esta experiencia sirvió, tal vez, como 
un ensayo para el enfrentamiento posterior con las potencias occidentales. 
A partir de la década de 1820, empezaron a aparecer barcos ingleses y 
franceses. Frente a esta situación, se formaron dos opiniones opuestas 
sobre la defensa del país: la primera consideró necesario modernizar el 
armamento y reformar los métodos militares antes de hacer frente a los 
extranjeros. La segunda insistió sobre la expulsión inmediata de los extran­
jeros, basándose en los sagrados decretos de la clausura del país. Por un 
tiempo predominó esta última posición y en 1825 se decretó el ataque 
.obligatorio a los barcos extranjeros que se acercaran a las costas de Japón. 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 197 

Una de las consecuencias inmediatas más importantes del im­
pacto occidental fue la reestructuración económica. Debido al 
gran aumento en la exportación de hilo de seda, 25 se incrementó 
rápidamente la cría del gusano en las regiones de Toosan, Kantoo 
y Toohoku. Entre los campesinos ricos y los comerciantes locales 
surgieron intermediarios que compraban a los productores y 
vendían después a los comerciantes extranjeros. Estos compra­
dores para la exportación llegaron a dominar la producción a tra­
vés de sus préstamos y pagos adelantados ejerciendo un firme 
control sobre los campesinos y las pequeñas industrias caseras 
de hilado de seda. 

Al mismo tiempo, las industrias textiles de la seda se vieron 
muy afectadas por el alza en el precio del hilo de seda de expor­
tación. Por otra parte, a pesar de la gran cantidad de tela que se 
importaba, hubo un incremento en la producción textil de algo­
dón; pero la competencia de los artículos extranjeros hizo que las 
pequeñas industrias caseras perdieran su independencia y queda­
ran a merced del capital comercial. 

El comercio exterior aceleró el desarrollo de la economía mer­
cantil libre. El gobierno del shoogun trató de controlar este co­
mercio 26 pero no pudo hacerlo en virtud de la oposición que 
encontró tanto en el país por parte de los señores y de los comer­
ciantes ricos, como en el exterior. 

Las relaciones comerciales con el extranjero provocaron tam­
bién un alza general de precios, 21 entre otras cosas, por la salida 

2 " En 1860 se exportó hilo de seda por valor de 2 millones 514 mil 
yenes y en 1865 ascendió hasta 15 millones 449 mil yenes. En los años 
de 1866 a 1868 se observó cierta disminución debido tal vez a la guerra 
civil. No obstante, en este último año el valor alcanzó 10 millones 364 mil 
yenes. Unno, F., "Kaikoo igo no zairaisangyoo no dookoo" en Nihon reki· 
shi. Iwanami, Tokio, 1963, Vol. 15, pp. 100 s. 

2s En 1864 el gobierno del shoogun dispuso que cinco artículos princi­
pales de exportación se vendieran al extranjero sólo a través de Edo, Ja 
capital. 

~ 7 Por ejemplo, en la ciudad de Osaka se produjo una impresionante 
alza de precios que podemos observar en el siguiente índice: 

Artículos 

Trigo 
Soya 
Sake 

1859 1860 1861 1862 1863 1864 1865 1866 1867 

100 160 179 171 172 182 119 561 654 
100 160 180 153 114 222 310 588 781 
100 103 135 624 165 196 306 586 1000 



198 MICHIKO TANAKA 

del oro 28 y por la escasez de ciertos artículos debido a su expor­
tación. Esta situación provocó un descontento general entre la 
población urbana y rural. 
- El gobierno del shoogun trató de fortalecer su poder valiéndose 
de la autoridad moral del emperador,29 así como de las reformas 
administrativas y militares, controlando el comercio exterior y 
con el apoyo de los extranjeros, especialmente de los franceses 
en la última etapa del periodo que se estudia. 00 Sin embargo, estos 
intentos del shoogun, además de causar inconformidades de di­
verrn magnitud, fracasaron poniendo al descubierto una vez más 
la debilidad del sistema. 

Al reconocerse la necesidad de modernización del país para 
conseguir su fortalecimiento y asegurar la independencia, surgió 
la conciencia anti-shoogun en amplios sectores de la población: 
los grandes señores que buscaban su propio afianzamiento; los 
campesinos ricos y comerciantes que proclamaban la libertad de 
comercio; los guerreros de bajo rango que sufrían el alza de los 
precios y que tenían conciencia nacionalista; la masa de la pobla­
ción asalariada no sólo urbana sino también rural, descontenta 
por el alza de precios; y los pequeños campesinos feudales ame7 

nazados con perder su estatus como consecuencia del proceso 
acelerado de diferenciación social. Esta toma de conciencia ulte­
riormente condujo a los movimientos y acciones armadas que 
provocaron la caída del shogunato con la Restauración Meiji 
de 1868. 

Artículos 

Aceite 
Sal 

1859 1860 1861 1862 1863 1864 1865 1866 1867 

100 140 151 171 198 268 365 434 604 
100 91 121 126 126 160 495 682 910 

Dainihon .wzeishi. Vol. 63. Citado por Kajinishi M. (Ed.), Niihon ni 
shihonshugi no seiritsu, Vol. 2, p. 167. 

28 En Japón el oro valía relativamente menos que en el mercado inter­
nacional. 

29 Se arregló el matrimonio del shoogun con la hija del emperador 
Kazuno-miya. 

so Sobre la política del gobierno del shoogun hacia las potencias occi­
dentales y viceversa: lshii, Takashi. Meijiishin no kokusaiteki kankyoo. 
Yoshikawa Koobunkan, Tokio, 1966. 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 

!JI. CARACTERÍSTICAS PRINCIPALES DE LOS MOVIMIENTOS 
CAMPESINOS PREMODERNOS EN JAPÓN 

199 

Examinados ya el desarrollo histórico y las características de 
los movimientos campesinos premodernos de fines del siglo XVI 
a mediados del siglo XIX, 31 presentaremos en forma resumida los 
puntos más sobresalientes. 

1) Los movimientos campesinos premodernos a pesar de su 
frecuencia, no se caracterizaron ni por su magnitud ni por su vio­
lencia en comparación con las rebeliones populares de siglos an­
teriores. Los motines campesinos, tsuchi-ikki, y las rebeliones 
religiosas populares, Ikkoo-ikki y Hokke-ikki, de los siglos XIV a 
XVI, fueron movimientos armados que incluso llegaron a imponer­
se. Eran comparables a las rebeliones campesinas de China o de 
Europa. Sin embargo, bajo el shogunato premoderno sólo en casos 
excepcionales alcanzaron grandes dimensiones y tuvieron una 
influencia pelítica directa. Se destruyeron casas y bienes pero 
nunca se atacó a las personas. Este hecho se explica, al menos 
en parte, por la política centralizante del régimen y por su efi­
ciente control de la población. En este sentido "la caza de espa­
das" efectuada a lo largo del país para desarmar a la población 
y convertir el derecho a portar armas en un privilegio de la clase 
guerrera, tuvo especial importancia. Además se efectuaron censos 
de la población y de la tierra, así como revisiones periódicas para 
fijar el tributo. Los templos budistas y shintoístas, que se en­
contraban bajo el control del Departamento de Asuntos de Tem­
plos y Santuarios, tenía a su cargo el registro del movimiento 
demográfico y de la afiliación religiosa de la población. 

Indefensos, los campesinos desarrollaron tácticas de acuerdo 
con las condiciones específicas de cada lugar como, por ejemplo, 
las numerosas fugas colectivas en la provincia de Iyo, o las peti­
ciones de los campesinos del dominio de Nanbu en la provincia 
de Rikuchuu, formuladas al señor del territorio vecino.3~ 

31 Michiko Tanaka, "Movimientos campesinos premodernos en la for­
mación del Japón moderno", tesis para optar el grado de Maestro en Es­
tudios Orientales, México, 1972 (inédita). 

a~ Kokusho Iwao, precursor del estudio de los movimientos campesinos, 
destacó distintas formas de protesta campesina adaptadas a las condiciones 



200 · MICHIKO TANAKA 

2) En los movimientos campesinos premodemos tuvo gran im­
portancia la actitud solidaria de la aldea. La participación de 
aldeas enteras incluso con sus jefes y funcionarios, fue fenómeno 
frecuente aún en la última etapa del shogunato. Las autoridades 
feudales no castigaban a los rebeldes individualmente, sino que, 
debido al carácter comunal de las acciones (se actuaba en nom­
bre de la aldea) les imponían castigos colectivos como, por ejem­
plo, multas a toda la comunidad. 

Esta solidaridad aldeana tiene su origen en la cooperación 
necesaria en el cultivo del arroz, que requiere un trabajo de con­
junto intensivo durante determinadas etapas de su proceso agríco­
la, así como en la colaboración de todos para realizar y conservar 
las obras de irrigación, para reglamentar el uso del agua y del 
bosque comunal que era fuente de alimentos adicionales, de leña 
y de abono vegetal. 

Durante el largo periodo de las guerras intestinas entre señores 
en los siglos anteriores, las comunidades agrarias habían forta­
lecido su posición relativamente independiente y su solidaridad 
interna, formando aldeas-comunidades. Aunque el shogunato pre­
moderno trató de reforzar el control de los campesinos introdu­
ciendo el sistema chino de la responsabilidad colectiva de cinco 
familias, 33 éste se confundió con las antiguas unidades de coope­
ración para las labores del campo. Tuvo que utilizar la unidad ya 
existente como su unidad administrativa y conservar la autoridad 

específicas de cada dominio: Hyakushooikki no kenkyuu, lwanami, Tokio, 
1928. En inglés, Hugh Borton trató el tema utilizando los logros de los 
estudiosos japoneses: Peasant uprisings in lapan of the Tokugawa period. 
Paragon, New York, 1968. 

33 El sistema de responsabilidad colectiva de cinco familias fue estable­
cido en el imperio Tang en la China antigua e introducido en Japón en 
el siglo vm. En la Edad Media temprana desapareció, pero después de la 
introducción de las armas de fuego en el siglo xv, resurgió como la orga­
nización de la clase de los guerreros. Posteriormente se aplicó como sis­
tema de seguridad y vigilancia en las ciudades. Paralelamente un sistema 
semejante fue desarrollado por el pueblo para la autodefensa. Al estable­
cerse el shogunato premoderno, sirvió como sistema de control de la 
población tanto urbana como rural en todo el país, especialmente en los 
territorios del shoogun. Como una de las tareas del sistema de cinco fami­
lias, se presentó el control de los cristianos y los vasallos de los señores 
qerrotados. En 1637, fue publicado el reglamento tocante al sistema de 
cinco familias. Apéndice de Michiko Tanaka, op. cit., p. 147. 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 201 

natural dentro de su nueva jerarquía de poder en calidad de jefe 
de aldea. 

La autoridad que ejercían los jefes de aldea era patriarcal, 34 

pero contaba con la solidaridad comunal que significaba también 
una responsabilidad colectiva frente a las autoridades feudales. 
No obstante, al convertirse en funcionarios inferiores de los seño­
res y ser responsables, en última instancia, del cumplimiento de 
las obligaciones tributarias y de otras actividades de los demás 
aldeanos, aumentó la autoridad de los jefes de aldea y su opinión 
llegó a pesar más entre los pobladores de la aldea. 

La posición del jefe de la aldea se tornó ambigua hacia me­
diados de esta época. Las reformas administrativas del siglo XVIII, 

realizadas por las autoridades feudales para hacer economías, dis­
minuyeron el número de funcionarios menores del Departamento 
de Tributos, pero al mismo tiempo pretendían incorporar los jefes 
de aldea a la jerarquía feudal. También se hicieron nombramien­
tos de jefes de aldea o de jefes mayores de aldeas a cambio de 
regalos o de dinero. Sstas y otras medidas contribuyeron a debi­
litar la solidaridad dentro de la aldea. 

Para conservar la autonomía interna las aldeas premodernas 
mantuvieron, por lo general, su aislamiento. Por otra parte, el 

. principio de una unidad aldeana fue un freno a las inquietudes 
individuales, 35 aunque en ocasiones, como en el problema de la 
tasa del tributo que afectaba a la mayoría de la población, actuó 
como fuerza solidaria. Los jefes de aldea, que en otras ocasiones 
habían apaciguado a sus coaldeanos, esta vez encabezaron los 
movimientos. El sistema de comunicación establecido para fines 
de gobierno entre las aldeas, se utilizó para la organización de los 
levantamientos. En muchas ocasiones los jefes y funcionarios se 
expusieron voluntariamente a represalias actuando como repre­
sentantes de los campesinos en la formulación de las peticiones 
ante las autoridades superiores: el señor o los altos funcionarios 

34 En la obra de Fukutake Tadashi, Asían rural societies: China, India 
and Japan (University of Washington Press, Seatle, 1967) se destacan las 
características sociológicas de la aldea japonesa comparándola con las al­
deas chinas e indias. 

35 Los festivales y peregrinaciones sirvieron para canalizar los descon­
tentos individuales. También existieron grupos de bandoleros con ciertos 
rasgos justicieros. 



202 MICHIKO TANAKA 

del gobierno de Edo, lo cual estaba severamente prohibido porque 
violaba el orden jerárquico de la sociedad. También en ocasiones 
fueron ejecutados por ser los responsables de los movimientos 
en que· se presentaron las demandas por la fuerza o de los fre­
cuentes motines de toda la población aldeana ocurridos en el 
siglo XVIII. Estos mártires fueron el prototipo de héroes populares 
como Sakura Soogoroo. 36 La muerte en aras de la comunidad o su 
actuación heróica, los convertía en dioses protectores de las aldeas. 
De esta manera la experiencia del levantamiento quedaba profun­
damente grabada en la memoria de las comunidades. 

Cuando en la aldea apareció la división entre campesinos 
ricos, medios, pobres y proletarios, se acentuó el aspecto nega­
tivo de esta unidad, es decir, la falta de comunicación y solidaridad 
horizontal con otras comunidades. A pesar de que la propia fuer­
za causante de la diferenciación social en la aldea -el desarrollo 
de la economía mercantil combinado con la explotación .feudal­
tendía a romper este aislamiento, no fue fácil la formación de una 
conci~ncia de solidaridad regional duradera entre los campesinos 
medios y pobres, y menos aún entre la masa preproletaria. Dentro 
de una aldea, se desarrollaba cierta solidaridad horizontal basada 
en las organizaciones tradicionales como las de jóvenes que en­
traban en conflicto con la autoridad aldeana y apoyaban general­
mente los intereses de los campesinos medios y pobres, 37 pero 

36 Representante de las 389 aldeas del dominio de Sekura de la provin­
cia de Shimoosa en la petición directa a altos funcionarios del shoogun 
que, parece, tuvo lugar en 1653. Su nombre ha sido y es muy popular 
gracias a las obras de los teatros populares y de la tradición oral. Su 
imagen heróica como defensor de los intereses de los campesinos oprimidos 
y como ejemplo de hombre justo y dispuesto a hacer cualquier sacrificio 
para bien de la gente de la comunidad, se conservó de una generación a 
la otra y revive en la mente de los campesinos aún en la actualidad. Los 
campesinos de Sanrizuka de la provincia de Chiba (anteriormente Kamio­
sa) que lucharon contra la expropiación de sus tierras para la construc­
ción del nuevo aeropuerto internacional, hicieron alusión a la tradición 
de Soogoro para movilizar y levantar el ánimo de la gente. Tomura, 
lssaku, Tatakaini, ikiru. Sanrizuka-toso, Tokio, Aoki-shoten, 1970; artícu­
los y reportajes en el periódico Asahi, febrero-octubre de 1971. 

37 En las organizaciones de jóvenes no participaban los hijos herederos 
de las principales familias de las aldeas. Por lo tanto, estas organizaciones 
representaban más los intereses de los campesinos medios y pobres. Acerca 
de las organizaciones de jóvenes: Yanagida Kunio, Meiii TaiShooshi, Hei· 
bon-Sha, Tokio, 1967. Capítulos 8 y 13. 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 203 

que se circunscribía a su aldea. En los levantamientos aparecía 
una mayor unidad entre las aldeas, pero en muchas ocasiones 
se veía limitado por obstáculos naturales y por la división feudal 
de dominios. En las regiones donde había numerosos pequeños 
dominios como en la provincia de Mikawa, la situación era un 
poco distinta: los campesinos de los dominios se unían para pro­
testar o, por lo menos, se protegían mutuamente en caso de fugas 
colectivas. Sin embargo, también se logró pronto la coordinación 
de los poderes feudales y en los casos de motines campesinos, 
por ejemplo, suspendían la prohibición de trasladar armas sin 
permiso del gobierno del shoogun. 88 Las organizaciones para la 
propagación de la fe de tradición budista, como las llamadas 
koo, a nivel del pueblo se convertían en cooperativas locales con 
poco carácter religioso y fines prácticos. Estos koo, mezclándose 
con otras cooperativas de origen secular como los yui o kumi, 
sirvieron parcialmente de base, en la época premoderna, para 
organizar los levantamientos campesinos. Sin embargo, la ten­
dencia a circunscribirse a las condiciones locales dentro de los 
límites geográfico-administrativos, que presentó el koo tradicional, 
impidió su utilización para extender el movimiento más allá de 
los referidos límites; pero hacia fines de la época premodema, 
surgió un nuevo tipo de esta organización basado en sectas sin­
créticas a las que nos referiremos más adelante. 

3) Otra característica importante de los movimientos campesi­
nos premodemos es que la mayoría no basaba sus acciones de 
protesta en una ideología propia. Cuando criticaban a las auto­
ridades feudales lo hacían dentro de las normas de la ideología 
confuciana ortodoxa (mala administración, severo hostigamiento, 
etc.). En los yonaoshi-ikki se puede observar el surgimiento de 
una conciencia popular capaz de transformarse en una ideología 
opuesta a la del régimen que, sin embargo, se mantuvo en su for­
ma primaria sin desarrollarse. 

Los movimientos campesinos estaban aislados de los pensado-

88 El gobierno del shoogun distribuyó varios bandos por todo el país, 
prohibiendo las demandas por la fuerza, las fugas colectivas y los tumul­
tos (levantamientos). Kokusho, op. cit., el capítulo sobre "las legislaciones 
en el periodo Tokugawa". También se suspendieron temporalmente las 
prohibiciones de traslado de armas fuera del territorio de un señor. 



204 MICHIKO TANAKA 

res heterodoxos. La· persecución de los cristianos a principios de 
la época· premoderna estaba dirigida no sólo a prevenir la repeti­
ción de las rebeliones campesinas de Shimabara y Amakusa de 
1638-39,89 sino también a eliminar cualquier posibilidad de dis­
crepancia. Frente a la alternativa de ser perseguidos o gozar de 
privilegios convirtiéndose en religión oficial, todas las sectas, y 
especialmente las qae antes se habían opuesto a la hegemonía del 
shoogun, sucumbieron o se transformaron perdiendo su carácter 
insurgente. Por ello, los monjes budistas y los sacerdotes shintoís­
tas que vivían en las aldeas no jugaron un papel de importancia 
en el desarrollo de los movimientos campesinos; más bien hacían 
de intermediarios entre los campesinos rebeldes y las autoridades 
o, en su defecto, eran delatores. 4'0 En cambio, los monjes mendi­
cantes y los predicadores trashumantes de los santuarios shintoís­
tas tuvieron otra actitud; como estaban relacionados con la tradi­
ción religiosa popular más que con las religiones o códigos mora­
les oficiales, ayudaron a difundir las historias de los levanta­
mientos y de sus mártires. 

Hacia mediados del siglo XVIII aparecieron pensadores con ca­
racterísticas modernas en distintos campos que asimilaron la tra­
dición confuciana, la shintoísta y las ciencias occidentales a través 
de estudios holandeses.41 Sin embargo, estos pensamientos funda­
mentalmente antifeudales tuvieron poca o ninguna influencia sobre 
los movimientos populares. 

En 1837 hubo un levantamiento dirigido por Ooshio Heiha­
chiroo, ex-funcionario del gobierno del shoogun, en la ciudad de 
Oosaka; fue un caso excepcional en el que una élite urbana puso 

so Fueron acontecimientos que dejaron muy consternados a los gober­
nantes. Los campesinos se levantaron bajo la bandera de la cruz, con el 
liderazgo· de los vasallos de los señores derrotados en la batalla contra 
Tokugawa leyasu, fundador del dominio de los Tokugawa. La capacidad 
de resistencia de los campesinos, unidos por una fe común que establece 
una autoridad moral superior a las de los poderes seculares, alarmó a los 
dirigentes del shogunato. · 

40 Algunos templos budistas importantes como el de Kooyasan tenían 
su dominio y su relación con los campesinos era igual o más hostil que la 
relación de los señores seculares con su población. En el dominio de 
Kooyasan, tuvo lugar un levantamiento campesino a raíz de severos hosti­
gamientos en 1720. 

41 Por ejemplo, Motoori Norinaga, Hiraga Gennai, Miura Baien, Shiga 
Kookan, Kobayashi Issa y Ueda Toshinari. 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 205 

en práctica la ideología heterodoxa del confucianismo~ El motín 
fue reprimido rápidamente y aunque tuvo cierta repercusión en las 
provincias a través de sus discípulos, no constituyó la tendencia 
predominante. 42 

Hacia principios del siglo XIX, en el momento de crisis del ré­
gimen, surgieron tres diferentes tendencias que alentaron el inicio 
de acciones en busca de cambio: 1) Los estudios de Mito, una 
corriente nacionalista radical que se difundió entre los guerreros 
de bajo rango; 2) La enseñanza moralista vulgar que se difundió 
entre los campesinos y comerciantes acomodados; 3) La con­
ciencia de yonaoshi que se manifestó en los levantamientos, en 
los movimientos populares religiosos y en las religiones sincré­
ticas. 43 

IV. CARACTERÍSTICAS PRINCIPALES DE LA RELIGIÓN POPULAR 

La diferencia fundamental entre los yonaoshi-ikki y otros movi­
mientos campesinos premodernos es que en los primeros se legiti­
mizaba la rebelión invocando una autoridad superior -yonaoshi­
gami, el dios que corrige el mundo, los manes imperiales o el 
mismo émperador- al tiempo que rechazaba o menospreciaba 
al señor y a los funcionarios. En estos levantamientos destaca 
especialmente un hecho: no se ha podido establecer ninguna 
relación directa entre los numerosos casos ocurridos en distintos 
lugares a pesar de sus notables similitudes en cuanto a su forma 
de manifestación. 

Antes de examinar la tendencia yonaoshi de los levantamientos 
campesinos veremos cuál era la tradición de la religión popular y 
las manifestaciones exclusivamente religiosas de este movimiento. 

En el Japón premoderno ni el budismo ni el confucionismo 
pudieron engendrar una corriente heterodoxa que a su vez sirviera 

42 Sobre el levantamiento de Ooshio Heihachiroo: Hugh Borton, op. cit., 
pp. 93-96. Existe una biografía de Ooshio. Najita Tetsno. "Ooshio Heiha­
chiroo" en Personalities in Japanese History, A. Craig (ed.), University 
of California Press, Berkeley, 1970, pp. 155-199. 

43 Yasumaru Yoshio, grabación de su conferencia en el Seminario de 
Modernización (dirigido por Tsurumi Kazuko) en noviembre de 1972 so­
bre "La modernización y la ideología popular". 



206 MICHIKO T ANAKA 

de fundamento filosófico a las rebeliones. Es sintomático el he­
cho de que las religiones sincréticas que surgieron hacia el final 
del shogunato premoderno se basaran en la mayoría de los casos 
en la tradición shintoísta popular. 

La cultura japonesa se caracteriza por su politeísmo y sincre­
tismo. Las religiones extranjeras, excepto el cristianismo de la 
época moderna, no modificaron mucho este carácter fundamental. 
En el campo, entre los simples campesinos, las religiones primi­
tivas relacionadas con cultos agrícolas tuvieron gran importancia; 
tanto las okagemairi y "eejanaika" como las religiones sincréticas 
tuvieron sus raíces en esta tradición religiosa popular. Aquí se­
ñalaremos los tres aspectos fundamentales que contribuyeron a la 
formación de la conciencia de yonaoshi como ideología de trans­
formación. 1) La religión premoderna era comunal, no indivi-· 
dual. La preocupación fundamental fue la perpetuación del culto 
en el que se basaba la solidaridad familiar o aldeana. Todos los 
muertos se convertían en dioses que pasaban a ocupar un sitio 
en el panteón familiar o comunal. Si habían gozado de una vida 
larga y feliz no perturbaban la paz de los vivos, pero si su vida 
había sido difícil o habían muerto insatisfechos, se debían adorar 
de manera especial para apaciguar sus espíritus en pena, pues 
podían dañar las cosechas o callsar desgracias. Los que no tenían 
quienes los adorasen se convertían en espíritus errantes y podían 
causar daños. Los satisfechos se iban a una tierra lejana donde 
reinaba la abundancia conocida en muchas ocasiones bajo el nom­
bre de Miroku, pero estaban siempre pendientes de lo que sucedía 
en su tierra natal y regresaban al lado de los suyos en determi­
nadas épocas del año para probar la comida de las ofrendas. 

Los dirigentes de los levantamientos en muchas ocasiones fir­
maban con sangre la circular de reclutamiento y juraban frente 
a las deidades de la comunidad; estaban dispuestos a sacrificar su 
vida para convertirse en dioses y así castigar a los malos fun­
cionarios y dar protección a sus aldeanos. Sus espíritus, se con­
vertían en los dioses temibles que a veces causan daño a la gente. 
Pero, se consideraba que los dioses poderosos eran también 
temibles porque sus facultades podían ser empleadas para ayu­
darle. En los casos de urgencia la gente apelaba a los espíritus 
convertidos en dioses de los dirigentes de movimientos para ob-



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 207 

tener protección y ayuda.44 Los dioses tenían carácter local y 
aunque existían algunos impuestos desde afuera cuando la antigua 
corte imperial extendió su poder o en tiempo de la expansión de 
los poderes guerreros medievales, el pueblo inventaba leyendas 
para relacionarlos con su lugar. Es decir, los dioses, los espíritus 
y los hombres convivían en un ámbito determinado. 

Para los campesinos premodemos existía cierta vinculación 
entre las acciones humanas fuera de lo común y las divinas, en 
algunas ocasiones, la manifestación de fuerza inusitada de los 
campesinos rebeldes se interpretó como un acto divino. La des­
cripción del yonaoshi-ikki de 1853 en e] dominio de Nambu, ilus­
tra bien tal situación: 

Pareci6 que en las mentes de estos hombres que destruían [las 
casas] había entrado algún espíritu o diablo. Porque su fisonomía 
era horrible y su fuerza tremenda. Atacaban las casas con la 
rapidez propia de los monos que saltan ágilmente de un árbol 
a otro; y aunque eran muchos, no hubo ni un solo herido.45 

2) El levantamiento se comparaba a veces con el matsuri, fes­
tival de otoño organizado para agradecer a los dioses la buena 
cosecha. Lo común en ambos era la interrupción de la vida ruti­
naria en el campo. La actividad cotidiana, frugal y austera, con­
trastaba con la abundancia y la libertad del día de fiesta; el levan­
tamiento, por su extraordinaria vivacidad se asemejaba al festival. 
En la costumbre popular existía la distinción entre ke, lo normal, 
lo cotidiano, lo rutinario, y hare, lo anormal, lo extraordinario, lo 
excepcional que se identifica . con lo sagrado. Existieron distintas 
normas para las ocasiones de hare y de ke. Esto favoreció el rápido 
desarrollo del levantamiento pero no su continuidad y duración. 

3) El tercero se refiere a la fe en Miroku mezclada con la 
devoción de Maitreya.46 Yanagida Kunio, Wakamori Taroo, Mi-

44 Sobre la veneración de los espíritus de los dirigentes de levantamien­
tos, escribieron Sakurai Tokutaroo (Nihon no minkan shinkoo), Hayashi 
Motoi (Hyakushoo-ikki no dentoo), Tamura Eitaroo (lkii, Kumosuke, 
Bakuto). 

45 Yasumaru Y. (ed.), Minshuu-undoo no shisoo, Iwanami, Tokio, 
1970, p. 176. 

46 Uno de los boddhisattva. El culto devocional de Maitreya surgi6 en 
el noroeste de la India. Lleg6 a Jap6n a través de China y Corea en el 
siglo VII. Durante la época Heian (siglos VIII-XII) se difundi6 entre la no-



208 MICHIKO TANAKA 

yata Noboru y otros estudiosos señalan que varias manifestaciones 
de esperanza milenaria se formularon con base en esta fe común 
que tenía su raíz en un estrato cultural muy antiguo del pueblo 
japonés. Reconstruyendo los recuerdos populares fragmentarios 
conservados por la tradición oral, rituales y costumbres, se deduce 
que Miroku representaba la tierra de donde habían llegado los 
antepasados y por lo tanto el lugar a donde regresaban los espí­
ritus de los muertos. Lógicamente era también la tierra de los 
dioses. De esta tierra de la abundancia llegaban en barco los dio­
ses que traían la felicidad y la prosperidad. Las antiguas canciones 
que se cantaban en los matsuri o en la celebración del Año Nuevo, 
expresaban el anhelo por la llegada del barco de Miroku o de la 
era de Miroku.47 

Así, el concepto de la era de Miroku se confundió con la idea 
de yonaoshi, que estaba relacionada con cultos agrícolas. La pa­
labra yo que ahora significa "mundo" o "época'', anteriormen­
te era sinónimo de la cosecha de arroz, de la misma manera que 
la palabra toshi, año, también significaba cosecha. Y onaoshi, 
por lo tanto, equivalía a "mejorar la cosecha", y expresaba el 
principal deseo del pueblo agricultor. Se estableció de esta manera 
una relación entre el culto a los dioses, es decir, a los espíritus 
de los antepasados que venían de la tierra de Miroku, y el con­
cepto de yonaoshi. 

Posteriormente, cuando el budismo se difundió entre la pobla­
ción, la creencia sobre la llegada de la época de Miroku se mez­
cló con la idea de la Tierra Pura, y el concepto de los dioses que 
corrigen el mundo con el del boddhisattva Maitreya. Según lá 
enseñanza budista Maitreya es el buda que llega para salvar a los 
hombres 5 670 millones de años después de haber entrado en el 
Nirvana el Buda Shakyamuni. Sin embargo, los japoneses conti­
nuaron pensando que la época de Miroku estaría más próxima. 

bleza, fusionándose con el budismo esotérico. Posteriormente fue des­
plazado por la devoción a Amitabha, un culto de devoción peculiar de 
Japón. Sin embargo, se conservó entre las masas confudiéndose con las 
prácticas religiosas populares. Dainihon rekishijiten. Tokio, Kawadesho­
boo, 1964. 

41 Wakamori Taroo, Kinsei mirokushinkoo no ichimen, en Shichoo, 
Núm. 48, 1953, pp. 145-148; Yanagida Kunio, op. cit., Vol. 1, pp. 73-78, 
82-84, 106-108. 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 209 

La idea de salvación no llegó a tener suficiente profundidad filo­
sófica; más bien se identificó con el auxilio en la necesidad, con 
la abundancia de alimentos y con las satisfacciones terrenales. 

Al mismo tiempo que se popularizó el budismo se popularizó 
también la adoración de la Diosa del Sol, Amaterasu Oomik:ami, 
considerada como ilustre antepasado del clan imperial. Con el 
fin de obtener el apoyo material que se había aminorado por la de­
cadencia de la corte, los predicadores ambulantes del santuario­
de Ise, donde se veneraba a Amaterasu Oomikami, hacían visi­
tas de pueblo en pueblo distribuyendo talismanes y organizando, 
peregrinaciones. Esto está relacionado con la organización de los. 
okagemairi (peregrinaciones al santuario de Ise) que abarcaron 
principalmente las regiones centrales y occidentales del país, don­
de la influencia de la antigua corte imperial, ya en decadencia, 
había sido más fuerte. 48 Así, desde el centro del país y hacia occi­
dente, las religiones populares quedaron absorbidas por el culto­
de Ise desde la Edad Media. Tal vez esto explique por qué la fe 
en Miroku y la idea de yonaoshi se conservaron mejor en la región 
oriental y en las islas Ryuukyuu (Okinawa) situadas en el extre­
mo sudoccidental del país.49 

Hasta aquí los rasgos principales de la religión popular pre­
modema. Examinaremos ahora más detenidamente los okage­
mairi de 1771 y 1830 y los eejanaika de 1867, así como los cul­
tos sincréticos comparándolos con los yonaoshi-ikki. 

1. Los movimientos populares religiosos y la conciencia 
de yonaoshi 

Los levantamientos campesinos que expresamente manifestaron 
la idea de yonaoshi se verificaron, en el este del país, al mismo 
tiempo que se desarrollaban tres grandes movimientos populares 
religiosos en el centro y en el oeste: los okagemairi de 1771 y 
1830 y los eejanaika de 1867. 

Es importante destacar que estos movimientos populares reli­
giosos tuvieron lugar, sobre todo, en una región relativamente 
avanzada desde el punto de vista económico, como son· las pro,-

48 Fujitani Toshio, op. cit., pp. 11-34. 
49 Yanagida, op. cit., Vol. 1, pp. 106-108. 



210 MICHIKO TANAKA 

vincias cercanas a Osaka y Kioto. A principios del siglo XIX, 

en la zona avanzada, surgió un nuevo tipo de acción: kokuso, 
lucha jurídica contra los mercaderes monopolistas. 50 Sin embar­
go, el problema de la capa más baja y oprimida de la población 
no podía resolverse mediante esta forma de lucha. Tampoco se 
podían organizar en su defensa movimientos campesinos; no se en­
contraba suficiente apoyo en las aldeas para demandar a los cam­
pesinos acomodados quienes acababan de obtener los derechos 
jurídicos que afianzaban su posición y eran los que les daban tra­
bajo. Los movimientos populares religiosos fueron la forma de 
canalizar el descontento de los campesinos en vías de proletari­
zación. 

Veamos qué semejanzas y qué diferencias existieron entre los 
yonaoshi-ikki y estos movimientos populares religiosos. En ambos 
se observó que los participantes gozaron de un instante de eman­
·cipación. En los okagemairi, la mayor parte de los peregrinos eran 
pobres oprimidos que se escapaban de sus casas o de sus trabajos 
sin dar aviso, actitud que en época normal hubiera sido castiga­
da y los participantes devueltos por la fuerza a su lugar de ori­
·gen. Sin embargo, durante los okagemairi estas acciones se tole­
raban. 

Otra expresión de emancipación era, como en los festivales 
matsuri, la danza: okageodori (danza de agradecimiento) en el 
okagemairi de 1830 y las de eejanaika. En estos movimientos 
también se observó libertinaje sexual como reacción a un estado 
psíquico sumamente reprimido del individuo en proceso de prole-

so Era una lucha jurídica de un considerable número de aldeas contra 
·el control monopolista de los comerciantes privilegiados de la ciudad de 
Osaka, en defensa de los intereses comerciales e industriales locales. Por 
ejemplo, en 1823, los campesinos de 1 007 aldeas de las provincias de 
Settsu y Koochi, quienes ya participaban activamente en la producción 
comercial de algodón, semilla de colza y otros productos, se unieron e 
iniciaron un juicio contra los compradores monopilistas de Osaka ante 
las autoridades representantes del shoogun en la misma ciudad. El resul­
tado fue favorable a los campesinos. En el mismo año, los campesinos de 
1 640 aldeas de las provincias de Settsu, Koochi e Izumi, iniciaron un 
juicio en contra de la limitación del comercio de aceite, obteniendo tam­
bién una solución favorable. lshii Takashi, op. cit., pp. 7-8; Ooishi y otros, 
op. cit., pp. 165-166. 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 2U 

tarización y como experiencia emancipadora. 51 En este aspecto,, 
los levantamientos de yonaoshi eran diferentes, se distinguían por 
su moral colectiva más bien rígida, al menos en la primera etapa 
del movimiento. 

En los movimientos populares religiosos también se presenta­
ron algunos elementos de protesta social. Durante el okagemairt 
de 1830, en la aldea Nakao, provincia de Settsu, se logró que se 
disminuyera el tributo anual negociando con los funcionarios al­
deanos en medio de bailes y cantos.52 Cabe señalar la similitud 
de fines entre los donativos forzados de yonaoshi-ikki y los "vo­
luntarios" en okagemairi de alimentos, dinero y otras cosas de 
parte de los comerciantes, los prestamistas, los funcionarios de la. 
aldea y otras personas ricas o privilegiadas. 53 

En los eejanaika, este ofrecimiento "voluntario" presentó una 
mayor similitud con el caso del levantamiento de yonaoshi: em­
pleados del comercio, sirvientes, jornaleros, aprendices, en masa 
entraron a las casas de los ricos y excitados por el baile y el 
alboroto pisotearon las esteras de junco extendidos en el piso 
exigiendo comida y bebida. 

Para la mayoría de los campesinos pobres que llevaban una 
vida de privaciones y prohibiciones, este levantamiento pareció, 
de momento, un gran festival porque podían tomar todo lo que 
deseaban; alimentarse como nunca, y tratar con desprecio a los 
funcionarios y a los ricos, lo que era imposible en la vida normal. 
La gente, en estado orgiástico, andaba disfrazada: los hombres 

s1 Es importante tomar en cuenta los cambios ocurridos en las formas 
de noviazgo y matrimonio para comprender este fenómeno. En la época 
premoderna existieron dos tipos de matrimonio: uno, el matrimonio pa­
triarcal del futuro jefe de familia arreglado por un casamentero. La boda 
se celebraba públicamente después de la cual la mujer comenzaba a vivir 
con su esposo y dejaba de ser miembro de la familia de su padre. El otro, 
el matrimonio de los demás hijos, que conservaba rasgos arcaicos, era et 
matrilocal. Para arreglar asuntos de noviazgo y matrimonio de este último. 
tipo, los grupos de jóvenes casaderos jugaron un papel decisivo. Sin em­
bargo, por la decadencia de la comunidad agraria solidaria, y por el 
comienzo de la migración hacia las ciudades, el segundo tipo de matrimo­
nio decayó. Se produjo una situación que dejó frecuentemente a la masa 
preproletaria tanto rural como urbana sin oportunidad de noviazgo y 
matrimonio. 

52 Yanagida señaló la función religiosa del baile en la tradición religio­
sa popular, op. cit., Vol. I, pp. 81-84. 

53 Fujitani, op. cit., pp. 94-97. 



212 MICHIKO TANAKA 

se vestían de mujeres y las mujeres de hombres, como en el yo­
naoshi de los distritos de Shinobu y Date, provincia de Iwashiro, 
en 1866. En el levantamiento de la provincia de Musashi ese 
mismo año, los rebeldes confeccionaron banderas de distintos 
·colores con la ropa de lujo que sacaron de las casas ricas lo que 
·dio apariencia festiva a la aglomeración. Durante el período 
Keioo, en las provincias de Shinano y Koozuke hubo un levanta­
miento campesino bajo el símbolo del bastón sagrado, bonten. 
El uso del bonten para dirigir el motín se observó también duran­
te el levantamiento de 1782 que tuvo lugar casi en la misma 
región. Tanto Tamura como Shooji consideran de especial impor­
tancia el uso de este bastón porque, según ellos, en otro tiempo 
había simbolizado la creación del mundo. Existen dudas sobre 
si los campesinos conocían realmente su significado original: 
símbolo de la cosmogonía en el hinduísmo antiguo, adoptado en 
1a tradición de la religión popular como un elemento importante 
del matsuri. De todas maneras, su utilización indica la importancia 
que tenía la forma tradicional de pensar y actuar en la organiza­
dón de los movimientos populares de protesta. Kokusho Iwao, 
pionero en el estudio de los levantamientos campesinos, registró 
un caso de levantamiento donde los campesinos, cargando el pa­
lanquín que se usa para transportar el cuerpo divino, entraban 
a las casas de los funcionarios aldeanos, de los campesinos y de 
los comerciantes ricos y si no satisfacían sus demandas las piso­
teaban. 54 Tatsuzoo, líder del levantamiento que examinaremos 
<lespués, llamó a su movimiento "festival para corregir el mundo" 
(Seken yonaoshi no matsuri) en su declaración ante el funciona­
rio del shoogun. 

2. Los cultos sincréticos a fines de la época premoderna 
y la conciencia de yonaoshi 

Hacia fines del shogunato premoderno, surgieron varios cultos 
<le carácter básicamente sincrético los cuales a pesar de la per­
secución oficial extendieron poco a poco su influencia entre los 
comerciantes, los artesanos, los campesinos e, incluso, entre los 
guerreros. Su modernidad se debió al hecho de ser fundamental-

54 Kokusho, op. cit.; Yasumaru, la grabación referida. 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 213 

mente religiones individualistas en vez de estar basados en la 
comunidad familiar o aldeana. Los creyentes se organizaban en 
koo, grupos de estudio y discusión dirigidos por los más cono­
cedores de la fe. Esta forma de organización introducida por los 
monjes budistas en la Edad Media que fue heredada y convertida 
en cooperativas mutuas de carácter netamente secular y local por 
la sociedad de la época premodema, recuperó su función religiosa 
facilitando la aparición de unidades que sobrepasaban las divisio­
nes feudales. 

Unos cultos surgieron· con base en culto a las montañas como 
Jikkoo-kyoo, Fusoo-kyoo y Ontake-kyoo, Taisha-kyoo. Otros fue­
ron propuestos por sus fundadores como un producto de la ilu­
minación divina como Kurozumi-kyoo, Tenri-kyoo, Konkoo-kyoo 
y Nyorai-kyoo. Posteriormente, bajo la presión del gobierno de 
Meiji,55 casi todos ellos pasaron a formar parte del shintoismo,56 

aunque muchos no presentaban suficientes rasgos shintoistas. 
Según Murakami Shigeyoshi, se pueden señalar cuatro carac­

terísticas comunes en estos cultos: 57 en primer lugar, la existencia 
del concepto de salvación a través de un dios único y superior, 
o sea la tendencia monoteísta. Esto es reflejo de una época de 
transformaciones político-sociales. Aparte de Nyorai-kyoo, en el 
que se reconoce la influencia del cristianismo, 58 Amaterasu Oomi­
kami de Kurozumi-kyoo y Daisosanjin de Maruyama-kyoo son 
deidades únicas y como tales consideradas con el poder de mate­
rializar el mundo ideal. En algunas de estas religiones se desarro­
lló el concepto de yonaoshi. 

Otra característica común es la predominante orientación hacia 

55 El gobierno del régimen moderno imperial y centralizado que se es­
tableció después de la Restauración Meiji. 

50 Al principio, el shintoismo se declaró religión exclusiva de estado 
pero pronto se modificó la política religiosa con mayor tolerancia hacia 
el budismo y el cristianismo. Se hizo una distinción entre el shintoismo 
ritual de estado y el religioso de sectas. Se introdujo el sistema de registro 
de sectas para un mejor control por el gobierno. Por el carácter sincréti­
co del shintoismo, todas las sectas nuevas no clasificadas fueron incluidas 
dentro de este último. 

57 "Bakumatsu-ishin no minshuu shuukyoo ni tsuite", en Minshuu shuu­
kyoo no shisoo. Iwanami, Tokio, 1971, pp. 568. s. 

58 Concepto del Dios creador del mundo (Nyorai=Buda); amor ilimi­
tado del dios; pecado original; igualdad frente a Dios; oposición de Dios 
a Satanás, etc. 



214 MICHIKO TANAKA 

las satisfacciones en este mundo. Las preocupaciones principales 
eran problemas mundanos: como la salud, la prosperidad, la paz 
interna del individuo. El culto de Nyorai-kyoo era una excepción 
también en este aspecto por la importancia que daba a la salva­
ción en el Más Allá, problema que ·en general preocupaba muy 
poco a las demás. En el caso de Tenri-kyoo, no reconocían teóri­
camente otra vida después de la muerte, ni consideraban necesario 
culto a los antepasados. 

El tercer rasgo común de estas sectas .. era el humanismo y el 
amor hacia la gente del· estrato social más bajo, porque habían 
surgido y crecieron apoyándose en éste. Su forma de organización 
se caracterizaba por la ausencia de la distinción de clases, de 
estatus social, y de sexo; siempre existió un gran sentido iguali­
tario. En la tradición religiosa del pueblo japonés no existía el 
concepto de pecado original, ni de la exclusividad y por lo tanto 
estos cultos con base humanista se caracterizaban por su opti­
mismo y tolerancia. 

Y por último la aparición de una visión embrionaria de los 
problemas relacionados con el poder político, la sociedad y la 
nación, fenómeno desconocido entre la masa premodema. La con­
ciencia que surgía en cada individuo de transformar el orden 
social ante la crisis del shogunato se canalizó a través de estos 
cultos cuando no se expresó en otras formas de movimientos 
sociales. Con esta nueva manera de enfrentar los problemas polí­
ticos sociales resurgió la tradición de las sectas combatientes 
de los siglos XIV a XVI. Los cultos de Tenri y Maruyama presen­
taron claramente en términos escatológicos la idea de yonaoshi 
como transformación social; en cambio Konkoo-kyoo daba mayor 
importancia a la salvación individual con tendencia a la neutra­
lidad en los cambios de poder. 

V. EXAMEN DE UN CASO: LEVANTAMIENTO CAMPESINO 

EN EL DISTRITO DE KAMO DE LA PROVINCIA 

DE MIKAWA EN 1836 

Tomando en cuenta los elementos considerados anteriormente, 
examinaremos un caso concreto: el levantamiento que se produjo 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 215 

en la provincia de Mikawa en 1838. La elección se fundamenta en 
su representatividad y en las posibilidades de acceso a fuentes 
publicadas. Presenta este caso algunas características peculiares 
que influyen en su desarrollo. En primer lugar, en cuanto a direc­
ción, composición de la masa de participantes, organización, des­
arrollo y fines del movimiento, posee los rasgos principales del 
yonaoshi-ikki que se sitúa entre levantamientos comunales y moti­
nes de la masa preproletaria. En segundo término, tuvo lugar en 
una zona semidesarrollada del centro del país, fundamentalmente 
agrícola, autosuficiente pero influida por la economía mercantil. 
Las aldeas que fueron escenario del levantamiento se encontraban 
en el angosto valle de la cuenca del río Asuke. Los rasgos de 
unidad que presenta la población de este lugar, así como su aisla­
miento de otras regiones son características muy comunes en el 
Japón premoderno. Por otra parte se daba el hecho de que tan 
reducido territorio estaba dividido en varios dominios. En tercer 
lugar, el levantamiento se desarrolló en el momento de la crisis 
estructural del shogunato premoderno, época de numerosos movi­
mientos campesinos. Durante la década de 1830 hubo 279 mo­
vimientos campesinos en todo el país, la mayor cifra registrada 
en la época premoderna. 59 Con el propósito de superar la crisis, 
tanto el gobierno del shoogun como los señores de los dominios 
llevaron a cabo algunas reformas. Según el estudio de Fukawa 
Seiji, el reformador principal del gobierno del shogunato, Mizumo 

· Tadakuni, llegó a darse cuenta de la necesidad de hacer refor­
mas cuando tuvo que resolver el problema del levantamiento que 
examinamos. Por último, la provincia de Mikawa tiene una larga 
tradición de movimientos campesinos. Fue la escena de las re­
beliones religiosas populares de la edad media, 60 de levantamien-

su Aoki, Kooji, op. cit., p. 18. 
so Por ejemplo, lkkoo-ikki de la provincia de Mikawa en los años 1564-

69 Nihon rekishi daijiten kawade-shoboo, Tokio, Vol. 22, Fig. 23-4. Se­
gún los trabajos de Yanagida, en esta región, igual que en otras regiones 
del dominio de la secta Ikkoo, se conservaban "monjes con cabello", mon­
jes que llevaban una vida seglar sin tomar formalmente los hábitos y que 
sólo en ocasiones en que así se requería cumplían funciones religiosas. 
Muchos tuvieron domicilio fijo pero también había trashumantes. Yana­
gida considera que este tipo de sacerdocio había surgido con anterioridad 
a la introducción del budismo en Japón y representaba la tradición po­
pular arcaica.· 



216 MICHIKO TANAKA 

tos campesinos en la época premodema (su número asciende a 
cincuenta y seis) 61 y, en el periodo de Meiji, centro del desarrollo 
y de la confluencia de movimientos rurales con diferentes orienta­
ciones ideológicas. Corresponden a esta época el movimiento de 
Asociaciones de Retribución con Virtud (Hootokusha); la secta 
de Maruyama de los campesinos pobres y medios apolíticos así 
como los Partidos de los Pobres o de los Deudores de los campe­
sinos pobres y arrendatarios políticamente desarrollados. 

Describiremos primero el caso para luego analizarlo. 

Descripción del levantamiento campesino en el distrito de Kamo 
de la provincia de Mikawa en 183662 

La provincia de Mikawa está situada casi en el centro del país, 
sobre la costa del Pacífico. El levantamiento tuvo su origen en 
los distritos de Kamo y Nukata, en las laderas de las montañas 
que rodean el llano de Okazaki. En esta región había territorios 
de más de veinticinco señores. En el movimiento participaron 
24 7 aldeas y ciudades con una población total de más de doce 
mil personas. La mayoría de las poblaciones eran pequeñas y se 
hallaban a lo largo de valles o ríos. Por la escasez de tierras de 
labor se habían desarrollado varias subprofesiones como la indus­
tria forestal, carpintería y producción de papel. En la época pre­
modema, en las regiones donde fue necesario desarrollar activi­
dades económicas mixtas es donde antes penetró la economía 
comercializada. La ciudad de Asuke es un ejemplo típico de cen-
tro local de comercio. · 

En el verano de 1836 las calamidades naturales arruinaron gran 
parte de la cosecha, provocando un alza del precio del arroz, de 
los cereales y de otras mercancías lo cual permitió la aparición 
de los especuladores. En estas circunstancias' los hermanos car­
pinteros Senkitsu y Shigeki de la aldea de Kugyuu, y Senzoo de 

61 Aoki, op. cit., p. 21. 
s2 Para describir el levantamiento nos hemos basado fundamentalmente 

en dos obras: "Kamono sawagitage", de Watanabe Masaka, sacerdote 
shintoista contemporáneo del acontecimiento incluida en Minshuu undoo 
no shisoo, pp. 237-272, y Fukawa Seiji Noomin soojoo no shisooshiteki 
kenkyuu, Miraisha, Tokio, 1970 .. Para agilizar la presentación, se elimi­
naron notas y referencias a estas obras cuando se consideró innecesario. 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 217 

la aldea de Kitakawamukoo, elaboraron un plan para provocar 
disturbios y conseguir así la baja de los precios. Invitaron a par­
ticipar en esta protesta a Tatsuzoo de la misma aldea y Ryuusuke 
de Matsudaira-goo por la buena fama que tenían como oradores 
y conciliadores. 

Se convocó una reunión clandestina para la noche del 20 de 
septiembre a la que asistieron representantes de muchas aldeas. 
Algunos campesinos no estaban convencidos totalmente de la ne­
cesidad del levantamiento, pero Tatsuzoo con su habilidad políti­
ca unificó la opinión de la junta esgrimiendo el falso argumento 
de que ya se habían levantado otras aldeas. Participaban tam­
bién campesinos que habían llevado consigo alimentos para 
iniciar inmediatamente la protesta. Se acordó que a la noche si­
guiente comenzaría el levantamiento y se· establecieron tres metas 
básicas: 1) Que la tasa para el cambio del arroz fuese de ocho 
to63 por cada ryoo;64 2) que se bajasen los precios del sake, 
(bebida de arroz) y otras mercancías; 3) Suspensión del pago de 
la cuota de tanomoshi-koo.65 Se hizo llegar a los jefes de todas 
las aldeas del distrito una circular exigiendo el envío de dos re­
presentantes de cada aldea. La noche del día 22, en la aldea 
de Takiwaki, en el dominio del pequeño señor Matsudaira 66 se 
reunieron cerca de 70 personas, se presentaron con herramientas 
de trabajo y varas de bambú. Al saber que de la aldea de Taki­
waki no participaba nadie por orden del jefe, destruyeron su 
casa. Cuando pasaron por la aldea de Nagamine ya se habían 
reunido cerca de cien personas e hicieron una gran fogata para 
animar a los participantes. Se verificaba el nombre de la aldea y 
el número de adherentes de cada una; al marchar se iban enu­
merando las aldeas que participaban para evitar su deserción. 

El señor Matsudaira, enterado del levantamiento, prohibió que 

6 3 Unidad de capacidad, 8 to = 144 litros. 
64 Unidad de dinero, 2 ryoo = ca. 255 g. de plata. Honjo Eijiroo, The 

Social and economic history of Japan, Russell & Russell, New York, 1965. 
es Una cooperativa financiera para la ayuda mutua. Se utilizaba para 

liquidar las deudas. Se pagaba una cuota cada año y en base a un sorteo 
se obtenía una cantidad considerable del dinero que se había reunido. 

&s Se consideraban grandes señores a quienes tenían ingresos de más de 
1 O 000 koku de arroz. Aquí convencionalmente, nombramos medíanos a 
los señores que tenían más de 1 000 koku de arroz; y pequeños a los que 
tenían menos. 



218 MICHIKO TANAKA 

participase la gente de su dominio y pidió ayuda al señor Oka­
zaki, del dominio cercano más grande, para someter a los rebel­
des. este movilizó su fuerza armada pero se limitó a concentrar.,. 
la a lo largo de la frontera de su dominio. 

En la madrugada del día 22, los rebeldes llegaron a la aldea 
de Onuma, del dominio mediano del señor Ishikawa. Destruye­
ron la casa de Hinoya Genpachi productor de 1 500 koku de 
sake anualmente. La masa lo consideraba culpable del alza del 
arroz. También intentaron atacar la casa de Suga Y ooshin, que 
estaba relacionado con el gobierno del dominio y a quien tal vez 
por eso se le consideraba responsable del descontento de la po­
blación. Sin embargo, gracias a la intervención de los funciona­
rios aldeanos y del monje del templo Toojuin, se impidió el ata­
que. A cambio, Suga prometió transmitir las demandas de los 
rebeldes al señor. 

Las noticias sobre estas acciones habían llegado ya también 
al apoderado del shoogun en Akasaka, de la misma provincia, 
quien pidió a los señores de Okazaki y Komo que enviaran gue­
rreros para apoyar la represión. Sin embargo, no aprobó las ac­
tividades independientes de las fuerzas de estos señores fuera de 
sus territorios. 

Cerca de las seis de la mañana la masa rebelde entró en la 
aldea de Oriji, del dominio del gran Señor Honda, y destruyó la 
casa del jefe por no haber enviado aldeanos de esa localidad. La 
siguiente acción violenta se desarrolló en la aldea de Iwatani que 
pertenecía al pequeño señor Kaji, donde fue destruida la casa 
del comerciante en cereales. Para entonces el número de partici­
pantes había aumentado a unas 2 000 personas. En esta aldea 
fue detenido por los propios rebeldes y entregado al jefe de la 
aldea el autor del robo de una azada. En la aldea de Hiasu co­
mieron kakis (fruta que abundaba en esa región) hasta hartarse, 
y recibieron manjares de los campesinos ricos; esto se repitió en 
la aldea de Makaito. Cuando los campesinos rebeldes marchaban 
por la aldea de Miyaguchi llegó la noticia de que en la de Shi­
mokoochi los esperaban los mayordomos de los señores Okudo­
no, Ooshima y Kugyuudaira para escuchar sus demandas. Los 
líderes decidieron entonces dirigirse sin demora a esta aldea. Aun­
que entre los nuevos contingentes que venían de las aldeas cer-



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 219 

canas a Asuke hubo quienes recomendaron dirigirse a esta ciudad 
para castigar a los comerciantes ricos, los rebeldes decidieron 
apresurarse para llegar a Shimokoochi pasando antes por las al­
deas de Ootsu y Chihara, donde hubo hechos que posteriormen­
te despertaron las sospechas de la masa contra Tatsuzoo. En la 
primera, el productor de sake, Hirabee logró salvar su casa de la 
destrucción tratando con Tatsuzoo; prometió disminuir la produc­
ción y entregó dinero al dirigente. En la segunda Jinbee, quien 
se había apropiado de los fondos para la reconstrucción de un 
templo en Kioto, 67 que habían sido recolectados entre los cam­
pesinos de la zona, logró también salvarse negociando con Tat­
suzoo, que encabezaba la vanguardia. Los que iban detrás se 
extrañaron de que la casa de Jinbee, incluida en la lista de obje­
tivos de ataque, estuviese intacta y la destruyeron a pesar de las 
protestas del dueño. Al enterarse de esta desobediencia los diri­
gentes regresaron a la aldea de Chihara; Ryuusuke detuvo a pa­
fos a los campesinos que destruían la casa; Tatsuzoo los amarró 
pero fueron liberados por Ryuusuke posteriormente. 

Descansaron la noche del 22 al 23 en torno a la casa de Tat­
suzoo, en la aldea de Shimokoochi. Al amanecer del día 23 uno 
de los líderes, Zenshiroo, propuso ratificar nuevamente las de­
mandas del movimiento que fueron aprobadas por la mayoría, 
aunque hubo objeciones de Tatsuzoo y otros. 68 

Los rebeldes desayunaron sake y la comida que les ofrecieron 
los comerciantes de las aldeas de Shimokoochi y Kugyuu. 

A la casa de Tatsuzoo llegaron los tres mayordomos para in­
vestigar la situación. Al preguntar los nombres de los líderes, 
Tatsuzoo contestó que si los necesitaban él mismo los detendría 
y entregaría a las autoridades. Ante tal declaración los funciona­
rios se retiraron, pero las sospechas que abrigaban los partici­
pantes contra Tatsuzoo parecieron confirmarse con esas palabras 
suyas, y aunque éste trató de resistir, su casa fue destruida por 

67 Nishihonganji, uno de los templos principales de la secta Verdadera 
(Shinshuu). En la región tratada prevalecía aparte de esta última la secta 
de Tierra Pura (Joodo shuu). Estas sectas sirvieron como base ideológi­
ca de grandes rebeliones del siglo XVI, ikkoo-ikki. 

68 La mayor objeción de Tatsuzoo parece que se refería a la tasa de 
cambio de arroz para el tributo. Él propuso seis to de arroz por un ryoo, 
tasa más razonable desde un punto de vista realista. 



220 MICHIKO TANAKA 

completo en un instante. Derribado Tatsuzoo, la multitud de dos 
mil quinientas personas, continuó su camino pero los funciona.: 
rios de varios señores le dieron alcance informando que acep­
taban las demandas con el fin de evitar el conflicto. 

Volviéndose a la aldea de Miyaguchi se reunieron cerca del 
santuario de Rokusho para discutir el plan a seguir. Se envió 
una nueva circular a las aldeas por donde iban a pasar. Después 
del retiro de Tatsuzoo, apareció una persona con el rostro cu­
bierto para enoabezar el movimiento (hecho este cuyo significa­
do expondremos más adelante). En la mañana del 23, al llegar 
a la aldea de Nakamura, la cifra de participantes ascendía a 3 000. 
Allí destruyeron la casa de un prestamista y un almacén de arroz. 
En la aldea de Nakakaito, se impidió el ataque a la casa del 
comerciante de cacerolas con la intervención de los funcionarios 
del señor Okudono. Los campesinos de esta aldea se retiraron del 
movimiento, según se dice, porque logró convencerlos el jefe ma­
yor de aldeas. No obstante, la fuerza del movimiento todavía 
creció. En la aldea de Hirayabu, obtuvieron comida y bebida fa­
cilitadas por un próspero comerciante de sake. En la de Yanami, 
atacaron a la casa de Tomokichi, rico prestamista conocido por 
su codicia, esparcieron por el suelo todo el dinero que encontra­
ron destruyendo todo, hasta las figuras de boddhisattva y otros 
objetos religiosos. Algunos participantes fueron puestos en ma­
nos de los funcionarios aldeanos acusados de robo. Al pasar por 
la aldea de Norisada descubrieron oficiales armados del señor 
Ooshima pero no les hicieron caso. 

En la tarde del mismo día entraron en la ciudad de Asuke, en 
el dominio del señor Honda. El mayordomo y varios guerre­
ros armados con palos y lanzas estaban en espera de los re­
beldes. Los campesinos, que para entonces ya llegaban a más 
de 4 000 los hicieron a un lado y sin ninguna dificultad se diri­
gieron a la casa del comerciante de sake, Yomohachi, donde 
mientras destruían la propiedad uno de los rebeldes declaró: 

Escuchad bien lo que os digo. Vosotros, que tenéis el oro y Ja 
plata, habéis comprado una gran cantidad de arroz ignorando los 
sufrimientos de los pobres y la habéis convertido en sake para 
acrecentar vuestras bolsas. Así, habéis robado el dinero de los 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 221 

otros. Por esto bien merecéis un castigo. Aquí llegaron los dioses 
que corrigen el mundo para daros merecido castigo. ¡ Recibidlo! 69 

También destruyeron dos casas de fabricantes de sake, una de 
un comerciante en cereales y otra de un comerciante en papel. 
Debido a la fuerza aplastante de los rebeldes, los funcionarios 
de la ciudad tuvieron que aceptar todas las demandas anuncián­
dolo en carteles colocados por las calles. 

Después, la mayoría de los campesinos se dirigió a la ciudad 
de Komo, del dominio del gran señor Naitoo, pero una parte fue 
a las aldeas Uto y Yamawarabi para exigirles su participación. 
Los que encabezaban la marcha dijeron a los jefes de estas lo­
calidades: "Como ya lo hemos anunciado, los aldeanos de 15 a 
60 años de edad tienen que unirse a nosotros para corregir el 
mundo. Los que no lo hagan, serán castigados."'° 

Los jefes de las aldeas . insistieron en que la prohibición de su 
señor les impedía unirse a los rebeldes y ofrecieron en cambio 
proporcionarles alimentos. Esto no satisfizo a los campesinos que 
estaban concientes de su fuerza, capaz de proporcionarles todo 
lo que necesitaban y por ello respondieron: 

¡Qué presumido es este jefe de aldea! El dios que corrige el 
mundo no lo tomará en cuenta. ¡Qué absurdo no enviar a nin­
guno! Cuando tenemos hambre el cielo nos regala el sake y la 
comida y cuanto necesitamos. ¡Dejad entonces vuestra insensa­
tez! 11 

Destruyeron sus casas y marcharon a la ciudad de Komo para 
unirse a los demás. Durante la noche del 23 al 24 recibieron co­
mida y bebida en varias casas ricas de las aldeas de Iwasaki, 
Noguchi, Nagakane y Chikaraishi. 

Antes de llegar a Komo, varios señores accedieron a sus de­
mandas. Mientras los dirigentes negociaban se dio un caso de 
ataque a la propiedad. 

A esas alturas ya se organizaba en Komo una contraofensiva 
común por orden del representante del shoogun, con la partici­
pación de varios señores. 

69 "Kamono ... ", p. 2SO. 
10 lbid., p. 2Sl. 
71 ld. 



222 MICHIKO TANAKA 

Los tres mil rebeldes cruzaron el río Y ahagi en cinco embar­
caciones y una avanzadilla que confiaba en su capacidad defen­
siva realizó una incursión en la ciudad. Al chocar con las fuerzas 
represivas los rebeldes hicieron burla de nuevo de los guerreros. 

¿Para qué sirven esas lanzas? Son inútiles contra los dioses que 
corrigen el mundo. Nosotros no queremos ni riña ni polémica y 
tampoco venimos para hacer daño a la gente. Si aceptáis nuestra 
petición todo se arreglará. De otro modo tendremos que destruir 
vuestras casas. ¿Habéis salido ya a recibir al dios que corrige el 
mundo? Si os resistís, seréis castigados.12 

Los disparos al aire que hicieron las fuerzas de represión no 
asustaron al principio a los rebeldes; pero cuando apuntaron al 
cuerpo y cayeron varios, muertos y heridos, cundió el pánico; 
en poco tiempo se dispersaron; algunos fueron arrestados. Entre 
los rebeldes hubo gran confusión y la mayoría desertó huyendo a 
las montañas. No obstante, una parte siguió la lucha. El grupo 
que marchó hacia el norte en la aldea de Kano destruyó la casa 
de Heisuke, pero posteriormente fue dispersado por las fuerzas 
represivas. Otro grupo regresó a la ciudad de Asuke y atacó las 
propiedades de dos comerciantes en cereales; el ataque a la casa 
de un comerciante en aceite llamado Denroku se impidió gracias 
al acuerdo logrado por los funcionarios de la ciudad y un monje 
del templo Koseki. El grupo, perseguido por las fuerzas del se­
ñor Okasaki, al llegar a la aldea de Imaasadaira atacó un taller 
de teñido y un puesto de vebíéulos. Los insurrectos fueron re­
primidos después de destruir otras dos casas, mientras discutían 
qué camino seguir. 

Los campesinos detenidos por los funcionarios de los señores 
una vez anotados sus nombres y la aldea de procedencia, los en­
tregaron a sus respectivos patrones. En poco tiempo fueron dete­
nidos los principales dirigentes. Ryuusuke y Shigeki cayeron por­
que Tatsuzoo, detenido ant~riormente, dio sus nombres. Llegaron 
desde Edo funcionarios del shoogun para realizar una investiga­
ción y antes de finalizar el año se habían interrogado más de 
mil personas. En febrero del año siguiente se decidió enviar a 
Edo a los ocho líderes principales: Shigekitsu, Senzoo de Kawa-

72 Id. 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 223 

mukoo, Ryuusuke, Toobee, Senzoo de Kugyuu, Tatsuzoo, Marue­
Dion y Kanaemon. La madrugada del 8 de marzo, Senkitsu, 
Shigeki, Ryuusuke, Senzoo de Kawamukoo y Toobee decidieron 
suicidarse en ·1a cárcel; sólo pudo salvarse la vida a Senkitsu, 
quien con los tres restantes -Tatsuzoo, Kanaemon, Maruemon­
fue trasladado a Edo donde se les sometió a un interrogatorio. 
La sentencia final sobre este caso llegó a las aldeas participantes 
más de un año y medio después del levantamiento. Para enton­
ces los cuatro dirigentes habían muerto ya en la cárcel de Ec:lo. 
Aparte de los castigos a los dirigentes, el fallo fijó una mu1ta 
para todas las aldeas relacionadas con el movimiento cuyo mon­
to variaba según su capacidad tributaria. Algunos de los diri­
gentes eludieron el castigo abandonando sus aldeas. Para los se­
ñores, no se estableció ningún castigo. El gobierno del shoogun 

dio compensaciones a los jefes de aldea cuyas casas habían sido 
destruidas al querer evitar la participación de sus aldeanos. El 
señor Okazaki, que contribuyó en mayor medida a reprimir el le­
vantamiento, fue premiado por el consejero del shoogun Mizu­
no Tadakuni. 

Hasta aquí la descripción del movimiento. Examinaremos aho­
ra una parte de los documentos relativos al interrogatorio de los 
detenidos: primero se presenta el de uno de los participantes y 
luego el de Tatsuzoo. 

Interrogatorio a Kondoo Mohee 7ª 

Mohee: Me llamo Kondoo Mohee y soy de la aldea de Yana­
yama ... 

Funcionario: ¿Con quiénes viniste? 
Kondoo: Vine con muchas personas: chaparras, altas, morenas 

con la cara rojiza, con la frente asoleada, con la boca chue­
ca, también ancianas de espaldas encorvadas. Vi también una 
persona tan baja que me pareció cortada por la mitad y ha­
bíá un hombre cuya cara parecía un camote. 

F: ¡Ya basta! ¿Y a dónde fuiste? 
K: Fui a la papelería de · Asuke y me encontré con que estaban 

repartiendo sopa gratis. También ofrecían mucho sake. Tomé 

1s Fukawa, op. cit., p. 105. 



224 MICHIKO TANAKA 

tres tazas. Después volví a tomar dos tazones de sopa y de 
nuevo dos o tres tazas de sake. Cuando salí de la tienda todo 
daba vueltas a mi alrededor y, finalmente, me donní recar­
gado en el farol de piedra. Después de esto no me acuerdo 
de nada. 

F: ¡Basta, basta! 

Interrogación a Tatsuzoo 74 

Funcionario: ¿Cuál es la ocupación de tu familia? 
Tatsuzoo: Soy campesino. 
F: ¿De qué tamaño es tu tierra? 
T: Tengo alrededor de 40 áreas de arrozales y 80 áreas de cam-

po de cultivo. 
F: ¿Eres el único que trabaja la tierra? 
T: La trabajo con un criado que se llama Tamezoo. 
F: ¿Cuántos años tienes? 
[ ... ] 
T: Nací en el año del dragón ( 1796), y tengo 41 años [ ... ] 
F: ¿Y cuánto arroz cosechas? 
T: En un año normal, cosecho 22 a 23 bolsas de arroz. 
F: ¿Cuántas personas hay en tu familia? 
T: Mi madre, mi mujer, mis hijos, en total somos cinco. Tam­

bién están el criado Tamezoo y un caballo. 
[ ... ] 
T: [ ... ] primero quiero responder a su pregunta: si tengo una 

cosecha de arroz de 22 a 23 bolsas anuales y puedo mante­
ner a mi familia decorosamente, os preguntaréis por qué en­
tonces me propuse ser líder de los disturbios e invitar a mu­
chas personas a seguinne, causando dificultades a todo el 
mundo. Es cierto que las cinco o seis personas de mi familia 
podían vivir decorosamente, pero muchas otras sufrían düi­
cultades y morían de hambre. En vista de esa situación, nos 
reunimos en lshimidoo y acordamos llevar a cabo "el fes­
tival para corregir el mundo" (Seken yonaoshi no matsuri) 
para auxiliamos mutuamente y salir de problemas. Por lo 

14 "Kamono ... ", pp. 276-8. 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 225 

tanto, de ninguna manera fue para causar trastornos a los 
demás, como vosotros pensáis. 

F: ¡¿Cómo?! ¿El festival para corregir el mundo? El destruir 
las casas y quebrar barriles, ¡¿esto es el festival para el co­
rregir el mundo?! ¡Qué imbécil es este hombre! 

T: Sí, señor. Si una persona compra arroz para especular y con 
él hace sake mientras hay gente muriéndose de hambre, ese 
sí crea dificultades a todo el mundo. Si [nuestro señor] fuera 
grande habría remedio. Pero como es pequeño, se les qqita 
todo a los que algo tienen y a los que nada poseen se les 
abandona sin misericordia y se les deja morir de hambre. To­
dos juntos fuimos a presentar la petición a las casas ricas, 
Pero no pensábamos destruirlas. [Si hubo destrucciones] fue 
por las riñas imprevistas. A los hombres que hacen sufrir a 
los demás les conviene sufrir a veces para que no encuentren 
obstáculos al entrar en el paraíso. 

F: ¡Cierra la boca! ¡Qué falta de respeto a las autoridades! No 
te corresponde juzgar a los señores. 

T: Sí me corresponde. Cuando arriba se ignoran las leyes mo­
rales también se ignoran abajo, y en este caso en mayor gra­
do. [ ... ] 

T: El señor Okazaki, el señor Komo y otros señores, se presen­
taron en un tremendo desfile con arcos, fusiles y arcabuces. 
¿Así serían los preparativos para la guerra en tiempos pasa­
dos? Pero, si son puros campesinos que saben manejar sólo 
la azada y el arado, con sólo una orden del señor, habría 
de apaciguarse. Me pareció exagerado aquel preparativo. He 
oído que los labradores están de parte del shoogun, y nuestro 
señor también debería tratarlos bien. Si hay heridos entre los 
campesinos, ciertamente sería lamentable. 

VI. ANÁLISIS DEL LEVANTAMIENTO EXAMINADO 

Para analizar las características principales del levantamiento des­
crito se tomará en cuenta a otros movimientos semejantes, tratan­
do los siguientes puntos: 1) Organización y desarrollo; 2) Cau­
sas y propósitos; 3) Liderazgo y participantes; 4) Conciencia. 



226 MICHIKO TANAKA 

1. Organización y desarrollo 

El desarrollo del levantamiento en general siguió el patrón co­
mún a todos los movimientos campesinos premodemos de las al­
deas situadas en las laderas de las montañas: comenzó en las 
aldeas marginales y se dirigió luego hacia los mayores centros 
económicos y administrativos. Sin embargo, como los distritos 
de Kamo y Nukata estaban divididos en muchos pequeños do­
minios, la masa rebelde tuvo que pasar por los territorios de dife­
rentes señores y establecer acuerdos con cada uno. Señalaremos 
los rasgos sobresalientes: 

Primero: la iniciativa surgió de dos hermanos carpinteros, Sen­
kitsu y Shigeki, y no de funcionarios aldeanos. Ellos consultaron 
con el campesino Ryuusuke e invitaron a Tatsuzoo, campesino e in­
termediario profesional, para que dirigiera el movimiento porque 
era buen orador y apto para reso.lver negociaciones complicadas. 

Segundo: el movimiento fue relativamente largo a pesar de su 
carácter violento. Esto se debe, por un lado, al intento de man­
tener la disciplina estableciendo previamente y por escrito los 
objetivos del atac¡ue y los propósitos y, por otro, a la falta de 
coordinación de los señores para organizar la represión. Hubo 
resistencia tenaz de parte de los campesinos que trataron de con­
tinuar el movimiento aún después de la derrota en la ciudad de 
Komo. 

Tercero: el movimiento tuvo dos etapas: la primera la enca­
bezó Tatsuzoo y en ella se destacó el deseo de los dirigentes de 
mantener el orden y la disciplina; en la segunda, la masa rebel­
de que desconfió de Tatsuzoo lo abandonó. Se destacó la con­
ciencia de la fuerza de la masa y su mistificación a través de la 
identificación con el dios que corrige el mundo. 

Cuarto: terminado el movimiento se anularon todas demandas 
de los rebeldes e incluso aumentaron las dificultades económicas, 
ya que tuvieron que pagar multas determinadas según la capa­
cidad tributaria. El movimiento, aparentemente, no dejó ninguna 
huella; sin embargo, quedó grabado en la mente de los habitan­
tes de la región e influyó sobre el desarrollo de movimientos po­
pulares en épocas posteriores.15 También causó una profunda im-

1n En 1844-46 hubo una disputa acerca del impuesto de transportación 
a caballo en la ciudad de Asuke. Como ya hemos mencionado también 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PR~MODERNO 227 

presión a Mizuno Tadakuni, quien años después dirigió las refor­
mas del shogunato. 

2) Causas y propósitos 

La causa inmediata del levantamiento fueron las calamidades na­
turales, el almacenamiento y la especulción por parte de los co­
merciantes con la correspondiente alza de precios. Esto incidió 
directamente sobre !Os campesinos que necesitaban abastecerse 
de productos alimenticios en el mercado debido a la escasez de 
tierras de cultivo. Este problema fue el poderoso factor que mo­
tivó a Senkitsu para proponer el levantamiento. 

Durante la marcha se presentaron otras demandas como: dis­
minución de la producción de sake, prohibición de la exporta­
ción del arroz a otras ciudades, disminución de la tasa de interés 
en los préstamos. La mayor parte de las demandas estaba rela­
cionada con la economía de mercado, el abuso de comerciantes 
y prestamistas, y la combinación de la explotación feudal con la 
de mercado. 

La lista que se incluye de las personas, según su oficio, cuyas 
propiedades fueron destruidas en el movimiento no · es completa 
debido a la limitación de fuentes utilizadas; no obstante, consi­
deramos que permite apreciar la tendencia general. 

Esta relación de los objetivos que debían atacarse corrobora 
la importancia de la economía de mercado como causa funda­
mental del levantamiento. Muchas otras familias de campesinos 
ricos y comerciantes ofrecieron comida y bebida a los rebeldes 
para evitar el ataque. 

En algunas ocasiones la destrucci.ón fue motivada por otras 
causas como, por ejemplo, en el caso de Jinbee, Suga Yoshin, o 
en el de los jefes de aldeas no participantes. 

Precisamente porque todas las demandas estaban relacionadas 
con los problemas originados por la economía mercantil, el mo­
vimiento se extendió ampliamente, abarcando 24 7 aldeas con una 
población total de alrededor 12 000 personas y su número con­
tinuó creciendo a pesar de los arreglos parciales que se realizaban 

en la época moderna ocurrieron movimientos rurales en distintos niveles 
políticos. 



228 MICHIKO TANAKA 

LISTA DE PERSONAS CUYAS PROPIEDADES FUERON DESTRUIDAS 
DURANTE EL LEVANTAMIENTO 

Oficio 

Jefe de aldea 

Comercio de cereales 
Almacén de arroz 
Producción de ;sake 

Prestamista 
Comercio de papel 
Taller de teñido 
Puesto de vehículos 
Dirección del movimiento 

(TatSuzoo) 

Número 

4 

4 
1 
s 

2 
1 
1 
1 

Jinbee, proveedor de su señor 
1 
1 

Campesino 
Sin definir 

1 
4 

Causa 

Prohibir la participación de los al­
deanos 
Precios elevados 
Exportación del arroz 
Provocar el alza del arroz, dismi­
nuyendo la reserva 
Tasa de interés elevada 

Sospecha y desconfianza de lama­
sa 
Apropiación del dinero recolecta­
do entre los habitantes de la re­
gión para la reconstrucción del 
templo en Kioto 

Las siguientes casas se salvaron de la destrucción debido a la interven­
ción de funcionarios aldeanos y monjes, o por haber aceptado las deman­
das de los rebeldes: 

Casas de: 

Suga Yooshin (médico, estaba re­
lacionado con la política del domi­
nio) 

Hirabee, comerciante de sake 

Mokichi, comerciante de cacerolas 

Denroku, comerciante de aceite 

Arreglo: 

Mediación de los funcionarios al­
deanos y un monje budista. Con­
dición: comunicar las demandas 
de los rebeldes al señor 
Negociación con Tatsuzoo; acep­
tación dé las demandas, pago de 
dinero 
Arreglo con los funcionarios del 
dominio de Okudono 
Mediación de los funcionarios de 
la ciudad y un monje budista 

en cada dominio. En los centros económicos importantes de la 
región, como Asuke o Komo, se consideró necesario asegurar la 
satisfacción de sus demandas. 



LA CRISIS DEL ''SHOGUNATO" PREMODERNO 229 

3) Liderazgo y participantes 

Originalmente, la circular establecía que debían participar los re­
presentantes de cada aldea. Al principio se registraron los nom­
bres de las aldeas y el número de representantes, que repetían 
por el camino en voz alta para evitar que desertaran. Se trataba 
de mantener así el principio de la solidaridad aldeana y mostrar 
de este modo la responsabilidad colectiva. Sin embargo, al au­
mentar el número de personas, la participación se hizo al pare­
cer voluntaria e individual. En el momento de mayor auge, se 
registraron más de 3 000 personas. Esta cifra es bastante grande 
si se compara con la población total de la región, estimada en 
12 000 personas. Al acercarse a Asuke especialmente se unieron 
muchas personas pobres que esperaban el momento para dar su 
merecido• a los comerciantes de esa ciudad. La composición de 
la masa rebelde no es clara pero se puede decir, con base en su 
conducta y en los objetivos del movimiento, que estaba integra­
da por campesinos medios y pobres, relacionados al mismo tiem­
po con diversas actividades no agrícolas. El profundo odio que 
se manifestó hacia el usurero Tomokichi y la demanda de sus­
pensión de pago del tanomoshi-koo indican que muchos tenían 
adeudos. Casi no participaron funcionarios aldeanos ni campesi­
nos ricos. 

Los líderes no formaban parte de las autoridades aldeanas. 
Había campesinos como Ryuusuke y Senzoo, y artesanos como 
los carpinteros hermanos Senkitsu y Shigeki. Acerca de Tatsuzoo 
existen distintas versiones; según su declaración ante el funcio­
nario del shoogun era un campesino medio, pero el autor de la 
memoria del movimiento "Kamo-no-sawagitate", lo caracterizó 
en los siguientes términos: 

Al principio se dedicó a la carpintería y después se convirtió 
en luchador y jugador. Lo llamaban libertino pero sin duda era 
astuto y buen orador;1s 

Parece que era un hombre inteligente y muy solicitado en caso 
de disputas. Antes del levantamiento, cuando iba a estallar la 
revuelta impidió un ataque a casas de madereros mayoristas co-

76 Op. cit., p. 237. 



230 MICHIKO T ANAKA 

brándoles dinero. Había. tenido también contactos con el comer­
cio de ganado y por ello conocía lugares fuera de su propia re­
gión. Era un agitador hábil. Ya hemos visto cómo logró unifi­
car las opiniones en la reunión celebrada en vísperas del levanta­
miento. 

A Ryuusuke, otro de los dirigentes principales, le fue confia­
da la dirección también por su capacidad como orador y nego­
ciante. 

Estos dirigentes utilizaron ampliamente sus dotes para dirigir 
el movimiento. Parece que utilizaban la fuerza más bien como 
presión y prefirieron siempre resolver el problema mendiante arre­
glos y trataron de mantener el orden y la disciplina incluso cas­
tigando a su gente. Tatsuzoo, por ejemplo, maniató a los que no 
obedecieron las órdenes de los dirigentes. Según ellos, la decisión 
de la dirección era indiscutible, aun cuando se trataba de la mo­
dificación del plan inicial. 

La masa, sin embargo, insistió en las sanciones establecidas 
colectivamente, sin permitir que los dirigentes manipulasen. Ade­
más, al desarrollarse el movimiento se sumaron nuevos contin­
gentes que pedían la aplicación de castigo a otros objetivos. Se 
quiso extender el movimiento más allá del límite de sus fuerzas, 
sin tomar en cuenta los preparativos para reprimirlo que lleva­
ban a cabo las autoridades feudales. La excesiva confianza de 
los rebeldes al entrar en la ciudad de Komo ilustra claramente 
esta situación. Sin embargo se exageraría la importancia de Tat­
suzoo al decir que cuando éste abandonó el liderato hubo una 
total desorganización y confusión, porque los rebeldes se reorga­
nizaron y emitieron nuevamente una circular para las aldeas por 
donde pasarían. Se llevaron a cabo además negociaciones positi­
vas con distintos funcionarios de los señores y también se san­
cionó a quienes violaron la disciplina colectiva, como en el caso 
del robo en la casa de Tomokichi, el usurero. 

Las fuentes se refieren a la aparición de un hombre que ocul­
taba su rostro con una máscara de tejido de junco a la cabeza 
del movimiento. Esta figura misteriosa expresaba simbólicamente 
el estado de ánimo exaltado que predominaba entre los partici­
pantes, tal vez estaba relacionada con la idea de yonaoshi que se 
destacó en la segunda etapa del levantamiento. 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 231 

La falta de una dirección única que gozara del respeto y la 
confianza de todos se reflejó en la imposibilidad de obtener resul­
tados más favorables. Esto contrasta con lo conseguido en el 
levantamiento de los tres distritos de Heii en 1853, o en la re­
belión campesina conocida como Kurume-soodoo.77 Ambos estu­
vieron encabezados por jefes y funcionarios de aldeas, adoptan­
do el sistema de organización militar. Gracias a estas medidas se 
mantuvo sin grandes alteraciones la unidad y la disciplina del 
contingente en el transcurso del movimiento y aunque los líderes 
fueron castigados finalmente, se alcanzó una parte de los obje­
tivos. 

En cambio, en la mayoría de los levantamientos de campesi­
nos pobres y medios en donde los jefes y funcionarios de las al­
deas, es decir, las autoridades de los campesinos, permanecieron 
al margen, la fuerza de los rebeldes no pudo aplicarse de manera 
efectiva para conseguir sus demandas. Esto se explica por dife­
rentes razones: a) Para los dirigentes surgidos de la masa cam­
pesina era difícil contar con el respeto y la confianza de todos. 
Cuando fueron los jefes de las aldeas quienes encabezaron el 
movimiento, los campesinos sí los siguieron con seguridad. Debe 
recordarse la estructura piramidal de obediencia y protección en­
tre el jefe y otros miembros que existía en las aldeas premoder­
nas en Japón. En este caso Tatsuzoo era una persona conocida 
y apreciada ampliamente en la región por sus aptitudes oratorias 
y su capacidad de negociación. Sin embargo, la confianza de las 
masas no fue incondicional: duró mientras él cumplió los acuer­
dos tomados en la reunión preparatoria. 

b) Como representantes inferiores de las autoridades feudales, 
los jefes de las aldeas conocían mejor los problemas de gobier­
no del dominio, lo cual les permitió aprovechar los conflictos 
internos del poder o la debilidad estructural del shogunato; ade­
más ellos utilizaban la red de comunicación establecida por el 
gobierno. Cuando se elegía a los dirigentes entre los campesinos 
comunes, los rebeldes quedaban en desventaja con respecto a la 
información y por eso buscaron personas inteligentes, activas y 
bien informadas sobre la situación de toda la región. Tatsuzoo 

77 Tesis cit., pp. 72-76. 



232 MICHIKO T ANAKA 

llevó a cabo exitosamente las negociaciones con los funcionarios 
feudales, pero perdió el apoyo de la masa. 

e) En estos movimientos además, los objetivos de ataque eran 
múltiples. La fuerza de los rebeldes se dispersó en el castigo a 
los jefes de aldea que no colaboraban; en la destrucción de las 
casas de los odiados ricos y en presionar a las autoridades feu­
dales para satisfacer sus demandas. Al aplicar sanciones directa­
mente a los campesinos ricos, a los comerciantes y a los malos 
funcionarios, se puso en duda la capacidad de control de las 
autoridades feudales. Sin embargo, en las acciones violentas y 
en los ofrecimientos forzados de manjares, se perdió la discipli­
na debilitándose el control que los dirigentes ejercían sobre el 
movimiento. 

4) Conciencia 

Se pueden distinguir, por lo menos, dos niveles de conciencia 
en el movimiento. El primero corresponde a los dirigentes como 
Tatsuzoo y Ryuusuke, y fue la que predominó en el principio. El 
segundo es la conciencia de la masa exaltada que surgió en el 
desarrollo del propio movimiento. 

En cuanto a la formación de conciencia influyó también la de­
rrota y la represión del movimiento; por eso es importante la 
declaración de Tatsuzoo frente a los funcionarios del shoogun. 
Cuando dijo: "He oído que los labradores están de parte del 
shoogun, y nuestro señor también debería tratarlos bien", aunque 
siguiendo la lógica confuciana, llegó a afirmar la dignidad huma­
na de los productores. Hay algunos otros casos en donde se ma­
nifestó también esta conciencia de dignidad humana. En el le­
vantamiento de tres distritos de Heii en la provincia de Rikuchuu 
en 1853, por ejemplo, los campesinos rebeldes se dirigieron a los 
guardias con estas palabras: 

Cometéis un error si despreciáis a los campesinos. Escuchad lo 
que os dirán ellos mismos . . . todos los hombres bajo el cielo son 
hyakushoo (Literalmente "cien apellidos"). Se llama huakushoo 
sólo a los campesinos, porque ellos son los que alimentan al res­
to. Vosotros vivís porque ellos os alimentan. Sin conocer esta 
razón nos maldecís. Sois unos verdaderos imbéciles.7s 

78 Senryuuken, Nanseki. "Toono-Tooni nemonogatari" en Ono Takeo 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 233 

Uno de los líderes de este mismo levantamiento, Miura Mei­
suke, en las lecciones para sus hijos, esposa y hermana, escritas 
en la cárcel, confesó su gran fe en los hombres de trabajo y re­
comendó vivir sin temor a los señores ni a la pobreza. 79 

Hayashi Hachiemon, dirigente principal del movimiento para 
la disminución de los impuestos que tuvo lugar en el dominio de 
Maebashi, provincia de Koozuke en 1821, escribía: 

El hombre es el corazón del mundo, así dijo Amaterasu Oomi­
kami. Por lo tanto, desde el emperador hasta la gente común, 
todos los hombres son lo mismo, y no puede haber discriminación 
entre los nobles y la gente sencilla; o entre los superiores y los 
inferiores. La diferencia es únicamente un instrumento de gobier­
no y sirve para mantener la paz bajo el cielo. El guerrero, el 
campesino, el artesano y el comerciante, tienen cada uno su pro­
pia tarea. Deben dedicarse a su oficio con fe [ ... ] Si se sigue lo 
que señalan las tres enseñanzas (budismo, confucianismo, shin­
toismo), aún la gente común alcanza la nobleza de espíritu. El 
noble es la persona que se domina a sí mismo. En un poema, el 
sacerdote Hoonen so nos enseñó con esta prédica: 

El paraíso y el infierno, 
Ambos están en el cuerpo 
de cada uno, 
Sólo el corazón se convierte, 
En el diablo o en el Buda s1 

El amor propio, la igualdad fundamental de los hombres y el 
énfasis sobre el esfuerzo individual en cada oficio, que caracteri­
zan estos pensamientos, constituyeron la espina dorsal de la lla­
mada enseñanza moralista vulgar que hemos mencionado ante­
riormente. 

Al proponer el levantamiento, Senkitsu y otros líderes consi­
deraron que la destrucción de casas era un medio para lograr 
los objetivos finales. Se tuvo fe en la posibilidad de llegar a un 

(ed.). Tokugawa-jidai hyakushoo-ikii soodan. Tookoo-shoin, Tokio, 1968, 
Vol. 1, p. 397. 

79 Michiko Tanaka, "Filosofía de un líder campesino: Miura Meisu­
ke'', en Revista de la Universidad de México. México, D. F., 1972. Vol. 
XXVII, Núm. 3, pp. 27-31. 

80 Uno de los primeros predicadores de la secta Tierra Pura. 1133-1212. 
81 Kannoo-kyookunroku en Nihon shomin seikatsu shiryo shusei. Tokio, 

Sanichi-Shoboo, 1971, Vol. 6, p. 423. 



KINKI 
MUSASHI 

Límite de r~gio'n 

Limite dt provincia 
Ragio'n 

Provincia 

Ma 
REGIONES Y PROVINCIAS 

Área del levantamiento compf'Jsino en 
el Distrito de Kamo Ce Ja pr-::vlncia de 
Mikawo en 1836 ( M apa 2) 

TSUSHI~, 
,' 

, 
O C E A 

otl 



pa 1 
EN JAPÓN PREMODERNO 

p A e 
e o 

f' 1 

ESC. 1: 4 700 000 

l( Jl o' rnttrot 



236 MICHIKO TANAKA 

acuerdo favorable si se contaba con la fuerza de la masa con­
trolada. 

Por otra parte, la masa consideró oportuno presionar o ejer­
cer la violencia para asegurar la alimentación de la mayoría y 
conseguir una nivelación mediante el ataque a las propiedades 
de los campesinos y comerciantes ricos. La acusación a los pro­
ductores de sake por robo de dinero ajeno y por provocar el 
alza del precio del arroz, muestra cuál es la lógica de nivelación 
y justicia. 

En consecuencia, aparecieron divergencias con respecto a las 
autoridades feudales entre los dirigentes y la masa durante el 
auge del movimiento. 

Mientras aceptaban como parte en la negociación a los funciona­
rios y a personas señaladas como objetivos de ataque, reconocie­
ron el orden existente. Después se negó la autoridad de los 
dirigentes iniciales. A partir de ese momento el ejercicio del poder 
por la masa cobró mayor importancia. La autoridad de ésta pro­
tegida por el Dios yanaoshi, se consideró superior a las de los se­
ñores y funcionarios. Se negó de esta manera en forma religiosa al 
régimen existente. 

Este movimiento no fue planeado desde el principio como yo­
naoshi-ikki. Sin embargo, el carácter orgiástico y extraordinario 
de las acciones colectivas favorecieron la manifestación de la 
conciencia de yonaoshi. Existió también una base para que esta 
conciencia llegara a dominar a la multitud. Tatsuzsoo mencionó 
en su declaración que planeó un yonaoshi-no-matsuri, un festival 
para corregir el mundo. Para él también el yonaoshi era algo a 
lo cual podía referirse en su declaración. 

En esta región habían ocurrido numerosos movimientos de 
protesta popular con anterioridad, los cuales, tal vez, entraron 
en la tradición oral que se trasmitía por medio de intelectuales 
aldeanos como los jefes de aldeas o los sacerdotes residentes, 8 " 

así como por la población trashumante: monjes mendicantes, 
artistas, artesanos y comerciantes. 

Debido a la marcada influencia de las sectas Verdadera y Tie-

82 Los autores de memorias de muchos levantamientos pertenecían a 
este tipo de intelectuales residentes. Un ejemplo es el autor de "Kamono 
sawagitate", quien era sacerdote shintoista de la aldea de Terazu. 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 237 

rra Pura que reconocen el sacerdocio sin tomar los hábitos, había 
muchos monjes residentes no ordenados en esta región que lle­
vaban la misma vida que los campesinos. También hemos de re­
cordar que estas sectas encabezaron las rebeliones religiosas, 
lkkoo-ikki en los siglos XV y XVI. Los monjes mendicantes que 
practicaban, entre otras cosas, adivinación, curaciones y venta 
de talismanes, y que recitaban sus plegarias de casa en casa, re­
presentaban una tradición autóctona tal vez más antigua que el 
budismo. 83 La figura misteriosa que apareció en calidad de líder 
e1' la segunda etapa es posible que tenga alguna relación con es­
tos monjes de bajo rango, aunque no disponemos de suficiente 
documentación para probarlo. Además, los artistas trashumantes 
temporales conocidos como mikawa-manzai que visitaban las ca­
sas en Edo y en otras ciudades o pueblos cantando y actuando 
durante las celebraciones del Año Nuevo, trasmitían la idea de 
la época de Miroku la llegada de la cual estaba prometida luego 
del yonaoshi, transformación del mundo. 

La conciencia de yonaoshi como conciencia de la masa se ma­
nifestó en el movimiento sólo en su momento de auge. Sin em­
bargo, influyó sobre la formación posterior de una conciencia 
social más desarrollada. Aún la derrota del movimiento fortaleció 
el deseo de cambio total de la sociedad. Las palabras de crítica 
al régimen pronunciadas por Tatsuzoo ante el funcionario del 
shoogun es un ejemplo. En algunas ocasiones los participantes o 
los observadores de yonaoshi-ikki trataron de escribir su historia 
justificando el movimiento deplorable desde el punto de vista de 
la ideología oficial en nombre de la autoridad del Dios de yo­
naoshi. 

En la introducción del documento en que se registró el yona­
oshi-ikki del dominio de Hachinoe en 1835, aparece lo siguiente: 

La población del dominio ya no sabía qué hacer. Al fin se le· 
vantaron y llorando imploraron el auxilio del cielo. En ese mo­
mento apareció una nube blanca y en su centro un anciano con 
cabello blanco que dijo: "Soy el Gran Dios que Corrige el Mun­
do." Por orden del Gran Dios de Suwa, vengo a decirles lo si· 
guiente: no se puede castigar el mal hasta que no colme la medi-

83 Sobre el sacerdocio seglar, los monjes medicantes y los artistas tras­
humantes, consultar a Yanagida, K., op. cit., Vol. 9, pp. 331-444. 



238 MICHIKO TANAKA 

Mapa 2 

LEVANTAMIENTOS CAMPESINOS EN EL DISTRITO DE KAMO 

DE LA PROVINCIA DE MIKAWA EN 1836 

@) CENTR O AOMINISTftATI V O 

0 ALDEA 

AL TURA 
rrm ~o m 

c::l ~I m 100 m 
c::JIOlm 

l. Takiwaki; 2. Shinkyoo; 3. Oriji; 4. Hiake (Hiakari) ; 5. Iwatani ; 6. 
Makaito (Managaito) ; 7. Miyaguchi ; 8. Ootsu; 9. Chigahara; 10. Shimo­
koochi; 11. Nakamura ; 12. Nakakaito; 13. Hirayabu; 14. Nishino ; 15 . 

Shigetawa; 16. Sakenomi ; 18. Uto ; 19. Yamawarabi ; 20. Teraya 



LA CRISIS DEL "SHOGUNATO" PREMODERNO 239 

da. La mala cosecha fue el regalo del cielo. El hambre durará 
sólo un año. Todas las dificultades que se han presentado año 
tras año, durante 16 años hasta 1835, fueron mi obra. Aunque 
quisiera cumplir la orden del Emperador del cielo: hacer llegar 
la época sagrada, y, sosteniendo el bastón sagrado, regresar a los 
dioses a sus santuarios originales, como no soy humano, no puedo 
luchar con Magoshiroo (odiado funcionario de aldea y, además, 
especulador de arroz) como no hallaba otra solución, aunque sa­
bía que no era correcto, agité vuestra mente y metí las ideas 
malas e injustas y al fin logré hacer madurar el momento opor­
tuno. Hasta aquí fue mi misión; habrá quien la continúe.s4 

Aparecieron muchos escritos que narran tales acontecimientos 
con simpatía. Los yonaoshi-ikki influyeron en intelectuales del 
campo como monjes, sacerdotes shintoístas, estudiosos de clási­
cos chinos y japoneses, médicos y otros. Estas personas recono­
cieron la necesidad de un cambio completo del orden social y 
participaron activamente en el movimiento antishoogun que triun­
fó finalmente en 1868. Tal es el caso de Kanno Hachiroo, con­
siderado por error dirigente de un yonaoshi-ikki de la provincia 
de Iwashiro en 1866. Debido a las actividades de los yonashi­
ikki, los okagemairi o los cultos sincréticos, la esperanza de un 
cambio total (isshin) se había generalizado entre toda la pobla­
ción en los últimos años del shogunato. Al principio, el cambio 
del régimen político en 1868 fue aceptado por la población con 
la esperanza de que hubiera una renovación total. Los dirigentes 
del movimiento antishoogun trataron intencionalmente de presen­
tarlo como el gran cambio anhelado llamándolo ishin (renova­
ción). En los "eejanaika" la masa orgiástica gritaba "Goisshin 
eejanaika" ( ¡Qué bien, el cambio total!) . Durante la guerra civil 
entre la fuerza proimperial y la proshoogun en 1868, el cuerpo de 
voluntarios campesinos de la isla de Sado, Sekihootai, participó 
como vanguardia de la propaganda, prometiendo que bajarían los 
tributos a la mitad con el nuevo régimen. 85 Los campesinos de 
la isla de Oki y del dominio de Aizu se levantaron para expul­
sar a los funcionarios del shoogun y del señor proshoogun pero 

84 Morí Kahee. "Nozawa Botaru" en Nihon shomin seikatsu shiryoo 
shnusei, Vol. 6, p. 29. 

8 5 Yoda, Yoshliye, "Meiji gannen Sekihootai no tenkai", en Tokugawa 
rinseishi kenkyuujo kenkyuu-kiyoo. Tokio, 1970, pp, 352-387. 



240 MICHIKO TANAKA 

fue vana su esperanza de que el nuevo régimen apoyara su auto­
gobierno. 

El gobierno de Meiji no respondió a esta esperanza del pue­
blo. No disminuyeron los impuestos, sino que por lo contrario se 
perfeccionó el sistema tributario mediante la centralización. Al ver 
que el nuevo régimen favorecía a los terratenientes y a los capi­
talistas surgieron otra vez levantamientos campesinos en los pri­
meros años del periodo Meiji. Sin embargo, bajo el régimen cen­
tralizado y con un ejército moderno, estos movimientos de protesta 
de tácticas premodernas fueron fáciles de sofocar. 

Si el concepto de yonaoshi tenía arraigo en el pueblo japonés, 
sería lógico que los partidarios de la ideología moderna de eman­
cipación lo tomaran en cuenta y desarrollaran su teoría y prácti­
ca sobre esa base. Sin embargo, en realidad sólo algunas de las 
corrientes religiosas de la época moderna heredaron y desarrolla­
ron esta tradición. 

Tal vez el mayor error de los líderes izquierdistas de la época 
moderna ha sido ignorar este problema. La conciencia de yona­
oshi revivió en la mente popular en los años de 1930, cuando se 
presentaron graves problemas sociales en la ideología de los agra­
ristas radicales de filiación derechista que fue absorbida por el 
ultranacionalismo, y también en las nuevas sectas religiosas como 
üomoto honmichi perseguidas por el gobierno imperial fascista. 
Pero la izquierda no logró obtener una base popular para la re­
sistencia anti-fascista y fue derrotada pronto. 



REFLEXIONES SOBRE MOVIMIENTOS 
AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL 

EN MÉXICO 

lean Meyer 





EN PRIMER LUGAR me referiré al problema de las relaciones en­
tre los movimientos campesinos en general y la historia nacional 
de México en el siglo XIX y en el siglo xx; luego presentaré algu­
nas reflexiones sobre el problema de los cristeros y de su inte­
gración a la historia nacional, y por último, algunas críticas que 
se podrían hacer a los intelectuales en general en cuanto a lo que 
entienden por reacción, por movimiento reaccionario o por mo­
vimiento progresista. 

Debo decir que en los pocos años que llevo trabajando en 
historia mexicana cambié varias veces de opinión y pienso que 
seguiré cambiando según se amplíen mis conocimientos. Ahora 
mi posición es menos negativa y en cierta manera favorece me­
nos a los campesinos. Hace tiempo tenía la impresión de que 
los campesinos no participaban en la historia nacional y consi­
deraba esto como fenómeno positivo porque entendía por historia 
nacional, la historia oficial, la historia de las élites, y pensaba 
que había otra historia sumergida y totalmente separada de 
aquélla. Ahora creo, al menos por lo que respecta a algunos mo­
vimientos importantes que al principio vi como movimientos ge­
nuina y exclusivamente campesinos, que eso no es cierto. 

243 



244 JEAN MEYER 

Voy a referirme a dos ejemplos concretos: La guerra de castas 
.de Yucatán. Esta guerra no se puede entender al margen de la 
historia política global de la nación, y del estado de Yucatán. 
Eran los políticos, las élites de las ciudades de Mérida y Campe­
-che, quienes fueron a buscar desde muy temprano a los indios 
o a los llamados indios, para tener tropas, para tener partido, 
para disponer de fuerza para destruir a sus enemigos. En 1840, 
por ejemplo, los arman por primera vez y les ofrecen dinero, 
tierras; arman a los indios de Yucatán de tal manera que la fa­
mosa "explosión" no fue sorpresa para los contemporáneos de la 
guerra de castas. Tiene ésta sus raíces en veinticinco años de po­
lítica local, desde la independencia hasta 1946 y 1947, y la pro­
pia historia de la guerra, que todavía no se conoce de manera 
satisfactoria, está muy ligada a la historia global de Yucatán y 
de México. Las transacciones entre los jefes (los que funcionaron 
·como jefes de los indios yucatecos) y los jefes criollos o blancos 
del estado de Yucatán y de la ciudad de Campeche, así como los 
emisarios del centro, tuvieron gran importancia en el desarrollo 
de los acontecimientos; de tal modo que sería necesario revisar 
la visión romántica que tenemos de la guerra de castas, levanta­
miento en masa del pueblo, como lo entiende Michelet o sea: 
toda la gente buena contra un grupo opresor, un grupo étnica­
mente diferente. Es interesante ver que esa visión romántica nues­
tra (que yo compartía hasta hace poco), es una visión que a 
uno le da fuerza y esperanzas políticas. Pienso que esa visión 
es gemela de la visión racista, y totalmente negativa, de la casta 
divina de Yucatán que habla con horror de la guerra de castas 
y del levantamiento de los indios. Quienes la sostienen niegan, 
borran de sus recuerdos históricos y de sus experiencias familia­
res, el hecho de que sus antepasados y bisabuelos fueran a bus­
car a los indios para llevarlos a pelear y que fueran capaces de 
controlar en un momento dado una gran parte del problema de 
Yucatán. 

Después viene el levantamiento de ciertos dirigentes, mestizos 
e indígenas (no se sabe si son dirigentes tradicionales o si son 
jefes que nacen de la guerra) que quieren conquistar su autono­
mía. Esos jefes se escapan del modelo establecido hasta la fecha 
_y quieren ir hasta el final de su lucha. Ese aspecto que no se 



MOVIMIENTOS AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL EN MÉXICO 245 

puede negar de la guerra de castas, no debe ocultar lo demás 
hasta hacer olvidar todo lo anterior de la historia política, que 
conmueve al mismo tiempo al gobernador, a la familia Barba­
chano, a otras familias y al último de los campesinos del interior 
del estado de Yucatán. 

Otro ejemplo de historia que podemos llamar global es el asun­
to de Manuel Lozada en el futuro estado de Nayarit. Empecé a 
trabajar sobre Lozada también de manera un poco romántica 
o sea siguiendo el esquema del bandido social, el indígena, y una 
guerra campesina de comunidades que se levantan para recupe­
rar terrenos que han perdido contra las haciendas. Son capaces 
de liberar un territorio bastante amplio; de organizar una repú­
blica campesina al estilo colombiano de Marquetalia de los años 
mil novecientos cincuenta, pero en una zona todavía más amplia; 
es tan importante que su jefe Manuel Lozada es capaz de impo­
ner su voluntad a gobiernos tan diferentes como los de la refor­
ma, los conservadores, el imperio de Maximiliano y hasta Juá­
rez. Llega a perder la batalla y a fracasar solamente en tiempo 
de Lerdo de Tejada, pero después de casi veinte años de domi­
nio absoluto. 

Otra vez me encontré víctima de los adversarios de un movi­
miento que me interesaba. Hay un grupo todavía muy poderoso 
en 1973 que dice que Lozada es un bandido, un foragido, un 
asesino, y que niegan todo valor, todo interés al movimiento. Con­
tra esa leyenda negra se dice que Lozada es autónomo, que tra­
bajó por sí mismo y para los campesinos nada más o sea exac­
tamente lo contrario de lo que dicen los enemigos de Lozada. 

Después de varios años de investigación encontré que Lozada 
existe solamente debido a la política nacional que ofreció una 
oportunidad a Lozada, a ciertos campesinos y a ciertas tribus de 
Nayarit: oportunidades de luchar por sus intereses y conquistar 
posiciones políticas. Pero lo que pasa es que ni Lozada, ni los 
pueblos, ni los campesinos, ni las comunidades indígenas, se en­
cuentran solos. Lozada va siempre con un estado mayor impre­
sionante de gente culta de las mejores familias de Tepic: el ge­
neral Carlos Rivas, más tarde senador en tiempos de Don Por­
firio y personaje muy importante del occidente; su pariente Ma­
nuel Rivas que funciona de jefe político del territorio de Tepic; 



246 JEAN MEYER 

Miguel Oceguera como secretario, etc., y entonces uno descubre 
con sorpresa que Lazada y sus tropas campesinas son solamente 
la parte visible del iceberg. 

Recuerdo lo que dijo Friedrich Katz el año pasado sobre Vi­
lla: "El general Villa y su división del norte no es campesina sino 
que está formada por trabajadores, proletarios del norte y vaque­
ros". Entonces se ve solamente el fenómeno guerrero impresio­
nante y se olvida toda la élite de Chihuahua y del norte que está 
trabajando con Villa, y uno debe cuidarse de no caer en la vi­
sión "anticampesina" de que tales movimientos campesinos no 
existen, son provocados y utilizados por intereses ajenos. Es inte­
resante ver que esa teoría va de la derecha a la izquierda: se dice 
que Zapata está pagado por los hacendados de Morelos; se decía 
en los años once o doce que los hacendados de Morelos, para 
vencer a Madero, fomentaban el zapatismo. 

De la guerra de castas de Yucatán hay dos versiones: una que 
la guerra de castas está fomentada por el centro, por Santa Anna 
y su gente, para destruir el federalismo yucateco, y otra que es 
para obligar al centro a renunciar a Yucatán y conseguir la ane­
xión a Estados Unidos. Una versión semejante me presentó un 
señor político del estado de Nayarit hace unos días, cuando me 
explicaba por qué no se va a festejar el centenario del fusila­
miento de Lozada: "Lozada es un bribón, es un asesino, nunca 
existió como fuerza política y nada más estaba manejado por los 
reaccionarios, por los clericales de Tepic y hasta la fecha, detrás 
de cada lozadeño usted va a encontrar un seminarista o un je­
suita." 

Con esto quiero decir que los movimientos campesinos surgen 
dentro de la historia global, esa historia que no siempre es na­
cional; la guerra de castas es de Yucatán y Lozada no se entien­
de fuera de Tepic porque es un problema como el de Yucatán: 
lucha entre dos ciudades, Mérida-Campeche; y en el oeste, Tepic 
y Guadalajara. Tepic quiere conquistar su autonomía contra Gua­
dalajara y se aprovecha de la existencia de Lazada y de su mo­
vimiento. Se puede decir que esa burguesía mercantil, comercian­
te y hasta industrial (porque Nayarit se industrializa en el siglo 
XIX) tiene el genio político e histórico de utilizar a Lozada. Lo 
mismo se puede decir de Lozada o de su gente; hay una especie 



MOVIMIENTOS AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL EN MÉXICO 247 

de convenio entre dos partes que tienen interés en luchar contra 
Guadalajara prestando sus servicios a la burguesía de Tepic, "a 
la gente decente de Tepic". Lozada y los pueblos son capaces de 
hacer lo que no se ha hecho en otra parte de la República, es de­
cir, nulificar todo el proceso liberal que viene desde finales del 
siglo xvm, culmina con las leyes de Reforma y signiif ca la destruc­
ción de la propiedad comunal. 

En Tepic esa destrucción se hizo apenas en los últimos quince 
años del siglo XIX, cuando en el estado de Morelos la destruc­
ción se había hecho antes de las leyes de Reforma. En Morelos 
las leyes de Reforma vienen solamente a consagrar un estado de 
hecho. 

En Tepic las leyes de Reforma no se pudieron aplicar hasta 
fines del siglo XIX, justamente porque existió el movimiento de 
L~zada. Por lo tanto ese movimiento se desarrolló en la historia 
que no es la historia campesina, sino que es la historia del oeste 
de México, la historia de la lucha entre conservadores, liberales, 
imperialistas franceses. Frente a todos ellos los campesinos de La­
zada manifiestan una capacidad política enorme; puede llamarse 
oportunismo, pero es un oportunismo bastante genial, porque 
obtiene el reconocimiento de gente tan diferente como Comonfort, 
Mora, Maximiliano y Juárez. El gobierno de Juárez reconoce la 
existencia de hecho del Distrito de Nayarit y acepta el sometimien­
to de Lozada. 

Jalisco pedía a gritos la destrucción de Lozada. El general Ra­
món Corona, uno de los militares más importantes de esa época 
y que participó en el sitio de Querétaro, enemigo personal de 
Lozada, quería acabar con él en 1867, saliendo de Querétaro. 
Con su habilidad política Lozada fue capaz de mantener ese re­
ducto durante seis años más, hasta 1873. Yo creo que estos ejem­
plos demuestran el fenómeno que es obvio en el siglo xx: los 
nexos estrechos que existen en el sentido de extensión geográfica 
y de historia política, entre los movimientos campesinos y la his­
toria nacional. 

Así, pues, no creo que se pueda decir que en el siglo XIX, en 
México, los campesinos no participan en la construcción de la 
historia nacional. Quizá ellos no toman la iniciativa; se les va a 
buscar; pero una vez buscados participan, hasta podemos decir 



248 JEAN MEYER 

que participan del sentimiento nacional que tantas veces se ha 
dicho que no existe entre los campesinos. Sin embargo, éste ya 
existía, lo vi manifestarse en ciertas ocasiones. En la introducción 
de este libro, por ejemplo, hay una cita . de Sartorius que dice 
que en 1848 fue tan fácil la invasión de México gracias a que los 
campesinos no tenían ningún sentimiento nacional. Es cierto, pero 
hay algunas excepciones que me hacen dudar de la validez ab­
soluta de esas afirmaciones. 

El famoso plan agrario de Sierra Gorda fue firmado por un 
hacendado, una persona muy importante, una autoridad tradicio­
nal: Eleuterio Quiroz. Empezó como una insurrección patriótica 
y no con Quiroz, sino con un personaje que no se menciona en 
las historias oficiales porque no es agradable hablar de un sacer­
dote español, un guerrillero carlista que se refugió en México: el 
padre J arauta. Éste organiza guerra de guerrillas contra las tro­
pas norteamericanas que vienen de Veracruz, y cuando se firma 
la paz no se conforma con la paz: denuncia el hecho de que se 
ha vendido la mitad de México y se levanta en armas con su gen­
te. Por su arraigo local y por su carácter de sacerdote, es capaz 
de movilizar a la gente de Sierra Gorda sobre un tema naciona­
lista: al odio al extranjero, agregando la fibra religiosa de que 
"esos invasores son protestantes". Pero de esas reacciones conoz­
co otras como el caso del Plan de Tantoyuca, también en el 
estado de Veracruz, y quizá haya más. De todos modos es un 
índice de que existen ciertas respuestas al nacionalismo tan tem­
prano como en 1848. De cualquier manera, cuando nos refiramos 
el movimiento cristero volveremos a ese aspecto del nacionalismo 
de los campesinos, un nacionalismo diferente al de la élite, que 
no tiene el mismo contenido, pero que existe con fuerza y a veces 
es capaz de movilizar a la gente. 

Se ha dicho que el siglo XIX (México antes del porfiriato) es 
siglo de las revoluciones en plural y el siglo xx es el siglo de la 
revolución. El fenómeno es impresionante por su amplitud geo­
gráfica, ya que abarca todo el país, y por su continuidad históri­
ca, pues el grupo que llega al poder entre 1915 y 1920 no lo deja 
y organiza el país según sus intenciones, según su visión del mun­
do. En esa revolución mexicana no aparecen los movimientos 
campesinos de manera muy diferente, la diferencia es solamente 



MOVIMIENTOS AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL EN MÉXICO 249 

numérica o en eficiencia, que corresponde a la evolución general 
de la civilización: los ferrocarriles, las ciudades, el teléfono, la 
mayor capacidad militar de represión del . ejército federal. En rea­
lidad se advierte el mismo esquema: movimientos que al princi­
pio no son campesinos y que van en busca de los campesinos. El 
asunto más interesante, más obvio, es el fenómeno del agrarismo: 
agrarismo militar y agrarismo político. Cuando hablo de ese agra­
rismo no me refiero a la reforma agraria en general, a la distri­
bución de tierra, sino a la movilización de una clientela reducida. 
Por ejemplo, unos 50 000 beneficiarios de la reforma agraria eran 
campesinos que habían recibido tierra en 1930; de esos 500 000, 
50 000 formaban lo que llamo el agrarismo político militar; habían 
recibido rifles y formaban un grupo político, un instrumento de 
control bastante fuerte. El control del campo quedaba precisa­
mente en manos del gobierno central como nunca había sucedido 
antes, porque los jefes políticos del porfiriato tenían sus fuerzas 
militares, los rurales, y tenían la colaboración de las autoridades 
locales, los sacerdotes, los hacendados, y los comerciantes. Pero 
nunca había existido un agente campesino dentro del campesina­
do y el gobierno revolucionario tiene en cada comunidad esa mi­
noría muy fuerte, armada con rifles, organizada y apoyada por 
la federación. ¿Qué es, pues, el agrarismo político militar? No hay 
comunidad que no tenga sus 25, 50 o 200 agraristas que son per­
sonajes sociales originales de la década de los veinte, de la época 
de Obregón y Calles. 

Entonces se puede volver a las mismas críticas y decir que el 
agrarista es un "pobre diablo", que no existe, no tiene ninguna 
autonomía política, es hechura del gobierno, de modo que no hay 
movimiento campesino en México. Por ejemplo, las ligas cam­
pesinas del Golfo (de Tamaulipas, Veracruz, Tabasco y Yuca­
tán) no son movimientos campesinos, son organizaciones desde 
arriba porque las formaron los gobernadores: Felipe Carrillo, Ga­
rrido Canabal, Tejeda y Portes Gil (la tesis de Fowler sobre mo­
vimiento obrero y movimiento campesino del estado de Veracruz 
viene a confirmar esa idea). Las ligas en Veracruz son promovi­
das y organizadas desde la ciudad por los elementos anarcosin­
dicalistas, el sindicato de inquilinos, la gente de Proal, los obre­
ros, los maestros, los intelectuales, los políticos del puerto de 



250 JEAN MEYER 

Veracruz. No hay líderes campesinos que tomen la iniciativa; 
desde la ciudad se va al campo. 

Pero en esos años hay dos movimientos campesinos triunfantes 
fuera del surco, y esos movimientos son muy difíciles de inter­
pretar y de encasillar en la historia oficial. No es cuestión de 
hablar de Villa, ya que Katz probó de manera suficiente que el 
villismo no fue campesino, aunque hay que admitir que despertó 
un interés muy grande entre los campesinos. 

Esos dos movimientos, interesantes precisamente porque no se 
pueden definir con facilidad, ya existen como movimientos cam­
pesinos y no son absolutamente autónomos: el zapatismo y 
el movimiento cristero. Ninguno de los dos se puede entender fue­
ra de la historia global de todo el país porque ni los zapatistas 
ni los cristeros engendraron las condiciones que permitieron sus 
movimientos. Estallaron como reacción defensiva a un impulso 
proveniente de la ciudad, del Estado, de la historia global de la 
Revolución Mexicana y ~asta de la historia de las relaciones 
internacionales entre México y Estados Unidos, México y Roma. 

El movimiento zapatista tiene raíces recientes comparables a 
las del movimiento de Lozada o de la Guerra de castas en Yu­
catán. Cuando Zapata se moviliza por primera vez y va a visitar 
al presidente Porfirio Díaz para defender las tierras de Anenecuil­
co, algunos dicen que lo hace como representante de su comu­
nidad. Es cierto, pero se puede decir que ésta es una actividad 
muy cotidiana que no lleva a la insurrección. Sin embargo, en 
1908 y 1909 Zapata se moviliza; no es el único, sino una de las 
trescientas personalidades locales con alguna importancia que se 
movilizan en la campaña electoral para elegir gobernador. La 
campaña contra el candidato de la oposición porfirista y la agi­
tación en esos años en Morelos son muy amplias, a tal grado 
que en 1909 un emisario del gobierno de México regresa asus­
tado de Morelos diciendo que desde la Revolución francesa nun­
ca ha visto preparar con tal descaro una revolución. Entonces 
nadie hizo caso a esos comentarios pero la campaña política 
para la elección de gobernador adquirió tonos tan demagógicos, 
que el candidato de la oposición prometió a los pueblos la res­
titución de las tierras que se les habían quitado; algo totalmente 
nuevo. Después de la caída de don Porfirio y con la intervención 



MOVIMIENTOS AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL EN MÉXICO 251 

de tropas federales, como en el asunto de Blanquet y de esos 
militares que tratan de suprimir físicamente a Zapata, los mo­
vimientos adquirirían el carácter agrario del que carecían al prin­
cipio. Zapata se moviliza debido a la situación política de la na­
ción y posteriormente su historia va a estar estrechamente mez­
clada con la historia nacional de la revolución. Encontraremos en 
este caso un oportunismo como el de Lazada; Zapata terminará 
en relaciones políticas o epistolares con personas tan diferentes 
como Peláez de la Huasteca, Félix Díaz, los hermanos Meixueiro 
o gente de Oaxaca importante políticamente, lo cual va a permi­
tir la versión de un Zapata traidor, reaccionario, opinión que 
hasta la fecha uno puede escuchar en forma privada, propalada 
por veteranos testigos carrancistas y sonorenses. Oficialmente se 
alaba a Zapata, pero en círculos cerrados se sigue diciendo que 
es el Atila del Sur, clerical vendido a los petroleros, vendido a 
Félix Díaz. He aquí otra vez el problema del oportunismo cam­
pesino. Se movilizan aprovechando una coyuntura nacional, pelean 
sobre un tema muy delimitado, muy concreto, la recuperación 
de ciertas tierras, no de todas las tierras. Nunca piden la liqui­
dación de las haciendas, del sistema económico político social 
del estado de Morelos, sino un arreglo; un regreso no a una 
edad de oro, sino a una época bastante reciente, cuando los pue­
blos todavía tenían su fundo legal, que muchos habían perdido. 
Perdido el fundo legal, desaparece el pueblo y desaparece el 
pleito, pero los pueblos que lo conservan quieren recuperar sus 
terrenos y sus aguas para sembrar, conviviendo con las hacien­
das, trabajando con ellas, pero no en esa condición de depen­
dencia absoluta. Zapata siempre trató muy bien a los hacenda­
dos y por ejemplo protegió a los García Pimentel. Cuando tu­
vieron problemas, los ayudó y hasta les prestó escolta. O sea 
que es un movimiento campesino tradicional de recuperación de 
lo que se ha perdido y que utiliza la coyuntura nacional e inter­
nacional, ya que con ingenuidad Zapata escribe al mariscal Foch 
o al presidente Wilson de Estados Unidos. Pero la ingenuidad 
manifiesta cierta toma de conciencia de las realidades interna­
cionales. 

En cuanto al movimiento cristero yo siempre he insistido 
mucho sobre su autonomía, precisamente porque la tesis oficial, 



252 JEAN MEYER 

tanto del gobierno como de la iglesia, es que ese movimiento no 
fue autónomo. La versión anticristera es que fue un movimiento 
solapado, manejado por el clero, por los intereses extranjeros 
al estilo Zapata (precisamente se dice que Zapata y los cristeros 
fueron la misma cosa, los dos clericales, los dos vendidos a com­
pañías petroleras, los dos antinacionales y fomentados por los 
hacendados). 

La Iglesia casi no habla de los cristeros; en los seminarios y 
en las escuelas privadas no se habla de ellos, excepto en las de 
Morelia y de Guadalajara debido a un sentimiento regionalista de 
orgullo local. Los seminaristas, las nuevas generaciones de sacer­
dotes de 1940 hasta la fecha, no saben nada de los cristeros y 
hasta se avergüenzan de ellos. Don Sergio Méndez Arceo no quie­
re hablar de los cristeros y está totalmente en su contra, pero 
la versión oficial de los pocos clericales que quieren hablar, 
coincide con la versión oficial de seglares como la de la editorial 
Jus, que ya ha publicado aproximadamente treinta libros, es 
decir, un corpus ideológico bastante importante. Se dice que el 
movimiento fue organizado por las organizaciones católicas; una 
de ellas la Liga, heredera del partido nacional católico, y otra, 
la Acción Católica de la Juventud Mexicana, . la conocida 
A.C.J.M., movimiento seglar pero controlado y organizado por 
sacerdotes. Ellos movilizaron a los cristeros y sin ellos los cris­
teros nunca se habrían levantado en armas; ellos les dieron jefe, 
organización, ideología, dinero, parque, ya que los cristeros solos 
no podían hacer nada. 

En mi tesis1 yo tomé posiciones totalmente opuestas y exageré 
la autonomía absoluta del movimiento cristero porque las inter­
ferencias son constantes entre la ciudad y el campo, la iglesia 
y el estado, la política nacional e internacional y la situación del 
campo. Pero la que fue autónoma fue la guerra, es decir, el le­
vantamiento y tres años de guerra de guerrilla, la ideología y la 
dirección del movimiento. 

Se puede hablar de la dirección del movimiento y de su socio­
logía. El movimiento cristero fue el movimiento más numeroso 
como movimiento campesino y como movimiento guerrillero de 
toda la Revolución mexicana. Es un zapatismo a escala de todo 

1 Jean Meyer, La cristiada, 3 vols., siglo XXI, México, 1973. 



MOVIMIENTOS AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL EN MÉXICO 253 

el viejo México, el México del altiplano, el México que abarca 
desde el Istmo de Tehuantepec hasta Mazatlán, y en línea recta 
lo que queda al suroeste. Ese México viejo se levanta al estilo 
zapatista, o sea, con la guerra de guerrilla que moviliza a todos 
los que pueden levantarse y a todo el pueblo que alimenta, es­
conde, informa a los guerrilleros. El zapatismo se limitó al estado 
de Morelos, los confines de Guerrero, México, Tlaxcala y Michoa­
cán. En su apogeo contó con aproximadamente 8 000 rifles. El 
movimiento cristero en su apogeo, en mayo y junio de 1929, al 
terminar la guerra, contaba con 50 000 rifles. 

Un movimiento con esa amplitud geográfica y ese número de 
participantes, no se da en la Revolución mexicana más que en el 
movimiento cristero. Para encontrar algo semejante tenemos que 
referirnos al levantamiento del padre Hidalgo en 181 O, y éste en 
gran parte es un fenómeno semejante que no se puede separar 
de la historia nacional, de las demás clases sociales o de los de­
más grupos, ya que el campesinado no es una clase social aun­
que simultáneamente tiene su autonomía, sus motivaciones y su 
organización propia. No hablo de clases porque precisamente, en 
el movimiento cristero armado, encontramos a todas las clases 
rurales, exceptuando a dos grupos: el grupo de los hacendados, 
que no está representado, y el grupo que está adquiriendo carac­
terísticas de clase que acaba de nacer, el grupo agrarista. Con 
excepción de esos dos sectores sociales, todos los demás partici­
pan, desde los rurales, que no son campesinos, los artesanos, los 
pequeños comerciantes y toda esa gente que vive realizando di­
versos trabajos, hasta los rancheros. Al hablar de rancheros ya 
se pasa al estrato superior de la sociedad campesina. Por ranche­
ro entiendo la gente que tiene 100 hectáreas, que puede tener 
500, hasta 800, cabezas de ganado. Los rancheros que participan 
son pocos, pero no se puede negar su participación en el movi­
miento. 

También se encuentran. en el movimiento todos los grupos étni­
cos y culturales, los famosos criollos, ladinos, de los Altos de Ja­
lisco, los indios del sur de Jalisco, de los volcanes de Colima, de 
la Sierra, de la meseta tarasca (los pueblos tarascos fueron los que 
prestaron contingentes más numerosos al movimiento cristero) ; 
encontramos a los huicholes, a los indios de la Sierra de Nayarit. 



254 JEAN MEYER 

En G1Jerrero, los indios de Chilapa, los famosos chiveros, la gen­
te siempre levantisca de la Sierra de Atoyac. Hay mestizos de las 
Mixtecas en el estado de Oaxaca y también grupos indígenas de 
la costa del sur, hacia Juquila, y de la parte de Oaxaca cerca­
na al Istmo. 

De modo que no hay criterio cultural o étnico y poco es éste 
un movimiento regional. Siempre se insiste en que el movimiento 
cristero es de los Altos de Jalisco, cuando lo quieren limitar mu­
dho, y los que no desean exagerar dicen que es del Bajío, lo que 
de por sí ya sería suficiente, porque el movimiento del padre 
Hidalgo se dice que es del Bajío, cuna de la independencia y de 
la nacionalidad. Pero yo insisto en que el movimiento es mucho 
más amplio. . 

En los informes periodísticos siempre se habla de la zona del 
Bajío porque es la más importante para el gobierno, la mejor 
cubierta por la información. Cuando se entra a esos otros terri­
torios y se empieza a investigar, se confirma que hubo cristeros. 
Si el movimiento no se limita a los Altos de Jalisco la proble­
mática cambia por completo, porque ya no es un movimiento cla­
sista ni un movimiento regional. El movimiento cristero tiene su 
originalidad campesina; todos los guerrilleros fueron campesinos 
con la excepción de algunos estudiantes que generalmente sufrie­
ron la misma decepción que los estudiantes latinoamericanos de 
los años sesenta: la imposibilidad de integrarse a una guerrilla 
campesina. 

Ese movimiento se liga a la historia nacional en la medida en 
que sin la historia nacional no hubieran existido los cristeros. El 
levantamiento cristero nace del conflicto, moderno y universal, que 
existe en el mundo histórico marcado por el cristianismo, espe­
cialmente en su versión romana; el conflicto entre el Estado y la 
Iglesia, el conflicto de los dos poderes que desde los primeros si­
;glos, desde la caída del Imperio romano hasta la fecha no ha 
·sido resuelto. Este conflicto en México (que llega con la herencia 
-occidental europea española y que ha brotado con violencia varias 
·veces en la Colonia, a finales del siglo xvrn) es permanente en 
·el siglo x1x, durante la guerra de independencia y después de ella. 

Ese conflicto queda más o menos latente durante el porfiria-
1to; con la caída de Madero vuelve a renacer, en la etapa militar 



MOVIMIENTOS AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL EN MÉXICO 255 

de la Revolución mexicana, y brota con toda violencia durante la 
administración del general Calles. Sin considerar la personalidad 
de Calles, o su psicología, esa presidencia de cuatro años fue 
trágica; siempre se mantuvo el estado de sitio, hubo crisis inter­
nacional permanente; desde 1925 a 1928 se produjeron varios 
levantamientos militares. Con el problema de la sucesión de Ca­
lles, es decir, la reelección de Obregón, y una crisis tan grave 
que en algunos momentos se pudo esperar una intervención ar­
mada de Estados Unidos, aparece el conflicto entre Iglesia y 
clero, conflicto que se explica por la lucha de facciones dentro 
del gobierno y la facción "callista" (entre comillas porque Calles 
se apoyó sobre esa facción, en ese momento, para establecerse 
frente a Obregón y no se identifica después con ella). En esos 
momentos Calles, apoyándose en Morones y Tejeda, se fortalece 
frente al grupo obregonista. El grupo Morones-Tejeda, por razo­
nes de economía interna y de organización propia, tenía un in­
terés muy especial en luchar contra el elemento católico. 

Entramos otra vez a la política nacional: el elemento católico, 
muy moderno, sale de las clases medias. Narciso Bassols es uno 
de los más famosos portavoces del grupo anticlerical y al mismo 
tiempo compañero de estudios, y amigo, de Capistrán Garza 
-uno de los líderes de la A.C.J .M. y del movimiento político 
católico de esos años-, y Prieto Laurens, que fue en un mo­
mento dado uno de los líderes revolucionarios más importantes, 
ex miembro de la A.C.J.M., también compañero de estudios de 
Bassols y de Capistrán Garza. Es un combate muy moderno en la 
sociedad política urbana entre grupos que se disputan el poder. 
El grupo católico, que había despertado en los últimos años del 
porfiriato y que se había manifestado a través del Partido católico 
nacional, tiene esperanzas de recuperar importancia política, pre­
cisamente cuando el grupo Morones-Tejeda desencadena la crisis 
religiosa. Los obispos no tienen responsabilidad en la explosión 
de la crisis de 1925 y 1926; la incubación de esta crisis es muy 
lenta; abarca todo el año 1925 y la primera mitad de 1926. 
Como en la Guerra de castas, se moviliza a la gente muy lenta­
mente durante casi dos años y se organizan sociedades católicas, 
políticas, cívicas y subversivas en 1925-1926. La agitación es muy 
grande, tanto en la ciudad como en el campo, porque el gobier-



256 JEAN MEYER 

no, el grupo de Morones por ejemplo, con el intento de producir 
en México un cisma para crear una iglesia católica apostólica 
mexicana cortada de Roma, provoca un trauma en el pueblo me­
xicano. El intento no tuvo ningún éxito pero la movilización psico­
lógica en el campo se inicia en 1925 con la tentativa cismática 
del grupo de Morones, y se empieza a pensar en términos reli­
giosos. La gente había sufrido, hubiera participado o no, había 
aguantado, visto con gozo o con disgusto a la Revolución, pero 
raras veces había pensado en términos religiosos antes de 1925. 
Entonces se empieza ya a hablar de la llegada del Anticristo y 
se establece un ambiente de persecución religiosa con las reaccio­
nes que pueden generarse en un pueblo muy católico. 

En junio de 1926 llega a su apogeo la crisis, que se entiende 
solamente en el ambiente internacional, en el medio político de la 
ciudad de México. Calles ve la crisis que su gente ha provocado 
como un caso de alta traición; está asesiado por Estados Uni­
dos; se habla de que la flota norteamericana va a desembarcar otra 
vez en Veracruz y en Tampico. Calles dice: "esos señores esco­
gen este momento para pedir la revisión de la constitución, en­
tonces están pagados por los petroleros", cita que explica su ac­
titud intransigente. 

Hay una última tentativa de arreglo gracias a Obregón, que 
no quiere la crisis y razona de manera düerente a Calles. No 
tiene interés en la crisis ya que se produce en su contra. En una 
entrevista en agosto de 1926 entre Calles y los obispos que re­
presentan a los conciliadores y a Roma, da órdenes terminantes 
para lograr una conciliación. La entrevista termina con las fa­
mosas y fatídicas palabras: "les quedan dos caminos señores, o 
las Cámaras o las armas". La primera posibilidad es impracti­
cable, ya que cuando los obispos van a las Cámaras les contestan 
que por ser sacerdotes no son mexicanos y no pueden pedir nada 
a ellas. Entonces, quedan las armas. Podemos decir que la Igle­
sia y el Estado provocan el movimiento cristero. Una vez desen­
cadenada la persecución religiosa, una vez que la Iglesia suspende 
el culto, se desencadena el proceso autónomo de la movilización 
campesina y del levantamiento; después, otra vez habrá interfe­
rencias. 

El culto se suspende el 31 de julio; los primeros levantamien-



MOVIMIENTOS AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL EN MÉXICO 257 

tos se producen el 2 y el 3 de agosto. Son levantamientos espon­
táneos porque la decisión de levantarse la tomó la gente del 
lugar sin que nadie extraño interviniera. Desde hacía meses te­
nían pensado que ésta sería la única solución. Un viejo cristero 
contaba que en marzo o abril de 1926 había soltado su caballo 
para dejarlo entrar en carnes porque después vendría una labor 
muy pesada; yo pregunté cuál sería esta labor y me contestó 
que la guerra, o sea que en abril de 1926 había en Zacatecas 
campesinos que pensaban en la guerra. 

Hacia septiembre y octubre ya habían ocurrido más de trein­
ta levantamientos armados los CJ.Iales fueron sofocados fácilmen­
te por el ejército. Esos levantamientos sugirieron al movimiento 
político católico (la Liga) elegir la vía armada. Ellos no los 
provocaron, pero una vez ocurridos se dijeron: "los campesinos 
no pueden hacer nada; sólo nosotros los organizaremos y lleva­
remos a la victoria política, a derrocar al gobierno y a tomar 
el poder por las armas". Es muy interesante observar que en el 
siglo XX le toca a la derecha católica plantearse por primera 
vez el problema que será después el problema de las izquierdas. 
En noviembre de 1926 se tomó la decisión y la Liga dio una 
orden de levantamiento general en toda la República para el 
primero de enero de 1927; aquí se ven precisamente las inter­
ferencias entre los cristeros y otros movimientos, a la vez que 
los límites de esas interferencias. En los primeros días de ene­
ro de 1927 en todo el centro oeste, -Jalisco, parte de Michoa­
cán, Zacatecas y Colima-, hubo un levantamiento general co­
mo en tiempos del padre Hidalgo. No se trata de los 50 000 
cristcros armados que habrá en mayo de 1929, sino de cente­
nares de miles de personas; es la muchedumbre que se levanta, 
el motín clásico compuesto por hombres, mujeres, niños y an­
cianos. La masa tumultuosa se presenta en la Presidencia, donde 
no la esperaban. Muchas veces no hay tropa y cuando la hay, 
es un pelotón que puede o no disparar pero de todos modos tiene 
que huir porque son miles de personas las que llegan. Como el 
movimiento es en todos los pueblos de esa región centro oeste, 
todo el ejército se concentra en esa zona y sistemáticamente avan­
za pueblo tras pueblo aplastándolo. La represión duró un mes o 
mes y medio; como decía un general: "eso no es guerra, es ca-



258 JEAN MEYER 

cería". Encontramos una organización política joven con bastante 
éxito, con arraigo geográfico muy amplio, con una gran respon­
sabilidad política pero con falta de madurez, que da la orden 
del levantamiento general sin haber preparado nada. No hay par­
que, no hay dinero, no hay contactos, no hay jefes; la gente 
se moviliza por razones propias que no son solamente las de la 
Liga, y acude y ocurre una matanza espantosa. Vemos así que el 
movimiento cristero no fue totalmente autónomo, por la inter­
vención de la Liga, pero ésta ya había perdido todo crédito en el 
levantamiento de enero de 1927. 

Encontré en todos los cristeros hostilidad hacia la Liga. Muchos 
no la conocían, especialmente en Oaxaca y Guerrero. En el cen­
tro oeste la conocían y le tenían odio por la matanza de 1927, 
por su incapacidad y por sus pretensiones. La Liga siguió con 
la intención de controlar al movimiento cristero para llegar al po­
der, pero no pudo. Es gente de la Liga la que ha escrito la his­
toria del movimiento. Todos los libros de la editorial Jus son 
portavoces de la versión de la Liga que nos presenta un movi­
miento cristero que no es campesino en sus jefes, ni en su orga­
nización, ni en sus finalidades. Así se puede observar la com­
plejidad de las relaciones que existen entre la sociedad global, las 
élites políticas de la ciudad, católicas y no católicas, y el movi­
miento cristero; pero al mismo tiempo se ve la autonomía de este 
movimiento. Muestra de ello es lo siguiente: la Liga, como mo­
vimiento moderno, participa de la ideología moderna; en su pro­
paganda contra Calles, por ejemplo, utilizó el antisemitismo, an­
tisemitismo que no tiene éxito en el campo. La Liga siempre 
habla en sus folletos del "judío Calles" y los campesinos hasta 
la fecha hablan del "turco Calles", referencia cultural a la bata­
lla de Lepanto, que la mayoría de los campesinos mexicanos 
conocen porque está ligada a la Virgen de Guadalupe. La expre­
sión que alude al judío Calles nunca la oí en boca de un cam­
pesino, pero sí en la ciudad a los de la Liga que representan el 
antisemitismo moderno del siglo XX, muy elaborado, muy ideoló­
gico. f:ste es un ejemplo de la frontera ideológica que existe entre 
los de la Liga y los campesinos. · 

La motivación de los cristeros, que une todas las motivaciones 
(hay una causa única en la cristiada) es religiosa porque la cri-



MOVIMIENTOS AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL EN MÉXICO 259 

sis religiosa es una forma de desahogo, marca la hora de la ven­
ganza contra siglos de historia, contra años de desorden en la 
época revolucionaria que en el campo no resultan años de pro­
greso para los campesinos. La revolución hay que verla como 
negativa (no quiero decir que la revolución es negativa) para los 
de abajo; como una historia horrible de violencia, de hambre, 
de peste, de desorganización social. Se puede presentar un aspecto 
positivo de la Revolución mexicana. Pero hay otro aspecto que 
es el del costo social, lo que ha sufrido la gente humilde. El 
movimiento cristero es, entonces, como el desbordamiento de 
las aguas que rompen la presa, es un desborde social donde todos 
se levantan: los huicholes de la Sierra de Nayarit, antiguos made­
ristas, antiguos zapatistas, antiguos villistas, jóvenes que nunca 
han tocado un rifle, viejos hombres de orden que nunca se han 
levantado en su vida y toda esa gente que tiene la defensa reli­
giosa como causa común y que encuentran, por primera vez y por 
unos años, lo que nunca existe en el campo y que quizá es lo que 
más desean los campesinos: la unión social y la concordia, uni­
ficación que se alcanza en la lucha contra el gobierno y en tomo 
a la religión. 

Pasando ahora a la ideología, la actitud de los campesinos 
frente al gobierno no es la nuestra; por eso los intelectuales mu­
chas veces dicen que los movimientos campesinos son reacciona­
rios. No es la nuestra porque la crítica radical contra el gobierno 
no existe en el campo; quizá son muy modernos, ya que tienen 
una idea funcionalista del gobierno: el gobierno existe, existirá 
siempre, es muy necesario. Esto en un plan ideológico tiene for­
ma religiosa: toda autoridad viene de Dios y el César no es 
tirano, hay que obedecerle al mismo tiempo que existe una des­
confianza absoluta hacia él, existe, pues, una actitud ambivalente; 
raras veces se piensa en rebelión, pero tampoco hay esa lealtad 
que tienen los grupos modernos como el grupo agrarista o la 
gente de la ciudad. Esa gente, que no se ha levantado contra Don 
Porfirio, que pocas veces ha participado en los movimientos re­
volucionarios, repentinamente se encontrará en 1926, en la situa­
ción de subversión máxima contra el gobierno. Eso provocó, y 
provoca hasta la fecha, la curiosidad y el asombro de las per­
sonas de izquierda. Varias veces me han preguntado: ¿cómo 



260 JEAN MEYER 

hicieron para movilizar a esa masa si nosotros no los podemos 
movilizar?, ¿por qué se levantaron esas muchedumbres?, ¿cuál 
es el secreto?, ¿cómo hay que hacer? Precisamente, no se puede 
volver a hacer porque el movimiento tenía su motivación, su ideo­
logía y su finalidad propias; una finalidad que desconcierta to­
talmente al intelectual. Y o puedo probar que cuando se hizo la 
paz, el movimiento cristero estaba en su apogeo militar, nunca 
había sido tan fuerte, no es la paz que firman los vencidos · en 
busca de una salida; es una paz que en los diez años que siguen 
se presenta para los cristeros como trampa y traición, porque 
sigue la persecución religiosa y se asesina de una manera muy 
lógica a los jefes, a los antiguos combatientes, para prevenir otro 
levantamiento, como se hizo con los zapatistas y con los viilistas. 
Entonces, desde 1929 hasta 1937-38, hasta el cambio de política 
del general Cárdenas, los cristeros tienen el recuerdo, muy amar­
go, de haber dejado el combate cuando casi habían alcanzado la 
victoria, lo cual no es cierto aunque tampoco estaban derrotados, 
sólo para entregarse al cuchillo del verdugo, sin conseguir nada. 
Esto ocurrió precisamente debido a la autonomía y a la ideo­
logía del movimiento. La prueba contraria a la motivación reli­
giosa es que bajan las armas cuando la Iglesia y el Estado hacen 
la paz. El Estado dice que no va aplicar la ley; la Iglesia permite 
que se reanude el culto. Repican las campanas por toda la Re­
pública, regresan los sacerdotes, se hacen procesiones triunfales, 
los soldados abandonan a sus jefes ya que muchos de ellos habían 
adquirido en el combate una mentalidad política y veían que era 
necesario seguir la lucha; pero tuvieron que rendirse porque sus 
soldados se iban y el pueblo decía que ya había terminado la gue­
rra y no los ayudarían porque no existía una causa. El 95 por 
ciento de los cristeros entregó las armas en junio de 1929 con 
alegría, seguros de haber vencido, con la idea de que ya no había 
motivo. Otra vez se ve la diferencia entre los cristeros y la Liga; 
ésta trató de mantenerlos en armas, de convencerlos de que había 
que seguir, porque la Liga como organización política de la 
ciudad tenía como fin primero la conquista del poder, y en se­
gundo lugar veía que los acuerdos de 1929 eran no solamente una 
etapa en el movimiento, sino ese fenómeno que sorprendió mu­
chísimo, tanto a la gente del gobierno como a los observadores 



MOVIMIEJ'!l'TOS AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL EN MÉXICO 261 

norteamericanos. El agregado militar de Estados Unidos escribe 
en septiembre de 1929: "Con sorpresa grande debo decir que ya 
se apaciguó el país, ya no hay cristeros, todos bajaron las armas 
sin tomarse la pena de amnistiarse; se fueron directamente a sus 
casas cuando todos esperábamos, como siempre en esos casos, 
una ola de bandolerismo, de inseguridad en el campo." Pero eso 
no ocurrió; yo veo en ello una manifestación muy grande de fuer­
za social del movimiento, después de tres años de guerra, a pesar de 
la represión, que fue a escala nacional, porque hay que ver lo que 
fue la represión en Morelos en 1912-1920, una terrible devasta­
ción, sufrimiento para las poblaciones civiles y, con los métodos 
de la época, una guerra semejante a la guerra de Argelia o a la gue­
rra de Vietnam, con campos de concentración, reconcentración 
de población, despoblamiento de zonas en donde luego entraba el 
ejército, quemaba todo y mataba a quien encontraba. 

A pesar de ello, el regreso a la paz y a la vida económica y 
social, al trabajo, se hizo con gastos mínimos; muy pocos se hicie­
ron bandidos. 

En cuanto a la posición de los intelectuales frente a los movi­
mientos campesinos, yo creo que tanto el zapatismo como la cris­
tiada muestran la dificultad que existe para utilizar estos movi­
mientos. Se ocultan los aspectos "reaccionarios" del zapatismo 
que son muy grandes. No se podría hacer un paralelo absoluto 
entre zapatismo y cristiada, en su ideología, en su movilización, 
en su actitud frente al clero, frente a la Iglesia, por su conserva.:. 
durismo. Se borran esos aspectos de Zapata, líder agrario, o se 
niega sencillamente la existencia del movimiento. En el caso de 
los cristeros se dice que no tuvo importancia, que es cosa de los 
hacendados, del clero, porque no se puede sacar una lección 
inmediata. El movimiento resulta muy desagradable porque no se 
puede decir que sea totalmente autónomo, aunque tampoco se pue­
de decir que no pertenece a los cristeros sino a los de la Liga 
o a los sacerdotes. y además, su ideología nos confunde porque 
es una ideología religiosa, pero que no va por el camino del mile­
narismo. Hay un motivo concreto; que se reanude el culto, que 
se deje a los sacerdotes en paz, con intervención del elemento so­
brenatural: búsqueda del martirio, testimonios de milagros, acon­
tecimientos extraordinarios, muertes edificantes, misticismo. ¿Có­
mo se puede utilizar esto? 



262 JEAN MEYER 

Creo que hay que abandonar los adjetivos calificativos "reac­
cionario" o "progresista", o reformar totalmente el catecismo his­
tórico con que contamos. Porque si Zapata es progresista, los 
cristeros también son progresistas. La gente con más conciencia 
política, aquellos que fueron carrancistas y sonorenses en esos 
áños, en privado dirán que Zapata y los cristeros son la misma 
cosa, y son más lógicos, pero ellos no son intelectuales. Compro­
baron que el campesinado mexicano cuando no entraba en la 
clientela agrarista era inservible. Y en esos años, como no se 
quería destruir el antiguo régimen de propiedad, la clientela se 
limitaba a una minoría; en tiempo de Cárdenas habría cam­
bios: la clientela se compondría de la mitad de los campesinos 
mexicanos. Pero antes de eso, como no se podía integrar a todos 
los campesinos mexicanos en la clientela, hubo que quebrar, 
destruir ese mundo rural porque no se podía utilizar al agra­
rista como medio de control militar, político, de destrucción so­
cial. Todo el odio contra el agrarista de esos años se debe a que 
éste es el Judas de la sociedad rural, el emisario del exterior que 
viene a negar los valores tradicionales de la comunidad, a que­
brantar esa unidad tan frágil y tan rara del mundo rural. Los 
campesinos tardaron mucho en admitir la reforma agraria; por 
ejemplo, los pueblos zapatistas del Ajusco no aceptaron las tie­
rras que les dio la Comisión agraria porque ellos pedían la res­
titución y sabían qué tierras habían perdido. El gobierno les dijo 
que la restitución era imposible pero que les iban a hacer dota­
ciones. Los pueblos se negaron a aceptarlas. Ante la negativa de 
los campesinos a recibir las tierras, el gobierno se encontró en un 
callejón sin salida y tuvo que inventar el complot de los sacer­
dotes que decían que era pecado mortal recibir tierras. Muchas 
veces, para formar las listas para solicitar una dotación (se nece­
sitaba cierta cantidad de gente para hacer una solicitud) consig­
naron en los censos a personas que no eran campesinas, con el 
resultado que a veces hasta más de la mitad no lo era. 

Pero los agraristas que trabajan la tierra son campesinos, mu­
chas veces venidos de fuera. En el pueblo todo el mundo se co­
noce y nadie admite que se reciban tierras; aunque illguno qui­
siera, no se atrevería, porque se pondría automáticamente fuera 
de la norma cultural de la comunidad. Por eso, en la mayoría de 



MOVIMIENTOS AGRARIOS E HISTORIA NACIONAL EN MÉXICO 263 

los casos se importaron agraristas. A Guanajuato, por ejemplo, los 
agraristas llegaron de Michoacán, y a Michoacán de Guanajua­
to; a Jalisco de San Luis Potosí; el que viene de fuera depende 
totalmente del gobierno. Esto explica el gran odio y la guerra 
civil que se encendió en el campo. Al mismo tiempo esa empresa 
que es empresa de control geográfico, de construcción de ca­
minos, es también empresa de aculturación. En educación se habla 
de misioneros rurales. El que se trate de una aculturación (y 
un aspecto del conflicto entre la Iglesia y el clero es precisamente 
esa aculturación) no es tanto contra la Iglesia a nivel cultural o 
contra la Iglesia a nivel político, sino que es contra el pueblo a 
nivel cultural, porque la Iglesia había dado al pueblo una cul­
tura, una ideología, que era más del pueblo que de la Iglesia. 
En 1973, la Iglesia tiene posiciones callistas; hoy la Iglesia está 
aculturando y los campesinos están haciendo lo que el gobierno 
de Calles quería, es decir, combatiendo en nombre de la purifi­
cación de la fe, combatiendo esa encarnación religiosa que desea 
establecer un continuum litúrgico de la vida cotidiana, de la tie­
rra hasta el cielo, con bendición de animales y ritos de la ferti­
lidad, ritos católicos perfectamente integrados en la Edad Media 
y hasta la Contrarreforma. Lo que la Iglesia está tratando de ha­
cer hoy con dificultad, con cierta resistencia, es lo que el gobier­
no trataba de hacer en esos años y podemos decir que, en gran 
parte, el asunto cristero visto del lado del gobierno como frag­
mentación, como destrucción del campesinado, para mí corres­
ponde (aunque la comparación puede resultar anacrónica y poco 
científica) a la actitud soviética, a la política de Stalin de des­
confianza absoluta y de destrucción física del campesinado ruso. 
La desconfianza fundamental de los revolucionarois rusos hacia 
los campesinos corresponde a nuestra desconfianza actual como 
intelectuales frente a los campesinos debido a que tenemos la 
necesidad de tacharlos de reaccionarios. La existencia semiauto­
mática de esos movimientos presenta un problema: o se falsifica 
la realidad, inventando casillas en donde colocar esos movimien­
tos, o se admite que esos movimientos tienen su originalidad y 
que el problema de su integración, si no se quiere adoptar la vía 
de la destrucción, será muy difícil y necesitará mucha invención 
de nuestra parte. 





BIBLIOGRAFiA 

LA BIBLIOGRAFÍA que aquí presentamos se ha elaborado con el 
fin de proporcionar una ayuda a los lectores que deseen profun­
dizar en los temas tratados en este libro. No pretende, de ningún 
modo, ser exhaustiva. Todos los ensayos incluyen datos biblio­
gráficos en las notas al pie de página. Algunos títulos que se citan 
en las notas, se incluyen también aquí. 





l. ÜBRAS GENERALES REFERENTES A MOVIMIENTOS SOCIALES 

Balandier, G., Antropología Política, Nueva Colección Ibérica, 
Ediciones Península. Barcelona, 1969. 

Bloch, Marc, Les Caractéres originaux de l'histoire rurale fran­
faise. 2 Vals. París, 1955-56. 

--, Feudal Society, University of Chicago Press, Chicago, 
1961. 

Coser, L. A., Nuevos Aportes a la Teoría del Conflicto Social, 
Ed. Amorrortu. Buenos Aires, 1967. 

Coulbom, R. (ed.), Feudalism in History, Princeton, 1956. 
Firth, R., Essays on Social Organization and Values. University 

of London. Londres, 1964. 
Hobsbawn, E., Rebeldes Primitivos, Ediciones Ariel, Barcelona, 

1968. 
Moore, Barrington, Social Origins of Dictatorship and Democra­

cy. Nueva York, 1966. 
Porshnev, B. F., Feodalism i narodnuie masui. (Feudalismo y 

masa popular.) Nauka, Moscú, 1967. 

267 



268 BIBLIOGRAFÍA . 

Rudé, George, "Preindustrial crowd", en Flinder's Journal of His­
tory and Politics. Julio 1969, pp. 4-18. 

--, La multitud en la historia, siglo XXI Argentina Editores, 
S. A., Buenos Aires, 1971. 

Sweezy, et. al., The Transition from Feudalism to Capitalism. 
People's book house. Patna, 1957. 

Warriner, D., Land Reform in Principie and Practice. Clarendon 
Press. 1969. 

Worsley, Peter, El tercer mundo, siglo XXI, México 1966. 

Il. MILENARISMO Y MESIANISMO 

Balandier, G., Sociologie Actuelle de l'Afrique Noire. París, 1955. 
Cohn, Norman, En pos del milenio. Breve Biblioteca de Reforma 

Barral, Barcelona 1972. 
Lantemari, V., Movimientos religiosos de salvación de los pue­

blos oprimidos, Barral, Barcelona 1965. 
Linton, R., "Nativistic Movements", en American Anthropologist, 

45, pp. 230-40, 1943. 
Mair, L., Anthropology and Social Change. University of Lon­

don, Nueva York, 1969. 
Mühlmann, W., Messianismes Revolutionnaires du Tiers Monde. 

París, 1968. 
Pereira de Queiroz, M. l., Historia y Etnología de los Movimien­

tos Mesiánicos. Siglo XXI. México, 1969. 
Rotberg, R. y Ali A. Mazrui, Protest and Power in Black Africa. 

Oxford University Press. New York, 1970. 
Sundkler, B. G., Bantu Prophets in South Africa. Oxford Uni­

versity Press. Nueva York, 1961. 
Thrupp, S. (ed)., Millennial Dreams in Action. Essays in Com­

parative Study. Comparative Studies in Society and History. 
Suplemento II. Mouton & Co. Publ. La Haya, 1962. 

Wallace, A., "Revitalization Movements", en American Anthro­
pologist, 58, 1956. 

Worsley, P., The Trumpet Shall Sound. A Study of "Cargo" 
Cults in Melanesia. Schocken Books. Nueva York, 1970. 



BIBLIOGRAFÍA 269 

III. Los CAMPESINOS 

Byres, T. J., Curwen, C. A. y Teodor Shanin (eds.), The Journal 
of Peasant Studies, publicado en Londres a partir de julio de 
1973. 

Dalton, G., Economic Development and Social Change, The Mo­
dernization of Village Community Natural History Press. Nueva 
York, 1970. 

Dore, R. P., La Reforma Agraria en Japón, Fondo de Cultura 
Económica. México, 1964. 

Fukutake, T., Asían Rural Society. Chine, India, Japan. Univer­
sity of Washington, Press, 1967. 

Geertz, C., Agricultural Involution, the Process of Ecological 
Change in Indonesia. Berkeley and Los Angeles. University of 
California Press, 1963. 

González Navarro, Moisés, Raza y Tierra. El Colegio de México. 
México, 1970. 

Meyer, Jean, Los Cristeros. Siglo XXI, 3 vols. México, 1973. 
Potter, J. M., G. M. Foster y M. M. Díaz (eds.), Peasant So­

ciety. A Reader. Little Brown Nueva York, 1967. 
Redfield, R., El mundo primitivo y sus transformaciones, Fondo 

de Cultura Económica, México, 1963. 
Redfield, R., Peasant Society and Culture. University of Chicago 

Press. Chicago Press. Chicago 1953. 
Shanin, T., (ed.), Peasant and Peasant Societies. Pelican Londres, 

1971. 
Stavenhagen, R., Agrarian Problem and Peasant Movements in 

Latin America. Anchor Books, Nueva York, 1970. 
--, Las clases sociales en las sociedades agrarias. Siglo XXI. 

México, 1971. 
Wolf, Eric, Los campesinos. Ed. Labor. Barcelona, 1971. 
--, Las luchas campesinas del siglo XX. Siglo XXI. México, 

1972. 



270 BIBLIOORAFÍA 

IV. BIBLIOGRAFÍA POR ÁREAS 

l. India 

Béteille, André, Caste, class and power; changing patterns of stra­
tification in a Tanjore village. Berkeley, University of Califor­
nia Press, 1965. 

Chaudhuri, S. B., Civil Disturbances during the British Rule in 
India (1765-1857). Calcuta, 1955. 

Dube, S. C., Indian Village. Londres, 1955. 
Dutt, R., The Economic History of India. 2 vols. Londres, 1950. 
Epstein, T. S., Economic Development and Social Change in 

South India. Manchester, 1962. 
Frykenberg, R. E. (ed.), Land Control and Social Structure in 

India History. The University of Wisconsin Press, 1969. 
Gupta, S. C., Agrarian Relations and Early British Rule in India. 

Londres, 1963. 
Lewis, O., Village Lije in Northern India, Nueva York, 1958. 
Majumdar, R. C., History of the Freedom Movement in India, 

Vol. 1, 1962; Vol. 11, 1963; Vol. 111, 1963. Calcuta. 
Marriott, Me Kim, Village India. Chicago, 1955. 
Mayer, A., Caste and Kinship in Central India. Londres, 1960. 
Sharma, Jagdish, India's Struggle for Freedom. Selected docu-

ments and sources. Vol. l. Delhi, 1962. 
Spear, P., Oxford History of India. Vol. 111. Oxford, 1964. 
Srinivas, M. N., India's Villages. Londres, 1960. 
--, Social Change in Modern India. University of California 

Press, 1968. 
Tara, Chand, History of the Freedom Movement in India. Vol. 

1, 1961; Vol. 11, 1970. Delhi. 

2. África 

Allen, C. & R. Johnson, African Perspectives. Cambridge Univer­
sity Press. Cambridge, 1970. 

Amin, S., L'Afrique de L'Ouest bloquée, París, 1971. 
Barbé, R., Les classes sociales en Afrique noire. Economie et poli­

tique, París, 1964. 



BiBLIOGRAFÍA 271 

Davidson, B., A History of West Africa. Anchor Books. New 
York, 1966. 

Fage, J. D., An Introduction to the History of West Africa. Cam­
bridge University Press. Manchester, 1959. 

Fallers, L. A., "Are African Cultivators to be called Peasants?" 
En Current Anthropology, 2, 2, 1961. 

Portes, M. y E. Evans Pritchard (dir.), African Political Systems. 
Oxford University Press, 1940. 

Kent Post, On "Peasantisation and rural class differentiation in 
Western Africa, Institut of Social Studies. La Haya, 1970. 

Lewis, l. M. (ed.), Islam in Tropical Africa, Oxford University 
Press, Londres, 1969. 

Saul, J. y R. Woods, Paysannats Africains. Nations Unies. Dakar, 
1971. 

Suret Canale, J., Afrique Noire. Ed. Sociales. París, 1961. 
Trimingham, S. J., A History of Islam in West Africa. Oxford 

University Press, 1970. 

3. Japón 

Bellah, Robert N., The Tokugawa Religion. The Free Press, 1957. 
Borton, Hugh, Peasant unprisings in Japan of the Tokugawa 

period. New York (Tesis de doctorado). 1937. 219 pp.-XV 
pp. 

Fukutake, Tadashi, Japanese Rural Society. Oxford University 
Press, Oxford, 1967. 

Hall, John Witrey, El imperio japonés, siglo XXI, México, 
D. F., 1973. 

Hall, John Witney, Tanuma Okitsugu Forerruner of Modern 
Japan. Harvard University Press, Cambridge, 1955. 

Honjo, Eijiroo, The Social and Economic History of Japan. New 
York, Russell & Russell, 1965, (la. ed. 1935), 410 pp. 

Hori, Ichiroo, Folk Religion in Japan; Continuity and Change. 
University of Chicago Press. Chicago, 1966. 

Norman, E. H., Soldier and Peasant in Japan. The Origins of 



272 BIBLIOGRAFÍA 

Conscription. Vancouver, University of British Columbia, 1965, 
76 pp. 

Smith, T. C., Los Orígenes Agrarios de Japón Moderno. Pax-Mé­
xico, México, 1964. 

Yanagida, Kunio, About our Ancestors. National Committee for 
UNESCO, Tokio, 1971. . 

EL COLEGTO DE MEXICO 

\~lll\lllll\llllll~l\~I 
*3 905 0371835 ,. 



Se terminó de imprimir en junio de 
1974 en los talleres de Imprenta Ma­
dero, S. A., Avena 102, México 13, 
D. F. Se tiraron 2 000 ejemplares. 
Cuidaron la edición Carlos Francisco 
Zúñiga y Francisco Muñoz Inclán. 
Portada de Rafael López Castro. 

526 



COLECCióN DEL CENTRO DE ESTUDIOS ORIENTALES 

Donald Keene, La literatura japonesa entre Oriente y Occidente 
Kazuya Sakai, Japón: Hacia una nueva literatura 
Lao She, La casa de los Liu y otros cuentos 






	00010001
	00010002
	00010003
	00010004
	00010005
	00010006
	00010007
	00010008
	00010009
	00010010
	00010011
	00010012
	00010013
	00010014
	00010015
	00010016
	00010017
	00010018
	00010019
	00010020
	00010021
	00010022
	00010023
	00010024
	00010025
	00010026
	00010027
	00010028
	00010029
	00010030
	00010031
	00010032
	00010033
	00010034
	00010035
	00010036
	00010037
	00010038
	00010039
	00010040
	00010041
	00010042
	00010043
	00010044
	00010045
	00010046
	00010047
	00010048
	00010049
	00010050
	00010051
	00010052
	00010053
	00010054
	00010055
	00010056
	00010057
	00010058
	00010059
	00010060
	00010061
	00010062
	00010063
	00010064
	00010065
	00010066
	00010067
	00010068
	00010069
	00010070
	00010071
	00010072
	00010073
	00010074
	00010075
	00010076
	00010077
	00010078
	00010079
	00010080
	00010081
	00010082
	00010083
	00010084
	00010085
	00010086
	00010087
	00010088
	00010089
	00010090
	00010091
	00010092
	00010093
	00010094
	00010095
	00010096
	00010097
	00010098
	00010099
	00010100
	00010101
	00010102
	00010103
	00010104
	00010105
	00010106
	00010107
	00010108
	00010109
	00010110
	00010111
	00010112
	00010113
	00010114
	00010115
	00010116
	00010117
	00010118
	00010119
	00010120
	00010121
	00010122
	00010123
	00010124
	00010125
	00010126
	00010127
	00010128
	00010129
	00010130
	00010131
	00010132
	00010133
	00010134
	00010135
	00010136
	00010137
	00010138
	00010139
	00010140
	00010141
	00010142
	00010143
	00010144
	00010145
	00010146
	00010147
	00010148
	00010149
	00010150
	00010151
	00010152
	00010153
	00010154
	00010155
	00010156
	00010157
	00010158
	00010159
	00010160
	00010161
	00010162
	00010163
	00010164
	00010165
	00010166
	00010167
	00010168
	00010169
	00010170
	00010171
	00010172
	00010173
	00010174
	00010175
	00010176
	00010177
	00010178
	00010179
	00010180
	00010181
	00010182
	00010183
	00010184
	00010185
	00010186
	00010187
	00010188
	00010189
	00010190
	00010191
	00010192
	00010193
	00010194
	00010195
	00010196
	00010197
	00010198
	00010199
	00010200
	00010201
	00010202
	00010203
	00010204
	00010205
	00010206
	00010207
	00010208
	00010209
	00010210
	00010211
	00010212
	00010213
	00010214
	00010215
	00010216
	00010217
	00010218
	00010219
	00010220
	00010221
	00010222
	00010223
	00010224
	00010225
	00010226
	00010227
	00010228
	00010229
	00010230
	00010231
	00010232
	00010233
	00010234
	00010235
	00010236
	00010237
	00010238
	00010239
	00010240
	00010241
	00010242
	00010243
	00010244
	00010245
	00010246
	00010247
	00010248
	00010249
	00010250
	00010251
	00010252
	00010253
	00010254
	00010255
	00010256
	00010257
	00010258
	00010259
	00010260
	00010261
	00010262
	00010263
	00010264
	00010265
	00010266
	00010267
	00010268
	00010269
	00010270
	00010271
	00010272
	00010273
	00010274
	00010275
	00010276
	00010277
	00010278
	00010279
	00010280
	00010281
	00010282
	00010283
	00010284
	00010285
	00010286
	00010287
	00010288

