




RECORDAR EL QUIJOTE  
SEGUNDA PARTE



CÁTEDRA JAIME TORRES BODET
CENTRO DE ESTUDIOS LINGÜÍSTICOS Y LITERARIOS



RECORDAR EL QUIJOTE  
SEGUNDA PARTE

Nieves Rodríguez Valle
Aurelio González

(editores)

EL COLEGIO DE MÉXICO



Primera edición, 2018

D.R. © �El Colegio de México, A.C. 
Carretera Picacho Ajusco núm. 20 
Ampliación Fuentes del Pedregal 
Delegación Tlalpan 
14110, Ciudad de México 
www.colmex.mx

ISBN 978-607-628-384-4

Impreso en México

863.3 
C419re c

Recordar el Quijote Segunda parte / Nieves Rodríguez Valle, Aurelio 
González, (editores) -- 1a ed. -- Ciudad de México : El Colegio 
de México, Centro de Estudios Lingüísticos y Literarios, Cátedra 
Jaime Torres Bodet, 2018. 
259 p. ; il. ; 22 cm. -- (Cátedra Jaime Torres Bodet) 

Incluye bibliografía. 
ISBN 978-607-628-384-4 

1. Cervantes Saavedra, Miguel de, 1547-1616. Don Quijote. 
Libro 2 -- Crítica e interpretación. I. Rodríguez Valle, Nieves, ed. 
II. González, Aurelio, ed. 





Índice

Introducción . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 9

Cosas que calla Cervantes (Quijote, I, 46-52)
M F . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 15

La memoria de la imagen: una lectura iconográfica  
	 del episodio de Clavileño
K X L M . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 25

Dos atentados en contra del rey
M S G . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 73

“Las cortes de la muerte” y la reconvención narrativa  
	 en la Segunda parte del Quijote
R J C G . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 87

Vestir en la Segunda parte del Quijote 
A G . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 101

Estantiguas cervantinas: una visita de las legiones  
	 infernales
I P . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 121

Presencia de Italia (y del italiano) en la Segunda parte  
	 del Ingenioso hidalgo don Quijote de la Mancha
M L . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 143



  Recordar el quijote segunda parte

Retrato a varias manos de Cide Hamete Benengeli  
	 y su pluma
G I A . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 157

El arte de contar en el Quijote 
N R V . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 175

Los plantos paródicos de Sancho
M J R . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 191

Turpitudo et deformitas: algunas notas sobre la construcción  
	 del arte de la burla en la Segunda parte del Quijote y su  
	 correspondencia con las teorías clásicas y renacentistas  
	 sobre la risa 
R B A . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 205

Niveles de experiencia en el Quijote
G G E. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 225

B. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 243





INTRODUCCIÓN

—Y por ventura —dijo don Quijote— ¿promete el 
autor segunda parte?
—Sí promete —respondió Sansón— pero dice que 
no ha hallado ni sabe quién la tiene, y, así, estamos 
en duda si saldrá o no, y así por esto como porque 
algunos dicen: “Nunca segundas partes fueron bue-
nas”, y otros: “De las cosas de don Quijote bastan las 
escritas”, se duda que no ha de haber segunda parte; 
aunque algunos que son más joviales que saturninos 
dicen: “Vengan más quijotadas, embista don Quijote 
y hable Sancho Panza, y sea lo que fuere, que con eso 
nos contentamos” (Quijote, II, 4). 

“Nunca segundas partes fueron buenas”, dice la voz popular; y lo dice 
gracias a que Cervantes lo enunció por primera vez, que sepamos, en 
voz de Sansón Carrasco, quien lo aplica de manera literal a la Segunda 
parte del Quijote; voz que atribuye a “algunos” y cuya enunciación 
utiliza el absoluto ‘nunca’, pero que, en este caso particular, no se 
cumple. Las acciones de don Quijote y las palabras de Sancho vol-
vieron a la estampa espléndidamente en 1615. 

Para recordar los 400 años de la publicación de El ingenioso ca-
ballero don Quijote de la Mancha, el Centro de Estudios Lingüísticos 
y Literarios de El Colegio de México con el apoyo de la Cátedra 
Jaime Torres Bodet convocó a una reunión de especialistas de El 
Colegio de México, la Universidad Nacional Autónoma de México, 
la Universidad Autónoma Metropolitana-Iztapalapa, la Universidad 
Iberoamericana y la Universidad Autónoma de la Ciudad de México, 
el 26 de mayo de 2015; a esta reunión se sumaron colaboraciones que, 
todas previo proceso de dictamen, conforman los doce ensayos que 
se reúnen en este volumen. 



  Aurelio GonZáleZ y Nieves RodrígueZ Valle

Estudiar la segunda parte de una obra constantemente implica 
la revisión del conjunto que forma con su primera, de este modo, la 
primera sección de Recordar el Quijote Segunda parte está conforma-
da con estudios que involucran la evolución y el diálogo del Quijote 
de 1605 con el de 1615. “Cosas que calla Cervantes (Quijote, I, 
46-52)” nos ofrece Margit Frenk, quien, recorriendo ambas partes 
del Quijote, analiza la enorme habilidad de Cervantes para omitir 
información que, por razones de estrategia artística, no quiere revelar, 
utilizando silencios o empeños en ocultar ya sea el nombre del pro-
tagonista, ya la jaula en la que viene encantado, ya lo que vestía en 
dicha jaula. Karla Xiomara Luna Mariscal se encarga de leer el Quijote 
desde las ilustraciones y con ello de la comprensión de la evolución de 
la lectura de la obra, en “La memoria de la imagen: una lectura ico-
nográfica del episodio de Clavileño”. En su estudio Luna Mariscal 
contrasta la figura de Rocinante, quien en los primeros grabados sigue 
de cerca las palabras escritas por Cervantes, con las lecturas e interpre-
taciones que se han realizado del episodio de Clavileño, resaltando el 
modelo iconográfico holandés en el que triunfa una lectura cómica 
del pasaje, que va dando paso a una lectura cómica cortesana hasta la 
lectura del pasaje desde lo imaginario. En “Dos atentados en contra 
del rey” María Stoopen Galán estudia el significado ético, político y 
simbólico que implican los discursos y acciones que emprende don 
Quijote tanto en el episodio de la libertad de los galeotes: “gente 
forzada del rey”, y la hazaña de los leones: regalo del rey de Orán a 
Su Majestad; un pasaje en cada parte del Quijote, en la Primera para 
denunciar la violencia inherente a las prácticas de la justicia, y en la 
Segunda como una suerte de desafío al poder regio. La interacción 
entre ambas partes de la novela se muestra evidente en el ensayo de 
Ricardo José Castro García: “‘Las cortes de la muerte’ y la reconven-
ción narrativa en la Segunda parte del Quijote”, en donde estudia 
cómo Cervantes fue un extraordinario lector de su propia obra y fue 
capaz de discutir su propio libro haciendo público el diálogo que esta-
bleció con su propia invención, poniendo en marcha la continuación 



Introducción  

de las transgresiones, ahora a su propio universo narrativo con una 
metaficcionalidad deliberada. 

Una segunda sección del libro la integran elementos puntuales 
que se destacan y potencian en el Quijote de 1615, como el vestuario 
que funciona como un elemento caracterizador, así Aurelio Gonzá-
lez, en “Vestir en la Segunda parte del Quijote” estudia la discusión 
que los personajes realizan sobre el vestuario y el contexto social que 
describen. El autor da cuenta de que el color verde resalta como 
una marca de estilo del autor, así como del abundante recurso de la 
descripción de vestuarios en la Segunda parte lo cual atribuye a que 
claramente el vestido adquiere una significación profunda al expresar 
la conciencia de un grupo o nivel social y así lo puede descodificar el 
lector; de modo que, al tratar el vestido, se refuerza la oposición reali-
dad-apariencia, pertenencia y exclusión, así como sirve también para 
ocultar la verdadera identidad. Por otra parte, don Quijote, “cons-
ciente como nadie de que las fuerzas del mal imperan en el mundo, 
no podía menos que toparse con huestes infernales”, nos dice Ignacio 
Padilla (cuyo fallecimiento lamentamos profundamente) en: “Estanti-
guas cervantinas: una visita de las legiones infernales”, asegurando que 
el caballero solitario requería de un enemigo plural cuyo vencimiento 
acentuase su unicidad y combatir una fuerza de ultratumba represen-
taba más mérito que combatir un ejército ordinario. Padilla analiza 
la continuidad, desarrollo y devenir en descenso del personaje en los 
apartados: “Manos en sagrado: la aventura del cuerpo muerto”, “La 
aventura de los disciplinantes o la primera muerte de don Quijote”, y 
“La procesión del bosque”, en donde culmina el triunfo definitivo de 
los encantadores que forman una estantigua. Italia, “presente siempre 
en la mente y el corazón de Cervantes”, se expresa espontáneamen-
te en recuerdos, imágenes y palabras en su obra, así lo estudia Ma-
riapia Lamberti en: “Presencia de Italia (y del italiano) en la Segunda 
parte del Ingenioso hidalgo don Quijote de La Mancha”, donde analiza 
dicha presencia a través de varias categorías: las menciones a Italia, 
sus monumentos, calles, productos, delicias gastronómicas, e incluso,  



  Aurelio GonZáleZ y Nieves RodrígueZ Valle

leyendas; las menciones de literatura italiana; una tercera categoría la 
conforman las palabras en italiano (señaladas o mencionadas como 
tales), y, finalmente, las palabras de uso y significado italiano, aunque 
en uso en español. Si Italia está tan presente en la creación cervan-
tina, el mundo musulmán y morisco tampoco escapa a su recuerdo. 
Gustavo Illades Aguiar estudia “Retratos a varias manos de Cide 
Hamete Benengeli y su pluma”, donde realiza un recuento de las 
posiciones críticas y análisis de las preguntas ¿quién es Cide Hamete? 
y ¿cuáles son las funciones que desempeña en el Quijote?; así nos lleva 
a un recorrido por su rastro en los debatidos manuscritos aljamiados 
encontrados en una mezquita de Sevilla, la etimología de su nombre, 
su religión y lenguaje, los comentarios que suscita entre los propios 
personajes de la novela y, finalmente, su pluma.

Una tercera sección se dedica a las estrategias narrativas, los rom-
pimientos e innovaciones que Cervantes realiza con su tradición lite-
raria. En “El arte de contar en el Quijote” de Nieves Rodríguez Valle 
se analiza la apuesta de la delegación a los personajes de la función 
narrativa y de la función crítica del contenido y la forma de contar, 
lo cual conlleva a que, en la misma escritura cervantina, se abran las 
preguntas ¿qué contar y qué omitir? y ¿cómo se cuenta un relato? Por 
su parte, María José Rodilla en: “Los plantos paródicos de Sancho” 
estudia el conocimiento cervantino sobre los cantos fúnebres y la 
tópica retórica del discurso elegíaco en que se alaban las virtudes y ca-
lidades del difunto: su vertiente seria en la lírica culta y en la literatura 
caballeresca y su vertiente jocosa en las parodias. Este conocimiento 
de la literatura lamentaria es utilizado por Cervantes en los plantos de 
Sancho para distorsionarla, parodiarla o banalizarla. Rodilla analiza, 
en ambas partes de la novela, los tres plantos de Sancho por su señor, 
dos pretendidos (en clave jocosa y el último jocoserio ante la verdade-
ra muerte), así como los tres plantos ante la pérdida de su rucio (por 
su robo, por dejarlo a la orilla del Ebro y por la suerte que le depara el 
haber caído con él a la sima). Raquel Barragán Aroche, en “Turpitudo 
et deformitas: algunas notas sobre la construcción del arte de la burla 



Introducción  

en la Segunda parte del Quijote y su correspondencia con las teorías 
clásicas y renacentistas sobre la risa”, estudia la coincidencia entre la 
obra de Cervantes y las preceptivas sobre la risa y las reflexiones sobre 
qué era y qué la causaba. Barragán encuentra en la Segunda parte la 
perfección técnica de los mecanismos de ingenio que había explorado 
en la Primera y cómo la risa estructura la obra gracias a las paradojas 
que con ella construye. Finalmente, Grissel Gómez Estrada estudia los 
niveles de realidad y su interpretación en: “Niveles de experiencia en 
el Quijote”, donde, a partir de la manera de entender la experiencia, 
analiza los episodios en los cuales la realidad se funde con la ficción. 
Presentamos al final toda la bibliografía citada por los autores con el 
fin de ofrecer un panorama bibliográfico amplio y actual.

Este es el tercer volumen de nuestra serie cervantina: Las Novelas 
ejemplares: texto y contexto (1613-2013), El Colegio de México, 2015 
y El Viaje del Parnaso: texto y contexto (1614-2014), El Colegio de 
México, 2017.

Contar, callar, ilustrar, atentar, dialogar, vestir, combatir, evocar, 
retratar, preguntar, llorar, reír, experimentar, a todo esto nos ha lleva-
do recordar la Segunda parte del Quijote. 

Puestos en camino al Septentrión, junio de 2017.
Aurelio González

Nieves Rodríguez Valle







COSAS QUE CALLA CERVANTES  
QUIJOTE, I, 46521

Margit Frenk
Universidad Nacional Autónoma de México

Conviven en el arte de Cervantes dos facetas opuestas: por un lado, 
el gusto por las descripciones muy detalladas, por otro, una tendencia 
a callar ciertas cosas. Como se dice de Cide Hamete, al comienzo del 
capítulo 40 de la Segunda parte del Quijote, a Cervantes le gusta no 
“dejar cosa, por menuda que fuese, que no la sacase a luz distintamen-
te”; igual que Benengeli, Cervantes, a través de su narrador, “pinta 
los pensamientos, descubre las imaginaciones” y “los átomos del más 
curioso deseo manifiesta” (Quijote, II, 40).2 Esto salta a la vista en 
todo momento. En cambio, los silencios suelen pasar inadvertidos 
por los lectores, que, atrapados por la fascinante narración, siguen 
adelante, sin volver la cabeza.

En ocasiones, una lectura cuidadosa revela leves indicios de algo 
que el autor, a la vez, se empeñó en ocultar. Un buen ejemplo es el 
nombre original de don Quijote: tres señales aisladas muestran que 
su creador le puso en su imaginación el apellido de Quijana, pero 
lo escondió cuidadosamente. Las más veces, sin embargo, no hay ni 
siquiera esos indicios, y de ello tenemos un ejemplo precioso justa-
mente en relación con ese nombre y con ese ocultamiento. Porque 
no sólo Pedro Alonso, “labrador de su mesmo lugar y vecino suyo” 

1  Este trabajo es parte de otro, más extenso, que apareció en Acta Poetica, 2 (2015) 
y, con algunos cambios, en mi libro Don Quijote ¿muere cuerdo? y otros ensayos, Fondo de 
Cultura Económica, México, 2015.

2  Miguel de Cervantes, Don Quijote de la Mancha, ed. de Francisco Rico, Instituto 
Cervantes-Crítica, Barcelona, 1998.



  Margit Frenk

(Quijote, I, 5), conocía a su “compatrioto” como “señor Quijana”, sino 
también Sancho Panza, el cura y el barbero (aparte, claro, del ama y 
la sobrina). Pero ninguno de ellos menciona el nombre una sola vez 
a lo largo de la obra, y durante bastante tiempo ninguno de ellos lo 
llama tampoco por su nuevo nombre. Sólo oímos “don Quijote” en 
boca del propio personaje y, sobre todo, en voz del narrador, que lo 
ha hecho suyo a partir del segundo capítulo. Sancho Panza se dirige 
por primera vez a su amo con ese nombre al comienzo del capítulo 10, 
tras la victoria sobre el vizcaíno.3 En cuanto al cura, que antes había 
hablado de “mi buen amigo” (Quijote, I, 5), apenas lo menciona como 
“don Quijote” en el capítulo XXVI, en que él y el barbero reaparecen 
en el texto después de mucho.4

Hay ocultaciones aún más notables. Me referiré a tres de ellas, si-
tuadas en los últimos capítulos del Quijote de 1605. Veremos la enor-
me habilidad de Cervantes para omitir información que, por razones 
de estrategia artística, no quiere revelar y cómo logra que saltemos 
por encima de esos huecos sin siquiera percatarnos de su existencia. 
Porque eso los diferencia de los huecos que aparecen habitualmente 
en las novelas: el lector no salta por encima de ellos, sino que los va 
llenando con su imaginación.

En ocasiones, Cervantes nos proporciona información incom-
pleta, ocultando un elemento que puede ser crucial. Tal es el caso de 
la jaula en que llevan a don Quijote a su aldea en el último capítulo 
de la Primera parte.

3  “Sea vuestra merced servido, señor don Quijote mío, de darme el gobierno de 
alguna ínsula…” (Quijote, I, 10). Cervantes ha preparado cuidadosamente este momento, 
pues hace que el narrador, hablando de Sancho, use dos veces ese apelativo: “la batalla 
que su señor don Quijote había ganado” (Quijote, I, 8), y en un pasaje que está justo 
antes de que lo use Sancho.

4  “…y aquél es el caballo de nuestro don Quijote”, le dice al barbero —como si 
siempre lo hubieran llamado así—, cuando descubren a Sancho, montado en Rocinan-
te (Quijote, I, 26). Es curioso que en los dos casos el nombre aparezca con una marca 
afectuosa: “señor don Quijote mío” y “nuestro don Quijote”.



COSAS QUE CALLA CERVANTES  

. L “”   

Pregúntese a cualquier buen lector del Quijote: ¿cómo regresa don 
Quijote a su casa al final de la Primera parte? Muy probablemente 
dirá que encerrado en una jaula —cruel y humillante espectáculo—, 
añadiendo quizá que sobre un carro de bueyes. Y sus buenas razones 
tiene para ello. Pero no hay tal; al menos, no ocurre así en el texto de 
Cervantes. Veamos.

El capítulo 46 nos ha relatado cómo, para llevar a don Quijote a 
su aldea sin que se les escape, los de la venta, instigados por el cura, 
hacen “una como jaula, de palos enrejados, capaz que pudiese en ella 
caber holgadamente don Quijote” y, estando él dormido, “le ataron 
muy bien las manos y los pies, de modo que cuando despertó con so-
bresalto no pudo menearse”, y “trayendo allí la jaula, le encerraron 
dentro, y le clavaron los maderos tan fuertemente, que no se pudieran 
romper” (Quijote, I, 46). Rodeado de figuras disfrazadas, que él cree 
fantasmas, don Quijote se convence de que va encantado.

Unas palabras suyas nos muestran cómo va en su “cárcel”, pues, 
citando a Petrarca, habla del “duro campo de batalla [el] lecho en 
que me acuestan” (Quijote, II, 46). Cuando en el capítulo siguiente se 
inicia la caminata, la voz del narrador nos dice que “don Quijote iba 
sentado en la jaula, las manos atadas, tendidos los pies y arrimado a las 
verjas” (Quijote, II, 47). El hecho de que aparezca primero acostado 
puede explicarse porque así tendrá que estar cuando al fin entren en 
el pueblo, y eso mismo permite entender por qué la jaula tiene que 
ser suficientemente “holgada”; todo está previsto, todo, trabajado por 
el artífice que fue Cervantes.

La jaula se menciona repetidas veces en los capítulos subsiguien-
tes. Cuando, en el 49, don Quijote logra salir de ella —“debajo de 
su buena fe y palabra le desenjaularon, de que él se alegró infinito” 
(Quijote, I, 49)— y está en compañía del resto de la comitiva, llega 
un momento en que el canónigo le dice que los libros de caballerías 
“le han traído a términos que sea forzoso encerrarle en una jaula y 



  Margit Frenk

traerle sobre un carro de bueyes, como quien trae o lleva algún león 
o algún tigre de lugar en lugar” (Quijote, I, 49). Por su parte, don 
Quijote, en una larguísima respuesta, dirá: “y aunque ha tan poco que 
me vi encerrado en una jaula como loco…” (Quijote, I, 50). Ésta es 
la última vez que se menciona la jaula en toda la Primera parte del 
Quijote. ¿Qué ocurre después?

Tras el tremendo golpe que le ha asestado uno de los discipli-
nantes, don Quijote cae como muerto; ya vuelto en sí, lo oímos 
decir: “Ayúdame, Sancho amigo, a ponerme sobre el carro encantado” 
(Quijote, I, 52). No menciona la aborrecida jaula. Luego leemos que 
“pusieron a don Quijote en el carro, como antes venía”, palabras 
que nos pueden llevar a pensar que nuevamente lo enjaularon; pero la 
palabra jaula no está en el texto. Lo que sigue es que “el boyero unció 
sus bueyes” y, más piadoso que quienes lo habían acostado en un duro 
lecho, “acomodó a don Quijote sobre un haz de heno” (Quijote, I, 52).

Viene inmediatamente después la entrada en la aldea: “entraron 
en la mitad del día, que acertó a ser domingo, y la gente estaba toda en 
la plaza, por mitad de la cual atravesó el carro de don Quijote”.5 
“Acudieron todos a ver lo que en el carro venía y, cuando conocieron 
a su compatrioto, quedaron maravillados” (Quijote, I, 52). Si hubiera 
querido, Cervantes habría escrito: “Acudieron todos a ver lo que en 
la jaula venía y, cuando conocieron a su compatrioto, quedaron ma-
ravillados”. (Más adelante veremos qué otra cosa pudo dejarlos tan 
sorprendidos). Un muchacho, entonces, “acudió corriendo a dar las 
nuevas a su ama y a su sobrina de que su tío y su señor venía flaco y 
amarillo y tendido sobre un montón de heno y sobre un carro de bueyes” 
(Quijote, I, 52): todos los detalles, menos la jaula, que es lo que tiene 
que haber impresionado más a la gente.

5  Un lector atento no puede dejar de contrastar esta escena con la del primer regreso 
de don Quijote a su pueblo, en el capítulo 5: el compasivo labrador Pedro Alonso, que 
lleva al pobre hidalgo como costal sobre su burro, espera a que anochezca antes de entrar, 
para que la gente no vea tan triste espectáculo.



COSAS QUE CALLA CERVANTES  

Porque la jaula nunca ha desaparecido: en ningún momento se 
nos ha dicho, por ejemplo, que el cura ha ordenado quitarla, ni si-
quiera cuando don Quijote va malherido y no puede escaparse ya. Por 
lo tanto, la jaula está ahí, sobre el carro de bueyes y con don Quijote 
dentro. Ésa fue la intención de Cervantes. ¿Cómo lo sabemos? En el 
capítulo 7 de la Segunda parte, oímos al ama de don Quijote decirle 
a Sansón Carrasco: “La vez primera nos le volvieron atravesado sobre 
un jumento, molido a palos. La segunda vino en un carro de bueyes, 
metido y encerrado en una jaula” (Quijote, II, 7). El ama no presenció 
personalmente el espectáculo, pero se ha enterado de todo por los veci-
nos y por el propio cura, que les contó a ama y sobrina de don Quijote 
“lo que había sido menester para traelle a su casa” (Quijote, I, 52).

Cervantes se las ha ingeniado para hacer desaparecer la jaula del 
texto del capítulo final de la Primera parte, acaso para ahorrarnos a los 
lectores la pena de ver a don Quijote humillado ante su gente. Con 
esmero artesanal, ha realizado uno de sus maravillosos malabarismos. 
Después de que don Quijote pide a Sancho que le ayude a ponerlo 
“sobre el carro encantado”, y como si hubiera captado la omisión de 
la palabra jaula, el narrador, compasivo, evitará por su parte mencio-
narla de ahí en adelante.

Si el apellido Quijana aparece al principio de la obra (capítulos 
1 y 5) y apenas reaparece al final de ella (II, 74), la famosa jaula de 
don Quijote, en cambio, está muy presente en los capítulos 46 a 50, 
y luego el texto nos la oculta mañosamente, para hacerla reaparecer 
sólo en la Segunda parte.

. Q    Q   

Esta vez la pregunta no puede tener respuesta: no hay absolutamente 
ningún indicio en el texto, ni la menor insinuación. Cervantes, tan 
amigo de describir las prendas que traen puestas los personajes, aquí se 
ha decidido por un total mutismo. Si una impertinente curiosidad nos 



  Margit Frenk

lleva a tratar de escudriñar el asunto, ¿qué es lo que se encuentra? Que, 
como hemos visto, agarraron a don Quijote dormido, le ataron pies y 
manos y lo acostaron en una jaula. Y bien sabemos lo que traía puesto 
él en la venta cuando dormía. En el episodio de los cueros de vino, 
don Quijote, sonámbulo, es visto por todos los de la venta (Quijote, 
I, 35) “en el más estraño traje del mundo”: “Estaba en camisa, la cual 
no era tan cumplida que por delante le acabase de cubrir los muslos y 
por detrás tenía seis dedos menos” (recordemos que en Sierra Morena 
don Quijote se ha fabricado un rosario con una tira arrancada de su ca-
misa). Además, vieron que “las piernas eran muy largas y flacas, llenas 
de vello y nonada limpias”. Dorotea, “que vio cuán corta y sotilmente 
estaba vestido, no quiso entrar” (Quijote, I, 35). Don Quijote estaría 
con esa misma camisa tan precaria cuando fue enjaulado y, dado que 
no se nos indica lo contrario, así debe de haber permanecido.

En el capítulo 37 don Quijote decide salir de su inundado cama-
ranchón en la venta y le dice a Sancho: “dame de vestir”, y “diole de 
vestir Sancho” (Quijote, I, 37). Antes, al final de su estancia en Sierra 
Morena, en el capítulo 29, ha contado el narrador que Sancho dice 
haber encontrado a su amo “desnudo en camisa”, además de “flaco, 
amarillo y muerto de hambre” (Quijote, I, 29) y, más adelante, los 
que van al rescate de don Quijote lo hallan “ya vestido, aunque no 
armado” (Quijote, I, 29).

Son dos antecedentes de lo que hubiera podido ocurrir, y no 
ocurre, después, cuando el pobre caballero va en la jaula. Cabría 
esperar, en efecto, que en cuanto le permiten a don Quijote salir de 
la jaula, pidiera su ropa —¿dónde ha quedado, por cierto?— a San-
cho y que él se la diera. Pero nada. Tenemos que deducir, entonces, 
que don Quijote sigue todo el tiempo “desnudo en camisa”, lo cual 
nos lleva a leer de otra manera los últimos capítulos de la Primera 
parte. Y no podemos sino preguntarnos por qué no se menciona en 
ningún momento la semi-desnudez del héroe. ¿Será acaso para evitar 
contaminar con un trazo grotesco lo que para don Quijote ha sido y 
es una gran desgracia? 



COSAS QUE CALLA CERVANTES  

Cuando el canónigo y su gente se topan con la comitiva y ven a 
don Quijote “enjaulado y aprisionado” (Quijote, I, 47), se tienen que 
haber sorprendido y “admirado” también de verlo con tan poca ropa 
encima. Quizá no fue sólo la presencia de cuadrilleros lo que hizo 
pensar al canónigo que el enjaulado “debía de ser algún facinoroso 
salteador o otro delincuente” (Quijote, I, 47).

Después don Quijote sale de la jaula, comparte el almuerzo 
con los demás y escucha al cabrero, todo ello, al parecer, puesta sólo 
aquella camisa venida a menos y con aquellas largas piernas velludas y 
nonada limpias a la vista. El cabrero cuenta la historia de Leandra, que 
todos escuchan con gran placer, y don Quijote se ofrece a recuperar 
a su amada. Entonces, “miróle el cabrero y, como vio a don Quijote 
de tan mal pelaje y catadura, admiróse…” (Quijote, I, 52).

No habíamos oído tales palabras, ni las volveremos a oír. En 
casi todos los encuentros de don Quijote quienes lo ven se quedan 
perplejos ante “su figura”, “su estraña figura”, “su talle”, o, a lo sumo, 
el “mal talle” que ven las mozas de partido en el segundo capítulo. 
La expresión “de tan mal pelaje y catadura” se refiere seguramente 
al aspecto físico de don Quijote en general; pero la palabra pelaje, 
tenía también, según el Diccionario de Autoridades, una acepción 
más específica y no poco importante aquí: “…disposición y calidad 
de alguna cosa, especialmente del vestido”. Ésta sería, pues, la primera 
alusión velada a la semi-desnudez del caballero.

Prosigue el narrador: el cabrero “admiróse y preguntó al barbero, 
que cerca de sí tenía”:

—Señor, ¿quién es este hombre que tal talle tiene y de tal manera habla?

—¿Quién ha de ser —respondió el barbero— sino el famoso don 

Quijote de la Mancha, desfacedor de agravios, enderezador de tuertos, 

el amparo de las doncellas, el asombro de los gigantes y el vencedor de 

las batallas?

—Eso me semeja —respondió el cabrero— a lo que se lee en los li-

bros de caballeros andantes, que hacían todo eso que de este hombre 



  Margit Frenk

vuestra merced dice, que para mí tengo o que vuestra merced se burla 

o que este gentilhombre debe de tener vacíos los aposentos de la cabeza 

(Quijote, I, 52).

Don Quijote monta en cólera, toma un pan “y dio con él al 
cabrero en todo el rostro, con tanta furia, que le remachó las nari-
ces” (Quijote, I, 52). El cabrero, que no sabe de burlas, responde, y 
comienza una pelea cuerpo a cuerpo, en que intervienen todos, y el 
barbero hace “de suerte que el cabrero cogió debajo de sí a don Qui-
jote, sobre el cual llovió tanto número de mojicones, que del rostro 
del pobre caballero llovía tanta sangre como del suyo” (Quijote, I, 
52). Don Quijote ya no es el que era. Ahora es sólo un pobre loco 
mal vestido que pelea como villano con otro villano, a puñetazos, 
revolcándose con él en la tierra, todo ensangrentado.

Siempre me había sorprendido la reacción de todos los circuns-
tantes (salvo Sancho); su gran “regocijo y fiesta”. Se nos dice que 
“reventaban de risa el canónigo y el cura, saltaban los cuadrilleros de 
gozo, zuzaban los unos y los otros, como hacen a los perros cuando 
en pendencia están trabados” (Quijote, I, 52). Como perros. Ahora 
creo entender por qué tanto regocijo: don Quijote estaría, además de 
todo, prácticamente desnudo.

Cuando interrumpe la pelea para enfrentarse a los disciplinantes, 
todo desnudo y ensangrentado, montado y apretando “los muslos a 
Rocinante, porque espuelas no las tenía” (Quijote, I, 52), el espectáculo 
debe de haber sido igualmente jocoso. Así podría explicarse una fra-
secita, al parecer, enigmática, que suelta el narrador cuando uno de 
los clérigos que van cantando la letanía, “viendo la estraña catadura 
de don Quijote, la flaqueza de Rocinante y otras circunstancias de risa 
que notó y descubrió en don Quijote…” (Quijote, I, 52). Ésta sería la 
segunda alusión velada a la semi-desnudez de nuestro pobre caballero.

Y hay más: a las palabras que les dirige don Quijote los discipli-
nantes responden con risas: “En estas razones cayeron todos los que las 
oyeron que don Quijote debía de ser algún hombre loco, y tomáronse 



COSAS QUE CALLA CERVANTES  

a reír muy de gana” (Quijote, I, 52). Nada semejante había ocurrido 
antes. Aun los que, al oírlo hablar, se daban cuenta de su locura, como 
los mercaderes toledanos y Vivaldo, no se reían de él. Y es que su apa-
riencia misma y el hecho de que viniera armado y con su lanza y su 
adarga o rodela infundiría cierto respeto. En la venta habrá momentos 
en que la gente se ría de él y de sus locuras: “No menos causaban risa 
las necedades que decía el barbero que los disparates de don Quijote” 
(Quijote, I, 44); pero nadie se ríe en su cara. Ahora, casi al final de la 
Primera parte, don Quijote aparece totalmente disminuido: desarma-
do, desvestido, sin espuelas, sin su lanza. Ya sólo trae una adarga y la 
espada que le ha pedido a Sancho para enfrentarse a los disciplinantes.

¿Qué se hicieron, por cierto, la armadura y las armas de don Qui-
jote? Lo único que sabemos es que, ya enjaulado él, y a punto de que 
la comitiva saliera de la venta, “colgó Cardenio del arzón de la silla 
de Rocinante, del un cabo, la adarga y, del otro, la bacía” (Quijote, 
I, 47). Nada se nos dice —nuevo silencio— de la armadura ni de la 
lanza.6 Por lo demás, todavía aquí le quedan las palabras, pero éstas, 
unidas a su lamentable presencia, sólo causan la hilaridad de sus ad-
versarios, hilaridad que despierta la furia de don Quijote y provoca en 
un instante el desenlace. Las últimas palabras que, dirigidas a Sancho, 
le oímos decir a don Quijote son: “…será gran prudencia dejar pasar 
el mal influjo de las estrellas que agora corre” (Quijote, I, 52).

Don Quijote regresa, pues, a su aldea por segunda vez, ante la 
mirada atónita de la gente, flaco y amarillo, tirado sobre un haz de 
heno encima de un carro de bueyes, pero, además, sin que se nos diga, 
dentro de una jaula y apenas cubierto por la “sutil” prenda de vestir 
que usaba para dormir. 

6  Cuando, en la Segunda parte, don Quijote sale por tercera vez no se nos dice 
que vaya armado y con su lanza; únicamente sabemos que se empeña en conseguir una 
celada de encaje, y que Sansón Carrasco se la ofrece (Quijote, II, 7). Más adelante, como 
quien no quiere la cosa, don Quijote aparecerá nuevamente armado y con lanza. Ha 
desaparecido de la escena la famosa bacía, que, recordemos, Cardenio había colgado de 
un arzón de la silla de Rocinante al partirse el carro de los bueyes.







LA MEMORIA DE LA IMAGEN:  
UNA LECTURA ICONOGRÁFICA  
DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO

Karla Xiomara Luna Mariscal
El Colegio de México

En su estudio sobre los modelos iconográficos del Quijote, José Manuel 
Lucía Megías insistía en el hecho de que el Quijote no podía seguir 
siendo estudiado al margen de su difusión, ya que, como texto, lo es 
no “sólo por el entramado lingüístico y literario que le da sentido”, 
sino también “por los modos de difusión que ha ido adoptando en 
su transmisión”,1 pues son los distintos ámbitos de recepción los que 
le dan la vida o le condenan a muerte, independientemente de los 
iniciales que le dieron su primer sentido.2

Las ilustraciones del Quijote constituyen, desde esta perspectiva, 
un medio privilegiado de acercamiento a lo que Lucía Megías llamó 
la “lectura coetánea” del texto.3 Leer el Quijote desde sus ilustraciones 
permite una mejor comprensión de la evolución de la lectura de la 
obra. De ahí el valor relevante de la imagen como memoria de una 

1  José Manuel Lucía Megías, “Modelos iconográficos del Quijote: siglos -. 
Una primera aproximación a una herramienta de trabajo”, en Trabajos de la VIII Reunión 
de la Asociación Española de Bibliografía, Asociación Española de Bibliografía-Biblioteca 
Nacional, Madrid, 2004, p. 103.

2  Ibid., p. 104.
3  Véase “Entre la crítica del texto y la lectura coetánea: las dos caras de la cultura 

del manuscrito en la Edad Media”, La Corónica, 27:2 (1999), pp. 189-218; y “La crítica 
textual ante el siglo : la primacía del texto”, en Lillian von der Walde Moheno (ed.), 
Propuestas teórico metodológicas para el estudio de la literatura hispánica medieval, Univer-
sidad Autónoma Metropolitana Iztapalapa-Plaza y Valdés, México, 2002, pp. 417-490.



  Karla Xiomara Luna Mariscal

lectura y de una recepción, como “espejo” y “proyector”,4 pues va a 
moldear la visión que los lectores tienen del Quijote. Al reproducir “la 
realidad de quien lo lee antes que la realidad que se va construyendo 
con letras de molde”, la imagen “va creando un modelo, un imagina-
rio, una forma de comprender visualmente lo que se está leyendo”.5 

Desde estos presupuestos parte el presente trabajo, en el que me 
acerco a los modos en que ha sido recibido en diferentes momentos y 
geografías el episodio de Clavileño en sus primeros siglos de difusión 
a partir de una lectura iconográfica del mismo, centrada en algunos 
de los grabados que han ilustrado las ediciones del Quijote desde el 
primer tercio del siglo .6 Me sirvo para ello de dos imprescindibles 
herramientas de trabajo: 1) el proyecto Banco de imágenes del Quijote,7 
dirigido por José Manuel Lucía Megías y financiado por el Institu-
to de Investigación Miguel de Cervantes de la Universidad de Alcalá, 
dirigido por Carlos Alvar; y 2) el concepto teórico y metodológico 
de los “modelos iconográficos”.8 Concepto que permite abarcar el 
abundante material de estudio, pues desde 1618, año en que apareció 
el primer grabado específico representando a don Quijote y Sancho 
Panza (en el frontispicio de la traducción francesa de la Segunda 
parte de la obra, il. 1) y desde la primera edición con un programa 
iconográfico (Dordrecht, 1657, il. 2), las ilustraciones del Quijote se 

4  José Manuel Lucía Megías, Leer el Quijote en imágenes. Hacia una teoría de los 
modelos iconográficos, Calambur, Madrid, 2006, p. 15.

5  Idem.
6  Ya en 1895, J. L. Pellicer advertía que “la historia de la ilustración del Quijote 

bien puede decirse que es la del grabado, como concepto y como procedimiento, desde 
el primer tercio del siglo  hasta nuestros días”, “La iconografía cervantina”, número 
especial de La Ilustración Artística, 1895, p. 26 (cit. por Lucía Megías, Leer el Quijote 
en imágenes, op. cit., p. 15). 

7  En línea: http://www.qbi2005.com/Default.aspx de donde proceden todas las 
imágenes aquí analizadas, así como los datos relativos a sus dimensiones, dibujante, 
grabador, etc. que las acompañan.

8  Elaborado por José Manuel Lucía Megías, “Modelos iconográficos del Quijote”, 
art. cit., y capítulo 3 de Leer el Quijote en imágenes, op. cit., pp. 65-96.



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

Ilustración 1

Edición: 1618, Paris, Seconde partie de l’Historie del’ingenieux  
et redoutable Chevalier don Quichot de la Manche  

(veuve de Jacques du Clou y Denis Moreau)
Episodio: Frontispicio

Título: Salida de don Quijote y Sancho en busca de aventuras
Ubicación: I, 7

Volumen: I    Posición: Portada
Tipo de imagen: Viñeta

Dimensiones: 62 × 82 mm.
Dibujante: Leonard Gaultier (1561-ca. 1635)
Grabador: Leonard Gaultier (1561-ca. 1635) 

Observaciones: Primera imagen específica impresa  
en una edición del Quijote



  Karla Xiomara Luna Mariscal

Ilustración 2

Edición: 1657, Dordrecht, Den verstandigen vroomen ridder  
Don Quichot de la Mancha

Episodio: Frontispicio
Título: Don Quijote, Sancho y otros personajes del Quijote

Notas textuales: Dentro del grabado: “DULCINEA/ AMADIS/  
ROELANT/ SANCHO panca/ Don. QUICHOT. de la MANCHA”

Ubicación: I, delante de la portada
Posición: I, delante de la portada

Dimensiones: 115 × 66 mm.
Dibujante y Grabador: Jacob Savery (1617-1666)



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

han multiplicado hasta formar un considerable corpus de estudio (el 
Banco de imágenes del Quijote recoge hasta el momento más de 17603 
ilustraciones de 550 ediciones diferentes).

Lucía Megías estableció una distinción fundamental en la evolu-
ción de los modelos iconográficos del Quijote: si a partir de la segun-
da mitad del siglo  cada nueva edición ilustrada de la obra parece 
responder a una nueva lectura y a una nueva interpretación, con las 
ediciones de los siglos anteriores no ocurre lo mismo, pues en su 
gran mayoría no pretenden ofrecer una “lectura personal”, sino una 
interpretación general, de acuerdo con una serie de condicionantes, 
entre los cuales destacan las estrategias editoriales: 

en una determinada imagen impresa puede estar prevaleciendo la lectura 

de un pintor, de un dibujante, pero lo normal en estos primeros siglos es 

que el protagonismo se decante por las estrategias editoriales: la identi-

ficación de una imagen con un preciso ámbito de recepción explica, en 

parte, el éxito y la pervivencia de determinados modelos iconográficos.9 

Es así que el concepto teórico y metodológico del “modelo ico-
nográfico” elaborado por Lucía Megías se convierte en una guía 
indispensable en la exploración de la selva iconográfica del Quijote, 
pues nos permite asimilar las múltiples ilustraciones en unas pre-
cisas propuestas iconográficas, así como las líneas de relación y de 
dependencia entre las diferentes ediciones ilustradas. Para ello es 
indispensable, como precisa el investigador, no entender la relación 
entre texto e imagen como “la traducción en imágenes de un frag-
mento determinado”, ni como “la dependencia del elemento visual 
al textual”,10 pues la imagen ofrece una lectura e interpretación de lo 
que se está narrando y de cómo se está recibiendo en cada momento 
histórico, de ahí su poder sugestivo: 

9  Lucía Megías, art. cit., pp. 111-112.
10  Ibid., pp. 109-110.



  Karla Xiomara Luna Mariscal

La capacidad de sugestión del texto se supedita a la capacidad de in-

terpretación que un momento determinado se quiere ofrecer, se quiere 

imponer. Los dibujantes y grabadores, más allá de intentar reflejar en sus 

detalles el texto, se empeñan en ofrecer una imagen llena de significados, 

plena de contenidos; frente a la anécdota, lo sustancial.11 

Y establecía tres perspectivas de análisis desde las que se podía 
realizar el estudio de los grabados: la imagen como elemento que, 
desde su particular lenguaje, bien, destaca; bien, complementa; bien 
interpreta,12 que son las que tendremos en cuenta en este trabajo. 

En su estudio sobre el proceso de iconización del Quijote, Edward 
C. Riley subrayaba el fuerte carácter visual de la novela cervantina, y 
cómo cuestiones fundamentales de la percepción visual se urden en 
la estructura y la construcción del libro.13 La crítica ha señalado con 
frecuencia la abundante presencia del arte visual como uno de los 
factores de referencia del universo cultural cervantino.14 De hecho, la 

11  Ibid., p. 110. 
12  Ibid., p. 109.
13  “Don Quixote is a novel conceived in strongly visual terms, and fundamental 

questions of visual perception are built into the structure and fabric of the book”, Edward 
C. Riley, “Don Quixote: from text to icon”, Cervantes: Bulletin of the Cervantes Society of 
America, 8 (1988), p. 11. 

14  “El arte visual constituye ciertamente uno de los factores de referencia del uni-
verso cultural cervantino que probablemente no se limitaba a la sola pintura o escultura, 
sino que se extendía al conjunto de las imágenes que circulaban entonces, tales como 
grabados, emblemas, blasones, etc. Por eso estamos convencidos de que en la obra del 
escritor de Alcalá existen modelos narrativos de tipo simbólico basados en la creación 
de efectos icónicos, aunque a través del uso del código verbal”, María Caterina Ruta, 
“Aspectos iconológicos del Quijote”, Nueva Revista de Filología Hispánica, 38:2 (1990), p. 
877. Relación, por otra parte, muy frecuente en la época; la bibliografía es muy amplia, 
citaré sólo a Francisco Calvo Serraller, “El pincel y la palabra: Una hermandad singular 
en el barroco español”, en El Siglo de Oro de la pintura española, Mondadori, Madrid, 
1991, pp. 187-203; Aurora Egido, “La página y el lienzo: sobre las relaciones entre poesía 
y pintura”, Fronteras de la poesía en el Barroco, Crítica, Barcelona, 1990, pp. 164-197; 
“Arte y literatura: Lugares e imágenes de la memoria en el Siglo de Oro”, El Siglo de Oro 
de la pintura española, Mondadori, Madrid, 1991, pp. 273-295; Margarita Levisi, “La 



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

primera descripción de una pintura alusiva al Quijote se encuentra en 
el propio libro;15 en el capítulo noveno de la Primera parte, Cervantes, 
con su distintiva ironía, nos hace saber que el manuscrito original de 
la novela, escrito en árabe y encontrado por el autor entre papeles 
sueltos en el Alcaná de Toledo dentro de un cartapacio, incluía algu-
nas ilustraciones. Se trata de la batalla entre don Quijote y el vizcaíno:

Estaba en el primero cartapacio pintada muy al natural la batalla de 

don Quijote con el vizcaíno, puestos en la mesma postura que la historia 

cuenta, levantadas las espadas, el uno cubierto de su rodela, el otro de 

la almohada, y la mula del vizcaíno tan al vivo, que estaba mostrando 

ser de alquiler a tiro de ballesta. Tenía a los pies escrito el vizcaíno un 

título que decía, “Don Sancho de Azpeitia”, que, sin duda, debía de ser 

su nombre, y a los pies de Rocinante estaba otro que decía “Don Quijote”. 

Estaba Rocinante maravillosamente pintado, tan largo y tendido, tan 

atenuado y flaco, con tanto espinazo, tan hético confirmado, que mos-

traba bien al descubierto con cuánta advertencia y propiedad se le había 

puesto el nombre de “Rocinante”. Junto a él estaba Sancho Panza, que 

tenía del cabestro a su asno, a los pies del cual estaba otro rétulo que decía 

“Sancho Zancas”, y debía de ser que tenía, a lo que mostraba la pintura, 

la barriga grande, el talle corto y las zancas largas, y por esto se le debió 

pintura en la narrativa de Cervantes”, Boletín de la Biblioteca Menéndez Pelayo, 48 (1972), 
pp. 293-325; Ricardo del Arco Garay, “Las artes y los artistas en la obra cervantina”, 
Revista de Ideas Estéticas, 8 (1950), pp. 365-388; Diana Chaffe, “Pictures and portraits 
in literature: Cervantes as the painter of Don Quijote”, Anales Cervantinos, 19 (1981), 
pp. 49-57; Helena Percas de Ponseti, “Ideologías. El lenguaje como pintura”, Cervantes 
y su concepto del arte. Estudio crítico de algunos aspectos y espisodios del “Quijote”, Gredos, 
Madrid, 1975, t. II, pp. 305-406; María Alejandra Zanetta, “Las Meninas y El Quijote o 
los planos de la representación”, Anales Cervantinos, 29 (1991), pp. 179-190; y Helmut 
Hatzfeld, “Barroco literario y Barroco artístico comparados: Cervantes y Velázquez”, 
Estudios sobre el Barroco, Gredos, Madrid, 1972, pp. 406-435.

15  Como ya señalara Manuel Criado de Val en “Las figuras y la iconografía del 
Quijote”, en Actas del I Coloquio Internacional de Guanajuato, Universidad de Guana-
juato, México, 1988, p. 54. 



  Karla Xiomara Luna Mariscal

de poner nombre de “Panza” y de “Zancas”, que con estos dos sobre-

nombres le llama algunas veces la historia. Otras algunas menudencias 

había que advertir, pero todas son de poca importancia y que no hacen al 

caso a la verdadera relación de la historia, que ninguna es mala como sea 

verdadera (Quijote, I, 9).16

Significativamente, la descripción más generosa es la de Rocinan-
te, pues de don Quijote y el Vizcaíno sólo se refieren los rótulos que 
los identifican.17 En este sentido, el papel distintivo de Rocinante va a 
ser prioritario, aspecto en el que insistirá Riley: en el proceso que va de 
la configuración textual a la configuración visual de los personajes, 
el caballo (Rocinante) va a tener desde un principio un rol principal, 
clave en este proceso de reconocimiento, de elaboración icónica, y 
esto se reconoce en el propio libro: “in the discussion of Part one 
which occurs early in Part Two the Bachelor Carrasco comments: ‘que 
apenas han visto algún rocín flaco, cuando dicen: ‘Allí va Rocinan-
te’’”.18 En efecto, en la Segunda parte, apunta Manuel Criado de Val, 
cuando los personajes se ven reflejados en el espejo de la popularidad, 
“también será Rocinante el protagonista preferido de una historia que 
ha conseguido rapidísima divulgación”.19 

La primera descripción de Rocinante es, pues, como ya subrayara 
Álvaro Fernández Suárez, el retrato de un retrato, y, a diferencia de la 

16  Miguel de Cervantes, Don Quijote de la Mancha, ed. de Francisco Rico, Punto 
de Lectura, Madrid, 2014, p. 87. Las cursivas son mías.

17  Más espacio se da a la descripción de la mula del vizcaíno. Interesante también 
es la descripción a partir de la imagen de Sancho Panza: “La figura de Sancho no es, en 
este primer retrato, la definitiva. Es probable que Cervantes haya vacilado, como tantas 
veces, antes de llegar a la solución. El Sancho Zancas, ‘de barriga grande, talle corto y 
zancas largas’, dejará paso al Sancho Panza, cuya gordura y pequeñez tenía admirados a 
los vecinos de la Ínsula Barataria”, Manuel Criado de Val, art. cit., p. 55. 

18  E. C. Riley, art. cit., p. 107.
19  Manuel Criado de Val, art. cit., p. 55.



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

pintura hecha por el autor de otros personajes de la novela, ninguna 
otra descripción del libro contradirá esta primera figura.20 

Y como rocín flaco aparece en la primera ilustración específica 
de los personajes quijotescos (il. 3), elaborada por Andreas Bretsch-
neider en 1614, Leipzig, y que corresponde al grabado de un desfile 
celebrado en 1613 en Dassau (Alemania) con motivo del bautizo del 
heredero de la casa de Sajonia.21 El grabado forma parte de un cortejo 
de siete figuras quijotescas (il. 4),22 algunas de las cuales (en especial 
la que corresponde a Rocinante y a don Quijote, il. 3) inspirarán las 
estampas que ilustran la traducción alemana de 23 capítulos que 
lleva a cabo Joachim Cäsar y que se publica en Frankfurt en 1648, 
con reedición de 1669 (il. 5). Se trata, como señaló Lucía Megías, de   

20  “Rocinante y el rucio, o el mito de la ancha fraternidad”, Los mitos del “Quijote”, 
Aguilar, Madrid, 1953, pp. 153-154. En el momento inicial del bautizo de Rocinante, el 
autor “sólo indica, valiéndose de frases hechas, por naturaleza exageradas y vagas, que era 
bestia de muy triste apariencia. La descripción viene más adelante, después de la primera 
salida, cuando Rocinante se había graduado ya de caballo andante y peleado contra los 
molinos de viento y sufrido muchos trabajos. Y esa descripción no está hecha a la vista 
de la imagen real, en presencia del ser mismo, sino que es el retrato de un retrato […] 
traducción en palabras de la imagen dibujada que había visto en el manuscrito arábigo 
hallado en el Alcaná de Toledo. Siempre que tratemos de representarnos la apariencia de 
las figuras del Quijote no debemos olvidar este hecho capital: que el autor nunca vio a 
Don Quijote, ni a Sancho, ni a Rocinante, ni al rucio, como él mismo declara, sino que 
tuvo únicamente ante sí dibujos, representaciones gráficas, versiones de un innominado 
truchimán”, idem.

21  José Manuel Lucía Megías, Los primeros ilustradores del “Quijote”, Ollero y Ra-
mos, Madrid, 2005, p. 39. Véase también, A. G. Lo Ré, “A New First: An illustration 
of Don Quixote as ‘Le Capitaine de Carnaval’, Leipsig, 1614”, Cervantes: Bulletin of the 
Cervantes Society of America, 10:2 (1990), p. 95.

22  Destaca Don Quijote, Sancho Panza y Dulcinea del Toboso, pero se incluyen 
también el cura, el barbero, Maritornes y un enano que abre el cortejo: “la presencia del 
enano que con su cuerno encabeza el cortejo nos devuelve a la entrada de don Quijote 
en la venta donde será armado caballero (cap. II), mientras la ‘linda’ Maritornes, con que 
se cierra esta curiosa imagen, quizás haga alusión al divertido encuentro amoroso con 
don Quijote en la venta de Palomeque el Zurdo (cap. XVI)”, Lucía Megías, Los primeros 
ilustradores del “Quijote”, op. cit., p. 39. 



  Karla Xiomara Luna Mariscal

una de las pocas representaciones en donde la montura quijotesca es 
pintada siguiendo de cerca las palabras escritas por Cervantes (il. 6).23

El roman de aventuras y los libros de caballerías presentaban al 
caballo como emblema de la más alta dignidad caballeresca, al pro-
piciar desde un punto de vista práctico y simbólico la caballería.24 

23  Ibid., p. 40.
24  “En tierra, era, en ese momento, el instrumento más veloz, el más codiciado, el 

de más alta dignidad social, signo de nobleza y de privilegio militar para su propietario. 

Ilustración 3

Edición: 1614, Leipzig, Tobias Hübner, Cartel, Auffzüge,  
Vers und Abrisse (Henning Gross)

Retrato de Don Quijote y Dulcinea; Desfile de personajes
Notas textuales: Dentro del grabado: “El ingenioso Hidalgo Don Quixote de 
la Mancha,/ caballero de la triste figura,”/ “La Sin par Dulcinea/ del Toboso.”

Dimensiones: 150 × 165 mm.
Dibujante y grabador: Andreas Bretschneider (ca. 1578-s. )



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

De ahí el ingenio que Cervantes reserva a la creación de Rocinante, 
tanto en su función paródica como de complemento especular en la 
construcción de su héroe.25 Pues el caballo, en este universo que se 

Era a la vez indispensable por su velocidad y un lujo por su alto coste, su mantenimiento 
y su fragilidad. Al mismo tiempo, el caballo constituía el elemento simbólico e insusti-
tuible del caballero, con el cual emprendía su aventura, maravillosa en muchos casos, y 
mantenía vivo el heroísmo de las hazañas y la posibilidad material de que estas se llevaran 
a cabo, propiciando desde el punto de vista práctico y simbólico la caballería”, Antonia 
Martínez Pérez, “Una caracterización del viaje en la narrativa medieval a través del medio 
extraordinario utilizado: el viaje aéreo (de Cleomadés a Don Quijote)”, en Rafael Beltrán 
(ed.), Maravillas, peregrinaciones y utopías: literatura de viajes en el mundo románico, 
Universitat de València, València, 2002, p. 50. 

25  Rocinante es la pieza que completa al caballero ideal, al ser idealizado y digni-
ficado por su amo toma muchas veces un primer lugar y constituye una de las grandes 
fuentes de humor en la novela: “�e parodic intent of Cervantes is further enhanced 

Ilustración 4

1614, Leipzig, Cartel, Auffzüge, Vers und Abrisse (Henning Gross)



  Karla Xiomara Luna Mariscal

Ilustración 5

Edición: 1669, Frankfurt, Don Kichote de la Mantscha  
(Blasium Ilssenem, a costa de �omas Mathias Götzen)

Episodio: Frontispicio 
Notas textuales: Dentro del grabado: “DON QVIXOTE DE LE MANCHA/ 

Bunderliche geschichte./ Franctfurt beÿ/ �omas Matthias Götzen.” [?]
Ubicación: delante de la portada

Delante: 104 × 52 mm.
Dibujante: Anónimo
Grabador: Anónimo



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

by the depiction of Don Quixote’s horse, Rocinante. In physique, in temperament, and 
perhaps in spirit, Rocinante parallels his ridiculous master in most respects. As evidenced 
by his many literal and symbolic falls, Rocinante is a horse unequal to the chivalric task 
undertaken by Don Quixote”, John T. Cull, “�e ‘Knight of the Broken Lance’ and his 
‘Trusty Steed’: On Don Quixote and Rocinante”, Cervantes: Bulletin of the Cervantes 
Society of America, 10:2 (1990), p. 46. Otros autores, sin embargo, han visto en la figura 
de Rocinante una visión más idealizada de su función en la novela, véase, por ejemplo, 
Marcial José Bayo, “Rocinante y Clavileño, caballos de don Quijote”, Miscelánea de 
Estudios a Joaquim de Carvalho, 4 (1960), pp. 414-424; y Ramón González-Alegre, 
“Meditación sobre Rocinante”, Nuestro Tiempo, 55 (1959), pp. 23-43. Para Álvaro Fer-
nández Suárez Rocinante no sólo ha sido elevado a la alta dignidad de personaje, sino de 
personaje mítico (“Rocinante y el rucio”, art. cit., p. 150). Rocinante, con ser como era 
“trasijado, ético, escuálido, todo espinazo, cumplió cual digno caballo”, no sólo “llevó al 
ilustre caballero por la Mancha adelante, por Andalucía, por tierras de Aragón, y llegó 
hasta Barcelona. Ida y vuelta”, sino que “estuvo —y pagó con sus huesos— precisamen-
te en las acciones más rudas de la historia”, por lo que “debe ser reputado por caballo 
milagroso, y venerado como tal, porque supo hacer tanto con tan poco”, ibid., p. 155. 

Ilustración 6

Detalle
Edición: 1669, Frankfurt, Don Kichote de la Mantscha  

(Blasium Ilssenem, a costa de �omas Mathias Götzen)



  Karla Xiomara Luna Mariscal

parodia, es sobre todo, el soporte simbólico de una extraordinaria 
amplitud imaginaria.26

En este contexto, el episodio de Clavileño, a través de su lectura 
iconográfica, permite contrastar muchos de estos sentidos. Como 
sabemos, la aventura forma parte de las burlas que los Duques, ayu-
dados por la Dueña Dolorida o Condesa Trifaldi, preparan para 
divertirse a costa de don Quijote y Sancho. La Dueña Dolorida se 
presenta ante los héroes acompañada de once dueñas embozadas y 
cuenta su historia: siendo ama de la princesa Antonomasia, hija de 
la reina Maguncia en el reino de Candaya, permitió los amores del 
hidalgo extranjero don Clavijo con la infanta. Al descubrirlos, la reina 
Maguncia muere del disgusto, razón por la cual, su primo hermano, 
el gigante Malambruno, castiga el atrevimiento de los amantes trans-
formándolos en simia y en cocodrilo de metal, y la permisión de la 
Trifaldi y sus dueñas con un hechizo que las vuelve barbudas. Para 
deshacer el encantamiento es preciso que don Quijote se enfrente y 
venza a Malambruno en su reino, para ello ha de viajar sobre Clavile-
ño el Alígero, el caballo mágico de madera que se rige por una clavija. 
Sancho deberá acompañarlo. Para evitar que el vértigo los haga caer, 
caballero y escudero emprenden el fingido viaje con los ojos vendados. 
Los sirvientes de los Duques simulan con fuelles y estopas encendidas 
el paso por regiones tórridas y venteadas antes de hacer explotar los 
cohetes que han puesto en el interior de Clavileño. El ficticio viaje 
aéreo termina con un estallido que da con don Quijote y Sancho en 
el suelo. Descubren entonces un pergamino en el que Malambruno se 
da por satisfecho: don Quijote ha vencido sólo por intentar la aven-
tura; los amantes y las dueñas, por lo tanto, recuperarán su verdadero 
aspecto (Quijote, II, 36-41). 

26  Véase, en este sentido, el trabajo de Francis Dubost, “De quelques chevaux 
extraordinaires dans le récit médiéval: esquisse d’une configuration imaginaire”, en Le 
cheval dans le monde médiéval, Centre Universitaire d’Etudes et de Recherches Médiévales 
d’Aix, Aix-en-Provence, 1992, pp. 189-208. 



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

El episodio de Clavileño ha sido estudiado: a) como parodia de 
la tradición de los viajes celestes27 y b) de los viajes al más allá;28 c) 
como testimonio del heroísmo de don Quijote;29 d) como expresión 
de la tradición carnavalesca y cazurra que encubre festivas intenciones 
eróticas;30 e) como parodia de la cabalgata aérea amorosa de sus fuen-
tes literarias (desde las Mil y una noches hasta el roman idílico y caba-
lleresco —con Cléomadès a la cabeza— y el reelaborado por la épica 
renacentista, con Astolfo en el Orlando furioso, XXXIV, 55 y ss.);31  

27  Sara Finci, “Clavileño y la tradición de los viajes celestes”, en Cervantes y las 
religiones, Iberoamericana-Vervuert, Madrid-Frankfurt am Main, 2008, pp. 739-754; 
Antonia Martínez Pérez, “Una caracterización del viaje en la narrativa medieval”, art. 
cit.; Donatella Pini Moro, “Don Quijote in viaggio”, Raccontare nella Spagna dei Secoli 
d’Oro, Alinea, Firenze, 1996, pp. 53-68. 

28  Carlos Alvar, “Don Quijote y el más allá ”, en Por sendas del Quijote innumera-
bles, Visor, Madrid, 2007, pp. 11-31; Bénédicte Torres, “Peregrinaciones subterráneas, 
acuáticas y aéreas en Don Quijote”, en Alicia Villar Lecumberri (ed.), Peregrinamente 
peregrinos: Actas del V Congreso Internacional de la Asociación de Cervantistas, Asociación 
de Cervantistas, Alcalá de Henares, 2004, t. 2, pp. 1775-1794.

29  Joaquín Casalduero, “Clavileño o la redención de la humanidad”, Sentido y forma 
del “Quijote”, Ínsula, Madrid, 1970, pp. 313-318. 

30  Augustin Redondo, “De Don Clavijo a Clavileño: algunos aspectos de la tradi-
ción carnavalesca y cazurra en el Quijote (II, 38-41)”, Edad de Oro, 3 (1984), pp. 181-
199; y “El coloquio entre Sancho y el duque a raíz del vuelo de Clavileño (II, 41)”, Otra 
manera de leer el Quijote. Historia, tradiciones culturales y literatura, Castalia, Madrid, 
1998, pp. 439-452.

31  A. Houdebert, “Les ailes du désir: variations romanesques sur le thème de la 
chevauchée aérienne”, Emese Egedi-Kovács (ed.), Dialogue des cultures courtoises, Collège 
Eötvös József ELTE, Budapest, 2012, pp. 129-147. Martín de Riquer, “La technique 
parodique du roman médiéval dans le Quijote”, en La littérature narrative d’imagination, 
Presses Universitaires de France, Paris, 1961, pp. 63-64; B. Darbord, “El ‘caballo de 
ébano’ y su descendencia en España”, en María Jesús Lacarra y Juan Paredes (eds.), El 
cuento oriental en Occidente, Comares-Fundación Euroárabe, Granada, 2006, pp. 47-60; 
y “Le cheval de bois: des Mille et Une Nuits à l’œuvre de Cervantès”, en Jean-Luc Joly y 
Abdelfattah Kilitho (coords.), Les Mille et Une Nuits. Du texte au mythe, Publications 
de la Faculté des Lettres et des Sciences Humaines, Maroc, 2005 pp. 199-211; véase 
también Paul Aebischer, “Paléozoologie de l’Equus Clavileñus, Cervant”, Études de Let-
tres, VI (1962), pp. 93-130; y “Anatomie historico-descriptive de l’appareil moteur de 
clavileño et de ses ancêtres”, Boletín de la Real Academia de Buenas Letras de Barcelona, 



  Karla Xiomara Luna Mariscal

f ) con respecto a su vínculo con el concepto de theatrum mundi, de 
especial repercusión en el pensamiento de la época;32 g) en su relación 
estructural y significativa con otros episodios de la Segunda parte de 
la obra: el descenso a la cueva de Montesinos (Quijote, II, 22-23), la 
travesía en el barco encantado (Quijote, II, 29) y el vuelo en Clavileño 
serían hitos fundamentales en la travesía de don Quijote;33 y de su 
escudero;34 h) como forma de complejizar la relación ficción-realida-
d;35 i) o como una desmitificación del concepto del viaje (Clavileño 
evocaría la tradición de androides, criaturas zoomorfas y artificios 
mecánicos que resurge con fuerza en el siglo ).36 

36 (1975-1976), pp. 105-114; A. Henry, “L’ascendance littéraire de Clavileño”, Romania, 
90 (1969), pp. 242-257; R. Schevill, “El episodio de Clavileño”, en Estudios eruditos “in 
memoriam” de A. Bonilla y San Martín, Universidad Central, Madrid, 1927, t. I, pp. 
115-125; J. E. Gillet, “Clavileño: su fuente directa y sus orígenes primitivos”, Anales 
Cervantinos, 6 (1957), pp. 251-255; C. O. Nállim, “Clavileño. La tradición en una 
nueva obra de arte”, en Para leer a Cervantes, Universidad de Buenos Aires, Buenos 
Aires, 1999, t. 1, pp. 83-98.

32  Julia Domínguez, “¿Qué grandes es mandar en un grano de mostaza o qué digni-
dad o imperio el gobernar a media docena de hombres tamaños como avellanas?: La visión 
celestial de Sancho y el �eatrum Orbis Terrarum de Abraham Ortelius”, Hispanófila, 
166 (2012), pp. 19-37.

33  B. Torres, “Peregrinaciones subterráneas, acuáticas y aéreas en Don Quijote”, art 
cit.; M. Martín-Flores, “De la cueva de Montesinos a las aventuras de Clavileño”, Hispá-
nica, 38 (1994), pp. 46-60; M. Juliá, “Ficción y realidad en Don Quijote (los episodios de 
la cueva de Montesinos y el caballo Clavileño)”, en Actas del III Coloquio Internacional de 
la Asociación de Cervantistas, Alcalá de Henares, 12-16 de noviembre de 1990, Ministerio 
de Asuntos Exteriores-Anthropos, Barcelona-Madrid, 1993, pp. 275-279.

34  F. O. Brantley, “Sancho’s ascent into spheres”, Hispania, 53:1 (1970), pp. 37-45; 
R. M. Flores, “Sancho’s fabrications: a mirror of the development of his imagination”, 
Hispanic Review, 38:2 (1970), pp. 174-182. Véase también D. Alonso, “Sancho-Quijote. 
Sancho-Sancho”, en Del Siglo de Oro a este siglo de siglas (Notas y artículos a través de 350 
años de letras españolas), Gredos, Madrid, 1962, pp. 9-19.

35  M. Juliá, “Ficción y realidad en Don Quijote”, art. cit.
36  A. Martínez Pérez, “Una caracterización del viaje”, art. cit.; Donatella Pini Moro, 

“Don Quijote in viaggio”, art. cit. Habría que agregar la que, desde el punto de vista del 
impacto de las tecnologías en la época del Quijote, realiza José María Paz Gago en “‘Una 
de las más raras […] novedades que imaginarse pueden’. Las tecnologías en el Quijote”, 



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

Confrontemos ahora estas lecturas, con la coetánea de los prime-
ros siglos de difusión que reflejan algunos grabados del episodio. La 
primera ilustración de Clavileño (il. 7) es la que realizara para la pri-
mera traducción al holandés del Quijote,37 publicada en Dordrecht en 
1657, el grabador y editor de Amsterdam Jacob Savery (o Savary).38 

Se trata de la primera edición ilustrada del Quijote, cuyo éxito y 
difusión por toda Europa marcará “los modos de leer y de ver a los per-
sonajes y aventuras ideados por Cervantes en sus dos primeros siglos 
de difusión”.39 La imagen de don Quijote y Sancho, montados sobre 
Clavileño es una de las 24 estampas encartadas y dos frontispicios que 
se incorporaron a esta edición de dos tomos en 12° y van a conformar 
el primer programa iconográfico del Quijote que tendrá un enorme 
éxito a lo largo de todo un siglo, el denominado por Lucía Megías 
como “modelo iconográfico holandés”, en el que va a triunfar una lec-
tura cómica, por lo que se ilustrarán las aventuras que mejor destacan 
el pasatiempo de la obra. Salvo en España, en Europa se mantendrá el 
formato de la edición en 12° en estos primeros siglos, indicio de una 
lectura más popular que culta.40 La propuesta iconográfica de Savery 
“dará prioridad a la ilustración de aquellas aventuras quijotescas en 
donde se muestre su carácter caballeresco, de libro de caballerías de 
entretenimiento, en donde la acción sobresale sobre los discursos”41 
y en donde no faltan las imágenes que representan las aventuras más 
maravillosas (como la Aparición del carro de Merlín) o las que se ofre-
cen con apariencia de tales,42 como es el caso de Clavileño. 

en Carlos Alvar y José Manuel Lucía Megías (eds.), El delirio y la razón: Don Quijote por 
dentro, Fundación Camino de la Lengua Castellana, Logroño, 2005, pp. 48-69. 

37  Traducción realizada por Lambert van den Bosch.
38  Sigo para todos estos datos a José Manuel Lucía Megías, Los primeros ilustradores 

del Quijote, op. cit., pp. 41-42. 
39  Ibid., p. 42.
40  Ibid., pp. 42-43.
41  Ibid., p. 66.
42  Ibid., p. 67.



  Karla Xiomara Luna Mariscal

Ilustración 7

Edición: 1657, Dordrecht, Den verstandigen vroomen ridder  
Don Quichot de la Mancha (Jacob Savery)

Episodio: Final de la aventura de la Dueña Dolorida: Clavileño
Ubicación: II, 41

Volumen: II 
Posición: entre pp. 464-465
Dimensiones: 115 × 68 mm.

Dibujante y grabador: Jacob Savery (1617-1666)



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

La primera imagen de Clavileño (il. 7) expresa con claridad la 
primacía de la descripción frente a la interpretación característica de 
los primeros momentos de la ilustración de la obra, pues como señaló 
Lucía Megías: aunque posteriormente adquirirán nuevas finalidades, 
las estampas serán en esta época inicial un “pasatiempo editorial” con 
el propósito de favorecer la venta de una impresión frente a otra.43 La 
imagen se entiende entonces “como apoyo, como regocijo de los ojos 
en la propia lectura de la obra”.44 Y así se ve que, en la estampa de 
Savery (il. 7) se ha elegido destacar el humor al ilustrar la simulación 
del vuelo, con la tramoya de los fuelles y las estopas, frente a lo imagi-
nado por don Quijote y Sancho (il. 8). Tan anclados están los héroes 
a la tierra que, en la ilustración, a diferencia del texto cervantino, no 
aparece la clavija de Clavileño, centro esencial de su construcción mo-
tora imaginaria, subrayando así con ello la imposibilidad del viaje. Y 
esta elección nos devuelve la recepción cómica del episodio. La lectura 
humorística se acentúa además a) por el momento que se ha elegido 
ilustrar (y que revela el sentido que se privilegia), justo el momento 
que dará inicio al final de la aventura, cuando uno de los criados de 
los duques, prende fuego a Clavileño por la cola (il. 9); y b) por la 
representación de Sancho “montado a mujeriegas”, con las dos piernas 
a un lado (il. 10). Como ha advertido Bernard Darbord, la presencia 
de Sancho cabalgando a “mujeriegas” y ocupando la posición que en 
la tradición literaria del episodio correspondía a la doncella (Clarmon-
da o Magalona), debía resultar graciosa a los lectores del siglo . 
Aspecto que ilustrará la imagen. 

En 1662 Juan Mommaerte edita en Bruselas la primera edición 
del Quijote en español con láminas, en las que reutilizará 16 de las 25 
estampas de Jacob Savery,45 entre ellas la de Clavileño (il. 11).

43  Ibid., pp. 61-62. 
44  Ibid., p. 66.
45  En la edición de 1662 se suprimen ocho estampas del programa iconográfico 

de 1657, precisamente aquellas que “ilustran aventuras en que don Quijote aparece más 
malparado o se destaca el protagonismo de Sancho Panza” (José Manuel Lucía Megías, 



  Karla Xiomara Luna Mariscal

Los primeros ilustradores del “Quijote”, op. cit., p. 43): primera aventura de don Quijote 
(Andrés), la liberación de los Galeotes, la penitencia de don Quijote en Sierra Morena, 
don Quijote colgado de una ventana, engañado por Maritornes y por la hija del ven-
tero, don Quijote ante unas labradoras a las que toma por Dulcinea a las puertas del 
Toboso, la aventura del rebuzno, bromas a Sancho Panza en casa de los Duques, Sancho 
Panza, gobernador y juez de la Ínsula Barataria, ibid., pp. 43-45. 

Ilustración 8

Edición: 1657, Dordrecht, Den verstandigen vroomen ridder  
Don Quichot de la Mancha (Jacob Savery)

Detalle
“… se llama Clavileño el Alígero, cuyo nombre conviene con el ser de leño y 
con una clavija que trae en la frente y con la ligereza con que camina; y, así en 

cuanto al nombre bien puede competir con el famoso Rocinante” (II, 40).



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

Ilustración 9

Detalle, Jacob Savery, 1657, Dordrecht
“…y queriendo dar remate a la extraña y bien fabricada aventura, 

por la cola de Clavileño le pegaron fuego con unas estopas, y al 
punto, por estar el caballo lleno de cohetes tronadores, vólo por 
los aires con extraño ruido y dio con don Quijote y con Sancho 

Panza en el suelo medio chamuscados” (II, 41). 



  Karla Xiomara Luna Mariscal

Ilustración 10

Detalle, Jacob Savery, 1657, Dordrecht
“Sancho… pidió al duque… le acomodasen de algún cojín o de alguna 

almohada… porque las ancas de aquel caballo más parecían de mármol que 
de leño. A esto dijo la Trifaldi que ningún jaez ni ningún género de adorno 

sufría sobre sí Clavileño, que lo que podía hacer era ponerse a mujeriegas y que 
así no sentiría tanto la dureza. Hízole así Sancho…” (II, 41).



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

Ilustración 11

Edición: 1662, Bruselas, Vida y hechos del ingenioso cavallero  
Don Quixote de la Mancha (Juan Mommarte) 

Ubicación: II, 41
Dimensiones: 146 × 81 mm. 

Dibujante: a partir de Jacob Savery
Grabador: anónimo



  Karla Xiomara Luna Mariscal

En 1669, los herederos de Juan Mommarte venden el privilegio 
de impresión del Quijote a los impresores Jerónimo y Juan Bautista 
Verdussen, que preparan una nueva edición ilustrada de la obra, 
publicada en Amberes en 1672-1673. Los Verdussen reutilizarán 
las planchas de 1662 (incluida la de Clavileño, il. 12) y ampliarán el 
programa iconográfico hasta completar 32 estampas, grabadas por 
Frederik Bouttats.46 A partir de las imágenes de Jacob Savery y Fre-
derik Bouttats el Quijote ilustrado se leerá en Europa de una misma 
manera, independientemente de su lengua.47 Para tener nuevas pro-
puestas iconográficas habrá que esperar a los primeros decenios del 
siglo . El caso español, sin embargo, presenta peculiaridades 
específicas que veremos a continuación. 

Como explica José Manuel Lucía Megías, la corona de Castilla 
había seguido el modelo editorial de las obras populares de éxito a 
la hora de imprimir la prínceps del Quijote en 1605, de ahí que las 
impresiones en cuarto fueran las habituales en las imprentas de Ma-
drid, cuyos impresores y libreros —debido a la crisis económica— no 
podrán competir con las bellas impresiones procedentes de Amberes y 
Bruselas, por lo que se especializarán en las ediciones populares de la 
novela conocidas como Quijotes de surtido o de consumo.48 La nueva 
reedición del Quijote impresa en cuarto en Madrid en 1674 —en 
los talleres de Andrés García de la Iglesia (tomo I) y de Roque Rico 

46  Y que se caracterizan por “la enorme cantidad de detalles y el gusto por las 
imágenes múltiples, lo que permite concretar en una misma estampa varias aventuras o 
el desarrollo de una en concreto”, Lucía Megías, Los primeros ilustradores, op. cit., p. 50. 
Entre las nuevas imágenes destacan: don Quijote armado caballero, el baile en la casa de 
don Antonio Moreno, el engaño de la cabeza encantada, don Quijote vuelve a su aldea 
después de su primera salida, la aventura del cuerpo muerto, la aventura de los discipli-
nantes, don Quijote vence al Caballero del Bosque, la visita nocturna de doña Rodríguez 
a la habitación de don Quijote, y el falso encantamiento de Altisidora, ibid., p. 53.

47  Ibid., p. 53. El modelo iconográfico holandés ejemplifica “de manera gráfica, la 
estrecha relación entre los talleres de impresión de toda Europa, y la circulación de los 
libros más allá de las fronteras geográficas o lingüísticas”, idem.

48  Ibid., pp. 73-74.



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

Ilustración 12

Edición: 1672-1673, Amberes, Vida y hechos del ingenioso cavallero  
Don Quixote de la Mancha (Jerónimo y Juan BautistaVerdussen)

Ubicación: II, 41
Dimensiones: 146 × 81 mm.

Modelo original: Modelo iconográfico holandés (1662, Bruselas)
Dibujante: a partir de Jacob Savery

Grabador: Anónimo



  Karla Xiomara Luna Mariscal

(tomo II) y costeada por la viuda de Juan Antonio de Bonet, María 
Armenteros— va a materializar el programa iconográfico holandés en 
una clara estrategia comercial que busca acercar los Quijotes de surtido 
a los procedentes de los Países Bajos.49 Sin embargo, su ilustrador, 
Diego de Obregón, uno de los dibujantes y grabadores más célebres 
del Madrid de aquellos años, no va a limitarse a copiar los grabados 
holandeses, como había ocurrido en Italia, Francia, Alemania o In-
glaterra; en las 34 estampas que componen su programa iconográfico 
incorpora modificaciones que matizan el modelo holandés y que ser-
virán de base a la oferta de Quijotes de surtido que se imprimió y leyó 
en España hasta principios del siglo .50 La ilustración de Clavileño 
muestra claramente los matices introducidos por el dibujante madrile-
ño frente al modelo holandés seguido (il. 13). Dos son las novedades 
principales presentadas por Obregón: una lectura en imágenes que 
subraya los aspectos más cómicos, humorísticos y escatológicos del 
Quijote (lectura que prevalecerá en España hasta finales del siglo 
), y la introducción del grabado dentro del texto y ya no como 
lámina suelta, procedimiento que incidirá en muchas ocasiones en el 
formato, estructura y composición de las estampas.51 

En el caso de la imagen de Clavileño, tenemos un espacio que 
se abre hacia lo horizontal más que a lo vertical (como ocurría en 
la estampa holandesa), resultado de la incorporación del grabado 
en el texto. Se han perdido, por ello, el techo de la tienda y gran 
parte del fuego de la estopa. Pero esta disposición ha permitido el 

49  Ibid., p. 75.
50  Ibid., pp. 75-77.
51  Ibid., p. 77. En general, las estampas “que no aparecen en 1674 son las que nos 

muestran la cara más caballeresca de don Quijote […]. En cambio, las nuevas incorpo-
raciones de Diego de Obregón parece que están (casi) todas realizadas con una única 
finalidad: la de destacar algunas de las aventuras y momentos en que don Quijote y 
Sancho salen mal parados”, ibid., p. 81. De ahí que en este nuevo grupo de estampas se 
privilegie la ilustración de episodios en los que el humor se alza como su único sentido 
(por ejemplo, la vuelta de don Quijote en una carreta, la cerdosa aventura), ibid., p. 85.



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

desarrollo de la figura de los criados y de los duques. Lo que, junto 
a otros detalles que comentaremos ahora, van a matizar la interpre-
tación iconográfica holandesa (il. 14). Si en la ilustración de Savery 
los criados ocupan un lugar marginal de la estampa, incluso uno de 
ellos se representa incompleto, en el grabado de Obregón estos cobran 
una importancia mayor (il. 15), no sólo porque ahora se ubican en 
un espacio más central, formando un bloque único junto a Clavileño 
y nuestros héroes, sino porque van a estar mucho mejor detallados: 
el criado que sostiene la estopa, apenas dibujado en Savery y punto 
focal en Obregón, que desarrolla detalladamente su vestimenta, casi 

Ilustración 13

Edición: 1674, Madrid, Vida y hechos del ingenioso cavallero  
Don Quixote de la Mancha (a costa de María Armenteros)

Episodio: Final de la aventura de la Dueña Dolorida: Clavileño
Ubicación: II, 41

Dimensiones: 88 × 120 mm.
Dibujante y grabador: Diego de Obregón (fl. 1658-1699)



  Karla Xiomara Luna Mariscal

Ilustración 14

	 1657, Dordrecht, 	 1674, Madrid, 
	 Jacob Savery 	 Diego de Obregón

Ilustración 15

Detalle: los criados
	 1657, Dordrecht, 	 1674, Madrid, 
	 Jacob Savery	 Diego de Obregón



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

un boceto en Savery (il. 16); o el criado que prende fuego a Clavileño, 
que logra transmitir un movimiento disimulado y burlón, frente a la 
concentrada postura del de Savery (il. 17). 

Hay que destacar también el desarrollo de la gestualidad de los 
criados (il. 18), mucho más socarrona y maliciosa en la estampa espa-
ñola que en la holandesa, en donde muestran expresiones elegantes y 
concentradas. Mientras que en Savery trabajan con seriedad profesio-
nal, en la imagen de Obregón se representan cómplices y divertidos. 
Uno de ellos, el que sostiene la estopa, incluso ríe. Y es que, frente a la 
estampa holandesa, la española ofrece una impresión de movimiento 
más vivo (il. 18), apreciable no sólo en el conjunto de los criados, 
sino también en Clavileño (il. 19): frente al estatismo del caballo de 
madera dibujado por Savery, el Clavileño de Obregón se representa 
en movimiento, y difícilmente se distingue de un caballo “real”, salvo 
por su base. Éste tampoco incluye la clavija en la frente. 

Ahora bien, todos estos cambios (la mayor importancia dada a 
los criados en el grabado —tanto por sus posturas, movimientos, 
gestualidad y disposición en la estampa—, como a los duques, que 
Obregón destaca al fondo de la imagen frente a la más desdibujada 
de Savery, il. 14), apuntan a la misma dirección, que es la de subrayar 
los aspectos cómicos del episodio, aún más que en el modelo icono-
gráfico holandés. Y esta clave de lectura la da no sólo el protagonismo 
de los sirvientes o la presencia de los duques, autores intelectuales de 
la broma, sino la risa de uno de los criados, que desde la estampa nos 
devuelve la de los lectores del siglo  español. 

En 1706 se publicó en Bruselas, en casa de Guillaume Fricx, la 
traducción francesa de Filleau de Saint Martin. La edición incluye un 
total de 50 estampas firmadas por Jacob Harrewyn, cuyas ilustracio-
nes destacan por su composición, gracia, movimiento y expresión.52 

52  José Manuel Lucía Megías, Los primeros ilustradores, op. cit., p. 104. “Desde 
1614 las aventuras del caballero manchego se leyeron en francés traducidas por Cesar 
Oudin, acompañadas de glosas que explicaban algunos términos castellanos de difícil 



  Karla Xiomara Luna Mariscal

Ilustración 16

Detalle: los criados
	 1657, Dordrecht, 	 1674, Madrid,  
	 Jacob Savery	 Diego de Obregón

Ilustración 17

Detalle: los criados
	 1657, Dordrecht, 	 1674, Madrid, 
	 Jacob Savery	 Diego de Obregón



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

Ilustración 18

	 1657, Dordrecht, 	 1674, Madrid, 
	 Jacob Savery	 Diego de Obregón 

Ilustración 19

	 1657, Dordrecht, 	 1674, Madrid,  
	 Jacob Savery	 Diego de Obregón



  Karla Xiomara Luna Mariscal

Como ha estudiado Lucía Megías, se trata de una edición “que intenta 
abrirse camino en el comprometido y limitado mercado de las edicio-
nes quijotescas más elaboradas, más cercanas a un público cortesano 
y culto, que seguía viendo —y así lo hará durante unos años más—, 
el Quijote como un libro de entretenimiento”.53 La propuesta de Ha-
rrewyn va a reelaborar el modelo iconográfico holandés, que ampliará 
con algunas imágenes nuevas. Aunque la vinculación de Harrewyn con 
el modelo holandés es innegable, su reelaboración permitirá la cons-
trucción de un nuevo modelo iconográfico. De ahí que Lucía Megías 
considere al de Harrewyn un modelo de transición;54 fundamental, 
por otra parte, dado que las tres principales aportaciones de Harrewyn 
serán su capacidad para mostrar el movimiento, la complejidad de 
las composiciones que ahora se llenan de matices y de personajes, y 
su capacidad para ofrecer visiones distintas y originales de episodios 
ya ilustrados en el programa iconográfico de Savery y de Bouttats.55 
Uno de los mejores ejemplos de estos cambios es el de la estampa de 
Clavileño (il. 20), que Lucía Megías destacó: “pues sorprende por 
encima del resto, en esta capacidad de ofrecernos nuevas perspectivas 
a los mismos episodios ya ilustrados por los artistas holandeses”.56

Se trata, en realidad, de una estampa múltiple (il. 21), novedad 
que ya había introducido Diego de Obregón y que permite presentar 
varios momentos de la acción. En este caso se han elegido tres mo-
mentos de la aventura que subrayan su resultado final: 1) la escena 
de la preparación de la burla: el de la simulación del vuelo sobre 
Clavileño, que constituía la escena central en los grabados de Jacob  

comprensión; desde muy pronto las ediciones castellanas del Quijote se utilizaron en los 
salones franceses para aprender español”, ibid., p. 101.

53  Ibid., p. 105.
54  Ibid., p. 106. Pues no desea tanto ofrecer una nueva lectura iconográfica del 

Quijote, como mejorar la holandesa, “con la que está vinculado de manera irremediable”, 
idem. 

55  Ibid., pp. 112 y 113.
56  Ibid., p. 117.



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

Ilustración 20

Edición: 1706, Bruselas, Histoire de l’admirable Don Quichotte  
de la Manche (Guillaume Fricx) 

Episodio: Final de la aventura de la Dueña Dolorida: Clavileño
Ubicación: II, 41

Dimensiones: 113 × 68 mm.
Dibujante y grabador: Jacob Harrewyn (1662-después de 1732)



  Karla Xiomara Luna Mariscal

Savery y Diego de Obregón, y que ahora Harrewyn ha desplazado 
al fondo superior derecho de la imagen; 2) la escena del resultado fi-
nal de la aventura de Clavileño, que ocupa el centro y el primer plano 
de la imagen; y 3) la conclusión de la aventura, el momento que le da 
cierre: el pergamino escrito por el mago Malambruno en el que avisa 
que se da por satisfecho con la conclusión de la aventura, pues don 
Quijote la ha terminado con sólo intentarla. Como se puede apreciar, 
se trata de una verdadera explosión de las escenas en la estampa. 

La elección del momento preciso de la ilustración a la que se da 
prioridad marca también una determinada lectura del libro, pues, 
como señala Lucía Megías, al “representar varias aventuras en una 
estampa múltiple […] puede establecerse una jerarquía de recepción 
entre ellas, según su posición”.57 En este caso Harrewyn ha preferido 

57  Ibid., p. 130.

Ilustración 21

Edición: 1706, Bruselas, Jacob Harrewyn



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

subrayar el resultado final de la aventura, el que después de la explo-
sión de los cohetes de los que estaba lleno Clavileño, nos deja a un 
don Quijote y Sancho chamuscados y tendidos por el suelo (il. 22). 
Este desplazamiento del momento de la aventura hacia su final está 
subrayado por la presencia en el grabado (en la parte superior izquier-
da) del pergamino con el que Cervantes concluía la aventura (il. 23). 
La inclusión en el grabado de un texto escrito nos está marcando tam-
bién un preciso ámbito de recepción, el de un público culto que sigue 
haciendo una lectura cómica del episodio, pues hacia esa dirección 
apunta el desplazamiento de los momentos elegidos para ilustrarlo 
(don Quijote y Sancho tendidos por el suelo al lado del pergamino del 
mago Malumbruno, en el que reconoce que la aventura, que a todas 
luces ha resultado en chamusquina, ha sido concluida con éxito por 
el sólo hecho de haberla intentado, il. 24). 

Harrewyn ofrece así una lectura aún más cómica del episodio que 
la que aparecía en la propuesta holandesa, para ello, como acabamos 
de ver, no sólo ilustra un desarrollo posterior en la acción, sino que 
añade nuevos detalles. Así, por ejemplo, la escena que ocupa el primer 
plano de la estampa (il. 22) destaca por su capacidad para mostrar 
el movimiento y por su composición, mucho más compleja que la 
de Savery u Obregón. La lectura cómica también está enfatizada por 
las posturas de don Quijote y Sancho derribados en el suelo (il. 25), 
con evidentes signos de contrariedad (como se puede apreciar por 
la disposición y dibujo de las manos) y de estar algo chamuscados, 
efecto que Harrewyn consigue con las numerosas estelas de humo y 
chispas que provienen de los cohetes y que con un trayecto serpentino 
envuelven a los personajes (il. 22). De hecho, los destellos y fulgores 
de los cohetes al explotar constituyen el centro focal de la imagen, 
y la estela de humo y fuego, también en el eje vertical central de la 
composición, nos lleva directamente a Clavileño, o, mejor dicho, al 
trasero de Clavileño, centro a su vez de la escena principal del grabado 
(lo que acentúa nuevamente la lectura cómica). Pero ahora el caballo 
de madera nos ofrece una perspectiva distinta, ya no la horizontal y de 



  Karla Xiomara Luna Mariscal

Ilustración 22

Edición: 1706, Bruselas, Jacob Harrewyn, (1662-después de 1732)

Ilustración 23

Edición: 1706, Bruselas, Jacob Harrewyn, (1662-después de 1732)



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

Ilustración 24

Edición: 1706, Bruselas, Jacob Harrewyn
1. “y queriendo dar remate a la extraña y bien fabricada aventura,  

por la cola de Clavileño le pegaron fuego con unas estopas, 
2. y al punto, por estar el caballo lleno de cohetes tronadores, voló por los 

aires con extraño ruido y dio con don Quijote y con Sancho Panza en el suelo 
medio chamuscados […] a un lado del jardín vieron hincada una gran lanza 

en el suelo, y pendiente de ella y de dos cordones de seda verde un pergamino 
liso y blanco, en el cual con grandes letras de oro estaba escrito lo siguiente:
3. ‘El ínclito caballero don Quijote de la Mancha feneció y acabó la aventura de 
la condesa Trifaldi, por otro nombre llamada la dueña Dolorida, y compañía, 

con sólo intentarla. Malambruno se da por contento y satisfecho a toda su 
voluntad…’” (II, 41).

1

2

3



  Karla Xiomara Luna Mariscal

pie que veíamos en Savery y Obregón, sino tumbado, al igual que 
nuestros héroes, y mostrándonos en primer plano su trasero, el sitio 
por el cual salen los petardos que, a manera de raíces, envolverán 
toda la escena.

Harrewyn nos presenta a un Clavileño como fuego fatuo cuyas 
estelas rodean a don Quijote y Sancho para producir la risa, en una 
lectura más cómica aún que la de Savery y Obregón, pero sin el matiz 
grotesco que aparecía en la imagen de éste último; y con una fuerza 
y movimiento de la que carece la ilustración de Savery, cuya escena 
parece congelarse en su estampa. En los tres casos (il. 27), sin embar-
go, la ilustración, con los matices que ya hemos señalado, se limita a 
representar acciones; la interpretación del texto a partir de su vínculo 
iconográfico, como señaló Lucía Megías, será una de las enseñanzas 

Ilustración 25

1706, Bruselas, Jacob Harrewyn. 
Detalle de la escena principal: Clavileño estalla y Don Quijote  

y Sancho caen al suelo



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

Ilustración 26

1706, Bruselas, Jacob Harrewyn  
Detalle: el trasero de Clavileño

Ilustración 27

	 1657, Dordrecht, 	 1674, Madrid, 	 1706, Bruselas, 
	 Jacob Savery	 Diego de Obregón 	 Jacob Harrewyn



  Karla Xiomara Luna Mariscal

del siglo :58 el camino que va de la ilustración a la interpretación 
es el fascinante camino que el arte de la estampa recorrerá durante 
el siglo .59

El siguiente paso en la evolución de los modelos iconográficos del 
Quijote se dará en la Francia de Luis XV, en donde surgirán nuevas 
propuestas editoriales de lujo. En este marco, será fundamental la fi-
gura del pintor Charles Antoine Coypel, cuya biografía estuvo vincu-
lada desde su nacimiento a la pintura y a la corte francesa.60 En 1715 
Coypel pintará por encargo una serie de cartones de tema quijotesco 
para la elaboración de varios tapices en el taller de los Gibelinos, los 
cuales, debido a su éxito, adornarán muchos palacios nobiliarios de 
la época.61 Estos 28 cartones pasarán muy pronto al mundo de la es-
tampa, vendiéndose primero (en 1723) como un conjunto de láminas 
en carpetas, sin el texto, para pasar finalmente a ilustrar el Quijote. 
Como ha estudiado Lucía Megías, este juego de grabados abrirá las 
puertas para una nueva forma de leer el Quijote en el siglo : la 
visión cortesana de un texto humorístico.62 De la mano de Coypel el 
Quijote se abre “al mundo cortesano, burgués y académico […], sin 
olvidar ni desdeñar nunca ese ámbito de recepción popular”.63 

El aspecto teatral y cortesano que caracteriza a las imágenes de 
Coypel ha sido muy bien estudiado por Lucía Megías.64 La ilustración 
del episodio de Clavileño realizada por el dibujante francés expresa 
muy bien las peculiaridades de este modelo (il. 28).

Los personajes se disponen a los lados de la imagen dejando un 
amplio escenario en el centro del grabado para configurar así una 
ilustración con una marcada disposición teatral. Frente a las anteriores 

58  Ibid., p. 128.
59  Ibid., p. 132.
60  Ibid., pp. 135-136.
61  Ibid., p. 137.
62  Ibid., p. 138.
63  Ibid., p. 139.
64  Ibid., pp. 140-146.



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

Ilustración 28

Edición: 1724-1736, Paris, Les aventures de Don Quichotte  
(estampas sueltas) (Louis Surungue)

Episodio: Final de la aventura de la Dueña Dolorida: Clavileño
Título: “Don Quichotte et Sancho montez sur un cheval de bois  

s’imaginet/ traverser les airs pour aller vanger Doloride”
Ubicación: II, 41

Dimensiones: 271 × 320 mm.
Dibujante: Charles Antoine Coypel (1694-1752)
Grabador: Tardieu, Nicolas Henri (1694-1749)



  Karla Xiomara Luna Mariscal

estampas, ésta se ha llenado de espectadores (il. 28). Lucía Megías 
destacaba la estrecha vinculación de Coypel con el teatro, quien 
escribió una ópera-ballet, Les folies de Cardénio, basada en el episo-
dio quijotesco.65 El gusto por el teatro, el preciosismo y los detalles 
fueron peculiaridades sobresalientes del Rococó, la corriente artística 
característica de la Francia de Luis XV.66 La imagen de Clavileño 
elaborada por Coypel es un buen ejemplo de este Rococó manifiesto 
tanto en los detalles cortesanos como en la ficción dentro del cuadro, 
pues los personajes que observan la escena están dentro de la propia 
imagen (il. 29).

No olvidemos, sin embargo, que estos sentidos teatrales están en 
el episodio mismo descrito por Cervantes, pero que hasta ahora la 
imagen va a acentuar. En el lateral inferior derecho descubrimos a dos 
personajes, sentados y comentado la escena. Y este es otro aspecto que 
Coypel va a recuperar. En sus ilustraciones ya no serán únicamente 
las acciones las que se representen, sino también las conversaciones, 
que tendrán un espacio cada vez mayor en la iconografía quijotesca 
a partir de ahora (il. 30). 

El preciosismo de Coypel y los detalles cortesanos se observan: 
a) en la vestimenta y en la decoración del jardín, con sus árboles 
versallescos, estatuas, adornos y composiciones arquitectónicas (pro-
pias de un jardín de la alta nobleza y monarquía francesa, il. 31);67 
b) en la representación de Clavileño (il. 32), que destaca por el cui-
dado en los detalles; se trata ahora sí, claramente, de un caballo de 

65  Ibid., p. 140.
66  Idem.
67  Lucía Megías ya había señalado el carácter cortesano del espacio en la representa-

ción de la aventura de Clavileño de Coypel, ibid., p. 148. Advertía, en este sentido, cómo 
no había de verse “este continuo preciosismo en los detalles y en la decoración como una 
falta de ‘decoro’ por parte del artista que ‘aleja’ al caballero andante de los paisajes de 
la Mancha de la Castilla del siglo  […]; sino que la imagen —tanto ahora como 
en los artistas anteriores y posteriores— viene a actualizar el texto de acuerdo al lector, 
a los ámbitos de recepción particulares a los que se destina: en este caso, el cortesano 
francés, que vive el apogeo del Rococó”, idem. 



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

Ilustración 29

Charles Antoine Coypel (1694-1752)
Detalle: los espectadores

Ilustración 30

Charles Antoine Coypel (1694-1752)
Detalle: las conversaciones



  Karla Xiomara Luna Mariscal

Ilustración 31

Charles Antoine Coypel (1694-1752)
Detalle: los detalles cortesanos

Ilustración 32

Charles Antoine Coypel (1694-1752)
Detalle: Clavileño y sus clavijas



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

madera (como se aprecia por sus patas, hechas de tablas o vigas; por 
la posición del caballo, cuyo perfil permite distinguir el tallado que 
da forma a su cabeza; y por las clavijas que el Clavileño de Coypel 
incluye por vez primera, y no una, como señalara Cervantes, sino 
dos). Coypel, además de Cervantes, conocía la fuente francesa que 
había inspirado el episodio, pues en la novelita francesa, la prosifi-
cación del Cleomadés, el caballo de madera tiene dos llaves, mientras 
que la traducción castellana de esta obra, la Historia de Clamades y 
Clarmonda, que junto con Pierres y Magalona inspiraron el episodio 
a Cervantes, ha reducido el mecanismo locomotor del caballo vola-
dor a una sola clavija. La ilustración nos da así datos de la continua 
fortuna editorial de esta novelita, que formó parte de la Biblioteque 
Blue hasta el siglo . 

Pero la imagen de Clavileño también es buen ejemplo de otro de 
los aspectos esenciales del programa iconográfico francés analizado 
por Lucía Megías, el predominio de los motivos cómicos: “será habi-
tual en este complejo juego de espejos teatrales que ha ideado Coypel 
encontrar personajes que ríen, o que intentan no reírse”.68 Lo que, 
aunado a los gestos y las miradas de los personajes retratados, subraya-
rá nuevamente una lectura humorística de la obra.69 En la imagen de 
Clavileño de Coypel (il. 33) aparecen numerosos personajes risueños 
que desde la estampa muestran la recepción del episodio como broma 
y diversión. Sus risas contenidas contrastan con la seriedad y cara de 
asombro de don Quijote y con la gestualidad de Sancho, cuyo temor 
y miedo, expresado muy bien por su posición y por el gesto de las 
manos que fuertemente se aprietan a don Quijote (il. 34), producen 
un contraste que añade humor y diversión a la escena. 

La lectura cómica y cortesana de Coypel va a dominar en la ico-
nografía quijotesca durante la primera mitad del siglo , incluso 
en Gran Bretaña, en donde, como ha estudiado Lucía Megías, se 

68  Ibid., p. 150.
69  Ibid., p. 152.



  Karla Xiomara Luna Mariscal

Ilustración 33

1724-1736, Paris, Charles Antoine Coypel
Detalle: los gestos y las risas

Ilustración 34

1724-1736, Paris, Charles Antoine Coypel
Detalle: la gestualidad de Quijote y Sancho



UNA LECTURA ICONOGRÁFICA DEL EPISODIO DE CLAVILEÑO  

desarrollarán nuevos modelos iconográficos liderados por los pintores 
John Vanderbank y Francis Hayman, en los que el Quijote “comienza 
a cabalgar hacia una visión más seria de su propia escritura, dejando 
atrás esta mirada humorística y divertida, de un libro de caballerías de 
entretenimiento, tal y como había sido recibido hasta ese momento, 
incluso por la capas más cultas y serias de la sociedad”.70 Habrá que 
esperar hasta bien entrado el siglo , para que, con el romanticismo, 
la imagen muestre un alma. La ilustración de Clavileño de Doré es el 
mejor ejemplo (il. 35), pues aquí finalmente se representa a nuestros 
héroes volando, es su imaginación lo real y la que ha triunfado. 

70  Ibid., p. 174.

Ilustración 35

Edición: 1863, Paris, L’ingénieux hidalgo Don Quichotte de la Manche 
(Hachette), Gustave Doré (1832-1883)







DOS ATENTADOS EN CONTRA DEL REY

María Stoopen Galán
Universidad Nacional Autónoma de México

Entre las múltiples aventuras que emprende el caballero de la Mancha 
a lo largo de las dos partes del Quijote, un par de ellas se distinguen 
porque implican sendos atentados en contra de intereses y disposicio-
nes reales. La primera es la liberación de los galeotes, “gente forzada 
del rey, que va a galeras” (Quijote, I, 22)1 —según le advierte Sancho 
a su amo al ver por el camino “hasta doce hombres a pie, ensarta-
dos como cuentas en una gran cadena de hierro por los cuellos, y 
todos con esposas a las manos”—, y la segunda, la hazaña de los 
leones, “dos bravos leones enjaulados, que el general de Orán envía 
a la corte, presentados a Su Majestad” (Quijote, II, 17) —como le 
informa al andante manchego el dueño del carro que los lleva enjau-
lados—. Antes, el caballero del Verde Gabán, desde el momento en 
que divisa las banderas reales, había anticipado que “el tal carro debía 
de traer moneda de Su Majestad”; en suma, algo valioso destinado 
al soberano. De este modo, desde un principio, don Quijote queda 
advertido por sus interlocutores —un labrador y un carretero, o sea, 
dos hombres del pueblo, y un noble, capaces de descifrar los signos 
que perciben— de la magnitud de las escenas que se les presentan. 

Podemos considerar que estas aventuras comportan el mayor ries-
go de todas las que emprende el caballero no sólo por la peligrosidad 
de los delincuentes, así como de las fieras, sino por el desafío a los 
intereses regios. Aunque en la primera empresa don Quijote resulta 

1  Miguel de Cervantes, Don Quijote de la Mancha, ed. de Francisco Rico, Instituto 
Cervantes-Crítica, Barcelona, 1998. 



  María Stoopen Galán

vapuleado por los prisioneros y en la segunda, el león no responde a la 
provocación del andante manchego y el lector presencia el desprecio 
que muestra el macho ante el reto caballeresco, ninguno de sus actos 
le acarreará las consecuencias que entrañan las graves infracciones 
contra la monarquía, que todo súbdito se abstendría de cometer. 
Aquí intentaré dilucidar el significado ético, político y simbólico que 
implican los discursos y acciones que emprende don Quijote.

El episodio de los galeotes está vinculado con la situación geopolí-
tica de España, a la sazón, la potencia dominante en el Mediterráneo, 
que hacía imperiosa la defensa de su territorio y sus intereses: 

La necesidad de guarecer el perímetro peninsular y los enclaves espa-

ñoles en el Mediterráneo provocó el crecimiento de las escuadras de 

galeras tanto en la Península como en Italia desde mediados del siglo 

 hasta comienzos del siglo , tanto por el hecho de defender a las 

embarcaciones españolas contra el corsarismo y los turcos como por 

el recelo que los reyes españoles tuvieron de Francia, que establecía 

constantemente relaciones con los turcos para contrarrestar el poderío 

español. […] La escuadra de galeras de España gozaba de la más alta 

posición en cuanto a escuadras de navíos. Las demás escuadras del Me-

diterráneo debían seguir las órdenes y tomar el nombre de la de España 

si se juntaban a ella […].2 

Al comentar el episodio de la Primera parte, Avalle-Arce advierte 
la “polarización de actitudes”3 que se presenta entre la justicia del rey 

2  José Manuel Marchena Giménez, La vida y los hombres de las galeras de España 
(siglos XVI-XVII), tesis, Universidad Complutense de Madrid, Madrid, 2010, pp. 26 y 36. 
En línea: http://eprints.ucm.es/12040/1/T32670.pdf

3  Juan Bautista Avalle-Arce, “Lectura comentada del capítulo 22”, en Miguel de 
Cervantes, Don Quijote de la Mancha, ed. del Instituto Cervantes, dirigida por Francisco 
Rico, con la colaboración de Joaquín Forradellas, estudio preliminar de Fernando Lázaro 
Carreter, Instituto Cervantes-Crítica, Barcelona, 1998, I, 22. En línea: http://cvc.cervan 
tes.es/literatura/clasicos/quijote/edicion/parte1/cap22/nota_cap_22.htm (10/03/2017).



DOS ATENTADOS EN CONTRA DEL REY  

y la misión caballeresca de don Quijote, queda clara desde el inicio, 
a partir de la reacción del Caballero de la Triste Figura al enterarse de 
la suerte de los galeotes: 

—¿Cómo gente forzada? —preguntó don Quijote—. ¿Es posible que 

el rey haga fuerza a ninguna gente?

—No digo eso —respondió Sancho—, sino que es gente que por 

sus delitos va condenada a servir al rey en las galeras de por fuerza.

—En resolución —replicó don Quijote—, como quiera que ello 

sea, esta gente, aunque los llevan, van de por fuerza, y no de su voluntad.

—Así es —dijo Sancho.

—Pues, desa manera —dijo su amo—, aquí encaja la ejecución de 

mi oficio: desfacer fuerzas y socorrer y acudir a los miserables.

—Advierta vuestra merced —dijo Sancho— que la justicia, que es 

el mesmo rey, no hace fuerza ni agravio a semejante gente, sino que los 

castiga en pena de sus delitos (Quijote, I, 22).

Así, en este diálogo entre caballero y escudero se juegan dos pos-
turas opuestas. Don Quijote está determinado a ‘desfacer fuerzas’, 
que a la vista, son la cadena de fierro y las esposas que aprisionan los 
cuerpos de los delincuentes, considerados “esclavos del rey”,4 además 
de los guardias armados que los custodian, en abierto contraste con 
la indefensión de los cautivos. Y, por encima de los signos evidentes, 
se erige la ley de la Corona. 

Pero para don Quijote su voto caballeresco de “socorrer y acudir 
a los miserables” es un principio de justicia superior. Y así, su deter-
minación a actuar en favor de los encadenados responde a la máxima 

4  “La pena de galeras parece motivada en el concepto de esclavitud penal, y así se 
llamaron los galeotes esclavos del Rey […]”, Rafael Salillas, “La criminalidad y la pena-
lidad en el Quijote”, en El Ateneo de Madrid en el III centenario de la publicación de “El 
ingenioso hidalgo”, Imprenta de Bernardo Rodríguez, Madrid, 1905, p. 114. Ludovik 
Osterc reitera el mismo concepto, El pensamiento social y político del “Quijote”, Univer-
sidad Nacional Autónoma de México, México, 1975, p. 246.



  María Stoopen Galán

de libertad, inherente al ser humano, y el consecuente respeto a su 
dignidad, pues le resulta intolerable el espectáculo que se le ofrece a 
la vista. Por su parte, Sancho reacciona a partir del sentido común 
y del reconocimiento de hechos por todos aceptados: la legitimidad 
de “la justicia, que es el mesmo rey” y el ineludible servicio a la Co-
rona en galeras por quienes cometen algún delito. Todo ello queda 
corroborado, además, en el intercambio que don Quijote tiene con 
las guardas cuando les solicita información sobre “la causa o causas 
porque llevaban aquella gente de aquella manera”. “Una de las guar-
das de a caballo respondió que eran galeotes, gente de Su Majestad, 
que iba a galeras, y que no había más que decir, ni él tenía más que 
saber” (Quijote, I, 22). Así pues, los discursos tanto del labrador, 
quien comunica la opinión pública, de la que es partícipe, como de 
los guardias, representantes del orden legal, corroboran los dictados 
reales. El lector contemporáneo del Quijote es capaz de discernir 
los códigos que sustentan la situación, pues es parte constitutiva de la 
sociedad en que vive:

Y porque una de las cossas que mas ymporta para que las dichas galeras 

anden tan bien en orden como conviene es tenerlas bien armadas de 

chusma y para esto ha de ser forçosso yrlas socorriendo con gente 

de remo, la qual suele suplirse con los delinquentes a quien por sus 

culpas y demeritos condenan las justicias para que sirvan al remo en 

las galeras […].5

Si bien en el diálogo que don Quijote decide entablar con los 
galeotes, surge una serie de equívocos por su desconocimiento del 

5  A[rchivo] G[eneral] [de] S[imancas], Guerra y Marina, libro 82, documentos 
312-319. Instrucción a federico spinola sobre el gobierno y administración de siete galeras, 
1598, apud. Marchena Giménez, op. cit., p. 21. Si bien la instrucción es dada para cum-
plirse en los estados de Flandes, informa al mismo tiempo de la suerte de los delincuentes 
en los territorios del Imperio.



DOS ATENTADOS EN CONTRA DEL REY  

lenguaje popular y de germanía con que le responden los encadena-
dos,6 el caballero ha entendido la situación de cada uno. En el inter-
cambio con ellos, así como en el discurso que pronuncia el andante 
manchego en búsqueda de su liberación quedan exhibidos los delitos 
de los reos, pero también la parcialidad y los excesos de la justicia 
humana: el hurto de “una canasta de colar atestada de ropa blanca” 
(Quijote, I, 22) merece el castigo de cien azotes y tres años de gurapas; 
por “ser cuatrero, que es ser ladrón de bestias, y por haber confesado” 
(Quijote, I, 22), se reciben “seis años a galeras, amén de docientos 
azotes” (Quijote, I, 22), además de la deshonra entre los congéneres; 
“cinco años a las señoras gurapas” por faltar al reo diez ducados, que, 
si a su tiempo hubiera tenido los veinte que le ofrece don Quijote, 
“hubiera untado con ellos la péndola del escribano y avivado el in-
genio del procurador” (Quijote, I, 22); cuatro años a galeras y haber 
sido exhibido públicamente lleva como pena el viejo alcahuete y algo 
hechicero, que no tiene esperanza de volver, “según me cargan los 
años y un mal de orina que llevo, que no me deja reposar un rato” 
(Quijote, I, 22); a causa de “tener trato sexual ilícito” (Quijote, I, 22) 
con varias mujeres y haber procreado varios hijos con ellas, además de 
no tener dineros y faltarle el favor, la sentencia es “a galeras por seis 
años”; el que “tenía […] solo más delitos que todos los otros juntos 
y que era tan atrevido y tan grande bellaco” (Quijote, I, 22), Ginés 
de Pasamonte, va “con tantas prisiones más que los otros”, “por diez 
años […] que es como muerte cevil”. José Manuel Marchena Gimé-
nez comenta que: 

El origen social de la chusma es muy difícil de evaluar. Por un lado, los 

galeotes solía ser gente condenada por los tribunales de justicia, casi 

siempre por delitos contra la propiedad. Por ello, su extracción social 

6  Véase César Rodríguez Chicharro, “Aventura de los galeotes (Quijote, I, 23). 
Algunos rasgos estilísticos”, La palabra y el Hombre, XLIX (1984), pp. 65-73. En línea: 
http://cdigital.uv.mx/bitstream/123456789/2446 /1/198449P65.pdf (10/03/2017).



  María Stoopen Galán

debía ser muy baja. No obstante, muchos de ellos fueron condenados 

también por la Inquisición y por delitos menores, por lo que hubo se-

guro personas letradas y con oficios dentro de la galera. Por otro lado, 

los esclavos fueron tomados en muchas ocasiones mediante capturas de 

naves extranjeras, sobre todo turco-berberiscos, por lo que no tenemos 

por qué presuponer que su extracción social fuera baja.7

Excepto Ginés de Pasamonte, que es letrado y no se conoce su 
delito, los hurtos y la falta de dinero de los demás, son muestra de su 
baja extracción. El discurso que pronuncia don Quijote, después de 
haberlos escuchado, es un alegato en contra de la justicia del rey, 
de sus ejecutores y custodios, a la que opone los valores supremos de 
la libertad y la justicia divina:

—[…] podría ser que el poco ánimo que aquel tuvo en el tormento, 

la falta de dineros deste, el poco favor del otro y, finalmente, el torcido 

juicio del juez, hubiese sido causa de vuestra perdición y de no haber 

salido con la justicia que de vuestra parte teníades. […] quiero rogar a 

estos señores guardianes y comisario sean servidos de desataros y dejaros 

ir en paz, que no faltarán otros que sirvan al rey en mejores ocasiones, 

porque me parece duro caso hacer esclavos a los que Dios y naturaleza 

hizo libres. Cuanto más, señores guardas […], que estos pobres no han 

cometido nada contra vosotros. Allá se lo haya cada uno con su pecado; 

Dios hay en el cielo, que no se descuida de castigar al malo ni de premiar 

al bueno, y no es bien que los hombres honrados sean verdugos de los 

otros hombres, no yéndoles nada en ello (Quijote, I, 22).8

En su alocución, el caballero coloca el principio del libre albedrío 
por encima de los dictados del rey. Si su discurso es irreprochable 
como manifiesto ético, no lo son los actos que comete después. Así, 

7  José Manuel Marchena Giménez, op. cit., p. 245.
8  Las cursivas son mías. 



DOS ATENTADOS EN CONTRA DEL REY  

la aventura tiene consecuencias adversas para los andantes manchegos. 
La paradoja del episodio consiste en que, liberando a los galeotes, don 
Quijote se ha convertido, al igual que ellos, en un salteador y puede 
recibir castigo por tal acto. El escudero, con su advertencia, lo deja 
bien claro: “—[…] le hago saber que con la Santa Hermandad no 
hay usar de caballerías, que no se le da a ella por cuantos caballeros 
andantes hay dos maravedís, y sepa que ya me parece que sus saetas 
me zumban por los oídos” (Quijote, I, 23). El miedo de Sancho se 
basa en la justicia penal vigente en el momento:

A las órdenes de los alcaldes y elegidos por ellos se hallaban los cuadri-

lleros, es decir, los ministros de la Hermandad que montados a caballo, 

salían en cuadrillas en pos de los malhechores para detenerlos y limpiar 

los caminos de salteadores.9

Es, en consecuencia, que Sancho conduce a su amo, quien en 
principio se resiste, a entrar “por una parte de Sierra Morena, que 
allí junto estaba” (Quijote, I, 23): la sierra como espacio simbólico 
donde se refugian salteadores, maleantes y personajes excéntricos y 
marginados del cuerpo social. El andante manchego lo sabe, ya que 
después de haberle dado sepultura a Grisóstomo, Vivaldo y sus acom-
pañantes le proponen al caballero ir con ellos a Sevilla, a lo que don 
Quijote responde “que por entonces no quería ni debía ir a Sevilla, 
hasta que hubiese despejado todas aquellas sierras de ladrones malan-
drines, de quien era fama que todas estaban llenas” (Quijote, I, 14). 
Justamente, según la segunda edición de Juan de la Cuesta (1605), el 
recién liberado “Ginés de Pasamonte […] acordó de esconderse en 
aquellas montañas”.10

9  José Luis de las Heras Santos, La justicia penal de los Austrias en la Corona de 
Castilla, Universidad de Salamanca, Salamanca, 1991, p. 100.

10  Apéndice. Pérdida y recuperación del asno de Sancho según la edición revisada 
de Madrid, 1605. Adición al capítulo XXIII, en Cervantes, Don Quijote, ed. cit., versión 
en línea: http://cvc.cervantes.es/literatura/clasicos/quijote/edicion/adicion/default.htm 



  María Stoopen Galán

Además de la paradoja de haber actuado contraviniendo ese 
designio anterior y de refugiarse precisamente en territorio de delin-
cuentes, el sentido profundo del atentado de don Quijote es haber 
denunciado la violencia inherente a las prácticas de la justicia, cuyos 
motivos profundos son las necesidades políticas de la Corona.

Con respecto a la hazaña de los leones —si bien el episodio está 
atravesado en un inicio por el tema de la locura y por la ironía del 
elogio que el propio Cide Hamete expresa sobre la proeza de don 
Quijote—, la descripción que al principio hace el leonero del tamaño 
de las bestias apunta a la peligrosidad de los animales y a la valentía 
que el caballero mostrará en el lance;11 a la vez, la advertencia que el 
hidalgo acompañante de los andantes manchegos emite, destaca la 
importancia del regalo dirigido al rey: “—[…] estos leones no vienen 
contra vuesa merced, ni lo sueñan: van presentados a Su Majestad, y 
no será bien detenerlos ni impedirles su viaje” (Quijote, II, 17).

No obstante que en esta ocasión no ocurre la lucha cuerpo a cuer-
po entre el héroe y el león, como acontece en los modelos caballeres-
cos que inspiran el alarde de don Quijote, el caballero da muestras de 
su arrojo, a la vez que de su locura. Por su parte, el leonero, a petición 
de don Quijote, se comporta como un narrador caballeresco, al hacer 
un encomioso relato al final del suceso a aquellos que habían huido 
del lugar de los hechos para ponerse a resguardo y regresan una vez 
pasado el peligro. 

Entonces el leonero, menudamente y por sus pausas, contó el fin de 

la contienda, exagerando como él mejor pudo y supo el valor de don 

11  “—¿Y son grandes los leones? —preguntó don Quijote.
—Tan grandes —respondió el hombre que iba a la puerta del carro—, que no han 
pasado mayores, ni tan grandes, de África a España jamás; y yo soy el leonero y he pa-
sado otros, pero como estos, ninguno. Son hembra y macho: el macho va en esta jaula 
primera, y la hembra en la de atrás, y ahora van hambrientos porque no han comido 
hoy; y, así, vuesa merced se desvíe, que es menester llegar presto donde les demos de 
comer” (Quijote, II, 17). 



DOS ATENTADOS EN CONTRA DEL REY  

Quijote, de cuya vista el león acobardado no quiso ni osó salir de la jau-

la, puesto que había tenido un buen espacio abierta la puerta de la jaula; 

y que por haber él dicho a aquel caballero que era tentar a Dios irritar 

al león para que por fuerza saliese, como él quería que se irritase, mal 

de su grado y contra toda su voluntad había permitido que la puerta se 

cerrase (Quijote, II, 17).

Con la perspectiva del caballero, la apología del autor y el relato de 
su aliado ocasional contrasta el desenlace ridículo que el narrador ha-
bía referido con anterioridad, relato del que sólo el lector es enterado: 

[…] el generoso león, más comedido que arrogante, no haciendo caso 

de niñerías ni de bravatas, después de haber mirado a una y otra parte, 

como se ha dicho, volvió las espaldas y enseñó sus traseras partes a 

don Quijote, y con gran flema y remanso se volvió a echar en la jaula 

(Quijote, II, 17).

Según adelantamos y bien sabe el lector de libros de caballerías, el 
enfrentamiento de don Quijote con los leones es una parodia burlesca 
de las luchas que algunos héroes entablan con un león.12 Sin embargo, 
me parece pertinente destacar las diferencias que existen entre unas 
y otra historia. Al imaginario heroico del caballero manchego se le 

12  Véase Randolph D. Pope “Lectura comentada del capítulo XVII”, en Miguel 
de Cervantes, Don Quijote de la Mancha, ed. del Instituto Cervantes, dirigida por Fran-
cisco Rico, con la colaboración de Joaquín Forradellas, estudio preliminar de Fernando 
Lázaro Carreter, Instituto Cervantes-Crítica, Barcelona, 1998, II, 17. En línea: http://
cvc.cervantes.es/literatura/clasicos/quijote/edicion/parte2/cap17/nota_cap_17.htm 
(10/03/2017). Para Pope “El león forma parte de numerosas historias que demuestran 
la audacia, bondad, nobleza o inocencia de las personas que los confrontan y vencen o 
domestican”. Otro caso que el comentarista no menciona es el del Cid. Ante la aparición 
del león, los infantes de Carrión escapan atemorizados, así como lo hacen los acompa-
ñantes de don Quijote. “Cantar tercero. La afrenta de Corpes”, Poema del Cid, texto 
antiguo preparado por Ramón Menéndez Pidal, prosificación moderna de Alfonso Reyes, 
Espasa-Calpe, Buenos Aires, 1945, pp. 178-181. 



  María Stoopen Galán

opone una y otra vez una terca realidad social poblada por personajes 
que no comparten ni sus principios ni su visión del mundo. Este fenó-
meno no ocurre en los libros de caballerías, en cuyo universo diegético 
no se produce tal confrontación. Además, tanto este episodio como 
el de los galeotes, está construido a partir de hechos y datos sociales 
e históricos comprobables.13 Los leones son un regalo del general de 
Orán al rey de España, que extendía su dominio a territorios africa-
nos.14 De este modo, en el Quijote, el rey en cuestión, aunque el texto 
no particularice a ninguno en concreto, no es soberano de un país 
remoto en tiempo y espacio, como lo son aquellos de los libros de 
caballerías. Los personajes del episodio cervantino conocen la exten-
sión del Imperio y el lector cuenta con las referencias textuales que le 
permiten identificar ciertas marcas históricas en la narración. Por ello, 
el presente episodio, además de parodia caballeresca, es también un 
atentado en contra de una propiedad destinada al rey, que no tuvo un 
resultado fatal para el caballero manchego ni tampoco lo expuso a las 
consecuencias de que el regalo regio no hubiera llegado a su destino. 
Muy por lo contrario, para don Quijote y los circundantes, gracias al 
relato que les hace el leonero, el andante manchego muestra un arrojo 
comparable al de Amadís o al de Perión.

13  Karl-Ludwig Selig comenta que: “�e text, anchored in reality and history […], 
emphasizes the ‘banderas’ […]; there is a central authority; it very much does exist and 
functions in its own geographical sphere to which the text alludes several times, although 
this is not the direct/immediate/actual literay-geographical sphere in which the text ex-
plicitly functions”, “Don Quixote II, 16-17: Don Quixote and the lions”, en Lía Schwartz 
Lerner e Isaías Lerner (eds.), Homenaje a Ana María Barrenechea, Castalia, Madrid, 1984, 
p. 328. “El texto, anclado en la realidad y la historia […], enfatiza las banderas […]; 
hay una autoridad central; ella existe y funciona en su propia esfera geográfica, a la que 
el texto alude en varias ocasiones, a pesar de que ésta no es la esfera literaria-geográfica 
directa/inmediata/real en la que el texto funciona explícitamente” (La traducción es mía).

14  Orán, además, es una ciudad muy importante en la biografía de Miguel de 
Cervantes, ya que intentó huir por ella cuatro veces de su cautiverio en Argel. Véase Jean 
Canavaggio, Cervantes, ed. revisada y actualizada, y trad. de Mario Armiño, Espasa-Cal-
pe, Madrid, 1997, pp. 108 y ss. 



DOS ATENTADOS EN CONTRA DEL REY  

La aventura, pues, admite la doble lectura: la parodia caballeresca 
y el vínculo con la realidad histórico-geográfica.15 A ellas se agregan 
las interpretaciones sobre los emblemas en él involucrados, en este 
caso, el león, asociado con don Quijote, y el hurón, con el Caballero 
del Verde Gabán.16 Con respecto al león en este episodio, Karl-Lud-
wig Selig comenta que:

[…] los atributos del león “generoso, más comedido que arrogan-

te…” […] existen en abundancia en el mundo de los bestiarios, donde 

precisamente el león tradicionalmente tiene primacía, una posición que 

casi es lugar común. La alusión, referencia y asociación no son sólo a los 

libros y al mundo de la caballería, sino también a la esfera intelectual de 

la historia natural, los bestiarios, el Phisiologus, los textos emblemáticos, 

entre muchos otros.17

El crítico alemán añade que “[…] el significado y la clave emble-
mática del león, que ‘generoso, más comedido que arrogante…’ le 

15  Con respecto a obras más actuales, Dorrit Cohn comenta que “En teoría, cada 
una de esas obras nos condena a vacilar, o nos permite oscilar entre lecturas referenciales 
y ficcionales”. Dorrit Cohn, “Vidas ficcionales versus vidas históricas” [“Fictional versus 
Historical Lives” (1999)], trad. Francesca Angiolillo, en María Stoopen (coord.), Sujeto 
y relato. Antología de textos teóricos, Universidad Nacional Autónoma de México, México, 
2009, p. 440.

16  Entre algunos críticos: Karl-Ludwig Selig, op. cit., pp. 328-329. Rocío Olivares 
Zorrilla, “Historia crítica sobre los emblemas en el Quijote”, Espéculo. Revista de estudios 
literarios, 30 (2005). En línea: http://www.ucm.es/info/especulo/numero30/emblquij.
html; Rocío Olivares Zorrilla, “Sobre las consideraciones del emblematismo en la 
composición del Quijote”, en María Stoopen (coord.), Horizonte cultural del “Quijote”, 
Universidad Nacional Autónoma de México, México, 2010, pp. 121-134.

17  “[…] the attributes of the lion ‘generoso, más comedido que arrogante…’ 
[…] exist also very much in the world of the bestiaries, where the lion traditionally 
has primacy, a position almost in nature of the commonplace. �e allusion, reference 
and association is not just to the romances of the world of the chivalrich, but also to 
the intellectual sphere of natural history, the bestiary, the Physiologus [sic], emblematic 
texts, among many others” Karl-Ludwig Selig, op. cit., pp. 330 (La tradución es mía).



  María Stoopen Galán

ha enseñado a don Quijote una lección, aunque éste no ha perdido 
su valor, su valentía […]”.18 Sin embargo, la descripción que hace 
el narrador de la postura que adopta el león al final, no deja de ser 
una burla.

Para finalizar, quiero destacar otra posible lectura relacionada 
con los símbolos de la monarquía española.19 Si consideramos que 
“[…] el león es, junto con el águila, animal heráldico por excelencia. 
Ambos vienen representando, desde remoto tiempo, el espíritu de la 
monarquía y la dignidad imperial”,20 podemos suponer, entonces, 
que, con relación a la realidad política de España, en el intento de 
someter a la fiera viene aparejado el propósito de desafiar el poder 
regio. Pero la bestia vuelve las espaldas y enseña sus partes traseras a 
don Quijote como un gesto de desprecio y arrogancia por parte del 
poder hacia el caballero, el heroísmo y la ética que él representa. Sin 
embargo, la figura real se reabsorbe en la ficción, puesto que para don 
Quijote, aunque no así para el lector, el monarca al que van dirigidos 
los leones es de la misma naturaleza que los de los reinos caballerescos. 
Baste traer aquí la plática sostenida por los personajes domésticos con 
el hidalgo en vías de recuperación sobre la nueva contada por el cura, 
la que históricamente se vincula con la provisión de galeotes para 
defender los enclaves del Mediterráneo:

18  “[…] the significance and the emblematic thrust and tradition of the lion, who 
‘generoso, más comedido que arrogante…’ has taught Don Quixote a lesson, but the 
latter has not lost his valor, his ‘valentía’ […]”, Ibid., p. 331. (La traducción es mía).

19  Miguel de Unamuno comenta que “Así ante Don Quijote, nuevo Cid Cam-
peador, ‘envergonzó’ el león que acaso fuera uno de los dos que hoy figuran en nuestro 
escudo de armas, y el avergonzado ante el Cid el otro”. Vida de don Quijote y Sancho, ed. 
de Alberto Navarro, Cátedra, Madrid, 2000, p. 368. Helena Percas de Ponseti saca con-
secuencias poco halagüeñas para el Imperio a partir de la asociación que hace Unamuno. 
Cervantes y su concepto del arte, II, Gredos, Madrid, 1975, p. 328.

20  Juan José Sánchez Badiola, Símbolos de España y de sus regiones y autonomías. 
Emblemática territorial española, Visión, Madrid, 2010, p. 56.



DOS ATENTADOS EN CONTRA DEL REY  

[…] que se tenía por cierto que el Turco bajaba con una poderosa arma-

da, y que no se sabía su designio ni adónde había de descargar tan gran 

nublado, y con este temor, con que casi cada año nos toca arma, estaba 

puesta en ella toda la cristiandad y Su Majestad había hecho proveer las 

costas de Nápoles y Sicilia y la isla de Malta (Quijote, II, 1).

Es claro que la solución que propondrá don Quijote no hace 
distinción entre la problemática histórica de España y los reinos 
cristianos y la pertinente intervención de los personajes literarios que 
pueblan su mente, entre los cuales él se cuenta:

—¡Cuerpo de tal! […] ¿Hay más sino mandar Su Majestad por público 

pregón que se junten en la corte para un día señalado todos los caballe-

ros andantes que vagan por España, que aunque no viniesen sino media 

docena, tal podría venir entre ellos, que solo bastase a destruir toda la 

potestad del Turco? […] Que si alguno destos [don Belianís o alguno 

de los del inumerable linaje de Amadís de Gaula] hoy viviera y con el 

Turco se afrontara, a fee que no le arrendara la ganancia. Pero Dios 

mirará por su pueblo y deparará alguno que, si no tan bravo como los 

pasados andantes caballeros, a lo menos no les será inferior en el ánimo; 

y Dios me entiende, y no digo más (Quijote, II, 1).

Es claro que a don Quijote no lo arredra el peligro y por eso se 
embarca en esos grandes desafíos, de los que sólo los personajes a 
su alrededor y el lector son capaces de medir las consecuencias que 
entrañan.







“LAS CORTES DE LA MUERTE”  
Y LA RECONVENCIÓN NARRATIVA  

EN LA SEGUNDA PARTE DEL QUIJOTE

Ricardo José Castro García
El Colegio de México

Con la publicación de la Primera parte del Quijote en 1605, la ficción 
caballeresca fue exhaustivamente revisada mediante la parodia y todo 
lo que ésta involucra: burla y homenaje, reconocimiento y distancia-
miento, asimilación y desviación. Este hallazgo vino acompañado 
de otro cuyas consecuencias son más que vigentes. Me refiero a la 
inauguración de la tradición de la novela moderna, invención que 
implicó algunas audacias estéticas que Cervantes tuvo a bien efectuar, 
tales como la entrada en escena del héroe problemático en cuyo seno 
se contradicen el deber, el parecer y el ser; la problematización del 
papel que puede jugar el arte en la vida; la presencia de un narrador 
que simultáneamente seduce y engaña a su lector; el encuentro de 
voces ideológicamente disonantes que complementan el universo 
representado; o bien, la interacción de distintos géneros haciendo del 
texto un lugar de encuentro entre tradiciones. Éstas son sólo algunas 
de las consecuencias y lecciones que el Quijote supo heredar a sus 
lectores ulteriores.

Si sólo tuviéramos noticia de las conquistas de la novela cervan-
tina como las señaladas, se delinea un prodigio cuya más fehaciente 
prueba de existencia sería la manera en la que la modernidad occiden-
tal aprendió a narrar sus desventuras e inquietudes. Se trata, pues, de 
una obra que supo sintetizar y transgredir su pasado artístico, además 
de prefigurar la narrativa que ha moldeado nuestra sensibilidad.



  Ricardo José Castro García

En 1615, con la publicación de la Segunda parte del Quijote, Cer-
vantes hizo público el diálogo que estableció con su propia invención. 
Esto nos habla de que el alcaíno fue un extraordinario lector de sí 
mismo. Así como discute su libro y lo defiende, también interviene 
los lugares comunes que él mismo produjo. De ello daré una pequeña 
muestra en el presente texto. 

La Segunda parte implica una lectura crítica del Quijote de 1605. 
El problema en general es muy arduo y va complicándose conforme 
avanza la diégesis y van integrándose más elementos, sobre todo el de 
la publicación del libro de Avellaneda en 1614. La toma de posición 
con respecto al primer Quijote es tema central de los primeros capí-
tulos de la Segunda parte, en los cuales se desarrolla una transparente 
reflexión metatextual. Además de tal despliegue de metaficcionalidad 
deliberada, las estructuras narrativas de la Segunda parte formulan un 
velado análisis narrativo al respecto de su antecedente. En el presente 
trabajo expondré el episodio de la carreta de las cortes de la muerte. En 
él identificaré los rasgos críticos que desarrollan una perspectiva al res-
pecto del texto escrito diez años antes. Tomo este ejemplo como una 
mera muestra, dado que los rompimientos de expectativas como los 
que identificaré y analizaré pueden encontrarse a lo largo de toda la 
novela y desde distintos puntos de vista y estrategias artísticas.

I

Las obras literarias entran en un juego de integración y de rechazo con 
su tradición. Cada texto es una continuidad, un diálogo o un rechazo 
en relación con las obras que le preceden. Es decir, los actos literarios 
representan una participación agónica1 en el sistema estético. En el 

1  Harold Bloom, El canon occidental, trad. Damián Alou, Anagrama, Barcelona, 
1994. 



“LAS CORTES DE LA MUERTE” Y LA RECONVENCIÓN NARRATIVA  

caso que nos compete, esa participación es sui generis, ya que toma 
lugar bajo la misma autoría y en un mismo desarrollo narrativo.

A lo largo de la Primera parte del Quijote, el texto establece una 
lógica narrativa que se impone paulatinamente. Por ejemplo, buena 
parte de los episodios se construyen a partir de una estructura reite-
rativa que es la siguiente: el protagonista adopta y suscribe una inter-
pretación de la realidad configurada a partir de la ficción caballeresca 
o, en general, de la literatura idealista como la novela pastoril o la 
lírica petrarquista. El personaje actúa en consecuencia, y tal proceder 
termina por tropezarse y contradecirse con el escenario que le rodea, el 
cual se establece a partir de códigos realistas. Dicho esquema permite 
la reproducción de relatos en los que el héroe reinterpreta épicamente 
su situación y actúa en consecuencia hasta ser víctima de los riesgos 
que conlleva el desafío a la lógica convencional-realista. El libro ex-
plota esta configuración a partir de la introducción de diferentes tipos 
de narrador, distintos cómplices y un gran repertorio de paradigmas 
narrativos que Cervantes supo aprovechar de la tradición. 

El Quijote de Avellaneda es el mejor ejemplo de la asimilación de 
tal estructura. En este libro, el protagonista integra a su personalidad 
características épicas y caballerescas, mientras que Sancho, como seña-
la Martín de Riquer, es “un remedo exagerado del tipo cervantino”.2 
La propuesta argumentativa es exactamente la misma, por tanto, 
podríamos hablar de una genuina continuación del Quijote con el 
inconveniente de la ausencia de ironía y de las sutilezas narrativas 
que conocemos.

La respuesta que ofrece Cervantes a su texto una década más tarde 
no es ni de cerca la estéril imitación, o la explotación negligente de los 
aciertos creativos de su primera propuesta quijotesca. Por ejemplo, el 
prólogo y los primeros capítulos bombardean al lector, como ya men-
cioné, con arriesgadas insinuaciones metatextuales. De igual forma, 
el texto plantea transgresiones constantes a la convención establecida 

2  Martín de Riquer, Aproximación al “Quijote”, Teide, Barcelona, 1986, p. 173.



  Ricardo José Castro García

por el relato de 1605. Baste recordar como un ejemplo el capítulo 
5 en el que Sancho —cito la paráfrasis del título— habla “con otro 
estilo del que se podía prometer de su corto ingenio y dice cosas tan 
sutiles, que no tiene por posible que él las supiese, pero que no quiso 
dejar de traducirlo, por no cumplir con lo que a su oficio debía […]”.3 
El texto se permite la licencia de la indecorosidad y nos regala una de 
las escenas más inquietantes y divertidas que haya protagonizado el 
escudero. Así, mientras el Sancho de Avellaneda intensifica y explota 
los lugares conocidos, Cervantes opta por el disparate, dejando en 
claro que la continuación de su libro será una puesta en marcha de 
transgresiones a su propio universo narrativo.

Vayamos al texto, al capítulo 11. Una vez que el duo vuelve a 
recorrer los campos, éste se encuentra con una carreta: 

Cargada de los más diversos y estraños personajes y figuras que pudie-

ron imaginarse. El que guiaba las mulas y servía de carretero era un 

feo demonio. […] La primera figura que se ofreció a los ojos de don 

Quijote fue la de la misma muerte, con rostro humano; junto a ella 

venía un ángel con unas grandes y pintadas alas; al un lado estaba un 

emperador con una corona, al parecer de oro, en la cabeza; a los pies 

de la Muerte estaba el dios Cupido, sin venda en los ojos, pero con su 

arco, carcaj y saetas. Venía también un caballero armado de punta en 

blanco […] Con éstas venían otras personas de diferentes trajes y rostros 

(Quijote, II, 11).4

Esta situación hubiera hecho saltar de gusto al protagonista de 
1605, además de estimular en él las más complejas fantasías. En este 
escenario, no resulta necesaria la reinterpretación discordante en-
tre códigos. Don Quijote no tiene aquí la necesidad de transfigurar 

3  Miguel de Cervantes Saavedra, El ingenioso hidalgo don Quijote de la Mancha, ed. 
de Francisco Rico, Crítica, Barcelona, 2001, II, 5.

4  Todas las cursivas son mías. 



“LAS CORTES DE LA MUERTE” Y LA RECONVENCIÓN NARRATIVA  

el escenario que le rodea, ni que reajustar la realidad. Ésta ya se ofrece 
extraordinaria y llena de insinuaciones librescas, según lo que refiere 
el autor. 

El primer elemento que quiero subrayar es la de la selección 
de los datos que ofrece el narrador, quien, en esta Segunda parte, 
parece subrayar la apariencia fantástica de la escena. Es decir, éste 
adopta aparentemente la convención fantástica, caballeresca, teatral 
o poética: “Venía también un caballero armado de punta en blanco”. 
Ese narrador, por tanto, se ha quijotizado. El personaje que dirige la 
carreta bien pudo haber sido descrito como un actor disfrazado. No 
obstante, el texto elige otro punto de vista, y busca engañar a su lector 
al afirmar de pie juntillas que quien dirige la carreta era un diablo, 
y que en ella venía un ángel y la muerte. Es necesario insistir en los 
verbos. Son categóricos y afirman. No sugieren ni aluden.

Para ilustrar de manera más evidente dicho juego en el que el 
narrador toma un punto de vista libresco-épico-lírico será necesario 
contrastar el episodio de las cortes de la muerte con otros momentos 
del Quijote de 1605 en el que dicha perspectiva corre a cargo del 
protagonista. Escojo el más popular de todos para que queden más 
claras las infracciones de las que hablo. Leemos en el capítulo 8 de la 
Primera parte lo siguiente: “En esto, descubrieron treinta o cuarenta 
molinos de viento que hay en aquel campo, y así como don Quijote 
los vio, dijo a su escudero: —La ventura va guiando nuestras cosas 
mejor de lo que acertáramos a desear” (Quijote, I, 8).

Como en muchos otros episodios de 1605, el narrador descubre 
desde la primera línea el código realista. Señala categóricamente que 
los personajes descubrieron molinos. Lo que ellos quieran o crean 
ver es otro asunto. Si este narrador tuviera alguna consideración con 
la codificación idealista, o dejara abierta la posibilidad de un real 
encuentro caballeresco, bien podía haber dicho que los protagonistas 
descubrieron tras la niebla descomunales cuerpos en movimiento, 
y así dejar espacio a la ambigüedad. Ya los personajes y el lector ve-
rán si se inclinan a creer si son gigantes o molinos. Sin embargo, la 



  Ricardo José Castro García

perspectiva del texto es la de exhibir en primera instancia el disparate 
del protagonista. Deja claro, pues, la naturaleza realista de los objetos 
representados. Otro ejemplo es el del incidente de lo galeotes que 
comienza con una descripción objetiva y certera: 

[…] don Quijote alzó los ojos y vio que por el camino que llevaba ve-

nían hasta doce hombres a pie, ensartados como cuentas en una gran 

cadena de hierro por los cuellos, y todos con esposas en las manos; 

venían ansimismo con ellos dos hombres de a caballo y dos de a pie: 

los de a caballo, con escopetas de rueda, y los de a pie, con dardos y 

espadas (Quijote, I, 12).

La descripción de la situación es puntual y fríamente precisa. 
No hay indicios o filtraciones de rasgos caballerescos o líricos en 
lo representado. El lector sabe, de antemano, que se trata de reos y 
espera la interpretación sobresaltada, impertinente y novelesca del 
protagonista.

El lector termina por asimilar dicha estructura en la que se ponen 
en tensión la interpretación realista propuesta en gran medida por 
el narrador y la de don Quijote, configurada a partir de una visión 
épico-poética de los escenarios que le rodean. Diez años después, el 
texto defrauda dicha familiarización con el esquema narrativo pro-
puesto por el texto de 1605 e introduce una voz ahora sí dispuesta a 
la fantasía y a inducir a su personaje y a su lector hacia los terrenos de 
lo fabuloso. El texto estimula en el receptor la posibilidad de aceptar 
un encuentro con el diablo, con la muerte y con un ángel.

En el episodio de las cortes de la muerte, el plano realista no se 
reestablece a cargo del narrador sino del actor disfrazado de demonio 
quien aclara: “—Señor, nosotros somos recitantes de la compañía de 
Angulo el Malo. Hemos hecho en un lugar que está detrás de aque-
lla loma, esta mañana, que es la octava del Corpus, el auto de Las 
Cortes de la Muerte […]” (Quijote, II, 11). Don Quijote, atento, 
responde: “—Por fe del caballero andante […] que así como vi este 



“LAS CORTES DE LA MUERTE” Y LA RECONVENCIÓN NARRATIVA  

carro imaginé que alguna grande aventura se me ofrecía, y ahora 
digo que es menester tocar las apariencias con la mano para dar 
lugar al desengaño. Andad con Dios, buena gente, y haced vuestra 
fiesta […]” (Quijote, II, 11). El lector atento y entusiasta del primer 
Quijote queda defraudado y sufre una secuencia de desajustes y 
frustraciones. ¿Quién es el que ha leído ya demasiado? ¿El narrador? 
¿Sensato ahora don Quijote? Está el escenario puesto y afinado para 
un descomunal enfrentamiento entre el intrépido caballero y los 
seres más despiadados del orbe de lo sobrenatural, o por lo menos, 
ese parece ser el escenario. No obstante, el resultado es un deso-
lado anticlímax. La voz narrativa, unas cuantas líneas atrás había 
afirmado que quien manejaba el carro era un demonio. Y, si no lo 
era, por lo menos podíamos esperar una respuesta disparatada por 
parte de don Quijote dada la estructura narrativa que se nos había 
venido proponiendo una y otra vez a lo largo de la Primera parte. 
No obstante, el protagonista de 1615 responde con parsimonia y 
ecuanimidad. La ironía despiadada de Cervantes actúa en todo su 
esplendor y desarticula los elementos de su construcción tales como 
el narrador y la actitud del protagonista. Por tanto, ya don Quijote 
no está solo en sus desaciertos con lo representado. Ahora son el 
narrador y el lector quienes sufren el desencanto y el choque con 
una realidad desolada de lirismo y épica.

Una vez aclarada la situación, la pareja se ve humillada por un 
bufón que provoca la caída de don Quijote y Rocinante, a la vez que 
roba momentáneamente el rucio de Sancho. El caballero andante 
persigue y alcanza el carro. Una vez que tiene la oportunidad de en-
derezar el tuerto del que fue víctima, Sancho lo hace entrar en razón, 
y usa como argumento codificaciones literarias propias de los libros 
de caballerías, mismas que cuestionó una y otra vez a lo largo de la 
Primera parte. Dice el escudero: 

[…] se ha de considerar que es más temeridad que valentía acometer 

un hombre solo a un ejército donde está la Muerte y pelean en persona 



  Ricardo José Castro García

emperadores, y a quien ayudan los buenos y los malos ángeles; y si esta 

consideración no le mueve a estarse quedo, muévale saber de cierto que 

entre todos los que allí están, aunque parecen reyes, príncipes y empe-

radores, no hay ningún caballero andante (Quijote, II, 11).

Don Quijote recuerda que, en efecto, no puede sacar la espada 
con nadie que no haya sido armado y desiste de su empresa. Sancho 
impide la riña apelando a los criterios que en la Primera parte provo-
caban los desatinos del protagonista. En 1605 el imaginario literario 
servía como motivación para que don Quijote se embarcara en aven-
turas descabelladas mientras que su escudero se demostraba renuente 
y pragmático a las proposiciones idealistas y mitificantes de su amo; 
en 1615, en cambio, el mismo que rechazaba las codificaciones fic-
cionales ahora se aprovecha de las mismas y las emplea para resolver 
salomónicamente un conflicto.

Cabe también señalar que en este episodio el universo de lo 
fantástico, lo caballeresco y lo teatral, fue establecido por medio de 
la apariencia de los actores, y articulado discursivamente por el na-
rrador y por Sancho, los mismos que impugnaron durante cientos de 
páginas de la Primera parte el afán poetizante del protagonista. Don 
Quijote, en cambio, pone atención a los elementos de la situación, 
escucha atentamente lo que el resto de personajes esclarecen, además 
de acatar lo resuelto por su escudero dada la capacidad argumentativa 
que éste demuestra. Los papeles, parece, se han invertido. El narrador 
adopta una perspectiva libresca, Sancho replica caballerescamente y 
don Quijote ostenta prudencia. 

Este proceder parece imposible diez años antes, y hubiera con-
fundido gravemente al lector que apenas se estaba aclimatando a 
la prosa del Quijote. Una década después, Cervantes se aprovecha 
con total alevosía de la popularidad que cobró el mundo narrativo 
por él creado, así como de su complejidad. Ahora que el texto ha 
creado sus propias convenciones, el relato invierte sus valores y sus 
contratos.



“LAS CORTES DE LA MUERTE” Y LA RECONVENCIÓN NARRATIVA  

II

Los paratextos (ilustraciones y títulos de capítulos) también dan 
cuenta del desmantelamiento de la narrativa quijotesca. Es decir, en 
su constitución se pueden ver reflejados los cambios estructurales 
o de perspectiva. Comienzo por los títulos. Para ilustrarlo, vuelvo 
a la comparación con el capítulo 8 de la Primera parte. El capítulo 
se llama “Del buen suceso que el valeroso don Quijote tuvo en la 
espantable y jamás imaginada aventura de los molinos de viento, con 
otros sucesos dignos de felice recordación” (Quijote, I, 8). La ironía 
de Cervantes aquí se manifiesta a partir de la contradicción entre la 
caracterización que propone el título y los datos que el cuerpo del 
episodio expresa. El episodio es calificado como “espantable” y “ex-
travagante”; no obstante, una vez que se desarrolla el relato, el lector 
se topa con el muro del realismo y de la inclemente cotidianeidad: 
los indiferentes e impasibles molinos de viento. 

En cambio, lo que encontramos en el título del capítulo 11 de 
la Segunda parte es la escueta descripción siguiente: “De la estraña 
aventura que le sucedió al valeroso don Quijote en el carro o carreta 
de ‘Las cortes de la muerte’” (Quijote, II, 11). En este caso no hay 
marcas tan claras de ironía; no obstante, la referencia a un carro en 
el que se transportan las cortes de la muerte basta para estimular la 
imaginación y para despertar en el lector expectativas que lo lleva-
rían a relacionar el episodio con los autosacramentales y, en general, 
con el teatro religioso, que, por esos días, se había convertido en 
un complejo y aparatoso espectáculo. El paratexto asume la misma 
perspectiva del narrador; es decir, deja abierta la posibilidad de un 
genuino encuentro con personajes extraordinarios. No esclarece, pues, 
la naturaleza realista de la situación. El capítulo no se llama “de lo 
que le sucedió a don Quijote con los actores de un auto sacramental”.

Cuando el título señala la presencia de un carro de la muerte, el 
relato arroja a su lector a un universo reconocible de lo teatral en 
el que suelen participar emperadores, ángeles, demonios, o la misma 



  Ricardo José Castro García

muerte. Es decir, de buenas a primeras, a la mitad del camino, se 
reactiva un horizonte de expectativas de carácter teatral habitado por 
seres sobrenaturales como los que poblaban los autos sacramentales 
del momento.5 

Vayamos ahora al terreno plástico. Como señalé antes, el ámbito 
de lo fantástico se sugiere por la apariencia de los pasajeros del carro. 
Éstos vienen disfrazados y el narrador no hace nada por especificar-
lo. De hecho, afirma la identidad teatral-fantástica (“al un lado estaba 
un emperador con una corona, al parecer de oro, en la cabeza; a los 
pies de la Muerte estaba el dios Cupido […]” Quijote, II, 11), y no es 
sino hasta la intervención del “demonio” conductor que queda clara 
la naturaleza de los inquietantes personajes. En tal escenario, la traza 
y la fachada exterior de la escena sugieren un ámbito fantástico-teatral 
favorecido por el narrador, cosa que no sucede en ninguno de los 
episodios de la Primera parte. 

Hasta antes del Romanticismo, por lo general, las ilustraciones 
van a privilegiar el punto de vista del narrador dada su jerarquía y su 
supuesta objetividad. De aquí que puedan revelar modificaciones na-
rrativas que sufra un relato. De tal manera, en las ilustraciones clásicas 
puede reconocerse la vacilación que sufren tanto el narrador como los 
personajes al respecto del universo ficcional de carácter idealista, fan-
tástico y épico que en la Primera parte era calificado como improce-
dente mientras que en la Segunda parece irse aceptando como viable. 

En 1674 apareció la primera versión ilustrada del Quijote. Los 
grabados corrieron a cargo de Diego de Obregón y la edición fue tarea 
de Andrés García de la Iglesias y Roque Rico de Miranda para María 
Armenteros, en dos tomos. En ella aparecen representados los mo-
mentos de la novela que en su tiempo se estimaron más significativos. 

5  Ha corrido bastante tinta al respecto de la identificación específica de la obra que 
los actores del carro estaban representando. Algunos críticos han señalado una obra en 
particular de Lope de Vega. No obstante, cabe señalar que la figura del carro de las cortes 
de la muerte era una presencia genérica en el teatro religioso de la época.



“LAS CORTES DE LA MUERTE” Y LA RECONVENCIÓN NARRATIVA  

Entre ellos se cuentan los dos capítulos que he venido comentando: 
el de los molinos de viento y el de las cortes de la muerte. En el 
primero de ellos (imagen 1), aparecen a un mismo tiempo distintos 
elementos que figuraron a lo largo del relato. Es decir, se presenta en 
un mismo cuadro todo el desarrollo narrativo teniendo como telón de 
fondo los molinos de viento. El ilustrador ve la realidad tal y como lo 
hace el narrador. No dibuja o siquiera sugiere la presencia de gigantes 
dispuestos a recibir la embestida de don Quijote. La interpretación 
épico-caballeresca de don Quijote corre a cargo única y exclusivamen-
te del protagonista. La ilustración no da fe de ella. 

Por su parte, el grabado de las cortes de la muerte (imagen 2) es 
mucho más ambiguo. Vemos a un demonio dirigiendo el transporte, 
un rey con su corona, un hombre con un arco, la muerte con su hoz, 
la silueta de un ángel, y, en primer plano, a un bufón sobre el rucio de 
Sancho. A pesar de que en el texto el actor vestido de diablo reveló la 
condición de las figuras, no hay en la imagen ninguna marca que nos 
hable del carácter teatral. Los personajes traen sus máscaras puestas, 
y Cupido no suelta su arco. No vemos aquí las costuras del disfraz, el 
artificio de la máscara o el maquillaje corrido sobre la mejilla. Si esta 
imagen se viera fuera de su contexto, nada hay en ella que haga pensar 
que se tratan de actores comunes y corrientes, y que los cuernos, las 
alas y las coronas son de utilería.

Estas representaciones hablan de una atenta lectura del Quijote 
llevada a cabo por el ilustrador quien asume el punto de vista del na-
rrador. Por tanto, reproduce, en el primer caso, la perspectiva realista 
—capítulo de los molinos de viento—, y por el otro, la quijotización 
del narrador —las cortes de la muerte—. En la primera imagen ve-
mos el insistente, aplastante e inamovible código realista encarnado 
en los molinos de vientos que dominan al grabado por su tamaño y 
profundidad. En la segunda lo fantástico y lo ficcional parece irrumpir 
sobre los campos que fatiga la pareja. 



  Ricardo José Castro García

Imagen 2.

Imagen 1.



“LAS CORTES DE LA MUERTE” Y LA RECONVENCIÓN NARRATIVA  

III

La comparación entre estos dos momentos de las aventuras del hidal-
go caballero nos habla de la reconfiguración a la que se vio sometida 
su estructura narrativa. En 1605, el autor del Persiles propuso un 
esquema argumentativo que explotó a lo largo de la Primera parte. 
Dicha estructura la reprodujo Avellaneda de manera rígida y sin las 
sutilezas del genio cervantino. Para 1615, el alcaíno propone una 
continuación que, lejos de reestablecer sus fórmulas y aprovecharse 
de su propia propuesta, la replantea en términos críticos. La escritu-
ra del segundo Quijote desmantela los lugares comunes establecidos 
por la Primera parte, y con sus restos construye un discurso artístico 
todavía más problemático. Pone en tensión y en crisis su propia es-
critura. Asimismo, explota artísticamente el éxito de su publicación 
de 1605 y saca provecho de la cercanía que el lector desarrollo con 
su personaje y su relato.

 Cuando Sancho integra un discurso codificado literariamente 
por los libros de caballerías inmediatamente después de que el narra-
dor da cuenta de un carro ocupado con las cortes de la muerte con 
emperador, demonio y ángel incluidos, sin las marcas del realismo o 
la convención, y don Quijote entra en razón a las primeras de cambio 
mostrando una profunda prudencia y sentido común, hay un pene-
trante reconocimiento de la estructura de la Primera parte. Es decir, 
se toman como punto de partida los pactos narrativos de la Primera 
parte para desconfigurarlos y desarticularlos en la Segunda, y defrau-
dar así las expectativas del lector en aras de un efecto estético y una 
despiadada crítica estética. 

Así, la escritura cervantina muestra su maestría al ser capaz de 
reconfigurarse, y negarse a la tentación de reiterar sus aciertos. Esta-
mos hablando, pues, de una autorreferencialidad establecida en los 
términos de ruptura, así como de una profunda sensibilidad capaz de 
reinventarse y volver a ser extraordinaria, tal y como lo fue en 1605.







VESTIR EN LA SEGUNDA PARTE DEL QUIJOTE

Aurelio González
El Colegio de México

Aunque es en otro género de la producción literaria cervantina, 
“sabida es la atención que presta Cervantes a la indumentaria de los 
actores, como reflejan las meticulosas acotaciones que acompañan sus 
comedias, un cotejo exhaustivo de las obras contemporáneas, impresas 
y manuscritas, confirma que se trata de un rasgo casi exclusivamente 
cervantino”.1 Por lo general Cervantes es bastante explícito no sólo en 
este aspecto sino en general en todo lo que refiere a la representación 
de la realidad de la cual era agudo y cuidadoso observador.

El vestuario tiene como primera función la caracterización de 
los personajes. En su conocido trabajo sobre los elementos de repre-
sentación teatral, Kowzan concibe el vestuario como un signo visual 
del actor que corresponde a la apariencia exterior de éste,2 y esta 
apariencia corresponde a un estrato social específico, sobre todo en 
los siglos anteriores a nuestra época, cuando la manera de vestir estaba 
específicamente determinada por la pertenencia a un nivel social o 
actividad determinada.

En cualquier creación literaria la indicación que da una acotación 
en el teatro o la descripción del narrador en una novela o cuento del 
vestuario de un personaje es genérica, sobrentendiéndose el referente 
social que conlleva, mismo que está claramente codificado para la 

1  Stefano Arata, “Edición de textos y problemas de autoría: el descubrimiento 
de una comedia olvidada” en Jean Canavaggio (ed.), La comedia, Casa de Velázquez, 
Madrid, 1995, p. 64.

2  Tadeusz Kowzan, Literatura y espectáculo, Taurus, Madrid, 1992, p. 189.



  Aurelio GonZáleZ

época lo cual hace que no se necesite mayor explicación para el pú-
blico o lector de su tiempo, pero que muchas veces el receptor actual 
pierde por haber cambiado radicalmente el contexto.

Así, cuando el narrador nos presenta con minucioso detalle el 
vestido, resaltando aquellos elementos que incluso ponen de mani-
fiesto el cuidado que tiene un personaje al elegir los elementos de 
su vestimenta, indica claramente que estos elementos además de un 
gusto personal tienen un valor social o simbólico.

En este sentido, Cervantes desarrolla en la Segunda parte del 
Quijote la ubicación social de los personajes por medio del vestuario. 
Es la voz de Teresa Panza cuando discute con Sancho sobre la propia 
identidad social de aldeana en contraste con el deseo de éste de ser 
gobernador de la ínsula. Así habla Teresa y se identifica socialmente 
por el vestido:

y con este nombre me contento, sin que me le pongan un don encima 

que pese tanto, que no le pueda llevar, y no quiero dar que decir a los 

que me vieren andar vestida a lo condesil o a lo de gobernadora, que 

luego dirán: “¡Mirad qué entonada va la pazpuerca! Ayer no se hartaba 

de estirar de un copo de estopa, y iba a misa cubierta la cabeza con la 

falda de la saya, en lugar de manto, y ya hoy va con verdugado, con 

broches y con entono, como si no la conociésemos”. Si Dios me guarda 

mis siete, o mis cinco sentidos, o los que tengo, no pienso dar ocasión 

de verme en tal aprieto (Quijote, II, 5).3

Así se va a describir con la imagen característica de la mujer al-
deana que no tiene manto y para entrar a la iglesia a oír misa se cubre 
la cabeza con la falda, cosa que puede hacer pues el traje aldeano 
femenino implicaba una serie de prendas —hoy diríamos faldas— so-
brepuestas que cubrían la “saya”, que como prenda de vestir femenina, 

3  Miguel de Cervantes, Don Quijote de La Mancha, II, ed. dirigida por Francisco 
Rico, Real Academia Española, Madrid, 2015.



VESTIR EN LA SEGUNDA PARTE DEL QUIJOTE  

es un precedente de la falda y era una pieza de tejido bastante larga 
y cerrada (con una abertura lateral en algunos modelos), que en su 
origen solía cubrir de la cintura a los pies. En vez de ir con el “verdu-
gado” que era una saya acampanada con ribetes gruesos para reforzarla 
(como retoños de árbol, llamados verdugos de ahí el nombre), que se 
usaba debajo de la “basquiña” —falda más elegante que la habitual 
saya, usada en España por la mujer en ceremonias, actos religiosos y 
para salir a la calle, desde el siglo  hasta el — para ahuecarla. 
Además del verdugado menciona los broches y, como si fuera también 
un adorno de la prenda de vestir, el “entono” o sea la presunción.

Así continúa la aldeana dirigiéndose a su marido, justificando su 
nivel social y como la apariencia no va a ocultar su verdadera condi-
ción para lo cual utiliza un símil textil:

—Eso no, Sancho —respondió Teresa—: casadla con su igual, que es lo 

más acertado; que si de los zuecos la sacáis a chapines, y de saya parda 

de catorceno a verdugado y saboyanas de seda, y de una Marica y un 

tú a una doña tal y señoría, no se ha de hallar la mochacha, y a cada 

paso ha de caer en mil faltas, descubriendo la hilaza de su tela basta y 

grosera (Quijote, II, 5).

En primer lugar, se va a referir al calzado y va a contrastar los 
“zuecos”, calzado rústico típico sobre todo de las zonas lluviosas hecho 
de madera de una pieza o también un zapato de cuero con suela de 
corcho o de madera, con los “chapines” que era un tipo de calzado 
con una suela de corcho muy gruesa (como los zapatos de ‘plataforma’ 
actuales) que era utilizado por las mujeres de clase alta en el siglo . 
El contraste social se extiende también a las prendas y los materiales 
de que están hechas éstas, y así la “saya parda”, esto es sin teñir de 
colores brillantes, de “catorceno” que era un paño basto de lana, se 
substituye por la “saboyana”, ropa exterior femenina, a manera de 
basquiña abierta por delante, que usaban las mujeres acomodadas, 
hecha de seda, material que implica por su costo un estatus social.



  Aurelio GonZáleZ

La caracterización rústica de Teresa continúa y se mantiene mu-
chos capítulos después cuando llega el paje con la noticia de Sancho 
gobernador de la ínsula Barataria, trayendo una carta y una sarta de 
corales con broches de oro4 y “un vestido de paño finísimo que el 
gobernador sólo un día llevó a caza” como regalo:

A cuyas voces salió Teresa Panza, su madre, hilando un copo de estopa, 

con una saya parda —parecía, según era de corta, que se la habían 

cortado por vergonzoso lugar—, con un corpezuelo asimismo pardo y 

una camisa de pechos. No era muy vieja, aunque mostraba pasar de los 

cuarenta, pero fuerte, tiesa, nervuda y avellanada; la cual, viendo a su 

hija, y al paje a caballo, le dijo:

—¿Qué es esto, niña? ¿Qué señor es éste?

—Es un servidor de mi señora doña Teresa Panza —respondió el 

paje (Quijote, II, 50).

Además de señalar la actividad característica de la mujer en la 
aldea de hilar lana, Teresa sigue vestida con la “saya parda” corta que 
en otro contexto podía hacer suponer un castigo por prostitución, 
pero que en ese entorno rústico más bien era escasez de recursos y el 
típico corpiño aldeano (“corpezuelo”) y “camisa de pechos”, camisa 
escotada de mujer, también característica ropa de labradora.

La actitud de Sanchica, la hija de los Panza, no es tan conser-
vadora como la de su madre y espera el ascenso de Sancho al ser 
gobernador, y este lo identifica en el cambio de vestido y de ahí las 
preguntas que hace al paje de los duques cuando le lleva de comer 
huevos con abundante tocino, obedeciendo las órdenes de su madre 
que agradece así las buenas noticias que ha traído:

4  No hay que olvidar que las sartas de corales en el mundo hispánico siguen siendo 
parte de trajes que hoy llamamos folclóricos, pero que en realidad no son sino derivados 
de los vestidos rústicos de una época no muy lejana como es el siglo .



VESTIR EN LA SEGUNDA PARTE DEL QUIJOTE  

Dígame, señor: ¿mi señor padre trae por ventura calzas atacadas después 

que es gobernador?

—No he mirado en ello —respondió el paje—, pero sí debe de traer.

—¡Ay, Dios mío —replicó Sanchica—, y qué será de ver a mi padre 

con pedorreras! ¿No es bueno sino que desde que nací tengo deseo de 

ver a mi padre con calzas atacadas?

—Como con esas cosas le verá vuestra merced si vive —respondió 

el paje—. Par Dios, términos lleva de caminar con papahígo, con solos 

dos meses que le dure el gobierno (Quijote, II, 50).

El cambio en el nivel social se manifiesta en el vestido y así San-
chica piensa en su padre con apariencia caballeresca usando “calzas 
atacadas”, que eran calzas completas que se fijaban al jubón y cubrían 
toda la pierna o más aún, las llamadas “pedorreras”, calzas justas y 
también enteras de los escuderos, y llevando el “papahigo”, una especie 
de mascarilla, muy similar a lo que hoy llamamos pasamontaña, que 
usaban los que iban “de camino” para protegerse del aire y del frío.

Ante las buenas noticias, Teresa Panza contradice en buena me-
dida lo que había afirmado anteriormente y quiere cambiar su apa-
riencia y hacerla más propia de la esposa de un gobernador y así está 
dispuesta a cambiar la rural saya por el antes mencionado críticamente 
“verdugado”: 

—Señor cura, eche cata por ahí si hay alguien que vaya a Madrid o a 

Toledo, para que me compre un verdugado redondo, hecho y derecho, 

y sea al uso y de los mejores que hubiere, que en verdad en verdad que 

tengo de honrar el gobierno de mi marido en cuanto yo pudiere, y 

aun que si me enojo me tengo de ir a esa corte y echar un coche como 

todas, que la que tiene marido gobernador muy bien le puede traer y 

sustentar (Quijote, II, 50).

Este cambio de actitud lo sintetiza Sanchica con un refrán a 
propósito del vestido, siguiendo la característica costumbre de usar 



  Aurelio GonZáleZ

refranes de la familia Panza: “‘Vióse el perro en bragas de cerro…’ y 
lo demás” (Quijote, II, 50), esto es: el perro usó calzones de lino y ya 
no reconoció a su compañero.5

La ropa campesina no sólo es patrimonio de la familia Panza, 
también aparece en una secuencia de la Cueva de Montesinos donde 
la dama Dulcinea ofrece como garantía una prenda que parece regre-
sar a su origen como Aldonza Lorenzo:

se llegó a mí por un lado, sin que yo la viese venir, una de las dos com-

pañeras de la sin ventura Dulcinea, y llenos los ojos de lágrimas, con 

turbada y baja voz, me dijo: “Mi señora Dulcinea del Toboso besa a 

vuestra merced las manos, y suplica a vuestra merced se la haga de ha-

cerla saber cómo está, y que, por estar en una gran necesidad, asimismo 

suplica a vuestra merced cuan encarecidamente puede sea servido de 

prestarle sobre este faldellín que aquí traigo de cotonía nuevo media 

docena de reales, o los que vuestra merced tuviere, que ella da su palabra 

de volvérselos con mucha brevedad” (Quijote, II, 23).

La prenda en cuestión que ofrece la dama en garantía del prés-
tamo es un “faldellín” o refajo, que es una falda corta interior y con 
vuelo, por lo general de bayeta o paño, esto es de lana, que usaban las 
mujeres encima de las enaguas para abrigo del frío. Esta falda es de 
material simple y poco útil pues es de “cotonía”: algodón.

El vestuario como elemento caracterizador no lo emplea Cervan-
tes sólo para las mujeres. El propio don Quijote es caracterizado por 
la manera en que viste en el arranque de esta Segunda parte de la sin 
par novela cuando se nos dice:

Visitáronle, en fin, y halláronle sentado en la cama, vestida una almilla 

de bayeta verde, con un bonete colorado toledano; y estaba tan seco y 

5  Véase Nieves Rodríguez Valle, Los refranes del Quijote: poética cervantina, El 
Colegio de México, México, 2014, pp. 381-382.



VESTIR EN LA SEGUNDA PARTE DEL QUIJOTE  

amojamado, que no parecía sino hecho de carne momia. Fueron dél 

muy bien recebidos, preguntáronle por su salud, y él dio cuenta de sí y 

de ella con mucho juicio y con muy elegantes palabras (Quijote, II, 1).

La prenda que viste don Quijote, la “almilla”, es una prenda 
interior de abrigo que se usaba para dormir, pero también es una ves-
tidura militar corta y cerrada de mangas cortas que se llevaba debajo 
de las armas, en cuyo caso sería recuerdo y testimonio de las acciones 
caballerescas del hidalgo, pero además está tocado con un “bonete 
colorado toledano”, especie de gorra, comúnmente de cuatro picos, 
usada antiguamente por los colegiales y graduados.

La “almilla” está hecha de “bayeta”, tela de lana, floja y poco 
tupida, como franela, y es de color verde. Este color es una constante 
del vestuario y telas en la obra cervantina, lo mismo lo usa abundan-
temente en sus novelas que en el teatro o en la poesía. Si revisamos 
las menciones de colores en las prendas de vestir o telas, la presencia 
del verde es abrumadora pues aparece 48 veces, por 8 del azul, 10 del 
amarillo, 8 del rojo, 2 del bermejo, 4 del escarlata, 4 del morado, 5 
del pardo y 4 del leonado, término usado para indicar que algo era de 
color ocre o amarillo oscuro, semejante al del pelo del león.

La prenda de vestir verde más conocida en esta Segunda parte del 
Quijote es la que se refiere a “El caballero del Verde Gabán”:

En estas razones estaban, cuando los alcanzó un hombre que detrás 

dellos por el mismo camino venía sobre una muy hermosa yegua 

tordilla, vestido un gabán de paño fino verde, jironado de terciopelo 

leonado, con una montera del mismo terciopelo; el aderezo de la 

yegua era de campo y de la jineta, asimismo de morado y verde. Traía 

un alfanje morisco pendiente de un ancho tahalí de verde y oro, y los 

borceguíes eran de la labor del tahalí; las espuelas no eran doradas, 

sino dadas con un barniz verde, tan tersas y bruñidas, que, por hacer 

labor con todo el vestido, parecían mejor que si fuera de oro puro 

(Quijote, II, 16).



  Aurelio GonZáleZ

Las prendas que se mencionan que usa el caballero en este epi-
sodio son el “gabán”, que era un capote con mangas, y a veces con 
capilla, que se hacía por lo regular de paño fuerte —tela de lana muy 
tupida y con pelo tanto más corto cuanto más fino es el tejido— 
adornada con una tela fina y prestigiada: el “terciopelo”, seda velluda 
y tupida, que hoy sigue teniendo un prestigio similar. Completan el 
atuendo de este caballero la “montera” para cubrir la cabeza, que gene-
ralmente se hacía de paño, los “borceguíes”, calzado fino que llegaba 
hasta más arriba del tobillo, abierto por delante y que se ajustaba por 
medio de correas o cordones, y un “tahalí”, tira de cuero, piel, ante, 
lienzo u otro material, en este caso también verde, que cruza desde 
el hombro derecho al costado izquierdo y hasta la cintura, donde se 
unen los dos extremos de la tira y se pone la espada.

Como bien ha dicho Redondo,6 cualquiera que lea la Segunda 
parte del Quijote no puede sino plantearse el significado de ese grupo 
de capítulos (16 al 18) que están relacionados con la aparición del 
tan llamativo Caballero del Verde Gabán. Los críticos han evocado 
múltiples veces el problema de la interpretación del personaje de don 
Diego de Miranda, inclinándose a verle de manera positiva unos y 
negativa otros, variando el enfoque adoptado.7

6  Augustin Redondo, “Nuevas consideraciones sobre el personaje del ‘caballero del 
verde gabán’ (D. Q., II, 16-18)”, en Giuseppe Grilli (ed.), Actas II Congreso Internacional de 
la Asociación de Cervantistas, Istituto Universitario Orientale, Napoli, 1995, pp. 513-533.

7  La línea positiva está representada en particular por Marcel Bataillon (Erasmo y 
España, Fondo de Cultura Económica, México, 1950, pp. 792-794), Alberto Sánchez 
(“El Caballero del Verde Gabán”, Anales Cervantinos, IX (1961-1962), pp. 169-201), 
Joaquín Casalduero (Sentido y forma del “Quijote”, Ínsula, Madrid, 1970, pp. 259 
y ss.), Martín de Riquer (Cervantes y el “Quijote”, Teide, Barcelona, 1960, pp. 141-142); 
también ha opinado favorablemente sobre don Diego de Miranda, Anthony Close (Mi-
guel de Cervantes. “Don Quixote”, Cambridge University Press, Cambridge, 1990, pp. 
48 y ss.). Adversos en su interpretación, con diversas matizaciones, son Américo Castro 
(Hacia Cervantes, Taurus, Madrid, 1967, pp. 255-256; Cervantes y los casticismos españoles, 
Alfaguara, Madrid-Barcelona, 1966, pp. 138-142), Francisco Márquez Villanueva (Perso-
najes y temas del “Quijote”, Taurus, Madrid, 1975, pp. 147 y ss.), Helena Percas de Ponseti 
(Cervantes y su concepto del arte, Gredos, Madrid, 1975, t. II, pp. 332 y ss.), Michel Moner 



VESTIR EN LA SEGUNDA PARTE DEL QUIJOTE  

Pero, para volver al traje de don Diego, el Caballero del Verde 
Gabán, no hay que perder de vista que el conjunto y armonía de los 
colores, en especial en el Siglo de Oro, es muy diferente del que pode-
mos conocer hoy y hay que tener mucha cautela cuando se quiere dar 
una interpretación simbólica del empleo de las tonalidades utilizadas. 
Monique Joly ha subrayado con acierto que la unión de colores de 
una manera que a nosotros pueden parecernos exageradamente con-
trastante y llamativa, correspondía a otros criterios de elegancia y ar-
monía, incluso de estética, con una peculiaridad: el gusto y valoración 
que se hacía de la repetición del colorido del vestido en los aderezos 
de la montura.8 Bernardo Vargas Machuca escribe por ejemplo en 
su Teórica y exercicios de la gineta de 1619: “Los borceguíes ya todos 
saben que han de responder al jaez del caballo”.9

En el caso del Caballero del Verde Gabán, los tres colores que 
están vinculados entre sí son el verde, el leonado y el morado. Pues 
son precisamente estos tres colores los que van siempre unidos entre 
sí, diríamos que se considera que ‘hacen juego’, según las Ordenanzas 
sobre el obraje de los paños, lanas, bonetes y sombreros que se publican 
en 1558 y vuelven a editarse posteriormente varias veces, señal de 
su validez. En efecto, estas ordenanzas ponen de relieve, en primer 
lugar, la importancia del color verde (tanto oscuro como claro), pero, 
además, al hablar de los tintes, indican lo siguiente:

Otrosí mando que todos los paños veyntiquatrenos y dende arriba, que 

fueren morados y verdes claros y leonados, que sean tintos en lana, en 

la qual quantidad que a cada uno convenga y que de otra manera no se 

(Cervantes: deux themes majeurs (l’amour - les armes et les lettres), France-Iberie-Recherche, 
Toulouse, 1986, pp. 93-100). En su “Introducción” al Quijote (Crítica, Barcelona, 1990), 
Edward C. Riley adopta una posición equilibrada entre las dos posiciones. 

8  Véase Monique Joly, “Semiologie du vetement et interpretation de texte”, Revista 
Canadiense de Estudios Hispánicos, II:l (1977), pp. 54-64.

9  Bernardo Vargas Machuca, Teorica y exercicios de la gineta, Maxtor, Valladolid, 
2009, p. 160. 



  Aurelio GonZáleZ

puedan teñir so pena de ser perdidos […]. E mando que todos los otros 

paños tintos en lana para verdes y leonados y morados no los echen en 

el sello de la tinta fasta que sean demudados.10

Gringras,11 apoyándose en un análisis minucioso de los trajes 
de la época, concluye que el atuendo del Caballero del Verde Gabán 
coincide en líneas generales con el preferido por los caballeros españo-
les tanto de la época anterior como de la contemporánea de Cervan-
tes. En otro estudio posterior también se muestra convincentemente 
que el gabán descrito por Cervantes con tanto detalle correspondería 
al llamado “gabán lombardo” de los libros de sastrería del siglo , 
de color verde, y que era el favorito entre los trajes de camino.12 
Todos estos trabajos redimensionan y limitan las interpretaciones 
simbólicas o ideológicas13 del uso del verde en la caracterización de 
dicho caballero.

Como han planteado Gingras, Joly y Redondo, el traje y el caba-
llo del caballero don Diego, descritos en el Quijote, se corresponden 
con los usados por el grupo social de los hidalgos rurales ricos de la 
época para salir de paseo. Si esto es así, lo que habría que destacar 
son el cuidado y la atención que el personaje presta al detalle de la 
vestimenta, como manifestación de un orden que prefigura el ideal 
burgués, y la agudeza de la visión cervantina.

10  Véase Ordenanças sobre el obraje de los paños: lanas: bonetes: e sombreros. Nueva-
mente hechas. De cómo se han de hazer y teñir: y vender… (Alcalá de Henares, Athanasio 
de Salzedo, 1558) apud. A. Redondo, op. cit., p. 524.

11  Gerald L. Gringras, “Diego de Miranda, ‘Bufón’ or Spanish gentleman? �e 
social background of his attire”, Cervantes: Bulletin of the Cervante Society of America, 
V:2 (1985), pp. 129-140.

12  Carmen Bernis, El traje y los tipos sociales en el “Quijote”, El Viso, Madrid, 2001. 
13  Como los de Josefa Álvarez, “El caballero del Verde Gabán: algunas conside-

raciones desde el epicureísmo y el estoicismo”, Anales Cervantinos, XXXIX (2007), pp. 
147-158 y Francisco Márquez Villanueva, “El caballero del Verde Gabán y su reino de 
paradoja”, en Personajes y temas del “Quijote”, Taurus, Madrid, 1975, pp. 147-227.



VESTIR EN LA SEGUNDA PARTE DEL QUIJOTE  

Otro elemento que hay que subrayar es la relación que existe entre 
la condición, actitud y sentimientos de un personaje y su apariencia. 
De ahí que a continuación de la aparición de don Diego, el narrador 
diga que “miraba don Quijote al de lo verde, pareciéndole hombre de 
chapa” (Quijote, II, 16), y después el narrador asegure que “en el traje 
y apostura daba a entender ser hombre de buenas prendas” (II, 16). 
Por el contrario, el caminante don Diego se admira “de la apostura y 
rostro de don Quijote” (II, 16).14

La presencia del color verde en los trajes cervantinos es constan-
te, más allá de cualquier referencia simbólica y del uso cotidiano del 
color en la realidad de la época, podríamos decir que en los textos de 
Cervantes es casi una marca de estilo del autor. En este sentido, tam-
bién Sancho, cuando es enaltecido socialmente, es vestido de verde:

Diéronle a don Quijote un vestido de monte, y a Sancho otro verde, 

de finísimo paño, pero don Quijote no se le quiso poner, diciendo que 

otro día había de volver al duro ejercicio de las armas y que no podía 

llevar consigo guardarropas ni reposterías. Sancho sí tomó el que le 

dieron, con intención de venderle en la primera ocasión que pudiese 

(Quijote, II, 34).

La mención al “finísimo paño” es complementada por el color 
verde. En este caso además de ser el color habitual de los cazadores, 
contrasta con el color de las telas bastas y pardas del vestir campesino 
habitual de Sancho. Después llama la atención el espíritu práctico de 
Sancho y la reutilización que hace de dicha prenda cuando la envía a 
su esposa ya siendo gobernador de la ínsula Barataria. La reutilización 
de telas en las faldas del vestido femenino era habitual en el traje cam-
pesino, ya fuera cosiéndolas en franjas o añadiendo una sobre otra. 

14  Francisco Vivar, “El Caballero del Verde Gabán y el Caballero de los Leones: La 
plenitud del encuentro”, Anales Cervantinos, XXXVI (2004), p. 171.



  Aurelio GonZáleZ

En este caso la instrucción de Sancho en la carta a su esposa es hacer 
todo el vestido para Sanchica:

Mujer de un gobernador eres: ¡mira si te roerá nadie los zancajos! 

Ahí te envío un vestido verde de cazador que me dio mi señora la 

duquesa; acomódale en modo que sirva de saya y cuerpos a nuestra 

hija. Don Quijote mi amo, según he oído decir en esta tierra, es un 

loco cuerdo y un mentecato gracioso, y que yo no le voy en zaga 

(Quijote, II, 36).

No hay que olvidar que precisamente, el traje que se lleva cuando 
se va de caza o asimismo cuando se camina es fundamentalmente de 
color verde (o pardo algunas veces) es decir del color del campo y 
del bosque, del color del monte, de la naturaleza, el color que per-
mite pasar inadvertido en el caso de la caza. De ahí que la duquesa 
cuando sale al bosque vista de tal color y su montura también tiene 
guarniciones verdes:

Sucedió, pues, que otro día, al poner del sol y al salir de una selva, tendió 

don Quijote la vista por un verde prado, y en lo último dél vio gente 

y, llegándose cerca, conoció que eran cazadores de altanería. Llegóse 

más, y entre ellos vio una gallarda señora sobre un palafrén o hacanea 

blanquísima, adornada de guarniciones verdes y con un sillón de plata. 

Venía la señora asimismo vestida de verde, tan bizarra y ricamente que 

la misma bizarría venía transformada en ella. En la mano izquierda traía 

un azor, señal que dio a entender a don Quijote ser aquélla alguna gran 

señora, que debía serlo de todos aquellos cazadores, como era la verdad, 

y, así, dijo a Sancho (Quijote, II, 30).

Don Quijote también viste prendas caballerescas, aunque en la 
descripción se puede marcar el contraste de su extraña condición, así 
se describe su vestimenta en el castillo o casa del Caballero del Verde 
Gabán donde suceden “cosas extravagantes”:



VESTIR EN LA SEGUNDA PARTE DEL QUIJOTE  

Entraron a don Quijote en una sala, desarmole Sancho, quedó en va-

lones y en jubón de camuza, todo bisunto con la mugre de las armas: 

el cuello era valona a lo estudiantil, sin almidón y sin randas; los borce-

guíes eran datilados, y encerados los zapatos. Ciñose su buena espada, 

que pendía de un tahalí de lobos marinos; que es opinión que muchos 

años fue enfermo de los riñones; cubriose un herreruelo de buen paño 

pardo (Quijote, II, 18).

Don Quijote viste sin lujos: “valones” que son calzones o pan-
taloncillos a la flamenca, atados en las rodillas; el habitual “jubón”: 
vestido que cubre medio cuerpo, el torso, ceñido y con faldones de 
“camuza”, esto es de gamuza, piel delgada que usaba incluso para 
guantes; el cuello extendido de la camisa que viste, caído sobre los 
hombros es una “valona”, más bien pobre pues es calificada de estu-
diantil y por tanto sin adornos de encaje (“randas”); calza borceguíes 
cafés (“datilados”) y “zapatos”, que en esa época era un calzado que 
no pasaba del tobillo, con la parte inferior de suela y lo demás de 
piel, fieltro, paño u otro tejido, más o menos escotado por el em-
peine; el tahalí era de “lobos marinos”, piel o cuero de foca al que 
se le atribuían propiedades curativas (de ahí el comentario sobre el 
padecimiento de los riñones de nuestro hidalgo), y una capa corta 
con cuello y sin capilla de “buen paño pardo” llamada “herreruelo” 
o ferreruelo. 

Esta vestimenta de don Quijote contrasta con la que llevará más 
adelante en el palacio de los duques, cuando el felino encuentro con 
Altisidora, en esa ocasión don Quijote viste de manera más elegante 
y refinada:

[…] lo cual visto por don Quijote, dejó las blandas plumas, y nonada 

perezoso se vistió su acamuzado vestido y se calzó sus botas de camino, 

por encubrir la desgracia de sus medias; arrojose encima su mantón de 

escarlata y púsose en la cabeza una montera de terciopelo verde, guar-

necida de pasamanos de plata; colgó el tahelí de sus hombros con su 



  Aurelio GonZáleZ

buena y tajadora espada, asió un gran rosario que consigo contino traía, 

y con gran prosopopeya y contoneo salió a la antesala, donde el duque 

y la duquesa estaban ya vestidos y como esperándole (Quijote, II, 46).

Destaca en este atuendo la montera verde con adornos de pasa-
manería, esto es galones, trencillas, cordones, borlas y flecos de plata 
y el elegante manto de paño fino de color rojo encendido —escarla-
ta— el color más caro de los tintes textiles.

En otros episodios la caracterización por medio del vestuario 
es indirecta. Así, el vestido, aunque sea como equipaje, sirve para 
caracterizar a otros personajes como los estudiantes con los que se 
encuentra don Quijote al alejarse de la casa de don Diego antes del 
episodio del pastor enamorado: 

Poco trecho se había alongado don Quijote del lugar de don Diego, 

cuando encontró con dos como clérigos o como estudiantes y con dos 

labradores que sobre cuatro bestias asnales venían caballeros. El uno 

de los estudiantes traía, como en portamanteo, en un lienzo de bocací 

verde envuelto, al parecer, un poco de grana blanca y dos pares de me-

dias de cordellate; el otro no traía otra cosa que dos espadas negras de 

esgrima, nuevas y con sus zapatillas (Quijote, II, 19).

Curiosamente lo que traen estos estudiantes en su “portamanteo” 
(aditamento que sirve al que va de camino para cargar un paquete y 
llevar la ropa) es un paño fino, llamado “grana” independientemente 
del color que tuviera, envuelto en “bocací” (tela falsa de lienzo teñi-
da de diversos colores, también llamada tarlatana, que podía estar 
encerada para volverla impermeable), y un par de medias de un tejido 
basto de lana conocido como “cordellate”. Estas prendas caracterizan 
al personaje de los clérigos o estudiantes (ambos visten casi igual), 
pues no son prendas de lujo, pero tampoco rústicas y además llevan 
espada, aunque sea de esgrima, esto es sin filo y con la punta cubierta 
(la mencionada “zapatilla”) para que no hiera.



VESTIR EN LA SEGUNDA PARTE DEL QUIJOTE  

De manera similar se caracteriza el mozo que va a la guerra y que 
alcanzan don Quijote y Sancho cuando dejan la Cueva de Montesinos 
y se dirigen a la venta:

Con esto dejaron la ermita y picaron hacia la venta, y a poco trecho 

toparon un mancebito, que delante dellos iba caminando no con mucha 

priesa, y, así, le alcanzaron. Llevaba la espada sobre el hombro, y en ella 

puesto un bulto o envoltorio, al parecer de sus vestidos, que al parecer 

debían de ser los calzones o greguescos, y herreruelo, y alguna camisa, 

porque traía puesta una ropilla de terciopelo con algunas vislumbres 

de raso, y la camisa, de fuera; las medias eran de seda, y los zapatos 

cuadrados, a uso de corte; la edad llegaría a diez y ocho o diez y nueve 

años; alegre de rostro, y, al parecer, ágil de su persona (Quijote, II, 24).

En este caso se trata de una vestimenta común y corriente, los cal-
zones o greguescos, muy anchos cuyas perneras llegaban hasta media 
pierna o la rodilla, la camisa que era una prenda interior de tela fina 
de algodón o lino que también llegaba hasta media pierna y la “ro-
pilla” que cubría el tórax y se usaba sobre el jubón. En este caso la 
ropilla remite al medio cortesano por el detalle de ser de terciopelo 
con algunos restos de raso, así como las medias de seda y los zapatos 
al uso de la corte que no sirven para ir de viaje y menos caminando. 
Cómo después hará explícito el joven, va a enrolarse en una compañía 
de infantería, pues está cansado de servir a pretendientes de la corte y 
gente sin mayor nivel que no le han dejado nada, ni siquiera, como le 
pregunta don Quijote, una librea —otra prenda de vestir— por los 
años que sirvió a distintos amos. Así, Cervantes completa toda una 
amplia visión de la sociedad de su tiempo y las relaciones de servicio 
por medio del vestido que lleva el mozo como equipaje.

El tópico de la mujer vestida de hombre tan común en el teatro 
áureo, también está presente en la novela cervantina en el episodio 
que tiene lugar mientras Sancho, ya gobernador de la ínsula, ronda 
de noche y se encuentra con la hija de don Diego de la Llana. Así se 



  Aurelio GonZáleZ

describe en este episodio cómo está vestida la joven doncella que quiso 
salir disfrazada a conocer las cosas del mundo:

—Señor gobernador, este que parece hombre no lo es, sino mujer, y no 

fea, que viene vestida en hábito de hombre.

Llegáronle a los ojos dos o tres lanternas, a cuyas luces descubrieron un 

rostro de una mujer, al parecer de diez y seis o pocos más años, recogidos 

los cabellos con una redecilla de oro y seda verde, hermosa como mil 

perlas. Miráronla de arriba abajo y vieron que venía con unas medias de 

seda encarnada con ligas de tafetán blanco y rapacejos de oro y aljófar; 

los greguescos eran verdes, de tela de oro, y una saltaembarca o ropilla 

de lo mesmo suelta, debajo de la cual traía un jubón de tela finísima de 

oro y blanco, y los zapatos eran blancos y de hombre; no traía espada 

ceñida, sino una riquísima daga, y en los dedos, muchos y muy buenos 

anillos (Quijote, II, 49).

La descripción de la mujer vestida de hombre se inicia con el 
detalle que es esencial para el disfraz: la manera en que se recogen 
los cabellos femeninos con una redecilla de materiales fino y como 
es de esperar, tratándose de Cervantes, la seda de la redecilla es de 
color verde. Las telas y vestido en general son todos finos y lujosos y 
subrayan la condición social del personaje; por ejemplo, incluso algo 
menor como las ligas de las medias son de “tafetán”, que es una tela 
delgada de seda muy tupida con flecos (“rapacejos”) de oro y perlas. 
Desde luego con el predominio en el vestuario del verde con oro, pues 
además de en la redecilla que recogía el cabello, está en los greguescos 
o calzones —pantalones diríamos ahora— y la casaca corta (“ropilla”).

Otra descripción de vestimenta que sirve para ocultar la verdadera 
identidad, esto es que funciona como disfraz, es la siguiente descrip-
ción de la condesa Trifaldi y su cortejo:

Detrás de los tristes músicos comenzaron a entrar por el jardín adelante 

hasta cantidad de doce dueñas, repartidas en dos hileras, todas vestidas 



VESTIR EN LA SEGUNDA PARTE DEL QUIJOTE  

de unos monjiles anchos, al parecer de anascote batanado, con unas 

tocas blancas de delgado canequí, tan luengas, que sólo el ribete del 

monjil descubrían. Tras ellas venía la condesa Trifaldi, a quien traía de 

la mano el escudero Trifaldín de la Blanca Barba, vestida de finísima y 

negra bayeta por frisar, que a venir frisada descubriera cada grano del 

grandor de un garbanzo de los buenos de Martos. La cola o falda, o 

como llamarla quisieren, era de tres puntas, las cuales se sustentaban en 

las manos de tres pajes asimesmo vestidos de luto, haciendo una vistosa 

y matemática figura con aquellos tres ángulos acutos que las tres puntas 

formaban, por lo cual cayeron todos los que la falda puntiaguda miraron 

que por ella se debía llamar la condesa Trifaldi, como si dijésemos la 

condesa “de las Tres Faldas” (Quijote, II, 38).

Lo primero es la descripción del cortejo con las mujeres vistiendo 
trajes de luto —los “monjiles”— sueltos y de “anascote batanado” 
(tela de lana ligera y muy compacta, gracias al uso del batán hidráulico 
que por medio de golpes regulares compactaba las mantas de lana, 
y que por tanto eran nada suaves y propias de vestimenta religiosa). 
La imagen luctuosa del cortejo se completa con las largas tocas que 
cubren la cabeza de las mujeres, hechas de “canequí”, una tela delgada 
de algodón que venía de la India y por tanto indicaba un prestigio. A 
continuación, se presenta la condesa con su traje de bayeta —franela 
de lana floja— negra sin “frisar”, esto es sin los pelillos de la lana 
rizados por la carda, y con tres colas en la falda. La cola del traje 
femenino elegante sigue siendo una señal de lujo y más en este caso 
que son tres y dan lugar al juego del nombre de la condesa “Tri-faldi”. 
Aunque se trata de un disfraz, lo detalles nos remiten al lujo cortesano 
característico de la corte de los duques.

Finalmente, también Sancho, cuando cambia de condición y ofi-
cio tiene que cambiar su vestimenta y así su imagen deja de ser la del 
sencillo aldeano labrador para aparecer como un juez con una imagen 
mucho más impresionante gracias a su nueva vestimenta. El primero 
que le hace saber a Sancho cual debe ser su imagen y cómo debe vestir 



  Aurelio GonZáleZ

es don Quijote, dentro de la amplia serie de consejos que le da que 
incluyen la limpieza, comportamiento, qué comer, cómo cabalgar y 
desde luego cómo vestir: “Tu vestido será calza entera, ropilla larga, 
herreruelo un poco más largo; greguescos, ni por pienso, que no les 
están bien ni a los caballeros ni a los gobernadores” (Quijote, II, 43).

La imagen que debe tener Sancho lleva además una valoración 
por parte de don Quijote de las prendas adecuadas al gobernador, 
rechazando los greguescos o calzones anchos introducidos en España 
por los valones y de uso habitual y privilegiando la ropa larga más 
formal tanto en las calzas como en la capa (el “herreruelo”). Este es 
el resultado final de la transformación de Sancho que deja atrás su 
vestir rústico:

Salió, en fin, Sancho, acompañado de mucha gente, vestido a lo letrado, 

y encima un gabán muy ancho de chamelote de aguas leonado, con 

una montera de lo mesmo, sobre un macho a la jineta, y detrás dél, por 

orden del duque, iba el rucio con jaeces y ornamentos jumentiles de 

seda y flamantes. Volvía Sancho la cabeza de cuando en cuando a mirar 

a su asno, con cuya compañía iba tan contento, que no se trocara con 

el emperador de Alemaña (Quijote, II, 44).

El vestido “a lo letrado” es del tejido más fino el “chamelote”, 
tela originalmente traída de Oriente, de lana o pelo de camello (que 
cuando se hacía en España se substituía por pelo de cabra) mezclada 
con seda y tejida con un dibujo de ondas —“aguas”—. Este cambio 
de imagen de Sancho alcanza al rucio de rústica estampa que ahora 
va ‘vestido’, esto es enjaezado con seda y finos adornos tal como 
mandarían las ordenanzas jumentiles si las hubiera.

El abundante recurso de la descripción de vestuario en la Segunda 
parte del Quijote se debe a que claramente el vestido adquiere una 
significación profunda al expresar la conciencia de un grupo o nivel 
social y así lo puede descodificar el lector. Más que decir la condición 
social del personaje se nos describe cómo va vestido y el receptor 



VESTIR EN LA SEGUNDA PARTE DEL QUIJOTE  

puede visualizar una realidad conocida. Por otra parte también, con 
el detallismo cervantino al tratar el vestido se refuerza la oposición 
realidad-apariencia, pertenencia y exclusión, y así, al mostrar cómo 
viste el personaje, además se crea una imagen que puede llegar a 
corresponder con lo que el personaje siente y con su actitud ante 
los hechos, y no simplemente a ubicarlo en la escala social. De esta 
manera la descripción del vestuario es un recurso más amplio de 
caracterización más profunda y no sólo de ubicación del personaje.







ESTANTIGUAS CERVANTINAS:  
UNA VISITA DE LAS LEGIONES INFERNALES

Ignacio Padilla
Universidad Iberoamericana

En la mente perturbada o simplemente transformadora del Caballero 
de la Triste Figura las visiones discordaban con frecuencia con las de 
los habitantes de la realidad y aun con las de su crédulo escudero. 
No obstante, en algunas ocasiones las figuras enemigas, fantasmales, 
aterradoras o de plano demoníacas de la caballería coincidieron con 
las que sembraban espanto en el vulgo del siglo . Tal es el caso 
de las diversas estantiguas que, merced al trabajo de Agustín Redondo, 
podemos identificar en las dos entregas de la gran novela cervantina. 

Es sabido que la pluralidad es una de las deformaciones físicas que 
reflejan la monstruosidad ontológica de ciertas entidades; de ahí, entre 
otras cosas, que el término ‘legión’, muy citado y hasta prevaricado 
en la obra de Cervantes, aluda a lo plural monstruoso en la precaria 
unidad demoníaca. No menos frecuente en la obra del alcalaíno es la 
referencia a los fantasmas, cuyas connotaciones limítrofes y ontoló-
gicas son asimismo propicias para una obra que con justa razón es el 
paradigma de la disolvencia entre este mundo y los otros.

Aparentes escuadrones ultramundanos que por algún motivo 
tomaron forma en el Más Acá, las huestes antiguas, las compañas, 
los ejércitos de demonios y fantasmas, habrían sido adoptados, no 
creados, por los autores de las novelas de caballería para engrosar la 
nómina de demonios, encantadores, generaciones giganteas y magas 
gregarias a los que el caballero andante debía enfrentarse en su gesta 
ordenadora del infierno mundo. De ahí que don Quijote, al enfrentar 
lo que él cree que son precisamente este tipo de visiones, se constituya 



  Ignacio Padilla

también en paladín de lo popular tanto como de lo unitario divino, 
es decir, en combatiente de los terrores que el hombre había vertido 
en el folclore.

*  *  *

El fantasma singular o solitario es ya en sí mismo una monstruosidad, 
una perturbación, una transgresión. Como cualquier narrativa o fic-
ción, su existencia ultramundana responde a obsesiones individuales 
muy tempranamente colectivizadas, en especial las que atañen a la 
muerte y a la invención misma del concepto de alma. Que un hom-
bre atormentado por la transgresión o sencillamente interesado en 
imponerse como capaz de superar no sólo lo real sino lo meta-real, 
resulta lógico y hasta deseable.

Al final de su definición del fantasma, Covarrubias nos deleita y 
confunde con una segunda acepción: “del hombre seco, alto y que no 
habla, dezimos que es un fantasma”.1 Fantasmal es sin duda la imagen 
que inspira a Sancho a dar a su amo el nombre de Caballero de la 
Triste Figura. Es curioso, por otra parte, que esta misma acepción de 
fantasma, o una muy similar, la repita Corominas como acepción 
tercera del concepto de estantigua. Escribe Corominas que se trata de 
una “procesión de aparecidos”, de “fantasmas” o de “una persona muy 
alta, seca y mal vestida”. Añade a esto el lexicógrafo algunas referencias 
históricas, mitográficas y, por si eso no bastase, demoníacas:

…Antiguamente  , aplicado al diablo o a un ejército 

de demonios, y procedente del lat.  , propiamente ‘el 

viejo enemigo’, que los Padres de la Iglesia aplicaron al demonio; en 

1  Sebastián de Covarrubias, Tesoro de la lengua castellana o española, ed. integral 
e ilustrada de Ignacio Arellano y Rafael Zafra, Universidad de Navarra-Iberoamerica-
na-Vervuert-Real Academia Española-Centro para la Edición de Clásicos Españoles, 
Madrid, 2006, s.v. “fantasma”.



ESTANTIGUAS CERVANTINAS: UNA VISITA DE LAS LEGIONES INFERNALES  

castellano *  tomó el género femenino a causa del género 

de  ‘ejército’, procedente de .2

Cuando Miguel de Cervantes recurre a la estantigua para es-
cribir ciertos pasajes del Quijote, ésta ya contaba con una tipología 
más o menos identificable, y si bien la estantigua presentaba ciertas 
variantes acordes con las regiones en las que se les invocaba o repre-
sentaba, su carácter diabólico era ya indiscutible: nocturnas, difusas, 
estridentes, casi siempre a caballo y apenas alumbradas por la luz de 
sus antorchas, las estantiguas eran ante todo huestes salvajes nacidas 
del mundo demonizado de las cacerías, si bien estaban también es-
trechamente vinculadas con las creencias en fantasmas y aparecidos. 
Antiguamente este vocablo, según nos indica Corominas,

procede de la creencia germánica en la cabalgata nocturna del dios 

Wodan y sus seguidores, en constante marcha e incapaz de reposo, 

creencia que arraigó fuertemente en el folklore germánico y romance 

aun después de la muerte del paganismo.

No es entonces de extrañar que el vulgo, ante la ineptitud del 
clero para desterrar plenamente el paganismo, enlace con legiones 
demoniacas a la estantigua como ritual de caza pagano. Tampoco 
sorprende que este enlace ocurra en el ámbito de la fantasmagoría. 
Satanás, inclemente cazador de almas, habría reclutado en el infierno 
a un conjunto de demonios o almas perdidas para constituir con ellas 
un ejército, una hueste o mesnada en la que el carácter adverso y 
perverso del Mal, congruente con su negación de lo único, se habría 
visto multiplicado por el número de miembros de dicho ejército, así 
como por su aspecto aterrador, ruidoso, violento, atrabiliario. 

2  Joan Corominas, Breve diccionario etimológico de la lengua castellana, Gredos, 
Madrid, 1987, s.v. “estantigua”.



  Ignacio Padilla

Cierto es que, en ocasiones, la estantigua podía parecer más bien 
una suerte de peregrinación doliente y apacible de almas en pena, 
lo cual las haría parecer menos amenazantes que lastimeras, mas no 
por ello resultaban menos demoníacas, menos inquietantes en su 
recordatorio de que las almas en pena eran malvadas y por lo tanto 
dignas de ser evitadas. Como quiera que fuese, lo cierto es que estos 
escuadrones diabólicos podían circular o penar por un mundo que 
era sensiblemente demasiado pecaminoso como para ser conside-
rado paradisíaco. Por más que la Iglesia y su doctrina insistiesen en 
demostrar al creyente que ningún ejército maligno podía en realidad 
hacer daño al buen cristiano, la dificultad de asumir, entender y por 
supuesto seguir a una Iglesia que era en sí misma contradictoria —y 
no menos de saber qué exactamente nos hacía buenos cristianos— 
volvía más verosímil la posibilidad de que el hombre mismo, en su 
peregrinar por la tierra, se encontrase con una estantigua dispuesta a 
dañarlo y, en el peor de los casos, a reclutarlo entre sus dolientes filas.

*  *  *

Opina Redondo que son tres los momentos de la novela en que don 
Quijote se topa con una estantigua, o algo que lo parezca: en la aventura 
del cuerpo muerto, en la aventura de las Cortes de la Muerte y en la 
procesión del bosque. Aunque reconozco que esta clasificación es bas-
tante verosímil y se encuentra bien justificada por el ilustre cervantista, 
me permito hacer en ella algunos añadidos: en primer lugar, descarto el 
análisis del episodio de las Cortes de la Muerte como una estantigua y 
remito al lector a otros estudios dedicados a los demonios del escenario; 
en segundo término, incluyo en la lista el episodio de los disciplinantes, 
el cual, si bien no responde a las características de nocturnidad de un 
encuentro quijotesco con la estantigua, no deja de tener connotaciones 
fantasmales y arroja a mi entender algunas luces sobre la manera en que 
el caballero, en la gradual derrota que entrevé entre los portadores del 
cuerpo muerto y su resignación frente al triunfo de los encantadores.



ESTANTIGUAS CERVANTINAS: UNA VISITA DE LAS LEGIONES INFERNALES  

Don Quijote, criatura de soldado viejo y consciente como nadie 
de que las fuerzas del mal imperan en el mundo, no podía menos 
toparse con estas huestes infernales. Y lo hizo más de una vez. En su 
visión maniquea, el caballero solitario requería de un enemigo plural 
cuyo vencimiento acentuase su unicidad. Si no lo había, era preciso 
inventarlo. ¿Qué mejor manera de probar la destreza del hidalgo ya 
no contra una persona común sino contra un ejército poco común? 
No le bastan al hidalgo, para probar la fuerza de su brazo, los ejérci-
tos de Alifanfarrón, que él cree escuadrones de carne y hueso, como 
los que constituyen las ovejas y los toros; es necesario que su poder 
vaya más lejos y que los ejércitos vengan respaldados por una fuerza 
ultramundana más poderosa que la de un rey moro o un general: así 
pues, luchar contra una hueste fantasmal que refleje la propia plurali-
dad de su yo tiene más mérito que el combatir un ejército ordinario, 
pues al vencerla no se vence solamente al malvado enemigo, sino al 
mismo diablo, más cercano a sus demonios y a las almas en pena que 
al hombre mismo. 

M  :     

La crítica cervantina, comúnmente reacia al consenso, parece estar 
de acuerdo con la singularidad del encuentro de don Quijote con 
los encamisados (Quijote, I, 19). Antes de este episodio, el ingenioso 
hidalgo se ha mostrado capaz de transformar las escenas y los objetos 
más cotidianos en demonios, gigantes o encantadores; a partir de 
su encuentro con el cuerpo muerto, sucedido justo después de su 
encuentro con el ejército de ovejas, la realidad parece ya transforma-
da antes de que el caballero la transforme. La aparición del cuerpo 
muerto y sus guardianes en plena noche y a la luz de las antorchas, 
algo de por sí inusual y desconcertante para espíritus más lúcidos, 
su carácter misterioso y macabro es espontáneo: no necesita de una 
prevaricación radical de lo real —a diferencia de las ovejas— para 



  Ignacio Padilla

acusar un carácter transgresor, subversivo, aunque sea luego objeto 
de distintas interpretaciones (por venir como veníais, de noche… 
dice don Quijote). Ciertamente, como afirma Williamson, el hidalgo 
puede y suele convertir lo ordinario en prueba de su visión caballe-
resca, “pero en este capítulo le sucede una aventura ‘que sin artificio 
alguno, verdaderamente lo parecía’”.3 La procesión de encamisados 
hubiera presentado de por sí un espectáculo bastante raro en aquellas 
soledades (así lo percibe luego en la aventura de los disciplinantes); 
pero de noche y a la luz de múltiples hachas encendidas, parece escena 
del otro mundo.

En efecto, ni para Sancho ni para el caballero cabrá duda de que, 
más que parecer, esta procesión es una escena de ultramundo (como lo 
habría sido para el lector de entonces, y aun el de ahora con suficiente 
suspensión de la incredulidad). Sólo el lector —y, ante la ulterior evi-
dencia, el escudero— acabará por reconocer que se trata sólo de una 
apariencia, pero ello no obsta para despojar al evento en sí mismo de 
su extrañeza. Mucho se ha especulado sobre el origen real o literario 
de este pasaje: la gran mayoría se muestra favorable a la idea, expuesta 
inicialmente por Navarreta, de que el episodio alude a “un suceso his-
tórico post mortem del fraile carmelita”,4 es decir, el traslado nocturno 
de sus restos mortales desde Úbeda hasta tierras segovianas en 1593, 
poco antes o durante la escritura del Quijote de 1605; otros críticos, 
tales como Clemenín y Avalle-Arce, han añadido a este episodio una 
impronta caballeresca —no necesariamente incompatible con la atri-
bución histórica—, de ciertos pasajes del Amadís de Gaula, Florisel 
de Niquea y, sobre todo, Palmerín de Inglaterra, el cual, como hace 
notar Ferreras, es una de las novelas salvadas del brazo seglar del ama.5

3  Edwin Williamson, El Quijote y los libros de caballerías, Altea-Taurus-Alfaguara, 
Madrid, 1991, p. 56.

4  Alberto Sánchez, “Posibles ecos de San Juan de la Cruz en el Quijote de 1605”, 
Anales Cervantinos, XXVIII (1990), p. 7.

5  Juan Ignacio Ferreras, La estructura paródica del “Quijote”, Taurus, Madrid, 
1982, p. 45.



ESTANTIGUAS CERVANTINAS: UNA VISITA DE LAS LEGIONES INFERNALES  

Sea cual fuere la raíz del episodio, en todos los casos nos enfren-
tamos con una escena insólita o enrarecida en la que un grupo de 
hombres transporta con sigilo un cadáver, lo cual atendiblemente 
causa curiosidad en el caballero y miedo en el escudero:

Y, apartándose los dos a un lado del camino, tornaron a mirar atenta-

mente lo que aquello de aquellas lumbres que caminaban podía ser, y 

de allí a muy poco descubrieron muchos encamisados, cuya temerosa 

visión de todo punto remató el ánimo de Sancho Panza, el cual comenzó 

a dar diente con diente, como quien tiene frío de cuartana; y creció más 

el batir y dentellear cuando distintamente vieron lo que era, porque 

descubrieron hasta veinte encamisados, todos a caballo, con sus hachas 

encendidas en las manos, detrás de los cuales venía una litera cubierta 

de luto, a la cual seguían otros seis de a caballo, enlutados hasta los 

pies de las mulas, que bien vieron que no eran caballos en el sosiego 

con que caminaban. Iban los encamisados murmurando entre sí con 

una voz baja y compasiva (Quijote, I, 19).6

Si atendemos a los antecedentes supersticiosos de la estantigua, el 
miedo de Sancho Panza se explica, no menos la reacción del caballero. 
La escena, escribe Williamson, “le viene de perlas a Don Quijote, 
porque la realidad por fin se muestra a la altura de su estrambótica 
imaginación”.7 El caballero ve ante sí una hueste infernal procedente 
lo mismo del mundo de las caballerías que de la tradición popular a 
la que no es ajeno, pero también el escudero ve una hueste extraída 
en su caso del sentir popular. Por ello no pretende Sancho, como es su 

6  Miguel de Cervantes, Don Quijote de la Mancha, ed. de Francisco Rico, Instituto 
Cervantes-Crítica, Barcelona, 1998.

7  E. Williamson, “Lectura del capítulo XIX”, en Miguel de Cervantes, Don Quijote 
de la Mancha, ed. del Instituto Cervantes, dirigida por Francisco Rico, con la colabora-
ción de Joaquín Forradellas, estudio preliminar de Fernando Lázaro Carreter, Instituto 
Cervantes-Crítica, Barcelona, 1998. Versión en línea: http://cvc.cervantes.es/literatura/
clasicos/quijote/edicion/parte1/cap19/nota_cap_19.htm (20/02/2017).



  Ignacio Padilla

costumbre, devolver a su amo a la realidad, más bien le admira cuando 
éste, enardecido ante el apremio del primer fantasma, arremete contra 
aquellos que él llama diablos.

Hasta el momento del ataque contra la estantigua, don Quijote 
permanece ante nuestros ojos y los de Sancho como un auténtico 
combatiente de la oscuridad diabólica, pero poco a poco, conforme 
nos aproximamos a la verdad, el ataque del caballero se convertirá en 
una falta grave contra el orden. Ya antes los encamisados, al ver a don 
Quijote en plena refriega, habían visto no un hombre “sino diablo del 
infierno, que les salía a quitar el cuerpo muerto que en la litera lleva-
ban” (Quijote, I, 19). Y este carácter diabólico será más abiertamente 
declarado cuando la estantigua se revele ni más ni menos como una 
hueste de religiosos que llevan el cuerpo de un caballero a Segovia. 
Don Quijote entonces se muestra confundido, y busca reinvertir la 
falta preguntando quién mató al caballero, para vengarle. Pero el 
hombre ha sido aniquilado por la enfermedad, es decir, por Dios y 
don Quijote ni siquiera tiene ese consuelo para salir del dilema en 
que se ha puesto por poner mano en cosa sagrada:

—Desa suerte —dijo don Quijote—, quitado me ha Nuestro Señor 

del trabajo que había de tomar vengar su muerte, si otro alguno le 

hubiera muerto; pero, habiéndole muerto quien le mató, no hay sino 

callar y encoger los hombros, porque lo mesmo hiciera si a mí mismo 

me matara (Quijote, I, 19). 

El transgresor, santo o demonio, tiene que someterse al hecho 
divino como ha debido someterse tantas veces ante la realidad que 
comienza a derrotarlo. Esta, sin duda, será una de las múltiples trans-
gresiones contra el orden en que incurrirá el caballero en su cruzada, 
derrotas que no quedarán impunes. Don Quijote quiere justificar 
su ataque señalando que los encamisados han cometido la falta de 
aparentar ser demonios, 



ESTANTIGUAS CERVANTINAS: UNA VISITA DE LAS LEGIONES INFERNALES  

en venir como veníades, de noche, vestidos con aquellas sobrepellices, 

con las hachas encendidas, cubiertos de luto, que propiamente semejá-

bades cosa mala y del otro mundo; y, así, yo no pude dejar de cumplir 

con mi obligación acometiéndoos, y os acometiera aunque verdadera-

mente supiera que érades los mesmos satanases del infierno, que por 

tales os juzgué y tuve siempre (Quijote, I, 19). 

La justificación parece lógica, pero esto no impedirá que el triunfo 
del ser sobre la apariencia sea también el triunfo del orden sobre el 
caballero quien, apenas en el capítulo siguiente, dará muestras de una 
cobardía que hasta entonces hubiera resultado inverosímil en él. Este 
sentimiento de falta y debilidad queda claro cuando es justamente 
en este pasaje donde Sancho decide bautizar a su amo con el ambi-
valente nombre de Caballero de la Triste Figura “porque le he estado 
mirando un rato a la luz de aquella hacha que lleva aquel malandante, 
y verdaderamente tiene vuestra merced la más mala figura, de poco 
acá, que jamás he visto; y débelo de haber causado, o ya el cansancio 
deste combate, o ya la falta de las muelas y dientes” (Quijote, I, 19). 
El caballero acepta este nombre, mas no por los motivos que aduce 
Sancho, sino que la atribuye a la voluntad de ese demiurgo a medias 
benigno y a medias maligno que es el autor de la historia. ¿Será acaso 
que comienza a aceptar el castigo de su falta contra una hueste de 
demonios que era más bien una hueste de eclesiásticos? ¿Es este el 
principio de la derrota que lo hará mantenerse impávido ante la 
diabólica procesión de encantadores, otra estantigua, que los duques 
preparan para él en el bosque? Sancho no duda en advertirle a su amo 
que “queda descomulgado por haber puesto las manos violentamen-
te en cosa sagrada, iuxta illud, ‘Si quis suadente diabolo’, etcetera” 
(Quijote, I, 19). Pero don Quijote no entiende esos latines, rechaza 
la excomunión con el salvoconducto de la apariencia:

Mas yo sé bien que no puse las manos, sino este lanzón; cuanto más 

que yo no pensé que ofendía a sacerdotes ni a cosas de la Iglesia, a quien 



  Ignacio Padilla

respeto y adoro como católico y fiel cristiano que soy, sino a fantasmas 

y vestiglos del otro mundo (Quijote, I, 19).

El recurso del caballero sólo es válido en el mundo de las aparien-
cias. Su victoria sobre los vestiglos sólo ocurre allí donde Unamuno, 
en entusiasta interpretación del pasaje, identifica un “vencer su miedo 
a lo fantástico con lo fantástico”.8 Pero la realidad insiste en impo-
nerse, de modo que, en la medida en que don Quijote sepa, como 
lo muestra en repetidas ocasiones y cada vez con mayor claridad, 
que el mundo en que habita no es el mundo en que él desea habitar, 
su excomunión terminará por dejarle no como un caballero que ha 
vencido a las huestes infernales, sino como el hombre que ha sido 
derrotado por ellas.

L         
   Q

A primera vista se explica claramente por qué motivo Redondo no 
incluye a los disciplinantes (Quijote, I, 52) entre las estantiguas a las 
que se enfrenta el caballero, pues nada hay en esta ocasión que cause 
extrañeza o acuse misterio alguno para quienes los miran desde la 
realidad. Las escenas de disciplinantes, especialmente en tiempos 
de sequía, eran cosa común en aquellos tiempos, y siguen siéndolo. 
Esta legión no va a caballo, ni de noche ni a la luz mortecina de las 
hachas. Los disciplinantes no murmuran ni llevan en andas cadáver 
alguno. En fin, se trata a primera vista de una de esas realidades que 
constituían la España cervantina y la de ahora.

Para don Quijote, sin embargo, la escena que se le presenta no es 
tan sencilla, y antes le conduce a comportarse como lo hiciera en la 

8  Miguel de Unamuno, Vida de don Quijote y Sancho Panza, Alianza, Madrid, 
1987, p. 243.



ESTANTIGUAS CERVANTINAS: UNA VISITA DE LAS LEGIONES INFERNALES  

gloriosa batalla contra el gallardo vizcaíno y frente a los encamisados 
que conducían el cuerpo muerto a Segovia. ¿A qué se debe esta acti-
tud? Evidentemente, hay en el aspecto en apariencia inofensivo de los 
disciplinantes algo “o aún algos” que hacen pensar al caballero en una 
legión diabólica nada diferente de las anteriores. Lo extraño o lo ma-
cabro de esta peregrinación sólo puede identificarse o bien a partir de 
sus similitudes con las huestes diabólicas del mundo de la caballería, 
o bien desde la perspectiva de un observador lo bastante hábil como 
para distanciarse de aquellos desfiles, en apariencia tan comunes y 
piadosos, y mirarlos como lo hacen hoy en día muchos extranjeros y 
como acaso debían mirarlos muchos pensadores antisupersticiosos: un 
triste escándalo de trompetas, un grupo de encapuchados que se abren 
las carnes y ocultan el rostro como si deseasen ocultar algo vergonzoso 
o maligno, y la imagen inanimada de una mujer enlutada y doliente, 
podrán parecer a algunos cosa ordinaria y ejemplo de devoción, pero 
no podemos negar que, en la distancia que imponen la locura o las 
culturas, el espectáculo no es apaciguador. Es así como lo ve don 
Quijote, y así como no lo quiere presentar Cervantes:

Don Quijote, que vio los estraños trajes de los disciplinantes, sin pasarle 

por la memoria las muchas veces que los había de haber visto, se ima-

ginó que era cosa de aventura y que a él solo tocaba, como a caballero 

andante, el acometerla, y confirmóle más esta imaginación pensar que 

una imagen que traían cubierta de luto fuese alguna principal señora 

que llevaban por fuerza aquellos follones y descomedidos malandrines 

(Quijote, I, 52). 

La visión no podía ser menos evocadora de la aventura del cuer-
po muerto, como tampoco puede serlo la actitud de don Quijote al 
encararla como si se tratase, efectivamente, de una hueste infernal 
parecida a los ejércitos malignos de los modelos caballerescos. Ahora, 
sin embargo, don Quijote ya no tiene a su lado a un Sancho que lo 
admire ni un ambiente de sigilo que lo justifique. No son esta vez los 



  Ignacio Padilla

miembros de la supuesta estantigua quienes ven en él a un demonio, 
sino su propio escudero, que se pregunta:

¿Adónde va, señor don Quijote? ¿Qué demonios lleva en el pecho 

que le incitan a ir contra nuestra fe católica? Advierta, mal haya yo, que 

aquella es procesión de diciplinantes y que aquella señora que llevan 

sobre la peana es la imagen benditísima de la Virgen sin mancilla; mire, 

señor, lo que hace, que por esta vez se puede decir que no es lo que sabe 

(Quijote, I, 52).

Demasiado tarde: el caballero, que no ha aprendido la lección 
tristísima del cuerpo muerto, y pensando acaso en que salió triunfante 
de la aventura del gallardo Vizcaíno, enfrenta a las huestes diabólicas 
haciendo gala de dureza: “Vosotros, que quizá por no ser buenos os 
encubrís los rostros, atended y escuchad lo que deciros quiero” (Qui-
jote, I, 52). Pero los disciplinantes no están dispuestos a escucharle, 
le apresuran y lo ignoran,9 actitud que basta a don Quijote para 
confirmar la maldad de la hueste y atacarlos. Ahora, no obstante, 
don Quijote es derrotado y humillado de inmediato, basta un golpe 
para dejarlo inconsciente. Esta es la primera vez en que el caballero 
pierde literalmente el sentido, es la primera vez, en el largo camino de 
su desencanto, en que muere. Dice López Estrada: “Parece muerto, 

9  Avery no duda ni por un instante que el episodio de los disciplinantes sea una más 
de las parodias antisupercheriles del infierno dantesco, y para comprobarlo afirma que 
este apresurado clérigo no es otra cosa que la parodia de Brunetto Latini de Dante, quien 
se cuenta entre los sodomitas condenados a caminar sin tregua bajo una lluvia de fuego: 
“El apuro de los sodomitas y el de los disciplinantes son iguales, como lo son asimismo 
las excusas proferidas por Brunetto y el clérigo. El fuego que aflige a los sodomitas cae 
de arriba como la nieve. Si ellos se detienen aun un segundo en su marcha eterna, se 
les obligará a quedarse inmóviles… De igual modo los disciplinantes están obligados 
a continuar azotándose”. William T. Avery, “Elementos dantescos del Quijote”, Anales 
Cervantinos, 13-14 (1974-1975), p. 21.



ESTANTIGUAS CERVANTINAS: UNA VISITA DE LAS LEGIONES INFERNALES  

pero aún no lo está; la muerte vendría después como cierre del libro 
y esta lo es sólo aparente pero premonitoria”.10

Este carácter premonitorio de la derrota final del caballero se ve 
con mayor claridad cuando situamos el episodio dentro del contexto 
de la obra: hemos visto por un lado que don Quijote, al poner mano 
con violencia contra las cosas sagradas que integraban la estantigua 
del cuerpo muerto, ha comenzado a perder vigor y legitimidad como 
divulgador del bien en la tierra, a lo cual hay que agregar que este nuevo 
episodio tiene lugar cuando el caballero está en poder de los encantado-
res que lo conducen a casa enjaulado y humillado. Tal es la decadencia 
espiritual del ingenioso hidalgo, que al principio del propio capítulo 
52 ha olvidado su categoría caballeril para enfrentarse a puñadas con 
un cabrero al que demoniza, y al hacerlo, se demoniza él mismo:

Hermano demonio, que no es posible que dejes de serlo, pues has tenido 

valor y fuerzas para sujetar las mías, ruégote que hagamos treguas, no 

más de por una hora, porque el doloroso son de aquella trompeta que 

a nuestros oídos llega me parece que a alguna nueva aventura me llama 

(Quijote, I, 52).

¿Está reconociendo don Quijote que su violencia contra el orden 
le ha ido debilitando al grado de volverlo reductible ante las fuerzas de 
Satanás? La tregua que pide no durará una hora, ni dos, sino todo lo 
que le reste de vida. Esta lucha invertida de Jacob contra el Ángel no 
se resuelve, y por ello don Quijote quedará por siempre en la duda de 
si sus fuerzas hubieran sido suficientes para someter al enemigo. Por si 
esto no bastase, el triunfo fácil de los miembros de la estantigua de 
disciplinantes deja en claro cuán solo y cuán débil está ahora el Caba-
llero de la Triste Figura. Sus palabras al volver en su acuerdo anuncian 

10  Francisco López Estrada, “Lectura comentada del capítulo LII”, en Miguel de 
Cervantes, Don Quijote de la Mancha, ed. cit. En línea: http://cvc.cervantes.es/literatura/
clasicos/quijote/edicion/parte1/cap19/nota_cap_19.htm (20/02/2017).



  Ignacio Padilla

este sentimiento de derrota: “El que de vos vive ausente, dulcísima 
Dulcinea, a mayores miserias que estas está sujeto. Ayúdame, Sancho 
amigo, a ponerme sobre el carro encantado, que ya no estoy para 
oprimir la silla de Rocinante, porque tengo todo este hombro hecho 
pedazos” (Quijote, I, 52). Es cierto que todavía habrá una tercera 
salida del caballero, pero es también verdad que esta salida, en la que 
tiene lugar el encantamiento de Dulcinea y el iluminador descenso 
a la cueva de Montesinos, se caracteriza por la progresiva anemia es-
piritual del caballero, una debacle que comenzó con la aventura del 
cuerpo muerto, continuó con la muerte premonitoria en el episodio 
de los diciplinantes y que culminará, como veremos a continuación, 
en el triunfo definitivo de los encantadores del bosque, que forman 
una estantigua, la más terrible y ominosa, a la que el caballero ya no 
podrá o no sabrá enfrentarse.

L   

La última estantigua a la que se enfrenta un don Quijote en franca 
decadencia y aproximándose a su doble muerte, es también uno de 
los pasajes más claramente demoníacos y alegóricos en la obra del 
alcalaíno. Su interpretación va mucho más allá de lo que hasta aquí 
nos ha ocupado en torno a la estantigua y, acaso, a todos los restantes 
temas demoníacos. No podemos, sin embargo, analizar este episodio 
cabalmente si antes no agregamos a nuestro prolijo marco de refe-
rencia la reflexión de un tema que ha venido insinuándose en toda la 
investigación pero que sólo ahora procede realizar en profundidad: 
los encantadores y los encantamientos. Abramos, pues, un paréntesis 
para reflexionar en torno a tan singulares personajes, estrechamente 
relacionados con lo diabólico, pero también con temas como la vo-
luntad y la muerte, para más adelante concluir nuestra investigación 
con el análisis propiamente dicho de esa última y fatal estantigua que 
es la procesión del bosque.



ESTANTIGUAS CERVANTINAS: UNA VISITA DE LAS LEGIONES INFERNALES  

Cuando el Caballero de la Triste Figura se topa con la más dia-
bólica procesión que los duques han preparado para él (Quijote, II, 
34-35), su actitud no es precisamente confrontadora ni mucho menos 
valiente. El caballero, quien antes ha tenido el valor para medir su 
brazo contra numerosas huestes reales y ultramundanas, ahora apenas 
se atreve a responder a sus interlocutores demoníacos. Confundido 
acaso con la transformación de aquellas otras estantiguas en cosas 
sagradas, y quizá también consciente de que los encantadores de Dul-
cinea, del mundo y de él mismo lo tienen a su merced, el caballero 
ahora da muestras de una sumisión que sólo puede explicarse en el 
sentido de derrota que sus anteriores desventuras han sembrado en él.

[Escribe Williamson] Don Quijote en la Segunda Parte busca desespe-

radamente alguna señal positiva proveniente del mundo sobrenatural. 

En esta Segunda Parte, estará al acecho de augurios, oráculos o porten-

tos que pudieran darle algún indicio del sentido trascendental de sus 

acciones. Pero no consigue nada. Don Quijote ha perdido el arrojo y 

el entusiasmo que mostraba en la Primera Parte: es más pasivo, y su 

pasividad deriva del hecho de que necesita desencantar a Dulcinea antes 

de poder recobrar la iniciativa en su campaña para restaurar la realidad 

caballeresca.11 

En esta Segunda parte el caballero sí ha recibido señales del mun-
do sobrenatural, pero éstas, en efecto, distan mucho de ser positivas. 
En el descenso a la Cueva de Montesinos y en episodios sobrenaturales 
como su encuentro con el Maese Pedro y la cabeza encantada de An-
tonio Moreno, por mencionar algunos, vendrán sólo a corroborar lo 
que él, en su interior, presiente: los encantadores, en otros tiempos sus 
aliados y sus títeres, han salido completamente de su poder, y ahora 
han sido adoptados por sus verdaderos enemigos, quienes no están 
dispuestos a dejarlo volver a la realidad sin castigo ni sufrimiento. En 

11  E. Williamson, op. cit., p. 158.



  Ignacio Padilla

su progresiva anemia espiritual, el caballero ha emitido su famoso 
“Yo no puedo más” ante las triquiñuelas de los encantadores, y por 
eso no puede menos que mirar desde abajo esta procesión diabólica 
que bien puede definirse como el triunfo de Merlín y sus secuaces, 
incluido el propio Satanás.12

En cuanto estantigua en el sentido tradicional de la palabra, 
Redondo ha identificado en el episodio algunos de los rasgos más 
distintivos: la previa cacería de un jabalí —“animal a quien persigue 
con frecuencia la hueste salvaje”13 y de cuyas connotaciones demo-
níacas, especialmente en las culturas de raíz celta, hemos hablado 
con anterioridad—, la nocturnidad, el estrépito, el entorno boscoso, 
la luz mortecina que incrementa el carácter difuso y siniestro de los 
miembros de la hueste. Todas estas características habrían bastado, 
como ocurriera en los otros casos, para sembrar en la mente de don 
Quijote, y quizá de su escudero, la convicción de encontrarse ante 
una hueste ultramundana. Esta vez, sin embargo, el afán simulador de 
los duques ha agregado a la estantigua palaciega elementos que dejan 
fuera de consideración cualquier posibilidad de justificar la visión 
por la apariencia. Por otra parte, el sólo hecho de tratarse de una 
farsa por cuenta de los verdaderos encantadores de la novela —los 
duques y sus no menos frívolos comensales— hace que la procesión 
adquiera dimensiones diabólicas aún más allá de la propia simulación: 
el caballero no sólo se somete pacífica o cobardemente al poderío de 

12  Avery ha querido ver en la procesión del bosque una de las más insignificantes 
parodias de la Divina Comedia. Concretamente, se trataría de una caricatura de la no 
muy lograda procesión mística de Beatriz de la que es testigo Dante Alighieri en el punto 
más alto del Purgatorio, “lugar en donde se halla cara a cara con Beatriz por primera 
vez en el curso de su poema, precisamente como el Caballero de la Triste Figura ve a 
‘Dulcinea’ por primera vez, más o menos como él se la había imaginado, en el curso de 
la procesión del bosque ducal” (Avery, op. cit., p. 8). Por aventurada que pueda parecer, la 
interpretación de Avery sólo viene a confirmar, por ser caricatura y parodia, el carácter 
diabólico o infernal de la estantigua. 

13  Agustín Redondo, Otra manera de leer el “Quijote”: historia, tradiciones culturales 
y literatura, Castalia, Madrid, 1997, p. 118. 



ESTANTIGUAS CERVANTINAS: UNA VISITA DE LAS LEGIONES INFERNALES  

quienes él cree encantadores de verdad, sino que se pone en manos 
de los demonios instrumentados por la realidad, casi se diría que él 
mismo ha pasado a formar parte de la procesión.14 Su derrota, en 
suma, que se extiende a la de su escudero, es total, como lo es también 
el triunfo de este Merlín y este Satanás desenteologado y laico que 
encabezan la procesión.

Veamos el pasaje con más atención y cómo el diablo y los en-
cantadores aparecen hermanados en la farsa: después de un incendio 
simulado que recuerda un infierno flamígero, los cazadores escuchan 
“infinitas cornetas y otros instrumentos de guerra, como de muchas 
tropas de caballería que por el bosque pasaba”; más adelante, a la luz 
del fuego, los testigos se sienten casi cegados y ensordecidos. En el 
estupor sensorial, irrumpe al fin el diablo:

Luego se oyeron infinitos lelilíes, al uso de moros cuando entran en las 

batallas; resonaron pífanos, casi todos a un tiempo, tan contino y tan 

apriesa, que no tuviera sentido el que no quedara sin él al son confuso 

de tantos instrumentos. Pasmóse el duque, suspendióse la duquesa, 

admiróse don Quijote, tembló Sancho Panza, y, finalmente, aun hasta 

los mesmos sabidores de la causa se espantaron. Con el temor les cogió 

el silencio, y un postillón en traje de demonio les pasó por delante, 

tocando en vez de corneta un hueso y desmesurado cuerno, que un 

ronco y espantoso son despedía (Quijote, II, 34).

14  Llamamos aquí la atención del lector sobre uno de los más macabros portentos 
que sobre la realidad provoca el Quijote como libro, fenómeno a través del cual podría-
mos interpretar aún con más vigor nuestra teoría de que el caballero ha terminado por ser 
presa de los encantadores creados por él mismo. Escribe Anthony Close: “…a partir de la 
publicación de la Primera parte del Q., las figuras de DQ y Sancho fueron muy pronto 
incorporadas al tipo de procesiones que acabo de mencionar; las máscaras palaciegas del 
siglo  y , tal como La gloria de Niquea del Conde de Villamediana (1622), se basan a 
menudo en temas caballerescos, siento tema predilecto el desencantamiento de una donce-
lla encerrada en un castillo encantado” Close, “Lectura de los capítulos XXXIIII y XXXV”, 
en Miguel de Cervantes, Don Quijote de la Mancha, ed. cit. En línea: http://cvc.cervantes.
es/literatura/clasicos/quijote/edicion/parte2/cap34/nota_cap_34.htm (20/02/2017).



  Ignacio Padilla

Se diría que esta aparición acusa ya el encantamiento en el sen-
tido de la admiración o el desorden de los sentidos que necesita el 
demonio para aparecerse a los hombres. Puede ser que se trate de una 
estantigua, como quiere Redondo, o de una síntesis de los lugares 
comunes que conformaban las procesiones de encantadores en la 
novela de caballería o en las fiestas de la corte de Felipe III. Lo cierto 
es que la magnificencia de la traza expolia por momentos su carácter 
caricaturesco, y suspende aun a los conocedores del secreto. El posti-
llón en traje de demonio deja por un instante de ser un enmascarado 
para anunciarse, con sorprendente desenfado, como el mismísimo 
diablo, que viene en busca de don Quijote encabezando seis tropas de 
encantadores que traen en un carro a Dulcinea del Toboso y vienen 
a decirle al hidalgo la manera en que ésta habrá de ser desencantada. 
García Bacca explica que: 

Para que alguien diga “Yo soy el Demonio”, es preciso que —ante duque, 

duquesa y ante el mismo Don Quijote— se atreva, con naturalidad 

desconcertante, sin protestas de nadie, a poner en el mismo nivel Dia-

blo, Demonio con encantadores, vestiglos, endriagos, malandrines.15

Pero este “yo soy” del Diablo no ocurre sin protestas ni dudas. El 
propio duque señala irónicamente que “si vos fuérades diablo, como 
decís y como vuestra figura muestra, ya hubiérades conocido al tal 
caballero don Quijote de la Mancha, pues le tenéis delante” (Quijote, 
II, 34). El diablo procura defenderse, pero sus palabras se revierten 
en su contra cuando jura por Dios y se atribuye una distracción que 
son todo menos atributos demoníacos. Sancho descubre la farsa de 
inmediato, pero la denuncia con reservas:

15  Juan David García Bacca, Sobre el Quijote y don Quijote de la Mancha: ejercicios 
literario-filosóficos, Anthropos, Barcelona, 1991, p. 242. 



ESTANTIGUAS CERVANTINAS: UNA VISITA DE LAS LEGIONES INFERNALES  

Sin duda —dijo Sancho— que este demonio debe de ser hombre de 

bien y buen cristiano, porque a no serlo no jurara ‘en Dios y en mi 

conciencia’. Ahora yo tengo para mí que aun en el mesmo infierno debe 

de haber buena gente (Quijote, II, 34).

Puesto en evidencia, el falso demonio ignora al duque y al es-
cudero para dirigirse al único que puede creer en él y, por lo tanto, 
resignarse a sus designios: el Caballero de los Leones. Satanás no 
pide, no negocia con el que fuera su más temible opositor, sino que le 
ordena y, además, lo maldice: “los demonios como yo queden contigo, 
y los ángeles buenos con estos señores” (Quijote, II, 34). Hemos visto 
que, antes de su encuentro con los disciplinantes, don Quijote había 
luchado con un cabrero al que denominaba “hermano demonio”, de 
modo que ahora la maldición de este nuevo espíritu maligno sólo 
confirma su virtud caída. Abandonado de los ángeles, don Quijote 
sólo puede tener compañía de demonios, pero se trata de demonios 
“como yo”, es decir, de demonios falsos, hechizos y burlones. Tal es la 
sumisión del caballero a los demonios, que acepta sin chistar la orden 
de permanecer donde está y como está, plagado de dudas, aunque 
dispuesto a embestir todo el infierno.

En esto se cerró más la noche y comenzaron a discurrir muchas luces 

por el bosque, bien así como discurren por el cielo las exhalaciones 

secas de la tierra que parecen a nuestra vista estrellas que corren. Oyóse 

asimismo un espantoso ruido, al modo de aquel que se causa de las 

ruedas macizas que suelen traer los carros de bueyes, de cuyo chirrío 

áspero y continuado se dice que huyen los lobos y los osos, si los hay 

por donde pasan. Añadióse a toda esta tempestad otra que las aumentó 

todas, que fue que parecía verdaderamente que a las cuatro partes del 

bosque se estaban dando a un mismo tiempo cuatro reencuentros o 

batallas, porque allí sonaba el duro estruendo de espantosa artillería, 

acullá se disparaban infinitas escopetas, cerca casi sonaban las voces de 

los combatientes, lejos se reiteraban los lilíes agarenos (Quijote, II, 34).



  Ignacio Padilla

Los rasgos de la estantigua se repiten, pero ahora, confrontados 
con la duda que invade a don Quijote sobre “si será verdad o no lo 
que le había pasado en la cueva de Montesinos”, parecen reflejar la ba-
talla que el caballero está lidiando internamente. La previa aparición 
del diablo, como corresponde a su natural prevaricador, le ha dejado 
confuso, y los encantadores, que más parecen amos de Satanás que 
discípulos de éste, encontrarán el camino allanado para rematarle. 
Vienen, pues, en un carro tirado por bueyes y guiado por “dos feos 
demonios vestidos del mesmo bocací”, los encantadores Lirgandeo, 
Alquife, Arcaláus y finalmente, ya en el capítulo 35, el carro triunfal 
de Merlín, no bajo la apariencia del encantador o el diablo, sino de 
la muerte.

El hecho de que Merlín aparezca ante el caballero y los demás 
testigos de la procesión como la muerte es el rasgo más significativo 
de la derrota del caballero, que se aproxima a pasos agigantados a 
su doble extinción. Ni encantadores ni diablos han sido hasta ahora 
definitivos, no pueden serlo. Unos y otros se someten, como los hom-
bres, ante la verdad última e inequívoca: la pálida muerte que iguala a 
todos los hombres y contra la que ningún acto de voluntad, como no 
sea la resignación, puede nada. Merlín es hijo del diablo, pero lo ha 
dominado de la misma manera en que la muerte anula con su certi-
dumbre el ir y venir de fuerzas que imperan en el mundo. La muerte 
es, entonces, un aliado de la unicidad divina, no así de la pluralidad 
demoníaca. Y por eso es que sólo Merlín tiene la suma autoridad para 
poner las cosas en su sitio: es él quien establece los términos del des-
encantamiento de Dulcinea, haciendo pagar a un reticente Sancho su 
culpa por haber sido en realidad el encantador de la dama; es él quien, 
incitando la cobarde y desleal respuesta del escudero, enfrenta a don 
Quijote con la más absoluta soledad; es él quien se atreve aún contra 
el mismo diablo y alardea de su total dominio sobre los encantadores 
al desmentir al escudero:



ESTANTIGUAS CERVANTINAS: UNA VISITA DE LAS LEGIONES INFERNALES  

El Diablo, amigo Sancho, es un ignorante y un grandísimo bellaco: yo 

lo envié en busca de vuestro amo, pero no con recado de Montesinos, 

sino mío, porque Montesinos se está en su cueva entendiendo, o, por 

mejor decir, esperando su desencanto, que aún le falta la cola por de-

sollar. Si os debe algo o tenéis alguna cosa que negociar con él, yo os lo 

traeré y pondré donde vos más quisiéredes (Quijote, II, 35).

Merlín, en suma, triunfa sobre don Quijote no como encantador 
o demonio, sino como verdad última e impartidor a lo divino de la 
justicia suprema. El sí de Sancho a la penitencia que se le impone será 
entonces el sí de su amo, el reconocimiento de que sólo a Merlín hay 
que sujetarse, es decir, sólo a la muerte que se aproxima.







PRESENCIA DE ITALIA Y DEL ITALIANO  
EN LA SEGUNDA PARTE DEL INGENIOSO HIDALGO 

DON QUIJOTE DE LA MANCHA

Mariapia Lamberti
Universidad Nacional Autónoma de México

Todos sabemos que unos años importantes en la vida de Miguel de 
Cervantes transcurrieron en Italia. Después de una estancia en Roma, 
en la corte de los Acquaviva en 1569, se enroló en la milicia bajo el 
mando de Diego de Urbina, y sabemos que combatió y fue herido en 
la batalla de Lepanto. Su estancia en Italia se prolongó hasta 1575, 
trasladándose nuestro autor a varias partes de la entonces Italia espa-
ñola: Lombardía, Nápoles, Sicilia y Cerdeña.

En el siglo  Italia sufría en buena parte la dominación di-
recta de España, y en otra no menor la influencia española. La paz 
de Cateau Cambrésis de 1559 había sancionado el término de una 
larga contienda entre Francia y España, en territorio italiano, por 
la conquista de Italia; y la balanza había favorecido a España. La 
contienda había tenido como inicio el deseo de Carlos V de hacerse 
de los territorios del norte de Italia, bajo influencia francesa desde 
que Ludovico el Moro, en defensa de sus intereses, había llamado a 
Carlos VIII en 1494, iniciando así el sometimiento de Milán a una 
esclavitud de potencias extranjeras que duraría más de tres siglos. El 
Ducado de Milán se volvió posesión de España, se volvió directamen-
te España; Nápoles ya estaba bajo la dominación primero aragonesa y 
luego española, desde la contienda contra Francia de dos siglos antes, 
pero en forma de virreinato. Y Nápoles significaba Sicilia también. 
Cerdeña, punto estratégico para la navegación mediterránea, aunque 



  Mariapia Lamberti

poco interesante por otras conveniencias, era española también; y el 
papado, bajo la influencia española, tuvo pontífices españoles tan 
emblemáticos como Rodrigo Borja.

La estancia de Cervantes en tierras italianas, por lo tanto, fue 
estancia en tierras españolas. Pero las lenguas habladas eran otras, y 
la lengua de cultura, el florentino, era la que se hablaba internacio-
nalmente y en las cortes; y la literatura que se había gestado en esta 
lengua, en los siglos del Renacimiento, tan nefastos y humillantes 
desde el punto de vista histórico para Italia, había resplandecido 
como modelo en toda Europa, así como las obras del arte plástico y 
figurativo.

No es de extrañar entonces que nuestro gran escritor haya tenido 
un profundo acercamiento con la lengua escrita que sólo desde 1612 
empezó a definirse como “italiano”, pero que en la época de la estan-
cia cervantina en Italia se definía todavía como “florentino”; pero el 
contacto lo hubo también con este florentino hablado como lengua 
de intercomunicación en las clases encumbradas que él frecuentó, 
como parte que era del ejército y el pueblo dominador. Sabemos que 
en su permanencia en Sicilia, después de Lepanto, debe de haber 
conocido y entendido también la lengua siciliana, si en la estancia en 
Argel pudo leer, comprender y alabar (y en cierta forma sacar de ella 
modelos a imitar) la obra poética en siciliano de Antonio Veneziano, 
su compañero de cautiverio.1

Y no es de extrañar que este conocimiento, uso y familiaridad 
se refleje y transparente en sus obras. Por ejemplo, en El viaje del 
Parnaso no sólo se afirma en los primeros versos la inspiración que 
para componer esta obra le derivó de una homónima de un autor 
perusino, sino que en ella se encuentran también paráfrasis y ecos de 

1  Trata de esta relación humana y literaria mi artículo “La correspondencia poética 
Antonio Veneziano-Cervantes. Textos y contexto”, en María Luisa Cerrón Puga y Patrizia 
Botta (eds.), Rumbos del hispanismo en el umbral del Cincuentenario del AIH, Bagatto, 
Roma, 2012, t. III, pp. 203-211.



PRESENCIA DE ITALIA Y DEL ITALIANO EN LA SEGUNDA PARTE DEL QUIJOTE  

versos célebres en obras italianas, y un pequeño diálogo directamente 
en italiano.2

En la Segunda parte del Ingenioso Hidalgo Don Quijote de la Man-
cha encontramos en varias formas estos recuerdos de Italia: menciones 
de lugares, citas literarias, citas y palabras directamente derivadas del 
italiano, en forma y significado, que fueron reconocidas como tales; 
y también una buena cantidad de palabras y estructuras que podían 
muy bien pertenecer a la lengua castellana, pero que suenan y resue-
nan como las que eran —y son— más bien usuales en Italia.

. M  I

El conocimiento de Roma se trasluce de varias menciones. En el 
capítulo 8, platicando con Sancho sobre los malos efectos del desear 
fama a cualquier precio sin merecerla por buenas obras, don Quijote 
menciona el episodio que se narraba de un caballero que para adqui-
rir fama quería echarse desde la abertura redonda de la cúpula del 
Pantheon de Roma abrazado a Carlos V. Describe nuestro autor con 
precisión este monumento que es el único perfectamente conserva-
do de la época imperial romana (época de Adriano, se supone cons-
truido entre 118-125; aunque tenga fama de haber sido construido 
en época republicana). Y sabe Cervantes que en Roma a este templo 
popularmente se le llama “la Rotonda”:

2  Traté este tema en dos ocasiones: “‘Un quídam Caporal italiano…’ Relaciones del 
Viaje del Parnaso de Cervantes con los antecedentes italianos”, en María Caterina Ruta 
y A. Robert Laues (eds.), Un paseo entre los centenarios cervantinos, Cuadernos AISPI, 5 
(2015), pp. 97-116; y en “El Viaje italiano del Parnaso. Ecos e influencias de Italia”, 
en Aurelio González y Nieves Rodríguez Valle (eds.), Viaje del Parnaso: texto y contexto 
(1614-2014), El Colegio de México, México, 2017, pp. 49-62.

3  La edición consultada es la a cargo de Florencio Sevilla Arroyo y Antonio Rey 
Hazas, Alianza, Madrid, 1996, t. V de Cervantes completo.



  Mariapia Lamberti

Quiso ver el emperador aquel famoso templo de la Rotunda, que en la 

antigüedad se llamó el templo de todos los dioses, […] y es el edificio 

que más entero ha quedado de los que hizo la gentilidad en Roma 

[…]: él es de hechura de una media naranja, grandísimo en extremo, y 

está muy claro, sin entrarle otra luz que le concede una ventana, o, por 

mejor decir, claraboya redonda que está en su cima […] (Quijote, II, 8).

De Roma menciona también nuestro autor la “aguja [guglia] de 
San Pedro” (Quijote, II, 8), pero con unas determinaciones inquietan-
tes. Este obelisco egipcio, trasladado a Roma por Calígula en el año 40 
desde Helópolis, siempre estuvo presente y erigido en la urbe; pero la 
instalación en la plaza de San Pedro se realizó por voluntad de Sisto V 
en 1585. Era famoso que en un globo broncíneo que se encontraba en 
su cúspide, y que fue sustituido por el símbolo cristiano, se encon-
traban las cenizas de Julio César. Cervantes menciona esta creencia 
como real, pero define el obelisco como “pirámide”, acaso por su línea 
geométrica que, sobre base cuadrangular, se restringe hacia lo alto. 
Dice don Quijote hablando de las sepulturas de los paganos:

Los sepulcros de los gentiles fueron por la mayor parte suntuosos tem-

plos: las cenizas de Julio César se pusieron sobre una pirámide de piedra 

de desmesurada grandeza, a quien hoy llaman en Roma La aguja de San 

Pedro […] (Quijote, II, 8).4 

A continuación, menciona don Quijote el monumento fúnebre 
de época imperial más famoso y emblemático de Roma, la Mole 
Adrianea, llamada popularmente en Roma “castillo”, o sea Castel 
Sant’Angelo:

4  Es singular que una pintura mural en el interior de la Biblioteca Vaticana repre-
sente el momento del levantamiento del obelisco mediante una estructura de forma pi-
ramidal. Pero esta pintura data de casi cien años después de que la “aguja” fuera instalada 
en la primitiva plaza, todavía sin la columnata de Bernini (realizada entre 1656 y 1667). 
El término cervantino “pirámide” es sólo su forma de definir la estructura del obelisco.



PRESENCIA DE ITALIA Y DEL ITALIANO EN LA SEGUNDA PARTE DEL QUIJOTE  

al emperador Adriano le sirvió de sepultura un castillo tan grande como 

una buena aldea, a quien llamaron Moles Hadriani, que agora es el 

castillo de Santángel en Roma […] (Quijote, II, 8).

Y la última mención de Roma es la del capítulo 41, de Tor di 
Nona, calzada a lo largo del Tíber que toma nombre de la adrianea 
Turris Annona, que en la época de Cervantes todavía era una cárcel. 
Pero se le nombra sólo como destino final de un vuelo diabólico 
del Licenciado Torralba, “a quien llevaron los diablos en volandas 
por el aire […] y en doce horas llegó a Roma y se apeó en Torre de 
Nona, que es una calle de la ciudad”. Pero aquí recuerda nuestro 
autor también un episodio dramático, la muerte del duque Carlos 
III de Borbón-Montpensier, comandante de los lanzquenetes en el 
saco de Roma, permitido —o más bien ordenado— por Carlos V en 
1527, la página más trágica de la Ciudad.

Ya fuera de Roma, en dos ocasiones se menciona el Santuario de la 
Santísima Trinidad de Gaeta, capilla establecida en las rocas del golfo 
homónimo en el siglo , según los comentaristas por Fernando de 
Aragón. Lo menciona Sancho en dos ocasiones: invocando la protec-
ción, sobre don Quijote, de este santuario, la primera (Quijote, II, 12), 
y la segunda invocándola para sí (Quijote, II, 41). La invocación de las 
entidades sagradas, pero no en su esencia, sino ligadas a lugares de 
culto, es un elemento característico de la devoción popular. Por eso 
está puesta en boca de Sancho.

Hay unas menciones singulares y graciosas de productos exce-
lentes y exquisiteces gastronómicas italianas: el “jabón napolitano” 
(Quijote, II, 32), cuyas maravillas ignoramos, y los “francolines de 
Milán, faisanes de Roma, ternera de Sorrento” (Quijote, II, 49), que 
hoy en día no se nos ocurriría considerar típicos de aquellos lugares. 
Asimismo, menciona don Quijote “el tesoro de Venecia” (Quijote, II, 
71) como gran riqueza por antonomasia, diciéndole a Sancho que 
bien se lo pagaría a cambio de los famosos azotes que su fiel escudero 
tendría que aplicarse para desencantar a Dulcinea.



  Mariapia Lamberti

Y se menciona Nápoles, obviamente: Nápoles que forma parte de 
España, desde la conquista llevada a cabo por Alfonso V de Aragón 
en 1442.5 En el capítulo 60 Roque Guinart interroga al grupo de 
caballeros, escuderos y carroza con damas que ha detenido en vista 
de un caballeroso asalto, como es digno de él, y éstos le contestan que 
son militares “capitanes de infantería española” y que su compañía 
está en Nápoles, como una cualquier ciudad española. La dama que 
a estos militares acompaña, doña Guiomar de Quiñones, es “mujer 
del regente de la Vicaría de Nápoles”. Los de la infantería española 
tienen previsto embarcarse en Barcelona “con orden de pasar a Sicilia”, 
otra posesión española en Italia. 

Y esto nos conduce a la mención más singular, la que encontra-
mos en el capítulo 18: la de Colapesce, personaje presentado como 
nadador prodigioso, o hasta medio hombre y medio pescado, prota-
gonista de varias leyendas del sur de Italia, pero principalmente vivo 
en Sicilia, donde se han establecido sobre todo las historias que hacen 
de él uno de los pilares que garantizan la estabilidad de la Trinacria. 
Colapesce, dice su fama, vio que la isla se sostenía sobre tres columnas, 
una de ellas dañada, y se sustituyó a ella, y todavía allí está. Cervantes 
menciona de Colapesce su habilidad de nadador semejante a la de 
un pez, poniendo en boca de Quijote, que enumera las virtudes que 
ha de tener un buen caballero andante, esta frase: “digo que ha de 
saber nadar como dicen que nadaba el peje Nicolás o Nicolao” (Qui-
jote, II, 18). La leyenda ya se había extendido a España, a inicios de 
la dominación; pero nos gusta pensar que la conociera nuestro autor 
por su familiaridad con Sicilia.6

5  En el famoso romance “Miraba de Campoviejo el rey de Aragón un día”, que se 
refiere precisamente a Alfonso V el Magnánimo, el rey mira en el verso siguiente “la mar 
de España cómo menguaba y crecía”. Pero esta “mar de España” es la mar de Nápoles, 
donde el rey, que será Alfonso I en la ciudad italiana, residió hasta su muerte en 1458.

6  La leyenda de Colapesce ha sido mencionada en varias ocasiones por Benedetto 
Croce (que sabía de esta alusión de Cervantes), y recientemente por Italo Calvino en su 
recopilación de cuentos populares Fiabe italiane. Sobre la difusión en España leemos de 



PRESENCIA DE ITALIA Y DEL ITALIANO EN LA SEGUNDA PARTE DEL QUIJOTE  

. M   

Las menciones de obras literarias de Italia no son muchas, y, como 
es fácil entenderlo, son relativas a los grandes poemas caballerescos, 
obras maestras del Renacimiento italiano, cuyo tema tanto concuerda 
con los ideales de don Quijote. Pero también hay que recordar que 
fueron estos poemas (Morgante de Luigi Pulci, Orlando innamorato 
de Boiardo, Orlando furioso de Ariosto), con su tratamiento irónico y 
fantasioso en extremo de un mundo mítico caballeresco nunca exis-
tido, los antecedentes directos de esta crítica cervantina, situada en el 
mundo contemporáneo. No hay que olvidar que al “divino” Ariosto 
se le exenta de la destrucción operada por el Cura y el Barbero: pues 
Ariosto también, en su mundo fantasioso vuelca toda la vida humana 
real, como Cervantes en su novela de profundidad inalcanzable. Es 
don Quijote que rememora la primera vez el episodio de Brunello y 
Sacripante: cuando Sancho explica cómo pudo ser que le sustrajeran el 
rucio de entre las piernas mientras dormía (Quijote, II, 4); y la segunda 
mención la encontramos, a inicio del capítulo 27, cuando nuestro 
autor menciona que Cide Hamete rememora este mismo episodio de 
la Primera parte atribuyendo la hazaña a Ginés de Pasamonte: “Ginés 
le hurtó [el rucio], estando sobre él durmiendo Sancho Panza usando 
de la traza y modo que usó Brunelo cuando, estando Sacripante sobre 
Albraca, le sacó el caballo de entre las piernas” (Quijote, II, 27). El epi-
sodio se encuentra tanto en el Orlando innamorato de Boiardo (canto 
XXXIV, octava 40) como en el Orlando furioso (libro II, canto V).

Giuseppe Pitrè, en sus Fiabe novelle e racconti popolari siciliani: “In tempi nei quali le 
nostre relazioni con la Spagna erano strette e frequenti, la leggenda di Cola Pesce se non 
importata o diffusa per la prima volta potè essere colà […] rinfrescata e rinverdita”. Y 
agrega que de ello se tiene noticia en un “rarissimo libretto dei primi del sec. ”, donde 
se habla de un “pece Nicolao”, pescador “medio hombre medio pescado” nacido en Rota 
cerca de Cádiz, cuyos descendientes vivían todavía allí. (Giuseppe Pitré, Fiabe novelle e 
racconti popolari siciliani, en línea: http://colapesce.xoom.it/Cola-Dicono/ColaLettIta-
liana.htm). Y también Croce sabe de esta versión —en verso— de 1608 presente en la 
biblioteca de Don José de Guayangos.



  Mariapia Lamberti

Se rememora también, por parte de la Dolorida, una serie de fa-
mosos caballeros y sus corceles: allí viene Orlando con su Brigliadoro: 
pero la forma española del nombre, Brilladoro, no refleja su verdadero 
significado, que es “brida de oro”.

Hay una mención graciosa, en boca del primo del “diestro li-
cenciado” con que se acompaña don Quijote camino a la Cueva de 
Montesinos. El primo es “famoso estudiante y muy aficionado a 
leer libros de caballerías” (Quijote, II, 22), y enumera a don Quijote 
los libros que posee, entre los cuales un Suplemento a Virgilio Polidoro, 
siendo este Polidoro Virgili un humanista italiano naturalizado inglés 
que escribió un De inventoribus rerum, texto enciclopédico, pronto 
puesto en el Índice, donde se trata de la invención ni más ni menos 
que de todas las cosas, como dice el título; libro absolutamente ajeno 
al nuevo espíritu científico, y por lo tanto mencionado como marca 
de las pocas luces del famoso estudiante.

Pero la mención más graciosa es la que encontramos en el capítulo 
62 cuando don Quijote entra en la librería de Barcelona, atraído por 
el letrero que dice “Aquí se imprimen libros” (Quijote, II, 62). La visita 
da pie a una clase sobre el valor de la traducción, a partir de que el 
librero le dice que “un hombre de buen talle y parecer, y de alguna 
gravedad” (como lo menciona el narrador) “ha traducido un libro 
toscano en nuestra lengua castellana”. La lengua entonces se sigue 
mencionando como toscano; del autor no se da nombre, y el título 
nos resulta perfectamente desconocido y su grafía hispanizada: Le 
bagatele (en lugar de bagatelle) (Quijote, II, 62). Don Quijote rebaja 
el valor de quien traduce de las lenguas modernas: “el traducir de 
lenguas fáciles, ni arguye ingenio ni elocución”. Antes se ha mofado 
del traductor con falsas alabanzas por encontrar correspondencia cas-
tellana de las palabras italianas piñata (pignatta), piache (piace), piú, 
su, giú (Quijote, II, 62). Pero luego hay lugar para alabanzas reales de 
dos destacados traductores poetas de dos obras italianas canónicas: 
Ilpastor fido de Giambattista Guarini, que iniciara la moda del teatro 



PRESENCIA DE ITALIA Y DEL ITALIANO EN LA SEGUNDA PARTE DEL QUIJOTE  

pastoril,7 traducido por Cristóbal Suárez de Figueroa; y la obra poética 
también teatral Aminta de Torquato Tasso, que tradujera el famoso 
Juan de Jáuregui.

La última mención de un autor italiano la encontramos en el úl-
timo intento del Bachiller Carrasco de reanimar al moribundo Alonso 
Quijano, al que insta a iniciar su “pastoral ejercicio, para el cual ya había 
compuesto una écloga, que mal año para cuantas Sanazaro había com-
puesto” (Quijote, II, 63). Como sabemos, nuestro héroe no se deja con-
vencer de dejar las armas desfacedoras de entuertos por la lira pastoril.

No se puede concluir este recuento de la presencia literaria de 
Italia en el segundo Quijote sin recordar que por tercera vez en esta 
magna obra se cita un verso de Ariosto que contiene una poética me-
táfora: “fors’altri canterà con miglior plettro” (Orlando furioso, XXX, 
16), es decir con mejor capacidad poética. Este verso se reporta en 
italiano en la primera parte en el capítulo 52, y en español en esta 
Segunda parte en el capítulo 1, cuando don Quijote habla de la bella 
Angélica en unas páginas dedicadas a rememorar y alabar héroes y 
gestas ariostescos: “Y como del Catay recibió el cetro / quizá otro can-
tará conmejor plectro” (Quijote, II, 1); y se inserta la misma imagen y 
su eco literario en el canto que se oye frente a Altisidora que se finge 
muerta (Quijote, I, 69): “cantaré su belleza y su desgracia / con mejor 
plectro que el cantor de Tracia”.

. P    
(    )

Algunas palabras en el ilustre texto están con toda claridad señaladas 
como italianismos, o como pretendidas palabras en italiano; sin em-
bargo, algunas merecen un poco de atención.

7  Es singular que tanto el texto de Cervantes como en las notas de comentario se 
escriba Pastor Fido con mayúscula como si fuera nombre, y no adjetivo (fiel).



  Mariapia Lamberti

El primer término italiano que encontramos es “trastulo” (“tras-
tullo”, Quijote, II, 7); además de significar juguete o diversión, se nos 
informa que fue el nombre de un personaje gracioso de una compañía 
de comediantes del Arte, la compañía de Zan Ganassa, activa en Es-
paña entre 1575 y 1585, y que probablemente a este personaje aludía 
Cervantes con este término.

Encontramos después “madrina” (Quijote, II, 14), palabra idén-
tica en español e italiano en forma y significado, pero empleada en 
el sentido de “madrastra”, pues se refiere el término a Juno, madrasta 
cruel de Hércules. En italiano el término es matrigna, y la transfor-
mación en español hubiera preferido una ñ, para no confundirla con 
el otro vocablo. Pero nunca sabremos cómo la haya escrito Cervantes.

En el capítulo 19 se nos señala como italianismo “aspetatores” por 
el italiano spettatori, o sea espectadores, pero con una a- eufónica al 
inicio de la palabra en lugar de la e- propia del español; luego un “tre-
mente” (Quijote, II, 21) por tremante o sea tembloroso; encontramos 
gola por garganta (Quijote, II, 39); y, como podemos esperar, “novela” 
(Quijote, II, 44) en el sentido italiano que Cervantes usa, hasta en la  
denominación de una serie de obras maestras de su producción. Tam-
bién, como término literario, encontramos “estrambotes” (Quijote, 
II, 38), o sea strambotti, término ya en uso en español tanto como para 
no estar señalado ya como italianismo, pero usado en español para in-
dicar las “caudas” de los sonetos u otras formas métricas cerradas; 
mientras que aquí Cervantes lo menciona en el significado italiano 
de breve composición (normalmente ocho endecasílabos con rima 
alterna) de carácter amoroso o burlesco: son los versos que menciona 
en su largo discurso la Trifaldi, versos que oye cantar.

Pero los italianismos más graciosos son otros. En el capítulo 24 
encontramos uno que el mismo Cervantes —en boca de don Quijo-
te— nos señala: “Notable espilorchería, como dice el italiano— dijo 
don Quijote” (Quijote, II, 24). Spilorcio y spilorceria son las palabras 
italianas más plásticas y contundentes (aunque de etimología incierta) 
para definir la falta de generosidad o liberalidad, como se decía en 



PRESENCIA DE ITALIA Y DEL ITALIANO EN LA SEGUNDA PARTE DEL QUIJOTE  

tiempos de Boccaccio. Y es una pena que no se hayan insertado en la 
lengua española, siguiendo el ejemplo de Cervantes.

En el capítulo 25, a propósito del Maese Pedro, dice el ventero 
de él que es “hombre galante, como dicen en Italia” y “bon compaño” 
(Quijote, II, 25). La mezcla de las dos lenguas es completa: “hombre” 
por uomo, y “bon” por buon; además de la grafía española de “com-
paño”. Pero la palabra italiana, para el sentido que conviene al pasaje, 
es galantuomo, que quiere decir hombre de bien, honrado, y también 
de clase acomodada: término que tendrá una resonancia histórica en 
Italia,8 ya en uso en el siglo , y no uomo galante que sólo significaría 
que aplica su “galantería” con las mujeres.

A estas definiciones italianizantes, contesta don Quijote con otra 
frase italiana hispanizada: “¿Qué peje pillamo?” es decir che pesci piglia-
mo? o sea ¿qué vamos a hacer? Allí “peje” es español y no reproduce 
la pronunciación italiana que lleva un sonido inexistente en español 
(-sc) y “pillamo” puede sonar como forma del verbo “pillar”, que 
puede corresponder como sentido al verbo italiano; pero, para imitar 
la lengua italiana, carece de la -s final.

El término “bon compaño” no aparece sólo en el pasaje de Maese 
Pedro, sino también cuando nuestro Sancho se topa con la escuadra 
de los compañeros de Ricote, en el capítulo 54. Al empinar las botas 
le dicen: “Español y tudesqui tuto uno: bon compaño”. Y Sancho res-
pondía: “Bon compaño, jura Dí”. Aquí se nota no una interferencia, 
sino la intención de imitar el italiano en boca de estos personajes: 
“tuto” por tutto, “tudesqui” por tedeschi.

Una verdadera interferencia la encontramos sólo una página antes 
(Quijote, II, 54) cuando el narrador nos dice que Ricote y Sancho se 

8  Cuando se formó el Reino de Italia, en 1861, se instituyó un régimen monárquico 
constitucional, con un parlamento y senado; la participación en la vida política —votar y 
ser votados— se reservó a los hombres de un nivel socioeconómico, un censo, establecido 
(democracia censitaria). Ese periodo, de unos cuarenta años antes de que se extendiera 
el voto a niveles más bajos, con el gobierno en mano de los magnates, se definió “l’Italia 
dei galantuomini”.



  Mariapia Lamberti

pusieron a comer “un manjar negro que dicen que se llama cavial”. 
Caviale es la forma italiana para el español “caviar”. Un italianismo 
tan claro como el que encontramos en el capítulo 62: el autor que 
don Quijote encuentra en la librería, le dice, pavoneándose de su 
fama y capacidad de medrar con ella: “Provecho quiero, que sin él 
no vale un quatrín la buena fama”. La espresión non vale un quattrino 
todavía está en uso en Italia, aunque muchas veces ya se ha cambiado 
de moneda… Y esto nos remite a la presencia de palabras con doble 
valencia, la italiana y la castellana: palabras que al lector italiano le 
suenan más que familiares, pero que el lector de lengua española pre-
cisa a menudo de notas explicativas para una correcta comprensión.

. P     ,  
    

Hay otras palabras y construcciones en el texto que suenan más italia-
nas que españolas; pero no hay bases para poder señalarlas realmente 
como interferencias lingüísticas. Sin embargo, podemos señalar algu-
nas que se hacen notar: en tres ocasiones Cervantes usa “tal vez” en 
el significado italiano de talvolta, es decir “algunas veces” (pp. 842, 
912, 1173), algo que habíamos ya notado en El viaje del Parnaso. Dice 
“bisunto” (p. 809), y en italiano hay una expresión todavía viva: unto 
e bisunto que significa algo que presenta una suciedad extrema. Dos 
veces usa el adjetivo “bravo” en el sentido italiano, alabatorio: “¡Brava 
comparación!” (p. 753); “Bravo mojón!” (p. 767); usa el término “fra-
caso” en el sentido italiano de estruendo, destrucción (p. 1017); dice 
“aposta” como el italiano apposta para decir “a propósito” (p. 1055); 
usa el sustantivo “tuerto” (p. 734 y 1114) en el sentido de ofensa, 
daño, como el italiano torto, pero con una más clara percepción 
del significado originario: “enderezándole el tuerto”. Encontramos 
un “padre putativo” (p. 890), un “tinelo” (p. 876) unos “ginasios”  
(p. 812), una “mantellina” (p. 1091) que se nos antoja leer con la doble 



PRESENCIA DE ITALIA Y DEL ITALIANO EN LA SEGUNDA PARTE DEL QUIJOTE  

“l” italiana, una “crianza” (p. 1168) en el sentido de buona creanza, o 
sea buena educación; así como unas tres veces nos sorprende el sus-
tantivo “ánima” en lugar de “alma” (pp. 917, 982, 1045); y no faltan 
unas “calzas atacadas” (p. 1099) y el “camino del interese” (p. 1112). 
Encontramos los adjetivos “felice” (p. 921), “funesto” (p. 842), “só-
lito” (p. 808); el verbo “molificar” (p. 992) y la expresión “atiende” 
por espera, o sea attende como en italiano (p. 1010). Y no faltan dos 
construcciones más acordes con el italiano que con el castellano: “da 
de comer al que ha hambre” (p. 734) y “no he visto que el sol de día” 
(p. 1088).

Y no podemos cerrar este simpático (y un poco inquietante) 
recorrido sin recordar el humorístico apodo de Ginés de Pasamonte, 
Parapilla (con la sustitución gráfica de la -ll por el italiano -gl que 
tiene casi el mismo sonido) digno de un personaje de la Comedia del 
Arte, pues parapiglia en italiano significa la confusión que sucede a 
una riña o a un momento de pánico: zafarrancho.

Sin ahondar más en esta panorámica, sólo se puede concluir que 
Italia estaba en la mente y en el corazón de Cervantes, y que a me-
nudo este recuerdo salía a flote y se expresaba, espontáneamente, en 
recuerdos, imágenes… y palabras.







RETRATO A VARIAS MANOS DE CIDE  
HAMETE BENENGELI Y SU PLUMA

Gustavo Illades Aguiar
Universidad Autónoma Metropolitana, Iztapalapa

El presente retrato de Cide Hamete y su pluma combina 32 estudios 
publicados entre 1956 y 2013.

1. I

Granada, años 1588-1595. En el Monte Valparaíso, luego conocido 
como Sacromonte, fueron desenterrados “por azar” ciertos libros 
con caracteres arábigos impresos en hojas redondas de plomo —Li-
bros plúmbeos—, los que excitaron de inmediato la imaginación del 
arzobispo de Granada, Pedro de Castro, quien apuró su traducción. 
Poco tiempo después convocó dos juntas de teólogos que fallaron en 
favor de la ortodoxia de los escritos. Estos, supuestamente, fueron 
dictados por la Virgen María al apóstol Santiago el Zebedeo a modo 
de evangelio traducido al árabe por su discípulo Ibn ‘Attar. Entre otros 
asuntos, la Virgen declara que Dios eligió a los árabes y su lengua para 
“ayudar su ley”. De donde se colige que habían sido ellos los primeros 
cristianos en España.1

1  Véase �omas E. Case, “Cide Hamete Benengeli y los Libros plúmbeos”, Cervan-
tes: Bulletin of the Cervantes Society of America, 22:2 (2002), pp. 11-12. Asimismo, Luce 
López-Baralt, “El sabio encantador Cide Hamete Benengeli: ¿fue un musulmán de al-An-
dalus o un morisco del siglo ?”, en Ruth Fine y Santiago Alfonso López Navia (eds.), 
Cervantes y las religiones. Actas del Coloquio Internacional de la Asociación de Cervantistas, 
Universidad de Navarra-Vervuert-Iberoamericana, Madrid-Frankfurt, 2008, p. 353. 



  Gustavo Illades Aguiar

En la actualidad se da por hecho que la escritura pseudobíblica 
y proárabe de dichos libros fue un intento desesperado de evitar 
la expulsión de los moriscos luego de la rebelión en las Alpujarras 
(1568-1570).2 Ahora bien, los posibles falsificadores serían dos de 
los individuos comisionados por el arzobispo para hacer la traducción 
al castellano: Alonso del Castillo y Miguel de Luna, ambos médicos 
moriscos, uno intérprete y otro traductor del mismísimo Felipe II. Y 
en opinión de El-Outmani también participó un traductor a quien 
no mencionan las fuentes españolas: Ahmad ben Qásim Al-Hayari, 
granadino huido a Marruecos, embajador ambulante y teólogo pole-
mista. Este Ahmad o Hamete tenía un apodo cristiano, Bejarano, lo 
cual prefigura el nombre de Cide Hamete Benengeli.3

Es posible que Cervantes, quien estuvo en Granada en 1594, 
participara en la controversia4 desatada por el inusitado hallazgo. De 
hecho, el tema morisco seguía siendo uno de los más importantes en 
círculos políticos y literarios cuando se publicó la Primera parte del 
Quijote. Ante tal panorama, Thomas Case asevera5 que Cide Hamete 
“tiene su origen en los textos falsos de los Libros plúmbeos y es la res-
puesta de Cervantes a la falsificación de las historias6 tan prevaleciente 

2  Case, art. cit., pp. 13-14.
3  Ismail El-Outmani, “El morisco Cide Hamete Bejarano, autor del Quijote”, 

Espéculo: Revista de Estudios Literarios, 30 (2005), p. 2. Por su parte, Geoffrey Stagg 
menciona a Cid Amet Alubedi, sabio moro residente en Argelia hacia 1579, de quien 
oiría hablar Cervantes. Véase “El sabio Cide Hamete Venengeli”, Bulletin of Hispanic 
Studies, 33 (1956), p. 225.

4  Según nos recuerda �omas Case (art. cit., p. 20), para conmemorar el descu-
brimiento de los Libros plúmbeos, en 1598 Góngora escribió el soneto “Al monte santo 
de Granada”.

5  En este punto, Case se hace eco de las observaciones de Américo Castro, Leonard 
Harvey y �omas Lathrop.

6  Entre otras, Leonard Harvey menciona Las guerras civiles de Granada, de Ginés 
Pérez de Hita, cuya primera parte fue publicada en 1595, y la Historia verdadera del rey 
don Rodrigo, publicada en 1592 y escrita por Miguel de Luna, uno de los posibles autores 
y luego traductores de los Libros plúmbeos (apud. Case, art. cit., p. 20).



RETRATO A VARIAS MANOS DE CIDE HAMETE BENENGELI Y SU PLUMA  

[en la época]”, una respuesta paródica advertida sin duda por los 
discretos lectores del Quijote de 1605.7 

Se recordará que esta Primera parte de la novela cervantina cierra 
con algunas observaciones de la instancia diegética según las cuales 
“el autor desta historia” no habría conocido el “fin y acabamiento” 
de don Quijote:

si la buen suerte no le deparara un antiguo médico [Alonso del Castillo] que 

tenía en su poder una caja de plomo que según él dijo, se había hallado en los 

cimientos derribados de una antigua ermita [la Torre Vieja de la mezquita] 

que se renovaba; en la cual caja se habían hallado unos pergaminos escri-

tos con letras góticas [¿aljamiado?], pero en versos castellanos, que contenían 

muchas de sus hazañas y daban noticia […] de la sepultura del mesmo don 

Quijote, con diferentes epitafios y elogios de su vida y costumbres.8 

Si tantas analogías no son casuales,9 Cide y su manuscrito paro-
dian, es cierto, las pseudofuentes arábigas y griegas de los libros de 
caballerías, pero en primer término parodian la traducción castellana 
de los Libros plúmbeos, es decir, un manuscrito apócrifo, aunque no 
fabulado, sino realmente existente.10 

7  Ibid., pp. 15 y 19-21.
8  Ibid., pp. 21-22; cursivas y corchetes de Case.
9  Luce López-Baralt nota más analogías: “Los paralelos de la crónica de Cide con 

las supercherías granadinas (y con tantas predicciones o aljofores aljamiados, por cierto) 
son más estrechas de lo que vio Américo Castro. El ‘segundo autor’ de la crónica de Don 
Quijote se lleva secretamente al morisco aljamiado a su hogar para que traduzca la historia 
bajo su vigilancia, no sin antes negociar la transacción apartado con él ‘por el claustro de 
la iglesia mayor’. Y a una iglesia ‘mayor’ o diócesis granadina que quería dejar enaltecida 
pertenecía justamente el Arzobispo Vaca de Castro, que solía negociar la traducción de 
las reliquias sacromontanas con sus trujamanes de manera ‘apartada’ y secretiva. Y luego 
se los llevaba a trabajar a su hogar arzobispal, como hizo con Ignacio de las Casas. Por 
cierto, que los traductores regateaban sus sueldos con el arzobispo, que tenía fama de no 
pagar bien. Otro tanto el ‘segundo autor’, que ‘premia’ al morisco aljamiado con unas 
irónicas arrobas de pasa y fanegas de trigo” (López-Baralt, art. cit., p. 355).

10  Harvey apud. Case, art. cit., p. 20.



  Gustavo Illades Aguiar

. G

Luce López-Baralt, a quien se deben las siguientes observaciones, 
advierte que en el Quijote II, 48, a propósito del encuentro entre 
la Dueña Rodríguez y el de la Triste Figura, Cide comenta que da-
ría “por ver a los dos así asidos y trabados desde la puerta al lecho, 
la mejor almalafa de dos que tenía”. Nos hallamos aquí ante un par 
de dificultades. Una es histórica, pues a partir del 1 de enero de 1568 
nadie podía usar en España hábito morisco. La segunda dificultad es 
de género, ya que la almalafa era manto femenino según se ve en las 
miniaturas de las Cantigas de Alfonso el Sabio o en el Libro del ajedrez 
o en las pinturas murales de la Alhambra, que datan del siglo , o 
también en los comentarios de visitantes extranjeros a la Granada 
recién conquistada. Con todo, la mora Zoraida y su padre Agi Mo-
rato portan almalafa. ¿Acaso Cide se traviste al modo del cura Pero 
Pérez y de Dorotea o, más aún, condice la fama de sodomitas que los 
españoles atribuían a los musulmanes? Sea como fuere, femenina o 
masculina, la prenda era atuendo islámico antiguo.11 

¿Y cuál es la lengua de nuestro cronista? Escribe “en su árabe ma-
terno sin la más leve queja de que su instrumento verbal se le hubiese 
atrofiado y mucho menos prohibido”, no obstante, la Ordenanza 
granadina de 1567. ¿Y su religión? Es “filósofo mahomético”, según se 
lee en II, 53. Más todavía, en II, 8, cuando exclama tres veces seguidas 
“Bendito sea el poderoso Alá”, está alabando a su Dios como solicita 
la azora inicial del Corán, con lo cual demuestra su “conocimiento de 
los protocolos escriturarios de un musulmán tradicional”.12

¿Cide es moro o morisco? Las instancias narradoras, don Quijote 
y el mismo Sancho Panza se refieren a él como moro. Asimismo, su 
nombre, lengua, religión, vestimenta y el hecho de que su Historia sea 
valorada por los anticuarios del Alcaná de Toledo esbozan la figura de 

11  López-Baralt, art. cit., pp. 346 y 348-350. 
12  Ibid., pp. 344-346.



RETRATO A VARIAS MANOS DE CIDE HAMETE BENENGELI Y SU PLUMA  

un cronista medieval de Al-Andalus. En contrapartida puede argu-
mentarse que la obra que busca el “segundo autor” en I, 9 “debía de 
ser moderna”, esto es, contemporánea de Cervantes. Además, Cide es 
pariente de un arriero de Arévalo, el mismo que en I, 16 solicita a 
Maritornes una noche de placer. No los árabes, sino los moriscos 
fueron quienes tomaron el oficio de muleros después de las conver-
siones forzadas del siglo . Para más señas, de ese mismo lugar era 
el Mancebo de Arévalo, famoso cronista musulmán encubierto.13

Si a lo dicho agregamos la conjetura de James Parr14 según la cual 
Cide fue un joven morisco que evitó la expulsión de 1609 alegando 
ser historiador arábigo y manchego, se trataría de un criptomusulmán, 
alguien que de puertas adentro escribe en árabe, ostenta un nombre 
islámico y porta almalafa. Adviértase que tal perfil lo identifica con 
Miguel de Luna y Alonso del Castillo, los supuestos autores de los 
Libros plúmbeos, esto es, de pseudocódices hispanoárabes antiguos.15 
No obstante, sus señas de identidad religiosas y étnico-culturales 
resultan contradictorias, pues bendice a Dios y a Alá, es andalusí y a 
la vez pariente de un arriero de Arévalo y, a un tiempo, autor árabe y 
manchego. Si bien se considera, estas contradicciones son solidarias 
de la “cronología imposible” del Quijote porque nuestro Cide antiquí-
simo se adelanta en el tiempo al caricaturizar a un hidalgo prosaico 
del siglo  que quiere vivir como si fuera un caballero andante de 
la Edad Media.16

Ahora vayamos al nombre. Para Sancho, ya sabemos, Benengeli 
suena a berenjena. Pero con los siglos cambian los pareceres, así los de 
Clemencín, Eguílaz y Rodríguez Marín, que oscilan entre Benengeli, 
‘hijo del ángel’ o ‘hijo del ciervo’. Astrana Marín se decanta por ‘be-
renjenero’. Y si Cide significa ‘mi señor’ y Hamete, ‘digno de alabanza’, 

13  Ibid., pp. 340 y 350-354.
14  James A. Parr, Don Quixote, an anatomy of subversive discourse, Juan de la Cuesta, 

Newark, 1988, p. 18.
15  López-Baralt, art. cit., pp. 354-355.
16  Ibid., p. 352.



  Gustavo Illades Aguiar

el nombre completo viene a decir, como sugiere López-Baralt,17 ‘mi 
loable señor berenjenero’. Otro es el parecer de Ismail El-Outmani,18 
para quien Benengeli o Ben-enegeli significa en árabe ‘hijo de bastar-
do’ o ‘hijo de sangre no limpia’, lo cual equivale a “cristiano nuevo”, 
descendiente, no de Isaac, sino de Ismael. En cambio, Maurice Molho 
sigue al arabista José Antonio Conde: Ben, ‘hijo de’, iggel(i), ‘ciervo 
de ciervos’. Y agrega Molho: el único nombre de animal que figura 
en el Quijote es Rocinante, “el que es antes y primero que todos los 
rocines del mundo”, así que por analogía Cervante significa “el que es 
antes y primero que todos los ciervos del mundo”.19

De su lado, el hispanista egipcio Mahmud Ali Makki nos informa 
lo siguiente: en las cuatro traducciones del Quijote al árabe Hamete se 
lee como Hamid, ‘Alabado, Agradecido’. Inscrito en los muros de la 
Alhambra, el emblema de los Nazaríes reza “Wa la galiba illa Allah”, 
‘Y no hay más vencedor que Dios’, sentido equivalente a ‘¡Quién es 
como Allah!’. Esta fórmula la usan los musulmanes para pedir protec-
ción divina y victoria en las batallas, la misma que empleaban otros 
pueblos semitas: ¡Mi-ka-El! en hebreo, ¡Mi-ka-Il! en eblaita y ¡Man-ka-
El! en amorreo, es decir, ¡Miguel! en castellano, ‘¡Quién es como Dios’ 
en el sentido de ‘¡Alabado sea Dios!’. Al respecto, José Olivier Asín 
nota los paralelismos entre el Miguel guerrero del cristianismo, el Mi-
kail del islam y, antes, un Mikail también guerrero del judaísmo. En 
cuanto al patronímico Benengeli, Ali Makki asevera que proviene de 
Ibn al-ayyil, ‘hijo del ciervo’. De tal manera, Cide Hamete Benengeli 
corresponde, palabra por palabra, a ‘Mi señor Miguel de Cervantes’.20

Por último, Guillermo Schmidhuber descifra, en su opinión, el 
anagrama implicado en el nombre completo de Cide a través de un 

17  Ibid., pp. 342-344.
18  Art. cit., p. 3.
19  Maurice Molho, “Instancias narradoras en Don Quijote”, en De Cervantes, 

Hispaniques, Paris, 2005, pp. 439-440.
20  Mahmud Sobh, “¿Quién fue Cide Hamete Benengeli?”, El País, 30 de diciembre 

de 2005, pp. 30-31.



RETRATO A VARIAS MANOS DE CIDE HAMETE BENENGELI Y SU PLUMA  

estudio estadístico consistente en dos pruebas: una de distribución 
binominal y otra de distribución hipergeométrica. Su conclusión es 
esta: el autor del Quijote ocultó su nombre, Miguel de Cervantes, en 
el de Cide Hamete Benengeli a través de un anagrama perfecto —por 
coincidir en todas las letras—, impuro —por tener varias letras repe-
tidas— e híbrido —por mezclar castellano con árabe—.21

. M

La función del cronista moro dentro del panorama diegético del 
Quijote es el aspecto suyo que más ha atraído la atención de los cer-
vantistas. Antes de ceder a estos la palabra, escuchemos las opiniones 
de la pareja protagónica de nuestra novela. En II, 3, don Quijote 
dice que Cide es un “ignorante hablador” y Sancho le llama “hi de 
perro” (Quijote, II, 3).22 De su lado, las instancias narradoras ofrecen 
imágenes desiguales, no exentas de contradicciones.

Ruth El Saffar lo ve, no como un “copista impersonal de la his-
toria de otro”, sino como atractivo personaje que habla de sí mismo 
y del cual hablan los demás.23 Edward Riley lo considera “una espe-
cie de burla” y “único ejemplo de total inverosimilitud en el libro”.24 
John J. Allen tiene otro punto de vista; para él, Cide es un narrador 
desconfiable y su perspectiva sobre don Quijote lo aleja progresiva-
mente de los lectores, perspectiva que diverge de la cervantina por 

21  Guillermo Schmidhuber de la Mora, “Comprobación matemática de un ana-
grama de Miguel de Cervantes: Cide Hamete Benengeli”, Sincronía, 63 (2013), pp. 6-7.

22  Miguel de Cervantes, Don Quijote de la Mancha, ed. de Francisco Rico, Instituto 
Cervantes-Crítica, Barcelona, 1998.

23  Ruth El Saffar, “�e function of the fictional narrator in Don Quijote”, Modern 
Language Notes, 83 (1968), pp. 164-177.

24  Edward C. Riley, “El recurso a los autores ficticios”, en Teoría de la novela en 
Cervantes, trad. Carlos Sahagún, Taurus, Madrid, 1971, p. 323.



  Gustavo Illades Aguiar

más que ambas converjan en el párrafo final del libro.25 De su lado, 
Colbert Nepaulsingh separa la voz de Cervantes de la voz de Cide, a 
quien identifica con el yo que declara “En un lugar de la Mancha”.26

Howard Mancing infiere una dialéctica metaficcional y, hacién-
dose eco de otros especialistas, distingue tres voces narrativas en la 
novela; a saber, la del autor —Cide Hamete—, la del traductor —el 
morisco aljamiado— y la del editor —Cervantes—. Luego abunda: 
en la Primera parte, Cide es un narrador confiable, pero en la conti-
nuación resulta tan desconfiable que el editor señala sus defectos aquí 
y allá hasta ridiculizarlo. Es más, sustituye a don Quijote en cuanto 
sujeto de risa al punto de convertirse en el carácter cómico más con-
sistente de la Segunda parte de la novela.27

He aquí otra perspectiva, la de Michel Moner, para quien no 
existe una verdadera solución de continuidad entre los ocho primeros 
capítulos —¿diegéticos?— de la Primera parte y los restantes —¿me-
tadiegéticos?—, imputados a Cide. A partir del capítulo 9, la historia 
de don Quijote se nos da como una ‘reescritura’, un prodigioso pa-
limpsesto donde el cronista moro, ni del todo narrador ni del todo 
personaje, deviene distribuidor de apostillas. En cualquier caso, la 
historia está controlada de cabo a cabo por un narrador extradiegético 
distinto de Cide.28

James Parr percibe al final de I, 8 otra voz, también anónima, 
que ejerce de allí en adelante el control silencioso de la organización 
del texto y de las demás voces. Se trata de un ‘supernarrador’, el cual 

25  John J. Allen, “�e narrators, the reader and don Quijote”, Modern Language 
Notes, 91 (1976), pp. 211-212.

26  Colbert Nepaulsingh, “La aventura de los narradores del Quijote”, en Alan 
M. Gordon y Evelyn Rugg (eds.), Actas del Sexto Congreso Internacional de Hispanistas, 
Universidad de Toronto, Toronto, 1980, pp. 515 y ss.

27  Howard Mancing, “Cide Hamete Benengeli vs. Miguel de Cervantes: The 
metafictional dialectic of Don Quijote”, Cervantes: Bulletin of the Cervantes Society of 
America, 1:1-2 (1981), pp. 63-64, 67-68 y 81.

28  Michel Moner, Cervantès conteur. Écrits et paroles, Casa de Velázquez, Madrid, 
1989, pp. 90-91.



RETRATO A VARIAS MANOS DE CIDE HAMETE BENENGELI Y SU PLUMA  

en 1615 transforma a Cide con el fin de divertirse y divertirnos. El 
cronista moro “no es un personaje activo sino pasivo. Nunca habla en 
primera persona. Aunque Cervantes le asigna un papel paródico de 
autor […] no interviene activamente ni en la acción ni en la narra-
ción”.29 Su mayor actividad ocurre en los últimos párrafos del libro, 
cuando se dirige a su pluma en calidad de participante honorífico 
del coro diegético; asimismo, constituye una refutación de Alisolán, 
el cronista moro del Quijote apócrifo. En último análisis, es un fan-
tasma comparable, en el plano narrativo, con la misma Dulcinea.30

A decir de Javier Blasco, Cervantes divide la entidad del emisor 
en tres narradores diferentes: el autor arábigo, el traductor aljamiado 
y el editor o “autor cristiano”. Cada uno de ellos tiene un punto de 
vista particular sobre don Quijote, lo que afecta el contenido de sus 
discursos e imprime sobre la historia del personaje las marcas de un 
género literario singular. Así, Cide Hamete se preocupa más “de la 
verdad poética que de la verdad histórica” en la medida en que se hace 
eco del Relox de príncipes o Marco Aurelio, cuyo modelo fue, a su vez, 
Heliodoro. Sin embargo, “la lectura del libro de Cide nos ha sido 
vedada. Sólo el traductor, y en menor medida el editor, gozaron de 
tal privilegio. Ellos la leyeron y cada cual la transformó a su antojo”.31

Jesús G. Maestro identifica tres entidades enunciativas en la 
novela: Cervantes, el narrador-editor y un sistema retórico de au-
tores ficticios en el que incluye a Cide. ¿Quién es nuestro cronista 
moro para este crítico que lo analiza con tanto ahínco? Es un recurso 

29  James A. Parr, “Las voces del Quijote y la subversión de la autoridad”, en A. 
David Kossoff, Geoffrey Ribbans, Ruth H. Kossoff y José Amor y Vázquez (coords.), 
Actas del VIII Congreso de la Asociación Internacional de Hispanistas, Istmo, Madrid, 
1986, t. 2, pp. 402-404.

30  James A. Parr, “Don Quijote: meditación del marco”, en Antonio Vilanova 
(coord.), Actas del X Congreso de la Asociación Internacional de Hispanistas, Promociones 
y Publicaciones Universitarias, Barcelona, 1992, t. 1, pp. 663 y 666.

31  Javier Blasco, “La compartida responsabilidad de la ‘escritura desatada’ del 
Quijote”, Criticón, 46 (1989), pp. 54-56.



  Gustavo Illades Aguiar

estilístico desprovisto de función actancial, pero cuya función retórica 
tiene consecuencias profundas en el conjunto del relato. Un narrador 
formal con valor metadiscursivo. Su estilo hiperbólico, enfático e 
inverosímil semeja el de los autores ficticios de novelas caballerescas. 
Jamás habla por sí mismo y su texto, citado o referido, aunque in-
accesible, es resultado de dos revisiones, la del traductor aljamiado y 
la del narrador-editor, sobre todo en pasajes cómicos a propósito de 
nimiedades, lo cual le recubre de ironía. Como personaje literario 
posee nombre propio. No obstante, en relación con los personajes 
actanciales deviene fantasmagórico, legendario y su autoridad y traba-
jo resultan discutibles, incluso desconfiables, pues “todos [los moros] 
son embelecadores, falsarios y quimeristas” (Quijote, II, 3). También 
hace las veces de intermediario, como otros narradores de cuentos en 
el libro. Una función más, no prevista inicialmente, reside en desle-
gitimizar la autoridad de Avellaneda, haciéndose así portavoz de los 
pensamientos cervantinos. Con todo, la función retórica primordial 
de Cide consiste en complicar, fragmentar, multiplicar, disgregar la 
unidad autorial representada por Cervantes.32

Fernando Romo Feito ve las cosas de otra manera, ya que para 
él las “máscaras auctoriales” funcionan como parodias del sistema de 
“sustitutos auctoriales” ensayado en las novelas de caballerías.33

Ante la acumulación de estudios, Ruth Fine separa el corpus 
disponible en dos temas polémicos. El primero confronta a quienes 
consideran a los autores como narradores con quienes los ven como 
autores ficticios cuyo rol es sólo actancial. El segundo tema se centra 
en el cómputo de narradores y/o autores. Fine zanja los disensos 
recurriendo a la noción de metalepsis, es decir, la transgresión de 
niveles diegéticos en su variable de “sustituto auctorial”; entiéndase: 

32  Jesús G. Maestro, “El sistema narrativo del Quijote: la construcción del perso-
naje Cide Hamete Benengeli”, Cervantes: Bulletin of the Cervantes Society of America, 15 
(1995), pp. 113, 121-123 y 126-128.

33  Fernando Romo Feito, “Hermenéutica de Cide Hamete Benengeli: Perspecti-
vas”, Anales Cervantinos, 13 (1995-1997), pp. 117 y ss.



RETRATO A VARIAS MANOS DE CIDE HAMETE BENENGELI Y SU PLUMA  

el narrador que se asume como autor. En el nivel extradiegético, nos 
dice, operan tres instancias: Cide Hamete o primer autor, el traductor 
y el segundo autor. De Cide comenta que siempre es posible distin-
guir su voz respecto de la voz del narrador-autor, a pesar del juego 
intencional entre estilo directo e indirecto. Asimismo, recurre a la 
noción de pseudodiégesis con el fin de explicar la falta de delimitación 
entre las voces, las cuales se contienen unas a otras a modo de cajas 
chinas. Su conclusión es que el ethos lúdico del Quijote se funda en la 
disolución del narrador, cuyas palabras “están habitadas por las voces 
de los otros”, lo que, por otra parte, pone en jaque las jerarquías diegé-
ticas. De fondo, la sobrecarga “auctorial” de la voz narrativa socaba la 
pertenencia del relato al discurso histórico y relega la mímesis a favor 
del acto de enunciación, lo que termina por exhibir “la naturaleza 
ficticia del texto, al tematizar su propio proceso de escritura”.34

La voz de Cide se ha percibido también como vehículo de parodia 
e ironía con vistas a generar autorreflexividad crítica, toda vez que 
coexiste conflictivamente dentro del texto y fuera de él en cuanto voz 
árabe y por lo mismo deslegitimada y sospechosa. Más que un apoyo 
estilístico, su discurso se construye para oponerse a otros discursos en 
una lucha constante por el sentido.35

Los estudios de Maurice Molho, en cambio, involucran al autor 
del Quijote. Recuérdese que en la Primera parte el nombre Cervantes 
figura sólo como autor de la Galatea (Quijote, I, 6). En el relato del 
Cautivo, a quien se menciona es a un “tal de Saavedra”, apellido con 
el cual Miguel enmascaró el de la madre, Leonor de Cortinas. En I, 
32 el ventero muestra al cura un manuscrito anónimo, la Novela del 

34  Ruth Fine, “Hacia una nueva lectura semiótica de El Quijote: el caso de las voces 
narrativas”, en Christoph Strosetzki (coord.), Actas del V Congreso Internacional de la 
Asociación Internacional Siglo de Oro (AISO), Iberoamericana-Vervuert, Madrid-Frankfurt 
am Main, 2001, pp. 584-586 y 589-590.

35  Jorge Moreno Pinaud, “La voz de Cide Hamete Benengeli: autorreflexividad 
crítica en El Quijote de la Mancha”, Espéculo: Revista de Estudios Literarios, 30 (2005), 
pp. 1-2 y 4.



  Gustavo Illades Aguiar

Curioso impertinente y, en I, 47, el manuscrito de la Novela de Rinco-
nete y Cortadillo, anónimo hasta su publicación en 1613. Más aún, en 
el Prólogo de 1605 se lee la célebre frase “yo, aunque parezco padre, 
soy padrastro de don Quijote”. Y en la portada de El ingenioso hidalgo 
don Quijote de la Mancha se especifica: “compuesto por Miguel de 
Cervantes Saavedra”. Todos estos son indicios de la tachadura del 
nombre o denegación de la paternidad del libro. Prueba de ello es 
la portada de 1615: Segunda parte del ingenioso caballero don Quijote 
de la Mancha. Por Miguel de Cervantes Saavedra, autor de su Primera 
parte. El paso de componedor a autor se debió —¿qué duda cabe?— 
a la novela apócrifa del autor tordesillesco. Ciertamente, al herirlo 
en lo más vivo, Avellaneda obligó a Cervantes a quitarse la máscara 
y asumir por fin su nombre, “sin renunciar por ello a ese anonimato 
de doble o triple fondo en que consiste la fabricación de Don Quijote 
por el equipo de las instancias narradoras subterráneas”. Así entonces, 
pregunta Molho: “¿de qué sirve apuntar que Cide […] o cualquiera 
de las demás instancias narradoras es una realización o modalidad de 
Cervantes, si el libro ha sido ideado y compuesto para desautorizar 
semejantes identificaciones?”.36

El Quijote conforma “un organismo narrativo en que cada sujeto 
de enunciación engendra un sujeto de enunciado, que a su vez pasa a 
ser sujeto de enunciación”.37 Por lo tanto, Cide, además de cronista y 
narrador, es “puntualísimo escudriñador de los átomos desta verdade-
ra historia” (Quijote, II, 50), vale decir, glosador crítico de sus fuentes 
o narrador de su narración. La suya, entonces, viene a ser una o varias 
de las historias posibles de don Quijote. Así, para el lector sagaz la 
intervención del historiador arábigo no ha de ser parodia, sino trans-
ferencia de la autoría a la misma obra “por endogénesis, sin referirl[a] 

36  Maurice Molho, “El nombre tachado”, en De Cervantes, Hispaniques, Paris, 
2005, pp. 65 y 69.

37  Idem.



RETRATO A VARIAS MANOS DE CIDE HAMETE BENENGELI Y SU PLUMA  

a ningún principio o motor externo”. De donde se desprende que el 
personaje más problemático del Quijote es el propio libro.38

. V

Atendamos ahora a la pluma de Cide Hamete. De los críticos que he 
consultado, sólo López-Baralt estudia la pluma, esa que termina colga-
da de un hilo de alambre atado a una espetera. Podría tratarse de una 
alusión al Cálamo Supremo o al-qalam al’lã del Corán (68:11), que, 
asociado al Dios creador y a su Intelecto Supremo, escribe sobre la 
Tabla Guardada (Corán, 85:21-22) “el destino inexorable de los seres 
humanos”. Además, la pluma parlante se jacta de que la escritura del 
texto ha sido destinada sólo a ella, siendo que en el Islam el Cálamo 
Supremo y la Tabla Guardada conforman un matrimonio espiritual 
inviolable, alusivo a Adán y Eva, pareja primordial de la creación de 
Dios.39 Asimismo, Intelecto —’aql en árabe— significa ‘atar’, ‘constre-
ñir’, y en su variante ‘iqal significa ‘cuerda’. En otras palabras:

un árabe no puede pensar al Intelecto Supremo sin asociarlo con una 

cuerda y una atadura. Acaso el sabio historiador, al colgar de un hilo de 

alambre su prodigioso cálamo, nos esté indicando con una sonrisa cóm-

plice que su pluma de ave es la intermediaria simbólica entre el Intelecto 

creador —el máximo autor, Cervantes— y su creación escrita […].40 

En adición, existe un hadîz atribuido a Mahoma el cual dice, 
cuando un destino ha sido sellado, qad jaffa’ l-qalam, “la tinta ya se ha 
secado”. Si relacionamos estos datos es posible concluir que, al colgar 

38  Maurice Molho, “Instancias narradoras en Don Quijote”, en De Cervantes, 
Hispaniques, Paris, 2005, pp. 435-437 y 441.

39  Luce López-Baralt, “El Cálamo Supremo (Al-Qalam A’lã) de Cide Hamete 
Benengeli”, Sharq al-Andalus, 16-17 (1999-2002), pp. 175 y 181-182.

40  Ibid., p. 183.



  Gustavo Illades Aguiar

la pluma, Cide pone a secar la tinta con el propósito de que ningún 
Avellaneda vuelva a profanar su verdadera historia.41

Vayamos a los versos, atribuidos a la pluma de manera unánime 
por la crítica. Helos aquí según la versión en prosa de la editio princeps: 
“Tate tate, follonzicos, de ninguno sea tocada, porque estâ impressa 
buen Rey, para mi estaua guardada”.42 Helena Percas nota la ambigüe-
dad acerca de la cosa que no debe ser tocada por ninguno: ¿se trata de 
la pluma o de la impressa? Asimismo, analiza la lectio original —estâ 
impressa— que la mayoría de los editores subsiguientes ha enmendado 
como ‘esta empresa’ y en algunas ocasiones como ‘esta impresa’.43 Su 
lectura implica la siguiente significación “baciyélmica”: ‘esta empresa 
está impresa’, en el sentido de que nada hay que añadir a la vida de 
don Quijote. Sin embargo, la locución podría ser error del editor, ya 
que en el siglo  emprimir e imprimir son intercambiables, como 
emprenta e imprenta, pero nunca empreso sustituye a impreso ni em-
presor a impresor.44

En otro artículo, la misma Helena Percas enfatiza respecto de los 
autógrafos cervantinos que el autor del Quijote no se molestaba en 
marcar las tildes acentuales y sí, en cambio, sobre un trazo vertical 
ponía los puntos sobre las íes o a veces una rayita encima.45 Por lo 
tanto, la tilde sobre estâ habría sido enmienda del editor o compositor 
con vistas al participio adjetival que le sigue, impressa.46

41  Ibid., pp. 178 y 186.
42  Para la procedencia de la estrofa, véase Helena Percas de Ponseti, “‘Tate, tate, 

follonzicos…’ Once again: �e metamorphosis of a locution”, Cervantes: Bulletin of the 
Cervantes Society of America, 7:2 (1987), p. 86.

43  Véase, para las enmiendas de las ediciones antiguas, Helena Percas de Ponseti, 
art. cit., p. 89.

44  Ibid., pp. 85-88.
45  Helena Percas cita aquí el libro Autógrafos cervantinos de Miguel Romera-Na-

varro.
46  Helena Percas de Ponseti, “A revision: Cervantes’s writing”, Cervantes: Bulletin 

of the Cervantes Society of America, 9:2 (1989), p. 62.



RETRATO A VARIAS MANOS DE CIDE HAMETE BENENGELI Y SU PLUMA  

Daniel Eisenberg rebate a Percas atribuyendo la lectio —estâ 
impressa— al cajista, quien “se enfocaría en lo impreso y (desde su 
punto de vista) incambiable”. Para él, Cervantes habría manuscrito 
esta empressa o esta empresa.47

Tiempo después, volviendo a las andadas, Helena Percas con-
tradice a Eisenberg con el siguiente argumento: impresa es forma 
desusada de empresa, lo cual condice la estrofilla característicamente 
burlona, de lenguaje familiar y aire de romance antiguo, “Tate tate, 
follonzicos […]”. Así entonces, los editores modernos que sustituyen 
la locución adverbial de 1615 con esta impresa están en lo correcto, 
pues sin violentar la gramática queda vigente el juego de ideas ‘esta 
empresa está impresa’.48

. D

¿Quién es finalmente Cide Hamete Benengeli? Una representación 
ficticia del Cide Hamete Bejarano histórico, una parodia de Alonso 
del Castillo y Miguel de Luna, supuestos autores y traductores de los 
Libros plúmbeos, un cronista araboparlante, un filósofo mahomético 
avezado en los protocolos escriturarios musulmanes, un joven moris-
co criptomusulmán, un autor andalusí y a la vez manchego que viste 
femenina almalafa y bendice tanto a Alá como a Dios. ¿Y qué signi-
fica su nombre completo? Loable señor berenjenero o señor hijo del 
ángel o de bastardo o del ciervo o señor ciervo de ciervos o ¡Quién 
es como Dios!

¿Cuáles funciones desempeña en el Quijote? Es un personaje. No, 
una especie de burla y alarde de inverosimilitud. Tal vez el yo que dice 

47  Daniel Eisenberg, “‘Esta empressa’ no ‘está impressa’”, Cervantes: Bulletin of the 
Cervantes Society of America, 13:2 (1993), p. 126.

48  Helena Percas de Ponseti, “Nota a la nota sobre una nota: ‘impressa,’ no ‘em-
pressa’”, Cervantes: Bulletin of the Cervantes Society of America, 15:1 (1995), pp. 165-166.



  Gustavo Illades Aguiar

“En un lugar de la Mancha” o un modesto apostillador de la historia. 
Acaso un autor inicialmente confiable, después desconfiable y por fin 
objeto de risa. Quizá un personaje pasivo que, además, refuta al Aliso-
lán de Avellaneda. Incluso un imitador de Heliodoro vía fray Antonio 
de Guevara y cuyo texto nos es inaccesible. Más todavía: un recurso 
estilístico sin función actancial, fantasmagórico y legendario, portavoz 
de Cervantes y disgregador de la unidad autorial. Posiblemente una 
parodia de los sustitutos “auctoriales” de las novelas caballerescas y, 
mejor, un “sustituto auctorial” pseudodiegético que disuelve la voz del 
narrador. Quién sabe si un promotor de autorreflexividad crítica cuya 
lengua árabe comporta sospecha y marginalidad. Y por qué no una 
tachadura del nombre Cervantes, sin función paródica, que transfiere 
la autoría al propio libro.

¿Y la pluma de Cide? Cálamo Supremo cuya tinta, seca ya, sella 
el destino de don Quijote, evitando así la proliferación de nuevos 
autores tordesillescos. Pluma parlante para quien la historia del pro-
tagonista es su empresa, la cual estâ impressa ya.

*  *  *

Libro que discurre sobre libros, obra cuyo tema de fondo es ella mis-
ma, el Quijote a lo largo de cuatro siglos ha fascinado y ha sumergido 
en debates a una ingente nómina de editores, críticos y lectores. En 
las últimas décadas señaladamente, el interés de los cervantistas se ha 
desplazado del contexto histórico-cultural, los personajes y la lengua 
hacia la enunciación. Inmersos en la cultura escritocéntrica y en la lec-
tura silenciosa, nos desvelamos en clasificar las modalidades diegéticas 
y en identificar las voces discursivas de la manera más objetiva posible.

Los intentos de explicar el cierre del libro son buen ejemplo de lo 
anterior. Me refiero al segmento textual que abarca desde las palabras 
que Cide “dijo a su pluma” hasta el “Vale” de despedida. Algunos 
estudios referidos aquí y tantos otros interrogan la identidad y ex-
tensión de las voces participantes. ¿Cuándo calla el cronista moro, 



RETRATO A VARIAS MANOS DE CIDE HAMETE BENENGELI Y SU PLUMA  

dónde la pluma y, singularmente, quién dice las últimas frases? ¿El 
supernarrador, el editor-autor, el narrador-editor, el narrador-autor, 
el autor implícito, portavoz inmediato del autor real?

Con el paso de los siglos, no cabe duda, la recepción del Qui-
jote se ha alejado progresivamente del horizonte de expectativas 
de Cervantes y de los lectores para quienes noveló. ¿Acaso, según 
discurre Borges al comentar la Cábala, el libro destina un sentido 
particular a cada lector? O, por el contrario, a decir de Jean Bollack, 
el sentido del libro es único y la diversidad de interpretaciones refleja 
diversidad de lecturas erróneas. Tratándose del Quijote, intentamos 
esto último —establecer el sentido único y definitivo—, con lo cual, 
paradójicamente, multiplicamos sin cesar la pluralidad de sentidos, 
recuperando así, a contracorriente de nuestro propósito y tal vez sin 
saberlo, la hermenéutica de los cabalistas.







EL ARTE DE CONTAR EN EL QUIJOTE

Nieves Rodríguez Valle
El Colegio de México

Los rincones fantásticos de la ficción narrativa, ofrecen, según el 
Canónigo, a quien tiene buen entendimiento, un “largo y espacioso 
campo por donde sin empacho alguno pudiese correr la pluma”.1 En 
este espacio de la prosa de ficción, de quien Cervantes fue dueño y 
señor, el arte de contar orbita en la reflexión continua del relato y en 
el pacto establecido y aceptado por el receptor; y en este arte se entre-
tejen, como trama y urdimbre, la consciente referencia a la verosimi-
litud y los rompimientos constantes que se empeñan en recordarnos 
que se trata de una ficción.2 

1  Miguel de Cervantes, Don Quijote de la Mancha, 2 vols., ed. de Francisco Rico, 
Crítica, Barcelona, 1999. “Cervantes sabía medir muy bien las dimensiones de las ex-
pectativas y las ansias que sus contemporáneos tenían de contrastar la dura realidad de la 
vida cotidiana con los rincones fantásticos de la ficción narrativa”, Aldo Ruffinatto, “El 
narrador agotado y los horizontes de expectativas del Persiles”, en Alicia Villar Lecumberri 
(ed.), Peregrinamente peregrinos. Actas del V Congreso Internacional de la Asociación de 
Cervantistas, Asociación de Cervantistas, Madrid, 2004, p. 902.

2  Se desmonta el mecanismo de la ilusión mediante “las intrusiones autorales o 
los comentarios de los narradores ficticios no le permiten al lector olvidar por mucho 
tiempo que el texto no es más que ilusión, una ilusión que depende del arte del poeta y 
de la cortesía o de la voluntad del lector, más que de la observancia de una verosimilitud 
estrictamente identificada como conformidad con lo esperable en el mundo de referen-
cia del lector […] Las intervenciones de las voces narrativas exponen la arbitrariedad, 
la libertad del narrador omnipotente”, Christine Marguet, “El Persiles y la estética de la 
ilusión”, en Alicia Villar Lecumberri (ed.), Peregrinamente peregrinos. Actas del V Congreso 
Internacional de la Asociación de Cervantistas, Asociación de Cervantistas, Madrid, 2004, 
p. 544. “El individuo ficticio tiene existencia, pero prestada, no la suya propia, sino la 
existencia y realidad de la imagen. Pues que algo sea y funcione como imagen, significa 



  Nieves RodrígueZ Valle

Si, para Pinciano, el poeta (como el pintor “porque la pintura es 
poesía muda, y la poesía, pintura que habla”),3 dista tres grados de 
la verdad, poniendo como ejemplo a un lecho, del cual “el primero, 
principal y verdadero autor es Dios, el segundo, el carpintero y el 
tercero el pintor”,4 en la obra cervantina, el lecho que pinta el poeta 
también se pinta a sí mismo, o es narrador de la historia de otros 
lechos, y produce efectos en los lechos a quienes habla por cómo lo 
hace: gusto, admiración e incluso puede ser criticado por cómo cuenta 
lo que cuenta; además de que la propia historia del lecho es creación 
divina de un sabio encantador que a su vez requiere ser traducida y 
editada. En la prosa cervantina, narrador y personajes narran, son 
receptores y críticos, la mayoría de las veces, de lo que otros cuentan 
y de cómo lo cuentan. Las narraciones se suceden debido a que la 
literatura de los andantes (caballeros o peregrinos de las novelas de 
caballerías y de las bizantinas), por la naturaleza del viaje (unos con 
itinerario impreciso y otros con meta clara de llegada), propicia el 
encuentro con otros personajes portadores de sus propias historias.5 

[…] que no se da como lo que es, sino como si fuera aquello que es imagen. La ficción es, 
pues, una ilusión, pero, como tal, un hecho real de nuestra vida psíquica”, Félix Martínez 
Bonati, La ficción narrativa. Su lógica y ontología, LOM, Santiago de Chile, 2001, p. 118.

3  Alonso López Pinciano, Filosofía antigua poética, Consejo Superior de Investiga-
ciones Científicas, Madrid, 1953, t. I, p. 169.

4  Ibid., p. 168.
5  “En los relatos construidos en torno a un viaje, solía ser también motivo habitual 

que alguno de los personajes relatase una historia a los demás con el fin de hacer más 
ameno el camino. La función de dichas historias en tales ocasiones consistía, pues, en 
entretener a los oyentes —lo que con términos de Timoneda podemos considerar el 
motivo del alivio de caminantes—”, Ana L. Baquero Escudero, “El viaje, principio de 
cohesión para la narración de historias: el Quijote de 1605”, en Felipe B. Pedraza Jiménez 
y Rafael González Cañal (eds.), Con los pies en la tierra. Don Quijote en su marco geográfico 
e histórico. Homenaje a José María Casasayas. XII Coloquio Internacional de la Asociación 
de Cervantistas, Universidad de Castilla-La Mancha-Asociación de Cervantistas, Cuenca, 
2008, p. 211. “Esas historias aparecen ensartadas en la trama primera, normalmente 
dependiendo del relato oral de un personaje y ajustándose a la mencionada función 
explicativa”, ibid., p, 214.



EL ARTE DE CONTAR EN EL QUIJOTE  

La curiosidad es un ingrediente esencial de los protagonistas cer-
vantinos, como lo comprueba don Quijote una y otra vez:

—Por ver que tiene este caso un no sé qué de sombra de aventura de 

caballería, yo por mi parte os oiré, hermano, de muy buena gana, y así 

lo harán todos estos señores, por lo mucho que tienen de discretos y de 

ser amigos de curiosas novedades que suspendan, alegren y entretengan 

los sentidos, como sin duda pienso que lo ha de hacer vuestro cuento. 

Comenzad, pues, amigo, que todos escucharemos (Quijote, I, 50).

Sancho prefiere irse al arroyo a comer su empanada, en este pa-
saje, pero para don Quijote, las curiosas novedades son “refacción del 
alma” (Quijote, I, 50). Recordemos que incluso para que el conductor 
de las armas le cuente las prometidas maravillas, cambia su itinerario 
(de la ermita que el primo sugiere para pasar la noche) a la venta;6 
y al llegar, como “no se le cocía el pan” ayuda a dar de comer a los 
animales: “ahechandole la cebada y limpiando el pesebre, humildad 
que obligó al hombre a contarle con buena voluntad lo que pedía; y 
sentándose en un poyo, y don Quijote junto a él, teniendo por senado 
y auditorio al primo, al paje, a Sancho Panza y al ventero” (Quijote, 
II, 25), como sabemos, contará la historia del pueblo del rebuzno.7 

La avidez por escuchar curiosas novedades que suspenden, alegren 
y entretengan constituye la base sobre la cual de estructuren los relatos, 
lo que prepara el terreno para el proceso de narración que se organiza 
a continuación. De acuerdo con Antonio Garrido, los términos que 
mejor definen el arte novelesco de Cervantes son la delegación y la 

6  “[…] no tuvo lugar don Quijote de preguntarle qué maravillas eran las que 
pensaba decirles, y como él era algo curioso y siempre le fatigaban deseos de saber cosas 
nuevas, ordenó al momento se partiesen y fuesen a pasar la noche en la venta, sin tocar 
la ermita, donde quisiera el primo que se quedaran” (Quijote, II, 24).

7  La curiosidad de los protagonistas cervantinos comienza con Erastro y Galatea y 
se continúa hasta sus últimos protagonistas peregrinos, empeñados en saber de los demás 
¿quiénes son? ¿de dónde vienen? y ¿a dónde van?



  Nieves RodrígueZ Valle

especularidad: delegación de la autoría o función narrativa (confiando 
a otros la tarea de contar una historia) y la delegación de la actividad 
ficcionalizadora (trasladando a los personajes gran parte del poder de 
inventar), en consecuencia, las imágenes se van multiplicando en el 
fondo del espejo: 

el demiurgo hace partícipes a sus personajes de unos poderes que él 

solo posee […] los personajes terminan participando de los privilegios 

exclusivos de la autoría —inventar y contar una historia— en una serie 

de remedos e imágenes que proyectan varias veces en el espejo del relato 

la imagen básica de ese pantocrator que es el autor (y, por delegación, 

el narrador).8 

Esta apuesta novelesca, Florencio Sevilla la define como grande, 
recia y aun descabellada del excautivo, “—acaso nunca imaginada de 
otro alguno, al par de los pensamientos del hidalgo—, como para 
sostener textualmente su verdadero alcance experimental bajo tantos 
y tantos intrusos ficticios”.9

Esta delegación, dar la voz para que otros cuenten, no está exenta 
de la reflexión sobre el contar, que es un arte. Desear saber novedades e 
interrumpir los relatos cuando éstos no están bien contados son el sello 
de don Quijote, quien cuestiona a Sancho las repeticiones con que este 

8  Antonio Garrido Domínguez, “Ficción, ficciones en el Quijote”, en Antonio 
Garrido (ed.), El Quijote y el pensamiento teórico-literario. Actas del Congreso Internacional 
celebrado en Madrid del 20 al 24 de junio de 2005, Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas, Madrid, 2008, p. 225. 

9  Florencio Sevilla Arroyo, “La voz de Cervantes ‘creador’ en el Quijote”, Anales 
Cervantinos, XLII (2010), p. 89. “Cervantes gustó de enmascarar ficticiamente su que-
hacer novelesco tras múltiples disfraces, delegando en ellos toda la responsabilidad de 
la historia y del relato […], la voz cervantina queda irrecuperablemente silenciada en la 
ficción por un sinfín de ‘instancias narradoras’ y la historia del ingenioso hidalgo man-
chego ha de ser leída como reconstrucción multitudinaria de no se sabe cuántos artífices: 
primer autor, autor segundo, cronistas, Cide Hamete, traductor, editor, pluma, autor 
final, autor textualizado, narrador extradiegético-heterodiegético, etc.”, idem. 



EL ARTE DE CONTAR EN EL QUIJOTE  

le cuenta un cuento tradicional o las imprecisiones en los contenidos 
de los relatos de los otros personajes que encuentra en el camino. En 
esta reflexión participan además el narrador y los otros personajes. 

Dos preguntas se abren y se discuten a lo largo de la narrativa 
cervantina (incluido el Viaje del Parnaso): ¿qué contar y qué omitir? y 
¿cómo contar? Cuestionándose así, contenido y forma, trama, fábula 
y discurso. Si bien es el narrador quien se ocupa de esta reflexión en 
La Galatea, va ganando terreno en los personajes en el Quijote de 
1605, en las Novelas, en las cuales, según afirma el viajero al Parnaso, 
ha abierto el “camino con que la lengua castellana puede mostrar con 
propiedad un desatino”, en la reflexión sobre este arte, lleva la voz 
cantante un perro, pues, según Berganza: 

los cuentos unos encierran y tienen la gracia en ellos mismos; otros, en 

el modo de contarlos; quiero decir que algunos hay que es menester 

vestirlos de palabras, y con demostraciones del rostro y de las manos y 

con mudar la voz se hacen algo de nonada, y de flojos y desmayados se 

vuelven agudos y gustosos.10 

En el Quijote de 1615, del que me ocuparé enseguida, continúan 
los cuestionamientos con la añadidura de que la reflexión puede ha-
cerse también de la historia de los protagonistas que ya vio la estampa, 
y, será el tema que abordará Cervantes a sus anchas en la Historia 
septentrional.

La práctica de la intercalación de historias sucede generalmente 
de dos maneras: el ensartado y el encuadre. En el ensartado el relato 
intercalado aparece dependiendo de un personaje que de alguna 
forma se incorpora a la trama primera, mientras que en el encuadre 
dicha historia permanece ajena a la acción principal.11 Como sabe-

10  Miguel de Cervantes, El coloquio de los perros, Novelas ejemplares, ed. de Juan 
Bautista Avalle-Arce, Castalia, Madrid, 2001, t. II, p. 247.

11  Baquero, art. cit., p. 210.



  Nieves RodrígueZ Valle

mos, la estructura del relato con marco desaparece en 1615,12 lo cual 
seguramente hubiera agradecido don Quijote pues en esta Segunda 
parte el sabio su enemigo se abstiene de distraerse en “contar otras 
acciones fuera de lo que requiere la continuación de una verdadera 
historia” (Quijote, II, 8), que es la historia del protagonista. Aunque 
de dicha historia tampoco es bien que se cuente añadiendo detalles 
que no sean convenientes, pues:

—A lo que yo imagino— dijo don Quijote—, no hay historia humana 

en el mundo que no tenga sus altibajos, especialmente las que tratan de 

caballerías, las cuales nunca pueden estar llenas de prósperos sucesos.

—Con todo eso— respondió el bachiller—, dicen algunos que han 

leído la historia que se holgaran se les hubiera olvidado a los autores 

della algunos de los infinitos palos que en diferentes encuentros dieron 

al señor don Quijote.

—Ahí entra la verdad de la historia— dijo Sancho.

—También pudieran callarlos por equidad— dijo don Quijote—, 

pues las acciones que ni mudan ni alteran la verdad de la historia no hay 

para qué escribirlas, si han de redundar en menosprecio del señor de la 

historia. A fee que no fue tan piadoso Eneas como Virgilio le pinta, ni 

tan prudente Ulises como lo describe Homero.

—Así es— replicó Sansón—, pero uno es escribir como poeta, 

y otro como historiador: el poeta puede contar o cantar las cosas, no 

como fueron, sino como debían ser; y el historiador las ha de escribir, 

12  “La ‘Segunda parte’ del Quijote carece de un centro narrativo comparable con lo 
que la venta de Juan Palomeque el Zurdo representaba en el Quijote de 1605. Se omiten 
los cuentos ‘im-pertinentes’, desligados del relato principal y, a un tiempo, privilegiados 
para asumir la función de mise en abyme; se incluyen, en cambio, varios episodios bien 
conectados con la trama (el encuentro con el Caballero del Verde Gabán, las bodas de 
Camacho, la cueva de Montesinos, la permanencia de don Quijote y Sancho en el castillo 
de los Duques, la hospitalidad que les ofrece Roque Guinart, la estancia en Barcelona, 
etc.), que se corresponden con etapas del viaje de don Quijote y Sancho o con sus es-
tancias prolongadas en este o aquel lugar”, Georges Güntert, Cervantes: narrador de un 
mundo desintegrado, Academia del Hispanismo, Vigo, 2007, p. 148.



EL ARTE DE CONTAR EN EL QUIJOTE  

no como debían ser, sino como fueron, sin añadir ni quitar a la verdad 

cosa alguna (Quijote, II, 3).

Lo que se cuenta, aunque sea verdad, según Sancho, debía callarse 
por equidad, “no hay para qué escribirlas”, según don Quijote, como 
hacen las más grandes autoridades pues eligen qué contar y qué no, 
incluso Ariosto cuando se trata de los desvíos de Angélica:

El gran cantor de su belleza, el famoso Ariosto, por no atreverse o por no 

querer cantar lo que a esta señora le sucedió después de su ruin entrego, 

que no debieron ser cosas demasiadamente honestas, la dejó donde dijo:

Y cómo del Catay recibió el cetro

quizá otro cantará con mejor plectro (Quijote, II, 1).13

El historiador a quien le tocó en suerte ser el cronista de la histo-
ria de nuestro caballero, tiene algo más de poeta que de historiador, 
aunque la obra se empeñe en demostrar lo contrario, incluso tiene la 
omnisciencia del poeta, de otra manera, como dice Sancho, cómo po-
dría saber las cosas “que pasamos nosotros a solas, que me hice cruces 
de espantado cómo las pudo saber el historiador que las escribió”; la 
respuesta es simple para don Quijote: “—Yo te aseguro, Sancho— 
dijo don Quijote—, que debe de ser algún sabio encantador el autor 
de nuestra historia, que a los tales no se les encubre nada de lo que 
quieren escribir” (Quijote, II, 2).14

13  Profecía fue la de este vate o adivino, según don Quijote, pues afirma que se 
ve esta verdad clara: “porque después acá un famoso poeta andaluz lloró y cantó sus 
lágrimas, y otro famoso y único poeta castellano cantó su hermosura” (Quijote, II, 1), 
y a la pregunta del barbero sobre si algún poeta ha hecho una sátira a esta señora, don 
Quijote responde “hasta agora no ha llegado a mi noticia ningún verso infamatorio contra 
la señora Angélica, que trujo revuelto el mundo” (Quijote, II, 1). Según anota Rico, se 
refiere a Luis Barahonda de Soto y sus Lágrimas de Angélica (1586), y a La hermosura de 
Angélica (1602) de Lope de Vega.

14  Lo que sí preocupa a don Quijote es lo siguiente: “no se podía persuadir a que 
tal historia hubiese, pues aún no estaba enjuta en la cuchilla de su espada la sangre de los 



  Nieves RodrígueZ Valle

Pero, además de aquello que no le esté bien a un protagonista, 
¿qué contar y qué omitir para que una historia esté bien narrada? ¿Qué 
no se debe callar y qué si no se cuenta no altera la verosimilitud? Pare-
ce que depende del tema que se aborde, si se trata de contar aventuras, 
no contar parece que agrega verosimilitud a la historia general, pues 
ocurre a veces que a caballero y escudero no les acontece “cosa que 
de contar fuese” (Quijote, II, 8). Los encargados de la historia de don 
Quijote, a su vez, juegan con las minucias del relato: Cide Hamete 
se autocensura, por ejemplo, al hablar de la amistad entre el rucio y 
Rocinante, lo cual desde luego sería una digresión innecesaria, pero 
que, a su vez, al negarla el narrador la acrecienta:

hay fama, por tradición de padres a hijos, que el autor desta verdadera 

historia hizo particulares capítulos della, mas que, por guardar la de-

cencia y decoro que a tan heroica historia se debe, no los puso en ella, 

puesto que algunas veces se descuida deste su prosupuesto y escribe que 

así como las dos bestias se juntaban, acudían a rascarse el uno al otro. 

[…] Digo que dicen que dejó el autor escrito que los había comparado 

en la amistad a la que se tuvieron Niso y Euríalo, y Pílades y Orestes; 

y si esto es así, se podía echar de ver, para universal admiración, cuán 

firme debió ser la amistad destos dos pacíficos animales (Quijote, II, 12).

El traductor, a su vez, censura a Cide Hamete el exceso en la 
descripción de la casa de don Diego, retórica que la hace más rica 
también al contar que la decidió omitir: “pero el traductor desta 

enemigos que había muerto, y ya querían que anduviesen en estampa sus altas caballerías. 
Con todo eso, imaginó que algún sabio, o ya amigo o enemigo, para engrandecerlas y 
levantarlas sobre las más señaladas de caballero andante; si enemigo, para aniquilarlas 
y ponerlas debajo de las más viles que de algún vil escudero se hubiesen escrito, pues-
to —decía entre sí— que nunca hazañas de escuderos se escribieron; y cuando fuese 
verdad que la tal historia hubiese, siendo de caballero andante, por fuerza había de ser 
grandílocua, alta, insigne, magnífica y verdadera” (Quijote, II, 3). Con esto se consoló 
un poco, pero le desconsoló que el autor fuera moro.



EL ARTE DE CONTAR EN EL QUIJOTE  

historia le pareció pasar estas y otras menudencias en silencio, porque 
no venían bien con el propósito principal de la historia, la cual más 
tiene su fuerza en la verdad que en las frías digresiones” (Quijote, II, 
18). Y unas líneas más adelante, el narrador se vuelve puntilloso en lo 
que atañe a detalles como cuántos calderos de agua fueron necesarios 
para que don Quijote se lave el suero de los requesones (Quijote, II, 
18); así como si la cabalgadura de las aldeanas del Toboso consistía 
en tres pollinos o pollinas “que el autor no lo declara, aunque más se 
puede creer que eran borricas” (Quijote, II, 10).

Cuando se trata de contar historias amorosas, por el contrario, se 
pide que no se omitan detalles; así lo afirma Cardenio: “No os canséis, 
señores, de oír estas digresiones que hago, que no es mi pena de aque-
llas que puedan ni deban contarse sucintamente y de paso, pues cada 
circunstancia suya me parece a mí que es digna de un largo discurso” 
(Quijote, I, 27). La reacción no se ha de esperar, el cura responde que 
“no solo no se cansaba en oírle, sino que les daba mucho gusto las 
menudencias que contaba, por ser tales, que merecían no pasarse en 
silencio, y la mesma atención que lo principal del cuento” (Quijote, I, 
27). De este modo, contar con brevedad o con minucias, dependerá de 
la voz que cuente, si se cuenta la historia propia o en general si es una 
historia amorosa se justifican los largos discursos y los detalles pues se 
ameritan,15 si la historia que se cuenta es de otro se pueden juzgar los 
detalles como digresiones y menudencias; y si lo que se cuenta es una 
necedad, como afirma Sancho gobernador, se pide brevedad: 

para contar esta necedad y atrevimiento no era menester tantas largas ni 

tantas lágrimas y suspiros, que con decir “Somos fulano y fulana, que 

nos salimos a espaciar de casa de nuestros padres con esta invención, 

15  Como remata el Cautivo su extenso relato: “No tengo más, señores, que deciros 
de mi historia; la cual si es agradable y peregrina júzguenlo vuestros buenos entendi-
mientos, que de mí sé decir que quisiera habérosla contado más brevemente, puesto 
que el temor de enfadaros más de cuatro circunstancias me ha quitado de la lengua” 
(Quijote, I, 41).



  Nieves RodrígueZ Valle

solo por curiosidad, sin otro designio alguno”, se acabara el cuento, y 

no gemidicos y lloramicos, y darle (Quijote, II, 49).

Si tradicionalmente las narraciones intercaladas podían surgir 
por su relación temática con la historia que funciona como marco, 
o incluso aparecer a modo de ejemplificación práctica en un deseo 
de persuadir al oyente para que adopte una determinada actitud,16 el 
primer cuento del Quijote de 1615, y el único con esta tesitura, surge 
cuando el barbero pide licencia para contar uno breve que sucedió en 
Sevilla, “que por venir aquí como de molde, me da gana de contarle” 
(Quijote, II, 1). Viene tan de molde, que la reacción de don Quijote 
no se hace esperar y es adversa, pues él no es Neptuno; para él esta 
historia podía haberse omitido completa.

¿Qué contar y qué omitir? es una pregunta constante que Cer-
vantes seguirá poniendo en la mesa. En el Persiles, Mauricio comenta 
en voz baja a su hija tras la narración de Periandro:

—Paréceme, Transila, que con menos palabras y más suscintos discur-

sos pudiera Periandro contar los de su vida; porque no había para qué 

detenerse en decirnos tan por extenso las fiestas de las barcas, ni aun los 

casamientos de los pescadores, porque los episodios, que para ornato de 

las historias se ponen, no han de ser tan grandes como la misma historia. 

Pero yo, sin duda, creo que Periandro nos quiere mostrar la grandeza 

de su ingenio y la elegancia de sus palabras (Persiles, II, 14, p. 372).17 

Mauricio es de parecer contrario al cura para quien, en las histo-
rias amorosas los detalles están al mismo nivel que la historia. Pero con 
el comentario sobre el ingenio y las palabras pasamos a la siguiente 
cuestión, ¿cómo contar? Definitivamente no como se cuenta en los 

16  Baquero, art. cit., p. 211.
17  Miguel de Cervantes, Los trabajos de Persiles y Sigismunda, ed. de Carlos Romero 

Muñoz, Cátedra, Madrid, 2004.



EL ARTE DE CONTAR EN EL QUIJOTE  

libros de caballerías, pues en ellos las razones pueden hacer perder el 
juicio, como a don Quijote que “desvelábase por entenderlas y des-
entrañarles el sentido, que no se lo sacara ni las entendiera el mesmo 
Aristóteles, si resucitara para solo ello” (Quijote, I, 1); en estos libros 
incluso don Quijote duda del ingrediente principal de todo relato: la 
verosimilitud: “No estaba muy bien con las heridas que don Belianís 
daba y recebía, porque se imaginada que, por grandes maestros que le 
hubiesen curado, no dejaría de tener el rostro y todo el cuerpo lleno 
de cicatrices y señales” (Quijote, I, 1). La verosimilitud es el arte de 
hacer la mentira creíble, contar con propiedad un desatino.18 Pero si 
algo se admira en la obra cervantina es la gracia que se requiere para 
contar. Reiterados son los adjetivos que utiliza el narrador para elogiar 
las características de lo bien contado “suelta lengua, con voz suave”, 
“voz reposada y clara” (Quijote, I, 28); “voz agradable y reposada” 
(Quijote, I, 38), “breves y discretas razones” (Quijote, I, 36), brevedad 
y discreción que provoca que el público desee oír más: “que quisiera 
que durara el cuento más tiempo: tanta era la gracia con que Doro
tea contaba sus desventuras” (Quijote, I, 36), y siempre se hace notar 
el silencio con el que se debe escuchar. El modo de contar es el que 
admira, en palabras de don Fernando, que sintetizan la estética: 

[…] el modo con que habéis contado este estraño suceso ha sido tal, 

que iguala a la novedad y estrañeza del mesmo caso: todo es peregrino 

y raro y lleno de accidentes que maravillan y suspenden a quien los 

oye; y es de tal manera el gusto que hemos recebido en escuchalle, que 

aunque nos hallara el día de mañana entretenidos en el mesmo cuento, 

holgáramos que de nuevo se comenzara (Quijote, I, 42).

18  En la Primera parte, se plantea esta dicotomía en la historia de Valdovinos “his-
toria sabida de los niños, no ignorada de los mozos, celebrada y aun creída de los viejos, 
y, con todo esto, no más verdadera que los milagros de Mahoma. Esta, pues, le pareció 
a él que le venía de molde para el paso en que se hallaba” (Quijote, I, 5).



  Nieves RodrígueZ Valle

Pues todo es mejor cuando se une fábula y forma, como le dice don 
Quijote al cabrero: “proseguid adelante, que el cuento es muy bueno, 
y vos, buen Pedro, le contáis con muy buena gracia” (Quijote, I, 12). 
Gracia que equivale a ser agradable, claro, suave, reposado y discreto.19

Don Quijote une en su discurso de las armas y las letras contenido 
y forma, como observa el narrador “de tal manera y por tan buenos 
términos iba prosiguiendo en su plática don Quijote, que obligó a que 
por entonces ninguno de los que escuchándole estaban le tuviese por 
loco” (Quijote, I, 37), pero qué sucede cuando, en la Segunda parte, 
narra al primo y a Sancho, ya no un discurso sino su experiencia en 
la cueva de Montesinos. El epígrafe del capítulo reza así: “De las ad-
mirables cosas que el estremado don Quijote contó que había visto en 
la profunda cueva de Montesinos, cuya imposibilidad y grandeza hace 
que se tenga esta aventura por apócrifa” (Quijote, II, 23). La lectura nos 
conduce a la imposibilidad del suceso, más aún cuando el narrador 
nos cuenta que el traductor encuentra en el margen del manuscrito 
estas palabras del mismo Cide Hamete:

No me puedo dar a entender puntualmente todo lo que en el antece-

dente capítulo queda escrito. La razón es que todas las aventuras hasta 

aquí sucedidas han sido contingibles y verisímiles, pero esta desta cueva 

no le hallo entrada alguna para tenerla por verdadera, por ir tan fuera de 

los términos razonables. Pues pensar yo que don Quijote miente, sien-

do el más verdadero hidalgo y el más noble caballero de sus tiempos, 

19  George Haley ha encontrado en el pasaje del titerero Maese Pedro la expresión 
o la exposición del arte de contar cervantino: “Maese Pedro se oculta tras el retablo. Su 
ayudante, varilla en mano, se sitúa frente al escenario. Don Quijote, Sancho y los demás 
espectadores esperan, excitados por la curiosidad. El ayudante empieza a hablar, pero no 
llega a los oídos del público lo que está modulando. Su discurso ha sido interrumpido 
por Cide Hamete, que interviene en este instante, y nos recuerda que estamos leyendo, 
que estamos contemplando el espectáculo de otro público que asiste a la función de que 
habla”, “El narrador en Don Quijote: el retablo de Maese Pedro”, en G. Haley (ed.), El 
Quijote de Cervantes, Taurus, Madrid, 1984, pp. 269-287.



EL ARTE DE CONTAR EN EL QUIJOTE  

no es posible, que no dijera él una mentira si le asaetearan. Por otra 

parte, considero que él la contó y la dijo con todas las circusntancias 

dichas, y que no pudo fabricar en tan breve espacio tan gran máquina 

de disparates; y si esta aventura parece apócrifa, yo no tengo la culpa, 

y, así, sin afirmarla por falsa o verdadera, la escribo. Tú, lector, pues 

eres prudente, juzga lo que te pareciere, que yo no debo ni puedo más, 

puesto que se tiene por cierto que al tiempo de su fin y muerte dicen 

que se retrató della y dijo que él la había inventado, por parecerle que 

convenía y cuadraba bien con las aventuras que había leído en sus his-

torias (Quijote, II, 24).

Don Quijote ha seguido las pautas del buen contar: primero, 
se crea el ambiente y el espacio propicio para contar: “Las cuatro de 
la tarde serían, cuando el sol, entre nubes cubierto, con luz escasa y 
templados rayos dio lugar a don Quijote para que sin calor y pesa-
dumbre contase a sus dos clarísimos oyentes lo que en la cueva de 
Monesinos había visto” (Quijote, II, 23). Va contando puntualmente, 
con detalles, su descenso y lo que vio “a la derecha mano” (Quijote, II, 
23), con la autoridad de un testigo a quien se le debe creer. Se detiene 
cuando es interrumpido por Sancho que comenta sobre el puñal: 
“esta averiguación no es de importancia, ni turba ni altera la verdad 
y contesto de la historia” (Quijote, II, 23). Continúa contando con 
gusto y, entre su experiencia, describe que vio a Dulcinea encantada; 
hasta aquí Sancho había estado atento y parece que creía el relato de 
don Quijote, pero la verosimilitud se rompe, pues él es el creador del 
encantamiento. No se persuade a que don Quijote miente (como 
tampoco Cide Hamete), debe ser entonces que Merlín le ha puesto 
esta historia en la imaginación o quizá sea un sueño. Duda que con-
tinuará y que Sancho quiere que resuelva el mono adivino de maese 
Pedro.20 “—El mono dice que parte de las cosas que vuesa merced 

20  “[…] que vuestra merced dijese a maese Pedro preguntase a su mono si es ver-
dad lo que a vuestra merced le pasó en la cueva de Montesinos, que yo para mí tengo, 



  Nieves RodrígueZ Valle

vio o pasó en la dicha cueva son falsas, y parte verisímiles, y que esto 
es lo que sabe, y no otra cosa, en cuanto a esta pregunta” (Quijote, II, 
25). ¿Por qué todos (sabio-historiador, personajes y receptores) dudan 
de la experiencia en la cueva? ¿No hay acaso realidades que superan la 
ficción? ¿No ha afirmado Cardenio que la locura de don Quijote es: 
“tan rara y nunca vista, que yo no sé si queriendo invertarla y fabricar-
la mentirosamente hubiera tan agudo ingenio que pudiera dar en ella” 
(Quijote, I, 30)?21 El agudo ingenio que la fabricó e inventó logró que 
parezca que don Quijote hubiera tenido existencia real, ¿debiéramos 
no creer el relato de la cueva pero sí la existencia real del caballero 
andante? A don Quijote le hubiera valido este consejo:

Cosas y casos suceden en el mundo que, si la imaginación, antes de 

suceder, pudiera hacer que así sucedieran no acertara a trazarlos y, así, 

muchos, por la raridad con que acontecen, pasan plaza de apócrifos y 

no son tenidos tan verdaderos como lo son. Y, así, es menester que les 

ayuden juramentos o, a lo menos, el buen crédito de quien los cuenta; 

aunque digo que mejor sería no contarlos, según aconsejan aquellos 

antiguos versos castellanos que dicen:

Las cosas de admiración

no las digas ni las cuentes,

que no saben todas gentes

cómo son (Persiles, III, 16, p. 583).

con perdón de vuesa merced, que todo fue embeleco y mentira, o por lo menos cosas 
soñadas” (Quijote, II, 25). Don Quijote concede pues “todo podría ser” (Quijote, II, 25).

21  Forma que también es un recurso para justificar lo que uno puede narrar de sí 
mismo, y para que todos presten atención y silencio, así el Cautivo empieza el relato 
de la historia de su vida diciendo: “—Y, así, estén vuestras mercedes atentos y oirán un 
discurso verdadero a quien podría ser que no llegasen los mentirosos que con curioso y 
pensado artificio suelen componerse” (Quijote, I, 38). También el cura, tras leer la novela 
del Curioso impertinente, no puede persuadirse que sea verdad, incluso que, si es fingido, 
ha fingido mal el autor pues no puede imaginar que haya marido tan necio “pero entre 
marido y mujer, algo tiene del imposible; y en lo que toca al modo de contarle, no me 
descontenta” (Quijote, I, 35). 



EL ARTE DE CONTAR EN EL QUIJOTE  

El arte consiste entonces en tener la gracia de crear mundos donde 
mentiras, sueños y verdades se tejan en el amplio y espacioso campo 
de la ficción. Cervantes despliega en él temas y estrategias para con-
tar: contar los sucesos personales a través de la oralidad o de cartas, 
contar experiencias-visiones-sueños extraterrenos, en lo alto o en lo 
bajo, como el vuelo de Clavileño o la cueva de Montesinos; contar la 
vida pastoril fingida de la fingida Arcadia; contar lo que puede ocurrir 
en el mundo de las novelas de caballerías: el barco encantado, el ena-
moramiento de la princesa del castillo; contar la realidad de la expul-
sión morisca, a través de un personaje que la experimenta y la narra; 
contar en retrospectiva lo que no conoce el lector, como las trazas del 
Caballero del Bosque, contar, en fin, la convivencia entrañable de un 
hidalgo y su vecino labrador. Con discreción y gracia, Cervantes dio 
la voz para contar a rústicos, barberos, curas, moriscos, bandidos, pí-
caros, pastores, personajes de romance, enamorados, cautivos, dueñas, 
titiriteros, monos, guardias, caballeros, poetas, escritores, impresores, 
traductores, narradores, encantadores, moros y sabios. En fin, utili-
zando las palabras de Cide Hamete, pero dedicándoselas a Cervantes:

¿Con qué palabras contaré esta tan espantosa hazaña, o con qué razones 

las haré creíbles a los siglos venideros, o qué alabanzas habrá que no te 

convengan y cuadren, aunque sean hiérboles sobre todos los hipérboles? 

Tú a pié, tú solo, tú intrépido, tú magnánimo […] Tus mismos hechos 

sean los que te alaben, valeroso manchego, que yo los dejo aquí en su 

punto, por faltarme palabras con qué encarecerlos (Quijote, II, 17).







LOS PLANTOS PARÓDICOS DE SANCHO

María José Rodilla
Universidad Autónoma Metropolitana, Iztapalapa

Existe una gran variedad de nombres para referirse a la composi-
ción elegíaca: cantar u oración fúnebre, responso, epitafio, estelas 
funerarias, endecha, epicedio, planto, entre otros, cada uno con sus 
pequeñas variantes, pero en todos ellos se cantan las alabanzas a un 
muerto y se celebran sus virtudes y cualidades naturales, de acuerdo 
al discurso epideíctico. 

Según Félix Lecoy, el planctus es un canto fúnebre en el que se 
alaban las virtudes y cualidades del difunto, y cuya estructura quedó 
fijada desde el siglo  con las siguientes características: “demostra-
ción de la pena de los supervivientes, elogio del fallecido, oración por 
el descanso de su alma y con frecuencia una invocación a la muerte”.1 
De acuerdo con Carlos Alvar, la estructura de los plantos tanto latinos 
como provenzales o franceses es más o menos homogénea y concuer-
da con los elementos de Lecoy, pero le añade tres más: “invitación 
al lamento, linaje del difunto y enumeración de dominios afectados 
por la pérdida”.2 Guillermo Serés3 adjunta dos más para el planto más 
famoso del siglo , las Coplas de Manrique: la memoria o el recuerdo 
de la fama imperecedera y el consuelo. 

1  Félix Lecoy, Recherches sur le “Libro de Buen amor”, Droz, Paris, 1938, p. 209. 
2  Carlos Alvar, “El planto por ciudades caídas en manos enemigas”, en Concepción 

Company, Aurelio González y Lillian von der Walde (eds.), Discursos y representaciones en 
la Edad Media, Universidad Nacional Autónoma de México-El Colegio de México-Uni-
versidad Autónoma Metropolitana, México, 1999, p. 33.

3  Guillermo Serés, “La elegía de Juan Rodríguez del Padrón”, Hispanic Review, 
62:1 (1994), pp. 13-14.



  María José Rodilla

Los plantos pueden acompañarse con una serie de manifestacio-
nes y gestos de dolor: además de las lágrimas y suspiros, desgarrarse las 
vestiduras, arrojarse sobre el cadáver, “mesarse los cabellos, arañarse la 
cara, despedazarse, mutilarse, gritar”.4

Son conocidos en la literatura medieval los plantos de Muño 
Gustioz por sus hijos, los siete infantes de Lara, cuyos elogios hace 
macabramente al contemplar sus cabezas degolladas; las Coplas de 
Jorge Manrique por la muerte de su padre o el llanto de Pleberio por 
la de Melibea. Dos casos de lamento paternal y uno filial nos bastan 
para resumir que el género elegiaco estaba perfectamente aclimatado 
en la Edad Media. Si continuamos a los siglos áureos, los textos siguen 
empapados de lágrimas y llantos de pastores, caballeros, amantes de la 
ficción sentimental y peregrinos de la bizantina. Recordemos sólo un 
lamento, el de Clareo ante el cuerpo descabezado de Florisea: 

—Oh desdichada y sin ventura Florisea, y qué muerte tan dura los 

hados te quisieron dar cortando y rasgando la hoja de tu vida en tan 

tierna edad, no guardando las parcas la orden que a sus tiernos años era 

debida! ¡Oh mares, oh cielos, oh montes, oh tierras. A vosotros me que-

jo, a vosotros llamo, a vosotros pido que no consintáis que viva quien 

tan aborrecida la vida tiene!5 

O cómo el personaje de Isea, la sin ventura, se autodefine por las 
lágrimas: “Y al derramar destas mis continuas lágrimas, las cuales tan 
mis amigas son que ni ellas sin mí ni yo sin ellas vivir podemos”.6 

No son menos impresionantes los continuos llantos y lamenta-
ciones por la muerte de Tirante que se oían en toda la ciudad; y no 

4  Eduardo Camacho Guizado, La elegía funeral en la poesía española, Gredos, 
Madrid, 1969, p. 31.

5  Alonso Núñez de Reinoso, Los amores de Clareo y Florisea y los trabajos de la sin 
ventura Isea, ed. de Miguel Ángel Teijeiro, Universidad de Extremadura, Cáceres, 1991, 
p. 79. 

6  Ibid., p. 81.



LOS PLANTOS PARÓDICOS DE SANCHO  

menos imponentes las manifestaciones de dolor: el emperador desga-
rrándose las vestiduras imperiales, el duque de Macedonia mesándose 
los cabellos o Carmesina arrojándose sobre el cuerpo muerto de su 
amado y “ronpiendo sus vestiduras juntamente con los cueros de los 
pechos y de la cara”;7 “las dueñas y doncellas todas descabelladas, 
con las caras llenas de sangre, con los pechos descubiertos y llagados 
manifestando a todos el mucho dolor que en sus coraçones sienten”;8 
las imprecaciones contra la “adversa fortuna”, los “hados crueles” 
o la “enemiga muerte” y la petición de la camisa de Tirante como 
consolación. Inmediatamente, se sucede la muerte del Emperador 
por la tristeza de ver a su hija sumida en el dolor y se renuevan los 
llantos “con gran multitud de lágrimas que allí fueron derramadas”;9 
la princesa se coloca en medio de los cadáveres de Tirante y el Empe-
rador para dejarse morir y continúan las exequias y lutos por los tres.

Sin embargo, el planto elegiaco tiene su cara jocosa en las parodias 
que se hacen del mismo. Baste recordar solamente el del Arcipreste 
por la muerte de la vieja Trotaconventos, aunque la crítica se deba-
te entre la seriedad y la jocosidad de este planto,10 o entre las parodias 
de epitafios, las que hace el propio Cervantes por la pluma de dos 
académicos de Argamasilla ante el sepulcro de Dulcinea donde la 
recuerdan “de rostro amondongado” y “de carnes rolliza”.

Pero vayamos a Sancho, que es bastante temeroso y llorón, aunque 
él le confiese a Ricote que no suele ser muy llorón (Quijote, II, 55). En 
ambas partes de la novela hay tres plantos por la pretendida muerte 
de su señor y otros tantos por su rucio.

7  Joanot Martorell, Tirante el Blanco, trad. castellana del siglo , ed., introd. y 
notas de Martín de Riquer, Planeta, Barcelona, 1990, p. 1074. 

8  Ibid., pp. 1076-1077.
9  Ibid., p. 1083.
10  Lecoy es partidario del tono burlesco de la elegía del Arcipreste, en cambio, 

María Rosa Lida y Pedro Salinas creen en la sinceridad de la misma. Citados por Ca-
macho, op. cit., p. 103.



  María José Rodilla

El primero (Quijote, I, 52) por su señor lo encontramos en la 
última aventura de la Primera parte, la de los disciplinantes, cuando 
don Quijote ha sido apaleado. El narrador nos predispone a la lectura 
cómica del mismo: “Sancho no hizo otra cosa que arrojarse sobre el 
cuerpo de su señor, haciendo sobre él el más doloroso y risueño llanto 
del mundo, creyendo que estaba muerto”.11 La parodia estriba en que 
el lector sabe que don Quijote no está muerto y en que el llanto se 
anuncia paradójicamente como “risueño” y “doloroso”. Enseguida las 
alabanzas al pretendido muerto, altisonantes y alusivas a la honra, a 
la fama y al valor, se desinflan al convivir con palabras vulgares como 
“garrotazo”. No son extrañas en la elegía la hipérbole y la magnifica-
ción, así es que, entre las características que aducía Alvar, el dominio 
afectado por la ausencia de don Quijote no es sólo la Mancha sino 
nada menos que el mundo entero, que quedará a merced de los “mal-
hechores”, y que se repite inmediatamente en “malas fechorías”, como 
si no hubiera tenido a mano otro sinónimo. Para continuar en la clave 
paródica, Sancho, entre sus muchas prevaricaciones lingüísticas, tras-
toca las palabras de Virgilio, quien por boca de Anquises anunciara el 
destino de Roma: “parcere subiectis et debellare superbos”12 y Sancho 
dice: “humilde con los soberbios y arrogante con los humildes” (Qui-
jote, I, 52). Se suceden otras enumeraciones que podríamos abarcar en 
el “elogio superlativo”,13 porque el pretendido muerto sobresale por 
encima de los demás en las virtudes de “caballero andante, que es todo 
lo que decir se puede” (Quijote, I, 52), aunque dos de las alabanzas 
pertenecen al “elogio comparativo”: la primera es la metáfora con la 
que comienza el panegírico: “¡Oh flor de la caballería” (Quijote, I, 52). 
La segunda es la comparación con hombres ilustres de la Antigüedad: 

11  Miguel de Cervantes, El ingenioso hidalgo don Quijote de la Mancha, ed. introd. 
y notas de Martín de Riquer, Planeta, Barcelona, 1980, I, 52, p. 554.

12  Citado por Lázaro Carreter en “Estudio preliminar”, Miguel de Cervantes, Don 
Quijote de la Mancha, ed. de Francisco Rico, Instituto Cervantes-Crítica, Barcelona, 
1998, p. XXX.

13  Camacho, op. cit., p. 73.



LOS PLANTOS PARÓDICOS DE SANCHO  

“¡Oh liberal sobre todos los Alejandros” (Quijote, I, 52), que le permi-
te a Sancho introducir la nota de gratitud al muerto: “¡pues por sólo 
ocho meses de servicio me tenías dada la mejor ínsula que el mar ciñe 
y rodea!” (Quijote, I, 52). Lamentación y panegírico y como manifes-
taciones de dolor: “arrojarse sobre el cuerpo de su señor”, “lágrimas 
en los ojos” y, por último, las “voces y gemidos” que reviven a don 
Quijote son los elementos en los que se arraiga este llanto sincero y 
encomiástico de Sancho por su amo.

El segundo planto de Sancho por don Quijote se da en la aventura 
de los leones (Quijote, II, 17). Se trata de una muerte anunciada por 
el narrador por el peligro al que se expone el caballero: 

Lloraba Sancho la muerte de su señor, que aquella vez sin duda creía 

que llegaba en las garras de los leones, maldecía su ventura y llamaba 

menguada la hora en que le vino al pensamiento volver a servirle; pero 

no por llorar y lamentarse dejaba de aporrear al rucio para que se alejase 

del carro (Quijote, II, 17). 

El lamento de Sancho es acompañado por la maldición de su mala 
ventura y la puesta a salvo de él y su burro. En esta ocasión, según nos 
informa el narrador, el que hace la alabanza es “el autor de esta ver-
dadera historia”, quien parece imitar a Sancho, pero con una retórica 
ampulosa en la que abundan “hipérboles sobre todos los hipérboles”: 
“Oh fuerte y sobre todo encarecimiento animoso don Quijote de la 
Mancha”; metáforas: “espejo donde se pueden mirar todos los valien-
tes del mundo”; comparaciones con héroes de la historia reciente de 
España: Manuel de León, del tiempo de los Reyes Católicos, quien, 
según Martín de Riquer, entró a la jaula de un león para recoger un 
guante que se le había caído a una dama (Quijote, I, 49) y una serie 
de apóstrofes en segunda persona: “Tú a pie, tú solo, tú intrépido, 
tú magnánimo” (Quijote, II, 17). Este discurso retórico del autor, 
que se infla y desinfla en cada frase, está contribuyendo a la parodia 
cuando, por un lado, se hace uso del tópico de lo indecible, según lo 



  María José Rodilla

define Curtius, de no hallar palabras suficientes para el encomio del 
“valeroso manchego” y, por otro, se hace un guiño burlesco aludiendo 
a las espadas cortadoras del “perrillo” o a que el escudo no era “de muy 
luciente y limpio acero” (Quijote, II, 17).

Después de estas pretendidas muertes de don Quijote, cabría 
considerar un tercer planto de Sancho por la muerte verdadera de 
don Quijote, aunque los dos primeros plantos hay que leerlos en clave 
jocosa y en cambio, en el último, encontramos un discurso jocoserio. 
Por un lado, don Quijote, en su trance final, ya no admite las burlas 
de sus paisanos ni las invitaciones a la vida pastoril, pero, por otro, las 
descripciones de las manifestaciones de dolor por parte del narrador, 
continúan en clave burlesca, a juzgar por las expresiones “hacer puche-
ros” o “terrible empujón”: Sancho “comenzó a hacer pucheros y a de-
rramar lágrimas”; “estas nuevas dieron un terrible empujón a los ojos 
preñados de ama, sobrina, y de Sancho Panza, su buen escudero; de tal 
manera, que los hizo reventar las lágrimas de los ojos y mil profundos 
suspiros del pecho” (Quijote, II, 74). El llanto de Sancho es sincero, 
por un lado, cuando le insta a no dejarse morir de melancolía, que, a 
decir de Savater, es “lo que nos mata desde dentro, sin colaboración 
ninguna de mano ajena, cuando enloquecemos de cordura”, 14 y, por 
otro, lo anima de nuevo a desencantar a Dulcinea y a seguir la vida 
pastoril. El epitafio a cargo de Sansón Carrasco es igualmente jocoso, 
con lo cual se desinfla de patetismo la muerte de don Quijote, que no 
resulta en modo alguno dramática, a pesar de las continuas lágrimas 
de los asistentes, sobre todo, porque con la herencia se olvidan pronto 
las penas, como sentencia el narrador.

Veamos ahora los 3 plantos por el burro, su otro compañero in-
separable: El primero (Quijote, I, 23) aparece en la segunda edición 
de Juan de la Cuesta: “Comenzó a hacer el más triste y doloroso 
llanto del mundo…” en el que elogia a su burro como si se tratara 

14  Fernando Savater, “Savater defiende las locuras del caballero andante en su 
batalla contra la muerte”, El País, viernes 18 de junio de 2004, p. 32.



LOS PLANTOS PARÓDICOS DE SANCHO  

de su propio hijo o de un héroe. El enfoque elegiaco de este planto 
cabría dentro de lo que Camacho Guizado ha calificado de “realismo 
sentimental”,15 pues confirma la relación personal entre Sancho y su 
rucio. El sistema encomiástico se hace a través de la amplificatio con 
locuciones que denotan la proximidad y el parentesco por la inclusión 
del adjetivo posesivo “mi” o el plural “mis”, referidos a su familia, a sus 
vecinos y a su propia persona: “—¡Oh, hijo de mis entrañas, nacido 
en mi mesma casa, brinco de mis hijos, regalo de mi mujer, envidia 
de mis vecinos, alivio de mis cargas, y, finalmente, sustentador de la 
mitad de mi persona, porque con veinte y seis maravedís que ganaba 
cada día mediaba yo mi despensa!” (Quijote, I, 23). La jocosidad re-
side en el encarecimiento o “sobrepujamiento”, según terminología 
de Curtius, del rucio hiperbolizado como hijo de sus entrañas, por 
encima de sus propios hijos, que aparecen en segundo lugar, y de su 
mujer, en tercero. Inmediatamente, la nota interesada de los mara-
vedís que ganaba con él y lo que acaba de perder, que equivaldría a 
la afectación por la pérdida de las elegías, aunque, en este caso, no se 
trata de un lamento de muerte sino de ausencia por el robo de Ginés 
de Pasamonte. Don Quijote es el encargado de hacer la consolatio 
al ofrecerle tres pollinos a cambio: “Consolóse Sancho con esto, y 
limpió sus lágrimas, templó sus sollozos y agradeció a don Quijote la 
merced que le hacía” (Quijote, I, 23). Más adelante, Sancho recuerda 
este planto en el capítulo II, 4, cuando le explica a Sansón Carrasco 
cómo le hurtaron el rucio cuando dormía sentado sobre él y en su 
lugar le pusieron cuatro estacas, lo cual da pie a otra comparación con 
personajes de los Orlandos, pero no un héroe sino el ladrón Brunelo, 
y a la evocación del planto: “Acudiéronme lágrimas a los ojos, y hice 
una lamentación que, si no la puso el autor de nuestra historia, puede 
hacer cuenta que no puso cosa buena” (Quijote, II, 4). Sancho no sólo 
tiene conciencia de que sus gracias o, en este caso, los lamentos deben 
ser consignados por el autor, sino que además el llanto por el burro es 

15  Camacho, op. cit., p. 110.



  María José Rodilla

la argucia de la que se vale Cervantes para subsanar el error del robo 
del rucio en la primera edición.

El segundo planto de Sancho por su asno (Quijote, II, 29) se 
refiere no a la muerte sino al desamparo en que lo dejan a la ori-
lla del Ebro junto a Rocinante: “comenzó a temblar temiendo su 
perdición, pero ninguna cosa le dio más pena que oír roznar al 
rucio y el ver que Rocinante pugnaba por desatarse…” (Quijote, II, 
29). Inmediatamente, se sucede el elogio: “¡Oh carísimos amigos, 
quedaos en paz y la locura que nos aparta de vosotros, convertida 
en desengaño, nos vuelva a vuestra presencia!” (Quijote, II, 29). La 
paródica y superlativa prosopopeya con la que califica a las bestias 
y la petitio por la que ruega volverlos a ver desata la ira de don Qui-
jote, quien lo reprende tachándolo de “cobarde criatura”, “corazón 
de mantequillas” y “ánimo de ratón casero”, de manera que no hay 
consolatio esta vez para Sancho sino una imprecación por su llanto 
infundado y una distracción con los cómputos de Ptolomeo, la línea 
equinoccial y los piojos.

En el tercer planto de Sancho por el burro (Quijote, II, 55), al 
caer a la sima, de nuevo es el rebuzno del rucio el que acongoja a 
Sancho descrito a través de una prosopopeya: “oyó que el rucio se 
quejaba tierna y dolorosamente” (Quijote, II, 55), como si se tratara 
del pastor de alguna égloga garcilasiana. Este planto lamenta, desde 
la misma sepultura, la muerte inminente de ambos por hambre, por 
estar sepultados en vida y por miedo. Es el planto que más dura, 
pues las “miserables quejas y lamentaciones” se desarrollan a lo largo 
de toda una noche y parte de la mañana siguiente hasta que es resca-
tado por su amo. Comienza con el tópico de la veleidad de fortuna: de 
gobernador de una ínsula a sepultado en una sima, es decir, Sancho 
evoca y contrapone “un estado feliz anterior” con el dolor actual, que 
según Eduardo Camacho “es el elemento elegíaco por excelencia”.16 
El temor a la muerte de ambos le lleva a disertar sobre “la acción de 

16  Camacho, op. cit., p. 170.



LOS PLANTOS PARÓDICOS DE SANCHO  

la muerte en el hombre, en su cuerpo, en su persona”,17 es decir, en 
los huesos “mondos, blancos y raídos, y los de mi buen rucio con 
ellos” (Quijote, II, 55) y de los huesos mezclados de ambos se deriva 
al tema de la amistad. Después Sancho dirige el lamento a su único 
interlocutor, el asno, acompañado de una autoinculpación: “¡Oh 
compañero y amigo mío, qué mal pago te he dado de tus buenos 
servicios! Perdóname…” (Quijote, II, 55), más una petitio: “pide a la 
fortuna, en el mejor modo que supieres, que nos saque deste miserable 
trabajo en que estamos puestos los dos” (Quijote, II, 55) y en seguida, 
se parodia la consolación elegíaca con una hipérbole absurda y fuera 
de lugar como quererle poner una corona de laurel al rucio, “que no 
parezcas sino un laureado poeta” (Quijote, II, 55), al mismo tiempo, 
que se denigra a los poetas por asimilarlos al asno y porque junto a la 
corona le promete darle el doble de comida. Las actitudes tópicas que 
más destacan en este planto son el temor, la angustia, la autocompa-
sión: “desdichado de mí, y en qué han parado mis locuras y fantasías! 
“¡miserables de nosotros…”, la autoinculpación y la consolación, que 
se pone en práctica literalmente con el refrán: “todos los duelos con 
pan son menos” y Sancho saca un pan de las alforjas y se lo da a su 
jumento. Como signos exteriores de las lamentaciones hay continuas 
voces y los rebuznos del rucio. Aunque de una manera paródica, en 
este planto por sí mismo y por su rucio es en el que más se aprecia el 
fin de movere los ánimos del receptor para que se compadezca de su 
situación de sepultado en vida.

Este planto encuentra su simetría en la obra como imitación 
degradada de la bajada a la cueva de Montesinos que don Quijote 
acomete con valentía y Sancho “menoscabado de ánimo” (Quijote, II, 
55). El propio Sancho relaciona ambos episodios en dos ocasiones a 
través de la comparación de amo y escudero, la primera, cuando dice 
que don Quijote vio “visiones hermosas y apacibles” y él, en cambio, 
“sapos y culebras” (Quijote, II, 55), que parece un eco de la sepultura 

17  Ibid., p. 180.



  María José Rodilla

de don Rodrigo; y la segunda, al decir que su amo tendría esas oscu-
ridades por “jardines floridos y palacios de Galiana”, pero para él no 
son sino “profundidades y mazmorras” (Quijote, II, 55). 

Como conclusiones podemos adelantar que Cervantes conocía 
muy bien a los poetas lamentatorios así como la tópica retórica del 
discurso elegiaco, de la cual echa mano en los plantos de nuestro corpus 
para distorsionarla, parodiarla o banalizarla. En todos los plantos se dan 
de una manera más o menos desarrollada, tres elementos fundamenta-
les: el lamento, la alabanza y la consolación. Los lamentos, usualmente 
a cargo de Sancho, excepto en la verdadera muerte de don Quijote, en 
la que también lloran ama y sobrina, siempre son descritos con señales 
externas de dolor: ojos preñados de lágrimas, llanto copioso, gemidos 
y voces lastimeros, suspiros del pecho, la acción de arrojarse sobre el 
cuerpo de don Quijote y los rebuznos del rucio; las alabanzas se hacen 
a través de exclamaciones: ¡oh!; seguidas de apóstrofes: “carísimos 
amigos”, “tú”; metáforas, entre las que sobresalen “flor” y “espejo” y 
comparaciones encomiásticas, que se dan en los mismos términos que 
en las elegías serias: a don Quijote se le compara con Alejandro y al 
rucio con un poeta laureado. El tópico de la consolatio, que hemos visto 
en algunos de estos lamentos, no es la convicción de la idea de que 
“todos debemos morir”, motivo al que “recurrían los poetas y sabios de 
la Antigüedad”,18 ni la de la moral caballeresca al estilo de Manrique, 
que halla consuelo en la fama póstuma de su padre o en la salvación 
cristiana, sino que la consolación cervantina se presenta como una 
solución material, una moneda de cambio: la cédula con tres pollinos 
para Sancho o la parte de la herencia que le asigna Alonso Quijano 
al morir; el pan de las alforjas para el rucio o la promesa de darle los 
piensos doblados. Finalmente, el epitafio de Sansón Carrasco cierra las 
paródicas lamentaciones con la fama del valiente manchego resumida 
en dos palabras irrisorias: “el espantajo y el coco del mundo”.

18  Ernst Robert Curtius, Literatura europea y Edad Media latina, Fondo de Cultura 
Económica, México, 1975, t. I, p. 124.



LOS PLANTOS PARÓDICOS DE SANCHO  

C   P

Sancho no hizo otra cosa que arrojarse sobre el cuerpo de su señor, 
haciendo sobre él el más doloroso y risueño llanto del mundo, creyen-
do que estaba muerto […] Oyeron que Sancho Panza, con lágrimas 
en los ojos, decía:

—¡Oh flor de la caballería, que con solo un garrotazo acabaste 
la carrera de tus bien gastados años! ¡Oh honra de tu linaje, honor y 
gloria de toda la Mancha, y aun de todo el mundo, el cual faltando tú 
en él, quedará lleno de malhechores, sin temor de ser castigados de sus 
malas fechorías! ¡Oh liberal sobre todos los Alejandros, pues por solos 
ocho meses de servicio me tenías dada la mejor ínsula que el mar ciñe 
y rodea! ¡Oh humilde con los soberbios y arrogante con los humildes, 
acometedor de peligros, sufridor de afrentas, enamorado sin causa, imi-
tador de los buenos, azote de los malos, enemigo de los ruines, en fin, 
caballero andante, que es todo lo que decir se puede (Quijote, I, 52).

*  *  *

Lloraba Sancho la muerte de su señor, que aquella vez sin duda creía 
que llegaba en las garras de los leones; maldecía su ventura, y llamaba 
menguada la hora en que le vino al pensamiento volver a servirle; 
pero no por llorar y lamentarse dejaba de aporrear al rucio para que se 
alejase del carro […] Y es de saber que, llegando a este paso, el autor 
de esta verdadera historia exclama y dice: ‘¡Oh fuerte y sobre todo 
encarecimiento animoso don Quijote de la Mancha, espejo donde se 
pueden mirar todos los valientes del mundo, segundo y nuevo don 
Manuel de León, que fue gloria y honra de los españoles caballeros! 
¿Con qué palabras contaré esta tan espantosa hazaña, o con qué ra-
zones la haré creíble a los siglos venideros, o qué alabanzas habrá que 
no te convengan y cuadren, aunque sean hipérboles sobre todos los 
hipérboles? Tú a pie, tú solo, tú intrépido, tú magnánimo con sola una 
espada y no de las del perrillo cortadoras, con un escudo no de muy 



  María José Rodilla

luciente y limpio acero, estás aguardando y atendiendo los dos más 
fieros leones que jamás criaron las africanas selvas. Tus mismos hechos 
sean los que te alaben, valeroso manchego; que yo los dejo aquí en su 
punto, por faltarme palabras con que encarecerlos’ (Quijote, II, 17).

*  *  *

Sancho —que ya sabía por nuevas del bachiller en qué estado estaba 
su señor—, hallando a la ama y a la sobrina llorosas, comenzó a hacer 
pucheros y a derramar lágrimas. Acabóse la confesión, y salió el cura, 
diciendo:

—Verdaderamente se muere, y verdaderamente está cuerdo Alon-
so Quijano el Bueno; bien podemos entrar para que haga su testa-
mento.

Estas nuevas dieron un terrible empujón a los ojos preñados de 
ama, sobrina, y de Sancho Panza su buen escudero; de tal manera, 
que los hizo reventar las lágrimas de los ojos, y mil profundos suspiros 
del pecho […] 

—¡Ay! —respondió Sancho, llorando—: No se muera vuestra 
merced, señor mío, sino tome mi consejo, y viva muchos años; porque 
la mayor locura que puede hacer un hombre en esta vida es dejarse 
morir, sin más ni más, sin que nadie le mate, ni otras manos le acaben 
que las de la melancolía (Quijote, II, 74).

*  *  *

Salió el aurora alegrando la tierra y entristeciendo a Sancho Panza, 
porque halló menos su rucio; el cual, viéndose sin él, comenzó a 
hacer el más triste y doloroso llanto del mundo, y fue de manera que 
don Quijote despertó a las voces y oyó que en ellas decía: —¡Oh, 
hijo de mis entrañas, nacido en mi mesma casa, brinco de mis hijos, 
regalo de mi mujer, envidia de mis vecinos, alivio de mis cargas, y, 
finalmente, sustentador de la mitad de mi persona, que porque con 



LOS PLANTOS PARÓDICOS DE SANCHO  

veintiséis maravedís que ganaba cada día mediaba yo mi despensa!— 
Don Quijote que vio el llanto y supo la causa, consoló a Sancho con 
las mejores razones que pudo, y le rogó que tuviese paciencia, prome-
tiéndole de darle una cédula de cambio para que le diesen tres en su 
casa, de cinco que había dejado en ella. Consolóse Sancho con esto, 
y limpió sus lágrimas, templó sus sollozos y agradeció a don Quijote 
la merced que le hacía (Quijote, I, 23, Juan de la Cuesta, 1605).

*  *  *

Comenzó a temblar temiendo su perdición, pero ninguna cosa le dio 
más pena que oír roznar al rucio y ver que Rocinante pugnaba por 
desatarse, y díjole a su señor:

—El rucio rebuzna, condolido de nuestra ausencia, y Rocinante 
procura ponerse en libertad para arrojarse tras nosotros. ¡Oh carísi-
mos amigos, quedaos en paz, y la locura que nos aparta de vosotros, 
convertida en desengaño, nos vuelva a vuestra presencia!

Y en esto, comenzó a llorar tan amargamente, que don Quijote, 
mohíno y colérico, le dijo:

—¿De qué temes, cobarde criatura? ¿De qué lloras, corazón de 
mantequillas? ¿Quién te persigue, o quién te acosa, ánimo de ratón 
casero, o qué te falta, menesteroso en la en la mitad de las entrañas 
de la abundancia? (Quijote, II, 29).

*  *  *

Sancho se congojó mucho, especialmente cuando oyó que el rucio se 
quejaba tierna y dolorosamente; y no era mucho, ni se lamentaba de 
vicio, que, a la verdad, no estaba muy bien parado.

—¡Ay —dijo entonces Sancho Panza—, y cuán no pensados 
sucesos suelen suceder a cada paso a los que viven en este miserable 
mundo! ¿Quién dijera que el que ayer se vio entronizado gobernador 
de una ínsula, mandando a sus sirvientes y a sus vasallos, hoy se había 



  María José Rodilla

de ver sepultado en una sima, sin haber persona alguna que le reme-
die, ni criado ni vasallo que acuda a su socorro? Aquí habremos de 
perecer de hambre yo y mi jumento si ya no nos morimos antes, él 
de molido y quebrantado, y yo de pesaroso. A lo menos, no seré yo tan 
venturoso como lo fue mi señor don Quijote de la Mancha cuando 
decendió y bajó a la cueva de aquel encantado Montesinos, don de 
halló quien le regalase mejor que en su casa, que no parece sino que 
se fue a mesa puesta y a cama hecha. Allí vio él visiones hermosas y 
apacibles, y yo veré aquí, a lo que creo, sapos y culebras. ¡Desdichado 
de mí, y en qué han parado mis locuras y fantasías! De aquí sacarán 
mis huesos cuando el cielo sea servido que me descubran, mondos, 
blancos y raídos, y los de mi buen rucio con ellos, por donde quizá 
se echará de ver quién somos, a lo menos, de los que tuvieren noticia 
que nunca Sancho panza se apartó de su asno, ni su asno se apartó 
de Sancho Panza. Otra vez digo: ¡miserables de nosotros, que no ha 
querido nuestra corta suerte que muriésemos en nuestra patria y entre 
los nuestros, donde ya que no hallara remedio nuestra desgracia, no 
faltará quien dello se doliera, y en la hora última de nuestro pasamien-
to nos cerrara los ojos! ¡Oh compañero y amigo mío, qué mal pago te 
he dado de tus buenos servicios! Perdóname y pide a la fortuna, en el 
mejor modo que supieres, que nos saque deste miserable trabajo en 
que estamos puestos los dos; que yo prometo de ponerte una corona 
de laurel en la cabeza, que no parezcas sino un laureado poeta, y de 
darte los piensos doblados.

Desta manera se lamentaba Sancho Panza, y su jumento le escu-
chaba sin responderle palabra alguna; tal era el aprieto y angustia en 
que el pobre se hallaba. Finalmente, habiendo pasado toda aquella 
noche en miserables quejas y lamentaciones, vino el día […] y sacando 
de las alforjas, que también habían corrido la mesma fortuna de la 
caída, un pedazo de pan, lo dio a su jumento, que no le supo mal, 
y díjole Sancho, como si lo entendiera: —Todos los duelos con pan 
son buenos (Quijote, II, 55).





TURPITUDO ET DEFORMITAS:  
ALGUNAS NOTAS SOBRE LA CONSTRUCCIÓN 

DEL ARTE DE LA BURLA EN LA SEGUNDA 
PARTE DEL QUIJOTE Y SU 

CORRESPONDENCIA CON LAS TEORÍAS 
CLÁSICAS Y RENACENTISTAS SOBRE LA RISA

Raquel Barragán Aroche
Universidad Nacional Autónoma de México 

Instituto de Investigaciones Filológicas

Bastante se ha dicho sobre la importancia de la risa en la confección 
del Quijote, pues Cervantes le otorgó un nivel de protagonismo que 
tenía que ver, nada más y nada menos, con la estructura misma de la 
obra. Me atrevería a decir que es en virtud de los mecanismos y téc-
nicas para provocar la risa que la Primera parte de la obra cervantina 
alcanza un éxito rotundo, y es también gracias a éstos que en la Segun-
da parte se puede hallar cierta perfección técnica, sobre todo cuando 
se sabe que Cervantes tenía certeza de lo que había gustado más a sus 
lectores. No obstante, la riqueza que supone el uso de estos recursos, 
para el análisis de ambas partes, ha dado pie a distintas interpretacio-
nes basadas, principalmente, en las teorías contemporáneas. Sin duda, 
se han evidenciado interesantes aristas, pero se ha echado en falta 
una revisión profunda, siguiendo la línea de Isaías Lerner y Anthony 
Close,1 que ponga en perspectiva la obra en relación con los textos 

1  Me refiero a trabajos como los de Isaías Lerner, “El Quijote palabra por palabra”, 
Edad de Oro, XV (1996), pp. 63-74; y Anthony Close, Cervantes y la mentalidad cómica 
de su tiempo, Centro de Estudios Cervantinos, Alcalá de Henares, 2006. Más reciente-
mente: Marina Mestre Zaragoza “Le rôle du rire dans le Don Quichotte de Cervantès” en 



  Raquel Barragán Aroche

canónicos de la época, y, en este caso, con los que preceptuaban el uso 
de la risa; esto ayudaría a fijar la obra en un sistema referencial para 
entender más a fondo hasta dónde llega la propuesta del autor. Sin 
embargo, por ahora mi propósito es esbozar algunas coincidencias que 
hay entre la obra de Cervantes y las preceptivas sobre la risa.

Este interés por la risa respondió a un gusto del momento que se 
extendió hasta el ámbito culto, desde el que se fue gestando paulatina-
mente un cambio en el canon. Las huellas de las preceptivas italianas 
renacentistas son evidentes, pues hubo una creciente propensión por 
desarrollar el ingenio en los derroteros de la risa, que más que nada 
pertenecían al ámbito popular, pero que en ese momento hallaron 
su legitimación en el ámbito culto por medio de la lectura de autores 
clásicos como Aristóteles, Cicerón, Quintiliano, Horacio, entre los 
más sobresalientes. No hay que olvidar que varios humanistas del 
quinientos se aventuraron a hacer la traducción y exegesis de la Poética 
de Aristóteles, lo que provocó que salieran distintos comentarios que 
reflexionaban no sólo sobre el primer libro, única parte conservada, 
sino sobre ese segundo libro en el que supuestamente el estagirita 
discurrió acerca de la comedia. Este espacio indeterminado de la 
risa no fue un obstáculo para los comentaristas, al contrario, varios 
de ellos se dieron a la tarea de reconstruir las características de este 
género tomando como base lo que Aristóteles había alcanzado a decir 
sobre esto en la Poética y en la Retórica. Entre esta nómina de comen-
taristas encontramos a Fausto (1511), Trissino (1529), Robortello 
(1548), Maggi (1550), Victorio (1560) y Riccoboni (1585), quienes 
presentaron estas reflexiones que incorporaban, no sólo la perspectiva 
aristotélica, sino también tradiciones no aristotélicas como la de Ho-
racio, Cicerón, Quintiliano y Terencio.2 Éstos fueron una guía para 

Philippe Rabaté y Hélène Tropè (eds.), Autour de Don Quichotte de Miguel de Cervantes, 
Presses Sorbonne Nouvelle, Paris, 2015, pp. 103-111.

2  Véase Juan Carlos Pueo, Ridens et ridiculus: Vicenzo Maggi y la teoría humanista 
de la risa, Anexos de Tropelías, Zaragoza, 2001.



TURPITUDO ET DEFORMITAS  

las reflexiones sobre poética, y específicamente sobre la comedia, que 
se hicieron en la Península; por ejemplo, Cascales al discurrir sobre 
la risa en sus Tablas poéticas (1604) dice: “Ni yo os pienso decir más 
acerca de ella; y si deseáis más, leed a Vicencio Madio, leed a Anto-
nio Riccobono, leed a Castelvetro, leed a Trissino, leed a Minturno, 
y no olvidéis a nuestro Pinciano”.3 Además, en las categorías que 
propone de lo risible se percibe, muy someramente, la huella de De 
ridiculis de Maggi. Asimismo, el Pinciano en su Philosophía antigua 
poética (1596) al reflexionar sobre la risa respecto a la comedia sigue 
muy de cerca Il Cortegiano (1528)4 de Castiglione —cuyas lecturas 
de Aristóteles y Cicerón son evidentes— pues también muestra el 
nivel de importancia que tenía este recurso dentro del ámbito corte-
sano: hacer reír se consideraba una marca de inteligencia. Esto a su 
vez venía de Pontano, quien había recuperado la importancia de lo 
risible en el concepto de Vir doctus et facetus en su obra De Sermone 
(1509). Como se verá más adelante este aspecto de la risa en la corte 
es imprescindible en la Segunda parte del Quijote.

Ahora bien, todas estas referencias nos sirven para darnos una 
idea de cómo se leían y comentaban las obras clásicas que se usaron 
para reflexionar sobre qué era y qué causaba la risa. El hecho de 
que Cascales remita a estas lecturas italianas significa que de alguna 
manera eran accesibles al ámbito culto y, por tanto, que circulaban 
en la Península.5 Ahora bien, no hay que perder de vista que la me-
diación que hacía esta serie de comentos a la obra de Aristóteles no 

3  Francisco Cascales, Tablas poéticas, ed. de Benito Brancaforte, Espasa-Calpe, 
Madrid, 1975, p. 226.

4  Como se sabe la traducción de Boscán (1534) gozó de gran éxito en la Península 
(nueve ediciones), lo que es evidencia de la gran influencia que ejerció en el Siglo de Oro 
(Marcelino Menéndez y Pelayo, “Estudio sobre Castiglione”, en Baldassar Castiglione, El 
cortesano, trad. Juan Boscán, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Madrid, 
1942, p. L). 

5  Al respecto Edward Riley (Introducción al Quijote, trad. Enrique Torner Montoya, 
Crítica, Barcelona, pp. cxxx-cxxxi) señala: “[…] no cabe duda de que [Cervantes] había 
leído mucho, tanto autoridades italianas como españolas […] se ve una correspondencia 



  Raquel Barragán Aroche

impedía que se conociera de primera mano, ya que era la referencia 
obligada tanto para la ratio studiorum de los jesuitas como para los 
programas que se impartían en el Estudio de López de Hoyos o las 
escuelas sevillanas a las que se sabe que Cervantes había asistido. Sin 
embargo, con esto no estoy tratando de sugerir que él hubiera leído 
a Aristóteles o sus comentos a modo de receta o manual para hacer 
su obra —aunque hay evidencia de que tenía estas lecturas en la 
cabeza—, pues, además de que hacer reír dependía del ingenio, sería 
poco probable imaginar que aquel que había reprochado a Lope en 
su primer prólogo el abuso de erudición y había puesto en evidencia 
que las alusiones clásicas provenían probablemente del Raviso Textor u 
otras misceláneas,6 hubiera presumido —o al menos no abiertamen-
te— que su obra había surgido de los conceptos y técnicas retóricas 
que los autores clásicos o los comentaristas italianos preceptuaban 
para mover a risa; y digo no abiertamente, porque Cervantes no iba 
en contra del conocimiento humanístico que ponía como modelo a 
los autores grecolatinos, porque además lo seguía, pero reprobaba ese 
alarde de erudición que muchas veces provenía tan sólo de manuales, 
pues tal como lo sugería Castiglione en Il Corteggiano, había que huir 
de la afectación (demasiada diligencia en parecer mejor que todos), 
encubrir el arte y mostrar cierto descuido para que no se viera la fatiga 
en adquirir el conocimiento; esto daba como resultado maravilla o 
admiración: “la mejor y más verdadera arte es la que no parece ser 
arte”.7 Quizá el problema no era el hecho de que se consultaran esas 

que parece ser algo más que fortuita con algún pasaje de Torcuato Tasso, Giraldi Cinthio, 
Alessandro Piccolomi, Minturno y tal vez Castelvetro, entre los italianos”.

6  Véase la relación de la obra de Cervantes con la Silva de varia lección en Isaías 
Lerner, “Formas de conocimiento y ficción cervantina”, en Melchora Romanos (coord.), 
Alicia Parodi y Juan Diego Vila (eds.), Para leer a Cervantes. Estudios de literatura española 
Siglo de Oro, EUDEBA, Buenos Aires, 1999, t. 1, pp. 65-82.

7  Baldassar Castiglione, op. cit., p. 168 o p. 42. También esta idea de talante cice-
roniana aparece en el Diálogo de la lengua (1535) de Juan de Valdés (J. Martín Alegría, 
Madrid, 1860, pp. 160-161). 



TURPITUDO ET DEFORMITAS  

misceláneas o diccionarios mitológicos, porque sin duda Cervantes 
las conoció y es probable que las utilizara,8 sino que se alardeara de 
ese conocimiento. 

Así, no es ningún secreto que en el Quijote haya muchas refe-
rencias clásicas. Según Antonio Barnés Vázquez hay 1274 alusiones 
explícitas e implícitas, de las cuales 743 pertenecen a la Segunda 
parte.9 Cervantes la mayoría de las veces las encubrió al ponerlas en 
boca de los más desacreditados. Es una realidad que escondía sus 
tesoros (o verdades) en la humildad de los personajes, aquellos que 
eran de barro. El mismo don Quijote, siendo modelo de humanista, 
resulta una fuente poco fiable por su locura, pero discurre, entre 
otros temas, sobre la verosimilitud aristotélica y señala la importan-
cia de la retórica ciceroniana para alabar a Dulcinea;10 en otro pasaje 
se le llama directamente “Cicerón de la elocuencia”. Asimismo, otra 
alusión a una frase del rétor romano aparece en boca de un personaje 
bajo como Teresa Panza, pues refiere al “peor perseverar de los mal-
dicientes” (Quijote, II, 5), cuyo origen está en las Filípicas (XII, II, 
5),11 cuando habla de que no le gustaría ascender de posición social, 
porque todos murmurarían. Sin duda, se trata de una manera de 
proponer distintos planos de lectura, ya que sólo el verdadero erudi-
to podía reconocer estas perlas ocultas en trajes humildes. Como se 
sabe, el ser y el parecer eran parte de la poética de sus obras: desde 
la inventio Cervantes había asimilado los textos clásicos, pero en la 
dispositio creaba paradojas. De esta misma manera hilaba su Quijote 

8  Véase Pedro Conde Parrado y Javier Rodríguez, “Ravisio Téxtor entre Cervantes 
y Lope de Vega, una hipótesis de interpretación y una coda”, Tonos Digital. Revista 
Electrónica de Estudios Filológicos, 4 (2000), pp. 1-24. En línea: http://uvadoc.uva.es/
bitstream/10324/3621/1/Tonos_digital_2002.pdf (17/09/2015).

9  Antonio Barnés Vázquez, “Yo he leído en Virgilio”. La tradición clásica en el “Qui-
jote”, Academia del Hispanismo, Vigo, 2009.

10  Miguel de Cervantes, Don Quijote de la Mancha, ed. de Francisco Rico, Punto 
de lectura, Madrid, 2014, II, 22. 

11  Tomo la noticia de Antonio Barnés Vázquez, op. cit., p. 31.



  Raquel Barragán Aroche

introduciendo secretas alusiones a las autoridades clásicas, pero se 
desdecía de ellas, con un guiño, arguyendo que ni Aristóteles ni 
Cicerón sabían cosa alguna de caballerías (Quijote, I, Prólogo).12 
En esto se incluye lo preceptuado sobre la risa, porque al ser piedra 
de toque de su obra, sabía que había que irse con tiento, puesto 
que involucraba aspectos éticos que eran ineludibles. Fue necesario 
preceptuar su uso, pues en esta época hubo una inclinación, casi 
desmedida, en demostrar el ingenio por medio de la risa, ya enten-
dida como el arte de motejar. Sin duda, como se verá, hay marcas 
textuales explícitas e implícitas que develan su conocimiento sobre 
esto. Es evidente que dicho interés pudo generar las condiciones 
necesarias no sólo para que se produjera una obra como ésta, sino 
para que tuviera tal éxito que propiciara la aparición de segundas 
partes, una apócrifa y otra auténtica. Así vemos que la verdadera, 
la de Cervantes, se erige como un monumento a la risa, tal como 
Valdivielso refería en su aprobación: 

[…] he visto la Segunda parte de don Quijote de la Mancha […]. No 

contiene cosa contra nuestra santa fe católica […] de honesta recrea-

ción y apacible divertimiento que los antiguos juzgaron convenientes 

a sus repúblicas, pues aun en la severa de los lacedemonios levantaron 

estatua a la risa, y los de Tesalia la dedicaron fiestas, como lo dice Pau-

sanias, referido de Bosio […] alentando ánimos marchitos y espíritus 

melancólicos, de que se acordó Tulio en el primero De legibus, y el poeta 

diciendo: Interpone tuis interdum gaudia curis,13 lo cual hace el autor 

mezclando las veras a las burlas, lo dulce a lo provechoso y lo moral a 

lo faceto […] (Quijote, II, Aprobación).

12  Recuérdese también el capítulo 48 de la Primera parte, en el que se discuten 
aspectos de la Poética de Aristóteles, y se hace mención de algunos señalamientos de 
Cicerón.

13  Valdivielso atribuye a Cicerón esta frase en latín, cuando, en realidad, pertenecía 
a los Dísticos de Catón, pues seguramente estaba citando de memoria.



TURPITUDO ET DEFORMITAS  

Por un lado, en esta aprobación encontramos uno de los princi-
pales argumentos sobre dedicar una obra al deleite, pues se trataba de 
apelar a esa apta versatio contenida en el concepto de eutrapelía pro-
puesto por Aristóteles en su Ética nicomaquea (IV, 1228a); en ésta se 
aludía al descanso que la risa daba después de la incesante ocupación. 
Esta idea junto con el precepto horaciano de unir las cosas agradables 
con lo útil, componían las bases de los textos que discurrían sobre la 
risa en la comedia. La bajeza que Aristóteles atribuía en su Poética al 
género cómico, por ser imitación de hombres peores, quedaba justifi-
cada —desde el punto de vista de la retórica— siempre y cuando los 
hombres de tacto o ingeniosos (eutrapelos) fueran los que practicaran 
el arte de motejar o de la burla, ya que conocían el cómo y el cuándo. 
El mismo Cervantes en su prólogo de la Primera parte había usado 
este argumento, en boca de su amigo, al sugerir que su obra debía 
servir para que el melancólico se moviera a risa, el risueño la acrecen-
tara, el simple no se enfadara, el discreto se admirara de la invención, 
el grave no la despreciara y el prudente no dejara de alabarla (Quijote, 
I, Prólogo).14 La risa limpiaba los ánimos y deleitaba, pero había que 
hacerlo con ingenio para no lastimar a ninguno. Sin duda, era el lugar 
común para justificar este tipo de obras.

Por otro lado, no es ninguna novedad que éste fuera el objetivo 
de Cervantes desde la primera entrega, no obstante, se hace evidente 
que, en la Segunda parte, en cierta media, en virtud de la presencia del 
Quijote de Avellaneda (1614), hay una intención de demostrar que 
su obra era legítima mediante el despliegue de recursos que eran ver-
daderamente ingeniosos para mover a risa hasta el punto de llegar a 
‘erigir’, simbólicamente, ‘una estatua de ella’. Es sabido que Cervan-
tes no redactó la Primera parte en función de este apócrifo —sobre 
todo por cuestión de tiempo—, pero es claro que desde el prólogo, 

14  Esto lo repite en el capítulo cuarto de su Viaje del Parnaso (ed. de Vicente Gaos, 
Castalia, Madrid, 1973, p. 103): “Yo he dado en Don Quijote pasatiempo / al pecho 
melancólico y mohíno / en cualquiera sazón, en todo tiempo”.



  Raquel Barragán Aroche

y pasando por ciertos episodios que hacen alusión a su existencia, 
logró tal unidad de sentido entre sus capítulos que parecen orientados 
a mostrar lo genuino de sus personajes: las identidades de Sancho y 
don Quijote se definen de mejor manera frente a sus dobles apócrifos, 
sobre todo cuando se propician situaciones ridículas. En este aspecto, 
su obra va en crecendo, porque utiliza los mismos mecanismos de la 
Primera parte, pero se exacerban en función de la presencia de los 
lectores ficticios dentro de la obra: estos personajes “revientan de risa”, 
como más adelante veremos. 

Ahora bien, en todo esto hay, primeramente, una correspondencia 
con lo que en la época se definía como ‘ridículo’, basado en lo que 
Aristóteles definió en su Poética: “[…] lo risible es un defecto y una 
fealdad que no causa dolor ni ruina”.15 Los comentaristas —como 
Maggi, Minturno y Pinciano— daban una explicación de la Primera 
parte de esta definición en función de lo que Cicerón había dicho en 
la segunda parte del libro dos de De oratore: “Locus autem et regio 
quasi ridiculi —nam id proxime quaeritur— turpitudine et deformi-
tate quadam continetur”.16 Por tanto, lo ridículo era lo feo y deforme 
(turpitudo et deformitas). Con base en esto se construían los personajes 
tipo17 dentro de los códigos de la risa, los cuales se definían dentro 
de las categorías desde donde se originaban las fealdades; según 
Vincenzo Maggi —a quien sigue en cierta manera el Pinciano y Cas-
cales— la fealdad provenía del cuerpo (gestos, figura y olor) del alma 
(hechos y dichos del ignorante o del malvado) y de las cosas externas 

15  Aristóteles, Poética, ed. de Valentín García Yebra, Gredos, Madrid, 1974, V, 
1449a.

16  Cicerón, De oratore. Acerca del orador, versión de Amparo Gaos Schmidt, Uni-
versidad Nacional Autónoma de México, México, 1995, II LVIII 236. En cambio, el 
lugar y la región, por así decirlo, de lo ridículo —pues esto enseguida se busca— está 
contenido en la fealdad y deformidad. 

17  Minturno los define a partir de los personajes cómicos de Plauto y Terencio 
(Arte poética, ed. y trad. de María del Carmen Bobes Naves, Arco Libros, Madrid, 2009, 
t. 1, pp. 385 y ss.).



TURPITUDO ET DEFORMITAS  

(lo que ocurre de manera fortuita).18 Cervantes, en un nivel básico, 
se sirvió de un loco y de un simple —don Quijote y Sancho—, cuyas 
fealdades se originaban, respectivamente, de la locura como un hecho 
externo o fortuito y de la ignorancia que provenía del alma.

Así, vemos desfilar una serie de personajes que correspondían con 
cada una de estas categorías, incluso se percibe la fealdad del cuerpo 
a partir del olor, como el de ajos de la boca de Dulcinea que golpea 
en la cara a don Quijote cuando quiere ayudarla a subir a su borrica: 
“Porque te hago saber, Sancho, que cuando llegué a subir a Dulcinea 
sobre su hacanea, según tú dices, que a mí me pareció borrica, me 
dio un olor a ajos crudos, que me encalabrinó y atosigó el alma” 
(Quijote, II, 10). Desde el título del capítulo al que pertenece este 
pasaje se anticipa que todo será risible mediante la alusión directa al 
concepto ‘ridículo’: “Donde se cuenta la industria que Sancho tuvo 
para encantar a la señora Dulcinea, y de otros sucesos tan ridículos 
como verdaderos” (Quijote, II, 10. Las cursivas son mías). Cervantes 
también ya había usado este concepto en el título del capítulo 3 para 
aludir al “ridículo razonamiento”. Es evidente que el autor complu-
tense era consciente de que este término definía la causa de la risa. 
No obstante, por aquello de la falta de verosimilitud, equilibró el 
concepto al conjugarlo paradójicamente con los términos ‘verdadero’ 
y ‘razonamiento’.

En este sentido, también Cervantes da mayor complejidad a 
sus caracterizaciones ridículas, pues en el nivel paródico no son lo 
que parecen: don Quijote es definido a lo largo de este segundo 
libro como cuerdo-loco (Quijote, II, 17), “entreverado loco, lleno de 
lúcidos intervalos” (Quijote, II, 18) “el más gracioso y el más enten-
dido hombre del mundo” (Quijote, II, 40) y gracioso-loco (Quijote, 
II, 40); Sancho definido como gracioso y discreto a la vez (Quijote, II, 
30) y como el más gracioso escudero lleno de “simplicidades agudas” 

18  Vincenzo Maggi, De ridiculis, en Bernard Weinberg (ed.), Trattati di Poetica e 
Retorica del Cinquecento, Gius Laterza & Figli, Bari, 1970, p. 302.



  Raquel Barragán Aroche

(Quijote, II, 32); también el hecho de que haya llegado a ser gober-
nador y que con sus juicios admire —le llaman nuevo Salomón—, 
demuestra esa discreción contenida en un tonto. No es casual que 
Cervantes los represente con estas paradojas, pues, por un lado, está 
justificando que su novela tenga como protagonistas dos personajes ri-
dículos, pero en cierta medida “equilibrados”: con un giro eutrapélico, 
si se vale la expresión, van equilibradamente de las burlas a las veras; 
no obstante, por otro lado, esta falta de coherencia o lógica entre sus 
características provoca un mayor grado de ridiculización. La unión de 
conceptos incongruentes lo único que podía provocar era risa, según 
proponía Horacio en su Ars poetica: 

Humano capiti cervicem pictor equinam 

iungere si velit varias inducere plumas 

undique collatis membris, ut turpiter atrum 

desinat in piscem mulier formosa superne, 

spectatum admissi risum teneatis, amici? 

[…] “Pictoribus atque poetis 

quidlibet audendi semper fuit aequa potestas”.19

El autor latino no celebraba esta falta de decoro, pero señalaba 
hasta dónde podía osar el ingenio de los pintores y poetas. De al-
guna manera, Cervantes seguía esta forma de unión desigual, pues 
sabía que esta suerte de transgresión al aptum, propiciada por el 
sentido paródico del texto, causaba risa. En el caso de Sancho y de 
don Quijote se refería no a la fealdad que surgía del cuerpo —aun-
que también su físico era risible—, sino a la incongruencia que 

19  Horacio, Epístolas. Arte poética, ed. y trad. de Fernando Navarro Antolín, 
Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Madrid, 2002, 5-10. “Si a una cabeza 
humana quisiera un pintor unir un cuello de caballo, y aplicar plumas multicolores a 
un amasijo de miembros dispares de suerte que un hermoso talle de hembra rematara 
espantosamente en negro pez y os invitara a contemplarlo, ¿podríais, amigos míos, con-
tener la risa? […] ‘Pintores y poetas gozaron siempre de pareja libertad para osarlo todo’”.



TURPITUDO ET DEFORMITAS  

aparecía al relacionar la fealdad del alma y de las cosas fortuitas con 
virtudes como la cordura y discreción. Podemos ver cuán ingenioso 
era el autor complutense al potenciar la deformitas por medio de 
la incongruencia, pero todo tenía un objetivo, porque hacer énfa-
sis en la importancia de estos binomios paradójicos legitimaba la 
construcción ingeniosa de sus personajes frente a los de Avellaneda. 
Recordemos que la presencia de estos personajes apócrifos en la no-
vela empieza a vislumbrarse desde el capítulo 16, pues el Caballero 
del Bosque ya había supuestamente peleado con un Quijote que no 
era el genuino. No sabemos si a estas alturas Cervantes ya estaba 
aludiendo al de Avellaneda, pero de cualquier modo esta invención 
resulta afortunada para introducir la descripción y alusiones de estos 
personajes en los capítulos finales: el falso Quijote era llanamente 
un grandísimo loco que necesitó ser recluido en la Casa del Nuncio 
(manicomio) y Sancho era un mentecato, comelón y borracho que 
no poseía gracia alguna (Quijote, II, 59, 61, y 73). Se hace hincapié, 
varias veces, en cuán gracioso era el verdadero Sancho frente a las 
frialdades y rusticidad de su doble, y cuánta fidelidad guardaba don 
Quijote a Dulcinea en contraste con el apócrifo: virtudes en un loco 
y agudezas en un tonto. Los lectores-testigos son los que definen y 
contrastan sus identidades: “bien sea venido, digo, el valeroso don 
Quijote de la Mancha: no el falso, no el ficticio, no el apócrifo que 
en falsas historias estos días nos han mostrado […]” (Quijote, II, 61). 
Esto termina de ser refrendado con la presencia de don Álvaro de 
Tafe, personaje del Quijote de Avellaneda, quien da testimonio de esa 
falsedad (Quijote, II, 72).

En suma, las paradojas de los personajes legítimos no sólo pro-
vocaban risa, sino también admiración —en el sentido de sorpresa o 
maravilla—, característica que era esencial en el Renacimiento para 
mover a risa.20 Hay que recordar que el primero en proponer esto 

20  Este vínculo se haya en varias reflexiones del siglo . Por ejemplo, Alonso de 
Salas Barbadillo en su obra La estafeta del dios Momo (1627) dio cuenta de esto al señalar 



  Raquel Barragán Aroche

fue Vincenzo Maggi como reproche a la omisión de Cicerón sobre 
este tema.21 En este concepto no sólo se vinculaba la admiratio con 
lo ridículo, sino con la novedad, porque sin ésta, aunque hubiera 
fealdad, no podría haber risa. El preceptista italiano refería cómo 
Horacio en un pasaje de su Ars poetica había mencionado a un poeta 
llamado Quérilo que le causaba risa y admiración a la vez.22 Para 
Cervantes —como para los hombres del Barroco— éste era un con-
cepto fundamental, así que presenta este vínculo a lo largo de esta 
parte,23 pero construye grados de admiración con distintas novedades 
que no podían funcionar sin aludir a aquellos que pretendía admirar. 
Hay marcas textuales que el autor usa para enfatizar este efecto en los 
lectores, mediante la voz del autor ficticio que reconviene al lector 
de la siguiente manera:

que en los donaires de autores como Marcial y Góngora se suscitaba risa y admiración 
por la forma y la expresión del concepto: “[…] Tal nos sucedía con nuestro gran Luys de 
Góngora, pues todos traíamos en la memoria sus agudezas inimitables, porque passava en 
muchas dellas el conceto a más de lo que dezía el exterior sonido, juntando a un mismo 
tiempo en nuestros semblantes la risa y la admiración” (Alonso de Salas Barbadillo, La 
estafeta del dios Momo, Viuda de Luis Sánchez, Madrid, 1627, ff. 6v-7r). También José 
Navarro, en un vejamen de la Academia del Conde de Andrade (1654) menciona que la 
risa es hija de la admiración: “Escriviéronle, a un romance que hizo a Olofernes, un co-
mento descabeçado; que esta semejança quiso guardar su autor, a quien por tan conocido 
por sus obras, palabras y pensamientos no nombro; y porque huvo algunos que la risa que 
notaron en los circundantes, la atribuyeron a la burla, sin acordarse que la propiedad de 
risible, que acompaña al hombre, es hija de la admiración” (José María Castro y Calvo, 
Justas poéticas aragonesas del siglo XVII, Universidad de Zaragoza, Zaragoza, 1937, p. 53).

21  Vincenzo Maggi, op. cit., p. 306. “Parcant mihi Ciceronis manes: praetermisit 
enim, ni me mea fallit opinio, admirationem in hoc genere, quae ridiculo cuilibet neces-
saria est” (Los espíritus de Ciceron me perdonen, porque omitió, si mi opinión no me 
falla, la admiración en este género, la cual es necesaria para cualesquiera cosas ridículas). 

22  Horacio, op. cit., 356-358.
23  En la Primera parte el canónigo dice al cura: “Hanse de casar las fábulas menti-

rosas con el entendimiento de los que las leyeren, escribiéndose de suerte que, facilitando 
los imposibles, allanando las grandezas, suspendiendo los ánimos admiren, suspendan, 
alborocen y entretengan, de modo que anden a un mismo paso la admiración y la alegría 
juntas” (Quijote, I, 47). Las cursivas son mías. 



TURPITUDO ET DEFORMITAS  

Deja, lector amable, ir en paz y enhorabuena al buen Sancho, y espera 

dos fanegas de risa que te ha de causar el saber cómo se portó en su car-

go, y en tanto atiende a saber lo que le pasó a su amo aquella noche, que 

si con ello no rieres, por lo menos desplegarás los labios con risa jimia, 

porque los sucesos de don Quijote o se han de celebrar con admiración 

o con risa (Quijote, II, 32. Las cursivas son mías). 

Este pasaje resulta muy revelador, pues todo el funcionamiento de 
la risa en la Segunda parte se construye con base en las expectativas 
de los lectores. Pero no sólo somos nosotros, sino nuestra representa-
ción en los lectores ficticios que Cervantes integra en la trama, porque 
precisamente son ellos los que pueden legitimar su obra y los que bus-
can esa dosis de risa y de admiración que ya habían encontrado en 
la Primera parte. Los recursos para la burla en todas sus modalidades 
—paradojas, ironías, apotegmas, sátiras, pullas, refranes— son simila-
res a los del primer Quijote, pero se potencian en función de la presen-
cia de los letrados, duques y caballeros que leyeron la Primera parte, la 
segunda apócrifa y que ahora están generando una segunda verdadera. 
Cervantes pone en evidencia la admiración y risa que don Quijote y 
Sancho provocan en estos lectores-personajes: “No pudo la duquesa 
tener la risa oyendo la simplicidad de su dueña, ni dejó de admirarse 
en oír las razones y refranes de Sancho” (Quijote, II, 33). “[…] no 
poco se río y admiró el bachiller [Sansón Carrasco], considerando la 
agudeza y simplicidad de Sancho, como del extremo de la locura de 
don Quijote” (Quijote, II, 70); “[…] dijo Sancho tantos donaires y 
tantas malicias, que dejaron de nuevo admirados a los duques, así con 
su simplicidad como con su agudeza” (Quijote, II, 70). Aunque pare-
cen dos conceptos separados, Cervantes deja claro que en estos casos 
se suscita la admiración por las gracias de sus personajes paradójicos.24

24  Para una visión más amplia del concepto, Eduardo Urbina, “El concepto de 
admiratio y lo grotesco en el Quijote”, Cervantes: Bulletin of Cervantes Society of America, 
9 (1989), pp. 17-30.



  Raquel Barragán Aroche

Por lo demás, la categoría de mover a risa por medio de palabras 
y acciones, propuestas en las preceptivas, tanto italianas como espa-
ñolas, que a su vez abrevaban en Cicerón y Quintiliano,25 adquieren 
otro nivel significativo a partir de estos lectores-personajes que se 
admiran. En cuanto a la categoría de palabras, ahora sabemos que 
hay lectores cultos que pueden reír y admirarse de la distorsión de los 
refranes26 y de las deformaciones léxicas que dan en equívocos (“Ju-
lios y Augustos” por julios y agostos [Quijote, II, 7], o “friscal” por 
fiscal [Quijote, II, 19]), de los malos latines de los que alardean saberlo 
todo (“Deum de Deo” traducido como “Dé donde diere” [Quijote, 
II, 71]), de los apodos ridículos que hacían referencia a apellidos de 
nobles (“Lobuna” o “Zorruna” por Osuna [Quijote, II, 38]), de las 
referencias cultas a la poesía de Garcilaso (Quiteria era “más dura 
que un mármol y más sesga que una estatua” [Quijote, II, 21]) y a 
la Arcadia contrahecha o las Metamorfosis burlescas, de las alusiones 
clásicas y bíblicas mencionadas en situaciones risibles por la boca de 
los más desacreditados, entre otras. Sobre estas últimas hay muchas 
referencias a citas bíblicas directas, no obstante hay algunas que po-
dían haberse salido de lo políticamente correcto; por ejemplo, cuando 
aparece doña Rodríguez-Magdalena llorando y besando los pies de 
don Quijote-Cristo: “llegándose a don Quijote se le echó a los pies 
tendida de largo a largo, la boca cosida a los pies de don Quijote, y 
daba unos gemidos tan tristes, tan profundos y tan dolorosos, que 
puso en confusión a todos los que la oían y miraban” (Quijote, II, 52). 

25  Cicerón, De Oratore, op. cit., II, LIX, 239. Quintiliano, Institutio Oratoria, 
Obra completa, trad. y comentarios Alonso Ortega Carmona, Universidad Pontificia de 
Salamanca, Salamanca, 1999, VI 3 22.

26  Los refranes se aluden en la Institutio Oratoria (VI 3 96-97) de Quintiliano, pues 
era una de las agudezas con las que Cicerón hacía reír. El Pinciano también referirá el uso 
de los refranes como metáforas que causan risa: “son también especies de metáphoras los 
refranes, en los quales puede aver mucho de ridículo” (Philosophía antigua poética, ed. 
de Alfredo Carballo Picazo, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Madrid, 
1953, t. 2, p. 55).



TURPITUDO ET DEFORMITAS  

Pero no sólo este tipo de comparaciones desproporcionadas son las 
que crean lo risible, sino también la mezcla entre referencias paganas y 
sacras; baste de ejemplo el loco del cuento del cura que se creía Júpiter 
Tonante y que a la manera del profeta Elías haría que hubiera sequía 
por tres años para castigar la ignorancia del pueblo (Quijote, II, 52). 

El lector culto puede discernir estas alusiones porque la burla va 
dirigida a este espacio o se construye desde ahí. En cuanto a la cate-
goría de las ‘acciones’, Cervantes coincide de cierta manera con las 
divisiones propuestas en un primer momento por Maggi27 y pos-
teriormente por el Pinciano y Cascales, porque no sólo se trata de 
fealdades ‘verdaderas’, como lo grotesco de un cuerpo, el mal olor, la 
locura y la simplicidad; o de las ‘accidentales’, como ver a la fea-her-
mosa Dulcinea caer de su borrica o a Sancho trepar torpemente un 
árbol para huir de unas grotescas narices o colgado de una rama por 
miedo a un jabalí; sino también de las que son ‘fingidas’, pues, según 
se ponderaba en estos tratados, tenía más valor fingir la fealdad en 
virtud del ingenio que esto conllevaba. Así, en esta parte no sólo nos 
reímos de las acciones que Sancho o don Quijote creen ver por en-
cantamiento, sino de lo que ahora los lectores ficticios crean por burla 
fingiendo. La misma duquesa pide a Sancho que le cuente los encan-
tamientos o burlas (Quijote, II, 33), pues desde su perspectiva se trata 
de dos conceptos semánticamente iguales.

La aparición del carro de la muerte presagia estas series de fealda-
des fingidas en acciones que se llevarán a cabo en el espacio cortesano 
por medio de representaciones, casi teatrales, que incluyen industria: 
disfraces y espectacularidad. Los personajes que participan adquieren 
esa turpitudo asombrosa que caracteriza a los protagonistas; como 
ejemplo tenemos a la dueña dolorida y las otras dueñas con barbas: 
“Y luego la Dolorida y las dueñas alzaron los antifaces con que cu-
biertas venían, y descubrieron los rostros todos poblados de barbas, 
cuáles rubias, cuáles negras, cuáles blancas y cuáles albarrazadas […]” 

27  Vincenzo Maggi, op. cit., p. 303. 



  Raquel Barragán Aroche

(Quijote, II, 39). Es evidente que la risa en estos espacios está más 
que justificada, pues, como se mencionó anteriormente, salieron 
obras de facecias,28 encabezadas por la traducción de Boscán de Il 
Cortegiano de Castiglione, en donde los nobles jugaban en la corte y 
se ejercitaban en el arte de motejar para evidenciar una marca social 
de inteligencia e ingenio. Cervantes sigue muy de cerca el manual de 
Castiglione para la configuración de este espacio.29 Desde este pun-
to de vista, los disfraces ya no funcionan para hacer volver a don 
Quijote a su hogar —como en la Primera parte—, sino para generar 
asombrosas fealdades y aventuras burlescas que darían argumento a la 
Segunda parte del Quijote: “Entre los dos [duques] dieron traza y or-
den de hacer una burla a don Quijote que fuese famosa y viniese bien 
con el estilo caballeresco, en el cual le hicieron muchas tan propias y 
discretas, que son las mejores aventuras que en esta grande historia se 
contienen” (Quijote, II, 33). Con esto es evidente que las aventuras 
(ahora burlas) representadas se propician ya no con un objetivo épi-
co, sino para tener de qué reír, razón por la que aparecen referencias 
que van en aumento sobre cómo reían los duques: renovaron la risa, 
retozaron de risa, reventaban de risa y dio que reír no sólo aquel tiempo, 
sino el de toda su vida. Cervantes quiere dejar claro a sus detractores 
cuál era la gran virtud por la que su obra había ganado tanta fama: 
su ingenio para mover a risa.

Así, los lectores que consumen este tipo de entretenimiento son 
los que, en una puesta en abismo, marcan la pauta al hacerse parte 

28  Aparecen obras como el Cortesano (1560) de Luis Milán, Sobremesa y alivio 
de caminantes (1569) de Juan de Timoneda, la Floresta española (1574) de Melchor de 
Santa Cruz, el Galateo español (1593) de Luis Gracián Dantisco, Diálogos de apacible 
entretenimiento (1603) de Gaspar Lucas Hidalgo, El culto sevillano (1631) de Juan de 
Robles, entre otros, que contenían facecias y cuentos populares puestos en boca de los 
nobles. Se demostraba que decir gracias era todo un arte.

29  Joseph G. Fucilla (“El papel del Cortegiano en la Segunda parte de Don Quijote”, 
en Relaciones hispanoitalianas, Instituto Miguel de Cervantes, Madrid, 1953, pp. 17-26), 
tomando como antecedente los trabajos de Américo Castro y Ernesto Krebs, presenta 
más pistas sobre la estrecha relación entre el Il Cortegiano y la Segunda parte del Quijote. 



TURPITUDO ET DEFORMITAS  

de la ficción quijotesca tejida como un arte de las burlas. Ahora bien, 
si se ve desde el punto de vista más básico, los personajes planean 
embustes o trazas contra los protagonistas con el fin de ridiculizarlos, 
lo cual proviene de la tradición de la picaresca, en cuya tipología de 
buenas y malas burlas ahondó Monique Joly.30 Sin embargo, el mejor 
deslinde que Cervantes idea para sus personajes cortesanos, no sólo es 
el de que estas burlas pertenecían a este ámbito, sino cómo se lleva-
ban a cabo. Con base en esto, el argumento más contundente está en 
una de las reglas básicas para la burla propuesta en la segunda parte 
de la definición aristotélica, y que aparece como regla de oro en Il 
Cortegiano: lo risible debía ser sin dolor. Esto se comprueba en la cita 
anterior donde se aclara que a don Quijote se le harían burlas muy 
“discretas”, y más adelante se dice que sería “una burla que fuese más 
risueña que dañosa” (Quijote, II, 46);31 esto es claro también en el 
pasaje donde se especifica cuáles son las burlas que buscaba hacerle 
Antonio Moreno: “[…] andaba buscando modos, como, sin su pre-
juicio, sacase a plaza sus locuras, porque no son burlas las que duelen, 
ni hay pasatiempos que valgan, si son con daño a tercero” (Quijote, 
II, 62).32 No obstante, vemos que las burlas planeadas por los duques 
o por Sansón Carrasco no siempre terminan bien, pues, por un lado, 

30  Monique Joly, “Casuística y novela de las malas burlas a las burlas buenas”, 
Criticón, 16 (1981), pp. 7-45.

31  Monique Joly (ibid., p. 39) señala que en este capítulo Cervantes no introduce 
ninguna advertencia moral sobre que la burla será sin prejuicio, lo que, según ella, 
justifica que haya dos burlas pesadas. No obstante, creo que con el adjetivo “discretas” 
se califica que éstas serán acciones hechas con “prudencia y oportunidad” (Diccionario 
de Autoridades). Además, respecto a la burla de los gatos (Quijote, II, 46) se avisa que 
ésta será más risueña que dañosa; consecuentemente en las acciones de los duques y sus 
criados sí hay una ponderación moral de la burla sin prejuicio.

32  En las Novelas ejemplares Cervantes hace alusión de esta regla mediante la me-
táfora de la mesa de trucos, “donde cada uno pueda llegar a entretenerse, sin daño de 
barras”; esto es, donde la diversidad de personajes y voces pudiera albergar la burla como 
entretenimiento, pero sin dañar a terceros (Novelas ejemplares, ed. de Jorge García López, 
est. preliminar de Javier Blasco, Crítica, Madrid, 2001, p. 18).



  Raquel Barragán Aroche

don Quijote sale arañado por unos gatos y pellizcado, y, por otro, 
acaba lastimado física y mentalmente por la caída desde los lomos de 
Rocinante, hecho que precipita su muerte. En el primer caso, que es 
el que nos interesa, el narrador en turno hace las acotaciones de que 
las burlas habían resultado pesadas y de que a los duques les había 
causado pesar. Estas marcas no son fortuitas. Pese a que dentro de los 
códigos de la burla no se consideraba una crueldad reírse de un loco 
y un simple, Cervantes sabe que a esas alturas sus lectores sienten 
empatía por don Quijote y Sancho, ya que no son sólo eso, así que, 
aunque deja correr la burla en su narración, pone una distancia ética 
mediante la exhibición de la pesadumbre que sienten los duques y 
sus sirvientes. Ahora bien, hay que poner el caso de Sancho aparte, 
ya que la burla conlleva un castigo físico (darse trescientos azotes en 
sus valientes posaderas), pero este daño se justifica en el pago que 
supone haber burlado o engañado a su señor con el encantamiento 
de Dulcinea. No obstante, como señala Joly, en todo esto se aprecia 
“la desorbitada tensión creada por la yuxtaposición de argumentos 
que mutuamente se excluyen”, pues la disconformidad con los meca-
nismos tradicionales de la burla (incluido el daño), resulta paradójica 
con las ponderaciones morales.33 Esta paradoja en el ámbito cortesano 
se justifica por el ingenio, pero cuando la burla se sale de control 
y se vuelve pesada, la responsabilidad recae en el hecho “accidental”. 
Ahora bien, como bien señala Fucilla, nada es fortuito en la pluma 
de Cervantes, pues el descontrol de las burlas de los duques también 
es una mofa “a la aristocracia de su época por la excesiva lenidad que 
para tal pasatiempo mostraba. […] La sarta de burlas, en su totalidad, 
toma los caracteres de una sátira de doble filo dirigida simultáneamen-
te a los dos tipos de caballerías, la andante y la cortesana”, lo que se 
correspondía con el juicio del falso Cide Hamete: “Y dice más Cide 
Hamete: que tiene para sí ser tan locos los burladores como los bur-
lados, y que no estaban los duques dos dedos de parecer tontos, pues 

33  Monique Joly, art. cit., p. 11.



TURPITUDO ET DEFORMITAS  

tanto ahínco ponían en las burlarse de dos tontos” (Quijote, II, 70).34 
Cervantes transgrede sutilmente las reglas de la risa para dirigirla a 
distintas capas de la sociedad de su tiempo.

Con base en esto, se puede decir que Cervantes construye un 
arte de la burla basado en los principios básicos —categorías y divi-
siones— de la teoría de lo ridículo, pero la enriquece con la comple-
jidad de todos estos personajes, ahora además partícipes —y a su vez 
objetos— de burlas hechas aventuras. Habría que agradecer, en cierto 
sentido, la aparición del Quijote de Avellaneda, pues su presencia 
propició que, en esta Segunda parte, Cervantes tuviera la certeza 
de que quienes podían legitimar su obra eran sus lectores, aquellos 
que habían celebrado su Primera parte más que con aplausos, con 
risa y admiración. No sólo pretendió satisfacer estas expectativas, 
sino mostrar que su ingenio para las burlas todavía podía sorprender 
más y más. Quizá se podría afirmar que su obra se convirtió en un 
paradigma de posibilidades de hablar y actuar graciosamente, que 
enriqueció el catálogo de las formas para mover a risa, considerada 
una materia un tanto esparcida, difusa e inabarcable para cualquier 
tratado de teoría, pues tal como lo afirmaba el Pinciano, había más 
motivos para reír que para llorar.35

34  Fucilla (op. cit., p. 20), a su vez, relaciona este juicio de valor con una acotación 
del Il Cortegiano que indica que éste no debe excederse en las burlas, pues puede resultar 
fastidioso.

35  Alonso López Pinciano, op. cit., p. 31.







NIVELES DE EXPERIENCIA EN EL QUIJOTE

Grissel Gómez Estrada
Universidad Autónoma de la Ciudad de México

La cuestión sobre la realidad en el Quijote ha sido fuente de una gran 
variedad de estudios. En un principio, las interpretaciones se reducían 
al binomio realidad-fantasía en los análisis de autores como Osterc, 
Auerbach, Basave y Barriga Casalini. Pero cuando se reconoció un 
perspectivismo en la obra mayor de Cervantes, los especialistas empe
zaron a hablar de niveles de realidad según el ámbito. Desde 1958, 
Richard Predmore —a partir de las reflexiones de Américo Castro— 
creyó que el problema en el Quijote no es la realidad, sino los perso-
najes que se equivocan al interpretarla, a causa de las apariencias o de 
sus esperanzas y deseos. Sin embargo, la cuestión de la interpretación 
de la realidad es un tema filosófico complejo, pues justamente la rea-
lidad para los seres humanos es inseparable de sus interpretaciones, 
las cuales a su vez dependen de la perspectiva desde la que se llevan 
a cabo. Y si bien en ocasiones los sentidos engañan, como ocurre en 
el capítulo de los batanes, en otras no es tan fácil llegar a una con-
clusión, como en el episodio de Ana Félix. Los estudiosos del Quijote 
mencionan frases como “la engañosa realidad”, “el engaño a los ojos”, 
“la apariencia y la realidad”. Se trata de uno de los temas centrales del 
Renacimiento. En el Barroco, el juego de apariencia y realidad —se-
gún Manuel Durán— se reducía a la fórmula engaño-desengaño, que 
tenía un fin moralizante producto de la Contrarreforma.1 

1  Manuel Durán, La ambigüedad de “El Quijote”, Universidad Veracruzana, Xalapa, 
1960, p. 203.



  Grissel GómeZ Estrada

Por otro lado, ya varios investigadores han señalado la presencia 
de la metaficción en el Quijote, desde sus dos acepciones: como fic-
ción dentro de la ficción, y como texto que reflexiona sobre sí mismo. 
Se define como:

Metaficción es un término que se ha dado a la escritura ficcional que, de 

manera autoconsciente y sistemáticamente, llama la atención sobre su 

propio estatuto de artefacto, con el fin de cuestionar la relación entre 

la ficción y la realidad. Esta definición introduce otro de los términos 

que aluden al mismo fenómeno aunque probablemente de manera más 

confusa: se trata de la autoconsciencia.2

En nuestra obra tenemos muchos casos diversos, que de varias 
formas son ejemplos de metaficción: las historias enmarcadas, las 
continuas opiniones de los personajes sobre la obra de Cide Hamete 
y, sobre todo en la Segunda parte, las continuas puestas en escena de 
los perseguidores de don Quijote, que no sólo servirán para pasar 
un buen rato, sino también para dar un hálito de realidad al mundo 
ficticio que el caballero ha construido, mismas en las que me con-
centraré en este texto.

Obviamente, la primera ficción es la historia misma de don Qui-
jote, en relación a nosotros los lectores. Pero, en la Segunda parte, el 
caballero se reconoce, si bien no como personaje ficticio, sí como per-
sonaje del cual un sabio árabe ha escrito sus hazañas, y de ese mundo 
surgen otras figuras con quien se va a topar, como don Álvaro Tarfe, 
quien además es personaje de la continuación apócrifa de Avellaneda. 
Además, la obra tratará de sí misma: “gracias a las fuentes indefinidas 
que afectan a la recepción de la historia, mencionadas en los cuatro 

2  Patricia Waugh, apud. Andrea Torres Perdigón, “La noción de metaficción en la 
novela contemporánea”, Ateliers du Séminaire Amérique Latine de l’Université Paris-Sor-
bonne, 5 (2009-2010), p. 3. En línea: http://www.crimic.paris-sorbonne.fr/IMG/pdf/
Torresf.pdf (5/07/2015) 



NIVELES DE EXPERIENCIA EN EL QUIJOTE  

primeros capítulos del Quijote de 1615, Cervantes se permite justi-
ficar criterios de la construcción de la Primera parte”.3 En este nivel, 
surgen varias ficciones, como las ya mencionadas puestas en escena, 
y los sueños, mismos que también serán analizados en este estudio 
como otra experiencia vivida por los personajes.

Conviene revisar con brevedad las propuestas en las cuales se reco-
noce la existencia de los niveles de realidad mencionados al principio. 
Aunque no profundiza en el tema, Luis Rosales reconoce en el Quijote 
“un mundo de tres dimensiones: el plano de la realidad natural, el 
plano de la realidad histórica y el plano de la realidad literaria”.4 De 
esta forma, Rosales introduce en su clasificación al mundo real, cuando 
habla de historia, como otro nivel que debe ser considerado.

Ignacio Ferreras propone la existencia de cuatro mundos dentro 
del Quijote: el mundo voluntario o intramundo (el de cada personaje); 
el mundo transformado, gracias a la acción del intramundo; el mundo 
real o extramundo (el común a todos); y el mundo fingido (el de los 
perseguidores de don Quijote).5 De hecho, los mundos en los cuales 
la ficción es presentada como realidad —es decir, el mundo transfor-
mado y el mundo fingido— son muy parecidos. Lo interesante es 
que Ferreras reconoce dos extremos: un mundo propio, individual y 
un mundo social, común a todos, que se acercaría a la noción de esa 
realidad que los humanos interpretan.

A su vez, Mercedes Juliá opina que Cervantes muestra la ‘com-
plejidad’ de la realidad. Entiendo por ‘complejo’ la presencia de 
múltiples elementos que mantienen relaciones entre sí, y por ello 
forman redes de relaciones que pueden ser infinitas. Justamente, estas 
relaciones no son siempre claras, aun cuando se conozca la causa y la 
consecuencia. En el Quijote, esta complejidad se logra:

3  Santiago López Navia, “Las claves de la metaficción en el Quijote: una revisión”, 
Oppidum, 2 (2006), p. 175.

4  Luis Rosales, “La comedia de la personalidad”, Cervantes y la libertad, Cultura 
Hispánica, Madrid, 1985, t. 2, p. 659.

5  Ferreras, Ignacio, La estructura paródica del “Quijote”, Taurus, Madrid, 1982, p. 31. 



  Grissel GómeZ Estrada

yuxtaponiendo espacios distintos, o añadiendo capas de ficción: una 

ficción dentro de otra y de otra. No es mera casualidad el que tantas 

páginas de la Segunda parte del Quijote se dediquen a escenas en el 

castillo de los duques. Los juegos con los que se entretienen y nos entre-

tienen desempeñan la doble función de estimular nuestra imaginación 

y expresar una visión peculiar del mundo.6

En ese sentido, existen:

Dos tipos de ficción: la creada en la imaginación propia y la creada en 

la ajena, que, aun perteneciendo a espacios distintos, producen efectos 

muy parecidos. Otra vez parece sugerirse que no existe mucha diferencia 

entre la vida imaginada y la vivida, y que ambas son distintos aspectos 

de una misma realidad.7

Lo anterior resulta muy importante para el desarrollo de la obra, 
pues la complejidad trae como consecuencia que los límites entre estas 
capas, en especial de la realidad y la ficción, continuamente se con-
fundan. Más adelante veremos ejemplos de cómo una ficción termina 
convirtiéndose en realidad. Por otro lado, coincido con Juliá en hablar 
“de una misma realidad”, la cual, pienso, puede ser interpretada de 
manera distinta por los personajes.

Aunque cualquier tipo de esquematización contiene limitantes, 
sobre todo si aceptamos que la realidad del Quijote es compleja —es 
decir, no sólo posee varias “categorías”, sino también una red de rela-
ciones entre ellas, las cuales, en ocasiones, las harán indistinguibles, 
pues los límites entre las distintas realidades o mundos no siempre son 

6  Mercedes Juliá, “Ficción y realidad en Don Quijote (los episodios de la cueva 
de Montesinos y el caballo Clavileño)”, en Actas del III Coloquio Internacional de la 
Asociación de Cervantistas, Alcalá de Henares, 12-16 de noviembre de 1990, Ministerio de 
Asuntos Exteriores-Anthropos, Barcelona-Madrid, 1993, p. 279.

7  Idem.



NIVELES DE EXPERIENCIA EN EL QUIJOTE  

claros—, el análisis nos permite distinguir esas “capas” para entender 
mejor dichas relaciones.

Según mi juicio, estas “capas” no constituyen necesariamente 
niveles de la realidad o de mundos, sino niveles de experiencia, si 
se acepta que la realidad es una y única, pero se percibe de forma 
distinta según la perspectiva donde se encuentran los personajes. Ya 
lo dijo don Quijote en la Primera parte: “Eso que a ti te parece bacía 
de barbero, me parece a mí yelmo de Mambrino, y a otro le parecerá 
otra cosa”.8

Los niveles de experiencia se llevan a cabo en la realidad, de la fic-
ción cervantina, claro está; la ficción, creada por los personajes, lo que 
nos llevaría a calificarla como una suerte de metaficción; y el sueño. 
Los dos últimos se destacan en la Segunda parte, publicada en 1615.

Ahora bien, a estas alturas es necesario explicar qué es la realidad. 
“La realidad es aquello tal de manera o cierta verdad, en oposición 
de los que pertenece al terreno de la fantasía, la imaginación o la ilu-
sión”;9 puede juzgarse de dos modos, según Ferrater Mora, positivo 
y negativo:

En el primer caso, se afirma que el ser real […] sólo puede entenderse 

como un ser contrapuesto al ser aparente, o al ser potencial, o al ser 

posible. […] En el segundo caso se afirma que ‘es real’ equivale a ‘es’, 

‘es actual’ o a ‘existe’ (y realidad equivale a ‘ser’, a ‘actualidad’, a ‘exis-

tencia).10 

Lo anterior ha propiciado las creencias de que sólo la esencia 
es real y, en el caso contrario, de que sólo la existencia es real. El 

8  Miguel de Cervantes, El ingenioso hidalgo don Quijote de la Mancha, ed. de Martín 
de Riquer, RBA, Barcelona, 1994, I, 25.

9  Incola Abbagnano, Diccionario de filosofía, Fondo de Cultura Económica, Mé-
xico, 1998, p. 831.

10  José Ferrater Mora, Diccionario de filosofía, Sudamericana, Buenos Aires, 1958, 
p. 535.



  Grissel GómeZ Estrada

problema puede observarse, de algún modo, en el Quijote, pues con-
tinuamente se le presentan al caballero y Sancho situaciones ficticias 
que para ellos son realidad. Algunos episodios muestran cierto paren-
tesco entre las opiniones de Descartes y la idea barroca del “engaño de 
las apariencias”. Pero el verdadero problema al que nos enfrentamos 
no radica tanto en una discusión entre realismo e idealismo, sino en 
que esa ficción teatral, creada por los verdaderos perseguidores de 
don Quijote, tiende en ocasiones a volverse realidad, y los sueños, que 
tampoco son reales, pero sí constituyen experiencias vividas, revelan 
cuestiones auténticas.

La realidad es una suerte de constructo social en el que los perso-
najes entran en contacto, y por ficción, un “discurso representativo 
que ‘evoca un universo de experiencia’ […], sin guardar con el ob-
jeto del referente una relación de verdad lógica”,11 es decir, “tratan 
de sucesos y personajes imaginarios”,12 en nuestro caso, la creación 
—o elección— de mundos, construidos por los mismos personajes, 
como puesta en escena teatral, pero con la intención de hacerla pa-
sar como si fuera natural, no actuada o fingida. El problema surge, 
insisto, cuando de la ficción se derivan situaciones reales, también 
derivadas, a veces, del acuerdo, como en el caso del baci-yelmo. A 
continuación, veremos algunos episodios donde la realidad se fun-
de con la ficción. 

Don Quijote se queja constantemente de ser perseguido por 
un grupo de encantadores, que le tienen “ojeriza”. Curiosamente 
es verdad que el personaje es perseguido, pero quienes lo acosan no 
son encantadores, sino amigos que quieren ayudarlo o divertirse con 
él. Sean o no encantadores, el resultado es el mismo: es decir, don 
Quijote interpreta la realidad desde su apariencia, pues ignora que 
está siendo engañado.

11  Helena Beristáin, Diccionario de retórica y poética, Porrúa, México, 1992, p. 208.
12  Diccionario de la lengua española, Real Academia Española-Espasa-Calpe, Ma-

drid, 1984, s.v. “realidad”.



NIVELES DE EXPERIENCIA EN EL QUIJOTE  

En la Segunda parte, este engaño crece al grado de tomar una gran 
importancia como hilo conductor de la trama. El perseguidor mayor 
es el bachiller Sansón Carrasco, quien se pone como nombre ficticio 
el Caballero del Bosque o de los Espejos. La fusión realidad-ficción 
aparece por una técnica narrativa de engaño al lector, pues todo 
parece apuntar que se trata de otro caballero, quizá otro loco, hasta 
que don Quijote lo derrota y los lectores descubrimos, junto con el 
protagonista, la verdadera personalidad de su amigo. Lo que para los 
lectores explica la aparición de otro caballero resulta increíble para 
don Quijote, quien no es capaz de “dar crédito a la verdad que con 
los ojos estaba mirando” (Quijote, II, 14).

Pero Sansón Carrasco se toma tan en serio la derrota, la cual ha 
sido verdadera, que se ofende, como si el Caballero del Bosque existie-
ra, y busca venganza: “Y no me llevará ahora a buscarle [a don Quijote] 
el deseo de que cobre su juicio, sino el de la venganza; que el dolor 
grande de mis costillas no me deja hacer más piadosos discursos” (Qui-
jote, II, 15). Así, el personaje ficticio se encarna en Carrasco y se vuelve 
real, pero curiosamente esto sucede cuando el bachiller se incorpora al 
mundo de ficción de don Quijote, a tal grado que logra el efecto con-
trario de su primer propósito: confirmar el carácter indispensable de 
la caballería andante. “Ahora no se trata de una imaginación fantasista 
[sic] del caballero, que acomoda la realidad a lo literario y fabuloso, 
sino de una traza engañosa mercede a la cual lo ficticio se le presenta 
como una realidad que captan sus sentidos sin deformarla”.13 

El escudero del Caballero del Bosque logra captar lo irónico, lo 
carnavalesco de esta situación: 

Por cierto, señor Sansón Carrasco, que tenemos nuestro merecido: con 

facilidad se piensa y se acomete una empresa; pero con dificultad las 

más veces se sale della. Don Quijote loco, nosotros cuerdos, él se va sano 

y riendo; vuesa merced queda molido y triste. Sepamos, pues, ahora: 

13  Martín de Riquer, Aproximación al “Quijote”, Teide, Barcelona, 1970, p. 123.



  Grissel GómeZ Estrada

¿cuál es más loco: el que lo es por no poder menos, o el que lo es por 

su voluntad? (Quijote, II, 15).

Independientemente de que don Quijote también es loco volun-
tariamente (y también dejará de serlo por voluntad), Sansón Carrasco 
queda ante los ojos de Tomé Cecial y de él mismo como un idiota.

Finalmente, no es el extramundo —en términos de Ferreras— 
quien va a derrotar al caballero, sino su propio mundo de ficción. 
Don Quijote está limitado, no puede actuar fácilmente en el extra-
mundo porque su realidad está en un nivel distinto; por ejemplo, no 
puede ayudar a Andrés, pero sí a la princesa Micomicona; no les teme 
a los gigantes, pero sí a los moros; tampoco puede derrotar a aquellos 
con quien se enfrenta, como los yagüenses o los galeotes, pero sí al 
Caballero de los Espejos; tampoco puede enamorarse de Altisidora, 
pero sí de la imaginada Dulcinea. Esto es uno de los recursos maravi-
llosos del Quijote: en su ficción don Quijote sí puede actuar, e incluso, 
desde ella, de pronto intervenir en la realidad, aunque de un modo 
no muy claro para él (pues ignora que sus perseguidores montan de 
continuo representaciones).

Los duques también engañan y persiguen a don Quijote. Cre-
yendo tener el control de la ficción que construyen para engañarlo, la 
burla los rebasa de continuo; por ejemplo, en el episodio de los gatos 
que traían amarrados cencerros en las colas:

Fue tan grande el ruido de los cencerros y el maullar de los gatos, que 

aunque los duques habían sido inventores de la burla, todavía les so-

bresaltó; y, temeroso don Quijote, quedó pasmado. Y quiso la suerte 

que dos o tres gatos se entraron por la reja de su estancia, y dando de 

una parte a otra, parecía que una región de diablos andaba en ella. 

Apagaron las velas que en el aposento ardían y andaban buscando por 

do escaparse. El descolgar y subir del cordel de los grandes cenceros no 

cesaba; la mayor parte de la gente del castillo, que no sabía la verdad 

del caso, estaba suspensa y admirada.



NIVELES DE EXPERIENCIA EN EL QUIJOTE  

[…] [Uno de los gatos], viéndose tan acosado de las cuchilladas de don 

Quijote, le saltó al rostro y le asió de las narices con las uñas y los dien-

tes, por cuyo dolor don Quijote comenzó a dar los mayores gritos que 

pudo (Quijote, II, 46).

No sólo los duques no pueden controlar a los gatos, sino que 
ellos mismo se espantan cuando su broma se realiza, y se lamentan: 
“Los duques le dejaron sosegar, y se fueron, pesarosos del mal suceso 
de la burla; que no creyeron que tan pesada y costosa le saliera a don 
Quijote aquella aventura” (Quijote, II, 46).

La acción de Sancho durante su gobierno es un claro ejemplo 
de la transformación de la ficción en realidad, pues “ordenó cosas 
tan buenas, que hasta hoy se guardan en aquel lugar, y se nombran 
las constituciones del gran gobernador Sancho Panza” (Quijote, 
II, 51). Sancho gobernó en realidad, tomó decisiones importantes, 
juzgó con sabiduría, y el pueblo recordó el hecho como un acto 
real, y no como representación teatral, aun a pesar del origen de su 
gobierno. Por ello:

Barataria es por consiguiente creación de una múltiple fantasía de-

miúrgica: la de Cervantes como novelista; pero también la de don 

Quijote, que la anuncia; del duque, que idea la farsa; de sus súbditos, 

que la secundan; de Sancho Panza, que la admite, y en la que se integra 

voluntariamente.14 

Además, esta ficción montada logra también una especie de 
transformación real de Sancho, o concientización: “la ordalía de Ba-
rataria permitirá también la liberación aristotélica del personaje: su 
anagnórisis o redescubrimiento de la realidad a la que pertenece, y a la 

14  Antonio Santos, “Sancho Panza o los pesares de la utopía”, en Barataria, la 
imaginada: el ideal utópico de don Quijote y Sancho, Universidad de Cantabria-Centro 
de Estudios Cervantinos, Madrid, 2008, p. 121.



  Grissel GómeZ Estrada

que Sancho decide regresar”.15 Así, la puesta en escena del gobierno 
de Sancho, no sólo incidió en la realidad del pueblo, en la marcha de 
una justicia real, sino también en la conciencia del gobernador.

Otro ejemplo: Doña Rodríguez, “dueña de honor de mi señora 
la duquesa”, le pide ayuda al caballero. Los duques, “que la tenían 
por boba y de buena pasta, no por tanto que viniese a hacer locuras” 
(Quijote, II, 52), se sorprenden, pero deciden aprovechar el evento 
y convertirlo en ficción arreglando un duelo entre el supuesto labra-
dor que burló y deshonró a la hija de doña Rodríguez, representado 
por uno de sus lacayos, y don Quijote. El duque se enfurece, pues no 
contaba que el lacayo, Tosilos, al ver a la dama en cuestión, se iba a 
enamorar de ella, al grado de detener el duelo y ofrecerse para casarse. 
Por supuesto, cuando doña Rodríguez ve el rostro de Tosilos se da 
cuenta del engaño.

Don Quijote, interpretando la realidad —que no es sino la fic-
ción creada por los duques— desde su propia ficción, piensa que la 
transformación, igual que le ocurrió a Sansón Carrasco, fue originada 
por los encantadores que lo persiguen. Pero la hija de doña Rodríguez 
soluciona el conflicto, pues desde su perspectiva piensa: “Séase quien 
fuere este que me pide por esposa, que yo se lo agradezco; que más 
quiero ser mujer legítima de un lacayo que no amiga y burlada de un 
caballero, puesto que el que a mí me burló no lo es” (Quijote, II, 56). 
Así, gracias al duelo con don Quijote, la ficción también transforma 
la realidad y se salva la honra de la muchacha, además de abrirle los 
ojos a ella, cuando toma conciencia de lo que más le conviene.

Los duques son cuestionados, igual que el Caballero de los Espe-
jos, por el autor: “Y dice más Cide Hamete: que tiene para sí ser tan 
locos los burladores como los burlados, y que no estaban los duques 
dos dedos de parecer tontos, pues tanto ahínco ponían en burlarse 
de dos tontos” (Quijote, II, 70).

15  Ibid., p. 124.



NIVELES DE EXPERIENCIA EN EL QUIJOTE  

Es en estos momentos observamos que los límites entre la reali-
dad y la ficción son transgredidos de continuo, pues los personajes 
“convierten la realidad en un teatro inacabable, sin que por eso deje 
de ser realidad”.16

Para complicar la cuestión, al inicio de la Segunda parte nos 
enteramos que la historia de este “loco” ha sido publicada; es decir, 
don Quijote se convierte en personaje en la realidad de la histo-
ria. Son los propios protagonistas quienes critican los errores que 
cometió el autor en la Primera parte; son reconocidos por otros 
personajes que han leído la obra. Es singular que Sancho hable de 
capítulos en lugar de aventuras: “Debiérase acordar de los capítulos 
de nuestro concierto antes que esta última vez saliésemos de casa” 
(Quijote, II, 20). Don Quijote ha logrado, literalmente, ser un 
personaje de ficción.

Otro nivel de experiencia es el sueño. Según Julián Marías, éste “es 
una nueva forma de ficción y representación imaginativa”.17 El sue-
ño, como manifestación del inconsciente, nos muestra una realidad, 
aunque de forma simbólica, que se quiere evadir. Por ello, Percas de 
Ponseti propone que “la experiencia de la cueva de Montesinos puede 
leerse en varios niveles: uno onírico-simbólico, otro místico-simbólico 
y otro psicológico-simbólico”.18 Al igual que ocurre con los sentidos, 
el sueño es una vivencia real, una experiencia donde incluso hay sen-
saciones reales. Dice Descartes: “no hay indicios por los que podamos 
distinguir netamente la vigilia del sueño. No los hay, y porque no los 
hay me pregunto lleno de extrañeza, ¿será un sueño la vida?, y estoy 
a punto de persuadirme de que en este instante me hallo durmiendo 

16  Erich Auerbach, “La Dulcinea encantada”, en Mimesis, la realidad en la literatura, 
Fondo de Cultura Económica, México, 1975, p. 331.

17  Julián Marías, Tres visiones de la vida humana, Salvat, Madrid, 1971, p. 25
18  Percas de Ponseti, Helena, “La cueva de Montesinos. El lenguaje como creación”, 

en Cervantes y su concepto del arte, Gredos, Madrid, 1975, p. 417. 



  Grissel GómeZ Estrada

en mi lecho”.19 Obviamente, sabemos que el sueño no es real porque 
ocurre en la consciencia, no en el plano de la escurridiza realidad.

Don Quijote no está seguro de si su experiencia en la cueva de 
Montesinos fue real o soñada:

lo que ha visto allí es enigmático porque Don Quijote seriamente se 

preocupa y duda de si ha ocurrido o no. La experiencia fue un sueño, 

pero el protagonista está convencido de haberlo vivido. Durante toda 

su vida le preocupará este asunto y el lector acabará del mismo modo 

sintiendo el enigma.20 

Esta confusión es provocada por la amalgama entre la ficción que 
erigió don Quijote y la creatividad estética que ello implicó, pues no 
hay que olvidar que don Quijote es un artista cuya creación es él mis-
mo. Por ende, la imaginación creadora manifiesta en el sueño es parte 
de su mundo, como ocurre cuando derrota al gigante enemigo de la 
princesa Micomicona en la Primera parte. En este sueño se mezclan 
elementos de la ‘ficción realista’ de Sancho, respecto a la creación de 
Dulcinea, y la ‘ficción caballeresca’ de don Quijote. Ya Béguin había 
observado la relación que existe entre la creatividad y el sueño. Tanto 
en la creación literaria —específicamente en la poesía— como en los 
sueños, interviene la imaginación:

Según Jakob, el sueño se debe tanto a la oclusión de los sentidos exterio-

res, característica del dormir, como a una intensa actividad del sentido 

interno y de la imaginación. El sueño no es más que poesía involuntaria. 

[…] Sobre la base de su experiencia personal, Jean Paul [Sartre] compara 

al soñador con el poeta.21 

19  René Descartes, Meditaciones metafísicas, estudio introductorio, análisis de las 
obras y notas al texto de Francisco Larroyo, Porrúa, México, 1977, p. 56.

20  Mercedes Juliá, art. cit., p. 276.
21  Albert Béguin, El alma romántica y el sueño, Fondo de Cultura Económica, 

México, 1994, p. 30.



NIVELES DE EXPERIENCIA EN EL QUIJOTE  

Este mundo onírico de la cueva de Montesinos contiene a su vez 
un tiempo y un espacio relativos, lo cual contribuye a la confusión:

Según Don Quijote, él estuvo en la cueva tres días con sus noches; para 

el primo y Sancho sólo pasó media hora. Esta discrepancia en el tiempo 

muestra, más que conflicto, la relatividad del concepto. El tiempo es 

sólo una medida que depende de la percepción del que lo experimenta.

El espacio es igualmente subjetivo. A los dos espacios físicos: el 

de la cueva, y el de afuera, se añade el espacio de la imaginación, en 

el que Don Quijote habla con Montesinos y ve a Dulcinea. Son estos 

tres espacios, recintos de tres realidades distintas: la que vive Sancho 

y el primo; la de Don Quijote dormido en un rincón de la cueva, y 

la de Don Quijote paseando por el mundo encantado y conversando 

con personajes míticos. La ficción y el sueño se integran a la realidad 

individual y las realidades individuales constituyen un universo mayor.22 

Para Juliá, otro ejemplo sobre el sueño y la ficción —la repre-
sentación teatral, montada hasta con artificios técnicos— se da en 
la aventura de Clavileño. Aunque acepta que la versión de Sancho 
no coincide con el relato del narrador, intenta dar pruebas de que el 
escudero se quedó dormido:

aunque Sancho parece estar bromeando al comienzo, más tarde es ob-

vio que no miente. Tenemos la certeza de ello cuando conocemos que 

Sancho ha tenido una visión de la vida de la que ha salido desengañado, 

hasta el punto de no importarle ser gobernador. “Después que bajé 

del cielo —dice Sancho— y después que desde su alta cumbre miré la 

tierra y la vi tan pequeña, se templó en parte en mí la gana que tenía 

tan grande de ser gobernador; porque ¿qué grandeza es mandar en un 

grano de mostaza? […] si vuestra señoría fuese servido de darme una 

22  Mercedes Juliá, art. cit., p. 277.



  Grissel GómeZ Estrada

tantica parte del cielo, aunque no fuese más de media legua, la tomaría 

de mejor gana que la mayor ínsula del mundo.23 

Yo sigo teniendo la misma duda que don Quijote: “o Sancho 
sueña o Sancho miente”. Dice Sancho:

Yo, señora, sentí que íbamos, según mi señor me dijo, volando por la 

región del fuego, y quise descubrirme un poco los ojos; pero mi amo, a 

quien pedí licencia para descubrirme, no la consintió; mas yo, que tengo 

no sé qué briznas de curioso y de desear saber lo que me estorba y im-

pide, bonitamente sin que nadie lo viese, por junto a las narices aparté 

tanto el pañizuelo que me tapaba los ojos, y por allí miré hacia la tierra, 

y parecióme que toda ella no era mayor que un grano de mostaza, y los 

hombres que andaban sobre ella, poco mayores que avellanas; porque 

se vea cuán altos debíamos de ir entonces (Quijote, II, 41).

Recordemos que Sancho es un narrador oral. Aunado esto con su 
simpleza y con el proceso de quijotización que ha sufrido, no sería raro 
que confundiera el producto de su imaginación con la realidad. No es 
la primera vez que Sancho cuenta historias. Le gusta relatar cuentos 
tradicionales, decir refranes, chistes. Sin embargo, la cuestión que ni 
el narrador ni los personajes aclaran es si Sancho miente a propósito 
o se cree la historia que está contando.

Tampoco sería la primera vez que Sancho mintiese, como lo hizo 
con la historia de Dulcinea encantada. Pero Sancho defiende la vero-
similitud de su historia diciendo: “pregúntenme las señas de las tales 
cabras, y por ellas verán si digo verdad o no” (Quijote, II, 41); es decir, 
al conocer los detalles del relato Sancho puede probar, según él, que 
éste es verdadero. Obviamente, todos saben que no lo es, pues ha sido 
engañado, pero no pueden desmentirlo, con tal de cubrir la broma. 

23  Ibid., p. 278.



NIVELES DE EXPERIENCIA EN EL QUIJOTE  

El relato de Sancho constituye otra capa de ficción, dentro de la que 
construyeron los duques, como una muñeca rusa.

Lo importante de todo esto es que el sueño no es mentira ni 
realidad objetiva, sino experiencia, la cual, a pesar de la imposibi-
lidad de don Quijote para defenderla como si fuera verdadera, en 
el plano de las sensaciones es real. Dice la hija del ventero, en la 
Primera parte: “a mí me ha acontecido muchas veces soñar que caía 
de una torre abajo, y que nunca acababa de llegar al suelo, y cuando 
me despertaba del sueño, hallarme tan molida y quebrantada como 
si verdaderamente hubiera caído” (Quijote, I, 16). De esta forma, 
también los sueños pueden volverse, dentro de las limitaciones, 
realidad, como cuando Sancho está “soñando”, en la venta también 
de la Primera parte, que lucha en un sueño y despierta golpeado: 
“sintiendo aquel bulto encima de sí [a Maritornes], pensó que tenía 
la pesadilla, y comenzó a dar de puñadas” (Quijote, I, 16). Y Sancho 
despierta, en efecto, golpeado.

A manera de conclusión: no es que existan mundos o niveles de 
realidad en el Quijote. Cervantes es —ya lo dijo Américo Castro— 
racionalista, y coincide con las ideas de Descartes en el sentido de 
que los seres humanos, en ocasiones, podemos interpretar de manera 
equivocada la realidad, al basarnos sólo en la información que dan 
los sentidos, como ocurre en el capítulo de los batanes. Sin embargo, 
Cervantes es consciente de que los personajes realizan dicha inter-
pretación desde sus propias perspectivas. Y no puede ser de otro 
modo. Pensemos en los episodios de Ana Félix: mora conversa que 
se ve obligada a partir de su país ante la expulsión de los moriscos 
decretada por la Corona. Ricote, su padre, admite: “fuimos castiga-
dos con la pena del destierro, blanda y suave al parecer de algunos, 
pero al nuestro, la más terrible que se nos podía dar” (Quijote, II, 
54). Para Ana Félix, desde la perspectiva de los enamorados, la 
decisión no debería aplicarse sin tomar en cuenta, justamente, los 
matices de la realidad; pero desde la perspectiva legal, la ley debía 
aplicarse a todos.



  Grissel GómeZ Estrada

En ese sentido, las interpretaciones de la realidad, equivocadas o 
no, son la única forma de acceder a ésta. Muchos años después, en 
1781, Kant sostiene que la cosa en sí (nóumeno) —lo que llamaría-
mos realidad— está más allá, por definición, de nuestra capacidad 
de aprehensión. Podemos aspirar la cosa como es para para nosotros 
(fenómeno) y nada más. Cabe hacer notar que esto no implica una 
subjetividad individualizada, de modo que para unos se aparezca de 
algún modo y para otros de un modo distinto. El fenómeno emerge 
de igual modo para todo sujeto posible. Analizando la razón ‘pura’ 
—es decir, como síntesis de las condiciones de posibilidad del conoci-
miento—, el filósofo de Königsberg entiende que todo sujeto racional 
debe cumplir con ciertas características para que le sea posible acceder 
al conocimiento. Éstas —las intuiciones puras de la sensibilidad, las 
categorías del entendimiento y un yo capaz de sintetizar ambas— son 
a priori; lo que equivale a decir, anteriores a la experiencia, porque 
precisamente son las que la hacen viable. Así, para que la realidad 
pueda ser experimentada, representada y conocida por el sujeto 
racional es requisito universal y necesario que se dé la conjunción 
de los elementos a priori mencionados con la experiencia de la que 
éstos son condición. El resultado no es, como cabría pensar, que el 
conocimiento es imposible (pues la cosa, tal como es en sí, permanece 
siempre más allá de mí), sino que lo que llamamos conocimiento está 
mediado por nuestra manera de aprehender el mundo (tal como es 
para mí), lo cual, sin embargo, no lo hace subjetivo (en el sentido de 
personal), pues es una exigencia común a todo sujeto posible. De ahí 
que Kant observe:

Mas si bien todo nuestro conocimiento comienza con la experiencia, 

no por eso originase todo él en la experiencia. Pues bien podría ser que 

nuestro conocimiento de experiencia fuera compuesto de lo que reci-

bimos por medio de impresiones y de lo que nuestra propia facultad de 

conocer (con ocasión tan sólo de las impresiones sensibles) proporciona 

por sí misma, sin que distingamos este añadido de aquella materia 



NIVELES DE EXPERIENCIA EN EL QUIJOTE  

fundamental hasta que un largo ejercicio no ha hecho atentos a ello y 

hábiles en separar ambas cosas.24 

Por otro lado, el hecho de que la ficción en el Quijote termine 
convirtiéndose en realidad también es una manera, quizá, de afirmar 
las acciones del Caballero de la Triste Figura. Y la literatura y el sueño 
la representan de una forma simbólica y poética para ello. De hecho:

la metaficción se “hace presente en tiempos de crisis”, pero también 

funciona como un intento de poner orden en el caos, aunque más no 

sea demostrando que la vida cotidiana a la cual llamamos “real” es tan 

artificial como la vida teatral. Una vez aceptado esto último, el indi-

viduo puede poner bajo una mirada crítica todas sus certidumbres y 

certezas si así lo desea, y proceder consecuentemente.25

O también, la ficción transformada en realidad produjo que la 
verdad fuera develada, es decir, la ficción y el sueño revelaron, en 
esta obra, cosas ciertas (así como hicieron Shakespeare, en la obra 
de teatro puesta por Hamlet, y Calderón, con el supuesto sueño de 
Segismundo). El genio de Cervantes logró plasmar en su obra esta 
complejidad, pero para el placer y admiración del desocupado lector.

24  Emanuel Kant, Crítica de la razón pura, trad. Manuel García M. y Manuel 
Fernández N., Porrúa, México, 1987, p. 27.

25  Fernando G. Pagnoni Berns, “Metaficción como artificio y teorías del humor. 
Del Barroco a la Posmodernidad”, Anagnórisis, 3 (2011), p. 56.







BIBLIOGRAFÍA 

A, Incola, Diccionario de filosofía, Fondo de Cultura Económica, 

México, 1998. 

A, Paul, “Paléozoologie de l’Equus Clavileñus, Cervant”, Études de 

Lettres, 6 (1962), pp. 93-130.

, “Anatomie historico-descriptive de l’appareil moteur de clavileño et 

de ses ancêtres”, Boletín de la Real Academia de Buenas Letras de Barce-

lona, 36 (1975-1976), pp. 105-114.

A, John J., “The narrators, the reader and don Quijote”, Modern Lan-

guage Notes, 91 (1976), 201-212.

A, Dámaso, “Sancho-Quijote. Sancho-Sancho”, en Del Siglo de Oro a 

este siglo de siglas (Notas y artículos a través de 350 años de letras españolas), 

Gredos, Madrid, 1962, pp. 9-19. 

A, Carlos, “El planto por ciudades caídas en manos enemigas”, en Con-

cepción C, Aurelio G y Lillian von der W (eds.), 

Discursos y representaciones en la Edad Media, Universidad Nacional 

Autónoma de México-El Colegio de México-Universidad Autónoma 

Metropolitana, México, 1999, pp. 33-48.

, “Don Quijote y el más allá”, en Carlos R M (coord.), 

Por sendas del Quijote innumerables, Visor, Madrid, 2007, pp. 11-31.

Á, Josefa, “El caballero del Verde Gabán: algunas consideraciones 

desde el epicureísmo y el estoicismo”, Anales Cervantinos, XXXIX 

(2007), pp. 147-158.

A, Stefano, “Edición de textos y problemas de autoría: el descubrimien-

to de una comedia olvidada” en Jean C (ed.), La comedia, 

Casa de Velázquez, Madrid, 1995, pp. 51-75.

A G, Ricardo del, “Las artes y los artistas en la obra cervantina”, 

Revista de Ideas Estéticas, 8 (1950), pp. 365-388.



  Recordar el quijote segunda parte

A, Poética, ed. de Valentín García Yebra, Gredos, Madrid, 1974.

A, Erich, “La dulcinea encantada”, en Mimesis, la realidad en la 

literatura, Fondo de Cultura Económica, México, 1975, pp. 314-339. 

A-A, Juan Bautista, “Lectura comentada del capítulo XXII”, en 

Miguel de C, Don Quijote de la Mancha, ed. del Instituto 

Cervantes, dirigida por Francisco Rico, con la colaboración de Joaquín 

Forradellas, estudio preliminar de Fernando Lázaro Carreter, Instituto 

Cervantes-Crítica, Barcelona, 1998, I, 22.

A, William T., “Elementos dantescos del Quijote”, Anales Cervantinos, 

13-14 (1974-1975), pp. 3-36.

Banco de imágenes del Quijote (1605-1915), dir. José Manuel Lucía Me-

gías, Centro de Estudios Cervantinos, Madrid. En línea: http://www.

qbi2005.com/Default.aspx

B E, Ana L., “El viaje, principio de cohesión para la narra-

ción de historias: el Quijote de 1605”, en Felipe B. P J 

y Rafael G C (eds.), Con los pies en la tierra. Don Quijote 

en su marco geográfico e histórico. Homenaje a José María Casasayas. XII 

Coloquio Internacional de la Asociación de Cervantistas, Universidad de 

Castilla-La Mancha-Asociación de Cervantistas, Cuenca, 2008, pp. 

209-222.

B V, Antonio, “Yo he leído en Virgilio”. La tradición clásica en 

el “Quijote”, Academia del Hispanismo, Vigo, 2009.

B, Marcel, Erasmo y España, trad. Antonio Alatorre, Fondo de 

Cultura Económica, México, 1950.

B, Marcial José, “Rocinante y Clavileño, caballos de don Quijote”, 

Miscelánea de Estudios a Joaquim de Carvalho, 4 (1960), pp. 414-424.

B, Albert, El alma romántica y el sueño, Fondo de Cultura Económica, 

México, 1994.

B, Helena, Diccionario de retórica y poética, Porrúa, México, 1992.

B, Carmen, El traje y los tipos sociales en el “Quijote”, El Viso, Madrid, 

2001. 

B, Javier, “La compartida responsabilidad de la ‘escritura desatada’ del 

Quijote”, Criticón, 46 (1989), pp. 41-62.



Bibliografía  

B, Harold, El canon occidental, trad. Damián Alou, Anagrama, Ma-

drid, 1994.

B, Franklin O., “Sancho’s ascent into spheres”, Hispania, 53:1 

(1970), pp. 37-45.

C S, Francisco, “El pincel y la palabra: Una hermandad sin-

gular en el Barroco español”, en El Siglo de Oro de la pintura española, 

Mondadori, Madrid, 1991, pp. 187-203.

C G, Eduardo, La elegía funeral en la poesía española, Gredos, 

Madrid, 1969.

C, Joaquín, Sentido y forma del “Quijote”, Ínsula, Madrid, 1970.

, “Clavileño o la redención de la humanidad”, Sentido y forma del 

“Quijote”, Ínsula, Madrid, 1970, pp. 313-318.

C, Francisco, Tablas poéticas, ed. de Benito Brancaforte, Espasa-Cal-

pe, Madrid, 1975.

C, Thomas E., “Cide Hamete Benengeli y los Libros plúmbeos”, Cervan-

tes: Bulletin of the Cervantes Society of America, 22:2 (2002), pp. 9-24.

C, Baldassar, El cortesano, trad. Juan Boscán, Consejo Superior 

de Investigaciones Científicas, Madrid, 1942.

C, Américo, Cervantes y los casticismos españoles, Alfaguara, Ma-

drid-Barcelona, 1966.

, “El Quijote, taller de existencialidad”, Revista de Occidente, 17 (1967), 

pp. 1-33.

, Hacia Cervantes, Taurus, Madrid, 1967.

C  C, José María, Justas poéticas aragonesas del siglo XVII, Univer-

sidad de Zaragoza, Zaragoza, 1937.

C, Miguel de, Viaje del Parnaso, ed. de Vicente Gaos, Madrid, 

Castalia, 1973.

, El ingenioso hidalgo don Quijote de la Mancha, ed. introd. y notas de 

Martín de Riquer, Planeta, Barcelona, 1980.

, El ingenioso hidalgo don Quijote de la Mancha, 2 vols., ed. de Martín 

de Riquer, RBA, Barcelona, 1994.

, Don Quijote de la Mancha II, en Cervantes completo, t. V, ed. de 

Florencio Sevilla Arroyo y Antonio Rey Hazas, Alianza, Madrid, 1996.



  Recordar el quijote segunda parte

, Don Quijote de la Mancha, ed. de Francisco Rico, Instituto Cervan-

tes-Crítica, Barcelona, 1998.

, Don Quijote de la Mancha, 2 vols., ed. de Francisco Rico, Crítica, 

Barcelona, 1999.

, Novelas ejemplares, 2 vols., ed. de Juan Bautista Avalle-Arce, Castalia, 

Madrid, 2001. 

, Novelas ejemplares, ed. de Jorge García López, est. Javier Blasco, 

Madrid, Crítica, 2001.

, Los trabajos de Persiles y Sigismunda, ed. de Carlos Romero Muñoz, 

Cátedra, Madrid, 2004.

, Don Quijote de la Mancha, ed. de Francisco Rico, Punto de Lectura, 

Madrid, 2014.

, Don Quijote de La Mancha II, ed. dirigida por Francisco Rico, Real 

Academia Española, Madrid, 2015.

C, Diana, “Pictures and portraits in literature: Cervantes as the painter 

of Don Quijote”, Anales Cervantinos, 19 (1981), pp. 49-57.

C, Acerca del orador, versión de Amparo Gaos Schimidt, Universidad 

Nacional Autónoma de México, México, 1995.

C, Anthony, Miguel de Cervantes. “Don Quixote”, Cambridge University 

Press, Cambridge, 1990.

, Cervantes y la mentalidad cómica de su tiempo, Centro de Estudios 

Cervantinos, Alcalá de Henares, 2006.

C, Dorrit, “Vidas ficcionales versus vidas históricas”, trad. del inglés 

Francesca Angiolillo, en María S (coord.), Sujeto y relato. An-

tología de textos teóricos, Universidad Nacional Autónoma de México, 

México, 2009, pp. 421-444. 

C P, Pedro y Javier R, “Ravisio Téxtor entre Cervan-

tes y Lope de Vega, una hipótesis de interpretación y una coda”, Tonos 

Digital. Revista Electrónica de Estudios Filológicos, 4 (2000), pp. 1-24.

C, Joan, Breve diccionario etimológico de la lengua castellana, 

Gredos, Madrid, 1987. 

C H, Sebastián de, Tesoro de la lengua castellana o 

española, ed. integral e ilustrada de Ignacio Arellano y Rafael Zafra, 



Bibliografía  

Universidad de Navarra-Iberoamericana-Vervuert-Real Academia Es-

pañola-Centro para la Edición de Clásicos Españoles, Madrid, 2006.

C  V, Manuel, “Las figuras y la iconografía del Quijote”, en Actas 

del I Coloquio Internacional de Guanajuato, Universidad de Guanajuato, 

México, 1988, pp. 51-75.

C, John T., “The ‘Knight of the Broken Lance’ and his ‘Trusty Steed’: 

On Don Quixote and Rocinante”, Cervantes: Bulletin of the Cervantes 

Society of America, 10:2 (1990), pp. 37-53.

C, Ernst Robert, Literatura europea y Edad Media latina, 2 vols., 

Fondo de Cultura Económica, México, 1975.

D, Bernard, “Le cheval de bois: des Mille et Une Nuits à l’œuvre de 

Cervantès”, en Jean-Luc J y Abdelfattah K (coords.), Les Mille 

et Une Nuits. Du texte au mythe, Publications de la Faculté des Lettres 

et des Sciences Humaines, Maroc, 2005 pp. 199-211.

, “El ‘caballo de ébano’ y su descendencia en España”, en María Jesús 

L y Juan P (eds.), El cuento Oriental en Occidente, Co-

mares-Fundación Euroárabe, Granada, 2006, pp. 47-60.

D, René, Meditaciones metafísicas, estudio introductorio, análisis de 

las obras y notas de Francisco Larroyo, Porrúa, México, 1977. 

D P, Guillermo, “El Quijote como cuestión teatral”, en Cuestión de 

límites, Revista de Occidente, Madrid, 1963, pp. 97-105.

D, Julia, “¿Qué grande es mandar en un grano de mostaza, o qué 

dignidad o imperio el gobernar a media docena de hombres tamaños 

como avellanas?: La visión celestial de Sancho y el Theatrum Orbis 

Terrarum de Abraham Ortelius”, Hispanófila, 166 (2012), pp. 19-37.

D, Francis, “De quelques chevaux extraordinaires dans le récit médié-

val: esquisse d’une configuration imaginaire”, en Le cheval dans le monde 

médiéval, Centre Universitaire d’Etudes et de Recherches Médiévales 

d’Aix, Aix-en-Provence, 1992, pp. 189-208.

D, Manuel, La ambigüedad de “El Quijote”, Universidad Veracruzana, 

Xalapa, 1960.



  Recordar el quijote segunda parte

E, Aurora, “La página y el lienzo: sobre las relaciones entre poesía y 

pintura”, Fronteras de la poesía en el Barroco, Crítica, Barcelona, 1990, 

pp. 164-197.

, “Arte y literatura: Lugares e imágenes de la memoria en el Siglo de 

Oro”, en El Siglo de Oro de la pintura española, Mondadori, Madrid, 

1991, pp. 273-295. 

E, Daniel, “‘Esta empressa’, no ‘está impressa’”, Cervantes: Bulletin 

of the Cervantes Society of America, 13:2 (1993), pp. 125-126.

E-O, Ismail, “El morisco Cide Hamete Bejarano, autor del Quijo-

te”, Espéculo: Revista de Estudios Literarios, 30 (2005), pp. 1-4. 

E S, Ruth, “The function of the fictional narrator in Don Quijote”, 

Modern Language Notes, 83 (1968), pp. 164-177.

F S, Álvaro, “Rocinante y el rucio, o el mito de la ancha fra-

ternidad”, Los mitos del “Quijote”, Aguilar, Madrid, 1953, pp. 149-200. 

F M, José, Diccionario de filosofía, Sudamericana, Buenos Aires, 

1958. 

F, Ignacio, La estructura paródica del “Quijote”, Taurus, Madrid, 

1982.

F, Sara, “Clavileño y la tradición de los viajes celestes”, en Ruth F 

y Santiago Alfonso L N (eds.), Cervantes y las religiones: Actas 

del Coloquio Internacional de la Asociación de Cervantistas (Universidad 

Hebrea de Jerusalén, Israel, 19-21 de diciembre de 2005), Iberoamerica-

na-Vervuert, Madrid-Frankfurt am Main, 2008, pp. 739-754.

F, Ruth, “Hacia una nueva lectura semiótica de El Quijote: el caso de las 

voces narrativas”, en Christoph S (coord.), Actas del V Congre-

so Internacional de la Asociación Internacional Siglo de Oro (aiso), Ibe-

roamericana-Vervuert, Madrid-Frankfurt am Main, 2001, pp. 583-590.

F, R. M., “Sancho’s fabrications: a mirror of the development of his 

imagination”, Hispanic Review, 38:2 (1970), pp. 174-182. 

F, Margit, Don Quijote ¿muere cuerdo? y otros ensayos, Fondo de Cultura 

Económica, México, 2015.

, “Cosas que calla Cervantes (Quijote, I, 46-52)”, Acta Poetica, 36:2 

(2015), pp. 13-26. 



Bibliografía  

F, Joseph G., “El papel del Cortegiano en la Segunda parte de Don 

Quijote”, en Relaciones hispanoitalianas, Instituto Miguel de Cervantes, 

Madrid, 1953, pp. 17-26.

G D, Antonio, “Ficción, ficciones en el Quijote”, en An-

tonio G (ed.), El Quijote y el pensamiento teórico-literario. Actas 

del Congreso Internacional celebrado en Madrid del 20 al 24 de junio de 

2005, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Madrid, 2008, 

pp. 214-226.

G, Joseph E., “Clavileño: su fuente directa y sus orígenes primitivos”, 

Anales Cervantinos, 6 (1957), pp. 251-255. 

G, David, “La ruta alegórica del Segundo Quijote”, Romanische Fors-

chungen, 84 (1972), pp. 108-117. 

G E, Grissel, Multiplicidad de realidades en “El ingenioso hidalgo 

don Quijote de la Mancha”, tesis, Universidad Autónoma Metropolitana, 

México, 1997.

, “La ficción convertida en realidad: ‘El retablo de las maravillas’”, 

Casa del Tiempo, IV:40 (2002), pp. 64-70.

G A, Ramón, “Meditación sobre Rocinante”, Nuestro Tiempo, 

55 (1959), pp. 23-43. 

G, Gerald L., “Diego de Miranda, ‘Bufón’ or Spanish gentleman? 

The social background of his attire”, Cervantes: Bulletin of the Cervantes 

Society of America, 5:2 (1985), pp. 129-140.

G, Georges, Cervantes: narrador de un mundo desintegrado, Academia 

del Hispanismo, Vigo, 2007.

H, George, “El narrador en Don Quijote: el retablo de Maese Pedro”, 

en George H (ed.), El Quijote de Cervantes, Taurus, Madrid, 1984, 

pp. 269-287.

H, Helmut, “Barroco literario y Barroco artístico comparados: 

Cervantes y Velázquez”, Estudios sobre el Barroco, Gredos, Madrid, 

1972, pp. 406-435. 

H, Albert, “L’ascendance littéraire de Clavileño”, Romania, 90 (1969), 

pp. 242-257.



  Recordar el quijote segunda parte

H S, José Luis de las, La justicia penal de los Austrias en la Corona 

de Castilla, Universidad de Salamanca, Salamanca, 1991. 

H, Aurélie, “Les ailes du désir: variations romanesques sur le 

thème de la chevauchée aérienne”, en Emese E-K (ed.), 

Dialogue des cultures courtoises, Collège Eötvös József ELTE, Budapest, 

2012, pp. 129-147. 

J, Monique, “Semiologie du vetement et interpretation de texte”, Revista 

Canadiense de Estudios Hispánicos, II:l (1977), pp. 54-64.

, “Casuística y novela de las malas burlas a las burlas buenas”, Criticón, 

16 (1981), pp. 7-45.

J, Mercedes, “Ficción y realidad en Don Quijote (los episodios de la 

cueva de Montesinos y el caballo Clavileño)”, en Actas del III Coloquio 

Internacional de la Asociación de Cervantistas, Alcalá de Henares, 12-16 

de noviembre de 1990, Ministerio de Asuntos Exteriores-Anthropos, 

Barcelona-Madrid, 1993, pp. 275-279. 

K, Emanuel, Crítica de la razón pura, trad. Manuel García M. y Manuel 

Fernández N., Porrúa, México, 1987.

K, Tadeusz, Literatura y espectáculo, Taurus, Madrid, 1992.

L, Mariapia, “La correspondencia poética Antonio Veneziano-Cer-

vantes. Textos y contexto”, en María Luisa C P (ed.), Patrizia 

B (coord.), Rumbos del hispanismo en el umbral del Cincuentenario 

de la AIH, Bagatto, Roma, 2012, t. III, pp. 203-211. 

, “‘Un quídam Caporal italiano…’ Relaciones del Viaje del Parnaso 

de Cervantes con los antecedentes italianos”, en María Caterina R 

y A. Robert L (eds.), Un paseo entre los centenarios cervantinos, 

Cuadernos AISPI, 5 (2015), pp. 97-116.

, “El Viaje italiano del Parnaso. Ecos e influencias de Italia”, en Aurelio 

G y Nieves R V (eds.), Viaje del Parnaso: texto y 

contexto (1614-2014), El Colegio de México, México, 2017, pp. 49-62.

L, Thomas A., “Cide Hamete Benengeli y su manuscrito”, en Ma-

nuel C  V (dir.), Cervantes: su obra y su mundo (Actas del I 

Congreso sobre Cervantes), Edelsa Grupo Didascalia, Madrid, 1981, pp. 

693-698.



Bibliografía  

L C, Fernando, “Estudio preliminar”, en Miguel de C-

, Don Quijote de la Mancha, ed. de Francisco Rico, Instituto 

Cervantes-Crítica, Barcelona, 1998.

L, Félix, Recherches sur le “Libro de Buen amor”, Droz, Paris, 1938.

L, Isaías, “El Quijote palabra por palabra”, Edad de Oro, 15 (1996), 

pp. 63-74. 

, “Formas de conocimiento y ficción cervantina”, en Melchora R-

 (coord.), Alicia P y Juan Diego V (eds.), Para leer a 

Cervantes. Estudios de literatura española Siglo de Oro, Eudeba, Buenos 

Aires, 1999, pp. 65-82.

L, Margarita, “La pintura en la narrativa de Cervantes”, Boletín de la 

Biblioteca Menéndez Pelayo, 48 (1972), pp. 293-325. 

L R, A. G., “A New First: An illustration of Don Quixote as ‘Le Capitaine 

de Carnaval’, Leipsig, 1614”, Cervantes: Bulletin of the Cervantes Society 

of America, 10:2 (1990), pp. 95-100.

L-B, Luce, “El Cálamo Supremo (Al-Qalam A‘lã) de Cide Ha-

mete Benengeli”, Sharq al-Andalus, 16-17 (1999-2002), pp. 175-186.

, “El sabio encantador Cide Hamete Benengeli: ¿fue un musulmán 

de al-Andalus o un morisco del siglo ?”, en Ruth F y Santiago 

Alfonso L N (eds.), Cervantes y las religiones. Actas del Co-

loquio Internacional de la Asociación de Cervantistas, Universidad de 

Navarra-Vervuert-Iberoamericana, Madrid-Frankfurt am Main, 2008, 

pp. 339-360.

L N, Santiago, “Las claves de la metaficción en el Quijote: una 

revisión”, Oppidum, 2 (2006), pp. 168-186.

L P, Alonso, Filosofía antigua poética, Consejo Superior de 

Investigaciones Científicas, Madrid, 1953.

, Philosophía antigua poética, 2 vols., ed. de Alfredo Carballo Picazo, 

Instituto Miguel de Cervantes, Madrid, 1953.

L M, José Manuel, “Entre la crítica del texto y la lectura coetánea: 

las dos caras de la cultura del manuscrito en la Edad Media”, La Coró-

nica, 27:2 (1999), pp. 189-218.



  Recordar el quijote segunda parte

, “La crítica textual ante el siglo : la primacía del texto”, en Lillian 

von der W M (ed.), Propuestas teórico metodológicas para 

el estudio de la literatura hispánica medieval, Universidad Autónoma 

Metropolitana Iztapalapa-Plaza y Valdés, México, 2002, pp. 417-490.

, “Modelos iconográficos del Quijote: siglos -. Una primera 

aproximación a una herramienta de trabajo”, Trabajos de la VIII Reu-

nión de la Asociación Española de Bibliografía, Asociación Española de 

Bibliografía-Biblioteca Nacional, Madrid, 2004, pp. 103-131.

, Leer el Quijote en imágenes. Hacia una teoría de los modelos iconográ-

ficos, Calambur, Madrid, 2006.

, Los primeros ilustradores del “Quijote”, Ollero y Ramos, Madrid, 2005.

M, Leonard, “‘Las cortes de la muerte’ mencionado en el Quijote”, 

Revista Hispánica Moderna, 34 (1986), pp. 338-343. 

M, Jesús G., “El sistema narrativo del Quijote: la construcción del 

personaje Cide Hamete Benengeli”, Cervantes: Bulletin of the Cervantes 

Society of America, 15 (1995), pp. 111-141.

M, Vincenzo, De ridiculis, en Trattati di Poetica e Retorica del Cinque-

cento, ed. de Bernard Weinberg, Gius Laterza & Figli, Bari, 1970.

M, Howard, “Cide Hamete Benengeli vs. Miguel de Cervantes: 

The metafictional dialectic of Don Quijote”, Cervantes: Bulletin of the 

Cervantes Society of America, 1:1-2 (1981), pp. 63-81.

M G, José Manuel, La vida y los hombres de las galeras de 

España (siglos XVI-XVII), tesis, Universidad Complutense de Madrid, 

Madrid, 2010. 

M, Christine, “El Persiles y la estética de la ilusión”, en Alicia V 

L (ed.), Peregrinamente peregrinos. Actas del V Congreso In-

ternacional de la Asociación de Cervantistas, Asociación de Cervantistas, 

Madrid, 2004, pp. 531-547.

M, Julián, Tres visiones de la vida humana, Salvat, Madrid, 1971. 

M V, Francisco, Personajes y temas del “Quijote”, Taurus, 

Madrid, 1975.

, “El caballero del Verde Gabán y su reino de paradoja”, en Personajes 

y temas del “Quijote”, Taurus, Madrid, 1975, pp. 147-227.



Bibliografía  

M F, Mario, “De la cueva de Montesinos a las aventuras de 

Clavileño: un itinerario de carnavalización del discurso autoritario en 

el Quijote”, Hispánica, 38 (1994), pp. 46-60. 

M B, Félix, La ficción narrativa. Su lógica y ontología, LOM, 

Santiago de Chile, 2001.

M P, Antonia, “Una caracterización del viaje en la narrativa 

medieval a través del medio extraordinario utilizado: el viaje aéreo (de 

Cleomadés a Don Quijote)”, en Rafael B (ed.), Maravillas, peregri-

naciones y utopías: literatura de viajes en el mundo románico, Universitat 

de València, València, 2002, pp. 47-58. 

M, J, Tirante el Blanco. Traducción castellana del siglo XVI, 

ed., introd. y notas de Martín de Riquer, Planeta, Barcelona, 1990.

M Z, Marina, “Le rôle du rire dans le Don Quichotte de 

Cervantès” en Philippe R y Hélène T (eds.), Autour de Don 

Quichotte de Miguel de Cervantes, Presses Sorbonne Nouvelle, Paris, 

2015, pp. 103-111.

M, Antonio Sebastiano, Arte poética, ed. y trad. de María del Car-

men Bobes Naves, Arco Libros, Madrid, 2009.

M, Maurice, “Cervantes. El nombre”, en De Cervantes, Hispaniques, 

Paris, 2005, pp. 41-47.

, “El nombre tachado”, en De Cervantes, Hispaniques, Paris, 2005, 

pp. 65-72.

, “Instancias narradoras en Don Quijote”, en De Cervantes, Hispani-

ques, Paris, 2005, pp. 429-442.

M, Michel, Cervantes: deux themes majeurs (l’amour - les armes et les 

lettres), France-Iberie-Recherche, Toulouse, 1986.

, Cervantès conteur. Écrits et paroles, Casa de Velázquez, Madrid, 1989.

M P, Jorge, “La voz de Cide Hamete Benengeli: autorreflexi-

vidad crítica en El Quijote de la Mancha”, Espéculo: Revista de Estudios 

Literarios, 30 (2005), pp. 1-4.

N, Carlos Orlando, “Clavileño. La tradición en una nueva obra de 

arte”, en Melchora R (coord.), Alicia P y Juan D 



  Recordar el quijote segunda parte

V (eds.), Para leer a Cervantes. Estudios de literatura española Siglo de 

Oro, Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, 1999, t. 1, pp. 83-98.

N, Colbert, “La aventura de los narradores del Quijote”, en Alan 

M. G y Evelyn R (eds.), Actas del Sexto Congreso Internacional 

de Hispanistas, Universidad de Toronto, Toronto, 1980, pp. 515-518.

N  R, A, Los amores de Clareo y Florisea y los trabajos 

de la sin ventura Isea, ed. de Miguel Ángel Teijeiro, Universidad de 

Extremadura, Cáceres, 1991.

O Z, Rocío, “Historia crítica sobre los emblemas en el Qui-

jote”, Espéculo. Revista de estudios literarios, 30 (2005), sin paginación. 

En línea: http://www.ucm.es/ info/especulo/numero30/emblquij.html

, “Sobre las consideraciones del emblematismo en la composición del 

Quijote”, en María S (coord.), Horizonte cultural del “Quijote”, 

Universidad Nacional Autónoma de México, México, 2010, pp. 121-

134. 

Ordenanças sobre el obraje de los paños: lanas: bonetes: e sombreros. Nuevamente 

hechas. De cómo se han de hazer y teñir: y vender…, Athanasio de Sal-

zedo, Alcalá de Henares, 1558. 

O, Ludovik, El pensamiento social y político del “Quijote”, Universidad 

Nacional Autónoma de México, México, 1975.

P B, Fernando G., “Metaficción como artificio y teorías del 

humor. Del barroco a la posmodernidad”, Anagnórisis, 3 (2011), pp. 

54-74.

P, James A., “Las voces del Quijote y la subversión de la autoridad”, en 

A. David K, Geoffrey R, Ruth H. K y José A  

V (coords.), Actas del VIII Congreso de la Asociación Internacional 

de Hispanistas, Istmo, Madrid, 1986, t. 2, pp. 401-408.

, Don Quixote, an anatomy of subversive discourse, Juan de la Cuesta, 

Newark, 1988.

, “Don Quijote: meditación del marco”, en Antonio V (coord.), 

Actas del X Congreso de la Asociación Internacional de Hispanistas, Pro-

mociones y Publicaciones Universitarias, Barcelona, 1992, t. 1, pp. 

661-670.



Bibliografía  

P G, José María, “ ‘Una de las más raras […] novedades que imaginarse 

pueden’. Las tecnologías en el Quijote”, en Carlos A y José Manuel 

L M (eds.), El delirio y la razón: Don Quijote por dentro, Fun-

dación Camino de la Lengua Castellana, Logroño, 2005, pp. 48-69.

P  P, Helena, Cervantes y su concepto del arte. Estudio crítico de 

algunos aspectos y episodios del “Quijote”, 2 vols., Gredos, Madrid, 1975.

, “La cueva de Montesinos. El lenguaje como creación”, en Cervantes 

y su concepto del arte. Estudio crítico de algunos aspectos y episodios del 

“Quijote”, 2 vols., Gredos, Madrid, 1975, t. II, pp. 407-447. 

, “Ideologías. El lenguaje como pintura”, Cervantes y su concepto 

del arte. Estudio crítico de algunos aspectos y episodios del “Quijote”, 2 

vols., Gredos, Madrid, 1975, t. II, pp. 305-406.

, “‘Tate, tate, follonzicos…’ Once again: The metamorphosis of a 

locution”, Cervantes: Bulletin of the Cervantes Society of America, 7:2 

(1987), pp. 85-89.

, “A revision: Cervantes’s writing”, Cervantes: Bulletin of the Cervantes 

Society of America, 9:2 (1989), pp. 61-65.

, “Nota a la nota sobre una nota: ‘impressa’ no ‘empressa’”, Cervantes: 

Bulletin of the Cervantes Society of America, 15:1 (1995), pp. 164-166.

P , Donatella, “Don Quijote in viaggio”, Raccontare nella Spagna 

dei Secoli d’Oro, Alinea, Firenze, 1996, pp. 53-68. 

P, Giuseppe, Fiabe novelle e racconti popolari siciliani. En línea: http://

www.colapisci.it/Cola-Dicono/ColaLettItaliana.htm

Poema del Cid, texto antiguo preparado por Ramón Menéndez Pidal, prosi-

ficación moderna de Alfonso Reyes, Espasa-Calpe, Buenos Aires, 1945,

P, Randolph D., “Lectura comentada del capítulo XVII”, en Miguel 

de C, Don Quijote de la Mancha, ed. del Instituto Cervantes, 

dirigida por Francisco Rico, con la colaboración de Joaquín Forradellas, 

estudio preliminar de Fernando Lázaro Carreter, Instituto Cervan-

tes-Crítica, Barcelona, 1998, I, 17. En línea: http://cvc.cervantes.es/

obref/quijote/edicion/parte1/tabla/default.htm

P, Richard, “El problema de la realidad en el Quijote”, Nueva 

Revista de Filología Hispánica, VII:3-4 (1953), pp. 489-498.



  Recordar el quijote segunda parte

P, Juan Carlos, Ridens et Ridiculus: Vicenzo Maggi y la teoría humanista 

de la risa, Anexos de Tropelías, Zaragoza, 2001. 

Q, Obra completa, trad. y comentarios Alonso Ortega Carmona, 

Universidad Pontificia de Salamanca, Salamanca, 1999.

Q H F, Epístolas. Arte poética, ed. trad. y notas de Fernan-

do Navarro Antolín, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 

Madrid, 2002.

R, Agustín, “De Don Clavijo a Clavileño: algunos aspectos de la 

tradición carnavalesca y cazurra en el Quijote (II, 38-41)”, Edad de Oro, 

3 (1984), pp. 181-199.

, Otra manera de leer el Quijote. Historia, tradiciones culturales y lite-

ratura, Castalia, Madrid, 1997.

, “El coloquio entre Sancho y el duque a raíz del vuelo de Clavileño (II, 

41)”, en Otra manera de leer el Quijote. Historia, tradiciones culturales 

y literatura, Castalia, Madrid, 1997, pp. 439-452. 

, “Nuevas consideraciones sobre el personaje del ‘caballero del verde 

gabán’ (D.Q., II, 16-18)”, Giuseppe G (ed.), Actas II Congreso 

Internacional de la Asociación de Cervantistas, Istituto Universitario 

Orientale, Napoli, 1995, pp. 513-533.

R, Edward, “El recurso a los autores ficticios”, en Teoría de la novela en 

Cervantes, trad. Carlos Sahagún, Taurus, Madrid, 1971, pp. 316-327.

, “Don Quixote: from text to icon”, Cervantes: Bulletin of the Cervantes 

Society of America, 8 (1988), pp. 103-115. 

, Introducción al “Quijote”, trad. Enrique Torner Montoya, Crítica, 

Barcelona, 1990.

, “Introducción”, en Miguel de C, Don Quijote de la Mancha, 

Crítica, Barcelona, 1990.

, “La singularidad de la fama de don Quijote”, Cervantes: Bulletin of 

the Cervantes Society of America, 22:1 (2002), pp. 27-41.

R, Martín de, Cervantes y el “Quijote”, Teide, Barcelona, 1960.

, “La technique parodique du roman médiéval dans le Quijote”, en 

La littérature narrative d’imagination. Des genres littéraires aux téchniques 

d’expression, Presses Universitaires de France, Paris, 1961, pp. 63-64.



Bibliografía  

, Aproximación al “Quijote”, Teide, Barcelona, 1986.

R C, César, “Aventura de los galeotes (Quijote, I, 23). 

Algunos rasgos estilísticos”, La Palabra y el Hombre, XLIX (1984), pp. 

65-73.

R V, Nieves, Los refranes del Quijote: poética cervantina, El 

Colegio de México, México, 2014.

R F, Fernando, “Hermenéutica de Cide Hamete Benengeli: Pers-

pectivas”, Anales Cervantinos, 13 (1995-1997), pp. 117-131.

R, Luis, “La comedia de la personalidad” en Cervantes y la libertad, 

vol. II, Cultura Hispánica, Madrid, 1985. 

R, Aldo, “El narrador agotado y los horizontes de expectativas del 

Persiles”, en Alicia V L (ed.), Peregrinamente peregrinos. 

Actas del V Congreso Internacional de la Asociación de Cervantistas, Aso-

ciación de Cervantistas, Madrid, 2004, pp. 899-909. 

R, María Caterina, “Aspectos iconológicos del Quijote”, Nueva Revista 

de Filología Hispánica, 38:2 (1990), pp. 875-886.

S B, Alonso de, La estafeta del dios Momo, Viuda de Luis 

Sánchez, Madrid, 1627.

S, Rafael, “La criminalidad y la penalidad en el Quijote”, El Ateneo 

de Madrid en el III centenario de la publicación de “El ‘ingenioso’ hidalgo”, 

Imprenta de Bernardo Rodríguez, Madrid, 1905, pp. 85-118. 

S, Alberto, “El Caballero del Verde Gabán”, Anales Cervantinos, IX 

(1961-1962), pp. 169-201.

, “Posibles ecos de San Juan de la Cruz en el Quijote de 1605”, Anales 

Cervantinos, XXVIII (1990), pp. 9-21.

S B, Juan José, Símbolos de España y de sus regiones y autono-

mías. Emblemática territorial española, Visión, Madrid, 2010.

S, Antonio, “Sancho Panza o los pesares de la utopía”, en Barataria, la 

imaginada: el ideal utópico de don Quijote y Sancho, Universidad de Can-

tabria-Centro de Estudios Cervantinos, Pamplona, 2008, pp. 85-246. 

S, Fernando, “Savater defiende las locuras del caballero andante en su 

batalla contra la muerte”, El País, 18 de junio de 2004, p. 32.



  Recordar el quijote segunda parte

S, Rudolph, “El episodio de Clavileño”, en Estudios eruditos “in me-

moriam” de Adolfo Bonilla y San Martín, Universidad Central, Madrid, 

1927, t. I, pp. 115-125.

S   M, Guillermo, “Comprobación matemática de un 

anagrama de Miguel de Cervantes: Cide Hamete Benengeli”, Sincronía, 

63 (2013), 1-10.

S, Karl-Ludwig, “Don Quixote II, 16-17: Don Quixote and the Lions”, 

en Lía S L e Isaías L (eds.), Homenaje a Ana María 

Barrenechea, Castalia, Madrid, 1984, pp. 327-332. 

S, G, “La elegía de Juan Rodríguez del Padrón”, Hispanic 

Review, 62:1 (1994), pp. 1-22.

S A, Florencio, “La voz de Cervantes ‘creador’ en el Quijote”, 

Anales Cervantinos, XLII (2010), pp. 89-116.

S, Mahmud, “¿Quién fue Cide Hamete Benengeli?”, El País, 30 de 

diciembre de 2005, pp. 29-31.

S, Geoffrey L., “El sabio Cide Hamete Venengeli”, Bulletin of Hispanic 

Studies, 33 (1956), pp. 218-225.

T, Bénédicte, “Peregrinaciones subterráneas, acuáticas y aéreas en Don 

Quijote”, en Alicia V L (ed.), Peregrinamente peregrinos: 

actas del V Congreso Internacional de la Asociación de Cervantistas, Aso-

ciación de Cervantistas, Madrid, 2004, t. 2, pp. 1775-1794.

T P, Andrea, “La noción de metaficción en la novela con-

temporánea”, Ateliers du Séminaire Amérique Latine de l’Université 

Paris-Sorbonne, 5 (2009-2010), pp. 1-7. En línea: http://www.crimic.

paris-sorbonne.fr/IMG/pdf/Torresf.pdf

U, Miguel de, Vida de Don Quijote y Sancho, ed. de Alberto Nava-

rro, Cátedra, Madrid, 2000.

U, Eduardo “El concepto de admiratio y lo grotesco en el Quijote”, 

Cervantes: Bulletin of Cervantes Society of America, 9 (1989), pp. 17-30.

V, Juan de, Diálogo de la lengua, J. Martín Alegría, Madrid, 1860.

V M, Bernardo, Teorica y exercicios de la gineta, Maxtor, Va-

lladolid, 2009.



Bibliografía  

V, Francisco, “El Caballero del Verde Gabán y el Caballero de los Leo-

nes: La plenitud del encuentro”, Anales Cervantinos, XXXVI (2004), 

pp. 165-186.

W, Edwin, El Quijote y los libros de caballerías, Altea-Taurus-Al-

faguara, Madrid, 1991.

, “Lectura del capítulo XIX”, en Miguel de C, Don Qui-

jote de la Mancha, ed. del Instituto Cervantes, dirigida por Francisco 

Rico, con la colaboración de Joaquín Forradellas, estudio preliminar 

de Fernando Lázaro Carreter, Instituto Cervantes-Crítica, Barcelona, 

1998, I, 19.

Z, María Alejandra, “Las Meninas y El Quijote o los planos de la 

representación”, Anales Cervantinos, 29 (1991), pp. 179-190. 



Recordar el Quijote Segunda parte
se terminó de imprimir en septiembre de 2018,  
en los talleres de Impresos Almar, S.A. de C.V.,  
Netzahualpilli 120, col. Estrella del Sur, 09820,  
Ciudad de México. Portada: Rosalba Alvarado. 

Tipografía y formación: El Atril Tipográfico, S.A. de C.V.
Cuidó la edición la Dirección de Publicaciones de 

El Colegio de México.




