iy e 2 (O AV SO B £ D) (O ZENERA

DOS ETAPAS DEL PENSAMIENTO
EN HISPANOAMERICA

Del romanticismo al positivismo

EL COLEGIO DE MEXICO






E RO B0 LD O Z E A

DOS ETAPAS DEL PENSAMIENTO
EN HISPANOAMERICA

Del romanticismo al positivismo

EL COLEGIO DE MEXICO



Primera edicién, 1949

Derechos reservados conforme a la ley
Copyright by El Colegio de México,
Napoles 5, México, D. F.

Impreso y hecho en México
Printed and made in Mexico

Distribuido por
Fondo de Cultura Econdmica,
Péanuco 63, México, D. F.






A

LA FunpaciON ROCKEFELLER

Y A TODAS LAS INSTITUCIONES

Y PERSONAS QUE HAN HECBHO
POSIBLE ESTE LIBRO






PREFACIO

En estos tltimos afios se ha venido notando un interés, cada
vez mds creciente, por el estudio de las ideas, el pensamien-
to y la filosofia en Iberoamérica. Fruto del mismo son los
ya numerosos trabajos monogrdficos que se han publicado
o estdn en preparacién, no faltando algunos en los que se
ofrecen visiones de conjunto sobre toda esta historia o sobre
parte de ella. Entre éstos se destacan los de Pedro Henriquez
Ureiia, Ramon Insiia Rodriguez, William Rex Crawford,
Ezequiel Martinez Estrada y Anibal Sdnchez Reulet.

El presente libro pretende sumarse al tipo de estos ulti-
mos trabajos. En él se ha querido ofrecer una visién de
conjunto de una de las etapas mds importantes del pensa-
miento hispanoamericano. Etapa en la cual se discutieron
apasionadamente los problemas que planteaba la incorpora-
cién de Hispanoamérica a las nuevas corrientes sociales, po-
liticas y educativas, una vez que se habia alcanzado la in-
dependencia politica frente a Espaiia. Etapa que fué vista
como la incorporacién de Hispanoamérica a la civilizacién.
Y, a continuacién, los problemas en torno a la formacién de
un nuevo orden que fuese digno substituto del repudiado or-
den colonial. '

Quizd ninguna etapa de nuestra historia expresa mejor
un modo de ser propio del hombre hispanoamericano como
ésta a que se hace referencia. En ella se plantea el proble-
ma del hombre que se encuentra con un ser o un modo de
ser hecho que no considera como propio, que ve como algo
prestado o, algo peor, como algo que le ha sido impuesto.
Es una etapa en la cual se hace patente la desarticulacién del
hombre hispanoamericano: partido en dos y sin juntura po-
sible, dadas las enormes contradicciones que parecen exis-
tir entre ambas partes. Etapa de transicién, en la que pa-
rece nos encontramos ain, a pesar de todos los esfuerzos

realizados. Muchos de los problemas alli planteados se si-
9



10 PREFACIO

guen replanteando en nuestros dias sin que hasta la fecha
hayan encontrado solucién. Etapa critica, como tenia que
ser necesariamente el paso de un modo de ser impuesto por
tres siglos de dominacién colonial a un modo de ser que el
hispanoamericano se empeiiaba en alcanzar por las vias mds
violentas y rdpidas. Etapa en la cual se encuentran las rai-
ces de muchas de nuestras cualidades y de muchos de nues-
tros defectos.

El presente trabajo, no es necesario decirlo, no pretende
ser exhaustivo. Todo lo contrario, son muchas, quizd de-
masiadas, las lagunas que en él podrdn ser encontradas. En
realidad, trabajos de esta naturaleza sélo podrdn ser per-
fectamente realizados cuando se hayan escrito las historias
de las ideas, el pensamiento y la filosofia de cada uno de
nuestros paises, y de la comparacién de todas ellas se de-
duzca lo que las caracteriza como miembros de esa comuni-
dad llamada Hispanoamérica, Iberoamérica o América. Este
trabajo, dentro de sus grandes limites, sélo pretende cola-
borar un minimo en la elaboracién de esa futura tarea. Las
sucesivas investigaciones habrdn de ratificar o rectificar
mucho de lo que aqui se expone asi como el sentido que se
ha querido dar a lo expuesto; pero, de cualquier manera,
esta aportaciéon no habrd de ser del todo initil. La labor
que han realizado y realizan en este aspecto empefiosos in-
vestigadores como Roberto Agramonte y Medardo Vitier,
en Cuba; Arturo Ardao, en el Uruguay; Guillermo Fran-
covich, en Bolivia; Jorge Mufioz Rayo, en Chile, y otros mds
en varios paises, habrd de dar las mejores luces en este te-
rreno. Asi, la labor exhaustiva corresponde a los investiga-
dores de los distintos paises de nuestra América. Ojald este
trabajo ayude, en alguna forma, a estimular tal labor.

Mi estudio fué pensado como una continuacién de los
que sobre el positivismo en México realicé hace aiin poco
tiempo. Vista la forma como los mexicanos reaccionaron y



PREFACIO 11
se asimilaron al positivismo, era interesante comparar esta
reaccién y esta asimilacién con la realizada por otros pue-
blos de Iberoamérica, en los cuales habia influido también.
En este sentido fué orientado el trabajo que aqui se presen-
ta. Desde luego, se hizo patente, en las primeras compara-
ciones, la diversidad existente entre el Brasil y los paises
hispanoamericanos. Estos ultimos, a pesar de encontrarse
divididos en varias naciones, tenian entre si mucho de co-
miin. Existia entre nuestros paises una unidad que ya no
mantienen frente al Brasil. Diversas circunstancias y situa-
ciones histéricas dan lugar a la formacién del Brasil por un
lado y a la de Hispanoamérica por el otro. Asi, por lo pron-
to, era urgente mostrar lo que daba esa unidad a nuestros
paises, para después buscar la que existiese entre éstos y
el Brasil. En la primer tarea me empeiié. Por lo que se
refiere al Brasil son ya varios los trabajos que se han reali-
zado y se realizan en el campo de la historia de las ideas, el
pensamiento y la filosofia, entre los cuales se destacan las
investigaciones del profesor Cruz Costa de la Universidad
de San Pablo.

Pero, una vez puestos a trabajar sobre el positivismo en
Hispanoamérica, éste no se explicaba y hasta carecia de sen-
tido si no se analizaba una etapa de nuestro pensamiento que
le era previa, la que lleva el nombre general, aunque no muy
preciso, de romanticismo. Sin embargo, he aceptado para
esta etapa tal nombre porque, si bien desde el punto de
vista de las influencias filoséficas no es preciso, si lo es
desde el punto de vista de la actitud tomada por los diver-
sos miembros de esta generacion de educadores y pensado-
res hispanoamericanos que, entre los afios de 1840 y 1860,
surgen en esta América ddndole un sentido y unidad espi-
ritual. Las raices que explican la aceptacién y adopcién
del positivismo en la totalidad de los paises hispanoameri-
canos se encuentran en el pensamiento de esta generacién.



12 PREFACIO

Conociendo sus ideas y los problemas que se plantearon, la
rapida influencia del positivismo en Hispanoamérica que-
da fdcilmente explicada. De aqui surgié la necesidad de
extender la investigacién hasta la etapa indicada.

Este estudio se ha dividido asi en dos partes: una refe-
rente al llamado romanticismo en Hispanoamérica, y otra
al positivismo. En ambos he tratado de evitar hacer estu-
dios por naciones. Desde luego, la falta de suficiente in-
formacion me lo hubiera impedido; pero, lo mds importan-
te era destacar una serie de ideas en las que se hiciese
notar una unidad de espiritu expresada en una unidad de
problemas y de intentos de solucién para los mismos. He
tratado de que los andlisis que aqui se hacen, apoyados en
diversos textos, valgan na para un determinado pais de
nuestra América, sino para toda Hispanoamérica. Esto ha
sido fdcil por lo que se refiere a la primera parte, la del
romanticismo. La unidad de problemas y soluciones pro-
puestas es de notable semejanza. Y es que Hispanoamérica
apenas acaba de sacudirse el yugo politico de Espaiia y
trata de arrancarse hdbitos y costumbres impuestos por ella
durante la larga etapa colonial. Del pensamiento romdn-
tico hispanoamericano se analiza aqui al mds representativo
y en el que se hacen mds patentes las ideas que preparan la
adopcién del positivismo en diversos paises de esta América.

Por lo que se refiere a la etapa de la adopcion del po-
sitivismo la unidad sigue haciéndose patente, pero ya den-
tro de una diversidad nacional. Los problemas y soluciones
son semejantes; mas las iltimas tendrdn que ser adaptadas
a circunstancias concretas. Diversidad de circunstancias his-
téricas estimulardn una serie de no menos diversas situa-
ciones de realidad histérica y social. Dentro de su unidad
Hispanoamérica empieza a dar origen a una variedad de
situaciones que se perfilan como nacionales. El positivis-
mo, que es visto como una filosofia al servicio de la reali-



PREFACIO 13
zacién de un nuevo orden en Hispanoamérica, se ird adap-
tando a las distintas circunstancias concretas que lo solici-
tan. De acuerdo con estas situaciones o circunstancias serdn
las interpretaciones y adaptaciones que se hagan del positi-
vismo. De aqui que en la segunda parte de este trabajo se
haya seguido una secuencia nacional, a diferencia de la pri-
mera parte; pero poniendo al mismo tiempo el acento en
una serie de rasgos generales que el lector captard fdcilmen-
te. Aqui el positivismo es analizado sélo en aquellos paises
donde se hacen mds claramente patentes, al lado de los ras-
gos generales, aquellos otros que le hacen presentarse con
una cierta originalidad y diversidad en la interpretacién que
de él se da.

Para la realizacién de este trabajo he contado con la
central ayuda de El Colegio de México y la Fundacién
Rockefeller. En mi recorrido por Norte y Sudamérica pude
recibir la orientacién de muchas instituciones culturales y
personas, asi como su estimulo en mi investigacién. No doy
los nombres de las unas ni de las otras para evitar alguna
lamentable omisién, pero a ellas va dedicado este libro.

Respecto a la bibliografia utilizada no pudo ser todo lo
exhaustiva que hubiera deseado. En las bibliotecas visita-
das procuré, dentro del limitado tiempo con que contaba,
tomar notas de aquellos textos que me era dificil encontrar
en otras partes mds a mi alcance. Al mismo tiempo procuré
obtener la mayor cantidad posible de libros referentes a mi
investigacion, envidndolos a México para hacer su estudio a
mi regreso. Desgraciadamente unos llegaron y otros no,
debido a la desorganizacién en que se encontraban las
comunicaciones, recién terminada la iltima guerra. No pre-
tendo, con esto, justificar las lagunas que aqui se encuentren,
simplemente expongo las razones que me impidieron, en
parte, reducirlas.

L. Z,






INTRODUCCION

HISPANOAMERICA Y SU CONCIENCIA HISTORICA

1. SENTIMIENTO DE DEPENDENCIA

Hegel, en sus Lecciones de Filosofia de la Historia, al refe-
rirse al continente americano, decia: “América es el pais
del porvenir. En tiempos futuros se mostrard su importan-
cia histérica, acaso en la lucha entre América del Norte y
América del Sur. Es un pais de nostalgia para los que es-
tan hastiados del museo histérico de la vieja Europa”.
Pero, agregaba, “América debe apartarse del suelo en que,
hasta hoy, se ha desarrollado la historia universal. Lo
que hasta ahora acontece alli no es mas que el eco del viejo
mundo y el reflejo de ajena vida”. Mas esto es algo que co-
rresponde al porvenir. Y “como pais del porvenir, América
no nos interesa; pues el filésofo no hace profecias”. En esta
forma el filésofo aleman hacia a un lado a nuestro continen-
te, dejandolo en el olvido de la historia. '

Para Hegel, que concibe la historia de las ideas como
un movimiento dialéctico, en el cual toda superacion es al
mismo tiempo negacién y conservacién, la América carece
de historia y, al carecer de historia, carece de realidad. La
‘historia de que se puede hablar en este Continente no es
sino un eco o reflejo de la historia del Viejo Mundo, su
anexo. De acuerdo con Hegel, América tendrd historia,
existird, cuando sea capaz de entrar en ese movimiento
dialéctico mediante el cual se desarrolla el espiritu; esto es,
cuando sea capaz de negar un pasado que ya no le es propio;
pero mediante una negacién dialéctica, esto es, mediante un

acto de asimilacion. Dentro de una légica dialéctica negar
15



16 HISPANOAMERICA Y SU CONCIENCIA HISTORICA

no significa eliminar sino asimilar, esto es, conservar. De
acuerdo con esta logica lo que se es, se es plenamente, para
no tener necesidad de volver a serlo. Cuando se asimila
plenamente no se siente lo asimilado como algo ajeno, es-
torboso, molesto, sino como algo que le es propio, natural.
Lo asimilado forma parte del propio ser en forma tal que
no estorba el seguir siendo. El haber sido, el pasado, for-
ma parte de la experiencia que hace posible el seguir sien-
do. Cuando se asimila no hay necesidad alguna de volver
a repetir las experiencias del pasado. La conciencia hist6-
rica ofrece esta experiencia, haciendo initil su repeticién.
La historia es la expresién objetiva de esta asimilacidn,
ia expresién mas patente de la negacion dialéctica. Tal es la
historia de Europa, la historia del hombre europeo. Hegel
ha buscado el sentido de esta historia mostrando en su filo-
sofia lo que ha sido y lo que es. La historia del Viejo
Munde es la historia que algin dia, al decir de Hegel, ten-
drd que negar América si quiere empezar la propia. Mien-
tras no se realice tal negacién o asimilacion, América con-
tinuard siendo un continente sin historia, una dependencia
de la historia europea.

El filésofo espafiol José Ortega y Gasset, al hablar de
la historia del hombre europeo, hacia referencia a la inter-
pretacién hegeliana al decir: “El hombre europeo ha sido
demécrata, liberal, absolutista, feudal, pero ya no lo es.
¢Quiere esto decir, rigurosamente hablando, que no siga en
algin modo siéndolo? Claro que no. El hombre europeo
sigue siendo todas estas cosas, pero lo es en la forma de
haberlo sido. Si no hubiese hecho esas experiencias, si no
las tuviese a su espalda y ni las siguiese siendo en esa pe-
culiar forma de haberlas sido, es posible que, ante las difi-
cultades de la vida politica actual, se resolviese a ensayar
con ilusién alguna de esas actitudes. Pero haber sido algo



\

SENTIMIENTO DE DEPENDENCIA 17
es la fuerza que mas automaticamente impide serlo.” ' Aho-
ra bien, cabe preguntarnos por nuestra cuenta: ;Es esto va-
lido para América? O maés concretamente: ;Los hispano-
americanos podemos hablar en la misma forma?

Nosotros los hispanoamericanos hemos sido, por nuestro
pasado, conquistadores y conquistados, coloniales, ilustra-
dos, liberales, conservadores y revolucionarios. ;Pero real-
mente hemos sido todo esto, en el sentido en que por ha-
berlo sido no tenemos necesidad de volver a serlo? O en
otras palabras ;los problemas que plante6 la Conquista, la
Colonia, la Independencia y los que se han seguido plantean-
do en Hispanoamérica son problemas resueltos, en forma tal
que ya no se tiene necesidad de volverlos a plantear? ;Son
ya un pasado en un sentido pleno? ;La Conquista, la Co-
lonia, la Independencia y todas nuestras luchas liberales son
ya para nosotros simple experiencia histérica? La respuesta
a estas preguntas tiene que ser negativa. Si no fuera asi,
si en verdad todo ese pasado fuese auténtico pasado, que-
rria decir que habiamos empezado a realizar nuestra his-
toria en el sentido dialéctico que senalaba Hegel.

No, esta historia no es ain una historia de negaciones.
Adn no la hemos asimilado. Nosotros los hispanoamerica-
nos tenemos atn en la epidermis al conquistador y al con-
quistado, al colonial, al liberal romantico y a todo eso que
fué nuestro pasado. Es maés, a pesar de que pretendemos
haber sido todo eso, atin seguimos sin serlo plenamente. To-
das esas actitudes las hemos ido tomando s6lo en el campo
de lo formal. En la realidad tales actitudes no han hecho
sino enmascarar, encubrir, un hecho, una realidad no asi-
milada ain, la primera de que fué consciente el hispano-
americano, la colonial. Esto es, la de su realidad como de-
pendencia, la de su consciencia como entidad dependiente

1 Ortega y Gasset, Historia como sistema. Obras Completas, t. vi. Madrid,
1947.



18 HISPANOAMERICA Y SU CONCIENCIA HISTORICA
de una realidad a la que ain no considera como propia.
La de su dependencia con algo que considera le es ajeno.

El hispanoamericano del siglo xx continta discutiendo
apasionadamente, afirmando o negando, esta realidad. La
Conquista y la Colonia siguen vivas en su mente, en torno
a ellas giran, al final de cuentas, todas sus discusiones.
Unas veces le vemos afirmando la razén de los conquista-
dos, otras la de los conquistadores; unas veces justificando
la Colonia, otras la Independencia. Siempre el mismo pun-
to de vista, a pesar de que encubre éste con diversas ban-
deras ideolégicas o diversa terminologia. Siempre estd pa-
tente el problema de la dependencia y la independencia del
hombre hispanoamericano. Ilustrados, liberales, conserva-
dores, positivistas y revolucionarios, no han hecho otra cosa
que expresar en diversas épocas y con diverso lenguaje el
mismo y siempre latente problema. Siempre esti ahi nues-
tro pasado. Este pasado.es Espafa y, con Espafia, Europa.
Aiuin no hemos podido asimilarnos este pasado, porque aln
lo sentimos como algo que no es ajeno; ain no lo sentimos
en nuestras venas, en nuestra sangre, no lo sentimos como
propio. O en otras palabras, este pasado nuestro atn no
se convierte en auténtico pasado, sigue siendo un presente
que no se decide a ser historia.

En vez de tratar de resolver nuestros problemas por el
camino dialéctico, los hispanoamericanos no hemos hecho
otra cosa que acumularlos. Adn no se resolvia la contradic-
cién entre el conquistador y el conquistado, cuando decidi-
mos hacernos republicanos, liberales y demdcratas, conforme
al modelo que nos presentaban los grandes paises modernos,
especialmente los sajones. A continuacién, sin resolver las
nuevas contradicciones que se nos planteaban, aspiramos a
establecer burguesias semejantes a la gran burguesia euro-
pea, sin llegar a ser otra cosa que pequefios servidores de
ésta. Ahora, en nuestros dias, tampoco hemos alcanzado atin



SENTIMIENTO DE DEPENDENCIA 19
el poderio econémico que permita la descomposiciéon de esa
burguesia sui-géneris, cuando ya nos estamos planteando los
problemas de una lucha de clases. Desde luego, no se quiere
negar que esta lucha exista, la lucha del oprimido contra el
opresor, pero no existe en los términos que lo plante la
Conquista: la lucha del conquistado contra el conquistador,
la lucha del colonial contra la metrépoli. Ayer, lucha contra
Espaiia, ahora contra la nueva metrépoli -de esta colonia
que aun no dejamos de ser, los Estados Unidos. Siempre
la misma lucha, la de nuestra independencia. Ayer lucha
politica frente a Espafa, después mental frente a sus habi-
tos y costumbres, més tarde econémica contra las burgue-
sias, de las cuales s6lo somos instrumentos. Lucha también
en contra de nuestra dependencia cultural ante un pasado
que no acabamos por sentir nuestro mediante una asimila-
cién dialéctica.

Antonio Caso, hablando de la historia de México, de-
cia: “Los problemas nacionales jaméis han sido resueltos
sucesivamente.” “México, en vez de seguir un proceso dia-
léctico uniforme y graduado, ha procedido acumulativamen-
te.” “Causas profundas, que preceden a la Conquista, y
otras mas, que después se han conjugado con las primeras,
y todas entre si, han engendrado el formidable problema
nacional, tan abstruso y dificil, tan dramatico y desolador.”
“1Todavia no resolvemos el problema que nos legé Espafia
con la Conquista; ain no resolvemos tampoco la cuestion
de la democracia, y ya estad sobre el tapete de la discusién
historica el socialismo en su forma mas aguda y apre-
miante.” *

Este ser ciegos a nuestros problemas, para verlos sélo
a través de los lentes de las soluciones europeas, es lo que
hacia afirmar a Hegel que viviamos como eco y reflejo del
Viejo Mundo, como su sombra y no como una realidad.

2 Antonio Caso, México, apuntamientos de cultura patria. México, 1943.



20 HISPANOAMERICA Y SU CONCIENCIA HISTORICA

Ecos y reflejos de ajena vida. Sin embargo, la realidad es
siempre mas poderosa que la imaginacién del hombre. En
este caso la realidad hispanoamericana, que asi podemos
llamarla, es méas poderosa que el afan del hispanoamerica-
no por escapar a ella. Pese a todos los subterfugios por elu-
dirla, ésta se hace siempre patente. Aparentemente el his-
panoamericano se plantea los mismos problemas y busca las
mismas soluciones que ha aprendido en la cultura europea.
Pero lo cierto es que no se plantea los mismos problemas
ni se da las mismas soluciones, a pesar de que se imagina
tal cosa. La realidad es siempre mdis poderosa y le obliga
a plantearse los que le son propios y a buscarse sus propias
soluciones. Todo esto inconscientemente, haciendo una cosa
y creyendo que es otra. Es en nuestros dias cuando empieza
a darse cuenta de este hecho. De la plena consciencia del
mismo dependerd el que algin dia se decida a resolverlo
en forma directa, aspirando a que las soluciones sean defi-
nitivas, tal como ha sucedido en toda auténtica filosofia.

2. RENUNCIA NEGATIVA AL PASADO, HISPANOAMERICANO

El hombre hispanoamericano, en la medida en que fué
haciéndose mas consciente de sus relaciones de dependencia
con un mundo que no considera como propio y de un pasado
que consideraba como ajeno, traté de romper definitivamen-
te con tal mundo y con tal pasado. Pero, en vez de negarlos
de acuerdo con una légica dialéctica, lo hizo de acuerdo con
una légica formal, esto es, conforme a una légica que no
admite la contradiccion. Una légica en la que la historia
no tiene cabida. Partiendo de esta légica, el hispanoameri-
cano no tuvo otro camino que negar su historia, renunciar
a ella, considerandola como impropia. Su historia, su pasa-
do, fué considerada como algo ajeno, como algo que no
le pertenecia por no haber sido obra suya. El pasado se le



RENUNCIA NEGATIVA AL PASADO 21
present6 como lo negativo por excelencia; como aquello que
no debia ser el hispanoamericano, ni aun en el sentido de
haberlo sido alguna vez.

El hispanoamericano, al autoanalizarse, se encontré lleno
de contradicciones. Sintiéndose incapaz, insuficiente, para
realizar una sintesis de éstas, opté por el camino més facil,
la amputacién. Eligié una de las formas de su ser y trato
de cortar definitivamente la otra. Pero con esto la contra-
diccién siguié en pie, sin solucidn, ni siquiera aparente. En
el pasado vié la raiz de todos sus males, la fuente de todas
sus desdichas como pueblo. Este pasado fué y sigui6 sien-
do la Colonia. La historia de ésta se le presenté como lo
ajeno por excelencia, Espafia habia sido la creadora de este
pasado, del que s6lo Espaia podia responder. De sus an-
cestrales defectos s6lo ésta debia ser llamada a cuentas; el
hispanoamericano no se conformé con intentar cortarlo de
un tajo. Aceptar este pasado como algo propio no signifi-
caba para el hispanoamericano otra cosa que la aceptacién
de su dependencia. Con el pasado hecho por Espafia el his-
panoamericano no podia tener otra actitud que la de recha-
zo o sumisién. Ni por un momento se le ocurrié el camino
de la negacién por asimilacion.

En esta forma el hispanoamericano se comprometié en
una dificil, casi practicamente imposible, tarea: la de arran-
carse, amputarse, una parte muy importante de su ser, su
pasado. Se entregé al dificil empefio de dejar de ser aquello
que era, para ser, como si nunca hubiese sido, otra cosa dis-
tinta. La herencia espanola, la herencia colonial, pedian los
proceres de la independencia mental de Hispanoamérica,
debe ser reformada completamente. Ella, agregaban, es todo
lo opuesto de lo que queremos y debemos ser. Nuestros ma-
les, los llevamos en la sangre, borremos, si es necesario, esta
sangre. La emancipaci6n social de Hispanoamérica, decian



22 HISPANOAMERICA Y SU CONCIENCIA HISTORICA
con toda violencia, no se lograria si no repudiamos plena-
mente la herencia espafola, esto es, nuestro pasado.

Espafa, el pasado, estaba en la mente, en los habitos y
costumbres del hombre hispanoamericano. Arraigada a él
sentia que le imposibilitaba para evolucionar como lo hacian
'los demas pueblos. Sentia que todos sus esfuerzos para trans-
formar el pasado fallaban. Nada podia hacer para cambiar-
lo. Sentia como initil todo lo intentado en este sentido. El
hispanoamericano habia luchado por alcanzar su emancipa-
cién politica pero ésta resultaba inutil careciendo de una
previa emancipaciéon mental. El pasado, Espafia, estaba
siempre presente en la carne y huesos de sus mismos liber-
tadores. Estos, que habian aspirado a dar a Hispanoamérica
una forma de vida a la que Espafa era ajena, habian fraca-
sado, pues en su misma sangre llevaban la raiz de este fra-
caso. Todo habia sido imposible, el pasado colonial impuesto
por Espafia aparecia siempre. El hispanoamericano seguia
obrando como si ninglin cambio se hubiese realizado. En
realidad no habia cambio alguno. Nada real y definitivo
parecia haberse logrado. La emancipacion politica alcanza-
da sélo era algo formal. Las nuevas formas sélo encubrian
pasados y permanentes males. Hispanoamérica se habia in-
dependizado de la corona espafola, pero nunca de Espaia.
Esta seguia viva, actuando sobre la propia accién de los his-
panoamericanos. Estos continuaban viviendo como si nada
hubiese cambiado. Cada hispanoamericano no aspiraba a
otra cosa que a ocupar el lugar que habia dejado el conquis-
tador. De dominado que era aspiraba a ser dominador de
los més débiles.

Los préceres de la nueva emancipacién hispanoamerica-
na se daban plena cuenta de este hecho y aspiraban a ponerle
fin. La revolucién de Independencia, decian, ha sido anima-
da, més que por el espiritu de libertad, por el espiritu impe-
rial hispanico. Ha sido una revolucién politica, se ha dispu-



RENUNCIA NEGATIVA AL PASADO 23
tado todo el mando, no ha sido una revolucién social. Sélo
se ha querido quitar a un sefior para poner otro. Se ha arran-
cado el cetro a Espafia, pero nos hemos quedado con su espi-
ritu. Los congresos libertarios, los libertadores y guerreros
de la emancipacién politica de Hispanoamérica, no han he-
cho otra cosa que actuar de acuerdo con el espiritu que Es-
pafa les habia impuesto. La lucha no ha sido entre América
y Espaiia, sino entre Espafa y Espafia. Una Espafia mas jo-
ven, pero Espaiia al fin, es la que ha vencido a la vieja Es-
pafia. Nada ha cambiado, los mismos y ya viejos privilegios
siguen en pie, los propios libertadores se han encargado de
que asi sea. Hispanoamérica sigue siendo una Colonia.

Asi, en esta forma, los nuevos emancipadores de Hispa-
noamérica se dieron cuenta de la cruda realidad y determi-
naron eliminarla de una vez y para siempre. Para lograrlo
ofrecieron ese raro espectaculo de que se hablaba antes: el
de hombres empefiados en arrancarse una parte de su propio
ser, su historia. Con verdadera furia y coraje se entregaron
a tan dificil tarea. Con la misma furia, coraje y teson que
el hispanoamericano habia heredadoJe Espafia. En su vio-
lencia por arrancarse el pasado actuaron como dignos hijos
de esa Espafia que se empefiaban en negar. La nativa cons-
tancia espafiola, como diria Andrés Bello, se expresé en el
mismo afan del hispanoamericano por dejar de ser espafiol.
El mismo empuje y valor que el espafiol habia puesto para do-
minar estas tierras e imponer sus habitos y costumbres, lo
puso el hispanoamericano para librarlas y para arrancarse
tales habitos y costumbres. A una violencia se contestd con
otra violencia, a una imposicién con otra imposicién.

Sin embargo, el pasado no es algo que se elimine asi, sin
miés. El pasado, si no es plenamente asimilado, se hace siem-
pre presente. En cada gesto, en cada acto realizado por el
hombre hispanoamericano, el pasado se patentiza. Los par-
tidos politicos fueron tomando diversos nombres, 'se habls de



24 HISPANOAMERICA Y SU CONCIENCIA HISTORICA

nuevas ideas, nuevas filosofias parecian orientarlos, pero en
el fondo, el pasado permanecia vivo, latente, dispuesto a pa-
tentizarse en la primera ocasién propicia. No habia mas que
nombres nuevos con los que se encubrian viejos problemas.
Mientras tanto el resto del mundo marchaba, progresaba, ha-
cia historia. Hispanoamérica seguia siendo un continente
sin historia, sin pasado, por estar éste siempre presente. Y
si tenia historia no era una historia consciente. Hispa-
noamérica seguia negindose a considerar como parte de su
historia a un pasado que no habia hecho. La Colonia no
era historia suya; pero tampoco aceptaba como tal la serie de
luchas por emanciparse de la misma. Esto era pura anarquia
de la cual se avergonzaba. Nada queria tener que ver con esa
serie de luchas, de revueltas, violencias y alternativas entre
dictaduras y anarquias. En la historia hecha no encontraba
nada constructivo, nada de aquello que aspiraba a ser. Y sin
embargo, pese a todo esto, el hispanoamericano iba haciendo
historia, no la historia que hubiera querido hacer, sino su his-
toria. Una historia muy especial, sin negaciones o asimila-
ciones dialécticas. Una historia llena de contradicciones que
no acababan por sintetizarse. Pero historia al fin y al cabo.
La historia que ahora a los hispanoamericanos de mediados
del siglo xx toca negar dialécticamente, esto es, asimilar.

3. HISPANOAMERICA Y SU AFAN POR HACER UNA
NUEVA HISTORIA

Empezar como si nada estuviese hecho, hacer una histo-
ria desde sus inicios, son actitudes que se han presentado en
la historia de la cultura y también en las historias particu-
lares de los individuos, en las biografias. En épocas de cri-
sis, de grandes decepciones, suele surgir ese afan por empe-
zar todo de nuevo. El hombre en determinados momentos de
su vida suele sentir este mismo afan, una de las formas mas



AFAN DE NUEVA HISTORIA 25
efectivas de escapar a sus circunstancias, a su realidad. En
esta forma cree poder eludir los compromisos que su situa-
cion en el mundo le ha impuesto. En estas ocasiones, en las
que la marejada de la historia parece enredarse y complicar-
se, el hombre se siente impulsado a escapar del enredo. En
vez de entregarse a la dificil, pero no imposible, tarea de des-
enredar su situacion, prefiere escapar y no saber nada de la
complicada madeja. Entonces empieza a imaginar mundos
sin complicaciones, mundos sin historia hecha, mundos en los
cuales cada individuo puede empezar a realizar su historia
segln le plazca. En estos mundos imaginarios la libertad se
ofrece en su maxima expresion. Se trata de mundos en los
cuales el individuo carece de compromisos. En ellos todo
esta hecho a las mil perfecciones. El hombre no tiene alli
otro quehacer que vivirlos libremente, sin limitaciones. O
bien, tales mundos suelen presentarse como mundos virgenes;
en donde todo esta por hacerse y por lo mismo llenos de posi-
bilidades. En fin, utopias que son verdaderas jaujas o uto-
pias en la que todo esta por crearse. En ambas el hombre
puede escapar a su pasado, esto es, a sus compromisos, a su
tener que responder de los compromisos de un pasado que él
no ha hecho. En una utopia todo est hecho; en otra todo esta
por hacerse, pero ninguna de ellas representa un compromiso.
Y no representando compromisos tampoco plantea problemas.

Asi vemos como en las grandes crisis de la humanidad el
hombre suele tomar una de estas dos actitudes o ambas. Unas
veces se decide por el ideal de un mundo en el cual todo se
encuentre resuelto. De acuerdo con tal ideal el hombre care-
ce de compromisos. La libertad en él es maxima, pues todo
lo que representa un compromiso que la limite ha sido aban-
donado a una providencia que todo lo prevé y resuelve. Tal
es la actitud tomada por el hombre en el que hizo crisis la
llamada cultura pagana. Otras veces el hombre anhela un
mundo enteramente nuevo, en el cual todo tenga que ser he-



26 HISPANOAMERICA Y SU CONCIENCIA HISTORICA

cho. Aqui no hay renuncia a la accién. La accién existe, solo
que es una accién plenamente libre y, por serlo, es también
irresponsable. Nada hay que estorbe esta accion porque nada
esta hecho. Tal es lo que intent el llamado hombre moderno
cuando hizo crisis la cultura cristiana. El hombre “hastia-
do del museo histérico de la vieja Europa” aspiré a crear un
mundo enteramente nuevo. Su utopia no se situé ya en mun-
dos trascendentes, en los que todo estd previsto, sino en la
misma tierra. Pero esta era una tierra virgen, tierra nueva,
donde el hombre que la habitaba vivia en pleno estado de na-
turaleza, esto es, sin historia. Tierra nueva, en la que la
accion del individuo no estaba aiin comprometida por la ac-
cion de los otros. La tierra nueva y el buen salvaje represen-
taron el ideal del hombre moderno, harto ya de tener que res-
ponder de las acciones de sus antepasados. Fué este hombre
el que, con mayor empefio, traté de realizar una historia de
la cual él fuese principal protagonista y su principio. La
historia, el pasado, parecié borrarse en una aparente oscu-
ridad.

Por lo que se refiere a Hispanoamérica, la tierra que los
europeos habfan visto como la realizacién de su utopia, su-
cedio algo semejante. En una determinada coyuntura histo-
rica, los hispanoamericanos se rebelaron también contra su
pasado y, con ello, contra las responsabilidades que implica-
ba. De un tajo trataron de romper con él. Lo negaron, tra-
tando de empezar una nueva historia, como si nada hubiese
sido hecho antes. También crearon su utopia. El ideal, aque-
llo que aspiraron a ser, lo encontraron en los grandes paises
sajones: Inglaterra y los Estados Unidos, o bien Francia, en
lo que ésta representaba dentro del avance de la civilizacién.
Sus constituciones politicas, su filosofia, literatura y cultura
en general, fueron los modelos conforme a los cuales los his-
panoamericanos pretendieron hacer su nueva historia.

iEl pasado o el futuro! fué el dilema planteado. Para



AFAN D', NUEVA HISTORIA 21
alcanzar el futuro ieal era menester renunciar irrevocable-
mente al pasado. El pasado hispanoamericano no era otra
cosa que la absoluta negacién de sus propios ideales. Los
nuevos ideales se hallaban en absoluta contradiccién con el
pasado heredado. La nueva civilizacién era la absoluta ne-
gacion de la Espafa colonial. Era menester elegir entre lo
uno o lo otro; era menester renunciar al futuro o al pasado.
“;Republicanismo o catolicismo!, grita el chileno Francisco
Bilbao. {Democracia o absolutismo! jCivilizacién o barbarie!,
da a elegir Domingo Sarmiento. {Liberalismo o tirania! jLo
uno o lo otro!, no cabia otro dilema. El terrible dualis-
mo, decian estos hombres, nos llevara a la muerte si no sa-
bemos elegir uno de los dos. Es menester elegir entre el
predominio absoluto de la Colonia o el predominio absoluto
de los nuevos ideales libertarios. No hay conciliacién posi-
ble, pensarla seria el mayor de los errores. Necesariamente,
sostenian, tendra que imponerse uno de los términos median-
te el absoluto exterminio de su opuesto. Y mientras tal cosa
realizaban los hispanoamericanos se exterminaban entre si.
Una mitad estorbaba a la otra. En esta forma se hizo la his-
toria del siglo x1x, una historia en la que una minoria llena
de fe en el futuro se decidié por la negacién de todo su
pusado.

Sin embargo, el pasado lo llevaba el hispanoamericano
dentro, lo llevaba en todo su ser. El futuro no acababa de
hacerse presente, ni el pasado de hacerse pasado. La utopia,
en vez de realizarse, se fué alejando cada dia mas. Pese a
todos los esfuerzos realizados, los hispanoamericanos siguie-
ron siendo hispanoamericanos, esto es, hijos de esa circunstan-
cia y realidad llamada Hipanoamérica. El pasado sigui6 pre-
sente en las diversas formas de vida de estos hombres que
en vano lucharon por arrancarselo. Con un presente, que nc
se realizaba, y un pasado, que no acababa de ser tal, la his
toria, nuestra historia, no existia. Hispanoamérica, por deci



28 HISPANOAMERICA Y SU CONCVENCIA HISTORICA

sién propia, se convertia en un pueblo sin historia. A lo més
que llegaba, como pensaba Hegel, era a ser un pais del por-
venir, del futuro. Hispanoamérica, en el terreno de la rea-
lidad, se conformaba con ser un eco y reflejo de algo que
queria ser; pero que de hecho no era. Se convertia en pro-
yecto ajeno, en utopia de una Europa también cansada de su
historia. Utopia de pueblos hastiados del viejo museo euro-
peo. En esta forma, de acuerdo con una proyeccién que le
era ajena, una vez mas el hispanoamericano continué siendo
un colonial, renuncié a su historia real y con ella a su rea-
lidad.

Pero la realidad siempre es més poderosa y, a pesar de
todo, la renuncia resulté initil. Pese a todos los esfuerzos
realizados, el hispanoamericano permanecié con su realidad,
realidad peligrosa, porque se apoya en un pasado que no ha
podido asimilar. Y tanto mas peligrosa cuanto mas tarde en
hacer dicha asimilacién. Las antiguas fuerzas, de las cuales
ha creido poder libertarse, contintian latentes. Tan descara-
damente latentes que no ocultan en la actualidad sus preten-
siones respecto a regir abiertamente su realidad. El no haber
podido asimilar a tiempo este pasado es lo que le da su actual
potencia.

Asi vemos que, mientras Europa discute en la actualidad
su futuro, nosotros en Hispanoamérica tenemos alin que se-
guir discutiendo nuestro pasado. Mientras Europa lucha por
realizar una historia que represente un progreso mas de su
movirhiento dialéctico, Hispanoamérica tiene aun que volver
los ojos al pasado para defender libertades que parecian de-
finitivamente ganadas. A cien afios de distancia cronoldgica
Hispanoamérica tiene ain que defender la obra de un Juarez
y la de un Sarmiento contra las siempre vivas y latentes fuer-
zas que hacen posibles los actuales defensores de pasados pri-
vilegios o los nuevos Rosas. Mientras Europa se aplica a
buscar el tipo de comunidad que ha de adoptar en el futuro,



AFAN DE NUEVA HISTORIA 29
Hispanoamérica sigue discutiendo la Conquista, la Indepen-
dencia y el liberalismo. Sé6lo en pueblos como los hispano-
americanos, donde el pasado es todavia un presente, pueden
seguir en .contraversiéon formas politicas como las coloniales
que parecian ya abandonadas. Sélo pueblos que no han asi-
milado su historia pueden continuar siritiéndose amenazados
por su pasado. De aqui la urgente necesidad de realizar esta
asimilaciéon. Es menester que nosotros los hispanoamerica-
nos hagamos del pasado algo que, por el hecho de haber sido,
no tenga ya necesidad de volver a ser. Es menester que ha-
gamos nuestra historia, esto es, que seamos conscientes de
ella. Una historia que nos hable de los caminos que nuestro
pasado ha tomado para no tener necesidad ya de volver a
tomarlos, conocidas sus experiencias. Es menester que poda-
mos vivir el pasado como algo que fué y no como algo que
aln no es. Es menester que vivamos el pasado en el recuerdo,
en la experiencia realizada, en lo que, en suma, somos por
haber vivido y no en lo que seremos por seguir viviendo.
Esto es en parte lo que justificara la historia que a con-
tinuacion se expone. Si, en verdad, no queremos repetir las
experiencias de nuestro pasado viviéndolas como algo pre-
sente, es menester que las vivamos como historia, como pa-
sado que es. Y la mejor manera es la de la asimilacion,
debemos asimilar nuestro pasado, hacernos conscientes de
él. Tal es lo que siempre ha hecho Europa, tal ha sido la tarea
de sus historiadores y fildsofos. Son éstos los creadores de
su llamada historia universal. La historia no la componen
los puros hechos, sino la conciencia que se tenga de ellos. Es
esto lo que atn no hemos logrado, es ésto lo que nos reprocha
 Hegel. Pero ahora parece que ya somos al menos conscientes
de su necesidad. Dicha consciencia explica el interés cada
vez mdas creciente por la historia de nuestras ideas. Ahora
s6lo nos queda hacer nuestra parte, por pequefia que ésta sea.



30 EL ROMANTICISMO

II

EL ROMANTICISMO EN HISPANOAMERICA

4. LA AUTONOMIA INTELECTUAL

La toma de conciencia de los hispanoamericanos acerca de
su realidad, se fué logrando en una serie de etapas cuyos
origenes llegan hasta los mismos conquistadores. Pero fué a
mediados del siglo xvii1 cuando, debido a una serie de cir-
cunstancias histéricas y culturales, se hizo mas clara esta toma
de conciencia. El apoyo teérico de este conocimiento lo ofre-
cieron las ideas filos6ficas entonces en boga, las cuales se
agrupaban bajo el nombre genérico de Ilustraciéon. La nueva
filosofia empezaba por destruir el principio de autoridad,
sobre el cual se apoyaba la doctrina filoséfica oficial: la es-
coléstica. Los ilustrados hispanoamericanos trataron inme-
diatamente de separar lo religioso de lo filoséfico. En el
campo de la religién era vélido el principio de autoridad, ya
que se apoyaba en la fe; no asi en el campo de lo filoséfico.
Para éste no habia otro método de conocimiento que el de la
experiencia. La religién correspondia al mundo de lo divino,
la filosofia al de lo humano. Era menester no confundir am-
bos campos.

Fl hispanoamericano, sin descuidar la salvacién de su
alma, se propuso inmediatamente conocer el mundo que le
habia tocado en suerte para vivir. Armado del método de la
nueva ciencia, el experimental, dié principio a esta no facil
tarea. La flora y la fauna, la tierra y el cielo americanos,
fueron objeto de conocimiento. Poco tiempo habria de tar-
dar en darse cuenta de lo que esta realidad experimentada
significaba. América tenia su personalidad; era poseedora
de una rica individualidad en todos sus campos. Los hom-
bres de ciencia hispanoamericanos ensefiaron a conocer y



LA AUTONOMIA INTELECTUAL 31 '
amar a esta realidad. Su contacto directo con la misma aca-
riciandola con ojos y manos, les hizo sentirse hondamente li-
gados a ella. Ese mundo, que con tanto cuidado observaban
y descubrian, era su mundo. Frente a ellos estaba una rea-
lidad fisica en un principio, moral y social después, que no
tenia porque ser inferior a la de otros pueblos. Pronto se
pas6 de los problemas propios de un naturalista a los pro-
blemas politicos. América era distinta y no por esto inferior
a Furopa. Cada uno de los diversos trozos de la Colonia es-
pafiola tenia su personalidad y con ella problemas que sélo
los nativos podian comprender. Pronto se empezé a hablar,
si no claramente de independencia, si de autonomia. Y ante
la incomprension de Espaiia la idea de independencia poli-
tica se convertira pronto en programa. En México, en Ndeva
Granada, en el Perii, Chile y el Plata los hasta ayer hombres
de ciencia se trocaron en conspiradores y guerreros; los teles-
copios, microscopios y otros instrumentos cientificos en fusi-
les y cafiones; los tratados cientificos en proclamas libertarias.
En Santa Fe de Bogota y otras ciudades hispanoamericanas
fueron sacrificados muchos de los hombres de ciencia que
poco antes habian sido felicitados por los virreyes.

La independencia politica de Hispanoamérica fué el re-
sultado positivo de esta reaccién. Sin embargo, los libertado-
res, llevados por un espejismo, no vieron claramente cuél era
la realidad con la cual iban a enfrentarse y a la cual daban
libertad. Como buenos ilustrados realizaron planes conforme
a los cuales pensaban rehacer y orientar a los pueblos liberta-
dos. Vieron en éstos arcilla facil de modelar. Los pueblos
hispanoamericanos comprendian que no estaban aiin prepa-
rados para disfrutar de sus libertades; pero sus libertadores,
ahora gobernantes, se encargarian de darles esta preparacion.
El despotismo ilustrado fué la férmula salvadora. Por la
fuerza habia que ensefar a los pueblos americanos a ser li-
bres. En nombre de la libertad Bolivar hizo sentir su poder



32 EL ROMANTICISMO

en los pueblos por él libertados. Lo mismo hicieron O’Hig-
gins en Chile, Iturbide en México, Rivadavia en la Argentina
y el Doctor Francia en el Paraguay. En adelante, en nombre
del pueblo y para la libertad y bien del pueblo, se justificaria
cualquier dictadura. Pero, a la sombra de las dictaduras, se
encontraban siempre los viejos intereses coloniales, que no
estaban dispuestos a ceder. Para escapar a una anarquia per-
manente los pueblos se veian obligados a escoger entre dicta-
duras liberales o dictaduras conservadoras. La libertad, de
que habian hablado las proclamas de los revolucionarios, ad-
quiria un sentido cada vez mas limitado. Era sélo libertad
frente a la metrépoli espanola. Libertad que no implicaba,
en forma alguna, un cambio en la estructura social de los |
pueblos hispanoamericanos. No se habia realizado mas que
un cambio: el dictador espafiol era substituido por el nacio-
nal. Sélo en eslo consistia la Independencia.

El optimismo que habia antecedido al movimiento de in-
dependencia se troca asi en un hondo pesimismo. Fuera del
cambio politico, todo permanecia igual. A los viejos privile-
gios sélo se agregaban otros nuevos. La realidad hispano-
americana mostraba otros perfiles, para los cuales no habia
tenido ojos el cientifico de fines del xviir americano. Algo
habia en esa realidad que imposibilitaba a sus pueblos a se-
guir el camino de los grandes pueblos europeos y de los Es-
tados Unidos de Norteamérica. Algo tenia Hispanoamérica
en sus entrafas que la incapacitaba para ser realmente libre.
Este algo era menester conocerlo, pues, sélo conociéndolo,
podria ser extirpado. A esta tarea se entregard la generacion
que siguié a la que realizé la Independencia politica. Con
pasion casi sadica empezé a escarbar en sus entranas; inician-
do asi una nueva experiencia de la realidad hispanoame-
ricana.

El especticulo que ofreci6 la nueva generacion fué algo
realmente doloroso y desconsolador: paises diezmados por



SENTIDO DE ORIGINALIDAD 33
largas e interminables revoluciones. La anarquia y el despo-
tismo rodante alternativamente en un circulo vicioso. Las
revoluciones eran el consecuente resultado de las tiranias, y
éstas el de las revoluciones. A una violencia se oponia otra
violencia. Importaba el orden, no tanto para gobernar como
para subsistir. La violencia era la forma de sucesién de los
gobernantes en Hispanoamérica. A éstos no preocupaba ya
otra cosa que mantenerse en el poder, por el poder. A nadie
parecia importarle ya el futuro de las sociedades hispano-
americanas, lo tinico que parecia importar era la forma de
ocupar el lugar de mando, dejado por el antiguo gobernante
representante de Espaiia.

¢Doénde estaba la raiz de este mal? ;Cémo poner fin a é1?
Tales habran de ser los problemas que se plantee la nueva
generacién. La raiz de los mismos los encontrara en la Colo-
nia. Esta se hallaba en las mismas entrafas de los hispano-
americanos. La Colonia habia formado la mente que ahora
entorpecia el progreso. Alli estaba todo el mal. Para des-
arraigarlo seria menester rehacer desde sus raices dicha men-
te. Urgia realizar una nueva tarea: la de la emancipacién
mental de Hispanoamérica. A esta tarea se entregara la nueva
generacion. La autonomia del intelecto fué la nueva bandera.

5. EL ROMANTICISMO Y EL SENTIDO DE ORIGINALIDAD

Del romanticismo, tanto en su expresion francesa como
en la alemana, los hispanoamericanos van a tomar su pre-
ocupacién por la realidad que se ofrece en la historia y la
cultura. La preocupacién por los valores nacionales se trans-
forma en ellos en preocupacién por los valores propios de la
América. Saben que es menester rehacer esta realidad que
les ha tocado en suerte; pero también saben que s6lo podran
rehacerla si parten de lo que ella es auténticamente. Se opo-
nen al idealismo propio del racionalismo ilustrado. Este ha



34 EL ROMANTICISMO

fracasado en Hispanoamérica, porque ha sido ciego para la
realidad que estaba ahi patente. Del Romanticismo toman
también su preocupacién por el destino nacional, en este caso
por el destino americano. Pero, mientras los europeos encon-
traban en sus particulares historias nacionales la justificacién
de tal destino, los hispanoamericanos encontraban en las mis-
mas los elementos negativos del mismo. En el pasado, en la
Colonia, estaban todas esas fuerzas, cuya prolongacién estor-
baba ahora el progreso de los pueblos hispanoamericanos.
Alli estaba lo que entorpecia en el presente el destino propio
de la América. v .

Asi, en la misma forma como el europeo se entregé a la-
historia para encontrar en ella las raices de su futuro destino,
el hispanoamericano se entreg6 a igual tarea para mostrar las
raices que impedian la realizacién de su destino propio. Una
serie de trabajos histéricos, en los que se hara patente la rea-
lidad negativa de Hispanoamérica, empezaran a surgir en
los diversos paises de esta América. Se escriben agudos ana-
lisis histéricos y sociolégicos sobre la realidad de la América
Hispana. Entre estos se destaca el Facundo de Sarmiento, el
cual en su primera edicion, publicada en 1845, lleva el si-
guiente y significativo titulo: Civilizacion y Barbarie. Vida
de Juan Facundo Quiroga. Y aspecto fisico, costumbres y
hébitos de la Republica Argentina. Animado por la misma
preocupacion, José Victorino Lastarria ha dado lectura, en
1844, en la Universidad de Chile, a una memoria que provo-
cara grandes discusiones: Investigaciones sobre la influencia
social de la Conquista y del sistema colonial de los espaiioles
en Chile. Memoria que provoca la pronta réplica de Andrés
Bello, el cual se encargara de mostrar los elementos positivos
de la Colonia, con independencia de todos los errores que co-
meti6 y los defectos que éstos implicaban. En México, José
Maria Luis Mora escribe en 1837 su Rewvista politica de las
diversas administraciones que la Repiblica Mexicana ha te-



SENTIDO DE ORIGINALIDAD 35
nido hasta 1837, en la que hace patente las raices coloniales
de la mayoria de los errores cometidos por estas administra-
ciones. En Cuba José Antonio Saco muestra, a través de su
Historia de la Esclavitud y de trabajos como su memoria so-
bre La Vagancia en la Isla de Cuba, el meollo de los males
que sufre la Isla. En éstos, y otros trabajos més que surgen a lo
largo del x1x, los hispanoamericanos van mostrando el pasa-
do que debe ser negado, a diferencia de los europeos que
mostraban en trabajos similares de historia y sociologia el
pasado que deberia ser afirmado.

Pero, al lado de esta preocupacion por lo negativo, crece
también la preocupacién por lo positivo, pot ese algo propio
de Hispanoamérica que debia ser potenciado. La América
Hispana tenia un destino, menester era realizarlo. Se em-
pieza a hablar de nacién. Sélo que esta idea, saben, no puede
ser apoyada en la historia propia, como lo hacia el europeo.
La nacién no la constituye ni el suelo ni la historia, sino el
afan por una tarea comin. Esto es lo que hay que destacar:
Cual es la tarea comln propia de los pueblos hispanoameri-
canos. La unidad debe encontrarse en el futuro a realizar, no
en lo realizado, que parece negativo. El destino nacional es
cosa de futuro, sin amarres negativos con el pasado. Es algo
que se quiere ser para dejar de ser lo que se ha sido. Reali-
zar este destino es la tarea propia de los pueblos en Hispano-
américa. Pronto se empieza también a hablar sobre la nece-
sidad de realizar una cultura, una literatura, una gramatica
y una filosofia americanas. Todo esto como tarea a realizar,
como algo que no esta hecho; pero que, sin embargo, se en-
cuentra ahi, esperando que se haga consciente.

No bastaba asi, la independencia politica frente a Espa-
fiay era menester dar un nuevo y decisivo paso: el de la inde-
pendencia cultural frente a Europa. De Europa —se dice—
no es ya mucho lo que se tiene que aprender. En Europa se
sostiene atn el espiritu feudal, el mismo espiritu del cual



36 EL ROMANTICISMO

quiere Hispanoamérica libertarse. Europa es en un principio
Espaiia, después la Francia y la Inglaterra de las ambiciones
coloniales. La misma Europa que, en nombre de la civiliza-
cién, ha bombardeado las costas del Pera y de Chile, la Eu-
ropa que invade a México. De esta Europa nada tiene la
América que aprender. Habra que volver los ojos a lo pro-
pio. Debajo de ese mundo negativo que parece ser Hispano-
américa debera encontrarse algo positivo sobre el cual se po-
dr4, en el futuro, construirse una nueva cultura.

Los miembros de la nueva generacién hispanoamericana
empiezan asi a hablar y a discutir sobre la urgente necesidad
de realizar esta cultura. Los paises hispanoamericanos —di-
cen— deben tener su literatura y su gramética. Los temas
de esta literatura los debe ofrecer la realidad vivida por los
literatos, la realidad de los pueblos a los cuales pertenecen.
En cuanto a la gramética, el pueblo, siempre sabio, ha impre-
so su huella al espafiol, dando lugar a formas de expresién
originales. En lo que se refiere a la historia, ;por qué seguir
hablando de una historia ajena a nuestros pueblos? ;Acaso
los historiadores hispanoamericanos no podrian hablar con
mejor conocimiento de causa sobre los hechos que de tan cer-
ca les tocaban? En el campo de las ciencias muchas eran las
experiencias plenamente originales que podian ser aportadas
por nuestros cientificos. En el dominio de la filosofia, si bien
se aceptaba su universalidad desde el punto de vista formal,
se consideraba que la realidad, de la cual tenia que ser ex-
presion, era original y nica. Cada pueblo debia tener la fi-
losofia que mejor cuadrase a su propia realidad.

6. INFLUENCIAS FILOSOFICAS

Miiltiples y abigarradas serdn las influencias filoséficas
que den la ténica a esta época, en la que se empieza a discutir
el porvenir de los pueblos de nuestra América. La Enciclope-



INFLUENCIAS FILOSOFICAS 31
dia es substituida por una multitud de corrientes filos6ficas,
en muchos aspectos contradictorias. La realidad de los pro-
blemas hispanoamericanos, que se debatian, aglutinan estas
corrientes. La ideologia, el tradicionalismo francés, el eclec-
ticismo, el utilitarismo, la escuela escocesa y el socialismo
romantico de Saint-Simon, ofrecen las armas ideolégicas de
la generacion que pretende realizar la nueva emancipacion
hispanoamericana. Muchos de ellos beben directamente en
las corrientes de estas filosofias. Bello, durante su estancia
de diplomatico en Londres, conoce a Bentham y a James Mill,
y la filosofia de estos pensadores deja honda huella en la del
educador venezolano. El mismo pensamiento influye pode-
rosamente en el mexicano José Maria Luis Mora. El argen-
tino Esteban Echeverria, vive cinco afos en Paris, de 1825 a
1830, los cuales son suficientes para que reciba la influencia
de las diversas corrientes romanticas en boga. El romanti-
cismo social de Saint Simén, a través de su discipulo Pierre
Leroux, se deja sentir en el Dogma Socialista de Echeverria.
Su influencia pronto se hace patente en varios de los miem-
bros de su generacién. Juan Bautista Alberdi asimila estas
influencias junto con el utilitarismo, el idealismo y el eclec-
ticismo. Sarmiento combina también todas estas influencias
y lleva sus polémicas a la vecina Repiblica de Chile. Eche-
verria, Alberdi y Sarmiento difunden sus ideas en el Uru-
guay. La Revue Encyclopedique y Le Globe, donde se difun-
den las ideas socialistas de Saint Simén y sus discipulos, son
leidas y citadas en Argentina, Chile y el Uruguay. El chileno
Francisco Bilbao recibe en Europa la ensefianza de Lamen-
nais, Quinet y Michelet. José de la Luz y Caballero, el maes-
tro cubano, conoce en el viejo continente al idealismo ale-
man y su expresion francesa, el eclecticismo de Cousin. Su
conocimiento le lleva a enfrentarse a estas doctrinas por con-
siderarlas perjudiciales para el afdn de independencia de la
Isla de Cuba. El romanticismo, en su aspecto literario, ofre-



38 EL ROMANTICISMO
ce también una serie de ideas justificativas de los afanes de la
nueva generacion hispanoamericana. Victor Hugo y Lamartine
expresan, con su lirismo, el afan de libertad de estos hombres.
Los Girondinos del segundo agrupan en Chile a la generacion
que habra de luchar por realizar las ideas del liberalismo
en su patria. Lastarria se hace llamar Brissol; Francisco
Bilbao, Vergiaud; Pedro Ugarte, Dantén; Manuel Bilbao,
Saint Just; y Santiago Argos, Marat.”

Respecto a la diversidad y vaguedad de las influencias
" recibidas, Alberdi es un ejemplo: “Por Echeverria, que se
habia educado en Francia —cuenta él mismo—, tuve las pri-
meras noticias de Lermenier, de Villemain, de Victor Hugo,
de Alejandro Dumas, de Lamartine, de Byron y de todo lo
que entonces se llamaba romanticismo en oposicién a la vieja
escuela clasica. Yo habia estudiado filosofia en la universi-
dad por Condillac y Locke. Me habia absorbido por afios las
lecturas libres de Helvecio, de Cabanis, de Holbach, de Ben-
tham, de Rousseau. A Echeverria debi la evolucién que se
operd en mi espiritu con la lectura de Victor Cousin, Ville-
main, Chateaubriand, Jouffroy y todos los eclécticos proce-
dentes de Alemania en favor de lo que se llam¢ espiritualis-
mo”. Y respecto a otras influencias, que tanto Alberdi como
su generacion debieron a Echeverria, dice: “El hizo conocer
en Buenos Aires, la Revista Enciclopédica, publicada por
Carnot y Leroux, es decir, el espiritu social de la revolucion
~de julio. En sus manos conocimos, primero que en otras, los
libros y las ideas liberales de Lermenier. . ., y los filésofos
- publicistas doctrinarios de la Restauracién”.*

De todas y cada una de estas diversas doctrinas filoséfi-

1s se tomaran los instrumentos necesarios y adecuados para

3 Benjamin Vicuna Mackenna, Los girondinos chilenos. Santiago de Chile,
12,

4 Juan Bautista Alberdi, Autobiografia, en Escritos Pdéstumos. Buenos
s, 1895.



INFLUENCIAS FILOSOFICAS 39
los no menos diversos problemas que se van planteando a los
hispanoamericanos en su afan por reconstruir su realidad. En
los tradicionalistas franceses, Maistre, Chateaubriand, Ben-
jamin Constant y De Bonald, se encontraran las armas para
combatir el ingenuo utopismo en que habian caido los ilustra-
dos. En ellos estudian-sus tesis sobre la incapacidad de los
pueblos para autogobernarse. Nada tiene que ver la voluntad
del pueblo —dicen— para que exista el gobierno. Este existe
porque es necesario. No hay contrato social; la sociedad no
ha surgido porque un conjunto de voluntades individuales asi
lo ha decidido. Todo lo contrario, el individuo se encuentra
en sociedad aun contra su voluntad, teniendo que responder
de hechos que no han sido por él realizados. El hispanoame-
ricano estd en este caso, se ha encontrado en una sociedad
que no ha sido hecha por él, una sociedad que tendra que
reformar si quiere que sea la propia. El tradicionalismo
ofrece asi un instrumental critico contra falsas ideas como
las que hacian del pueblo un sujeto puro de derechos, o con-
tra constituciones que pretenden transformar, por decreto,
una realidad asentada en varios siglos de dominio colonial.

El romanticismo social, por su lado, ofrece los instru-
mentos positivos de la misma reaccién: el pueblo no existe
como un sujeto ideal; pero si existe como una realidad dificil
y compleja. En él aprenden y toman su afén para hacer de
los estudios sociales una ciencia positiva. También toman
del mismo, su interés por encontrar la forma de emancipar a
los pueblos de la miseria, en este caso el interés por hacer
de los pueblos hispanoamericanos pueblos capaces de alcanzar
el mismo confort social y los mismos medios econémicos que
hacian de los pueblos sajones los guias de la civilizacién. Se
habla también de socialismo, tal como lo hace Echeverria en
su Dogma, pero nada tiene éste que ver con el socialismo que
empieza a cundir por Europa. El socialismo de los hispano-
americanos es un socialismo romantico e individualista, un



40 EL ROMANTICISMO

socialismo burgués. Alberdi sefiala las diferencias entre el
socialismo que llama americano y el socialismo que empieza
a cundir en Europa: “Hay un abismo de diferencia entre
ambos —dice—, y sélo tienen de comin el nombre, nom-
bre que no han inventado los socialistas o demagogos france-
ses, pues la sociedad y el socialismo tal cual existen de largo
tiempo, expresan hechos inevitables, reconocidos y sanciona-
dos universalmente como buenos. Todos los hombres de bien
han sido y son socialistas al modo que lo era Echeverria y la
juventud de su tiempo. Su sistema no era el de la exagera-
ciéon; jamés ambicioné mudar, desde la base, la sociedad
existente. Su sociedad es la misma que hoy conocemos, des-
pojada de los abusos y defectos que ningtin hombre de bien
autoriza”.” El socialismo es asi, para los hispanoamericanos,
la expresion de un afdn mas bien moralista que social. De la
escuela sansimoniana adoptan su interés por el liberalis-
mo econdémico y el industrialismo como medios para acabar
con la miseria de estos pueblos.

La escuela histérica y el espiritualismo ecléctico fran-
cés aportan su preocupacién por destacar la originalidad, la
individualidad e inrreductibilidad del espiritu dentro de las
circunstancias histéricas y geogréaficas que le son propias.
Herder y Hegel, a través de sus interpretaciones francesas,
como las realizadas por Cousin y Leroux, hacen ver en los
hispanoamericanos la importancia que tiene la historia en la
constitucion del espiritu. Lerminier, divulgador de Savigny,
les ayuda en su reaccién contra el iluminismo universalista
y formalista. Dichas preocupaciones les hacen afincarse en
su realidad histérica y social. Creen que éstas son negativas,
pero saben que sélo con ellas pueden contar como realidad,
aun para ser rehechas. Dentro de esta misma realidad han
de ser buscados los elementos positivos, con los cuales ha de

5 Alberdi, en “Prologo” a Los ideales de Mayo y la tirania de Esteban
Echevarria. Buenos Aires, 1928.



INFLUENCIAS FILOSOFICAS 4]
ser reformada. Nuestros reformadores tienen frente a si
mismo los grandes modelos conforme a los cuales tratan de
rehacer su América; pero saben, son plenamente conscientes
de ello, que tal cosa solo se logrard en la medida en que lo
permitan las circunstancias propias de la misma. Ya no sue-
nan como sus ilustrados antecesores; la realidad les ha hecho
mas precavidos, aprendiendo a contar con ella.

El liberalismo que los hispanoamericanos encontraron en
la Ilustraciéon permanece en la ideologia que a continuacién
influye en ellos. Pero las otras corrientes citadas, con las
cuales se hallan también, y la propia experiencia, les hace
orientarse hacia un liberalismo menos formal, esto es, a un
liberalismo mas adaptado a las circunstancias propias de la
América hispana. El anélisis razonado de los idedlogos se
compensa con el andlisis intuitivo de los roménticos. Al in-
dividualismo desnudo de historia se une el socialismo roman-
tico, que sabe que el hombre, como individuo, no se basta
s6lo. La escuela escocesa viene a equilibrar mis aan el
entusiasmo romaéntico que habia prendido en esta generacion.
El “sentido comn” les hace caminar con cuidado en esos
arrebatos. Suefian, pero al mismo tiempo tantean el terreno
donde han de realizarse tales suefios. No estan dispuestos a
sufrir mas desilusiones. William Hamilton, Thomas Brown,
Dugald Stewart y Thomas Reid son continuamente citados,
unas veces directamente, otras a través de los eclécticos fran-
ceses como Roger Collard, Jouffroy y Larromiguiere, en
los cuales han influido. Respecto a estas influencias y su
forma indirecta de asimilacion, Alberdi decia: “Por fortuna
en la actual filosofia francesa se encuentran refundidas las
consecuencias mas importantes de la filosofia’de Escocia y
de Alemania; de modo que, habiendo conseguido orientarnos
en la presente situacién de la filosofia en Francia, podremos
estar ciertos de que no quedamos lejos de las ideas escocesas



42 EL ROMANTICISMO

y germanicas”.® El utilitarismo de Jeremias Bentham y Ja-
mes Mill completaran la visién préctica de los hispanoame-
ricanos. Su preocupacién por alcanzar “la mayor felicidad
para el mayor nimero” les lleva a analizar los resortes que
mueven las acciones de los individuos de esta América, ha-
ciendo resaltar sus defectos ingénitos. Una vez conocidos
estos resortes, el problema siguiente es el de su correccién me-
diante una educacién adecuada. Los hispanoamericanos,
piensan, seran felices el dia en que sepan coordinar su accién
personal con la accion de los demas. Cada individuo debe
labrar su propia felicidad, pues con ella labra también la de
su sociedad. El hispanoamericano debe preocuparse de orien-
tar sus esfuerzos por caminos como el de la industrializacion
y la riqueza que surge del trabajo personal, abandonando los
de la politica y sus derivados, como la empleomania.

Todas estas diversas corrientes: el tradicionalismo fran-
cés con su espiritu conservador, el eclecticismo con su sentido
histérico, el sansimonismo y su preocupacion por la sociedad, -
la ideologia, la escuela escocesa y el utilitarismo con su pre-
ocupacion por lo experimental y positivo, prepararéan la adop-
cién del positivismo. Muchos de los miembros de esta gene-
racién, a la que podemos llamar pre-positivista, se sentiran
altamente sorprendidos al encontrar que sus ideas coinciden,
en su casi totalidad, con las de la filosofia positiva, a pesar
de no haber tenido antes noticias de ella. En realidad, Augus-
to Comte ha resumido en su filosofia todo ese conjunto de
corrientes filos6ficas con las cuales se ha encontrado. Nada
tiene entonces de extrafia su rdpida influencia en Hispano-
américa. Trabajando con las mismas corrientes filoséficas
europeas, los precursores de nuestra emancipacion mental se
esforzaban por lograr en Hispanoamérica la misma sintesis
que la filosofia positiva realizaba en Europa. Nada de ex-

8 Juan Bautista Alberdi, Ideas para presidir a la confeccion del curso de
filosofia contempordnea, en el Colegio de Humanidades. Montevideo, 1840.



FILOSOFfA PARA UN NUEVO ORDEN 4.
trafio tenia que coincidieran los americanos con los europeos,

y que los primeros vieran en el positivismo la filosofia que
se habian esforzado por alcanzar con sus propios medios.

111
EL POSITIVISMO EN HISPANOAMERICA
7. EL POSITIVISMO COMO FILOSOFfA PARA UN NUEVO ORDEN
Después de la escolastica ninguna otra corriente filoséfica
ha llegado a tener en Hispanoamérica la importancia que
tuvo el positivismo. Por lo que se refiere a la escolastica, su
arraigo y vigencia dependieron de la concepcién que sobre:
el mundo y la vida tuvieron los pueblos que conquistaron y
colonizaron esta parte de América. La Peninsula Ibérica,
Espafia y Portugal, habian venido a ser, en la época del
descubrimiento y colonizacién de América, uno de los Wlti-
mos baluartes de la concepcién del mundo ya en retirada
frente a lo que se ha dado el nombre de modernismo; esta
concepcién se encontraba encarnada especialmente en In-
glaterra. Espafia y Portugal trajeron a estas tierras la reli-
gién catodlica y con ella la filosofia que la justificaba ra-
cionalmente. La escolastica, como filosofia organizadora
de la mente, vino a completar la obra que el catolicismo rea-
lizaba desde el punto de vista religioso y Espafia y Portugal
como poder politico efectuaban: la colonizacién de Ibero-
américa.
A esta parte de América llegaron también otras corrien-
tes filos6ficas, las mismas que en Europa habian ido mi-
nando, cuando no destruyendo, la autoridad de la filosofia
catdlica. El cartesianismo, el sensualismo, la ilustracion, el



44 EL POSITIVISMO

eclecticismo, la ideologia y el utilitarismo fueron dichas co-
rrientes. Sirviéndose de ellas, los iberoamericanos se fue-
ron enfrentando a la filosofia impuesta por la Colonia y que
sentian como tal. Sin embargo, ninguna de estas filosofias
llegé a tener la importancia del positivismo. Mientras las
demds doctrinas filoséficas ya citadas no jugaron otro papel
que el de instrumentos destructivos, utiles para desembara-
zar paulatinamente a los iberoamericanos de la serie de
ideas que les habian impuesto, rompiendo el cerco mental
dentro del cual se habia pretendido encerrarlos, el positivis-
mo pretendié ser algo mas: la doctrina filoséfica que re-
emplazaria a la escoldstica. Mientras las otras doctrinas
fueron vistas como instrumentos destructivos o de combate,
el positivismo fué visto como un instrumento de orden, cons-
tructivo. La filosofia positiva traté de ser, en nuestra Amé-
rica independiente, lo que la escolastica habia sido en la
colonial: un instrumento de orden mental. Quienes enarbo-
laron esta doctrina trataron de realizar algo que no habia
sido posible hasta entonces a pesar de la de emancipacion
politica: la emancipaciéon mental. El problema de esta eman-
cipacién se planteé con mayor dramatismo en la América
hispana que en la lusitana.

Diversas circunstancias histéricas condujeron a los pai-
ses hispanoamericanos por caminos distintos a los seguidos
por el Brasil en su evolucién politica y social. Los primeros,
los hispanoamericanos, trataron de romper violentamente con
su pasado colonial; el segundo, sin proponerse abiertamen-
te tal cosa, evoluciond en forma casi natural en sus diversas
etapas de independencia. La emancipacién politica de los
primeros fué seguida de las mas violentas guerras intesti-
nas; por lo que se refiere al Brasil, su emancipacién politi-
ca, asi como los demas cambios politicos que se realizaron,
se alcanzd dentro del mas completo orden: un buen dia, el
pueblo que se habia acostado siendo colonial despertaba



FILOSOFfA PARA UN NUEVO ORDEN 45

siendo un imperio independiente; para despertar, otro dia,
siendo repiblica.

Los hispanoamericanos vieron en el positivismo la doc-
trina filosoéfica salvadora. Este se les presenté como el
instrumento mas idéneo para lograr su plena emancipacién
mental y, con ella, un nuevo orden que habia de repercutir
en el campo politico y social. El positivismo se les pre-
senté como la filosofia adecuada para imponer un nuevo
orden mental que substituyese al destruido, poniendo asi
fin a una larga era de violencia y anarquia politica y social.
Por el contrario, a los brasilefios, el positivismo se les pre-
sentd Gnicamente como la doctrina mas apta para enfocar
las nuevas realidades que se ofrecian en su natural evolu-
cién social. Para los hispanoamericanos el positivismo fué
visto como un instrumento para cambiar una determinada
realidad; para los brasilefios solo fué un instrumento pues-
to al servicio de la realidad que se les ofrecia. Los primeros
quisieron orientar la realidad, los segundos simplemente
adaptarse a ella. .

Los hombres de Hispanoamérica, aun cuando sélo pre-
tendian restablecer el orden, actuaron siempre como revo-
lucionarios, ya que para asegurarlo intentaron, nada menos
que cambiar la mente, los héabitos y costumbres heredados
de la Colonia. Los brasilefios, por el contrario, como hom-
bres de orden que eran, no pretendieron otra cosa que po-
ner su pais a la altura de las nuevas circunstancias." Por
esta razon, el positivismo en Hispanoamérica no habra de ser,
al final de cuentas, sino una nueva y gran utopia; mientras
en el Brasil fué el instrumento adecuado para una realidad
determinada. En este sentido los brasilefios fueron verda-

7 Sobre el positivismo en el Brasil véase: Joao Camilo de Oliveira Torres,
0 positivismo no Brasil? Rio de Janeiro, 1943; Cruz Costa, A filosofia no Bra-
sil. Porto Alegre, 1945; Antonio Gémez Robledo, La Filosofia en el Brasil.
México, 1946; Guillermo Francovich, Fildsofos Brasilenios. Buenos Aires, 1943,



46 EL POSITIVISMO

deros positivistas al seguir el camino de la evolucién y no
el de las revoluciones. En su evolucién no se encuentran
las rupturas violentas que encontramos en nuestros paises.
El filésofo catélico Jackson de Figueiredo ha dicho del po-
sitivismo en su patria: “Si en vez del positivismo hubiera
sido otro el espiritu filos6fico que hubiera animado a los
fundadores de la repiiblica jdénde nos hubiera llevado el
entusiasmo demagoégico? Como brasilefio, al contrario de
mucha gente, veo con buenos ojos la influencia mas o me-
nos eficaz del positivismo en nuestros 26 afios de vida re-
publicana. El positivismo sabe lo que quiere en medio de
la confusién de ideas y sentimientos egoistas.” *

En sus luchas libertarias los hispanoamericanos reac-
cionaron siempre en forma violenta, en cada caso trataron
do borrar de una vez y para siempre toda influencia consi-
derada por ellos extrafia. Con la llamada herencia colo-
nial quisieron acabar desde sus raices, como si tal cosa
fuese plenamente posible.. Creyeron poder poner fin a to-
dos los males que les aquejaban extirpando esa herencia
e implantando en su lugar formas nuevas de comprender y
enfrentarse a la vida. Sirviéndose del positivismo, los me-
xicanos creyeron que iban a dar término a la ya casi per-
petua anarquia que los agitaba. En la Argentina se le con-
sider6 un buen instrumento para acabar con las mentes
absolutistas y tirénicas que la habian azotado. Los chile-
nos consideraron al positivismo como un instrumento eficaz
para convertir en realidad los ideales del liberalismo. En
el Uruguay el positivismo se ofrecié como la doctrina moral
capaz de acabar con una larga era de cuartelazos y corrup-
ciones. Pert y Bolivia encontraron en el mismo la doctrina
que habria de fortalecerles después de la gran catastrofe
nacional que sufrieron en su guerra contra Chile. Los cu-

8 Ver Guillermo Francovich, ob. cit.



INTERPRETACIONES EN HISPANOAMERICA 47

banos vieron en el mismo la doctrina que justificaba su afan
de independencia en eontra de Lispafia. El positivismo fué
en todos estos casos un remedio radical, con el cual traté His-
panoamérica de romper con un pasado que le abrumaba. Los
brasilefios, por el contrario, se sirvieron del positivismo tni-
mente en aquellos aspectos en que su realidad asi lo recla-
maba. Era la realidad misma la que reclamaba esta doctrina,
y no ésta la que se queria imponer a la realidad.

8. EL POSITIVISMO Y SUS DIVERSAS INTERPRETACIONES EN
HISPANOAMERICA

Los paises hispanoamericanos se sirvieron del positivis-
mo en diversas formas, de acuerdo, siempre, con los proble-
mas mas urgentes a los cuales trataron de dar solucién. En
relacién con estas urgencias fueron las interpretaciones que
de esta filosofia hicieron. Y dichas interpretaciones depen-
dieron siempre de una serie de circunstancias historicas den-
tro de las cuales se plantearon los problemas a los cuales
trataron de dar solucién. De aqui que, si bien se pueden en-
contrar ciertas semejanzas entre las diversas interpretaciones
ofrecidas, lo que mas se destaca son sus grandes diferencias
Se puede hablar de un positivismo hispanoamericano; pero
también, con el mismo derecho, de un positivismo mexicano
argentino, uruguayo, chileno, peruano, boliviano o cubano
En cada una de las interpretaciones que se ofrecieron del
positivismo late siempre el conjunto de problemas propio de
quienes realizaban la interpretacion.

Lo que se presenta como general en tales interpretacio-
nes es su rechazo, por lo que se refiere al comtismo, de la
religion de la humanidad. En este sentido se diferencian
de la adopcion brasilefia, que si la acepta.” Encontramos, si,
figuras aisladas, como la de Agustin Aragén, Horacio Barre-

9 Véase la bibliografia citada en la nota 7.



48 EL POSITIVISMO

da y José Torres en México, que siguen el positivismo frar
cés en su integridad; pero sin que tal devocién llegue a tene
mayor arraigo.'’ En Chile, los hermanos Juan Enrique, Jorg
y Luis Lagarrigue realizan grandes esfuerzos para que se.
aceptada la sociocracia comtiana, pero tampoco encuentral
gran eco. En el resto de los paises hispanoamericanos la re
ligion de la humanidad es definitivamente rechazada; y
en Cuba, por lo que ella puede implicar de negativo para ls
revolucién de independencia, es rechazado todo el comtismo.

Uniforme es también la adopcion que se hace del positi-
vismo como doctrina educativa. En algunos paises se le con-
sidera como el mejor instrumento para formar un nuevo tipo
de hispanoamericano que no esté lejos de su modelo el sajon.
En otros se le ve como un buen instrumento para arrancar de
los educandos todo lo que llaman conjunto de supersticiones
que han heredado de la Colonia. Mediante una educacién
positivista se cree que se llegard a formar un nuevo tipo de
hombre libre de todos los defectos de que le hizo heredero
la Colonia y con un gran espiritu préctico, el mismo que ha
hecho de los Estados Unidos e Inglaterra los grandes pueblos
“conductores de la civilizacién moderna.

En el plano politico las diferencias van a depender de las
determinadas situaciones con las cuales se van a encontrar
los tedricos del positivismo hispanoamericano. Por ejemplo,
el rechazo que se hace del comtismo en Cuba y la adopcion
del positivismo inglés, tiene relacion con el interés politico
perseguido por los forjadores de la emancipacién politica
de la Isla. En México el comtismo es aceptado en el campo
educativo, tal como se expresa en la reforma realizada por
Gabino Barreda; en cambio, en el campo politico es el posi-
tivismo inglés, principalmente Spencer, el que es seguido,
dando sus elementos teéricos a la politica del régimen de

10 Véase mi libro El positivismo en México. México, 1943.



INTERPRETACIONES EN HISPANOAMERICA 49

Porfirio Diaz."" En la Argentina el comtismo influye en el
campo educativo mientras el positivismo inglés lo hace en
el administrativo y el politico. En el Uruguay se destaca el
positivismo sajon como instrumento al servicio de la morali-
zacién de la repablica. En Chile, tanto el comtismo como el
positivismo inglés son comprendidos desde un junto de vista
liberal. Bolivia, Pera, Paraguay, Colombia, Venezuela y
Ecuador ven también en el positivismo una doctrina liberal.
El positivismo, desde luego, no influye con vigor seme-
jante en todos los paises hispanoamericanos, aunque de hecho
su influencia se haga notable en la totalidad de ellos. Pode-
rosa es su influencia én México, impregnando toda una época
politica y culturalmente, la que lleva el nombre de porfiris-
mo. Kn este pais la figura que se destaca en primer lugar es
Gabino Barreda, su introductor, y reformador de la educa-
cion en México; en el campo politico y en el campo educativo
se destaca Justo Sierra, el cual, al lado de un grupo de nue-
vos politicos formados en la escuela positivista, es algo asi
como el tedrico politico y educativo de la era porfirista. En
la Argentina el positivismo influye también poderosamente.
Aqui se destacan tres grandes grupos: el de los llamados po-
sitivistas sui-géneris o pre-positivistas, entre los que se desta-
can Sarmiento, Alberdi y Echeverria; el grupo de la llama-
da Escuela de Parand, de formacién comtiana, que influye
en el campo educativo a través de las escuelas normalistas.
Dentro de este grupo se destacan Pedro Scalabrini, Alfredo
J. Ferreira, Angel C. Bassi, Maximio Victoria, Leopoldo He-
rrera y Manuel Bermidez. Otro grupo poderoso se pre-
senta en la Universidad de Buenos Aires, donde se combina
el positivismo comtiano con el inglés, especialmente Spencer.
Este grupo se destaca por la aplicacion que hace del criterio
cientifico y del principio de la evolucién a los diversos pro-

11 Véase mi Apogeo y decadencia del positivismo en México. México, 1944,



50 EL POSITIVISMO

blemas politicos, administrativos y educativos que se le plan-
tean. El positivismo también toma en la Argentina el carac-
ter de un liberalismo avanzado y socializante; tal es el
positivismo de José Ingenieros y de Juan B. Justo, que en po-
litica pertenecen al Partido Socialista Argentino. El segundo
combina el evolucionismo de Spencer con el marxismo, for-
mando las bases tedricas del partido socialista citado, del
cual es también fundador. Otros positivistas, de formacién
comtiana, se orientardn hacia los principios del mismo par-
tido; entre éstos se encuentra Américo Ghioldi.

En Chile es José Victorino Lastarria uno de los primeros
positivistas, quien llega a Comte por lo que ha considerado
afinidad de ideas. Para Lastarria el positivismo es una ideo-
logia liberal, por lo que hace del mismo un instrumento al
servicio de la defensa de las libertades politicas de su pue-
blo. Otro chileno, Valentin Letelier, continia esta interpreta-
cién respecto al positivismo. Frente a estos positivistas, a
los que se podria dar el nombre de heterodoxos, surge otro
grupo, el de los ortodoxos, que siguen la filosofia comtiana
en su integridad, incluyendo el aspecto religioso; en este
grupo se encuentra los ya citados hermanos Lagarrigue. Como
habra de verse mas adelante, la historia de Chile ofrecera a
ambas corrientes la oportunidad de hacer patentes sus res-
pectivas actitudes frente a un mismo hecho; éste lo sera el
golpe de estado del presidente Balmaceda.

En el Uruguay, el positivismo se enfrenté a la corriente
llamada espiritualista. La polémica gir6 en torno a la ca-
pacidad de ambas doctrinas para moralizar al pais, agitado
por multiples cuartelazos y corrupciones de todo género. En
el Peri, la filosofia positiva influira fuertemente, alentando
reformas educativas y administrativas. Aqui se destacan el
socitlogo y parlamentario Mariano Cornejo, Javier Prado y
el educador Manuel Vicente Villaran.

En Cuba, el positivismo tiene también gran influencia; su



INTERPRETACIONES EN HISPANOAMERICA 51
principal expositor lo serd Enrique José Varona. Spencer es
el filésofo positivista a quien se sigue, no asi Comte. Este
tltimo sélo tuvo un estudioso cubano, Andrés Poey, que vive
en Francia y escribe en francés. El comtismo ha sido recha-
zado en Cuba por Varona y los que le siguen por razones po-
liticas propias de la Isla. Como es bien sabido, Cuba es la
iltima nacién de Hispanoamérica que alcanza su indepen-
dencia de Espafia. De aqui que todos sus pensadores, a lo
largo de la casi totalidad del siglo xix, hayan tenido una sola
preocupacion: la emancipacién de la Isla. Existe una cla-
ra y definida linea entre todos sus pensadores, que son al
mismo tiempo educadores; linea que parte de Agustin Ca-
ballero, se contintia en Félix Varela, culmina en José de la
Luz y Caballero y se realiza en Varona. Todos ellos estén
animados de la misma preocupacién: educar y dar a los cu-
banos una serie de ideas que les permita estar listos para
alcanzar la independencia en la primera oportunidad que se
les ofrezca. De aqui que les preocupase la seleccion de las
filosofias que ofrecian a sus educandos. No todas las doctri-
nas filosoficas eran aptas para despertar en los mismos el
sentido de independencia y el afin de alcanzarla. Existian
doctrinas filoséficas que podian embotar este sentido hacién-
doles conformarse con la realidad dada. En este caso estaba
el positivismo de Augusto Comte. Su idea de un orden semi-
teol6gico podria justificar el orden impuesto por Espafia; en
cambio, Spencer, con sus ideas sobre la evolucién que cul-
mina en la plena libertad del individuo y su anélisis de ca-
racter cientifico de la realidad social, justificaba el afan de
libertad de los cubanos y les hacia observar los males causa-
dos por la Colonia.

En Bolivia, al igual que en el Perii, el positivismo em-
pieza a tener influencia después de la derrota que sufre en
su guerra con Chile en 1880. Esta guerra le cuesta la Gnica
salida al mar. De la derrota culparén a su propia educacién,



52 EL. POSITIVISMO

a su formacién mental, que consideran idealista. Frente a
este pasado, que no supo medir las fuerzas reales de Bolivia,
se opone una doctrina realista y positiva. Agustin Azpiazu
es la principal figura del movimiento positivista en la repi-
blica de Bolivia. En el resto de los paises hispanoamericanos
el positivismo, aunque influye poderosamente, no llega a ser
tan importante como en los citados. En lo general se le
toma como un instrumento al servicio de la ideologia liberal
y como un instrumento anticlerical. Su principal expositor
en el Paraguay lo sera Cecilio Baez; en Venezuela, Gil For- -
toul; en Colombia, Nicolas Pinzén y Herrera Olarte; en Puer-
to Rico, la venerable figura del educador Eugenio Maria de
Hostos. En todos estos Giltimos paises se combina el positi-
vismo francés con el inglés, pero destacindose el dltimo, es-
pecialmente el positivismo de Spencer.

9. ESPERANZAS Y FRACASO DEL POSITIVISMO

En todos y cada uno de los casos citados, el positivismo
se presentd a los reformadores hispanoamericanos como el
mejor de los instrumentos para lograr lo que era su mayor
preocupacion: la emancipacién mental de Hispanoamérica.
Esto es, para cambiar el espiritu e indole de los hispanoame-
ricanos. Creyeron que era posible, mediante una educacién
adecuada, borrar el espiritu que habia impuesto Espana a
sus colonias. Una vez borrado este espiritu, pensaron, Hispa-
noamérica podra ponerse a la altura de los grandes pueblos
civilizados. En el norte veian cémo se alzaba cada vez mas
poderoso el modelo de lo que debian ser los pueblos de la
América. Quisieron acabar con el espiritu que hacia posibles
la anarquia y el despotismo. Trataron de poner punto final
a una historia de la que se avergonzaban todos los hispano-
americanos.

Asi, entre 1880 y 1900 parecié surgir una Hispanoamé-



ESPERANZAS Y FRACASO 53
rica nueva. Una Hispanoamérica que aparentaba no tener
ya nada que ver con la de los primeros cincuenta afios que
siguieron a su independencia politica. Un nuevo orden se
alzaba en cada pais; pero ya no era el orden teoldgico y co-
lonial que habian repudiado. Ahora era un orden apoyado
en la ciencia. Un orden que se preocupaba por la educacién
de sus ciudadanos y por alcanzar para ellos el mayor confort
material. Los ferrocarriles empezaron a surgir y cruzar los
caminos, las industrias'se multiplicaban. Una era de pro-
greso y, con ella, una era de gran optimismo, se deja sentir.
En politica las palabras libertad, progreso y democracia
sobre bases cientificas y positivas aparecian como nuevas ban-
deras. Una poderosa inmigracién en varios paises hispano-
americanos hacia pensar en lo que ésta habia significado en
los Estados Unidos de Norteamérica. La riqueza, teniendo
como fuente la industria, parecié ser el mejor de los estimu-
los para el crecimiento de la nueva América. El ideal de los
emancipadores de Hispanoamérica parecia realizarse.

Sin embargo, un sordo descontento se deja sentir pronto
en muchas capas sociales. Se habla del materialismo de la
época, del egoismo como su personificacion. La educacion
no llegaba a todas las capas sociales. El confort no era dis-
frutado por todos los miembros de la sociedad. Pronto se
destacardn grandes diferencias sociales. Se han formado
oligarquias que acaparan los negocios piblicos para mejor
servir sus negocios econémicos. No faltan tampoco nuevas
formas de tirania, como la de Porfirio Diaz en México. Los
ferrocarriles y las industrias crecen, pero se encuentran
en otras manos que las hispanoamericanas. La burguesia en
Hispanoamérica no es otra cosa que un instrumento al ser-
vicio de la gran burguesia europea y norteamericana que le
ha servido de modelo. Nuevamente aparece el espiritu colo-
nial y con él todos sus repudiados defectos. El liberalismo y
la democracia contintian estando muy lejos de sus modelos;



54 EL POSITIVISMO

no son otra cosa que nombres con los cuales se siguen ocultan-
do viejas formas de gobierno. Las mismas fuerzas coloniales
continian ejerciendo su predominio, aunque hayan cambiado
de lengua y de ropaje.

Dichas fuerzas vuelven a levantar cabeza, esta vez pues-
tas al servicio de nuevos imperialismos. Los golpes de Esta-
do, las revoluciones y cuartelazos siguen enseforandose de
nuestra América. El militarismo y el clericalismo continian
siendo las fuerzas negativas, pero ahora aliadas a los inte-
reses de las diversas seudo-burguesias hispanoamericanas.
Todos los malés con los cuales se quiso acabar mediante una
educacién positivista, resurgen estimulados y acrecentados en
muchos aspectos por los intereses de los nuevos imperios, de
los cuales Hispanoamérica pasa a ser colonia. El problema
parece insoluble: Hispanoamérica se vuelve a presentar,
como en el pasado, dividida en dos grandes partes, una con
la cabeza atlin vuelta hacia un pasado colonial y otra con la
cabeza orientada hacia un futuro sin realidad aiin. Contintia
faltando el lazo de unién entre estas dos actitudes. Lazo
de unién que s6lo podra dar la toma de conciencia plena de
nuestro pasado con vistas a la realizacién de nuestro anhela-
do futuro.



Primera Parte

LA EMANCIPACION MENTAL

I
EMANCIPACION POLITICA Y EMANCIPACION MENTAL

10. LA REVOLUCION DE INDEPENDENCIA Y LA REACCION
COLONIAL

Apenas lograda la independencia politica de Hispanoaméri-
ca, sus hombres se darian pronto cuenta de la insuficiencia
de esta emancipacién. El maestro y pensador venezolano
Andrés Bello (1781-1865) decia al respecto: “Arrancamos
‘el cetro al monarca, pero no al espiritu espafiol: nuestros
congresos obedecieron, sin sentirlo, a inspiraciones géticas. . .
hasta nuestros guerreros adheridos a un fuero especial, que
esti en pugna con el principio de la igualdad ante la ley,
revelan el dominio de las ideas de esa misma Espafa cuyas
banderas hollaron”.' Se habia realizado la independencia
politica de Hispanoamérica; pero los habitos y costumbres
establecidos por Espafia permanecian arraigados con fuerza
en la mente de los hispanoamericanos.

La revolucién de independencia no habia tenido como
fin otra cosa que un cambio de poder. No se habia buscado
el bien de la comunidad, sino simplemente el poder por el
poder. El criollo reclamaba al espafiol su derecho a gober-
nar por ser hijo de estas tierras. La revolucién americana,
decia el argentino Domingo Faustino Sarmiento, no fué mo-
vida por otra cosa que por “el indurable deseo de aprovechar

1 Andrés Bello, Investigacion sobre la influencia de la conquista v del
sistema colonial de los espafioles en Chile, Santiago de Chile, 1842. Recogido

en la Antologia del pensamiento de lengua espaiiola en la edad contemporinea,
realizada por José Gaos. México, 1945.

55



56 EMANCIPACION POLITICA Y EMANCIPACION MENTAL

una ocasion propicia para substituir la administracién penin-
sular por una administracion local”.? El espiritu colonial,
que permanecia aiun en la mente de los hispanoamericanos,
no tardaria en hacerse patente en la primera oportunidad
que se ofreciese. ‘“‘Apenas terminada la revolucion de inde-
pendencia —dice el chileno Victorino Lastarria— cuando na-
turalmente, por un efecto de las leyes de la sociedad, comen-
z6 a abrirse paso la reaccion del espiritu colonial y de los
intereses que esa revolucién habia humillado. Los capitanes
que la habian servido llevaban ese espiritu en su educacién
y en sus instintos”.’?

Esta reacciéon buscaria inmediatamente aliados en todos
los campos posibles. Estos empezaron a surgir: alli estaba
la reaccién eclesiastico-militar, exponente de las fuerzas con-
servadoras en México; alli también las fuerzas de los caudi-
llos de provincia con sus montoneras en la Argentina; alli la
reaccion de los “pelucones” en Chile. La iglesia y los mili-
tares unidos se encargarian pronto de establecer el tnico or-
den que convenia a sus intereses. Este orden no era otro que
el espaiiol, s6lo que sin Espana.

En nombre del pueblo, y para su bien, el doctor José Gas-
par Rodriguez Francia impone en el Paraguay una de las mas
crueles dictaduras que conoce la historia. En la Argentina,
un hacendado y militar, Juan Manuel de Rosas, enarbolan-
do la bandera de la libertad y de los derechos de las pro-
vincias, impone otra histérica dictadura. En México, enar-
bolando unas veces una bandera, otras veces la opuesta, el
general Antonio Lopez de Santa Anna establece igualmente
nefasta dictadura. En el Ecuador, Gabriel Garcia Moreno
establece una especie de teocracia, y en Chile, Diego Portales
logra establecer un mecanismo gubernamental que, a seme-

2 Domingo F. Sarmiento, Conflicto y armonia de las razas en América.
Buenos Aires, 1883.
3 José Victoriano Lastarria, Recuerdos literarios. Santiago de Chile. 1885.



REPUDIO DE LA HERENCIA COLONIAL 57
janza del orden espafiol, impone un orden impersonal, pero
no por esto menos efectivo. Y asi, en otros paises, el hombre
de mentalidad colonial va estableciendo el orden que substi-
tuye al espanol.

11. REPUDIO DE LA HERENCIA COLONIAL

Frente a este orden surgird una pléyade de reformistas
hispanoamericanos. Su ideal sera transformar tal mentalidad
y acabar con sus habitos y costumbres, para alcanzar asi una
auténtica independencia, lo que llamaran emancipacién men-
tal. “La sociedad —establecia Lastarria— tiene el deber de
corregir la experiencia de sus antepasados para asegurar su
porvenir”. Ahora bien, se preguntaba: “;Acaso no necesita
correccion la civilizacién que nos ha legado Espafia?” Esta,
continuaba diciendo, “debe reformarse completamente, por-
que ella es el extremo opuesto de la democracia que nos he-
mos planteado”.* Y en la Argentina, el desterrado Esteban
Echeverria afirmaba: La emancipacion social americana
s6lo podréa conseguirse repudiando la herencia que nos dejé
Espana.

Por su parte, en México, José Maria Luis Mora (1794-
1850) decia: Es menester transformar los habitos de los me-
Xicanos, si se quiere que las reformas sean permanentes. Es
necesario que toda revolucion, si ha de realizarse, sea acom-
panada o preparada por una revolucién mental. “Es preciso
—decia lextualmente—, para la estabilidad de una refor-
ma, que sea gradual y caracterizada por revoluciones menta-
les, que se extiendan a la sociedad y modifiquen no sélo las
opiniones de determinadas personas, sino las de toda la

masa del pueblo”.’ }

Y Francisco Bilbao (1823-1865), romantico rebelde chi-

4 0b. cit.
5 José Maria Luis Mora, Obras sueltas. Paris, 1837.



58 EMANCIPACION POLITICA Y EMANCIPACION MENTAL

leno en contra de las instituciones coloniales que habian con-
tinuado después de la Independencia, decia: Si los gobiernos
hubiesen comprendido que el desarrollo de la igualdad era
el testamento sagrado de la revolucién, no hubieran sucum-
bido, el pueblo los habria seguido y sostenido. “Y entonces,
con autoridad legitima, ... hubieran podido cimentar por
medio de la educacién general la renovacién completa del
pueblo, que habia quedado antiguo en sus creencias”.® Es,
pues, necesario transformar la mentalidad de los hispano-
americanos, renovarlos completamente, revolucionar sus
mentes. Hay que arrancar de éstos toda la herencia espano-
la. En ella se encontraban todos los males: El argentino Sar-
miento (1811-1888) exclamaba con su acostumbrada violen-
cia: “;No os riais, pueblos hispanoamericanos, al ver tanta
degradacién! ;Mirad que sois espanoles y la Inquisicion
educé asi a Espana! jEsta enfermedad la traemos en la san-
gre!” 7 Quiza ninguno de estos reformistas intenté acabar esto
que consideraba una enfermedad, como Sarmiento.

Asi, la nueva lucha que con esta generacién se empieza
es una lucha educativa, espiritual, la cual muchas veces ha-
bia de servirse de las armas, del acero y el plomo. Pero ahora
ya no preocupa el poder por el poder, sino el poder para
cambiar a los pueblos de Hispanoamérica. La idea de la
emancipacion mental alienta a estos hombres. De ella ha-
blan en sus cétedras, en sus articulos periodisticos, en sus
proclamas y en sus oraciones. Una generacién de romanti-
cos, por sus ideales, inicia la lucha en pro de esta nueva
emancipacién. A esta generacién pertenecen los argentinos
Esteban Echeverria, Domingo Faustino Sarmiento y Juan
Bautista Alberdi; el venezolano Andrés Bello, el ecuatoriano
Juan Montalvo (1833-1889), el peruano Manuel Gonzélez
Prada los chilenos Francisco Bilbao y José Victorino Las-

6 Francisco Bilbao, Sociabilidad chilena. Santiago de Chile, 1844,
7 A. F. Sarmiento, Facundo.



REPUDIO DE LA HERENCIA COLONIAL 59
tarria; el cubano José de la Luz Caballero, el mexicano
José Maria Luis Mora y los paladines de la Reforma y otros
mas en los diversos paises hispanoamericanos.

Todos ellos se enfrentan al despotismo del pasado como
otrora sus padres o sus abuelos se habian enfrentado al des-
potismo del gobierno espafiol. Dice Lastarria (1817-1888):
“Cay6 el despotismo de los reyes, y quedo en pie y con todo
su vigor el despotismo del pasado”. “Estaba terminada la
revolucion de independencia politica y principiaba la guerra
contra el poderoso espiritu que el sistema colonial inspiré en
nuestra sociedad”.® Y Andrés Bello, con ese equilibrio que
le caracteriza, comprende que si bien ha sido precipitado el
movimiento de independencia politico, no por eso ha sido
innecesario. La segunda fase de la independencia, la de la
emancipacién mental, tendra que ser obra de los americanos.
“Estabamos en la alternativa de aprovechar la primera opor-
tunidad o de prolongar nuestra servidumbre por siglos”. De
Espafa no podiamos ya esperar “la educacién que predispo-
ne para el goce de la libertad... deberiamos educarnos a
nosotros mismos, por costoso que fuese el ensayo”.’

Esteban Echeverria (1805-1851) decia al mismo respec-
to: “La generacién americana lleva inoculados en su ser los
habitos y tendencias de otra generacién. En su frente se no-
tan, si no el abatimiento del esclavo, si las cicatrices recien-
tes de la pasada esclavitud”. Es esta esclavitud contra la
cual hay que luchar; es menester desarraigarla de la mente
de los hispanoamericanos; de otra manera la emancipacién
politica habré sido initil. En esta generacién, dice Echeverria,
el “cuerpo se ha emancipado, pero su inteligencia no”. La
América independiente sostiene ailin, “en signo de vasallaje,
los cabos del ropaje imperial de lo que fué su sefiora,

8 J. V. Lastarria, Investigaciones sobre la influencia social de la con-
quista y del sistema colonial de los espaiioles en Chile. Santiago de Chile, 1844,
9 Andrés Bello, ob. cit.



60 EMANCIPACION POLITICA Y EMANCIPACION MENTAL

y se adorna con sus apolilladas libreas”. Ya “los brazos de
Espafia no nos oprimen, pero sus tradiciones nos abru-
man”’. Es frente a este espiritu que hay que situarse; es de él
que hay que emanciparse. “La revolucién marcha —dice—
pero con grillos”. En toda auténtica revolucién debe reali-
zarse una ‘‘emancipacion politica, y una emancipacién social”.
La segunda es para Echeverria la revolucion que ha de alte-
rar todo el status social y mental impuesto por Espana; esta
es precisamente la revolucion que falta. ;Cémo ha de lo-
grarse? Echeverria contesta diciendo: “La emancipacion so-
cial americana solo podra conseguirse repudiando la heren-
cia que nos dej6 Espafia™.'” La Revolucién de Mayo, la de
la Independencia argentina, dice, tuvo como fin “la emanci-
pacién politica del dominio de Espaifia”, triunfo que logré
por completo al vencer con las armas a Espafia. Pero tuvo
también una intencién mdas: “Fundar la sociedad emancipa-
da sobre un principio distinto del regulador colonial”.*
Esto fué lo que no logré. Esta es entonces la tarea que se im-
pone a la nueva generacién. La misma tarea que otros gru-
pos en otros paises intentan realizar. La nueva generaciéon
trata de completar la obra realizada por los libertadores, con-
siderando que ésta ha sido incompleta e insuficiente.

12. LA COLONIA EN LA MENTALIDAD HISPANOAMERICANA

Espafia estaba asi en la mente y en los héabitos de los his-
panoamericanos. Ella era la que causaba todos los dafios su-
fridos por éstos. El vasallaje mental continuaba y sus vasallos
no hacian sino comportarse de acuerdo con los limites que la
metrépoli les habia impuesto tras largos siglos de dominacién
mental politica y social. Era este mismo vasallaje mental el

10 Esteban Echeverria, Dogma socialist\a de la Asociacion de Mayo. Bue-
nos Aires, 1838.

11 Esteban Echeverria, Mayo y la ensenianza popular en el Plata. Monte-
video, 1844,



LLA COLONIA EN LA MENTALIDAD HISPANOAMERICANA 61
que originaba la initil matanza a la cual se habian entrega-
do los hispanoamericanos después que cortaron sus amarres
politicos con Espafia. Iniatilmente habian tratado de realizar
en sus paises formas de gobierno en las que campease la li-
bertad y la democracia. Los hispanoamericanos no estaban
hechos ni para una ni para otra. Los ideales de libertad y
democracia no eran en sus labios sino palabras, pretextos
simples, mediante los cuales reclamaban su derecho a go-
bernar. Esto es, a imponer sus voluntades sobre la voluntad
de los otros. Cada caudillo hispanoamericano, independien-
temente de sus divisas o banderas, no era sino un aspirante
a ocupar el lugar que habia dejado el conquistador.

La revolucién de independencia, decia Bello, ha sido
animada por el espiritu imperial hispanico. Ha sido una
revolucién politica y no una revolucién liberal. El espiritu
de libertad que acompafiaba la bandera de los libertadores
no era sino un aliado, no el fin Gltimo perseguido por éstos.
“En nuestra revolucién, la libertad era un aliado extranjero
que combatia bajo el estandarte de la Independencia y que,
aun después de la victoria, ha tenido que hacer no poco para
consolidarse y arraigarse”.’® La idea de una revolucién li-
beral era completamente ajena a la mentalidad de los hispa-
_noamericanos, y para lograr su desarrollo era menester que
los legisladores tomasen en cuenta, antes que nada, la reali-
dad dentro de la cual tenia que desarrollarse. Era ésta una
realidad opuesta, o al menos ajena, a tal idea. Y sélo podré
tener éxito, decia Bello, cuando sea adaptada a la dura rea-
Mdad ibérica. ‘“La obra de los guerreros esta consumada; la
de los legisladores no lo estara mientras no se efectie una
penetraciéon mas intima de la idea imitada, de la idea adve-
nediza, en los duros y tenaces materiales ibéricos”.

“Para la emancipacién politica —continuaba diciendo
Bello— estaban mejor preparados los americanos que para

12 A, Bello, 0b. cit.



62 EMANCIPACION POLITICA Y EMANCIPACION MENTAL

la libertad del hogar doméstico”. En-la revolucién de inde-
pendencia dos ideas animaron sendos movimientos: “el uno
espontaneo”, el politico; “el otro imitativo y exético”, el li-
beral, “embarazindose a menudo el uno al otro, en vez de
auxiliarse”. Ahora bien, mientras “el principio extrafio pro-
ducia progresos”, el otro, “el nativo, dictaduras”. Un prin-
cipio originé el afan de hacer una Hispanoamérica a la altura
de los tiempos; y el otro hizo creer a los libertadores y cau-
dillos de esas luchas que Hispanoamérica estaba ailin lejos
de ese ideal y que por lo mismo deberia continuar atada a
formas de gobierno que hacian imposible tal progreso.

Toda Hispanoamérica se dividié en dos grandes bandos:
el de los que aspiraban a hacer de ella un pais moderno y el
de los que creian que ain no era tiempo y que sélo un go-
bierno semejante al espafol podia salvarla. Unitarios contra
federalistas en la Argentina, pelucones contra pipiolos en
Chile, federales y centralistas en México, Colombia, Vene-
zuela y otros paises mas. Sin embargo, triunfase quien triun-
fase, no tardaba en salir a relucir el espiritu heredado de
fispafia. Unos, sin més, no querian otra cosa que rehacer el
orden espafol, aunque sin Espafia; mientras otros, ya en
el poder, consideraban que antes era menester preparar a los
hispanoamericanos para la libertad; pero para esta prepa-
racion era necesaria, antes que otra cosa, la dictadura. En
1810, decia Echeverria, se hizo al pueblo un soberano sin
limites. Pero esto no fué sino una bandera para atraérselo.
Pronto lo encontraron inapto para esta libertad. Le faltaba
capacidad civica y cultural. Los “ilustrados” emancipadorés
no encontraron otro desenlace que la tirania.

Tirania a la espafiola o tirania ilustrada, pero siempre
tirania. Rosas, Portales y Garcia Moreno; Francia y Riva-
davia; o bien Santa Anna. “El partido unitario —decia Eche-
verria— no tenia reglas locales de criterio socialista, lo
buscé en las ciudades; estaba en las campanas. No supo orga-



LA COLONIA EN LA MENTALIDAD HISPANOAMERICANA 63
nizarlo, y por lo mismo no supo gobernarlo”. “No tuvo fe
en el pueblo”. Por el otro lado, en el extremo contrario,
“Rosas fuvo mds tino, eché mano del elemento democritico,
lo exploté con destreza, se apoyo en su poder para cimentar
la tirania. Los unitarios pudieron hacer otro tanto para fun-
dar el imperio de la ley”.'* Sin embargo, éstos, a pesar de
su vision y sus ideales de ilustrados, no hicieron sino alejar-
se del pueblo, haciendo que Rosas, enarbolando la bandera.
de la libertad de las provincias, el federalismo, impusiese
una de las dictaduras histéricas mas famosas de Hispano-
américa. “El bello ideal de organizacién federativa era para
Dorrego la Constitucién Norteamericana —sigue diciendo
Echeverria—; y Moreno, la cabeza mas doctrinaria de la
oposicién en el Congreso, nunca dejaba de invocarla; pero,
en boca de ambos, la Federacion Norteamericana era un
arma de reaccion y de combate, mas bien que una norma de
organizaciéon”. ™

Sarmiento se da cuenta también de la inutilidad de los
supuestos ideales sostenidos por los partidos. En realidad
unos y otros aspiran sélo al poder por el poder. Era inatil
hablar a la Argentina de unitarismo o de federalismo; nun-
ca significaban éstos lo que para Europa eran. Detras de
ellos se escondian los perpetuos intereses que animaron siem-
pre a los hombres de la Colonia. Detras de ellos se ocultaba
el afan de dominio personal, el caudillaje, la explotacion de
los débiles, los absolutismos y los fanatismos. Cada hispano-
americano, siguiese la bandera que siguiese, no aspiraba sino
al predominio politico, a la eliminacién de los que no pensa-
sen como él. “Veinte afnos nos hemos ocupado en saber si se-
riamos federales o unitarios —decia Sarmiento—. ;Pero qué
organizacién es posible dar a un pais despoblado, a un mi-
1l6n de hombres derramados sobre una extension sin limi-

13 E, Echeverria, Dogma socialista, 1846,
14 E. Echeverria, Mayo y la enseiianza. .., en Obras Completas,



64 MEDIOEVO Y MODERNIDAD

tes?” Y “como para ser unitarios o federales” era menester
que unos eliminasen a los otros, “era necesario que los unos
matasen a los otros, los persiguiesen o expatriasen, en lugar
de doblar el pais han disminuido la poblacién; en lugar de
adelantar en saber, se ha tenido cuidado de perseguir a los
mds instruidos”.'® Los hispanoamericanos continuaban asi
siendo como los habian hecho los espafioles; los defectos de
- éstos seguian siendo sus defectos. Mientras que la revolu-
cién norteamericana, agregaba Sarmiento, fué hecha en de-
fensa de los derechos constitucionales, la sudamericana fué
movida por el indudable deseo de aprovechar una ocasién
propicia para substituir la administracién peninsular por
una administracién local.

IT
MEDIOEVO Y MODERNIDAD EN LA CULTURA AMERICANA

13. HISPANOAMERICA, BALUARTE MEDIEVAL

La lucha por la emancipaciéon mental de Hispanoamérica
serd vista por la generaciéon que por ella se preocupa como
la continuacién de la lucha que se ha planteado en Europa en-
tre las fuerzas del Medioevo y las fuerzas de la modernidad,
entre el absolutismo teocratico y la democracia liberal, en-
tre las fuerzas del retroceso y las fuerzas del progreso. En
esta lucha a Espafia le habia tocado representar a las prime-
ras. Hispanoamérica se habia convertido asi, por obra y gra-
cia de sus dominadores, en uno de los tiltimos baluartes del
imperialismo teocratico y feudal.

Esteban Echeverria mostraba c6mo la Independencia po-

15 D, F. Sarmiento, Argirépolis.



HISPANOAMERICA, BALUARTE MEDIEVAL 65
litica de la Argentina no habia sido sino uno de los primeros
pasos que se daban en América para continuar la lucha que
en Europa habia terminado con el triunfo de las fuerzas de
la modernidad. “A la Reforma y al Renacimiento, su mani-
festacion filosofica del siglo xvi —decia Echeverria—, la
Espafia habia opuesto el genio del absolutismo y de la In-
quisicion”. Este genio era el que habia puesto sus plantas
en Hispanoamérica cerrdndolo para evitarle todo posible
contagio con el mundo moderno, que en Europa iba vencien-
do en todos los terrenos. Espana, “dominadora y conquista-
dora por las armas, pero sin inteligencia comprensiva y crea-
dora, nada bello ni robusto habia podido fundar, ni para
si, ni para los otros pueblos, porque la fuerza que destruye no
engendra nada”. Espana, preocupada ahora por defenderse,
por defender su concepcién del mundo y de la vida, de la
cual era heredera, ya no se preocupaba por crear, tan sélo
por conservar lo hecho. Una Espafa anquilosada, endureci-
da en la resistencia, era la que le habia tocado en suerte a
la América por ella conquistada.

Ahora bien, esta América, dice Echeverria, “estaba infi-
nitamente més atrasada que Espaiia”. Esta se habia cuidado
bien de que no entrasen las fuerzas que podian disolver su
imperio. Cercada, aislada, las dificultades para la regene-
racién mental de Hispanoamérica iban a ser multiples. “Se-
parada de la Europa por un océano, circunvalada por un
sistema prohibitivo, con la Inquisicién en su seno —dice Eche-
verria—, vegetaba en las tinieblas”.'® La obra de emancipa-
ci6n, tanto politica como mental, tenia que ser realizada por
los hispanoamericanos utilizando sus propias fuerzas, aun
equivocandose miltiples veces. Precisamente, la nueva gene-
racién no pretende otra cosa que completar y enderezar la
obra realizada por los libertadores. Echeverria y los hom-

16 E, Echeverria, Antecedentes y primeros pasos de la revolucion de Mayo.



66 MEDIOEVO Y MODERNIDAD

bres de su generacién se consideran asimismo como continua-
dores de la obra realizada por los emancipadores politicos
de la Argentina, y en honor a éstos llamaran a su grupo “Aso-
ciacién de Mayo”.

14. LA MODERNIDAD EN LA MENTALIDAD HISPANOAMERICANA

Juan Bautista Alberdi (1810-1884), al hablar sobre la ac-
cién de Europa en América, consideraba que ésta entraba en
una segunda etapa de su vida cultural. La etapa que Europa
habia trascendido con la llamada época moderna. En Europa
se habian enfrentado dos fuerzas: la gética y la moderna. En
esta lucha “;quién fué el triunfador?”, preguntaba: “La
Europa inglesa y francesa, que representaba la civilizacion
de los ultimos siglos”. Esta “civilizacion —agrega—, des-
pués de triunfar en el otro Continente, pasé a éste, donde hoy
lucha por conquistar victorias, pero de otro género y por otros
medios”.

Para defenderse, para defender la civilizacién que repre-
sentaba, Espafia habia ensenado a los hispanoamericanos a
odiar a Europa. Pero, al hablar de Europa, Espafia se refe-
ria a la parte no representada por ella. “Los reyes de Espa-
fia —dice Alberdi— nos ensefiaron a odiar bajo el nombre de
extranjero todo lo que no era espafiol”. Este odio fué here-
dado por los primeros libertadores de Hispanoamérica al
considerar a Espaiia como expresién de Europa. *“Los liber-
tadores de 1810, comprendiendo a la Espaiia en la Europa,
nos ensefiaron a odiar, bajo el nombre de enemigo de América,
a todo lo que era europeo. La cuestién de guerra se establecio
en estos términos: Europa y América”. Al primer odio Es-
paiia le llamé “lealtad”, al segundo los libertadores le 1la-
maran “patriotismo”.

América contra Furopa, tal es el argumento que se esgri-
me en la lucha que se ha desatado entre Rosas y la genera-



LA MODERNIDAD EN HISPANOAMERICA 67

cion de Alberdi. El primero se presentaba como el campeén
de la argentinidad asentada en la tierra americana, como el

defensor de un orden propio de América: el orden feudal

que Espana habia mantenido por siglos. Los segundos no

aceptaban este orden; querian para América, en general, y

para la Argentina en particular, la civilizacion y el orden que

Europa habia logrado alcanzar después de vencer a las fuer-

zas medievales.

En esta lucha nada tiene que ver el patriotismo. “La pa-
tria —dice Alberdi— no es el suelo. Suelo tenemos hace
tres siglos; pero no tenemos patria sino desde 1810”. Patria
no la hubo en la Colonia; la patria nace con la Independen-
cia. Luego la patria es una idea especial. “La patria es la
libertad, el orden, la riqueza, la civilizacién en el suelo na-
tivo, organizados bajo la esencia y el nombre del mismo sue-
lo”. Pues bien, agrega, estas ideas, esta manera de sentir lo
que es la patria nos las “ha traido Europa. .. Estas cosas no
conocian los indigenas”. Esto no es sino el traslado de una
idea que ha triunfado antes en el viejo continente. Los ame-
ricanos, en cuanto aspiran a realizar tal idea, continiian sien-
do europeos. Porque tal son para Alberdi los americanos:
europeos trasladados a la América. De aqui que en sus mentes
se plantee también la lucha que se ha planteado en Euro-
pa. “Todo en la civilizacién de nuestro suelo es europeo”,
dice Alberdi. “Podriamos definir la América civilizada di-
ciendo que es la Europa establecida en América”. “Nosotros
los que nos llamamos americanos no somos otra cosa que eu-
ropeos nacidos en América”.

La revolucion no ha hecho y no hara sino emancipar a los
americanos de las mismas fuerzas de las cuales se emancipa-
ron los europeos. “Con la revolucién acabé en América la
Furopa espafola que nos presenté la civilizacion naciente de
otro Continente”. “Los americanos de hoy no somos sino eu-
ropeos que hemos cambiado de maestros: a la iniciativa es-



68 MEDIOEVO Y MODERNIDAD

paiiola han sucedido la inglesa y la francesa”. A la direccién
de las fuerzas géticas ha sucedido la direccion de las fuer-
zas modernas; a la teocracia, la democracia. Las nuevas fuer-
zas no han venido sino a completar la obra civilizadora de
Europa en América que se inici6 con Espafia. Una nueva Eu-
ropa, una Europa evolucionada, substituye, completandola, a
la que descubrié, conquisté y educé a la América. “La Europa
contemporanea viene hoy a completar en América la obra de
la Europa de la Edad Media™. Y tal cosa es necesaria “porque
la obra de nuestra civilizacién esta incompleta, estad recién
a la mitad: y es la Europa, la autora de la primera mitad, la
que debe serlo de la segunda™,'™ Una nueva etapa se inicia
en América. Ha terminado la etapa de las conquistas guerre-
ras, la etapa de las armas. América no puede ya ser conquis-
tada por las armas, sino por las ideas. Son estas ideas las que
se han puesto al servicio de la segunda emancipacién ame-
ricana. ,

15. CIVILIZACION CONTRA BARBARIE

“En la Repiiblica Argentina —dice Sarmiento— se ven 4
un tiempo dos civilizaciones distintas en un mismo suelo: una
naciente, que sin conocimiento de lo que tiene sobre su cabe-
za, esti remedando los esfuerzos ingenuos y populares de la
Edad Media; otra que, sin cuidarse de lo que tiene a sus pies,
intenta realizar los Gltimos resultados de la civilizacién eu-
ropea. El siglo xix y el siglo x11 viven juntos: el uno dentro
de las ciudades, el otro en las campafas”. Son estas dos
fuerzas las que tragicamente se disputan el suelo americano,
como ayer se disputaron el europeo. Sarmiento llamara a
una Civilizacién, a la otra Barbarie.

“Habia —dice— antes de 1810 en la Repiiblica Argen-
tina dos sociedades distintas, rivales e incompatibles; dos ci-

17 J, B. Alberdi, Accion de la Europa en América.



CIVILIZACION CONTRA BARBARIE 69
vilizaciones diversas: la una espafiola, europea, civilizada, y
la otra barbara, americana, casi indigena; la revolucién de
las ciudades solo iba a servir de causa, de movil, para que es-
tas dos maneras de ser de un pueblo se opusiesen en presen-
cia una de otra, se acometiesen, y déspués de largos afios de
lucha, la una absorbiese a la otra”. Espafa es asi, de acuer-
do con Sarmiento, un primer instrumento civilizador de
América. Frente a la América autoctona y barbara, Espafia
representa la civilizacion europea. Al ser absorbida la Améri-
ca barbara por la Espafia teocratica y medieval, hay un pri-
mer paso en el camino de la civilizacién. Pero éste no es su-
ficiente; la civilizacidn europea ha dado nuevos pasos frente
a los cuales Espafia representa ya un retroceso, o un atraso.
En cuanto a la América espafiola, la América absorbida por
la civilizacién medieval espafiola, no sélo es un retroceso,
sino la expresion de una nueva barbarie. De aqui que sea ne-
cesario un nuevo paso en el camino de la civilizacién, una
nueva etapa liberadora y civilizadora.

Dentro de América eran las ciudades las que mejor sen-
tido tenian de la urgencia de una nueva tarea civilizadora;
no asi la campifia, que permanecia espafola y fiel a este es-
piritu. De aqui que “la revolucién —dice Sarmiento— ex-
cepto en su simbolo exterior, independencia del rey, era sélo
interesante e inteligible para las ciudades argentinas, extra-
fia y sin prestigio para las campafias”. La campiia aceptaba
la independencia politica, pero no estaba dispuesta a aceptar
un cambio en su mentalidad.

La guerra de revolucién argentina tiene un doble carac-
ter para Sarmiento: por un lado, el europeo, ha sido la “gue-
rra de las ciudades, iniciada por la cultura europea, con-
tra los espafioles, a fin de dar mayor ensanche a esa cultura”.
Esto es, la guerra del espiritu moderno contra el espiritu
antiguo representado por Espafia. Por el otro lado, por el
americano, ha sido la “guerra de los caudillos contra las ciu-



70 MEDIOEVO Y MODERNIDAD

dades, a fin de librarse de toda sujecion civil y desenvolver
su caracter y su odio contra la civilizaciéon”. Esto es, la guerra
del espiritu espanol, que permanece en las campifas, con-
tra la ¢ivilizacién moderna, que se asienta en las ciudades.
En la primera guerra triunfa el espiritu de la modernidad,
de la civilizacién, como la llama Sarmiento: “las ciudades
triunfan de los espafioles”. En la segunda guerra triunfa el
espiritu colonial, el heredero de la Espafia imperial. Triun-
fan “las campanas de las ciudades”. Buenos Aires ha ven-
cido a Espana; pero Rosas, caudillo del feudalismo campi-
rano, vence a Buenos Aires. El espiritu moderno, vencedor
del espiritu medieval europeo, es vencido por el medievalis-
mo americano.

La lucha sigue asi en pie. Los americanos civilizados
tienen ahora que completar la obra realizada por la moder-
nidad en Europa y la realizada por los libertadores america-
nos en 1810. La generacién de Sarmiento se sabe heredera
de esta nueva tarea: tienen que completar la obra que no pu-
dieron terminar los caudillos de Mayo. Tienen que llevar la
revolucion de las ciudades al campo, para arrancar a éste
de la perniciosa influencia del medievo colonial. “;Por qué
combatimos?”’, se pregunta Sarmiento: “Combatimos por vol-
ver a las ciudades su vida propia”. Esto es, por reintegrarlas
a la modernidad venciendo al espiritu medieval.

Buenos Aires, la ciudad, es la representante del espiritu
de la modernidad. Su lucha es la lucha de ésta. Su misién:
vencer en América al mundo medieval en la misma forma
como ha sido vencido en Furopa. La lucha que se sostiene en
América no es sino continuacién de la lucha que se ha soste-
nido en Europa. “Buenos Aires —dice Sarmiento— se cree
una continuacioén de la Europa, y si no confiesa francamente
que es francesa y norteamericana en su espiritu y tendencia,
niega su origen espafiol”.'®

18 Domingo F. Sarmiento, Facundo.



CATOLICISMO O REPUBLICANISMO n

16. CATOLICISMO O REPUBLICANISMO

Francisco Bilbao siente las formas vitales del medievo y
de la modernidad como dos fuerzas que se disputan y desga-
rran el alma de Hispanoamérica. Se trata de una lucha entre
dos formas de vida contradictorias, las cuales se expresan en
las férmulas catolicismo y republicanismo. Fn vez de apo-
yarse mutuamente, se contradicen. “La religion —dice Bil-
bao— debe sostener a la politica, y la politica debe sostener
a la religion. Esta es la base de la paz perpetua y de la fuer-
za”. Pero cuando no-sucede asi, “cuando la religion niega a
la politica y ésta a la religion, los polos del universo moral
se trastornan”. Esta es la causa de la anarquia y de la debi-
lidad. ;Qué pasa en Hispanoamérica? “El catolicismo es la
religion de la América del Sur. La repablica es la politica
de la América del Sur”. El primero niega el principio fun-
damental de la repiblica, que no es otro que la soberania
del pueblo y la soberania de la razén en todo hombre. Por
su lado, “el republicanismo niega el dogma que le impone la
obediencia ciega”, ademas de no reconocer autoridad que le
obligue a tal obediencia.

“Este es —dice Bilbao— el dualismo de la América del
Sur, el cual nos llevara a la muerte, si no hacemos triunfar
una de las dos proposiciones”. El acuerdo es practicamente
imposible; el hispanoamericano tiene necesariamente que
elegir. “O el catolicismo triunfa, y la monarquia y la teo-
cracia se ensefiorean de la América, o el republicanismo
triunfa, ensefioreando en la conciencia de todo hombre la ra-
z6n libre y la religion de la ley”. {Monarquia feudal o re-
pablica liberal! Las fuerzas medievales y las fuerzas mo-
dernas buscan sus propias formas politicas. “O el dogma
catélico construye su mundo politico: la monarquia”; “o el
principio republicano se eleva y afirma su dogma: el racio-



72 MEDIOEVO Y MODERNIDAD

nalismo”. Uno y otro buscan su complemento dentro de su
propio sentido de la vida. “La religién catélica busca su po-
litica. La politica republicana busca su religion”. La poli-
tica de la primera es la monarquia; la religion del segundo,
el racionalismo.

La lucha entre estas dos fuerzas es cada vez mas abierta.
Bilbao previene a la América del peligro que le acecha. La
iglesia ya no se conforma con el poder espiritual; ahora
quiere y lucha abiertamente por alcanzar el poder material.
“La religion catélica —dice—, fatigada del dominio espiri-
tual, quiere y aspira al temporal. Alli estd México, donde
la iglesia apoyada por la resucitada teocracia francesa en-
carnada en Napoleén 111, ha impuesto una monarquia. “Ha
llegado para América —agrega— la hora de pensar en su
destino. Su destino es mantener la balanza de la justicia con-
tra el despotismo y demagogia, contra las utopias socialistas
y contra las religiones caducas”. “Su destino es abastecer
de pan y justicia a las multitudes hambrientas de Europa”.
Pero, agrega, todo esto se perdera si no hacemos de la causa
mexicana la causa americana.

En esta lucha “la politica republicana aspira y quiere
fundar sus principios en el axioma eterno de la libertad”.
En ésta es donde encuentra su cielo. Sin embargo, la lucha
es dificil en Hispanoamérica para las fuerzas republica-
nas, porque sus hombres no se sienten ain emancipados.
“Bien sé —continiia diciendo Bilbao— cuénto se resiste la
inteligencia de los americanos a la excitacién del pensa-
miento libre. Todavia no se creen emancipados y, como las
aves nocturnas, buscan las tinieblas para ejercer su activi-
dad.” Pero ya no es tiempo de vacilaciones, los hispano-
americanos tendran ya necesariamente que elegir entre una
u otra forma: aceptar el dominio o liberarse. Y es necesa-
rio elegir, si se quiere una América fuerte. “Para fortifi-
car la América seria necesario o el predominio absoluto del



PROGRESO CONTRA RETROCESO 73
catolicismo con todas sus consecuencias, como es Roma, o
el predominio de la libertad, como es los Estados Unidos”."
Roma y los Estados Unidos se presentan a Bilbao como las
capitales de las fuerzas en lucha.

17. PROGRESO CONTRA RETROCESO

El mexicano José Maria Luis Mora ve también dos fuer-
zas en lucha, cada una de ellas representando dos estilos de
vida antagonicos: el colonial y el moderno. A la guerra
de Independencia politica ha seguido la guerra entre las
fuerzas del progreso y las fuerzas del retroceso. “La revo-
lucién de independencia —dice Mora—- fué un disolvente
universal y eficaz que acabd no sélo con las distinciones de
castas, sino con las antiguas filiaciones, privilegios nobila-
rios y notas infamantes”; pero no fué suficiente, porque la
“independencia proclamada por los pretextos sacerdotes, au-
ment6 el poder del clero, y la independencia, disputada y
obtenida en sus resultados més visibles por la fuerza mate-
rial, creé el predominio de la milicia y el hébito de conside-
rar como unicos poderes la fuerza brutal y las asplracwnes
sacerdotales.”

Las fuerzas del progreso se encuentran identificadas con
los ideales liberales, mientras que las fuerzas del retroceso
no son otra cosa que la continuaciéon o permanencia de los
habitos impuestos por las fuerzas representadas por Espana.
Fl clero y la milicia, herederos de esas fuerzas, tratan de
mantener en Hispanoamérica los privilegios heredados; mien-
tras las fuerzas del progreso tienden a efectuar “de una ma-
nera mas o menos rapida: la ocupacion de los bienes del
clero; la abolicién de los privilegios de esta clase y de la
milicia; la difusién de la educacién piiblica en las clases

19 Francisco Bilbao, La América en peligro.



74 LA HERENCIA ESPANOLA

populares, absolutamente independiente del clero; la supre-
sion de los monacales; la absoluta libertad de opiniones, la
igualdad de los extranjeros con los naturales en derechos
civiles y el establecymiento del jurado en las causas crimi-
nales”. La lucha es asi entre una fuerza que sostiene los in-
tereses de cuerpo y otra que aspira a la proteccién de los
intereses piblicos. Mora no esta contra el clero y la milicia,
sino contra el espiritu que pretenden mantener. “Ninguna
naciéon culta ni religiosa —dice— puede existir sin clero
ni milicia.” Pero ambos deben estar al servicio publico, al
servicio del pueblo, y no éste al servicio de ellos. “Todo me-
xicano —dice— debe preguntarse diariamente a si mismo
si el pueblo existe para el clero o el clero ha sido creado para
satisfacer las necesidades del pueblo.” *

111
LA HERENCIA ESPANOLA EN HISPANOAMERICA

18. ESPIRITU DE CUERPO CONTRA INTERESES NACIONALES

La causa principal, se dice, la razén que ha impedido al his-
panoamericano ser un hombre plenamente moderno estd en
la herencia espanola, de la cual no ha podido aiin liberarse
plenamente. José Maria Luis Mora, al hablar de la consti-
tucién de México, encontraba en los habitos heredados de
Espafia la incapacidad del mexicano para entender el sen-
tido moderno de lo nacional. Entre estos habitos, dice, fi-
guraba y figura como uno de los principales “el espiritu
de cuerpo difundido por todas las clases de la sociedad”. Es

20 José Maria Luis Mora, Obras sueltas, y Ensayos, ideas y retratos, se-
leccion de Arturo Arnaiz y Freg. México, 1941,



ESPIRITU DE CUERPO 5
este espiritu de cuerpo el que “debilita notablemente o des-
truye el espiritu nacional”.

Ya sea por designio premeditado o como un resultado
imprevisto de causas desconocidas y puestas en accion, el
hecho es que “en el estado civil de la antigua Espafia habia
una tendencia marcada a crear corporaciones, a acumular
sobre ellas privilegios y exenciones de fuero comin”. Sélo
en funcién de estos privilegios actuaban espafioles y mexi-.
canos. No existia el sentido de lo nacional, no habia mas
sentido que el de cuerpo, con los privilegios que éste sig-
nificaba. “Si la independencia —agregé Mora— se hu-
biera efectuado hace cuarenta afnos, un hombre nacido o
radicado en el territorio en nada habria estimado el titulo
de mexicano, y se habria considerado solo y aislado en el
mundo, si sélo contaba con él.”” Para este hombre el titulo
de Oidor, o cualquier otro, “habria sido mas apreciable, y
es necesario convenir en que habria tenido razén, puesto que
significaba una cosa mas positiva”.

Haber tratado de hablar con este tipo de hombre sobre
“los intereses nacionales, habria sido hablarle en hebreo; él
no conocia ni podia conocer otros que los del cuerpo o cuer-
pos a que pertenecia, y habria sacrificado, por sostenerlos,
los del resto de la sociedad”. “Si entonces —sigue dicien-
de Mora— se hubiera reunido un congreso, ;quién duda
que los diputados habrian sido nombrados por los cuerpos
y no por las juntas electorales, que cada uno de ellos se
habria considerado como representante de ellos y no de la
nacién, y que habria habido cien mil disputas sobre fue-
ros, privilegios, etc.... y nadie se habria ocupado de lo
que podia interesar a la masa?”

Es esta herencia, este espiritu de cuerpo, lo que imposi-
bilita a los mexicanos para poner por encima de sus intere-
ses particulares los de la naciéon. “He aqui —dice Mora—
el espiritu de cuerpo destruyendo el espiritu piblico.” Es



76 LLA HERENCIA ESPANOLA

este espiritu el que impide la marcha del progreso, el cual
tiene como meta el bien comin, el bien de toda la sociedad.
“El espiritu de cuerpo produce y sostiene una inversiéon de
los principios sociales.” Nada existe por encima de sus inte-
reses. “El cuerpo —dice Mora— se cree ofendido y deshon-
rado cuando uno de sus miembros aparece delincuente, y de
aqui el empeio en ocultar el delito o salvar al reo, en subs-
traerlo de las manos de la autoridad o en impedir su cas-
tigo.” Pero que no sea lo contrario, que no “falte el miem-
bro a las obligaciones peculiares de su clase”, porque
entonces, “aunque éstas ni interesen poco ni mucho a la so-
ciedad, se levanta una polvareda que muchas veces la auto-
ridad piiblica no puede disipar”.

Esta actitud no ha hecho otra cosa que pervertir comple-
tamente los principios de la moral piiblica al crear obliga-
ciones que no debian de existir y que son ajenas a ésta, “des-
conociendo en muchos casos, con demasiada frecuencia, a
toda sociedad humana”. “He aqui de nuevo —dice Mora—
el espiritu de cuerpo desvirtuando la moral publica y extra-
viando las ideas que de ella deben tenerse.”** Es contra
este espiritu, contra esta herencia, que la generacién que
siguié a la de la emancipacién politica, se enfrentara.

“Aunque el fondo del caracter mexicano es todo espa-
fiol —dice Mora—, pues no ha podido ser otra cosa, los
motivos mutuos de encono que por espacio de veinte amnos
se han fomentado entre ambos pueblos por la barbarie y pro-
longacion de la lucha de Independencia, han hecho que los
mexicanos en nada manifiesten mas empefio que en renunciar
a todo lo que es espanol, pues no se reputan bastante inde-
pendientes si después de haber sacudido el yugo politico se
hallan sujetos al de los usos y costumbres de su antigua me-

21 Mora, Revista Politica de las diversas administraciones que la Repiibli-
ca ha tenido hasta 1837,



ATROFIAMIENTO DE LA FACULTAD DE PENSAR 1
99 22

trépoli. A la Independencia politica ha de seguir una
lucha por la intedependencia mental o de usos y costumbres.

19. ATROFIAMIENTO DE LA FACULTAD DE PENSAR

Los argentinos, al preguntarse por la causa de todos los
males que sufre la América Espafiola, dan también la mis-
ma respuesta: Espafia. jEl mal, gritaba, Sarmiento, lo
llevamos dentro! Los hispanoamericanos no somos sino here-
deros de todos los defectos de la raza espafiola. A estos defec-
tos habria que sumar los de las razas con las cuales se
mezclaron en América, la indigena y la negra. Dice Sar-
miento: En América “iba a verse lo que produciria una
mezcla de espafioles puros, de elementos europeos, con una
fuerte porcién de raza negra, diluido el todo en una enorme
masa de indigenas, hombres prehistéricos, de corta inteli-
gencia”. Tres elementos casi “sin practica de las libertades
politicas que constituyen el gobierno moderno”.

Por lo que se refiere a la inteligencia del pueblo espa-
fiol, agrega Sarmiento, ésta “fué atrofiada por una especie
de mutilacién con cauterio a fuego”. Y como ya ha queda-
do establecido por el estudio de la anatomia comparada, “un
misculo no usado por siglos. .. queda atrofiado por falta
de uso”. Si hemos de aceptar, continuaba diciendo Sar-
miento, que la inteligencia al ejercitarse agranda el cere-
bro, “es de creerse que el del espafiol no haya crecido mas
que en el siglo x1v, antes de que comenzase a obrar la In-
quisiciéon”. 'Y por lo que se refiere al de los hispanoameri-
canos es de temer que “en general lo tengan mas reducido
que los espafioles peninsulares a causa de la mezcla de ra-
zas que lo tienen conocidamente mas pequefio que las razas
europeas”. Por un lado, agrega el pensador argentino, estan
los indios, los cuales “no piensan porque no estan prepara-

22 Mora, en Ensayos, ideas y retratos.



78 LA HERENCIA ESPANOLA

dos para ello”; y por el otro, los blancos espafioles, que
han “perdido el héabito de ejercitar el cerebro como 6rga-
no”. “El espafiol, y con mas razén el americano del sur,
nacen enervados por este atrofiamiento de facultades de
gobierno ya adquiridas por la raza humana.” Era esta he-
rencia la que imposibilitaba al hispanoamericano para al-
canzar los bienes que la civilizacién habia ya dado a otras
razas.

La democracia, y con ella la libertad que suponia, re-
sultaban ser imposibles en pueblos herederos de una menta-
lidad achicada por fuerzas despéticas. “Un espafiol, o un
americano del siglo xvi —dice Sarmiento—, debi6 decir:
existo, luego no pienso”. Pues que no viviera si hubiera te-
nido la desgracia de pensar por cuenta propia. “Con los
reyes de Castilla y Aragén triunfaron los barbaros, pues
comparados con los reyes de Granada y Cérdoba, eran tales
los pueblos y reyes del interior de Espafia.” Sélo un pue-
blo barbaro pudo pensar en imponer creencias mediante el
fuego y la tortura. “Felipe II es la concentracién del prin-
cipio mahometano-espafiol de la unidad de creencias. El, y
no el papa, funda la Inquisicién.” Esta idea no es sino
herencia mahometana. “Sin Mahoma no hay Inquisicién en
Espafia.” “El papa conservo sin fuego la Inquisicién. Pero
s6lo en Espafia, y con ex-mahometanos . .. podian levantar-
se altares al canibalismo, a la aversion a la vieja (la bruja)
que han conservado los salvajes.” ** Tal es la mentalidad
heredada por Hispanoamérica; tal es la enfermedad que
traemos en la sangre. “El Terror esti en nosotros.”

Esteban Echeverria, por su lado, dice: “Dos legados fu-
nestos de la Espafia traban principalmente el movimiento
progresivo de la revolucién americana: sus costumbres y
su legislaciéon.” Sus habitos y su forma de gobierno. Son
estas costumbres y esta legislacién heredadas las que han de-

23 Sarmiento, Conflicto y armonia de las razas en América.



ATROFIAMIENTO DE LA FACULTAD DE PENSAR 9
tenido el avance de la revolucién. “El gran pensamiento
de la revolucién no se ha realizado. Somos independientes,
pero no libres.” De los héabitos y leyes heredados ha sur-
gido la anarquia y, con ella, la contrarrevolucién. El his-
panoamericano, educado para obedecer, no supo qué hacer
con la libertad cuando obtuvo su independencia, y se en-
tregd al caos. Este caos es el que va a ser aprovechado por
quienes mantienen la vieja idea de orden para tratar de
imponerlo nuevamente. “La idea estacionaria —dice Eche-
verria—, la idea espanola, saliendo de su tenebrosa guari-
da, levanta de nuevo triunfante su estélica cabeza y lanza
anatemas contra el espiritu reformador y progresivo.” Pero,
concluye diciendo, lleno de fe en el progreso, “su triunfo
sera efimero . .. Dios ha querido que el dia de hoy no se
parezca al de ayer, que el siglo de ahora no sea una repe-
ticion monoétona del anterior... y que en el mundo moral,
como en el fisico, en la vida del hombre, como en la de los
pueblos, todo marche y progrese”.* Y este progreso ser,
por lo que se refiere a Hispanoamérica, el resultado del re-
pudio que se haga de la herencia espafiola.

Juan Bautista Alberdi, tomando en cuenta la nefasta he-
rencia, profetiza diciendo: Muchos estados de América ten-
drén sus respectivos Rosas. Digo sus Rosas, porque los
tendran; no en vano se llama a Rosas “hombre de Améri-
ca”. “Lo es en verdad, porque es un tipo politico que se
hara ver al derredor de América como producto légico de
lo que en Buenos Aires lo produjo y existe en los estados
hermanos.” Rosas es un producto de la tierra americana;
un producto de lo que ésta ha sido por obra de la coloni-
zacién espafola. “En todas partes el naranjo, llegando a
cierta edad —dice Alberdi—, da naranjas. Donde haya .
repiblicas espafiolas, formadas de antiguas colonias, habra

24 Esteban Echeverria, Dogma socialista de la Asociacion de Mayo.



80 LA HERENCIA ESPANOLA
dictadores, llegando a cierta altura el desarrollo de las

99 25

cosas.

20. viCl0S HEREDADOS DE LA COLONIA

El espiritu feudal y el catolicismo que se oponen al
espiritu moderno de la democracia liberal lo hemos hereda-
do de Espana, decia Bilbao. “Nuestro pasado es la Espaiia.
La Espafia es la Edad Media. La Edad Media se componia
en alma y cuerpo del catolicismo y de la feudalidad”. Esto
es lo que han heredado los hispanoamericanos: el catoli-
cismo que glorifica la esclavitud. “Una montafia de nieve
sobre el fuego de la dignidad individual. He aqui la glo-
rificacion de la esclavitud”. Hispanoamerica, nosotros,
“salimos de la Edad Media de la Espafia”. La Edad Me-
dia se completé en Espana, en ella alcanzé su maximo
desarrollo. América se convirtié6 en Espafia heredando su
sello. “;Esclavitud, degradacién... He aqui el pasado.”

Frente a esta herencia estd “nuestra revolucion o pa-
sado con porvenir”; el cual salié de “la Edad Nueva”, de
la Europa. “La Edad Nueva —dice Bilbao— estallé en
Francia.” De aqui que sea necesario que eslabonemos nues-
tro pensamiento al pensamiento revolucionario francés, si
es que queremos emanciparnos de la Edad Media. La
libertad mental es natural a todo hombre; no esta, inclusi-
ve, en contradiccion con la obra de Dios. “;Dios, que nos
ha dado un crineo donde cabe la inmensidad —pregunta
Bilbao—, autoriza después a los poseedores de su ley para
que quepa tan sélo lo que ellos quieren?”” ** No, responde.
La limitacién de la mente es, pues, obra ajena a la natu-
raleza y a la creacién. Es obra de una determinada manera
de pensar. Esa que Espana desarrollé hasta su maximo.

25 Alberdi, La Repiblica Argentina 37 anos después de su revolucion de

Mayo.
26 Bilbao, Sociabilidad chilena.



VICIOS HEREDADOS DE LA COLONIA 81

En su estudio Influencia Social de la Conquista, dice
Victorino Lastarria: “Los espafioles conquistaron la Amé-
rica, empapando en sangre su suelo, no para colonizarla,
sino para apoderarse de los metales preciosos que tan abun-
dantemente producia.” América no fué sino un botin de
guerra. Pero cuando se la quiso colonizar, Espafia trans-
planté a Hispanoamérica “todos los vicios de su absurdo
sistema de gobierno, vicios que se multiplicaron infinita-
mente por causas que tenian su origen en el sistema mismo”.

A estos vicios se uni6 el desprecio que el peninsular
sintié por el nuevo duefio de la tierra americana, el mestizo.
El mestizo se convirtié en el bastardo de América. *;Qué bal-
don mayor podia manchar al hombre de entonces —dice Las-
tarria—, qué crimen podrd infamarle més atrozmente que
la mezcla de sangre! El mestizo llevaba en su frente la
marca de la degradacién y de la infamia, su nacimiento
le condenaba a la desgracia de ser el paria de la socie-
dad. Su condicién era mil veces peor que la del indigena.”
Fué éste, junto con el indigena, el que tuvo que soportar los
trabajos mas duros y degradantes. Mientras los espafoles
y criollos se apartaban de todo trabajo y se enriquecian, los
indios y los mestizos fueron empleados en la industria fa-
bril exclusivamente “porque, por su degradacién, estaban
condenados a los trabajos violentos”. El trabajo se convirtié
asi en una pena, en algo degradante. Esta, dice Lastarria,
es “la causa que ha perpetuado hasta nosotros la costum-
bre inmoral y perniciosa de despreciar a todos los que se
consagran a las labores de la industria”. §

Esta actitud es la que ha imposibilitado al hispanoame-
ricano para entrar en el progreso, ya que este progreso
tiene como base el trabajo personal. Tal es la funesta con-
secuencia del habito dejado por Espana. Contra este ha-
bito, uno de tantos, se enfrentara la generacién que en His-
panoamérica equivale a la de Lastarria. Atendiendo a la



82 LA HERENCIA ESPAROLA

realidad heredada de Espafia es como la nueva generacion
se da cuenta de las dificultades que el hispanoamericano
tendra que vencer para alcanzar su verdadera indepen-
dencia. ;Estaba o no estaba nuestra sociedad preparada
para entrar en un nuevo tipo de vida?, pregunta Lasta-
rria. ;Podia someterse a un sistema diametralmente opues-
to al que la rigi6 tres siglos y bajo el cual desenvolvio su
existencia? “No por cierto —contesta—: el colono habia
sido precisamente educado para vivir ligado a la servi
dumbre y para no desear ni conocer siquiera una condicién
mejor que aquella a que estaba sometido; las leyes y las
costumbres conspiran de consuno a ocultarle su importan-
cia moral y a destruir su individualidad; el colono, en fin,
no tenia conciencia de si mismo y todo él, su vida y sus
intereses, estaban absorbidos en el poder real y teocratico
del cual dependian integramente.”

Para alcanzar su independencia politica, dice Lastarria,
en Hispanoamérica los revolucionarios tuvieron que disfra:
zar sus aspiraciones, diciendo servir al rey preso por los
franceses. “Disfrazan y prosiguen su conducta los revo
lucionarios, mas la idea del soberano va desapareciendc
paulatinamente y perdiendo su prestigio en fuerza de los
acontecimientos, hasta que es reemplazada por la de indepen
dencia de la patria, cuando la conflagracién llega a hacerse
general, tomando parte en el movimiento la mayoria de la
nacion.” El porqué de esta actitud de los revolucionarios
es posible que tenga su explicacién en algo que no tiene
relacion alguna con la democracia liberal que después fué
bandera. “Es para mi todavia un problema —dice Lasta:
rria— si en este modo de proceder influyé la prudencia de
los factores de la revolucién o el temor de chocar brusca:
mente con las preocupaciones, sin tener elementos para ven:
cerlas, o bien la limitacién de sus aspiraciones reducidas.
tal vez, unicamente al bien de no ser gobernados por ur



BONDADES 83
poder extrafio que no estaba revestido de la majestad de
los reyes.”* La mentalidad hispanoamericana, educada
para obedecer el poder teocratico de los reyes de Espana,
no podia reconocer otra autoridad que la que no estuviese
revestida por tales ropajes.

2]1. BONDADES DE LA HERENCIA ESPANOLA

A las tesis expuestas, especialmente a la de Lastarria
sobre la influencia de la Conquista en América, se opone
Andrés Bello. Los hispanoamericanos son hijos de Espana
y América, no hay que olvidar tal cosa. Esta es una reali-
dad con la que siempre serd menester contar. En esta rea-
lidad no todo ha de ser negativo; también existe algo po-
sitivo que debe ser potenciado. Para Bello los males de
Hispanoamérica no son necesariamente males de la raza, ni
males que s6lo puedan ser achacados a la influencia espa-
fiola en la Colonia. Estos males son propios de toda la hu-
manidad, debilidades de la misma.

“La injusticia, la atrocidad, la perfidia en la guerra
—dice— no han sido de los espafioles solos, sino de todas
las razas, de todos los siglos.” La barbarie espanola es la
misma barbarie que han cometido o pueden cometer todos
los pueblos en iguales circunstancias. La barbarie, dice, se
sigue practicando aunque se utilicen otros medios. “Los
horrores de la guerra se han mitigado en parte; pero no
porque se respete mas la humanidad, sino porque se calcu-
lan mejor los intereses materiales”. Y es asi porque “se-
ria demencia esclavizar a los vencidos, si se gana méis con
hacerlos tributarios y alimentadores forzados de la indus-
tria del vencedor”. De estos males no debemos acusar “a
ninguna nacién, sino a la naturaleza del hombre”.

27 Lastarria, Influencia social de la conquista.



84 LA HERENCIA ESPASOLA

Por lo que se refiere a la obra de Espafia en la Colonia
no todo ha de ser negativo. “Al gobierno espafiol —dice
Bello— debe todavia la América todo lo que tiene de gran-
de y de espléndido en sus edificios piblicos.” Y de esto,
debemos confesarlo con vergiienza, poco hemos podido
conservar. Por lo que se refiere a la guerra de indepen-
dencia mucho debe el hispanoamericano al espiritu que ha
heredado de Espana. Desde luego, dice Bello aceptando
la tesis de Sarmiento, Lastarria y otros pensadores, nues-
tra revolucién fué animada por el espiritu espaiiol: la
revoluciéon fué politica y no liberal. El liberalismo fué
s6lo un aliado de la primera finalidad. Pero, animando a
la revolucién, habia algo maés, de caracter positivo, algo
que también fué heredado de Espafia. “Jamés un pueblo
profundamente envilecido, completamente anonadado, des-
nudo de todo sentimiento virtuoso, ha sido capaz de ejecutar
los grandes hechos que ilustraron las campafias de los pa-
triotas, los actos herdicos de abnegacion, los sacrificios de
todo género con que Chile y otras secciones americanas
conquistaron su emancipacién politica.” El espiritu que ani-
mé esta abnegacién y sacrificio fué heredado de Espaia;
fué este espiritu el que vencié a la propia Espafia.

“El que observe con ojos filoséficos la histaria de nues-
tra lucha contra la metrépoli —agrega Bello— reconocer
sin dificultad que lo que nos ha hecho prevalecer sobre ella
es cabalmente el elemento ibérico. La nativa constancia es-
pafiola se ha estrellado contra si misma en la ingénita cons-
tancia de los hijos de Espafia.” El instinto de patria se re-
vel6 en los pechos americanos llevandoles a realizar proezas
semejantes a las que realizaron los espanoles en Numancia
y Zaragoza. “Los capitanes y las legiones veteranas de la
Iberia trasatlantica fueron vencidos y humillados por los
caudillos y los ejércitos improvisado de otra Iberia joven



BONDADES 85
que, adjurando en nombre, conservaba el aliento indomable
de la antigua defensa de sus hogares.”

Lo que si fué ajeno a este espiritu fué el sentido mo-
derno de lo que se ha llamado “espiritu republicano”. “No
existian elementos republicanos —dice Bello—; la Espafa
no habia podido crearlos; sus leyes daban sin duda una
direccion enteramente contraria. Pero en el fondo de esas
almas habia semillas de magnanimidad, de heroismo, de
altiva y generosa independencia; y si las costumbres eran
sencillas y modestas ..., algo mas habia en esas cualida-
des que la estipida insensatez de la esclavitud.” Bello re-
conoce que existian males, que el hispanoamericano no es-
taba atn preparado para alcanzar plenamente el espiritu
liberal, pero estos defectos no invalidaban.en forma alguna
lo que de positivo se pudo heredar de Espaiia. El primer acto,
el mas urgente, fué el de la independencia politica; el se-
gundo y verdaderamente decisivo tendria que ser el de la
independencia mental; ésta deberia ser la obra de los edu-
cadores una vez terminada la hora de los guerreros. “Na-
die —dice— amé mas sinceramente la libertad que el ge-
neral Bolivar; pero la naturaleza de las cosas le avasall6
como a todos; para la libertad era necesaria la indepen-
dencia, y el campeén de la independencia fué y debié
ser un dictador. De aqui las contradicciones aparentes y
necesarias de sus actos. Bolivar triunfé, las dictaduras
triunfaron de Espafia; los gobiernos y los congresos hacen
todavia la guerra a las costumbres de los hijos de Espafia, a
los hébitos formados bajo el influjo de las leyes de Espa-
fla: guerra de vicisitudes en que se gana y se pierde terreno,
guerra sorda, en la que el enemigo cuenta con auxiliares
poderosos entre nosotros mismos.” ** Esta es la segunda eta-
pa emancipadora.

28 A. Bello, ob. cit.



86 URGENCIA DE LA EMANCIPACION POLITICA

IV
URGENCIA DE LA EMANCIPACION POLITICA

22. DE LA SOBERANIA ILIMITADA AL DESPOTISMO

La emancipacion politica, aun sin la preparacién mental
que era menester, fué un primer paso necesario y urgente.
La emancipacién mental tenia que ser obra de los mismos
hispanoamericanos. De Espafia ya nada podian esperar.
Lo que Espafia no habia hecho en varios siglos de dominio
colonial, decia Bello, no iba a realizarlo después. La his-
toria habia ofrecido a los hispanoamericanos una oportuni-
dad para la independencia politica; si ésta no hubiese sido
aprovechada, después habria sido tarde. Los hispanoameri-
canos no hicieron otra cosa que aprovechar la oportunidad.
A continuacién iba a ‘seguir la tarea para emancipar la
mente. Esta era la labor de la nueva generacion; la de los
libertadores politicos no tuvo otro fin que la destruccién de
un orden politico, primer obsticulo para la independencia
mental de los americanos.

“La revolucion americana —decia Esteban Echeve-
rria—, como todas las grandes revoluciones del mundo,
ocupada exclusivamente en derribar el edificio gético la.
brado en siglos de ignorancia por la tirania y la fuerza, no
tuvo tiempo ni reposo bastante para reedificar otro nuevo.”
La urgencia del momento impidié construir al mismo tiempo
que se iba destruyendo. Pero tal cosa no queria decir que
los priceres de la independencia americana no aspirasen a
otro tipo de orden; este era su principal fin aunque ne
hubiesen tenido tiempo para realizarlo. La Revolucién “pro-
clamé . .. las verdades” que habrian de servir “de funda-
mento a la reorganizacién de las sociedades modernas”.
Pero primero era lo primero, la independencia politica



DE LA SOBERAN{A AL DESPOTISMO 87
frente a Espafia. “Para fundar la libertad era preciso
emancipar primero la patria”.

Esta primera emancipacién fué, desde luego, dificil y
peligrosa. El pueblo, aunque deseoso de libertad, no sabia
qué era la libertad y qué hacer con ella. Para el goce de
la libertad se necesitaba una educacién especial; pero no
habia tiempo para darla. Los préceres de la Independen-
cia —contintia Echeverria—, “conocieron, sin duda, que
la inteligencia del pueblo no estaba en sazén para valorar
su importancia: que habria en sus sentimientos, en sus
costumbres, en su modo de ver y sentir ciertos instintos reac-
cionarios contra todo lo nuevo y que no entendia”. Sabian
que estos instintos, que estos hébitos, serian aprovechados
por las fuerzas del retroceso; pero no importaba, lo esen-
cial era empezar. “Era necesario obrar y obraron.”

Para atraer al pueblo le ofrecieron una libertad sin li-
mites; una libertad que sélo es posible mediante la educa-
cién; pero no habia tiempo para discutir si habia llegado
el momento oportuno o no; lo importante era obrar. “Ne-
cesitaban del pueblo... y lo declararon soberano sin li-
mites”. Esto no era sino “necesidad de los tiempos”. “Era
preciso atraer a la nueva causa los votos y los brazos de la
muchedumbre, ofreciéndole el cebo de una soberania omni-
potente”. Pero este derecho, dado a un pueblo que no es-
taba educado para disfrutarlo, iba pronto a causar los
desastres que permitirian a las fuerzas negativas la recu-
peracién del poder, la implantacién de tiranias. Con una
libertad sin educacién no se podria lograr otra cosa que
la anarquia.

“Pero estando de hecho el pueblo, después de haber
pulverizado a los tiranos, en posesién de la soberania —si-
gue diciendo el pensador argentino—, era dificil ponerle
coto. La soberania era un derecho adquirido a costa de su
sangre y de su heroismo”. Sélo la anarquia, llevada hasta



88 URGENCIA DE LA EMANCIPACION POLITICA

el desastre, le habria de hacer perder la soberania. El des-
potismo colonial, que anidaba en la mente de varios hispa-
noamericanos, nuevamente tomaria el poder. “El principio
de la omnipotencia de las masas debié producir todos los
desastres que ha producido, y acabar por la sancién y el
establecimiento del despotismo™.

Pero este mal se trocard a la postre en bien. El nuevo
despotismo le ensefiard, con una leccién inolvidable, que la
libertad es un bien que debe saberse disfrutar. El nuevo
despotismo le ensenarad a amar la libertad que ya ha pro-
bado y a no arriesgarla convirtiéndola en libertinaje. “Ese
pueblo, deslumbrado hasta aqui por la majestad de su om-
nipotencia, conocera, vuelto en si, que no le fué dada por
Dios, sino para ejercerla en los limites del derecho, como
instrumento del bien.” Esta ensefianza, aunque dura, ini-
ciard la etapa de liberacion definitiva, la etapa de ilustra-
cién de la mente del pueblo: “El pueblo se ilustrara: los
principios de la revolucién. .. penetraran al cabo hasta su
corazén y llegardn a ser la norma de sus acciones.” * Los
habitos y tendencias heredados de otras generaciones empe-
zaran a borrarse.

La guerra civil, la anarquia, no habria de ser sino el
resultado de la pugna que dentro del pueblo hispanoameri-
cano se habia planteado: el espiritu colonial contra el espi-
ritu moderno. El pueblo, armado con una idea moderna,
se habia lanzado a la lucha por alcanzar la libertad y la
soberania; pero dentro de si llevaba los elementos, que contra-
diciéndole, iban a llevarle a la anarquia y luego al despotis-
mo. “La guerra civil —dice Echeverria— fué el monstruo-
so fruto de la colisién o choque entre el principio de Mayo
y el principio colonial, vencido pero no aniquilado.” Falta
de una preparacion, falta de una educacion, la revolucién

29 Esteban Echeverria, Dogma socialista de la Asociacion de Mayo.



EVOLUCION Y REVOLUCION 89
hispanoamericana tomé un camino diverso al de la gran
revolucién norteamericana. “Nuestra revolucién, a causa
del encadenamiento fatal de los sucesos de la época, empezé
por donde debia acabar, y ha marchado en sentido inverso
de las revoluciones de otros paises. Ved, si no, en los Esta-
dos Unidos —continia—: al desplomarse el poder colonial,
la democracia aparece organizada y bella, radiante de inte-
ligencia y juventud, brota de la cabeza del pueblo, como
Minerva de la frente de Japiter.” * En cambio en Hispa-
noamérica, faltaindole esa organizacién, es menester educar
al pueblo para que la alcance. Los hispanoamericanos,
lograda la emancipdcion politica, necesitardn de la eman-

cipacién mental que en los Estados Unidos acompaiié a la
politica.

23. EVOLUCION Y REVOLUCION

¢ Los hispanoamericanos podian aspirar a otra cosa que

a su emancipacion politica? “No estando preparada la so-
ciedad para recibir el impulso generador —dice Lasta-
rria—, era consecuencia fatal que se cifiera unicamente a
combatir por su libertad politica, porque si se hubiese avan-
zado a romper bruscamente con el pasado, a proclamar su

completa regeneracion . . . se hubiese estrellado en mil resis-

tencias poderoas y no habria alcanzado su triunfo sino

con un completo exterminio.” La urgencia del momento no

pudo permitir otra cosa. La labor de emancipacién completa

con el pasado, la labor de regeneracién, tenia que ser lo-

grada mas tarde; y para ello las armas tenian que ser otras

muy distintas. Ya no era guerra contra el despotismo fi-

- sico, sino contra el despotismo que anidaba en el corazén y
mente de los hispanoamericanos. Destruido el poder visi-

ble era menester destruir el poder invisible que arraigaba en

los hispanoamericanos. Todo esto no lo pudieron realizar

30 E, Echeverria, Mayo y la ensefianza. ..



920 URGENCIA DE LA EMANCIPACION POLITICA
los hombres que lograron la emancipacién politica; el tiem-
po de que disponian apenas si era suficiente para esta pri-
mera tarea. Pero, una vez terminada la guerra politica, era
menester iniciar la nueva guerra. “Principiaba la guerra
contra el poderoso espiritu que el sistema colonial inspiré
en nuestra sociedad”. Tal guerra se hizo mas urgente y ne-
cesaria cuando el espiritu colonial, una vez terminada la
emancipacion politica, traté de apoderarse de la nacién,
aprovechando el poder que tenia dentro del instinto de los
hispanoamericanos. “La influencia del sistema espafol
—dice Lastarria—, aprovechandose de la calma, aparece a
veces chocando violentamente con la regeneracion y suble-
vando contra ella todas las pasiones mezquinas, el fanatismo
y los errores del vulgo.” Es entonces cuando “se reproducen
los odios de la revolucién, se disefian y aun se forman los
partidos y se preludia una crisis verdadera”.™

Esta segunda etapa revolucionaria ha sido una desven-
taja para Hispanoamérica, puesto que la ha obligado a
realizar esfuerzos de los cuales no tuvo necesidad Norte-
américa para alcanzar plenamente su independencia. Los
norteamericanos, a diferencia de los hispanoamericanos, no
tuvieron necesidad de emanciparse de los hébitos y costum-
bres heredados durante la Colonia. No tuvieron que dejar
de ser ingleses. Las costumbres y habitos de ellos hereda-
dos, en vez de ser un obsticulo para el mejor logro de sus
libertades, fueron los mejores estimulos y su causa principal.

Lastarria, refiriéndose a la necesidad que los hispano-
americanos tenian de emanciparse, inclusive, de la literatura
espaiiola, mostraba cémo tal necesidad no la tenian ni 'a ha-
bian tenido los norteamericanos. Decia: “Cuando los Estados
Unidos se emanciparon politicamente, no se emanciparon de
la literatura inglesa, y ésta pudo servirles y les sirvi6, en

81 Lastarria, Influencia social de la conquista,



EVOLUCION Y REVOLUCION 91

efecto, para su nueva situacién, porque continuaron siendo
britinicos sus sentimientos y sus ideas, sus intereses y sus
necesidades sociales, con la sola diferencia de que su socia-
bilidad debia ser mejor servida por la nueva organizacién
republicana, y podia serlo porque ésta no era una novedad
violenta, sino un progreso, un desarrollo natural”. Los re-
volucionarios de Norteamérica no hicieron sino aprovechar
. la natural evolucién de la herencia briténica en tierras ame-
ricanas. Los revolucionarios de Hispanoamérica tuvieron
que aprovechar la primera oportunidad que se les presenta-
ba, independientemente de que el pueblo estuviese o no pre-
parado para su emancipacién politica.

Lo natural en Hispanoamérica fué la continuacién del
orden despético, aun sin Espafia. “Todo el interés de la orga-
nizacién politica, por ejemplo —dice Lastarria—, se cifré
en el orden, palabra magica que, para la opinién piblica,
representaba la tranquilidad que facilita el curso de los ne-
gocios, con mas la quietud que ahorra sobresaltos, concilian-
do la paz del hogar y de las calles; y para los estadistas y
politiqueros significaba el imperio del poder arbitrario
y despético, es decir, la posesién politica del poder absoluto
que en los tranquilos tiempos de la Colonia usufructuaban
los seides del rey de Espafia.”

Asi, mientras los héabitos y costumbres heredados de
Inglaterra por los norteamericanos les condujeron por evo-
lucién natural a su independencia politica, los hébitos y
costumbres heredados de Espafia por los hispanoamerica-
nos les condujeron a un nuevo coloniaje. Dicha “situacién
—dice Lastarria— contrariaba abiertamente los fines de la
revoluciéon americana, y en lugar de encaminarnos a corre-
gir nuestro pasado y a preparar nuestra regeneracién, nos
encadenaba en el punto de partida, rehabilitando el sistema
colonial”.** La independencia hispanoamericana, si queria

81 Lastarrja, Estudios literarios.



92 URGENCIA DE LA EMANCIPACION POLITICA

tener éxito, tenia que ser total; era menester que todo el
pasado, sin excepcion, fuese sacudido. Los hispanoamerica-
nos, si querian ser completamente libres, tenian que renun-
ciar a todo lo espafiol; a diferencia de los norteamericanos
que encontraban en la herencia inglesa el meollo de todas sus
posibilidades y la raiz de su futuro poderio.

24. IMPOTENCIA DE LOS LIBERTADORES PARA ESTABLECER
UN NUEVO ORDEN

“Nuestros revolucionarios —decia Bilbao—, armados
tan sélo de la filosofia critica, se encontraron con un peso
entre las manos que no supieron dénde apoyar.” Con una
filosofia hecha para destruir, para combatir, no pudieron
establecer las bases para un nuevo orden. Destruido el
orden colonial, no supieron establecer las bases de un orden
moderno, de un orden liberal. El mas completo desorden
siguié6 a la revolucién de independencia y, con él, la ur-
gencia de orden, no importando cudl fuese éste, surgié en
la mente de los hispanoamericanos, incluyendo la de los
libertadores, que se vieron arrastrados a imponer dictadu-
ras cuando habian prometido la mas completa libertad.
O’Higgins, libertador de Chile, dice Bilbao, “quiso organi-
zar los elementos sociales: es decir, las tradiciones chilenas,
con las ideas nuevas, y el poder que las llevase a efecto.
Pero en semejante obra vié asomar las resistencias, y en-
tonces tan sélo quiso organizar el poder y fué déspota”.

Realizada la urgente tarea de lograr la independencia
politica de Hispanoamérica, el despotismo proyecté nueva-
mente su sombra, esta vez en la figura de los mismos liber-
tadores. La misma naturaleza de las cosas les llevé a crear-
se, o pretender, un poder tan omnimodo como el que habian
humillado en los campos de batalla. “La irgpotencia hu-
mana en semejantes casos —dice Bilbao— vuelve la vista al



IMPOTENCIA PARA ESTABLECER UN NUEVO ORDEN 93
pasado y afirma el peso sagrado con los restos de la colum-
na misma que habia derribado.” La urgencia misma les
imposibilité para encontrar un nuevo orden y restablecieron
el pasado, para salvar asi, aunque parezca paraddjico, la
libertad.

El pueblo no vi6 en la revolucién de independencia sino
el resultado inmediato de ella, la emancipacién politica
frente a los poderes espafioles; pero no vi6 los fines alti-
mos de esta revolucién: en lo que toca a sus sentimientos
quedé antiguo. Las creencias antiguas siguieron siendo sus
creencias; ni por un momento pensé ponerlas en duda. Pero
era en estas creencias donde se encontraba el problema de
la verdadera libertad, que era algo mas que libertad poli-
tica. Del rechazo de estas creencias dependia tal libertad.
“Nuestra revolucién —continiia Bilbao— fué reflexiva en
sus promotores y espontinea en el pueblo.” Pero “el pueblo,
que s6lo habia sentido la exaltacién politica, la conquista
del derecho de ciudad, no vi6 en la libertad politica sino
un hecho solitario separado de las demas cuestiones que la
reflexién habia derribado: el pueblo quedé antiguo”.

Los hombres que hicieron la revolucién no pudieron do-
tar al pueblo de las nuevas creencias que correspondian a
las libertades obtenidas. La contradiccién se hizo inmediata-
mente patente: la libertad en sentido liberal no correspondia
a lo que por libertad se entendia dentro del catolicismo.
El pueblo no podia ser al mismo tiempo liberal y catélico.
Se trataba de dos concepciones del mundo que se contrade-
cian entre si. Los libertadores, que no habian cedido ante el
poder politico espafol, cedieron ante su espiritu, ante su
idea de orden. “Los hombres que encabezaban la revolucién
reflexiva —dice Bilbao—, halldndose ellos mismos impo-
tentes para organizar las creencias logicamente relacionadas
con la libertad politica, reaccionaron en religién y en po-
litica para con el pueblo.” Surgié lo que se llamé despo-



9% LA NUEVA GENERACION Y SU PROGRAMA
tismo constitucional, nombre nuevo para una forma de po-
litica ya vieja.

A estos hombres, al decir de Bilbao, les falté fe para
el pueblo y para las ideas por las cuales habian peleado.
Faltos de fe, no se preocuparon por mantener las libertades
alcanzadas o lograr las prometidas, sino tan sélo se preocu-
paron por mantener el poder que habian obtenido. “Si los
gobiernos hubieran comprendido que el desarrollo de la
igualdad era el testamento sagrado de la revolucién —nos
dice el pensador chileno—, que la igualdad es la fatalidad
histérica en su desarrollo, no hubieran sucumbido.” El
pueblo los habria seguido y respaldado, ya que asi se sos-
tendria a si mismo. Apoyados por el pueblo y por ende con-
tando con una autoridad legitima, “hubieran podido cimentar
por medio de la educacion general la renovacion completa
del pueblo”.®® La educacién realizada con el apoyo del
pueblo habria logrado en un plazo perentorio la segunda
etapa de emancipacién que tan necesaria es para los pue-
blos hispanoamericanos. Pero la falta de fe les llevé nue-
vamente a los despotismos, y con éstos a la obstruccion de
los caminos que podian conducir al pueblo a la libertad que
le habia sido prometida.

Vv
LA NUEVA GENERACION Y SU PROGRAMA

25. EL TERCER PARTIDO

A la generacién de los libertadores politicos habia de suce-
der una nueva generacién que, como ya se ha visto, preten-

83 Bilbao, Sociabilidad chilena.



EL TERCER PARTIDO 95
di6 realizar en el campo de la educacién la misma obra que
aquéllos habian realizado en el politico. Esta es una gene-
racién que se sabe ajena a las pretensiones de los partidos
en pugna. Estos partidos no luchaban sino por intereses po-
liticos; la nueva generacién, por el contrario, no considera
a la politica sino como un instrumento al servicio de fines
més elevados: los educativos. Esta generacién trata de com-
pletar la obra que los libertadores dejaron inconclusa por
la urgencia de las circunstancias. ‘

Ni federalistas ni centralistas, ni unitarios ni federales,
ni pipiolos ni pelucones. La nueva generacién empezara
formando las bases de un tercer partido que se desligue de
los limitados intereses de los partidos hasta entonces en
pugna. La bandera de la nueva generacién serd el libera-
lismo. No importan ya las formas de gobierno, sino su
contenido. Lo que se quiere es transformar al hombre mis-
mo. El liberalismo no es simplemente una bandera politi-
ca, sino un programa para educar al hispanoamericano;
para hacer de él un hombre distinto del que hiciera la
Colonia.

En 1837, dice Esteban Echeverria, la sociedad argen-
tina se encontraba dividida en dos grandes bandos: el fe-
deral, vencedor entonces, y el unitario, la minoria vencida.
El primero, apoyado en los instintos semi-barbaros de las
masas populares; el segundo, desarraigado, a pesar de sus
buenas intenciones, debido a sus “arranques soberbios de
exclusivismo y supremacia”. Pero, entretanto, habia creci-
do, sin mezclarse en las guerras que entre si se hacian estos
grupos, ‘“una generacién nueva’. Generacién que no parti-
cipaba en sus odios ni luchas fratricidas. A esta generacién
“los federalistas la miraban con desconfianza y ojeriza,
porque la hallaban poco dispuesta a ceptar su librea y
vasallaje, la veian hojear libros y vestir frac”. Por el otro
lado, “los corifeos del partido unitario, asilados en Monte-



96 LA NUEVA GENERACION Y SU PROGRAMA
video”, la veian “con lastima y menosprecio, porque la creian
federalizada y ocupada solamente en frivolidades”.

El nuevo grupo, nos relata Echeverria por lo que se re-
fiere al argentino, tenia una férmula de “juramento pare-
cido a la de la joven Italia”. Dicha férmula establecia: “El
progreso es la ley de desarrollo y el fin necesario de toda
sociedad libre.” “Pero cada pueblo, cada sociedad, tiene
sus leyes o condiciones peculiares de existencia, que resul-
tan de sus costumbres, de su historia, de su estado social,
de sus necesidades fisicas, intelectuales y morales, de la natu-
raleza misma del suelo donde la providencia. quiso que
habitare y viviere perpetuamente.” Ahora bien, “en que un
pueblo camine al desarrollo y ejercicio de su actividad con
arreglo a esas condiciones peculiares de su existencia, con-
siste el progreso normal, el verdadero progreso”.

La nueva generacion vd asi al meollo de la cuestién, a
la realidad. Es partidaria del liberalismo, pero de un li-
beralismo que sea conforme con la realidad hispanoameri-
cana. De esta manera se quiere superar, salvar los obs-
taculos que estorbaron a los libertadores. Estos fracasaron
porque fueron demasiado utopistas, porque no supieron ver
la realidad. Se sintieron més fuertes que ésta y trataron de
moldear al pueblo de acuerdo con sus ideas, y al fracasar
lo abandonaron a su destino. Los hispanoamericanos se en-
contrardn aptos para practicar el liberalismo si se atiende,
antes que a otra cosa, a la realidad en la cual éstos se
encuentran. Un dia, pocos afios mas tarde, varios de los miem-
bros de esta nueva generacién americana se encontrardn con
una filosofia que pretende también atender, en primer lu-
gar, a la realidad, y se identificardn con ella. Esta doc-
trina filos6fica lo serd el positivismo.

El pueblo hispanoamericano tuvo su primera oportuni-
dad el dia en que se declaré su independencia politica.
“En Mayo —dice Echeverria— el pueblo argentino empez6



EL PARTIDO PROGRESISTA 97
a existir como pueblo ... como esclavo estaba fuera de la
ley de progreso, como libre entrd reahabilitado en ella.”
Pero sus politicos, los dirigentes de los partidos que se dis-
putaron el derecho a conducirlo, fueron ciegos para la rea-
lidad. Unitarios y federales desconocieron esas condiciones
bisicas en todo auténtico progreso. En vez de estimularlo
fueron destruyéndolo, habiendo llegado hasta el “aniquila-
miento de la actividad nacional: los unitarios sacindola de
quicio y malgastando su energia en el vacio; los federales
sofocandola bajo el peso de un despotismo brutal: y unos y
otros apelando a la guerra”.® En vez de estimular el libe-
ralismo del pueblo, estimularon los tradicionales resortes
que habian permitido en el pasado el despotismo. La ma-
nia de gobernar, por una parte, y, por la otra, la indolencia
real o supuesta del pueblo para mantener sus derechos po-
liticos, la supuesta incapacidad de éste, condujeron a los
partidos al establecimiento gradual de un nuevo despo-
tismo, de una centralizacién monstruosa. Frente al desorden,
frente a la anarquia que siguié a la independencia politica,
se establecié una nueva unidad, pero despética.

Nosotros, dice Echeverria, también caminamos hacia la
unidad, pero por otra senda que la seguida por los federa-
les y los unitarios. No aspiramos ni a la unidad de forma
del unitarismo, ni a la unidad despética del federalismo,
sino a la unidad que proviene de la concentracién y accién
de las capacidades fisicas y morales de todos los miem-
bros de una asociacién politica. Esto es, a una unidad res-
ponsable, nacida del mismo pueblo, de sus propias circuns-
tancias, de su realidad. Tal era el programa del tercer
partido.

84 Echeverria, Dogma socialista. E



98 LA NUEVA GENERACION Y SU PROGRAMA

26. EL PARTIDO PROGRESISTA

En Chile la generacion de José Victorino Lastarria as-
piré también a formar un partido que fuese mas alld de
los limitados intereses de pelucones y pipiolos. Lastarria
aspiraba a formar lo que consideraba un “partido progre-
sista”’. Enfrentandose, especialmente, a las causas que ha-
bian originado los antiguos odios y resentimientos. Este nue-
vo partido deberia estar formado por la nueva generacién
que se educaba en las ideas democraticas. Es necesario, de-
cia, que sea dirigido de modo que no se contamine con los
antiguos rencores, ni con los intereses y odios del momento,
ni con las doctrinas atrasadas de moda. La accion de
este partido deberia efectuarse dentro de la ley. Nada
de violencias; la violencia sélo engendra la violencia. El
no haber actuado asi los partidos cléasicos habia conducido a
la violencia. Lastarria queria reformar la sociedad de su
tiempo, pero sin violencias. El mismo habia dado ya ejem-
plos al enfrentarse desde el parlamento contra el abuso del
poder autoritario de la Constitucién chilena de 1833, esta-
blecida por don Diego Portales; Constitucién que ponia en
manos del presidente un poder semejante al que tuvieran
los reyes espaiioles en la Colonia.

Rspecto al pipiolismo, el partido mas progresista de
su época y que habia sido vencido por el de los pelucones,
o conservadores, decia Lastarria en una carta confidencial :*
“Miraba al partido vencido y lo hallaba enteramente pri-
vado de hombres de estado: los que habian sido sus cori-
feos estaban en la oscuridad, nada representaban, no tenian
un centro de accion; y los pocos que todavia se apellidaban
pipiolos no hacian valer contra el gobierno otra cosa que una

33 Véase en Alejandro Fuenzalida Grandén, Lastarria y su tiempo. San-
tiago de Chil~, 1911.



EL PARTIDO PROGRESISTA 99
especie de legitimidad que consistia en recuerdos del pa-
sado.” No, definitivamente este partido nada podia hacer
ya por la nacién chilena; era menester formar un partido
que representase verdaderamente los intereses de ésta. “Este
modo de ver las cosas —sigue diciendo— me hizo esperar,
aun presentir, la aparicién de un partido progresista, parti-
do nuevo, extrafio a los resentimientos y odios antiguos, y
sin mas intereses que el nacional, ni mas principios que los
de la verdadera filosofia.” Ahora bien, “para contribuir a
su creacién y regenerar el orden de cosas que a la sazén
dominaba, me hice opositor a todo lo que hallaba contrario
a mis principios”.

Lastarria, fiel a estos principios, no acepté afiliarse a
partido alguno que no estuviese de acuerdo con ellos. “En
mis escritos, que nunca negué —dice— y de los cuales no
me avergiienzo, me di siempre por liberal, nunca por pi-
piolo, ni por representante de partido alguno.” “Siempre
estuve contento asi, y nunca sacrifiqué mis principios, ni
mi independencia de juicio, a ningin interés de partido.
Queria que se me llamase mil veces cobarde, antes que se
me tuviese por criminal o por prosélito ciego.” Al igual
que Erasmo en el Renacimiento, Lastarria se aparté de los
partidos en pugna. “Lo tnico que vi —dice— fué dos par-
tidos gastados, sin sistema, que no representaban el interés
nacional, que no querian nada de grande, ensafiandose en
un combate sin resultados patridticos, hasta cierto punto
pueril y demasiado peligroso.” .

“;Deberia yo alistarme en alguno de los partidos con-
tendientes?”, preguntaba el pensador chileno. “Preferi atra-
vesar solo una época dificil y sufrir en silencio las amena-
zas de los unos, los reproches de los otros, los insultos de
todos.” Fracasado su proyecto para un nuevo partido pro-
greista, perseguido, se encerré en los libros, a los estudios:
habia otro camino, aunque méis lento, para realizar la re-



100 LA NUEVA GENERACION Y SU PROGRAMA

forma, el camino de la educacién. “Viéndome expuesto a
perderme para siempre por las persecuciones del gobierno,
que entonces no perdonaba a sus adversarios —dice—,
crei que era inatil mantener un combate desigual: preferi,
como mas conveniente, dedicarme al estudio y a la educa-
cién de la juventud, porque sélo en este campo me era
licito saciar mi ambicién de ser 1til a mi pais: renegué de
la politica y me encerré en los colegios.” -

27. ABSOLUTISMO DE LOS PARTIDOS EN HISPANOAMERICA

Francisco Bilbao, mas lleno de pesimismo por lo que
se refiere a la formacién de un auténtico partido progresis-
ta, encuentra la raiz de esta imposibilidad en la propia mente
hispanoamericana. El hispanoamericano, cualquiera que sea
el partido que adopte, no podrd actuar en politica sino en
forma absolutista. Su mentalidad, educada en los médulos
del catolicismo, no podra adaptarse, sin una previa educa-
cién, a los médulos del republicanismo. “El civilizado
—dice aludiendo a Sarmiento— pide la exterminacién de
los indios y los gauchos”. La dictadura se esconde detras
de cualquier principio; con las formas se quiere salvar
lo insalvable. “Los pelucones, los conservadores, los rojos,
los liberales, los demdcratas, los unitarios, los federales,
todos han acariciado la dictadura. Con la mejor intencién
se dicen los partidos: la dictadura para hacer el bien.”
“Es decir, el despotismo para afianzar la libertad. |Te-
rrible y légica contradiccion! El catolicismo da la co-
rriente despética, la repiblica la corriente liberal.” Y
ambas corrientes se encuentran en la monstruosa consecuen-
cia que se llama: la dictadura para fundar la libertad.”

En la mente, en la educacion, en la formacion recibida,
esti el mal. “El republicano es hombre de creencias, y
transporta a la politica el genio, el caracter, el temperamen-



ABSOLUTISMO DE LOS PARTIDOS 101
to, la logica de la infalibilidad catélica. Toda fuerza se cree
poder, todo poder autoridad, toda autoridad infalible. Y
toda infalibilidad se declara l6gicamente impecable. Y toda
infalibilidad se adora, se legitima. Ya no hay extravio po-
sible.” De acuerdo con esta tragica logica no es posible la
oposicion: “La oposicién es atentado, el despotismo es sa-
grado, y la obediencia un deber.” Y esto vale para todos
los partidos, a pesar de sus principios o programas. “Los
civilizados dicen: ved a esos barbaros —el pueblo—. ;Y
queréis instituciones? No. Es necesaria la fuerza, el poder
fuerte, la dictadura.” ;Cémo, se preguntaban los civiliza-
dos, queréis dar libertad a esos bandidos? “Si ellos llegasen
a gobernar, todo se perderia, la libertad seria imposible.” Y
en esa forma “se les priva o escamotea la libertad en beneficio
de la libertad”. Frente a esa actitud de los civilizados,
“las masas, desheredadas y atropelladas como animales,
buscan caudillos. Es la dictadura de la venganza y la ga-
rantia de su modo de ser. Los partidos civilizados piden la
dictadura para combatir, dominar y civilizar las masas. Es
la dictadura de las clases privilegiadas”.

iLa dictadura, siempre la dictadura! Unos y otros la
piden para defender sus intereses de grupo. “Los partidos
cwilizados piden la dictadura provisoria para asegurar su
victoria contra otro partido. Es la dictadura de la concu-
rrencia y de la rivalidad.” No se concibe el orden sin las dic-
taduras. “Sube al poder el partido conservador. ;Cémo con-
servar sin dictadura?” “Sube el partido liberal. ;Como
reformar sin dictadura?”’ “Si es conservador el partido fede-
ral, entonces el unitario lo ataca a nombre de las reformas.
Y uno y otro apelan a la dictadura para defenderse y sos-
tenerse.”

Todo esto porque las reformas no arraigan en la razon.
El racionalismo no dirige estos esfuerzos. Como ejemplo de
lo que es una verdadera reforma, vuelven a surgir los Esta-



102 1.A NUEVA GENERACION Y SU PROGRAMA

dos Unidos, “porque alli la reforma es ¢l movimiento con-
tinuo de la vida apoyado en la soberania de la razon de tode
hombre.” El origen de esta «diferencia estd en la formacién
de Tas mentes. “‘Fn los pueblos no catélicos y libres el hom-
bre es soberano y respeta la soberania de su semejante. No
hay infalibles que suban al poder, y todos tienen fe en la
ley, que garantiza ¢l derecho, y en el voto de todos, que ne
puede ir contra el devecho. St hay ervor, no hay imposicion, v
se espera el progreso infalible del convencimiento. Tal ez
la politica de un pueblo cuyo voto ne puede ser {orzado ni
burlado. La ley es religion, y la religion del Iibre examen
produce la religion de la ley.” La lealtad juega aqui un
principal papel, porque, “la lealtad en la politica, se hace
tan necesaria y es tan atil como la honradez en el comercio”.

De acuerdo con esta politica no hay vencedores ni ven-
cidos, tan s6lo se ve a un grupo de hombres que es elegido
para bien administrar la cindad. Administracion que ma-
fiana puede tener el otro, i asi conviene a los intereses de la
misma. Ambos grupos no hacen sino ofrecer sus servicios
a la sociedad y es ¢ésta la que acepta los de uno o los de otro.
Uno y otro grupo no pretenden sino servir lo mejor posible
a la sociedad. “Pero en los pueblos catélicos —dice Bil-
bao—- se teme con terror fantistico y real el triunfo del
adverzario politico, porque sabemos y creemos, o presenti-
mos con razon, que es la derrota sin esperanza, el entroni-
zamiento de algo infalible e impecable que se impone con
la inflexibilidad de la venganza. Me aqui por qué hay
tantas revoluciones v tanto servilismo.”

El pesimismo de Bilbao se deja sentic amargamente di-
ciendo: “Hemos nacido bajo dictaduras, nos educamos vién-
dolas v nos entierran las dictaduras.” Parece como si nada
pudiera hacer el hispancamericano para escapar a ellas.
Pese a todos sus esfuerzos siempre vuelve a caer en
ellas. Cada formula politica no es sino un justificante para



EA EDUCACION COMU SOLUCION 103
una nueva dictadura. El catolicismo —dice— niega los prin-
cipios e instituciones liberales, “con la palabra infalible
de concilios y de papas; pero el progreso de la época ha
consistido en servirse de las mismas armas, en apoderarse
de las posiciones, en aceptar ¢l lenguaje y terminologia de
la libertad, vy en hacer servir el sufragio, la prensa, la edu-
caeidn y la escuela en descerédito del sufragio ... vy en edu-
car siervos de la iglesia vy no ciudadanos el Fstado.” Lo
mas que se hace es substituir una iglesia por otra, un fanatis-
mo por otre fanatismo, un despotisimo por otro. Lo que falta
es la escuela de la religion de ta ley. “ila escuela y el es
piritu y e} texto v lo que alli se ensena es todo el dominio
del enemigo de la libertad, autorizado todo esto por los que
Hamamos civilizados.”™ Solo hay un camino, solo existe un
remedio para tan gran mal: la emancipacion mental. Ha
Hegado la hora de emanciparnos intelectualmente. los Es-
tados Unidos lo han logrado ya “porque son lihrex de es
piri”.?

29, LA UDUCACION COMO SOLUCION

La unica solucidn, ya se ha visto anteriormente, sélo
pucede ofrecerla Ta educacion. El mal, la causa del fracaso
liberal en Hispanoamérica, esta en la faha de visién o faha
de tiempo de los libertadores que, preocupados mis por
el éxito inmediato de la politica, dejaron en segundo lugar el
problema educativo. 51 a educacion del pueblo hubieva
empezado entonees —-dice Fehevervig—, si se hubiera ense-
nado desde aquella época en las escuelas lo que es la liber-
tad, la igualdad v la fraternidad, las generaciones educadas
en esas doctrinas, que han legado después a la vivilidad, gno
habrian nfluido poderosamente en el triunfo del orden y
de las leyes, y paralizado la accién de Tos anarquistas y de
los tiranos?” “Los que dicen que han trabajado v trabajan

3% Franciseo Bilbeo, La América en peligro,



104 LA NUEVA GENERACION Y SU PROGRAMA

por la patria, los que se afligen y desesperan, no viendo tér-
mino a sus males, ;como es que no hayan pensado en echar
mano del tnico recurso que podia remediarlos, la educa-
cién de la nifiez encaminada a la democracia?” Los liber-
tadores no hicieron otra cosa que ofrecer la libertad, pero no
los medios para disfrutarla. “La libertad sola —dice Eche-
verria— divide, no aproxima.” Es menester educar para
la libertad, educar para la fraternidad, la convivencia. “El
orden y la unién nacen de la fraternidad.” ¥

En cuanto a Lastarria, recordando a Simén Rodriguez,
maestro del libertador Bolivar, hablaba de la educacién
como base de la regeneracién politica de Hispanoamérica.
“Creiamos —dice— que la ensefianza politica era la base
de la regeneracion, porque sin ella, ni era posible conocer
y amar los derechos individuales y sociales que constituyen
la libertad, ni mucho menos era dable tener ideas precisas
sobre la organizacion politica, sobre sus formas y sus prac-
ticas, para poder distinguir las que sean contrarias de las
fuerzas que son favorables a la repablica democratica.” * Y
Bilbao consideraba necesario continuar la revolucién de
independencia revolucionando a las mentes por medio de la
educacion. “Querer continuar los resultados de la revolu-
cioén es querer hacer otra revolucion, es decir —explicaba—,
la revolucién de la unidad de creencias pasadas que no han
sido desechadas de la inteligencia popular.” “La educacion
que es el modo de revolucionar y completar las revolucio-
nes, recibe en esta época todo el desarrollo posible.” La
educacién invade las creencias espafiolas y las vence eman-
cipando a los hispanoamericanos. La educacién realiza la
auténtica independencia, dando a conocer la verdadera
libertad. “Renovar las creencias de la plebe, sustituirles la
educacion filoséfica, es darles conciencia individual, es afir-

37 Esteban Fcheverria, Manual de ensenanza.
38 Lastarria, Estudios literarios.



LAS DOS AMERICAS 105
mar la revolucién.” Ahora bien, “afirmar la revolucién
es entronizar la libertad”.

Al pueblo no se le puede pedir que sepa qué hacer con
aquello que nunca ha disfrutado en su vida. El “guaso”
chileno, dice Bilbao, “no sabe sino lo que sus padres le
ensefiaron, y esto es para €él el punto final de su trabajo in-
telectual. Lo demas lo rechaza. De aqui se ve salir el es-
piritu tradicional de los hombres de a caballo que pasan su
vida vagando o dando vueltas alrededor de un circulo. Las
creencias de nuestros guasos son catélicas y espaiiolas. . .
De ahi sale la reaccién antiliberal”. De aqui que sea me-
nester acercarse al pueblo y educarlo. Esta serd la verda-
dera revolucién. Los teéricos puros nada pueden hacer por
el pueblo y mucho menos por su libertad. La verdad hay
que ensefiarla al pueblo. El camino no es facil, pero “la
verdad va muy adelantada en su carrera, del estado en que
nos hallamos... Tengamos dudas, suframos, llevemos el
peso de las épocas transitorias, pero no retrogrademos para
descansar bajo el monumento que se desploma”. “No sepa-
remos de nosotros al pueblo més de lo separado que se en-
cuentra. Eduquémoslo en la teoria de la individualidad, del
derecho de igualdad y de honor.” *

VI
NORTEAMERICA COMO MODELO

20. LAS DOS AMERICAS

A través de los capitulos anteriores se ha anticipado ya
el sentimiento de los hispanoamericanos frente a Norteamé-
rica. Es un sentimiento de gran admiracién, derivado de la

39 Bilbao, Sociabilidad chilena.



106 NORTEAMERICA COMO MODELO

actitud negativa que el hispanoamericano tiene para con su
propia situacién histérica y cultural. Norteamérica es, para
éstos, la encarnacién del espiritu de la modernidad, la en-
carnacion del espiritu liberal que quisieran realizar en His-
panoamérica. Espiritu que los norteamericanos tienen por
naturaleza, por el simple hecho de pertenecer a la raza sa-
jona. Las instituciones de éstos no son sino la natural con-
secuencia del espiritu sajén al desarrollarse en el Nuevo
Mundo. Sin Inglaterra y los Estados Unidos, se asegura, no
habria libertad en el mundo. Un pais sin ingleses, decia
Alberdi, es como un bosque sin pajaros. “Mi conviccién es
que sin la Inglaterra y los Estados Unidos, la libertad des-
apareceria en este siglo.” **.

En América se habian asentado dos principios opues-
tos, los mismos que en Europa habian luchado hasta vencer
al que representaba el progreso: el principio democritico
y el principio monérquico. Principios naturales a las razas
que colonizaron la América: la sajona y la hispana. De
aqui surgieron dos Américas: la América del progreso y la
América del retroceso. “La libertad de pensar, como de-
"recho ingénito, como el derecho de los derechos —dice
Bilbao—, caracteriza el origen y desarrollo de la sociedad
de los Estados Unidos. La libertad de pensar sometida, la
investigacion libre limitada a las cosas exteriores, a la poli-
tica, administracién, etc. .. fué la mutilada libertad procla-
mada por los revolucionarios del Sur.” La libertad politica
de los hispanoamericanos no fué acompaiiada de la liber-
tad de conciencia; de aqui los desérdenes y las dictaduras.
Pero tan diferentes actitudes corresponden, al decir del
pensador chileno, a diferentes formaciones mentales: la
de los norteamericanos correspondia a un sentimiento que
se expresaba, inclusive, en su actitud religiosa. “Esto quiere
decir que el Norte era protestante”, a diferencia del Sur, que

40 Echeverria, Manual de ensenanza.



"LAS DOS AMERICAS 107
era “catélico”. El hombre del norte no recibe dogmas; todo
lo contrario, su religion se basa en el libre examen. “El
hombre del norte . . . es sacerdote, es iglesia, es el soberano
en el dogma, y no hay pontificado que pueda someter su
razén.” De esta actitud frente a todo dogma resulta también
su actitud frente a cualquier clase de despotismo. Quien
no acepta el despotismo religioso tampoco aceptara el poli-
tico. “De su soberania conquistada en el dogma —dice Bil-
bao— nace su soberania en la politica.” Es esto lo que ha
hecho falta en la América del Sur. Si hubiese tenido la
independencia religiosa que tuvo la del Norte, habria también
tenido sus instituciones liberales y democraticas.

Gracias a esa misma independencia religiosa surge ese
sentimiento de respeto para con el semejante que tanto falta
en Hispanoamérica. El hombre del norte puede, por esta
causa, reconocer en sus semejantes los derechos de los cuales
él disfruta. De “ahi nace esa tolerancia, esa discusién vivi-
ficadora, esa libertad practica”. De aqui también que los
Estados Unidos, a diferencia de la América espafiola, no
hayan tenido “que hacer una revolucion religiosa para fun-
dar la libertad de pensamiento”. “La religién del libre-exa-
men podia ser la base dogmética de la libertad politica. El
que es libre en la aceptacién del dogma, tiene que ser libre
en la formacién de la ley. El despotismo es imposible.” *!

“Dos principios opuestos —decia Lastarria— habian,
pues, tomado asiento en el vasto continente americano: el
principio democritico y, con él, el sistema liberal, formulan
la base de la sociabilidad anglo-americana; el principio
monarquico y, con él, el sistema ruinoso de la fuerza, cons-
tituian la vida de las colonias espafiolas”. Dos Américas,
y con ellas dos formas de gobierno, dos formas de sociabili-
dad y de libertad. “En el Norte, el pueblo era soberano de

41 Bilbao, El evangelio americano.



108 NORTEAMERICA COMO MODELO

hecho y de derecho, y daba la ley y administraba todos sus
intereses por medio de sus representantes. En la América
espafola no existia el pueblo, la sociedad estaba anulada y
no vivia mas que para la gloria y provecho de su soberano,
de un seiior absoluto y natural.” Sélo un pueblo —continta
diciendo Lastarria— ‘“‘habia comprendido sus elevados fines
y queria realizarlos: ese pueblo glorioso, ese pueblo que re-
sumia en si los derechos y privilegios de la humanidad ente-
ra, estaba en la América del Norte”.

En la América del Sur, en la América Latina, sus hom-
bres tenian que enfrentarse al pasado para ser libres. Tenian
que buscar sus modelos fuera de su propio espiritu cultural.
“En esta América —dice Lastarria— un mundo entero ab-
juraba de su pasado, despedazaba sus leyes, condenaba su
sociabilidad: desde México al Cabo de Hornos resonaba un
solo eco proclamando la soberania de los pueblos, la sobera-
nia del derecho, la soberania de la razén.” Esta América
tenia que realizar por propio esfuerzo lo que la América del
Norte habia obtenido por herencia. La lucha en este lado
era ain mas dificil ya que el nuevo espiritu era ajeno a la
realidad social, politica y mental dentro de las cuales tenia
que alcanzar su realizacién. La América del Sur tuvo que
revolverse contra si misma, contra lo que era, para asi poder
llegar a ser lo que queria ser. En esta lucha interna las fuer-
zas del pasado tenian mayores ventajas. Apoyandose, por un
lado, en las fuerzas negativas de Furopa, “y por el otro en el
clero que convierte la religion en instrumento politico, la
aristocracia disponia de sus poderosas influencias y de las
riquezas para aprovechar en su favor la revolucién, para
despojar a la democracia de todas las ventajas conquistadas,
y pasar de esta manera sobre el espiritu nuevo y sofocarlo”.**

Alberdi, hablando de la omnipotencia del Estado, mos-

42 Lastarria, Historia constitucional del medio siglo. Santiago de Chile,
1853.



LAS DOS AMERICAS 109
traba también la diferencia entre las dos Américas. “En las
sociedades de origen greco-romano, en ambos mundos —de-
cia— los individuos, méas bien que libres, son los siervos de
la patria”. La libertad de la patria no es, de ninguna ma-
nera, la libertad de sus individuos. “La patria es libre, en
cuanto no depende del extranjero; pero el individuo carece
de libertad en cuanto depende del Estado de un modo omni-
modo y absoluto. La patria es libre en cuanto absorbe y mo-
nopoliza las libertades de todos sus individuos; pero sus in-
dividuos no lo son, porque el gobierno les tiene todas sus
libertades”. En cambio, en la América del Norte “los de-
rechos del hombre €quilibraron alli en su valor a los dere-
chos de la patria, y si el Estado fué libre del extranjero, los
individuos no lo fueron menos respecto del Estado”.*®

Don Simén Rodriguez (1771-1854), maestro del liberta-
dor Bolivar, hacia también notar las diferencias entre las dos
Américas. “El suelo de los Estados Unidos —decia— esta
sembrado de ideas liberales —cultivado en todos sus puntos
por manos habiles—, protegido por un ambiente de libertad
que respiran todos sus habitantes; abandonado el suelo a su
propia accién, es incapaz de adulterar sus producciones. El
presidente es un fruto del terrufio; cada individuo ‘cuando
habla sin afectacién dice yo; en la América del Sud al mas
estudiado se le va la lengua y dice mi amo; en los Estados
Unidos los empleos son casi concejiles —se toman como una
carga— y los que los solicitan buscan un medio de hacer
brillar su patriotismo y. .. los conocimientos son los que lo
sostienen. Entre los hijos de los espafoles se busca el empleo
por el titulo o por la renta, como lo venian haciendo sus pa-
dres: alld quieren servir; aca representar”. Por el poder o
por la simple representacién, por infima que ésta sea, los
hispanoamericanos lo sacrifican todo, inclusive sus libertades.

43 Juan B. Alberdi, La omnipotencia del estado es la negacion de la li-
bertad individual, 1880.



110 NORTEAMERICA COMO MODELO

“En los Estados Unidos (y esto les viene de los ingleses)
—dice Sim6n Rodriguez— el presidente, el ministro y todos
los magistrados se llaman por sus nombres. . . entre nosotros
se renuncia al nombre por el titulo; y asi como los capuchi-
nos toman la ciudad en que nacieron por apellido, asi los
empleados olvidan sus familias: El sefior ministro, el sefior

tesorero, el sefior portero”.**

30. EL PROGRESO COMO LIBERTAD Y ESFUERZO INDIVIDUAL

“Esperarlo todo del Estado”, he aqui uno de los mayores
males heredados de Espaiia. Este ha sido la fuente de todas
las esclavitudes. El hombre que no sabe alcanzar su bienestar
sirviéndose de sus propias fuerzas, tampoco sabra alcanzar
su libertad. También en esto son los hispanoamericanos dis-
tintos de los norteamericanos. “Si méas de un joven —decia
Alberdi— en vez de disputarse el honor de recibir un salario
como empleado o agente o sirviente asalariado del Estado,
prefiriese el de quedar sefior de si mismo en el gobierno de
su granja o propiedad rural, la patria quedaria desde enton-
ces colocada en el camino de su grandeza, de su libertad y
de su progreso verdadero”. Los pueblos han progresado
cuando sus individuos son verdaderamente libres. “A la
libertad del individuo, que es la libertad por excelencia —si-
gue diciendo Alberdi—, debieron los pueblos del Norte la
opulencia que los distingue”. La verdadera grandeza es el
resultado de un egoismo constructivo. Los hombres que quie-
ren un auténtico bienestar no se enredan en las palabras, no
son esclavos de ideas que no comprenden, ni de falsas repre-
sentaciones. De aqui que pueblos como los Estados Unidos
sean mas bien producto del egoismo que del patriotismo. En
ellos la patria no es sino el simbolo del propio bienestar per-

44 En J. A. Cova, Don Simén Rodriguez, maestro y filésofo revolucionario.
Buenos Aires, 1947.



EL PROGRESO COMO LIBERTAD Y ESFUERZO 111
sonal. Haciendo su propia grandeza, este pueblo ha contri-
buido a labrar la de su propio pais.

De aqui surgen dos conceptos de libertad entendidos en
forma muy distinta en una y en otra América. “Los ameri-
canos del Norte —dice Alberdi— no cantan la libertad pero
la practican en silencio”. “La libertad para ellos no es una
deidad, es una herramienta ordinaria, como la barreta o el
martillo”. La libertad no es una palabra, sino un hecho.
Aman la libertad quienes aman, antes que nada, su propio
bienestar; y aman éste los que han sabido hacerlo con sus
propias manos. Los grandes libertadores hispanoamericanos,
sigue diciendo, como San Martin, Bolivar, Sucre y otros, en-
tendieron la libertad a la manera espafiola, reduciéndola a la
libertad politica frente a Espafia, en vez de ser libertad de los
individuos que formaban la sociedad hispanoamericana.
“Washington y sus contemporaneos no estuvieron en ese caso,
sino en el caso opuesto. Ellos conocian mejor la libertad in-
dividual que la independencia de su pais”.

Asi, la propia grandeza engendrara, necesariamente, la
grandeza de la patria. Esto interesa en forma muy especial
a las naciones de origen latino, dice Alberdi. “Los destinos
futuros deberan su salvacion al individualismo; o no-los ve-
ran jamas salvados si esperan que alguien los salve por
patriotismo”. Nuestro mal es Espaifia; su concepto de la liber-
tad y de la patria. “La corona de Espafia no fundé sus colo-
nias de América para hacer la riqueza y poder de sus
colonias, sino para hacer su negocio y poder propio de la co-
rona misma”. “La sociedad sudamericana estara salvada y
asegurada en su porvenir de libertad y de progreso cuando
sea el egoismo inteligente y no el patriotismo egoista el lla-
mado a construir y a edificar el edificio de la republica en

Sudamérica”.*®

Del auto-gobierno, de esta capacidad para alcanzar el
46 Juan B. Alberdi, La omnipotencia del estado. ..



112 NORTEAMERICA COMO MODELO
propio bienestar, labrandolo con las propias manos, ha sur-
gido todo el progreso y poderio norteamericanos. “La civi-
lizacién yanqui —dice Sarmiento— fué la obra del arado
y de la cartilla; la sudamericana la destruyeron la cruz y la
espada. Alli se aprendié a trabajar y a leer, aqui a holgar
y a rezar’. Mientras la revolucién norteamericana se hace
en defensa de estos derechos, estampados en la Constitucion,
la hispanoamericana no busca otra cosa que no sea imponer
un despotismo que substituya al espafiol, el despotismo crio-
llo. “All4 un selecto nicleo de raza blanca lucha en defensa
de su derecho; aca la raza mestiza se agita en un levanta-
miento desordenado, sin concepto firme de sus aspiraciones”.
“El feudalismo espafiol se continda en el caudillismo ameri-
cano”. Los colonizadores de Norteamérica organizan la vida
econémica del pais, preparando en esta forma su indepen-
dencia politica y econémica. En cambio los colonizadores de
Hispanoamérica la explotan en provecho de la metrépoli.
“Alla la raza conquistadora introdujo la virtud del trabajo:
aqui se limit6 a vegetar en la burocracia y el parasitismo”.**
Francisco Bilbao, encandilado por el pueblo cuyo modelo
tendian a seguir los hispanoamericanos para poder ser libres
definitivamente, decia: “Esos puritanos, o sus hijos, han pre-
sentado al mundo la mas bella de las constituciones, diri-
giendo los destinos del més grande, del mas rico, del mas
sabio y del mas libre de los pueblos. Es hoy en la historia
esa nacion, lo que fué la Grecia, el luminar del mundo, la
palabra de los tiempos, la revelacién més positiva de la divi-
nidad, en la filosofia, en el arte, en la politica. Esa nacién
ha dado esta palabra: self-government, como los griegos la
autonomia; y lo que es mejor, practican lo que dicen, reali-
zan lo que piensan y crean lo necesario para el perfecciona-
miento moral y material de la especie humana”. De aqui ha
resultado toda su grandeza. “No hay nacién que lea mas, que

46 Sarmiento, Conflicto y armonia de las razas. ..



SAJONIZACION DE HISPANOAMERICA 113

imprima més, que tenga mayor nimero de escuelas y de dia-
rios. Hoy es la primera nacién en la agricultura, en la in-
dustria, en la navegacion. Es la primera nacion en la guerra.
Ha revolucionado la guerra maritima”. Bilbao la considera
la primera en todas las artes, en la filosofia, la literatura, la
historia, la politica, el derecho. “Es la nacién —dice— que
hace mas descubrimientos, que inventa méquinas, que trans-
forma con mas rapidez la naturaleza a su servicio. Es la na-
cién poseida del demos, del demonio del perfeccionamiento
en todo ramo. Es la nacién creadora, y lo es porque es la na-
ci6n soberana, porque su soberania es omnipresente en el indi-
viduo, en la asociacion, en el pueblo”. Y todo esto se debe a
su capacidad para la libertad individual. “Su vida libre, indi-
vidual y politica, y todas sus maravillas dependen, pues, de la
soberania individual y de la razén de esa soberania: la liber-
tad del pensamiento”. “;Qué contraste con la América del Sur
—exclama— con lo que era la América Espafiola!” *7

31. SAJONIZACION DE HISPANOAMERICA

Para Sarmiento, como ya se ha visto, el origen de las inca-
pacidades de Hispanoamérica se encuentra en la raza. .El fra-
caso de la colonizacién en esta América lo encuentra en la
inferioridad de la raza espafiola. Era vano que los pueblos
hispanoamericanos tratasen de copiar constituciones de Fran-
cia o de los Estados Unidos: siempre terminarian comportéan-
dose como descendientes de una raza incapacitada para la
democracia. En el Norte, dice, una raza europea pura ha en-
gendrado una sociedad europeizada; en el Sur, una raza
euroafricana se mezcla a la indigena para formar un conglo-
merado en el cual todas las taras se suman. La superioridad
de Norteamérica la deriva Sarmiento de su capacidad para
permanecer sin contaminaciones raciales, de su capacidad

47 Bilbao, El evangelio americano.



114 NORTEAMERICA COMQ MODELO

para no mezclarse con raza inferior alguna. Los grupos sajo-
nes, dice, se aposentaron en Norteamérica de acuerdo con sus
ideas religiosas o de acuerdo con ciertas cualidades que les
distinguian. Massachusetts fué fundada por puritanos; Penn-
sylvania por el cudquero Penn; Virginia por nobles, de donde
se deriva la aceptacion de la esclavitud por este Estado. De
los puritanos ha surgido ese rechazo a toda mezcla racial
con los indigenas. Los puritanos —sigue diciendo— que acu-
den directamente a la Biblia, aprenden en Moisés a no mez-
clarse con los naturales, a diferencia de los espafioles que se
mezclan inmediatamente con los indigenas.

“El norteamericano es, pues —dice el pensador argen-
tino—, el anglosajon exento de toda mezcla con razas infe-
riores en energia”. El norteamericano ha podido, por esto,
conservar “sus tradiciones politicas, sin que se degraden con
la adopcién de las ineptitudes de raza para el gobierno”.
Cuando los peregrinos iniciaron su marcha hacia el Occiden-
te, hacia América, “la vieja Inglaterra era la {inica nacion
libre”. Pero en América se establecié una Inglaterra mas
libre ain que aquélla. “La Nueva Inglaterra es mas libre
todavia que la tierra que dejé con sus reyes y tradiciones
seculares”. Esta Inglaterra fué digna de la gran herencia
recibida, ya que supo acrecentarla. Fué la heredera de la
Inglaterra que daba mayores libertades a sus individuos en
la misma época en que Espaia establecia la Inquisiciéon. En
“la época, méas o menos —dice Sarmiento— en que se supri-
mian en Espafia los derechos de la defensa y garantias contra
procedimientos arbitrarios, se obtenian en la Inglaterra del
rey Carlos II, catélico como los catélicos reyes de Espaiia, el
escrito de Habeas Corpus, por el cual nadie puede ser rete-
nido en prisién sin orden de juez competente”.

Es la Nueva Inglaterra, Norteamérica, la que debe servir
de modelo a Hispanoamerica si en verdad quiere estar a la
altura de los tiempos, a la altura del progreso. Ningin pue-



SAJONIZACION DE HISPANOAMERICA 115
blo puede ya ensefiarnos nada, salvo Norteamérica, dice Sar-
miento. “No esperemos nada de Europa, que nada tiene que
ver con nuestras razas. Algo puede venirnos de los Estados
Unidos, de donde nos vinieron nuestras instituciones”. ;Qué
es lo que podemos aprender de Norteamérica? Su capacidad
para ser una raza pura. ‘Los anglosajones —dice Sarmien-
to— no admilieron a las razas indigenas ni como socios, ni
como siervos en su constitucion social”. Esta fué la base de
su éxito, a diferencia de la colonizacién espafiola, la cual se
hizo como “‘un monopolio de su propia raza, que aiin no salia
de la Edad Media al trasladarse a América y... absorbié
en su sangre una raza prehistérica servil”.

Con gran pesimismo respecto a la raza hispanoamerica-
na, Sarmiento dice: “Reconozcamos el arbol por sus frutos:
son malos, amargos a veces, escasos siempre”’
del Sur se queda atrds y perderd su misién providencial de
sucursal de la civilizaciéon moderna. No detengamos a los
Estados Unidos en su marcha; que es lo que en definitiva
proponen algunos. Alcancemos a los Estados Unidos. Sea-
mos la América, como el mar es el océano. Seamos Esta-
dos Unidos”.*® Este ser Estados Unidos significa arrasar
todo lo que Sarmiento considera ser la causa de todos los
males de Hispanoamérica. Era menester desarraigar todo
lo hispénico para ser semejante a los Estados Unidos. ;Cémo
realizar esto? Un camino ya lo conocemos: la educacién;
pero éste no es suficiente. El otro lo es la inmigracién. Es
menester recibir hombres de otros pueblos, precisamente de
aquellos que sean capaces de remediar el mal causado por
los hispanos al mezclarse con razas inferiores. Emigrantes
europeos, jhe ahi una de las soluciones! Son estos emigran-
tes los que han hecho la grandeza de Norteamérica.

“La dignidad y la posicién futura de la raza espafiola
en el Atlantico —dice Sarmiento— exige que se presente ante

. “La América

48 Sarmiento, ob. cit.



116 NORTEAMERICA COMO MODELO
las naciones en un cuerpo de nacién que un dia rivalice en
poder y en progreso con la raza sajona del norte . “La emi-
gracion del exceso de poblacién de unas naciones viejas a las
nuevas, hace el efecto del vapor aplicado a la industria: cen-
tuplicar las fuerzas y producir en un dia el trabajo de un
siglo. Asi se han engrandecido y poblado los Estados Unidos,
asi hemos de engrandecernos nosotros; y para nosotros el
concurso de los europeos es mas necesario que para los norte-
americanos”.” Ahora bien, ;qué clase de inmigracién pre-
fieren Sarmiento, Alberdi y los hombres que anhelan la re-
novacién de Hispanoamérica? La sajona. Es de ella de la que
hablan cuando, con Alberdi, dicen: “Para atraer a esos pue-
blos en medio de los nuestros es menester dejarles traer su
culto, y no obligarles a dejar sus altares en las puertas de la
repiblica”. De aqui la necesidad de establecer, antes que
otra cosa, la libertad de cultos, la libertad en materia reli-
giosa. Y en otro lugar dice: ;Queremos que los hébitos de
orden y de industria prevalezcan en nuestra América? Lle-
némosla de gente que posea hondamente esos habitos. Ellos
son pegajosos: al lado del industrial europeo pronto se forma
el industrial americano. Los Estados Unidos son grandes por-
que no aborrecen al europeo, todo lo ‘contrario, le atraen, no
generosa, sino diestramente , y le asimilan a su poblacién”.”
Pero en todo caso serd menester equilibrar a los hispanoame-
ricanos con nueva sangre europea. Sarmiento en alguna oca-
si6n piensa en Francia. “La inmigracién del Rio de la Plata
—dice— sera por eso latina”. “Francia representa al mundo
civilizado. . . y Francia debe pensar que el Rio de la Plata
serd para las razas latinas lo que los Estados Unidos para las
anglosajonas”.

De cualquier manera lo urgente es la inmigracién, una
inmigracién sana, una inmigracién europea. Esta la necesi-

49 Sarmiento, Argirdpolis.
50 Alberdi, Accion de Europa en América.



VUELTA A LA Ri‘:ALIDAD HISPANOAMERICANA 117
tamos mas atin que los Estados Unidos, dice Sarmiento. “Des-
cendientes éstos [los Estados Unidos] de la industriosa, nave-
gante y manufacturera Inglaterra, tienen en sus tradiciones
nacionales, en su educacién y en sus propensiones de raza,
elementos de desenvolvimiento, riqueza y civilizacién que les
bastarian sin auxilio extrafio”. En cambio, “nosotros necesita-
mos mezclarnos a la poblacion de paises mas adelantados que
el nuestro, para que nos comuniquen sus artes, sus industrias,
su actividad y su actitud de trabajo”.

Muchos temen a Europa; temen que ésta vuelva a recupe-
rar sus colonias en América. Pero este peligro no existira si
se hace a la América hispana fuerte, tan fuerte como lo son
los Estados Unidos. Ahora bien, dice Sarmiento, “el me-
dio. .. de suplir al tiempo y a la distancia para poblar, enri-
quecer nuestro pais y hacerlo fuerte contra Europa, es hacer
segura la situacién de los extranjeros, atraerlos a nuestro
suelo, allanarles el camino de establecerse y hacerles amar
el pais, para que traigan a su vez a otros con las noticias de
su bienestar y de las ventajas de su posicién”. *“Cuantos mas
europeos acudan a un pais, mas se ird pareciendo ese pais a
la Europa, hasta que llegue un dia en que le sea superior en
riqueza, en poblacién y en industria, cosa que ya sucede con
los Estados Unidos”. El modelo es siempre, como se ve, los
Estados Unidos. De Europa no se quiere sino a los emigran-
tes que hagan en Sudamérica lo mismo que hicieron en el
Norte. “iLlamaos los Estados Unidos de la América del
Sud —dice Sarmiento—, y el sentimiento de la dignidad hu-
mana y una noble emulacion conspiraran en no hacer un bal-
don del nombre a que se asocian ideas grandes!” 5

51 Sarmiento, ob cit.



118 EN TORNO A UNA SOLUCION

VII
EN TORNO A UNA SOLUCION HISPANOAMERICANA

32. VUELTA A LA REALIDAD HISPANOAMERICANA

Pese a todos sus defectos, la tnica realidad sobre la cual el
hispanoamericano podia apoyarse era la propia, esto es, la
realidad hispanoamericana. Las diferencias, decia Alberdi,
vienen de la raza y de varios siglos de educacion diferente.
El pensador argentino siente una gran admiraciéon por los
pueblos sajones; pero sabe que esta admiracién no va a hacer
cambiar la realidad de Hispanoamérica. “Querer britanizar
la raza espafiola —decia— es desconocer la naturaleza”.
“Aunque —agregaba— debemos, si, abrir anchas puertas en-
tre nosotros a esa noble raza anglo-sajona”.”” Estas puertas
deberian ser las de la inmigracién. Pero lo real, lo inmedia-
to, era contar con el material existente y hacer sobre él los
esfuerzos necesarios para su regeneracién. Esto mediante la
solucién que ya conocemos: la educacion.

Desde luego, tal cosa no quiere decir que desconozcan la
relacién que Hispanoamérica tiene con lo universal. Todo lo
contrario, es la conciencia de esta relacién la que les hace
estar seguros de un futuro triunfo. Asi como en otros paises
el progreso, la modernidad, ha vencido a las fuerzas obscu-
ras, en igual forma vencerd en Hispanoamérica. Pero en su
afan por acelerar este triunfo se han puesto a analizar la rea-
lidad hispanoamericana, encontrando en ella obstéaculos muy
especiales, propios de su circunstancia. Estas diferencias, lo
propio de Hispanoamérica, se hacen més patentes cuando es-
tablecen la comparacién entre las dos Américas. “Nuestra
revolucién —decia Alberdi— es hija del desarrollo del espi-
ritu humano, y tiene por fin este mismo desarrollo: es un

52 Alberdi, Estudios politicos.



VUELTA A LA REALIDAD HISPANOAMERICANA 119
hecho nacido de otros hechos, y que debe producir otros nue-
vos”. En este sentido la revolucion hispanoamericana es vista
como una fase de la revolucién del espiritu del progreso en
el mundo. Pero hay algo mas. “Todos los pueblos —sigue
diciendo Alberdi— se desarrollan necesariamente, pero cada
uno se desarrolla a su modo; porque el desenvolvimiento se
opera segun ciertas leyes constantes, en una intima subordi-
nacién a las condiciones del tiempo y el espacio. Y como es- -
tas condiciones no se reproducen jamas de vna manera idén-
tica, se sigue que no hay dos pueblos que se desenvuelvan de
un mismo modo. Este modo individual de progreso constituye
la civilizacién de cada pueblo”.

Ahora bien, contintia Alberdi, cada pueblo “tiene y debe
tener civilizacién propia, que ha de tomarla en la combina-
cién de la ley universal del desenvolvimiento en sus condicio-
nes individuales de tiempo y espacio”. Esto es lo que no ha
hecho Hispanoamérica. “Nosotros —dice— no hemos subor-
dinado nuestro movimiento a las condiciones propias de nues-
tra edad y de nuestro suelo; no hemos procurado la civiliza-
cién especial que debia salir como un resultado normal de
nuestros modos de ser nacionales”. Este habia sido el gran
error de Hispanoamérica. Alberdi encuentra en este error la
causa de todos los errores repetidos desde la Independencia.
Continuar la vida principiada en la Independencia, dice, *no
es hacer lo que hacen la Francia y los Estados Unidos, sino lo
que nos manda hacer la doble ley nuestra y de nuestro suelo:
seguir el desarrollo es adquirir una civilizacién propia, aun-
que imperfecta, y no copiar las civilizaciones extranjeras
aunque adelantadas”.

. Esta esto en contradiccién con el afan de hacer de His-
panoamérica un pais semejante a los Estados Unidos? No,
todo lo contrario; dentro del modelo esta ese tipo de desenvol-
vimiento a que se refiere Alberdi. Los Estados Unidos repre-
sentan el maximo desenvolvimiento del espiritu universal de



120 EN TORNO A UNA SOLUCION

progreso, pero de acuerdo con caracteristicas propias de este
pueblo. Lo que se quiere para Hispanoamérica es algo seme-
jante: se quiere que ella sea en el Sur lo que los Estados Uni-
dos son en el Norte. Se quiere que Hispanoamérica sea un
pais a la altura del progreso universal} pero con sus caracte-
risticas. Es decir, de acuerdo con esa realidad imposible de
eliminar. De los hispanoamericanos es imposible hacer sajo-
nes; pero al menos si serd posible educarlos en tal forma que
se pongan a la altura de estos pueblos. La realidad esta ahi,
es menester contar con ella; después de todo ésta es la actitud
que toman los pueblos sajones. Estos son realistas, positivis-
tas, se dird mas tarde.

De acuerdo con esta tesis propone Alberdi se realice el
siguiente tipo de trabajos: Primero, indagar “los elementos
filosoficos de la civilizacién humana”. Esto es, lo universal.
Segundo, hacer el estudio “de las formas que estos elementos
deben recibir bajo las influencias particulares de nuestra
edad y de nuestro suelo”. Ahora bien, dice Alberdi, sobre
la primera indagacién ‘“es menester escuchar a la inteligen-
cia europea, ms instruida y mas versada en las cosas huma-
nas y filoséficas que nosotros. Sobre lo segundo no hay que
consultarlo a nadie, sino a nuestra razén y observacién pro-
pia”.® Tal es el verdadero camino para la incorporacién de
Hispanoamérica en el progreso universal. Victorino Lasta-
rria se sumaba a esta actitud diciendo: “Fuerza es que sea-
mos originales; tenemos dentro de nuestra sociedad todos los

elementos para serlo”.™

33. REACCION CONTRA EUROPA

Dentro del panorama universal de la cultura los hipano-
53 Alberdi, Discurso pronunciado el dia de la apertura del Salon Lite.
rario, 1837,

54 José Victorino Lastarria, Discurso pronunciado en la Sociedad Literaria,
1842.



; REACCION CONTRA EUROPA 121
americanos notaban un retraso, por lo que se refiere al progre-
s0, en Europa. Los méximos exponentes del progreso lo eran
los pueblos sajones y, dentro de éstos, los Estados Unidos. En
Europa aiin encontraban desunion, despotismos. La Fran-
cia de la Revolucion se convertia muchas veces en una Francia
despdtica, enemiga del progreso. Don Simén Rodriguez de-
cia: “La Europa es ignorante, no en literatura, no en ciencias,
no en artes, no en industrias; pero si en politica. Un velo bri-
llante cubre en el viejo mundo el cuadro mas horroroso de
miseria y de vicios. La grande obra de Europa se ha hecho sin
plan, se ha fabricado a retazos, y las mejoras se han ido
amontonando, no disponiendo; el arte brilla mas en los ama-
fios que en la combinacién; las cosas més sublimes confundi-
das con las més despreciables hacen un contraste. .. bello
por la perfeccion de las partes; pero desagradable por la im-
propiedad del todo. Lastima da el ver tanto ingenio infruc-
tuosamente empleado en reformar, trabajos tan bien calcu-
lados, produciendo poco o ningiin efecto”.

Ni en politica, ni en moral, se puede esperar nada de
Europa, continuaba Rodriguez. “Nunca reformarad Europa
su moral como reforma sus edificios: las ciudades modernas
son modelos de gusto y de comodidad, pero los habitantes son
siempre los mismos, saben més que antes, pero no obran
mejor —merecen elogios por lo primero, sin ser culpables
por lo segundo”.”® La conclusién a la que llegaba el maestro
de Simé6n Bolivar era la de que Hispanoamérica nada tenia
que aprender de Europa, ni en organizacién politica ni en
educacién moral. La misma actitud frente a Europa asumia
Sarmiento, sélo que esta vez apoyado en la diversidad de
razas. “No esperemos nada de Europa —decia— que nada
tiene que ver con nuestras razas’. El tnico lugar de donde
podia venir algo era de los Estados Unidos. “Algo puede ve-

55 Véase Cova, ob. cit.



122 EN TORNO A UNA SOLUCION
nirnos de los Estados Unidos, de donde vinieron nuestras
instituciones™.”

Esteban Echeverria partia también de la diferencia que
existe entre las circunstancias europeas y americanas, para
afirmar, igualmente, que de Europa nada podria aprender
Hispanoameérica por lo que se refiere a politica. “;Qué nos
importan las soluciones de la filosofia y de la politica eu-
ropea —preguntaba— que no tiendan al fin que nosotros
buscamos? ;Acaso vivimos en aquel mundo?” “;Queda algo
util para el pais, para la ensefianza del pueblo, de todas esas
teorias que no tienen raiz alguna en su vida? ;Qué progra-
ma de porvenir presentariamos que satisficiere las necesi-
dades del pais, sin un conocimiento completo de su modo de
ser como pueblo?” Y agregaba: “En ciencia se puede seguir
a Europa, en politica no: nuestro mundo de observacién y
aplicacién estd aqui, lo palpamos, lo sentimos palpitar, po-
demos observarlo, estudiar su organismo y sus condiciones
de vida; y la Europa poco puede ayudarnos en eso”.

iA la realidad, por negativa que sea!, parece ser la ac-
titud positiva de esta generacién. Saben que es mala; pero
también saben que sélo ellos, tomando en cuenta esa realidad,
podrén reformarla. Echeverria considera que los problemas
sociales de Hispanoamérica no son tan complicados que ne-
cesiten de una solucién ajena. Al contrario, son estas solu-
ciones, las ajenas, las que establecen la complicacion y la
anarquia. “Siempre nos ha parecido —dice Echeverria— que
nuestros problemas sociales son de suyo tan sencillos,
que es excusado ocurrir a la filosofia europea para resolver-
los; y que bastaria deducir del conocimiento de las condicio-
nes del ser de nuestro pafs, unas cuantas bases o reglas de
criterio para poder marchar desembarazados por la senda del
verdadero progreso”. “Apelar a la autoridad de los pensado-
res europeos es introducir la anarquia, la confusién, el em-

56 Sarmiento, Argirdpolis.



REACCION CONTRA EUROPA 123

brollo en la solucién de nuestras cuestiones”. La anarquia
de los partidos tiene, para Echeverria, su origen en esta anar-
quia en las ideas; anarquia que tan tragicamente se expresa
en la sociedad hispanoamericana. “;No puede invocar cada
uno una autoridad diferente y con principios opuestos? —pre-
gunta—. ;No se ha hecho eso desde el principio de la Revo-
lucién? ;Y ni nos hemos entendido, ni nos entenderemos en
esta nueva torre de Babel?” Palabras que anticipan ya la
tesis de los positivistas sobre la unidad en las mentes, tan
necesaria para establecer el orden. “;Qué aprende el pueblo
—sigue preguntando—, qué utiliza? ;Cémo vera la luz de la
verdad en ese laberinto de argumentos autorizados, que se
lanzan al rostro en la palestra los escritores de uno y otro
partido?” 7

Esto no quiere decir que se trate de desechar todo lo que
venga de Europa referente a politica o filosofia social. No:
se aceptara aquello que tenga un sentido progresista, es de-
cir, que represente un avance en el progreso universal dentro
del cual se quiere situar a Hispanoamérica. Ahora bien, dice
Echeverria, “sélo seran progresivas para nosotros todas aque-
llas doctrinas que, teniendo en vista el porvenir, procuren dar
impulso al desenvolvimiento gradual de la igualdad de cla-
ses, ¥ que estén siempre a la vanguardia del espiritu huma-
no”. Echeverria considera al progreso de acuerdo con una
idea socialista muy especial de él y que analizaremos mas
adelante. “Pediremos luces a la inteligencia europea —dice—
pero con ciertas condiciones”.” .

Entre las ideas que rechaza de Europa esté la de la ense-
fianza libre. Este rechazo parece contradictorio con el afan
de libertad de la generacién a la cual pertenece Echeverria.
Pero no hay tal: ya sabemos que aspira a reformar su socie-
dad; pero de acuerdo con un principio, el del liberalismo y la

57 Echeverria, Dogma socialista.
58 Echeverria, Dogma socialista de la Asociacion de Mayo.



124 EN TORNO A UNA SOLUCION

democracia. La educacién debe estar enfocada a la realizacién
de este doble principio. La libertad, pura y simplemente, sin
un principio o fin ordenador, no seria sino la anarquia. “La
ensefianza libre —dice—, buena quiza en Europa o en paises
donde las creencias y tradiciones seculares, arraigdndose en
la sociedad, mantienen su equilibrio moral; la ensefianza
libre, fomentada muchas veces por incuria de nuestros gobier-
nos, no puede sino echar incesantemente entre nosotros nue-
vos gérmenes de discordia y confusién, y a ella debemos atri-
buir en gran parte la anarquia moral y fisica que nos ha de-
vorado y esterilizado treinta y cuatro afios de revolucién”.”
Toda educacién en Hispanoamérica debe tener un principio,
el de la democracia. En otro lugar, refiriéndose Echeverria
al tipo de saber que posee el hispanoamericano, se da cuenta
de que es tan sélo un saber adquirido, el cual apenas le al-
canza para resolver sus problemas. “Todo el saber e ilus-
tracién que poseemos —dice— no nos pertenecen, es un
fondo, si se quiere, pero no constituye una riqueza real,
adquirida con el sudor de nuestro rostro, sino debido a la
generosidad extranjera. Es una vestidura hecha de pedazos
diferentes y de distinto color, con la cual apenas podemos
cubrir nuestra miserable desnudez”.*

El repudio de Europa en general y de Francia en parti-
cular, por lo que se refiere a politica y moral, se acrecenta-
rd con motivo de la invasién francesa en México. En ese mo-
mento Europa, menos que nunca, puede ser un modelo o
servir de ayuda a Hispanoamérica en la solucién de sus pro-
blemas. Los chilenos, Lastarria y Bilbao, son los que reac-
cionan con mas fuerza contra Europa en estas circunstancias.
El espiritu americano, esto es, hispanoamericano, se afianza
en sus mentes. También se diferenciaran de algunos de los

5 Echeverria, Mayo y la enseranza popular en La Plata.
60 Echeverria, Discurso de introduccion a una serie de lecturas pronun-
ciadas en el Salon Literario en 1837,



REACCION CONTRA EUROPA 125
argentinos en lo que se refiere al mestizaje o al problema
racial en general. Esta idea, dice Lastarria, tiene su origen
en Europa, ya que ella le permite justificar sus acciones vio-
lentas sobre Hispanoamérica. El absolutismo europeo trata
de someter a la América nuevamente, pero ahora en nom-
bre de una falsa idea de civilizacién o de supremacia racial.
“¢No hemos visto fundarse diarios y escribir libros —dice
Lastarria— para propagar la ridicula teoria de que la raza
latina tiene una naturaleza diferente y condiciones contrarias
a la raza germdnica, y que por lo tanto sus intereses y su
ventura la fuerzan a buscar su progreso bajo el amparo de
los gobiernos absolutos, porque el parlamentario no estaria
a su alcance? A qué esa mentira! Bien sabemos los america-
nos que el principio fundamental de la monarquia europea,
la base social, politica, religiosa y moral de la Europa, es un
principio latino, es decir, pagano, anti-cristiano, el principio
de la unidad absoluta del poder, que mata al individuo ani-
quilando sus derechos; pero sabemos también que hoy no
existen ni pueden existir, ni en Europa ni en América, la raza
latina ni la germaénica”. Estas razas se han modificado.
Ahora bien, ;jpor qué se insiste en esta idea? ;Por qué se in-
siste en decir que los pueblos hispanoamericanos pertenecen
a la raza latina, razén por la cual sélo pueden ser goberna-
dos por medio del despotismo? Contesta Lastarria: “Lo que
se ha querido con aquel absurdo es hacernos latinos en poli-
tica, moral y religién, esto es, anular nuestra personalidad,
en favor de la unidad de un poder absoluto que domine nues-
tra conciencia, nuestro pensamiento, nuestra voluntad y, con
esto, todos los derechos individuales que conquistamos en
nuestra revolucién; para eso se ha inventado la teoria de las
razas”.” En realidad, para Lastarria, en Hispanoamérica
no existe ya la raza latina en toda su pureza, como tampoco
existe en Europa. En esta América los males por ella sufri-

61 José Victorino Lastarria, La América. Buenos Aires, 1856 y 1867.



126 EN TORNO A UNA SOLUCION

dos se encontraban en una herencia mental, la recibida de
Espafia, pero modificada esta herencia mediante la educa-
cién, el mal ya no tiene que subsistir. Sélo pueden insistir
en lo contrario quienes estén interesados en imponer en His-
panoamérica gobiernos autoritarios. La interesada en esto,
ha visto Lastarria, es nuevamente Europa. Ahi esti un ejem-
plo, la invasién francesa en México. Las conclusiones que
de este hecho saca Lastarria son positivas para Hispanoamé-
rica y negativas para Europa. Esta sufre un atraso por lo
que se refiere a las ideas politicas sostenidas en Hispano-
américa. El afan de reconquista, europeo, no es sino signo de
un retroceso. Por la misma época, un mexicano, Gabino Ba-
rreda, vera lo mismo: Europa es la expresién de retroceso
dentro de la marcha del espiritu positivo.”

Francisco Bilbao, por su lado, pregunta: “;Y por qué
nosotros, sudamericanos, andamos mendigando la mirada, la
aprobacién, el apoyo de Europa? ;Y en Europa, por qué
hemos elegido a la mas esclavizada y mas habladora de todas
las naciones para que nos sirva de modelo en literatura pu-
trefacta, en politica despdética, en filosofia de los hechos, en
la religion del éxito, y en la grande hipocresia de cubrir to-
dos los crimenes y atentados con la palabra civilizacién?
iMentira! La Francia jamés ha sido libre. La Francia jamés
se ha libertado. La Francia jamas ha practicado la libertad.
La Francia jamés ha sufrido por la libertad del mundo”.
Nuestros padres creyeron que todas sus ideas las debian a
Francia, dice, pero hay un error. “Es necesario arrancar el
error y libertarnos del servilismo espiritual de Francia”.
Esta, en nombre de la civilizacién, asesina y perjura en los
pueblos de América y el mundo. “Si la Francia no es res-
ponsable, entonces, ;qué pueblo es ese que permite a un
bandido que tome su bandera para sembrar en el mundo la
matanza? La doctrina de la civilizacién ha establecido en

62 Véase mi Positivismo en México.



REACCION CONTRA EUROPA 127
los espiritus esa especie de absolutismo o pontificado de
Francia. El origen de la teoria es germénico; pero los fran-
ceses la han tomado en su provecho y justificacién”. ;Cémo
ha justificado Francia sus agresiones? “La filosofia alemana
demostré que todo el trabajo de los siglos. .. tenia en los
pueblos germénicos la encarnacién definitiva...” *;Qué
hace Cousin? Acepta la teorfa, pero en lugar de Alemania
pone a Francia. De este modo la Francia llegé a ser la en-
carnacién del espiritu”. Y como la civilizacién es lo que
siempre triunfa, de acuerdo con esta tesis, el ataque a México

“es el signo mas grandloso y més retumbante de la civiliza-

cién”.®
“Francia que tanto hemos amado, jqué has hecho?
—pregunta Bilbao— . .. traicionar y bombardear a México.
México habia, al fin, llegado al momento supremo de su re-
generacion: lo sumerges de nuevo en los horrores de la gue-
rra en alianza de frailes y traidores, y colocas sobre las ruinas
de Puebla la farsa de un imperio. La Inglaterra, joh la In-
glaterra! ;Qué hace en la India la libre nacién de las pelu-
cas empolvadas y de los lores rapaces? Sangre y explotacion,
despotismo y conquista. También aparece un momento en
México y ofrece tres naves a Maximiliano”. “Atras, pues,
lo que se llama civilizacién europea. La Europa no puede
civilizarse y quieren que nos civilice. La Europa, con su
accion social y politica, con su dogma, su moral, su diplo-
macia, con sus instituciones y doctrinas, es la antinomia de la
América”. “Alla la monarquia, la feudalidad, la teocracia,
las castas y familias imperantes; aca la democracia. En Eu-
ropa la préctica de la conquista, en América su abolicién”.
“En Europa todas las supersticiones, todos los fanatismos,
todas las instituciones del error, todas las miserias y vejeces
de la historia acumuladas en pueblos serviles o fanatizados
por la gloria y por la fuerza; en América la purificacién de

63 Bilbao, La América en peligro, 1862.



128 EN TORNO A UNA SOLUCION

la historia, la religion de la justicia que penetra”.®* Y ha-
blando del porvenir de América dice Bilbao: “Hoy entra la
América en el mecanismo del movimiento del mundo”. “La
victoria de México sera la sefial de una era nueva. Las Ter-
moépilas de América estin en Puebla”. Y hablando nueva-
mente del modelo que parece permanente, dice: “La Alianza
con los Estados Unidos, purificados de la esclavitud, nos va
a dar el predominio de la civilizacién”. “La civilizacion
hoy es América y la Repiblica”.” En esta forma, América,
tendra que bastarse a si misma.

34. HISPANOAMERICA FRENTE A NORTEAMERICA

Pero también dentro del continente americano, Hispano-
américa tiene una realidad que le hace distinta de la América
sajona. De aqui que sea necesario atender a ésta muy espe-
cialmente. “La América espafiola —decia Simén Rodri-
guez— no puede imitar tampoco a los Estados Unidos, por-
que no tienen entre si otra semejanza que la de llevar ambos
el gobierno de un mismo nombre: Repiblica”. Para el maes-
tro de Bolivar la América hispana tiene circunstancias que
la hacen plenamente distinta de la sajona. Circunstancias
mas bien negativas que positivas; pero de cualquier manera
propias de Hispanoamérica. De aqui que, para resolver sus
problemas, se tenga necesariamente que recurrir a una solu-
cién que le sea propia. “La América nuestra —concluye el
maestro hispanoamericano— no debe imitar... ni a Euro-
pa, que es ignorante en politica, corrompida en sus costum-
bres, y defectuosa en su conjunto; ni a los Estados Unidos,

cuyas circunstancias son enteramente distintas. .. Debe ser
original”.*

64 Bilbao, El evangelio americano, 1864.

65 Bilbao. La América en peligro,
88 Véase J. A. Cova, ob cit.



HISPANOAMERICA FRENTE A NORTEAMERICA 129

Lo hispanoamericano, lo propio de esta parte de América,
no resulta necesariamente inferior a lo europeo o norteame-
ricano, si se atiende a lo que es producto propio, a su rea-
lidad. El creer lo contrario no viene a ser otra cosa que
resonancia de esa herencia que también hemos recibido de
Espafia, la del menosprecio. “Sélo en la América espafiola
—dice Rodriguez— se duda del mérito de un hombre, por-
que es americano. Este ejemplo lo han tomado los colonos
de la madre patria. En ninguna parte vale menos el talento de
un espafiol que en Espafia”. Un ejemplo, un gran ejemplo,
lo es el Libertador Bolivar, cuya persona y obra defiende
el que fuera su maestro contra la calumnia y denigracién de
que es objeto de parte de los mismos hispanoamericanos, a
quienes ayudé a libertarse. “Aprendan los pueblos a conocer
a sus verdaderos defensores —dice— en los que sostienen
los choques que sufre la causa: vean en los principios de
Bolivar los de la seguridad general, y en su persona la co-
lumna maestra del sistema republicano... Bolivar merece
ser defendido; los americanos deben considerarlo como un
padre, cargado con el tesoro de sus derechos, peleando solo
contra millones de enemigos y pidiendo socorro a los mis-
mos que defiende. ..”

Bolivar es para su maestro el modelo original de lo que
debe ser el americano del sur; de aqui su vigorosa defensa.
Bolivar, independientemente de sus defectos, es la maxima
expresion de la libertad a la cual todos los hispanoamerica-
nos han aspirado. Una idea de la libertad propia de esta
América; pero no por esto menos valiosa que la idea que so-
bre la misma libertad han tenido otros pueblos. “El hombre
de la América del Sur —dice Rodriguez— es Bolivar. Se
empefian sus enemigos en hacerlo odioso o despreciable y
arrastran la opinién de los que no lo conocen. Si se les per-
mite desacreditar al modelo, no habra quien quiera imitarlo,
y si los directores de las nuevas republicas no imitan a Bo-



130 EN TORNO A UNA SOLUCION

livar, la causa de la libertad estd perdida”. Llevado por este
deseo de revalorizacién de un simbolo hispanoamericano,
Rodriguez compara a Bolivar con otros dos hombres simbo-
los de la libertad en Norteamérica y Europa: Washington y
Napoleon.

Los tres héroes revolucionarios son distintos, pero no por
esto es ninguno de ellos superior o inferior a los otros. “Un
paralelo entre Washington, Napoleén y Bolivar —dice—,
con designio de elevar a uno sélo, seria impertinente. Dificil
empresa seria, en tres revoluciones tan.desemejantes, traer
los hechos a una exacta correspondencia, para establecer ran-
gos entre los tres hombres del siglo. Todo lo que debe decir-
se, en honor del talento que les ha dado tan justa celebridad,
es que cualquiera de los tres, en las circunstancias en que se
hall6 uno, se habria distinguido del mismo modo, porque
habrian hecho otro tanto”. Sélo las diversas circunstancias
hacen distintos a estos héroes. “El teatro —dice— da mas
brillo a la accién, pero no mas méritos; gentes, suelo y
medios diferentes, han debido influir en los procedimien-
tos”. Esto mismo son Europa, Norteamérica e Hispanoamé-
rica: distintas por sus circunstancias, pero igualmente valio-
sas. “La Europa, los Estados Unidos y América —concluye
Rodriguez—, difieren entre si, cuanto se parecen los héroes
que han producido. La historia no los distinguira sino por
sus nombres”.*?

Hispanoamérica también tiene sus valores; no todo es
negativo en ella. Expresion de estos valores lo han sido, por
un lado, las gestas de independencia y, por el otro, las nue-
vas gestas tendientes a realizar la emancipaciéon mental de
Hispanoamérica. Andrés Bello hablaba de ese espiritu de sa-
crificio y amor a la libertad de los hogares, que los his-
panoamericanos habian heredado de Espaiia. Los hispano-
americanos tenian grandes defectos, pero también grandes

87 Simén Rodriguez, Defensa de Bolivar. Caracas, 1916.



HISPANOAMERICA FRENTE A NORTEAMERICA 131
cualidades. El problema tenia que ser resuelto potenciando
las cualidades y reduciendo los defectos en lo posible. Si se
analizaba con atencién tales defectos, podrian igualmente
ser encontrados en los pueblos mas ejemplares de la historia.
Norteamérica, con todo y sus grandes cualidades, tenia de-
fectos frente a los cuales Hispanoamérica podia hacer resaltar
virtudes que de otra manera permanecerian ocultas.

Francisco Bilbao también pone el acento en estas dife-
rencias mediante las cuales es posible hacer resaltar cuali-
dades propias de Hispanoamérica. El crecimiento de los
Estados Unidos le preocupa por su vecindad con la América
hispana. Sabe que tratardn de extender su influencia do-
minando a la débil Hispanoamérica. Los Estados Unidos,
dice, extienden cada dia mas sus garras “en esa partida de
caza que han emprendido contra el sur... Ayer Texas, des-
pués el norte de México... Panama”. Para contrarrestar
este peligro piensa en un Congreso Panamericano, buscando
la unidad indoamericana, la unidad de la América indo-es-
paiola. Su suefo sera vano.

En su libro, El Evangelio Americano, muestra, por con-
traste, lo que de positivo contiene la América espafiola, a
pesar de sus grandes defectos, frente a Norteamérica, cuyos
defectos se hacen patentes, pese igualmente a sus grandes
cualidades. Hablando de los Estados Unidos diee: “El libre
pensamiento, el self-government, la franquicia moral y la
tierra abierta al emigrante, han sido las causas de su engran-
decimiento y de su gloria”. “Ese fué el momento heroico en
sus anales. Todo crecié: riqueza, poblacién, poder y liber-
tad”. Esta es la América del Norte, admirada por la del
Sur. Pero, agrega, “despreciando tradiciones y sistemas, y
creando un espiritu devorador del tiempo y el espacio, han
llegado a formar una nacién, un genio particular”; y “vol-
viéndose sobre si mismos y contemplandose tan grandes, han



132 EN TORNO A UNA SOLUCION
caido en la tentacién de los titanes, creyéndose ser los arbi-
tros de la tierra y aun los contenedores del Olimpo”.

Los Estados Unidos, siendo un pueblo grande y podero-
so, “no abolieron la esclavitud de sus estados, no conserva-
ron las razas heroicas de sus indios, ni se han constituido en
campeones de la causa universal, sino del interés americano,
sino del individualismo sajon”. Por esto, dice Bilbao, “se
precipitan sobre el sur”. Asi, no todo lo de ellos es aprove-
chable o positivo para Hispanoamérica. De ellos, dice el
pensador chileno, “no despreciaremos, sino que nos incorpo-
raremos todo aquello que resplandece en el genio y la vida
de la América del Norte”. El norte tiene valores positivos.
Tiene la libertad, nace con ella. En cambio, en el sur la
esclavitud viene con la Espana teocratica. Sin embargo, a pe-
sar de esta herencia, en la América del Sur “hubo palabra,
hubo luz en las entrafias del dolor, y rompimos la piedra
sepulcral, y hundimos esos siglos en el sepulcro de los siglos
que nos habian destinado”. Después, en seguida, “hemos te-
nido que organizarlo todo. Hemos tenido que consagrar la
soberania del pueblo en las entrafias de la educacién teocra-
tica”. Pero a pesar de ello, a pesar de todos los obstaculos, a
pesar de todas las dificultades, “hemos hechos desaparecer la
esclavitud de todas las republicas del sur, nosotros los po-
bres —reprocha Bilbao—, y vosotros los felices y los ricos
no lo habéis hecho; hemos incorporado e incorporamos a las
razas primitivas, formando en el Pert la casi totalidad de la
nacién, porque las creemos nuestra sangre y nuestra carne,
y vosotros las extermindis jesuiticamente”. Nosotros ‘“no
vemos en la tierra, ni en los goces de la tierra, el fin defini-
tivo del hombre; el negro, el indio, el desheredado, el infe-
liz, el débil, encuentra en nosotros el respeto que se debe al
titulo y a la dignidad del ser humano”. “He aqui —conclu-
ye diciendo— lo que los republicanos de la América del Sur



POR UNA CULTURA ORIGINAL 133

se atreven a colocar en la balanza, al lado del orgullo, de
las riquezas y del poder de la América del Norte> ¢

35. POR UNA CULTURA ORIGINAL

Hispanoamérica, habia dicho Simén Rodriguez, “debe ser
original”. Mucho habia que aprender de Europa y Norte-
américa; pero también era mucho lo que de la América
espafola tenian que aprender los hispanoamericanos. Los pro-
blemas de Hispanoamérica s6lo podrian ser resueltos aten-
diendo a la realidad. Esto es, conociéndola. La idea de una
cultura original de esta América empieza a desarrollarse en
la mente de los pensadores hispanoamericanos. No se trata
de pasar de una dependencia a otra dependencia. Todo lo
contrario, se quiere la emancipacién de la mente hispanoa-
mericana, para que ésta alcance su propia realizacion.

El 3 de mayo de 1842, al inaugurarse la Sociedad Lite-
raria de Santiago de Chile, Victorino Lastarria pronunciaba
un discurso, que habria de convertirse en histérico, acerca
de la necesidad de una literatura nacional. Lastarria propo-
nia a los literatos chilenos la lectura de los grandes clasicos
de la lengua castellana; porque, decia, en ellos se encuentra
la fuente de ese rico idioma que hablamos. Pero a estas
lecturas habia que sumar la de los grandes literatos france-
ses, los cuales se presentan como un gran estimulo creador,
dada la riqueza de visiones nuevas que tal literatura encie-
rra. Pero, tanto en el caso de la literatura castellana como
en el de la francesa, sin sujetarse a ninguna de ellas. “Fun-
demos, pues —decia—, nuestra literatura naciente en la in-
dependencia, en la libertad del genio, despreciemos esa cri-
tica menguada, que pretende dominarlotodo; sus dictados
son las mas veces propios para encadenar el entendimiento;
sacudamos esas trabas y dejemos volar nuestra fantasia, que

68 Bilbao, El evangelio americano.



134 EN TORNO A UNA SOLUCION

es inmensa la naturaleza. No olvidéis, con todo, que la liber-
tad no existe en la licencia; este es el escollo més peligroso:
la libertad no gusta de posarse sino donde esta la verdad
y la moderacién”. ‘

“Debo deciros —agregaba—. .. que ledis los escritos de
los autores franceses de més nota en el dia, no para que los
copiéis y trasladéis sin tino a vuestras obras, sino para que
aprendais de ellos a pensar, para que os empapéis en ese co-
lorido filoséfico que caracteriza su literatura”. No se trata
de imitar o copiar, simplemente de utilizar lo que pueda ser-

_vir para el desarrollo de una literatura propia del hispano-
americano. Imitar o copiar “sélo seria bueno para mante-
ner nuestra literatura con una existencia prestada, pendiente
siempre de lo exdtico, de lo que menos convendria a nues-
tro ser”. “No, sefiores —dice Lastarria—, fuerza es que sea-
mos originales, tenemos dentro de nuestra sociedad todos los
elementos para serlo, para convertir nuestra literatura en la
expresion auténtica de nuestra nacionalidad”.

Esto es lo que mas necesitan los pueblos de Hispanoamé-
rica. De la comprensién de esta necesidad depende su autén-
tica independencia. “No hay sobre la tierra —dice Lasta-
rria— pueblos que tengan como los americanos una necesidad
maés imperiosa de'ser originales en la literatura, porque todas
sus modificaciones les son peculiares y nada tienen de comin
con las que constituyen la originalidad del viejo mundo”. La
naturaleza de América, “las necesidades morales y sociales
de nuestros pueblos, sus preocupaciones, sus costumbres y sus
sentimientos”, tales son los materiales para una literatura que
quiera ser original. “Principiad, pues, a sacar el provecho
de tan pingiies riquezas, a llenar vuestra misién de utilidad y
progreso; escribid para el pueblo, ilustradlo, combatiendo sus
vicios y fomentando sus virtudes, recordandole sus hechos he-
roicos, acostumbréandole a venerar su religién y sus institucio-
nes; asi estrecharéis los vinculos que lo ligan, le haréis amar



POR UNA.CULTURA ORIGINAL 135
a su patria y lo acostumbraréis a mirar, siempre unidas, su li-
bertad y su existencia social. Este es el dinico camino que
deberéis seguir para consumar la grande obra de hacer nues-
tra literatura nacional, util y progresiva”.*

Y en 1865, recién recibido el impacto de la invasién fran-
cesa en México, Lastarria vuelve a sostener la misma tesis
sobre la necesidad de una literatura, pero ahora ampliandola
a una cultura americana. Europa, es cierto, tiene grandes va-
lores; pero éstos, para ser positivos, deben ser asimilados a
nuestra cultura. En América, dice, ha surgido un nuevo con-
cepto politico y social con el cual poco o nada tiene que ver
Europa: la democracia. -Asi, s6lo en funcién de esta idea de-
ben aceptarse los valores culturales de Europa. “No es esto
renegar de los progresos de la ciencia europea, ni pretender
borrarlos para comenzar de nuevo esa penosa y larga carrera
que la inteligencia ha hecho en el viejo mundo para llegar a
colocarse donde esta”. No, todo lo contrario; es menester uti-
lizar la ciencia europea, aprovecharla; pero adaptandola, “sin
olvidarnos que somos antes que todo americanos, es decir, de-
mocratas, y por tanto, obligados a desarrollar aqui la vida
europea, que tiene condiciones diametralmente opuestas a las
de la nuestra”. “Asi, pues, cuando utilicemos en nuestro sen-
tido americano la ciencia europea, serviremos bien a nuestra
regeneracién”.™

Andrés Bello, en discurso pronunciado en 1848 en la uni-
versidad de Santiago de Chile, hablaba también de la necesi-
dad de una ciencia americana. *“;Estaremos condenados to-
davia a repetir servilmente las lecciones de la ciencia europea
—preguntaba—, sin atrevernos a discutirlas, a ilustrarlas con
aplicaciones locales, a darles una estampa de nacionalidad?”’
Si asi lo hiciéramos, contestaba, traicionariamos el espiritu de
esta misma ciencia, “que nos prescribe el examen, la observa-

09 Lastarria, Discurso de 1842, anteriormente citado.
70 Lastarria, La Ameérica.



136 EN TORNO A UNA SOLUCION

cién atenta“y prolija, la discusién libre, la conviccién concien-
zuda”. Sélo la falta de medios puede justificar el que se
conceda a esta ciencia un voto de confianza, al menos por
ahora. Pero no ha de ser asi en todos los campos, en todas
las ramas de la ciencia. Existen algunas que exigen la inves-
tigacién local, por ejemplo, la historia. “La historia chilena,
¢;donde podria escribirse mejor que en Chile?” Y agrega:
“Pocas ciencias hay que, para ensefiarse de un modo conve-
niente, no necesiten adaptarse a nosotros, a nuestra naturaleza
fisica y nuestras circunstancias sociales”.

Pero no es esto todo, sigue diciendo Bello; “el mundo
antiguo desea... la colaboracion del nuevo; y no sélo la
desea, la provoca y la exige”. “La ciencia europea nos pide
datos; ;no tendremos siquiera bastante celo y aplicacion
para recogerlos?” Pero no es ésta la iinica, la tarea sufi-
ciente para América. “;No haran las repiiblicas americanas
—pregunta—, en el progreso general de las ciencias, mas
papel, no tendran mas parte en la mancomunidad de los tra-
bajos del entendimiento humano que las tribus africanas o
las islas de Oceania?” Los americanos estin capacitados
para aportar sus experiencias en los diversos campos de la
ciencia; tanto en las naturales, como en las politicas, litera-
rias y morales, siempre y cuando partan de la experiencia
de la realidad que les es asequible, la americana. “Yo pu-
diera extender mucho més estas consideraciones —dice Be-
llo—, y darles nueva fuerza aplicindolas a la politica, al
hombre moral, a la poesia y a todo género de composicion
literaria: porque, o es falso que la literatura es el reflejo
de la vida de un pueblo, o es preciso admitir que cada pueblo
de los que no estin sumidos en la barbarie es llamado a re-
flejarse en una literatura propia y a estampar en ella sus

formas”.”

71 A, Bello, Discurso en el aniversario de la humanidad, en Anales de la
Universidad, Santiazo de Chile, 1848,



UNA FILOSOFiA AMERICANA 137

En otro trabajo, publicado el mismo afio, Andrés Bello
insistia en el mismo tema al hablar de la Autonomia cultural
de América. Es una especie de fatalidad —decia— que unas
culturas subyugan a otras. “Nosotros somos ahora arrastrados
més alla de lo justo por la influencia de la Europa, a quien
—al mismo tiempo que nos aprovechamos de sus luces—
debiéramos imitar en la independencia del pensamiento . ..”
“iJovenes chilenos! Aprended a juzgar por vosotros mis-
mos; aspirad a la independencia del pensamiento. Bebed
en las fuentes; a lo menos en los raudales mas cercanos a
ellas... Interrogad a cada civilizacién en sus obras; pedid
a cada historiador sus garantias. Esa es la primera filo-
sofia que debemos aprender de Europa.” De Europa te-
nemos que aprender su capacidad para estudiar su propia
realidad.

“Nuestra civilizacién —concluye— serad también juzga-
da por sus obras; y si se la ve copiar servilmente a la
europea, aun en lo que ésta no tiene de aplicable, ;cual
serd el juicio que formara de nosotros un Michelet, un Gui-
zot? Diran: la América no ha sacudido ain sus cadenas;
se arrastra sobre nuestras huellas con los ojos vendados; no
respira en sus obras un pensamiento propio, nada original,
nada caracteristico: remeda las formas de nuestra filosofia
y no se apropia su espiritu. Su civilizacién es una planta
exética que no ha chupado todavia sus jugos a la tierra que
la sostiene”. Fiel a este espiritu, Bello ha defendido la rea-
lidad basica de Hispanoamérica, que inatilmente han tra-
tado de negar sus reformadores: Espana.

36. EN TORNO A UNA FILOSOFiA AMERICANA

Juan Bautista Alberdi, continuando la linea de los pen-
sadores antes citados, habla, en un curso ya clasico, de una
filosofia americana. “No hay —dice— una filosofia uni-



138 EN TORNO A UNA SOLUCION

versal, porque no hay una solucién universal de las cues-
tiones que la constituyen en el fondo. Cada pais, cada
época, cada filésofo ha tenido su filosofia peculiar, que ha
cundido més o menos, que ha durado mas o menos, porque
cada pais, cada época y cada escuela han dado soluciones
distintas de los problemas-del espiritu humano.” De aqui
que se pueda hablar de una filosofia oriental, griega, ro-
mana, alemana, francesa, inglesa, “como es necesario que
exista una filosofia americana”.

Partiendo de este punto de vista, Alberdi saca conse-
cuencias practicas. Todas las filosofias tiene algo de verdad
y algo de falsedad. Entonces es menester recurrir a aque-
llas filosofias que tengan una utilidad para enfrentarnos
a nuestra realidad, a la realidad americana. “La regla de
nuestro tiempo —dice— es no hacerse matar por sistema
alguno: en filosofia la tolerancia es la ley de nuestro tiem-
po”. “En el deber de ser incompletos, a fin de ser utiles,
nosotros nos ocuparemos sélo de la filosofia del siglo xix; y
de esta filosofia misma excluiremos todo aquello que sea
menos contemporaneo y menos aplicable a las necesidades so-
ciales de nuestros paises, cuyos medios de satisfaccion deben
suministrarnos la materia de nuestra filosofia.” Asi, habra
que acercarse a los grandes filésofos europeos del siglo xix,
como Kant, Hegel, Stuart, Cousin, Jouffroy y otros. Pero, por
lo que se refiere a la Europa del norte, Alemania y Es-
cocia, es menester acercarse poco: “Nada menos propio que
el espiritu y las formas del pensamiento del norte de Euro-
pa, para iniciar en los problemas de la filosofia a las
inteligencias tiernas de la América del Sud.” A donde los
americanos deben pedir luces es a Francia, perteneciente a
la Europa meridional. “Nosotros, también meridionales de
origen y de situacién, pertenecemos de derecho a su inicia-
tiva inteligente”. Ademas, en la filosofia francesa se en-



UNA FILOSOFfA AMERICANA 139
cuentran asimiladas inteligentemente las consecuencias de
la filosofia alemana y la escocesa.

Todo esto en vistas a la realidad americana. América
habra de ser el punto de partida en toda seleccién instru-
mental para resolver sus problemas desde el punto de vista
filos6fico. “Vamos a estudiar —dice— la filosofia eviden-
temente; pero a fin de que este estudio, por lo comin tan
estéril, nos traiga alguna ventaja positiva, vamos a estu-
diar, como hemos dicho, no la filosofia en si, no la filoso-
fia aplicada al mecanismo de las sensaciones, no la filosofia
aplicada a la teoria abstracta de las ciencias humanas, sino
la filosofia aplicada a los objetos de un interés mas inme-
diato para nosotros; en una palabra, la filosofia politica, la
filosofia de nuestra industria y riqueza, la filosofia de
nuestra literatura, la filosofia de nuestra religion y nuestra
historia.” Es menester investigar la razon de conducta y de
progreso de todo esto en la realidad americana. Alberdi
quiere una filosofia para los pueblos americanos, no para
el universo. Una filosofia concreta, de nuestra realidad;
no una filosofia abstracta, de lo universal. Toda filosofia
—dice— ha “emanado de las necesidades més imperiosas
de cada periodo y de cada pais”. Asi habrd de emanar de
América.

Un ejemplo de este modo de filosofar o entender la
filosofia lo ofrece Norteamérica. “La abstraccién pura
—dice—, la metafisica en si, no echara raices en América.
Y los Estados Unidos del Norte han hecho ver que no es
verdad que sea indispensable la anterioridad de un desen-
volvimiento filos6fico para conseguir un desenvolvimiento
politico y social.” “Ellos han hecho un orden social nuevo
y no lo han debido a la metafisica. No hay pueblo menos
metafisico en el mundo que los Estados Unidos y que mas
materiales de especulacién sugiera a los pueblos filoséficos
con sus admirables adelantos préacticos.” De ahi deduce Al-



140 EN TORNO A UNA SOLUCION

berdi la tnica conclusiéon posible: es menester hacer una
filosofia de nuestras necesidades. Y estas necesidades, los
problemas que plantean son los referentes a la libertad y
los derechos y goces sociales en el orden social y politico.
“De aqui es que la filosofia americana debe ser esencial-
mente politica y social en su objeto, ardiente y profética
en sus instintos, sintética y organica en su método, positiva-
y realista en sus procederes, republicana en su espiritu y
destinos.” “Hemos nombrado la filosofia americana, y es
preciso que hagamos ver que ella puede existir. Una filo-
sofia completa es la que resuelve los problemas que inte-
resan a la humanidad. Una filosofia contemporénea es la
que resuelve los problemas que interesan por el momento.
Americana serd la que resuelva el problema de los destinos
americanos.

La filosofia —de acuerdo con Alberdi— es por un
lado universal y por el otro particular. En sus elementos
fundamentales interesa a la humanidad, es universal; pero
en sus aplicaciones interesa a los pueblos, es nacional y
temporal. Es en este aspecto local, particular, que debe in-
teresar especialmente a todos los pueblos. Les debe intere-
sar conocer la razon de su ser, su progreso y su felicidad.
“Y no es sino porque su felicidad individual se encuentra
ligada a la felicidad del género humano” por lo que se
interesa por la universalidad de las soluciones filoséficas.
“Pero su punto de partida y de progreso es siempre su na-
cionalidad.” La filosofia es universal por lo que se refiere
a la naturaleza de sus objetos, procederes, medios y fines.
En todas partes, cuando se hace filosofia, se observa, con-
cibe, razona, induce, concluye. Desde este punto de vista sélo
puede haber una filosofia. Pero no la hay desde el punto de
vista de lo que es observado, concebido, razonado, inducido
o sobre lo cual se concluye. Esto es, la realidad. Esta es algo
local. Sus problemas no son ya los problemas de cualquier



UNA FILOSOFfA AMERICANA 141
lugar, razén por la cual tampoco lo son sus soluciones. “La
filosofia se localiza por el caracter instantineo y local de
los problemas que importan especialmente a una nacién, a los
cuales presta las formas de sus soluciones”. “La filosofia
de una nacién es la serie de soluciones que se han dado a los
problemas que interesan a sus destinos generales. Nuestra
filosofia serd, pues, una serie de soluciones dadas a los pro-
blemas que interesan a los destinos nacionales”.

Ahora bien, de acuerdo con estas ideas, ;cuéal deberé ser
esta filosofia propia de América? ;Cual es la filosofia que
conviene estudiar a la juventud americana? “Una filosofia
—contesta Alberdi— que por la forma de su ensefianza, bre-
ve y corta, no le quite un tiempo que pudiera emplear con
provecho en estudios de una aplicacién productiva y util, y
que por su fondo sirva sélo para iniciarla en el espiritu y ten-
dencia que preside al desarrollo de las instituciones y gobier-
nos del siglo que vivimos, y sobre todo, del continente que
habitamos.” ™ En otras palabras, una filosofia de nuestro
tiempo y espacio, una filosofia americana.

Estos hombres, llenos de urgencias, con multitud de pro-
blemas™ a resolver, no podian aceptar sino una filosofia
practica, una filosofia que atacase los problemas que la rea-
lidad les planteaba. El relativismo histérico se hacia cla-
ramente patente como una natural consecuencia de su afan
de independencia mental. Dicho relativismo les habra de
levar, en forma casi natural, a la aceptacién del positi-
vismo.

72 Juan Bautista Alberdi, Ideas para presidir a la confeccion del curso
de filosofia contemporanea en el Colegio de Humanidades. Montevideo, 1840.
Se encuentra recogido en la Antologia de José Gaos y en el libro de Arturo
Ardao, Filosofia pre-universitaria en el Uruguay. Montevideo, 1945.



142 APRENDIZAJE EN CABEZA AJENA

VIII
APRENDIZAJE EN CABEZA AJENA

37. EL PROCESO CUBANO DE INDEPENDENCIA

Al margen, obligada por las circunstancias histéricas, Cube
observaba al resto de la América hispana que a parti
de su independencia se desangra y lucha por arrancarse tu
tela y herencia espafiolas. Cuba sera la dltima de las colo
nias de Espafia en América que alcance su independencia
en 1898. Mientras tanto, seguira atenta a las experiencias
de sus hermanas en Hispanoamérica tratando algunas ve-
ces de imitarlas o esperando otras pronta ayuda de ellas.

La actitud de expectativa cubana se ha de reflejar hon-
damente en la obra de sus pensadores. Desde la isla obser-
van y aprenden. Obligados a esperar, empiezan en Cuba a
tratar de realizar lo que en el resto de Hispanoamérica se
habia iniciado en segundo lugar: la emancipacién mental.
Se aspira a la independencia politica pero preparada previa-
mente por la mental. Se va superando y educando a-los cu-
banos para la libertad. La educacién precede a las armas, el
maestro al guerrero. José Agustin Caballero (1765-1835),
Félix Varela (1788-1853), José Antonio Saco (1797-1879),
José de la Luz y Caballero (1800-1862) y Enrique José Va-
rona (1849-1933) anhelan y luchan por las libertades de la
isla, preparando a los cubanos mentalmente para su logro.
José Marti viene a ser la sintesis de estos anhelos.

Los pensadores cubanos saben, o han aprendido, lo in-
suficiente que es la pura emancipacién politica. Esta, si ha
de ser realmente valiosa, no ha de verse sino en funcién de
una emancipacién mas plena, la mental. Los cubanos se sa-
ben hijos de Espaiia, pero también se saben cubanos, esto es,
hijos de una tierra y otras circunstancias distintas a las espa-



ELL. PROCESO CUBANO DE INDEPENDENCIA 143
fiolas. En un principio no intentan romper con Espafa; lo
iinico que exigen es que se les reconozca estas diferencias. El
Padre José Agustin Caballero presenta en 1810 ante las fa-
mosas Cortes de Cadiz un proyecto en nombre de Cuba en el
cual decia: “Los que claman por reformas no aspiran a cons-
tituir el Estado en su total organizacién juridica independien-
te, sino solo a que Espafa reconozca la personalidad de la
colonia. Creen que habra una convivencia més tranquila y
prospera si la metrépoli descentraliza su Status gubernamen-
tal”.” En lo politico lo que pedia era un Consejo Provisio-
nal de la Repiblica que habria de colaborar con el goberna-
dor general de la Isla.

La personalidad de la colonia, la personalidad de Cuba,
esto es lo que interesa a los cubanos sea reconocido. El Pa-
dre Varela hacia, en 1822, solicitud semejante a la metrépo-
li. Pedia la independencia de la Isla por lo que se referia a
problemas que sélo a ella atanian y la mas amplia colabora-
cién en los problemas que se referian a la comunidad de los
pueblos hispanos, tal como se hacia en el Imperio Britanico.
Esto tiene que ser asi, decia, dada “la profunda diferencia
de las posiciones de ultramar respecto a Espafa en cuanto al
clima, poblacién, estado econémico, relaciones, costumbres,
ideas”. Cierto es que Espaiia daba ciertas leyes hechas espe-
cialmente para las colonias. Pero éstas, decia Varela, “des-
graciadamente se humedecen, debilitan y aun se borran, atra-
vesando el inmenso océano, y a ellas se sustituye la voluntad
del hombre, tanto mas terrible cuanto mas se complace en los
primeros ensayos de poder arbitrario, o de una antigua y con-
solidada impunidad”.™

38. INDEPENDENCIA Y HERENCIA

José Antonio Saco quiere, como los demis pensadores

73 Medardo Vitier, Las ideas en Cuba. Habana, 1938.
74 Vitier, ob. cit.



144 APRENDIZAJE EN CABEZA AJENA

cubanos, la independencia de Cuba. Pero sabe que esta in-
dependencia no ha de lograrse por el puro camino de la vio-
lencia.. La obra de ésta sera inutil si antes no se ha transfor-
mado la herencia que como colonia ha tocado a la Isla. Saco
es opuesto al régimen existente, se enfrenta a él, trata de re-
formarlo; pero también es opuesto a la revolucién. Existia
otro camino, la anexién a los Estados Unidos. Saco también
la rechaza porque el pueblo no estaba tampoco preparado
‘para ello. Dada su herencia, la anexién no podria significar
otra cosa que un cambio de amo. Saco teme a la raza, a la
herencia recibida de Espafia. Un pueblo sometido, sin prac-
tica alguna de las libertades, seria facil presa de otro pueblo.
A esto se sumaba la escasa poblacion blanca de Cuba. “;Ah!
—decia en una carta—, si Cuba tuviese hoy dos o mas millo-
nes de blancos, jcon cuanto gusto no la veria yo que pasara
a los brazos de nuestros vecinos! Entonces, por grande que
fuese la inmigracién de los norteamericanos, nosotros nos
los absorberiamos a ellos y, creciendo y prosperando con
asombro de los pueblos, Cuba seria siempre cubana”.” Pero
no era asi; una raza esclavizada predominaba en Cuba, la
cual no podria esperar otra cosa que ser esclavizada nueva-
mente por el pueblo al cual se anexionase. Nunca seria Cuba
un pais con los mismos derechos de los Estados que forman
la Uni6n en Norteamérica; tan sélo llegaria a ser una colonia
de ésta. Teme, al igual que otro pelitico cubano, que hijos
esclavos de espafioles libres no puedan ser més que esclavos.

Saco, a semejanza de todos los grandes pensadores hispa-
noamericanos de esta época, sabe de los defectos heredados
de la autocratica metrépoli. Defectos debidos a una mala
educacién politica y econémica. Esta es una de las razones
por las cuales combate el sistema de diputados a Cortes. Este
sistema no sélo es insuficiente por el desconocimiento que
de la realidad americana tengan los diputados peninsulares,

7 Vitier, ob. cit.



INDEPENDENCIA Y HERENCIA 145
el nimero insignificante de los diputados de las Antillas y la
distancia entre éstas y la metrépoli; ademaés, “por doloroso
que sea —decia—, fuerza es decir la verdad. Creo firme-
mente que entre los diputados ultramarinos, ora residan en
la Peninsula, ora vengan de las Antillas, habra algunos que
jamas haréan traicién a los intereses del pais que los honre
con su confianza; pero flaca nuestra naturaleza, y mas flaca
todavia por la detestable educacion politica que hemos reci-
bido en Cuba y Puerto Rico, creo también que habra otros
que, olvidédndose de sus deberes, convertiran la diputacién en
escabel de sus personales pretensiones”. Esta educacién es la
de la corrupcién o seduccién en politica. “Bien podra re-
plicarse —agregaba— que lo mismo aconteceria con las
personas nombradas para la legislatura cubana o portorri-
queiia; pero enorme es la diferencia entre vepir de diputado
a Espaiia y serlo para la legislatura de aquellas islas... Un
ministro tiene infinitamente mas medios de seduccién o de
corrupcién que un jefe superior de aquellas islas. ..”

En el campo de la economia es también un mal heredado
de la metrépoli y de la organizacién social que ha dado a las
Antillas, el que imposibilita a los antillanos lograr el progreso
industrial que caracteriza a los nuevos grandes pueblos.
“Por un trastorno funesto de las ideas sociales —dice Saco—,
generalmente se consideraron entre nosotros como ocupacio-
nes degradantes las que son el apoyo mas firme de los Esta-
dos”. Esto dié origen a que los j6venes huyesen de ellas para
alcanzar sélo las consideradas como honrosas. “Como viles
se condenaron en Cuba los oficios de zapateros, sastres, car-
pinteros, herreros, albafiles, y todos los deméas que son alta-
mente apreciados en los pueblos mas cultos de la tierra; y tan
lamentable fué el extravio de la opinién que esta mancha fatal
se extendié a casi todas nuestras profesiones”. Dichas pro-
fesiones, consideradas como degradantes, fueron abandona-

das a la gente de color, a la raza esclava negra: “Destinada



146 APRENDIZAJE EN CABEZA AJENA

tan s6lo al trabajo mecanico, exclusivamente se le encomen
daron todos los oficios, como propios de su condicién, y el
amo que se acostumbré desde el principio a tratar con des-
precio al esclavo, muy pronto empezé a mirar del mismo
modo sus ocupaciones”. “En tan deplorable situacién, ya no
era de esperar que ningiin blanco cubano se dedicase a las
artes, pues con el solo hecho de abrazarlas parece que re-
nuncia a los fueros de su clase”. Fué en esta forma como la
carrera de las artes, la industria, se abandon6é en manos de
los negros, mientras los blancos se dedicaban a carreras lite-
rarias o a algunas de otro tipo consideradas como honorificas.
“Levantada esta barrera, cada una de las dos razas se vid
obligada a girar en un circulo reducido, pues que ni los blan-
cos podian romperla, porque una preocupacion popular se
los vedaba, ni tampoco los negros y mulatos, porque las leyes
y costumbres se lo prohibian”.

Dadas estas condiciones resultaban initiles los esfuerzos
legislativos de la metropoli para estimular la industrializa-
cion de sus colonias. El mal estaba ya en los habitos y cos-
tumbres de éstas; las leyes nada podrian hacer en este res-
pecto, s6lo una nueva educacién. “Cuando la ley entra en
lucha abierta con las ideas de honor o de infamia que se han
formado los pueblos y no las combate con otras armas que
las de su autoridad, aquéllas por desgracia siempre quedan
triunfantes. La ley, en tales caos, debe proceder con cautela,
debe caminar a su fin por sendas tortuosas y, valiéndose de
medios indirectos, ir minando la opinién, hasta que llegue el
dia en que pueda descargar un golpe decisivo”.

¢ Cual debe ser el camino a seguir? El de “la revolucién
de las ideas”, la educacién. “Los padres de familia deben
ser los principalmente encargados de ella, pues las lecciones
que dan a sus hijos en la nifiez son casi siempre la norma de
la conducta de éstos”. “Cierto es que hay padres de familia
que fomentan preocupaciones orgullosas en el corazén de sus



INDEPENDENCIA Y HERENCIA 147
hijos; pero también lo es que hay otros que les inspiran bue-
nas ideas: y si no llegan a practicarlas es porque no encuen-
tran una mano generosa que les dé el apoyo necesario”. Cuan-
do estos padres vean la utilidad de convertir un hijo holgazén
en un hombre laborioso, entonces serin los mas interesados en
tal reforma. Asi podrén, para su bien, convertirse en una
masa impenetrable que los cubrira de los tiros de la insolencia.

No se trata, agrega Saco, de hacer que los ricos se con-
viertan en artesanos; sino tan sélo de que no rebajen a éstos
y los insulten con su necio orgullo. Lo que se quiere es que
“no corrompan el corazén de sus hijos, infundiéndoles senti-
mientos barbaros 'y antipatriéticos, sentimientos que algiin
dia deberan serles muy funestos; porque el hombre rico nu-
trido desde la infancia con estas ideas orgullosas, si llega a
caer en pobreza, como ocurre con frecuencia, estd condenado
a vivir en la desgracia, pues mira como infames muchas ocu-
paciones con que pudiera ganar el pan”. Los males de esta
falsa educacion se hacen sentir en la metrépoli y en América.
Saco pide a los cubanos aprendan en cabeza ajena. “Hoy,
hoy mismo —dice— jcuén tristes ejemplos no presentan a
nuestros ojos las revoluciones de Espafia y América!” ™

Los cubanos quieren su independencia, pero sin precipi-
taciones. Las Antillas no estin alin aptas para alcanzar la
independencia en su mas pleno sentido. Antes tienen que re-
educarse; la primera lucha ha de realizarse en el campo de
la educacién. A este campo enfocan todos sus esfuerzos.
Mientras tanto, por lo que se refiere al campo de lo politico
s6lo piden a la metrépoli un mayor respeto por sus proble-
mas y circunstancias. Piden una organizacién politica que,
sin romper los lazos con la metrépoli y su colaboraciéon con
ella, permita atender en forma particular a los problemas

propios de las Antillas. Saco se opone a la asimilacién entre
Espana y las Antillas, ya que ésta es incompatible con las

% Memoria sobre la vagancia en la Isla de Cuba, 1832,



148 APRENDIZAJE EN CABEZA AJENA

leyes especiales de que se habla para las colonias. Lo que
pide Saco es lo que llama la semejanza, a la manera como la
entienden Inglaterra y sus colonias. “Enemigo de la asimila-
cién —dice— entre las Antillas y Espaiia, partidario decidi-
do soy de la semejanza, por que con ésta se remueven de un
golpe todos los obstaculos de aquélla, y se consiguen todos los
beneficios de la libertad en su mas amplia latitud, pudiendo
establecerse todas las diferencias que exigen las circunstan-
cias especiales de las Antillas. No hay en el mundo colonias
tan bien gobernadas como las inglesas y, sin embargo, ningiin
hombre entendido cometera el absurdo de decir que estén asi-
miladas a su metrépoli; pues en rigor entre ésta y aquéllas
no hay méas que una semejanza de instituciones.” No hay,
por lo tanto, prisa en la formacién de un Estado indepen-
diente. Antes que nada se quiere evolucionar al pueblo, cam-
biar sus habitos y costumbres. No se queria marchar por el
camino que habia seguido el resto de Hispanoamérica; no
se queria el camino de la revolucién, de la violencia. Las
tircunstancias no habian permitido a los cubanos seguir tal
camino; pero estas mismas circunstancias les permiten apren-
der en las experiencias de otros pueblos hermanos. En una
carta decia José Antonio Saco: “Este, amigo mio, no es por
cierto el camino de la popularidad, y, aunque ella es muy
grata al corazon, hay casos, como usted sabe, en que para
ser buen ciudadano es forzoso sacrificarla en aras de la
patria.” La independencia lograda por el camino de la vio-
lencia se considera entonces como contraria y perjudicial
a “los verdaderos intereses de Cuba”. Pero, “aunque no
pueda ser hoy independiente, si lo podréa ser dentro de vein-

te, treinta o cuarenta afos”.”

77 Vitier, ob. cit.



EDUCACION PARA LA LIBERTAD 149

39. EDUCACION PARA LA LIBERTAD

José de la Luz y Caballero se encargard de preparar a
los cubanos para el logro de su independencia. La educa-
cién sera el instrumento. El tampoco es partidario de la
violencia; quiere una Cuba que alcance su libertad por el
camino del progreso. “No soné nunca —dice uno de sus
discipulos—, seguramente, en perturbar las conciencias pre-
parandolas para la accién inmediata y asoladora; ansié, por
el contrario, iluminarlas en verdad y serenarlas en la virtud,
pero al cabo las perturbd, sin embargo.” Mediante su ense-
fianza “regoé por todas partes gérmenes sublimes y fecun-
dos de moralidad y de grandeza viril que habrian de des-
envolverse en las almas y traer légicamente un desacuerdo
profundo entre la realidad y los principios y, luego, una
aspiracién a la armonia”.™

¢ Cual fué la base de esta educacién? La base lo fué la
libertad de pensamiento en oposicién a todo dogmatismo
ideolégico. Si se logra que los cubanos aprendan a pensar
libremente también se logrard que aprendan a ser libres en
el campo de lo politico. De la independencia de pensamiento
habria de derivarse la independencia politica. Luz y Caba-
llero ensen6 a los cubanos a rechazar todo dogmatismo, y
con esto les ensefi6 a desear la libertad politica de su patria.
Educaba hombres para la libertad, que habrian de reclamar
plenamente en un futuro muy préximo. Uno de sus biégra-
fos y amigos dice de él: “Se ha sostenido con estupor de
cuantos conocimos intimamente al sefior Luz, que éste edu-
caba a sus alumnos en el odio a Espafia, y que a él se debe
la revolucién actual de la isla de Cuba.” Pero no hay tal,
agrega; el lema del maestro era: “Ni guerra ni conspiracién

78 Manuel Sanguily, José de la Luz y Caballero, en Obras Completas. Ha-
bana, 1925,



150 APRENDIZAJE EN CABEZA AJENA
de ningln género.” “El queria el progreso, y progreso en
el mas alto grado posible; pero queria que se consiguiese
como se cousigue en Inglaterra, sin sacudidas, sin violen-
cias, sin trastorno, sin efusién de sangre.” ™

Un espaiiol, don Marcelino Menéndez y Pelayo, se re-
fiere a él como un enemigo de Espafia, como un separatista
y agitador. Dice de él: “Don José de la Luz y Caballero, ha-
bil director de colegios, gran propagandista del filosofismo
y separatismo entre la juventud de la grande Antilla, que
le venera como a su Confucio.” Y a continuacién: “Edu-
¢6 a los pechos de su doctrina una generacién entera contra
Espana, cre6 en el Colegio del Salvador un plantel de
futuros laborantes y de campeones de la manigua.” ** En
efecto, de sus aulas habrian de salir los directores de la
revolucién cubana de independencia; pero sin que él les
hubiese hablado nunca de guerra o violencia. Esta tuvo que
llegar cuando los cubanos, anhelosos de sus libertades, se
dieron cuenta de que no habia otro camino, cuando vieron
que era imposible una evolucién semejante a la de las co-
lonias inglesas. Frente a Espafia, pese a todas las experien-
cias aprendidas en las republicas hispanoamericanas que
alcanzaron con anterioridad su independencia, no cabia otro
camino que el que éstas habian tomado en su oportunidad.

Luz y Caballero quiso, antes que nada, independizar a
los cubanos de los malos héabitos que le habia impuesto la
metrépoli. Por esto proponia ““abrir nuevas carreras a la ju-
ventud de nuestra patria condenada a consagrarse exclusi-
vamente al foro, a la medicina, o a la holganza; difundir
los conocimientos quimicos para perfeccionar la- elabora-
ci6n de nuestros frutos y aprovechar nuestras ventajas na-
turales; facilitar la adquisicién de luces para toda empresa

 José Ignacio Rodriguez, Vida de José de la Luz y Caballero. Nueva
York, 1874,

80 Marcelino Menéndez y Pelayo, Historia de los heterodoxos espanoles.
Nota al libro VIII, Cap. IIL



EDUCACION PARA LA LIBERTAD 151

que descanse en las nociones de las ciencias fisicas y mate-
maticas y contribuir al adelanto de las artes liberales y
mecanicas”. La educacién de la juventud cubana debia ser
enfocada hacia la realidad propia de Cuba. “;Cémo puedo
yo saber lo que es deber —decia el maestro cubano— si
ignoro lo que piden los casos y las cosas? ;No es en esta
exigencia de las circunstancias en la que se cifra el orden y
concierto del mundo moral?” “;Qué! ;Por ventura la hu-
mana naturaleza no tiene leyes como toda naturaleza? Luego
la ley del deber, lejos de oponerse al principio de la mayor
utilidad, encuentra en éste su mas firme apoyo”. “La una es
el precepto, el otro es la teoria.”

Primero la realidad, después las ideas. Antes del deber
moral estaba la realidad, dentro de la cual habia de ser va-
lido este deber. Esta misma idea la sostenia también Luz y
Caballero en otro lugar al sostener que el estudio de la fi-
sica debia preceder al estudio de la logica. “Empezar por
la Fisica —decia— o en general por las Ciencias Natura-
les es empezar por el principio: el hombre naturalmente se
siente arrebatado a la contemplacion de los objetos externos
por el sinnimero de sensaciones con que ellas asaltan sus
sentidos: asi forzosamente ha de ser naturalista antes que
idedlogo; primero ha de comenzar por lo de fuera que por
lo de dentro: mejor dicho, no puede conocer su interior sino
precisamente en virtud del conocimiento exterior.” Partir
de la naturaleza a la ideologia es partir del mundo conocido
al desconocido, de la realidad que nos es dada a la reali-
dad que tenemos que alcanzar. Esta es la razén, dice el
maestro cubano, por la cual el método de las ciencias natu-
rales ha sido llevado a las ciencias morales. “Han tratado
—Ilos idedlogos y psicologos— aquéllas en ciencias de ob-
servacion y, si es posible, de experiencia.” La logica deberia

81 José de la Luz y Caballero, “Comunicados”, Diario de la Marina, 13 de
septiembre de 1838.



152 APRENDIZAJE EN CABEZA AJENA

también tener esta base, la realidad. “;Quién podra negar
la importancia de la légica —decia— o mejor dicho de
los estudios filos6ficos? Pero no una légica de puras re-
glas tomadas a crédito o sobre las palabras de un maestro,
sino una logica que se funde en el espiritu de observacion.”
“Primero es observar que deducir; primero es recibir im-
presiones que reflejarlas; primero es andar que explicar la
marcha.” **

Tales ideas tenian que reflejarse en los discipulos de
Luz y Saballero en un sentido positivo para la realidad
cubana y negativo contra toda ideologia o poder politico
ajeno a ella. Quien pedia a los jévenes que sacudiesen todo
yugo o autoridad ideolégica estaba también pidiendo que se
sacudiesen de toda clase de yugos o autoridades ajenos
a su realidad, incluso los politicos. “Es necesario —de-
cia— tener ya la razén sumamente fortificada para poder
sacudir el yugo de la autoridad en cualquier forma que se
presente. ;Y qué forma mas terrible para el endeble entendi-
miento de los discipulos que las palabras del maestro?”
“A los maestros se debe respeto; pero no fe... Mi &nimo
ha sido a un tiempo demoler la autoridad, y poner coto a la
presuncién.” ** Demoler la autoridad, sacudir el yugo de
la autoridad en cualquier forma que se presente: he aqui la
férmula de Luz y Caballero en su educacién para la li-
bertad de los cubanos. De la independencia mental se habria
de pasar facilmente a la independencia politica.

La realidad cubana habria de ser la piedra de toque de
cualquier filosofia o ideologia que se quisiese arraigar
en Cuba. Esta era una realidad con derechos y destino
propios; cualquier filosofia o ideologia que contradijese o
estorbase en alguna forma estos derechos y este destino de-

82 José de la Luz y Caballero, “Documentos para su vida” en la Revista
de Cuba, tomo v. Habana, 1878-1883
83 0b. cit.



INDEPENDENCIA MENTAL 153
beria ser desechada. Primero la realidad, luego las ideolo-
gias. Luz y Caballero seria fiel a esta maxima. No ense-
naria a los jovenes cubanos nada que fuese contrario a lo
que su realidad necesitaba. Durante su estancia en Alemania
conoce la filosofia idealista de Schelling, Fichte, Kant y
Hegel; pero, a pesar de conocerlos, nunca habla. de ellos
a sus jovenes discipulos. “Nadie mejor que yo —decia el
maestro— podia a mansalva haber recogido mies abundante
de Alemania, y aun haberme dado importancia con intro-
ducir en el pais el idealismo de esa nacién a quien idola-
tro, pero he considerado en conciencia ... que podia mas
bien dafiar que beneficiar a nuestro suelo.” * Sobre cual-
quier vanidad o diletantismo estaba la realidad cubana.
Luz y Caballero no podia aceptar ningua filosofia que en
alguna forma justificase una autoridad ajena a la reali-
dad de su patria, ningin conformismo con formas ajenas
a ella. No podia pensar con Hegel: “Si la realidad no se
adapta a las ideas, peor para la realidad”; todo lo contrario,
peor para las ideas si éstas no se adaptaban a la realidad.

40. BATALLA POR LA INDEPENDENCIA MENTAL

El afio de 1839 se empez6 a sentir en Cuba la influencia
del filésofo ecléctico Victor Cousin. Dicha influencia iba
generalizandose cada vez més al ganar muchos adeptos entre
los jovenes cubanos. Luz y Caballero valoré inmediata-
mente los alcances y consecuencias que tal filosofia podria
tener en la formacién de las nuevas generaciones cubanas.
Pronto se di6 cuenta de las consecuencias negativas de dicha
filosofia por lo que se refiere a ese ideal que le era tan
grato: la independencia mental y con ella una no muy lejana
independencia politica de la patria. Dicha filosofia pre-
sentaba a la historia como el gobierno visible de Dios; de

84 Enrique Pineyro, Hombres y glorias de América. Paris, 1903,



154 APRENDIZAJE EN CABEZA AJENA

donde resultaba que todo estaba donde deberia estar, que todo
estaba bien puesto. Una realidad histérica era asi porque
asi deberia ser y no de otra manera. Cuba, gobernada des-
péticamente por los capitanes generales, viviendo de la es-
clavitud y de la trata de negros; con una poblaciéon blanca
gobernada con sable y una poblacion negra con el latigo, era
el mejor de los regimenes, una expresion del gobierno di-
vino, y, por ende, bueno. Todos los hechos histéricos, lo
mismo los buenos que los malos, podian ser justificados. Por
lo que se refiere a Cuba lo justificable era puramente lo
negativo, los males por ella sufridos. Luz y Caballero reac-
ciona diciendo: “Las consecuencias practicas que semejante
sistema filos6fico habia de producir tendrian que ser nece-
sariamente perniciosas para el progreso politico del mundo,
y muy especialmente de la Isla de Cuba, donde por la existen-
cia de la esclavitud y sus instituciones politicas tan excesiva-
mente ultra-conservadoras y reaccionarias, la accién ener-
vante del eclecticismo, como sistema, habfa de ser sentida con
més fuerza.”

Luz y Caballero no titubea; al mal hay que atacarlo en
su raiz, y piiblicamente da batalla al eclecticismo de Cou-
sin. No se trata de hacer exhibicién alguna, no se trata de
simples aclarados para hacer gala de erudicion. “Mal po-
dria yo haber emprendido —dice—... tarea de simples
aclarados; estdn las obras de este célebre psicologista pla-
gadas de errores y contradicciones ... Otro ha sido el mo-
tivo de haber dado esta forma a la impugnacién: un ‘senti-
miento de patriotismo es el que ha presidido la empresa.” Se
lucha por patriotismo en defensa de la realidad cubana y
sus 'derechos. Es la lucha ideoldgica necesaria y previa a
la lucha armada que pronto habra de llegar. Luz y Caba-
llero lucha contra un absolutismo ideolégico como més
tarde sus discipulos habrén de luchar contra un absolutismo
politico. Lucha por la libertad mental con el mismo patrio-



INDEPENDENCIA MENTAL 155
tismo que mas tarde se habra de luchar por la libertad
politica de Cuba. Ni orgullo ni menosprecio guian al maes-
tro cubano, sino el afdn de verdad, de la verdad que a Cuba
debe importar. “Ni expresién de orgullo respecto de mis
pobres fuerzas, ni ... menosprecio respecto de Mr. Cousin.
Aqui no hay més que la ingenua manifestacion de un alma
candorosa que no sabe ni quiere disfrazar la verdad, aun
cuando sea para su dano.” Hacer la impugnacion es desde
luego lo mas facil, pero no se trata simplemente de impug-
nar, sino de algo mas importante, de demostrar a los deslum-
brados por la doctrina, a los que no han visto las fallas y
perjuicios de la misma, los males que puede ocasionar.
“Todo sentimiento —dice— cede en mi a la necesidad de
nuestro suelo.”

Luz y Caballero quiere ensefiar a la juventud de su
tiempo a luchar y desbaratar los sofismas que puedan des-
orientarla. “Vista la ineficacia de sefialar reglas generales
para descubrir el sofisma, se ha querido ensefiar préctica-
mente a la juventud el modo de conocerlos y de desbaratarlos
por si misma; de forma que, amaestrada en el procedimiento
con la muestra que aqui se les da, perdiendo el miedo a
ciertas refutaciones, les aplique semejante escrutinio, y se
convenza por si sola de cuén fécil es descubrir y pulverizar
el paralogismo, por mas encapotado o seductor que se le
presente.” Si la juventud cubana ha de tener una filosofia
propia, una filosofia de su realidad, tendra que empezar a
enfrentarse con aquellas filosofias que, siendo ajenas a di-
cha realidad, pretenden dominarla. “Es mi &nimo —dice
Luz y Caballero— que la juventud vaya sacudiendo de veras
el yugo de la autoridad literaria, pues sin este paso previo
no hay esperanzas de establecer y aclimatar una escuela’
verdaderamente. filos6fica en nuestro suelo idolatrado.” Esto
es, una escuela filosofica que parta de la realidad cubana.
“Tengan, por fin, todos entendido —agrega— que es mas



156 APRENDIZAJE EN CABEZA AJENA

bien una pena que un placer en mi el escribir la impugna-
cion de Mr. Cousin, cediendo en ello a una necesidad im-
periosa que aqueja a la juventud de mi patria.”

Luz y Caballero no ve en la polémica un simple proble-
ma académico que debe ser dilucidado; detrds hay algo
mas; va en ello un problema politico que necesariamente
afectard a la idea de nacién que se va formando en'la Isla.
Luz y Caballero tiene conciencia plena de las raices ideolé-
gicas del eclecticismo de Cousin: filosofia acomodaticia gra-
ta al gobierno de la Restauracién en Francia. El eclecticismo
de Cousin —dice— no es sino “negocio de politica con
capa de filosofia, jnada mas!” A una filosofia acomoda-
ticia que facilmente justificaria una realidad negativa a los
ideales de libertad del cubano, hay que oponer una filosofia
que la destruya y defienda tales ideales. “Ya tiene la ju-
ventud —dice— su Curso completo de sofisteria; pero
tampoco le faltard, aunque no tan acabado, el suficiente de
esgrima nacional, para descubrir y desbaratar las redes con
que pretenden envolverla los que en son de amistad resultan
ser los mayores enemigos de sus almas.” Por esta razén,
“muy de intento, y con una idea esencialmente patridtica,
he adoptado formas severas... y es la de desacreditar de
todos puntos esas perniciosas doctrinas para con nuestra
apreciable juventud”.

Resumiendo la polémica de Luz y Caballero contra el
eclecticismo de Cousin, representado en Cuba por Manuel
Gonzalez del Valle y José Zacarias Gonzalez del Valle, se
puede decir que es la defensa del realismo, en el sentido
que ya se indicd, contra el idealismo que trata de sobrepo-
nerse a dicha realidad. Los partidarios de Cousin acusan a
Luz y Caballero de materialista; de aqui que en uno de los
pasajes de la polémica diga: “Yo estoy esperando que me
demuestren que de la proposicion de Locke «todos nuestros
conocimientos son derivados de la experiencia», de este ino-



INDEPENDENCIA MENTAL 157
centisimo principio, se deduce forzosamente el materialis-
mo.” Pero, aunque asi fuese, si esa es la realidad, la
verdadera realidad, es menester que la realidad se imponga.
“Diré mas —agrega—, si de ahi se deriva indefectiblemente
el materialismo, todos los hombres tienen que ser forzosa-
mente materialistas, porque esa es una verdad tan demos-
trada, que se hace necesario rendirse a la evidencia.” No
importa que las consecuencias resulten poco gratas a ciertos
prolyectos; lo importante es siempre la verdad. “Se puede
decir, pero eso es una verdad perjudicial, se puede abusar
de ella.” Con esto no se hace otra cosa que perjudicar a la
moral y la religién, agrega Luz y Caballero, ya que se in-
funde cobardemente el pavor ante una realidad con la cual
hay que contar. “Si uno de los dos principios tenido por
verdad resulta no ser sino verdad aparente, que caiga ante
la verdad verdadera...” La piedra de toque tendra que
ser siempre la realidad; no hay otra solucién para el maes-
tro cubano.

La religion misma no puede escapar a esta realidad; sus
limites los impone ella. Independientemente de lo que sea
la realidad Dios, su idea estd limitada por la realidad den-
tro de la cual se encuentra el hombre. “La idea de Dios
—dice— la saca el hombre del mundo; de forma que si el
hombre no sintiera lo limitado, no podria elevarse a lo
ilimitado; por eso no hay rigurosamente absoluto para la
concepcion humana.” “El hombre lee a Dios en el mismo
mundo, aunque Dios sea diferente del mundo; porque en
el mundo ve el plan, el orden, el concierto ... luego por
medio de la observacién llega a Dios.” De aqui que los hom-
bres tengan diferentes ideas sobre Dios, seglin sus puntos de
partida en la realidad. “Ejemplo: el politeismo y el monoteis-
mo, la idolatria en sus variedades, y la verdadera religion:
conforme son nuestros conocimientos de la naturaleza, asi
es nuestra idea de Dios, sujeta siempre a la naturaleza.”



158 APRENDIZAJE EN CABEZA AJENA

La realidad siempre estd en primer plano; pero el eclec-
ticismo de Cousin viene a trastornar este orden tratando de
sobreponer a ella las ideas, que en el fondo no son sino pa-
labreria hueca y sin sentido. Con el eclecticismo de Cousin,
dice Luz y Caballero, resucitan “las tendencias perjudiciales
del escolasticismo . . . vuelven las palabras a ocupar el solio
de las ciencias, reservado tinicamente para las cosas”. En
vez de progresar se retrocede; la juventud cubana vuelve
a caer en los achaques de los cuales otros maestros ya la
habian libertado. “Celebran algunos hombres de pro esa
enredadera y esa hojarasca, y ved aqui cémo con el con-
sejo y el ejemplo se acredita esa tactica para la juventud
y volvemos a los achaques, de los que con tanto trabajo y
fatiga nos habiamos curado.”

Por razones patridticas habia entrado Luz y Caballero
en la polémica. Bien veia el maestro cubano el peligro que
corria la obra de sus antecesores, Caballero, Varela, Saco,
si el cubano apartaba sus ojos de la realidad. En el mundo
puro de las ideas nada tenia que hacer Cuba; mundo ajeno
a la realidad en el que no hay pasado ni futuro. Cuba de-
tendria su marcha, dejaria de tener futuro alguno y, con
él, 1a libertad tan anhelada. “Quedarse en los primeros efec-
tos, sin subir a las causas —decia—, o comparar con otros
efectos posteriores, anteriores o acompaifiantes, es quedarse
de su propio motu estancados, es ir contra la ley invaria-
ble de su humana progresion, es protestar contra el adelanto
mismo, es renegar de lo pasado y cerrar las puertas del
futuro.” Es menester conocer la realidad para enfrentarse
a ella y transformarla; si Cuba ha de ser transformada
tendran los cubanos que conocerla como realidad. Luz y
Caballero, sin decirlo directamente, puesto que ya lo ha hecho
al exponer sus razones patridticas, expresa la anterior idea
con las siguientes palabras: “A la naturaleza es menester
rodearla para vencerla: si nos empefiamos directamente, que-



INDEPENDENCIA MENTAL 159

riendo adivinar en vez de observar, se nos escapa completa-
mente.” Luz y Caballero es también consciente del papel
practico del filosofo tanto en el campo natural como en el
social: “Vencer las dificultades que ofrece la naturaleza
y la sociedad —dice—, ésta es la primera ocupacién del
filosofo.” El filésofo debe ayudar al hombre a vencer sus
dificultades y para ello debe enfrentarse a la realidad por
dificil que ésta sea. No debe rehuirla en ninguna forma;
debe, por el contrario, conocerla y atacarla, cuando sea
necesario, con todos los medios a su alcance. “No teman
esos timoratos filosofos —dice el maestro cubano— que la
fisiologia comparada, ni la frenologia, ni ninguna forma
verdadera que tomen los conocimientos pueda destruir los
fundamentos de la humana responsabilidad, cimentada en
hechos tan ineluctables como nuestra propia existencia, ci-
mentada, digo, en la misma sensibilidad y razén comiin a
toda raza.” Initil seria una moral que no contase con esta
realidad. “;Qué eficacia —pregunta— pueden tener nues
tros consejos . .. si nos contentamos con recomendar lo que
engrandece al hombre, sin indicarle los medios de conseguir-
lo?” “Pues eso hacen los moralistas.” He aqui, agrega, un
poderoso motivo para destruir las doctrinas psicolégicas que
les sirven de punto de partida. Como ellos destrozan al
hombre, en vez de completarle, tratan de eliminar el estudio
de sus funciones corporales, o “se resisten a que se estudie
la moral en sus relaciones con lo fisico”.

No, definitivamente no se puede estar con la escuela de
Cousin. No se puede estar con la doctrina de un “hombre
tan esencialmente conciliador y acomodaticio como el jefe
de la escuela ecléctica”. “Diferimos de todo punto de esta
escuela ... ; ellos, encerrandose en la conciencia, no soélo
desconocen la humanidad, sino que se ponen en el imposi-
ble consiguiente de no poder curar sus achaques, ni fomentar
sus virtudes. . . nosotros, por el contrario, tratamos de sa-



160 APRENDIZAJE EN CABEZA AJENA

lir afuera de nosotros mismos, de confrontarnos con el mun-
do y con nuestros semejantes con el intermedio de los
sentidos.” Se trata de dos puntos de vista irreconciliables:
“La base de Mr. Cousin en la ciencia es admitirlo todo y
combinarlo todo.” Bien sabe Luz y Caballero lo que esta
base podria significar para el cubano; por esto su propia
divisa es “explicarlo todo, no admitir nada sin cuenta y
razén”. Nada de conciliaciones, nada de situaciones acomo-
daticias.

Por patriotismo, por el bien de la patria, Luz y Caballero
se ha enfrentado a la metafisica de Cousin. Es una batalla
por la emancipaciéon mental de la juventud que pronto habra
de dar la batalla por la emancipacién politica de la Isla.
Sin esta batalla la juventud hubiera corrido el peligro de
convertirse en conciliadora y acomodaticia con una realidad
que podia ser modificada si es atacada una vez que se la
conoce. Luz y Caballero resume las razones de su polé-
mica diciendo: “Pero vengamos a otro punto mas ventajoso
para la juventud, cuyo provecho es el Ginico mévil de nuestra
pluma. Quiero hablar de la tictica de los metafisicos, des-
pués de soltar sus adefesios para estorbar que los impugnen
facilmente; y es de suponer que siendo las materias de que
tratan oscuras por su propia naturaleza, ni es posible darles
mayor claridad, ni podran estar nunca sino al alcance de
unas pocas inteligencias privilegiadas. Asi es que, la pobre
juventud, parte de ella por modestia y respeto a los gran-
des hombres que de tal manera se explicaron, se conforma y
resigna, atribuyendo la culpa a su falta de capacidad; y par-
te por pura vanidad y porque no les tengan en el nimero
de los ineptos, se apresuran a entrar entre los escogidos.”
“Otro dafio incalculable que causan las ideas metafisicas a
la juventud es inspirarles un desprecio reconcentrado contra
toda investigacién en el orden fisico.” “Corrompen a un
tiempo el entendimiento y el gusto de la juventud, alimen-



EL IDEAL PARA HISPANOAMERICA 161

tindolo con un pabulo estéril e improductivo, cuando hay
tanto grano -que escoger en el dilatado campo de las
ciencias.” *

Sobre la realidad, sobre la experiencia directa de esta
realidad, deberia apoyarse toda educacién. Tanto Luz y Ca-
ballero como Varela, Saco y Caballero adivinaron, previe-
ron las consecuencias de tal educacién. Duefios de su reali-
dad, los cubanos la reclamarian para si; conscientes de
ella, se rebelarian contra las injusticias experimentadas.
Atendiéndola, aprenderian a dirigirla, a orientarla, a trans-
formarla con todos los medios a su alcance, incluyendo las
armas cuando ya no quedase otro camino. Cuba, con mas
tiempo a su disposicién, empezaba su emancipaciéon de ma-
nera distinta a la forma como la habian iniciado otros paises

de Hispanoamérica.

IX
HACIA LA FILOSOFfA DE UN NUEVO ORDEN

4]1. EL IDEAL PARA UNA NUEVA HISPANOAMERICA

;Cudl era el ideal a realizar en esta lucha por la emanci-
pacién mental de Hispanoamérica? Sarmiento lo ha resu-
mido en estas pocas palabras : “Se trataba —dice— de
ser gaucho o no serlo, de usar poncho o levita, de andar en
carreta o en ferrocarril, de caminar descalzo o usar botines,
de ir a la pulperia o a la escuela.” O en otras palabras,
se trataba de ser un hombre con mentalidad colonial o un-

85 José de la Luz y Caballero, Impugnacion al examen de Cousin sobre el
Ensayo del Entendimiento de Locke. Habana, 1840. Reeditado con el titulo
La Polémica Filoséfica, en la Biblioteca de Autores Cubanos, Universidad de
la Habana, 1948.



162 LA FILOSOFfA DE UN NUEVO ORDEN

hombre de mentalidad moderna. El dilema era entre el pa-
sado y el porvenir. Seguir como esclavo de viejos habitos
o entrar abiertamente en el progreso. Quedarse en un mun-
do ya muerto o ser semejantes a las grandes naciones que
representaban el progreso occidental: Estados Unidos e In-
glaterra.

Juan Bautista Alberdi reclamaba para la Argentina una
educaciéon que hiciese posible este ideal de progreso. No
mas colegios de ciencias morales; lo que hacen falta son
colegios de ciencias exactas. “No pretendo —decia— que
la moral debe ser olvidada. Sé que sin ella la industria es
imposible; pero los hechos prueban que se llega a la moral
més presto por el camino de los habitos laboriosos y pro-
ductivos de esas nociones honestas que no por la instruccién
abstracta.” Hispanoamérica no necesita ya de abogados o
telogos; de ‘lo que necesita es de gedlogos o naturalistas.
“Su mejora se hard eon caminos, con pozos artesianos, con
inmigraciones, y no con periédicos agitadores o serviles, ni
con sermones o leyendas.” Que el clero no intervenga ya
en la educacién de nuestros abogados, estadistas, negocian-
tes, guerreros o marinos. “;Podra el clero —preguntaba—
dar a nuestra juventud los instintos mercantiles e industria-
les que deben distinguir al hombre de Sudamérica? ;Sacara
de sus manos esa fiebre de actividad y de empresa que lo
haga ser el yankee hispanoamericano?” “El idioma inglés,
como idioma de la libertad, de la industria y del orden, debe
ser atin mas obligatorio que el latin.” Porque, agregaba,
“;como recibir el ejemplo y la accién civilizante de la
raza anglosajona sin la posesion de su lengua?” Es menester
multiplicar las escuelas de comercio y de industria. “Nues-
tra juventud debe ser educada en la vida industrial, y para
ello ser instruida en las artes y ciencias auxiliares de la
industria. El tipo de muestro hombre sudamericano debe
ser el hombre formado para vencer al grande y agobiante



IDEAL PARA HISPANOAMERICA 163
enemigo de nuestro progreso: el desierto, el atraso material,
la naturaleza bruta y primitiva de nuestro continente.”

En el otro extremo de Hispanoamérica, en México, José
Maria Luis Mora decia: “Desterremos mas especialmente
el error de que una forma de gobierno es un talisman a que
va vinculada la prosperidad de los imperios. Substituyamos
esta falsa idea con la verdad de que se mejora la suerte de los
hombres propagando la moral y la industria.” La industria
era también para el mexicano el ideal de un México inde-
pendiente y colocado a la altura del progreso. Al igual que
el argentino, consideraba que era necesario reformar la edu-
cacion, preparando ciudadanos que se bastasen a si mismos,
que hiciesen con sus manos su propio bienestar. La em-
pleomania era una de las nefastas formas de herencia de
Espana que estorbaba ain la marcha del progreso. Pero
ésta seria eliminada el dia en que los mexicanos llegasen
a conocer los frutos del esfuerzo personal, cuando los mexi-
canos aprendiesen a bastarse a si mismos, dejando de ser
esclavos de los cuerpos que hacen del Estado un instru-
mento al servicio de sus limitados intereses. La educacién
deberia, entonces, ser orientada hacia la formacién de hom-
bres amantes de esa tunica fuente de bienestar personal y
de libertad: la industria. “No hay ciertamente cosa maés
opuesta a la laboriosidad del hombre —decia Mora— que el
deseo o la ocupacién de los puestos (piblicos); todos ellos
se consideran y son efectivamente un medio de subsistir sin
afanes y pasar, como vulgarmente se dice, una vida descan-
sada. El empleado, aun el mas cargado de ocupaciones,
trabaja infinitamente menos que el artesano o el labrador
més descansado.” Como su asignacién es casi fija, “sin.
aumento ni disminucién, carece del verdadero estimulo que
impele al hombre a trabajar, a saber, el adelanto progresivo

86 Juan Bautista Alberdi, Bases y puntos de partida para la organizacidn
politica de la Repiblica Argentina, 1852,



164 LA FILOSOF{A DE UN NUEVO ORDEN

de su fortuna y el aumento de sus goces”. Son estos hom-
bres, dice Mora, “no sélo enemigos del trabajo, sino tam-.
bién destructores de la industria”. Y en otra parte decia:
“La libertad de comercio ha dado ocupacién, dignidad y
patriotismo a muchos que antes carecian de ello.” *

42, LA INDUSTRIA COMO BASE PARA UN NUEVO ORDEN SOCIAL

La riqueza obtenida de la industria sera vista como el
mejor instrumento para acabar con la anarquia que casti-
gaba a los paises hispanoamericanos. Por esta razon era
menester orientar los esfuerzos del hispanoamericano hacia
este campo. “El trabajo —decia Mora—, la industria y la
riqueza son los que hacen a los hombres verdadera y séli-
damente virtuosos.” La anarquia, tanto como el despotismo,
tenian su origen en la incapacidad del hispanoamericano
para independizarse del Estado, para no ser ya mas un buré-
crata atenido a las contingencias de éste. Son el trabajo, la
industria y la riqueza los que, poniendo a los individuos “en
absoluta independencia de los demas, forman aquella fir-
meza y noble valor de los caracteres, que resisten al opresor
y hacen ilusorios todos los conatos de seduccién. El que estd
acostumbrado a vivir y sostenerse sin necesidad de abatirse
ante el poder, ni mendigar de él su subsistencia, ‘es seguro
que jamas se prestard a secundar sus miras torcidas ni pro-
yectos de desorganizacién ni tirania”.** Entonces el estado
serd lo que es en todos los pueblos donde el progreso anima
sus pasos: un fiel guardian de los intereses del individuo;
el protector de los frutos alcanzados por estos medios licitos
de enriquecimiento. Tal es el orden que debe substituir al
despético orden colonial y a la anarquia de los cuerpos en
lucha por el derecho a imponer este despotismo.

87 José Maria Luis Mora, “Empleomania”, en Ensayos, ideas y retratos.
88 0b, cit.



LA INDUSTRIA COMO BASE 165

Por su lado, Alberdi ve en “la industria el tinico medio
de encaminar la juventud al orden”. El orden que conduce -
al progreso se da en aquellos pueblos en los que la indus-
tria es la fuente de su riqueza. “Cuando la Inglaterra ha
visto arder la Europa en la guerra civil —dice— no ha en-
tregado su juventud al misticismo para salvarse; ha levantado
un templo a la industria y le ha rendido culto, lo que ha
obligado a los demagogos a avergonzarse de su locura.” “La
industria es el calmante por excelencia. Ella conduce por
el bienestar y por la riqueza al orden, por el orden a la
libertad: ejemplos de ello la Inglaterra y los Estados Uni-
dos.” De aqui concluye: “La instruccién en América debe
encaminar sus propdsitos a la industria.”

En péginas anteriores habiamos visto como Alberdi, al
comparar a Hispanoamérica con los paises sajones, ha en-
contrado que éstos han hecho del egoismo un instrumento al
servicio de la grandeza de la nacién. En la medida en que
los individuos progresan alcanzando el méximo provecho de
sus esfuerzos, el maximo confort, la nacion va expresando el
progreso y bienestar de sus ciudadanos. La industria es ade-
maés, dice Alberdi, un gran medio de moralizacién. “Facili-
tando los medios de vivir, previene el delito, hijo las méas de
las veces de la miseria y del ocio. En vano llenaréis la inteli-
gencia de la juventud de nociones abstractas sobre religion;
si la dejais ociosa y pobre, a menos que no la entreguéis a
la mendicidad monacal, sera arrastrada a la corrupcién por
el gusto de la comodidad que no pueda obtener por su fal-
ta de medios.” Tal juventud serd corrompida sin dejar por
esto de ser al mismo tiempo fanatica. Y aqui sigue nueva-
mente el ejemplo de los paises sajones: “La Inglaterra y-
los Estados Unidos han llegado a la moralidad religiosa por
la industria; y la Espaifia no ha podido llegar a la industria
y a la libertad por la simple devocién. La Espafia no ha
pecado nunca por impia; pero no le ha bastado eso para



166 LA FILOSOF{A DE UN NUEVO ORDEN

escapar de la pobreza, de la corrupcién y del despotis-
mo.” * La riqueza originada con el trabajo industrial viene
a ser el mejor instrumento para el establecimiento de un
nuevo orden moral y social.

Sin embargo, en Chile, José Victorino Lastarria, fiel
al espiritu liberal que habra de caracterizar al pensamiento
chileno, no veréd en la riqueza industrial una solucién al
problema de la emancipacién mental de los pueblos hispa-
noamericanos. Sabe que esto no es suficiente. No cree que
ésta baste para alcanzar un verdadero orden liberal ni
una auténtica moralidad. No cree en el egoismo como resor-
te del progreso de los pueblos. No basta la labor individual
por el propio bienestar; es menester ayudar a los demés:
ilustrarlos. “Teniamos que rechazar —dice— la perversa
doctrina que hacia constituir el progreso material y el pre-
dominio de la riqueza como tnicos elementos de orden po-
litico.” *° '

“Todos conciben —dice el pensador chileno— que ne-
cesitan promover sus intereses personales, acometer la em-
presa que los ha de engrandecer y que ha de dar a la nacién
el apoyo que en su concepto necesita, el de la riqueza: se
improvisan soberbias asociaciones para ensanchar el comer-
cio, para desentrafiar los tesoros que esconde la naturaleza
en las venas de los Andes, sociedades filantrépicas para pro-
teger la agricultura y anonadar los obstiaculos que embara-
zan su marcha. Pero la riqueza, sefiores, nos dara poder y
fuerza, mas no libertad individual; hara respetable a Chile
y llevard su nombre al orbe entero, pero su gobierno estara
bamboleéndose, y se vera reducido a apoyarse por un lado
en bayonetas, por el otro en montones de oro, y no sera el
padre de la gran familia social, sino su sefior; sus siervos
esperardn sélo una ocasién para sacudir la servidumbre,

89 Alberdi, Bases.
90 Lastarria, Recuerdos literarios.



LA FILOSOFfA COMO BASE ; 167
cuando, si fueran sus hijos, las buscarian para amparar a su
padre.” No es suficiente la riqueza y la industria. “Otro
apoyo mds requiere la democracia, el de la ilustracion.”

Lastarria ve en el puro progreso material un peligro si
éste no va acompaiiado de la educacién del pueblo. El puro
progreso material no dara necesariamente origen a pueblos
liberales y demdcratas como los sajones. Sin la ilustracién
s6lo dard origen a una nueva forma de despotismo. El
despotismo teocrético sera substituido por el despotismo plu-
tocratico. A un coloniaje sucedera otro coloniaje: la cruz
y la espada serdn substituidas por el oro y las bayonetas.
Bien claro veia Lastarria en lo que se convertiria con el
tiempo el puro progreso material de Hispanoamérica si no
se atendia también a su educacién. Desentenderse de la ilus-
tracién del pueblo era lo que Espafia habia hecho con sus
hijas en América. En la ignorancia habia encontrado los
mejores grilletes para mantenerlas sumisas. “La democra-
cia, que es la libertad —dice Lastarria—, no es legitima, no
es util ni bienhechora sino cuando el pueblo ha llegado a su
edad madura, y nosotros no somos todavia adultos. La fuer-
za que debiéramos haber empleado en llegar a esa madurez,
que es la ilustracién, estuvo sometida tres siglos a satisfacer
la codicia de una metrépoli atrasada y més tarde ocupada
en destrozar cadenas, y en constituir un gobierno indepen-
diente. A nosotros toca volver atras para llenar el vacio que
dejaron nuestros padres y hacer mds consistente su obra,
para no dejar enemigos por vencer, y seguir con planta
firme la senda que nos traza el siglo.” “Hemos tenido la
fortuna de recibir una mediana ilustracién; pues bien, sir-
vamos al pueblo, alumbrémosle en su marcha social.” ** .

43. LA FILOSOFiA COMO BASE DEL ORDEN

Las dificultades para alcanzar el orden, la incapacidad

91 Lastarria, Discurso de 1842 en la Sociedad Chilena.



168 LA FILOSOFiA DE UN NUEVO ORDEN
de los individuos para entenderse entre si tenia su raiz en
una incontrolada imaginacién. Esta iba mas alla de lo que
la realidad podia ofrecer al individuo. La imaginacion ha-
bia predominado en Hispanoamérica en perjuicio de la
realidad. La ciencia, pensaban los argentinos, se ha tornado
en fantasia, y las fantasias politicas son pecados que pagan
los pueblos y no los politicos. La fantasia habia formado
teorizantes incapaces de enfrentarse a una realidad dada.
Fuera de ésta habian ido bordando un tejido de engafiosas
ilusiones vy, con ellas, otro de miltiples encantos. Los cau-
dillos imaginaban mundos que a la postre resultaban irrea-
lizables. Entonces el caudillo se veia obligado a frenar la
imaginacién que habia provocado en los pueblos. La tira-
nia era siempre el resultado de la imaginacién desbordada.
A la imaginacién habia que oponer un método filos6fico
que renunciase a ella: el método experimental. Este mé-
todo tenia como fin sacar sus principios de la propia reali-
dad encadenando a la imaginacién que trataba de escapar
de ella. La imaginacion era la fuente de las ideas de los
doctrinarios; el método experimental tendria que ser la de
las ideas de los politicos realistas. Lo importante no seran
ya las ideas de cardcter universal, sino la realidad en donde
tales ideas tienen que ser realizadas. Esteban Echeverria, en
el Dogma Socialista, decia: “Ser grande en politica, no es
estar a la altura de la civilizaciéon del mundo, sino a la altura
de las necesidades del pais.” En esta forma el précer ar-
gentino se colocaba contra los doctrinarios que, sin més
base que sus razonamientos, habian tratado de hacer a la
Argentina algo de acuerdo con un conjunto de ideas a priori.
Sélo partiendo de la realidad podria llegar a ser posible el
ideal de un nuevo orden que tan anhelosos buscaban estos
hombres. :
La fantasia desbordada en cada individuo daba lugar
a la anarquia y con ella a la tirania. Cada individuo ac-



LA FILOSOF{A COMO BASE 169

tuaba de acuerdo con los principios de su imaginacién. Fal-
taba un fondo comin de verdades que diese base a la com-
prension y, con ella, al orden. La nueva generacién que
siguio a la independencia se entregara a la tarea de cons-
truir o encontrar este fondo comin de creencias. Esteban
Echeverria decia al respecto: “Uno de los muchos obstaculos
que hoy dia se oponen y por largo tiempo se opondran a la
reorganizacion de nuestra sociedad, es la anarquia que rei-
na en todos los corazones e inteligencias; la falta de creen-
cias comunes capaces de formar, robustecer e infundir irresis-
tible prepotencia al espiritu puablico.” - Sélo encontrando
este fondo de creencias comunes seria posible la paz que
tanto anhelaban los paises de Hispanoamérica. “Para salir
de este caos —sigue diciendo Echeverria— necesitamos una
luz que nos guie, una creencia que nos anime, una religion
que nos consuele, una base moral, un criterio comiin de cer-
tidumbre que sirva de fundamento a la labor de todas las
inteligencias y a la reorganizacion de la patria y de la so-
ciedad.” Habria que establecer un conjunto de principios que
fuesen expresién de los intereses comunes de todos y cada
uno de los individuos. “Queremos ... —seguia diciendo—,
formular un sistema de creencias comunes y de_principios
luminosos que nos sirvan de guia en la carrera que em-
prendemos.” **

En busca, igualmente, de un fondo comin de verdades
que hiciese posible un nuevo orden, el mexicano José Luis
Mora pedia una educacién que arrojase de las mentes las fal-
sas quimeras, fuente de toda incomprensién y desorden. “Im-
porta no sélo que se refrene a los facciosos —decia—, sino
también que una sabia doctrina destierre de los espiritus
proyectos quiméricos y falaces desvarios, que arroje de las
almas los turbulentos deseos que las hacen pasar con me-
nosprecio cerca del bien para ir a seguir con ardor una

92 E, Echeverria, Dogma socialista de la Asociacion de Mayo.



170 LLA FILOSOF{A DE UN NUEVO ORDEN

imaginaria mejora.” La quimera sélo puede formar parte
de la libertad personal, pero nunca ha de ser elevada a doc-
trina social. El individuo como tal puede imaginar y desear
lo que quiera, pero como ente social debera buscar un fondo
comin de verdades, esto es, de elementos de comprension
social. Esta es la misién del estado, de la politica.

El fondo comiin de verdades habria de ser formado por
el camino de la persuasién. Nada de violencias. La violen-
cia s6lo engendra violencia. “Los efectos de la fuerza —decia
Mora— son rapidos, pero pasajeros; los de la persuasién
son lentos, pero seguros.” La educacién debia ser orientada
hacia la formacién de ese fondo comin de verdades, con-
venciendo o dejandose convencer. Pero no podia existir
mejor fondo que el que se obtuviese por el objetivo de la
experiencia. En la quimera, la fantasia, el hombre es com-
pletamente libre y puede facilmente entrar en desacuerdo
con otros. Ante una realidad experimentada, la evidencia
de ésta serd indiscutible. La imaginacién puede separar,
en cambio, la experiencia, si ésta es legitima. El fondo co-
min de verdades deberia, asi, estar apoyado en la experien-
cia. Es lo que se empieza a llamar ya el campo de lo
positivo. A una educacién apoyada en una filosofia pura-
mente teérica opondra Mora una educacién practica apoyada
en la experiencia positiva.

“La teoria —dice Mora— se hace consistir en ciertos
conocimientos capaces s6lo de adornar el entendimiento y
que se da por averiguado no son susceptibles de un resul-
tado practico...; la préctica se hace consistir en la ma-
nera de obrar establecida de afios y siglos atrds en deter-
minados casos y circunstancias; sin examinarla, no creerla
susceptible de mejoras y adelantos.” En esta educacién, en
“lugar de crear en los j6venes el espiritu de investigacién y de
duda que conduce siempre y aproxima mis o menos al en-
tendimiento a la verdad, les inspiré el héabito del dogma-



ENCUENTRO CON EL POSITIVISMO 171
tismo y disputa que tanto aleja de ella en los conocimientos
puramente humanos.” Espiritu de investigacion, tal es el
espiritu que debe formarse en los jévenes si un dia se
quiere establecer un orden permanente, esto es, un orden
positivo apoyado en la mera realidad.

Es la generacién que siguié a la independencia’ a la
que corresponde realizar esta tarea. En los nuevos emanci-
padores se nota ya un espiritu qeu habia sido ajeno a los
hispanoamericanos: el espiritu practico, el espiritu positivo.
En 1833, José Maria Luis Mora habla ya de lo positivo,
enfrentindolo a lo puramente teérico. Los hombres de su
generacion, los que han intentado reformar la mentalidad
de los mexicanos, son vistos como hombres positivos. Dice
Mora: “los hombres positivos fueron llamados a ejecutar las
reformas especiales de la educacién”, porque la antigua
educacion falseaba y destruia “todas las convicciones que
constituyen a un hombre positivo”.*® Se empezaba a consi-
derar la posibilidad de establecer una filosofia que, substi-
tuyendo a la oficial de la Colonia, hiciese posible la for-
‘macién de un nuevo orden. La necesidad de algo, a lo cual
se debe el nombre de positivo, se hacia sentir. Pronto estos
hombres habrian de encontrarse con la filosofia.anhelada,
con la llamada filosofia positiva.

44. ENCUENTRO CON EL POSITIVISMO

Sarmiento, Alberdi, Lastarria y otros miembros de esta
generacion hispanoamericana se habrian de encontrar facil-
mente con el positivismo. En cuanto éste empieza a hacer
sentir su influencia en la América hispana le reconocen
como la filosofia cuyos principios habian sostenido sin tener’
noticias de la misma directamente. Sarmiento, en una carta
escrita a Francisco P. Moreno, en respuesta al analisis que

93 Véase mi Positivismo en México.



172 LA FILOSOFiA DE UN NUEVO ORDEN

éste habia hecho de su obra Conflictos y armonia de las ra-
zas en América, publicada en 1883, reconocia la relacién de
su pensamiento con la filosofia positivista de Spencer. “Bien
rastrea usted las ideas evolucionistas de Sepencer —decia—
que he proclamado abiertamente en materia social, dejando
a usted y a Ameghino las darwinistas, si de ello los conven-
ce el andar tras de su ilustre huella.” Por mi parte, agrega-
ba, “yo no tengo ni la pretensién ni el derecho de serlo. Con
Spencer me entiendo, porque andamos el mismo camino”.
El camino de Spencer lo consideraba Sarmiento como su pro-
pio camino. La filosofia que mejor iba a expresar los anhelos
de progreso de la generacién de Sarmiento era el positivismo
evolucionista de Spencer. ’

En 1833, José Victorino Lastarria escribia en la Epoca:
“Si tengo apasionamiento por Comte, lo divido con buena
compaiiia y con M. Littré, que en su libro sobre este filosofo
lo considera como un genio que merece un lugar al lado
de los grandes y yo puedo decir como él: reconozco que le
debo mi existencia filoséfica, es decir, una doctrina, porque
si en mis primeros escritos he encontrado un criterio expe-
rimental. . ., es indudable que no he tenido doctrina filosé-
fica sino después que me he servido del método objetivo de
M. Comte.” Lastarria consideraba que, respecto al método,
desconociendo al positivismo, empero lo habia seguido. En
Recuerdos literarios, publicado en 1878, recuerda cémo
su interpretacién sobre la Influencia social de la Conquista,
que habia presentado como memoria en la Universidad de
Chile en 1844, estaba animada de un espiritu semejante al
que habia animado a Comte en su interpretacién sobre la
historia. Esta interpretacién habia fracasado por extem-
pordnea. Andrés Bello la habia combatido en nombre de la
fe en la tradicion, y los argentinos en el destierro en nombre
de un fatalismo histérico.

“El fracaso de 1844 —recuerda Lastarria—, lo confe-



ENCUENTRO CON EL POSITIVISMO 173
samos, nos sobrecogié. No conociamos, en efecto, escritor
alguno que hubiese pensado como nosotros; y aunque en
esos mismos momentos Augusto Comte terminaba la publi-
cacién de su Cours de Philosophie Positive, no teniamos ni
la mis remota neticia del nombre del ilustre filésofo, ni de
su libro, ni de su sistema sobre la historia, que era el nuestro;
ni creemos que en Chile hubiera quien la tuviese, por mas
que hoy nos llama la atencién que el redactor del Mercurio
terminase entonces su critica dindonos un consejo, en el
cual, por una especie de presentimiento, nos calificaba en
la escuela positiva futura, al decirnos: «Siga en el giro
positivo que ha sabido dar a sus estudios, no se deje arre-
drar por el desconsuelo».” El positivismo habria de ser co-
nocido mas tarde, pero el espiritu de esta generacion ya
estaba alerta para reconocerlo como su doctrina. “Nosotros
—sigue diciendo Lastarria— no pudimos conocer la Filo-
sofia positiva de Augusto Comte hasta 1868.” Antes de
entrar en la obra habian hecho la lectura de la obra de Lit-
tré sobre el filésofo francés. “En esta lectura —dice Lasta-
rria— marchdbamos de sorpresa en sorpresa: era una re-
velacién para nosotros.” Una generacién de americanos
situados en el “Nuevo Mundo de bosques virginales y sin
bibliotecas, de empinadas montafias y sin maestros”, “de
riquezas portentosas que no alcanzan ni socorren a los que
estudian”, llega a conclusiones histéricas semejantes a las
que realizaba el maestro francés en la culta Europa. “;No
habiamos partido nosotros, precisamente en los mismos mo-
mentos en que Augusto Comte hacia su curso, cuando ape-
nas comenzaba la prensa a publicar su obra inmortal, que
no ha llegado a Chile sino largos afios después —pregunta
Lastarria—, no habiamos partido de idénticas concepciones
para fundar en América la Filosofia de la Historia.” Com-
te, al igual que los pensadores hispanoamericanos, habia
considerado a la “historia —dice Lastarria— como un fené-



174 LA FILOSOF{A DE UN NUEVO ORDEN

meno natural, tomando como la materia de este fenémeno
al género humano y como la fuerza sus aptitudes, para apar-
tarse de la concepcion teolégica de Herder y Vico, y de la
metafisica de los filosofos alemanes, para establecer las
leyes sociologicas, para descubrir la correlacién de los suce-
sos con el estado mental de su época respectiva y su encade-
namiento entre si.” Pero este descubrimiento —agrega—
“no vino, sin embargo, a nuestro conocimiento sino veintiocho
anos después de haber partido de la misma concepcién para
formular una doctrina semejante . ..” ** El positivismo, asi,
se encuentra ya en la mente de los pensadores hispanoameri-
canos Y, al encontrarse éstos con él, facilmente habria de sér
asimilado.

94 Lastarria, Recuerdos literarios.



Segunda Parte

NUEVO ORDEN

I
EL POSITIVISMO COMO FILOSOFfA LIBERAL

45. CONTRA EL FATALISMO HISTORICO

Los filésofos chilenos se habran de caracterizar por su alto
espiritu liberal. Lo importante es para ellos la libertad del
individuo, esto es, su capacidad para decidir de su destino.
Se opondrén a todo fatalismo histérico en el cual el indivi-
duo no cuenta como entidad libre. Lastarria consideraba que
era este el espiritu que habia de inculcarse a los hispano-
americanos. Todos los fatalismos histéricos no tenian otra
finalidad que servir de instrumentos a determinados pueblos
fuertes para subyugar a los débiles. Eran los pueblos fuer-
tes deseosos de explotar las riquezas de los débiles los que sos-
tenian teorias dentro de las cuales a éstos les tocaba el papel
de subordinados. Estas mismas teorias no hacian sino justi-
ficar la conquista espafiola y la conservacién de las formas
sociales por ella impuestas. Eran la justificacién de todo
conservadurismo.

“Nosotros —recuerda Lastarria hablando de sus polémi-
cas con Andrés Bello—, que no aceptabamos la teoria de
Herder, ni otra alguna que estuviese basada en la suposicién
de una evolucién fatal y necesaria de la humanidad, sin
participacién alguna de la libertad del hombre, no conve-
niamos con el rector en que Herder hubiese dado a la his-
toria toda su dignidad, desenvolviendo en ella los designios
de la providencia; pues no creiamos que la especie humana
sobre la tierra estuviese condenada por la divinidad a rea-

lizar cierto destino independientemente de su propia activi-
175



176 EL POSITIVISMO COMO FILOSOFIA LIBERAL

dad y libertad.” Lastarria cree en la filosofia de la historia,
cree que debe estudiarse y escribirse, pero partiendo del
punto de vista de la capacidad del individuo para deter-
minar su marcha. “Antes de 1868 —sigue diciendo— no
sabia el autor de estos Recuerdos que Kant habia conside-
rado la historia como un fenémeno natural ... Pero, le-
yendo en 1840 la Ciencia nueva de Vico y luego Las ideas
sobre la filosofia de la historia de Herder, nos habiamos
sublevado contra las teorias de ambos, precisamente porque
ellas se fundan en una concepcion sobrenatural de la his-
toria. Ambos, partiendo de la suposicién de que el género
humano se gobierna en su evolucion histérica por leyes pro-
videnciales, construyen sus sistemas prescindiendo entera-
mente de las condiciones que constituyen la independencia
de la naturaleza humana.”’
llama concepciones teoldgicas de la historia porque me-

Lastarria se opone a lo que

diante las mismas se elimina toda responsabilidad, se eli-
mina el progreso y la libertad. Y una ciencia que asi hace
a un lado lo esencial a la humanidad no puede ser la ciencia
de la humanidad, concluye diciendo.

La filosofia de la historia es una ciencia, pero para serlo
tendra que apoyare en otros principios que no sean los soste-
nidos por Vico y Herder. Dice Lastarria: “Y discurriamos
de este modo: si hay filosofia en la historia y si, de consi-
guiente, ésta es una ciencia, forzoso serd también que los
sacesos que forman la evolucién humana no sean un fené-
meno sobrenatural sujeto a leyes fatales o providenciales,
pues en tal caso la historia no puede ser objeto de un con-
junto de verdades que formen un cuerpo de doctrina, pues
que cada historiador entendera e interpretard a su arbitrio
aquellas leyes y determinara lo que es verdad en su concepto
propio.” Los supuestos deben ser otros. “Para que haya
ciencia en la historia es necesario creer que los sucesos

1 José Victorino Lastarria, Recuerdos literarios.



CONTRA EL FATALISMO 177
humanos son fenémenos naturales ligados entre si y depen-
dientes de la accién y voluntad humanas: de consiguiente,
para descubrir el conjunto de verdades que por su conexién
con un mismo objeto, que es la humanidad, formen un cuer-
po de doctrina o de filosofia de la historia, es indispensable
investigar la relacion que tienen aquellos sucesos entre si y
con la actividad del hombre, es decir, con todas sus faculta-
des.” Tal fué el enfoque que Lastarria habria de dar a su
investigacién sobre la influencia social de la Conquista,
en 1844, y el método que afios mas tarde creera reconocer en
el positivismo comtiano.

Para hombres que, como Lastarria, aspiraban a eman-
cipar mentalmente a los hispanoamericanos, la aceptacion
del fatalismo en la historia habria representado la nega-
ci6n de este ideal. Ni Vico, ni Herder, ni Hegel podrian
ser aceptados en la concepcién de una filosofia de la histo-
ria de los pueblos de Hispanoamérica. Yo no creo en el
fatalismo histérico, segin lo conciben algunos sabios, decia
Lastarria. “No aceptdbamos la teoria de la escuela histérica
de Hegel, que supone que, en todo caso, los hechos sociales
son la obra de la idea o del espiritu.” Todo lo contrario; el
partir de otro punto de vista iba a conducirlos a la justifica-
ciéon de su gran anhelo. “Partiendo en nuestro sistema del
principio de que el género humano tiene la capacidad de su
perfeccion y que no es dada a otro que a él la facultad de
dirigirse y de promover su desarrollo, puesto que es esen-
cialmente libre y, por consiguiente, responsable, concluia-
mos reconociendo que también tiene el deber de corregir la
experiencia de sus antepasados para asegurar su porvenir.”
Esto es, el hispanoamericano tenia el deber de corregir su
pasado, de rehacerlo, de realizar aquella serie de valores
que Espafia en la Colonia habia sido incapaz de realizar.
“Necesitamos construir nuestra civilizacién democrética,



178 EL POSITIVISMO COMO FILOSOFfA LIBERAL
y para ello debemos distinguir lo que se ha de destruir de
la antigua.” .

El fatalismo en la historia no era otra cosa que expresién
de la irresponsabilidad del individuo, la més facil justifica-
cion de sus errores, la incapacidad para corregir sus expe-
riencias negativas. ‘“Para apreciar los sucesos, nosotros no
teniamos un sistema subjetivo, metafisico o teolégico, como
Hegel, Vico, Herder o Michelet, sino un criterio experimen-
tal, fundado en la naturaleza humana, en sus leyes de liber-
tad y perfectibilidad, y de consiguiente no corriamos el
peligro de tener un juicio para cada caso, ni mucho menos
podiamos caer en el funesto error de desconocer la responsa-
bilidad humana, de excusar el crimen, de vindicar o de
glorificar a un hombre o un suceso, porque aquél hubiera
obrado o éste se hubiera verificado segiin las circunstancias
de su época, u obedeciendo a cierto modo de pensar domi-
nante.” El fatalismo histérico no era otra cosa que un
arma defensiva en manos de quienes trataban ain de justi-
ficar a la Espafia de la conquista. “Esta doctrina —dice
Lastarria— que lo justifica todo fué la que empleo también
el rector de la universidad (Bello) para refutar nuestro
juicio, y es también la que ha prevalecido en varios de nues-
tros historiadores para defender y aun para admirar a la
Espafia del siglo xv1 en sus conquistas y en su régimen de
América”, considerando que sus crimenes fueron del tiempo
y no de ella, “conformandose con la escuela histérica de la
absolucién y del aplauso, que prescinde del deber de sefialar
a las generaciones lo que han de condenar y corregir en

la civilizacién que han recibido de sus antepasados”.’

46. LASTARRIA Y EL COMTISMO

El pensador chileno habia encontrado la justificacién de

2 Lastarria, ob. cit.



LASTARRIA Y EL COMTISMO 179
sus anteriores tesis en la filosofia positiva de Augusto Comte.
Sin embargo, no en toda la filosofia comtiana. En realidad
los puntos de partida eran distintos y hasta antagonicos.
Mientras Comte partia de la sociedad, Lastarria paitia del
individuo. Aceptaba la ley de los tres estados de Comte, ya
que vislumbraba en ellas las relaciones de coexistencia y cau-
salidad que pueden explicar la historia; pero se apartaba de
él en cuanto consideraba a la libertad humana como la causa
determinante de los hechos sociales. Para conocer las leyes
a las cuales obedece el progreso moral, pensaba Lastarria,
es necesario tomar como guia la observacién. La observa-
cion, el recurrir a la experiencia, era lo que le acercaba al
positivimo. El positivismo le habia ofrecido también una
base tedrica a su anhelo por el progreso de Hispanoamérica.
En el positivismo habia encontrado que “el movimiento de
la humanidad, en todas las esferas de su actividad se traduce
por una marcha hacia adelante, acelerada o contenida, cir-
cular o curva, rectilinea o trunca, pero siempre una mar-
cha”.? También habia encontrado la justificacién del sen-
tido de responsabilidad de que tanto necesitaban los pueblos
de la América hispana. “Cada generacion —decia Lasta-
rria— es responsable de sus hechos, porque cada una tiene
el deber de completar las experiencias de las anteriores.” O
lo que es lo mismo, Hispanoamérica tiene el deber de com-
pletar las experiencias de su pasado colonial, no contentén-
dose con vivir de su sombra. “Sin aceptar ciegamente
—agregaba— los errores y crimenes de sus antepasados.”
Es esto lo que “Augusto Comte ha dicho con profunda sabi-
duria”, al hablar de “que cada edad es en su momento el
punto de partida y el punto de apoyo de la edad siguiente,
verificando el pasado y preparando el porvenir, y compren-
ciéndolos ambos en solidaridad hereditaria.”

Pero su mismo liberalismo, su creencia en la capacidad

3 Lastarria, Misceldnea historica y literaria, tomo 11, 1868.



180 EL POSITIVISMO COMO FILOSOF{A LIBERAL

del individuo para regir su destino, llevan a Lastarria a re-
chazar la parte de la filosofia de Comte en la cual la
sociedad se sobrepone al individuo: la religién de la huma-
nidad. El mismo método de Comte, dice Lastarria, “me di6
las fuerzas necesarias para rechazar atin la filosofia final
que adopt6 este sabio cuando el método subjetivo se apoderd
de su espiritu”. Esto ya era obra de un loco; Lastarria no
podia seguir en este aspecto al filésofo francés. ““Augusto
Comte —dice— . .. después de haber estudiado el progreso
humano y de comprender sus leyes con toda la verdad, ha
fracasado al pretender formular la nueva sintesis en una
religién absurda y en un sistema politico que repugna al
buen sentido, porque tiene por bases la creencia y el poder
espiritual.” Repugna a Lastarria una filosofia que, habien-
do partido de lo que llama la observacién de la realidad,
termina en el despotismo de una nueva creencia y un orden
politico no menos despético. El positivismo comtiano ren-
dia homenaje al més reaccionario de los sistemas politicos,
en el cual, en nombre de un supuesto progreso, se restrin-
gia la libertad, se establecia un nuevo orden tan despético
como el teoldgico. La libertad individual era echada al
suelo y el despotismo era entronizado. El positivismo re-
ligioso, dice Lastarria, pretendiendo dar al poder social toda
su influencia, llega a la conclusién de que “la nocién de
derecho debe desaparecer del dominio politico, como la no-
cién de causa del dominio filos6fico y que el derecho hu-
mano es tan absurdo como inmoral.” El pensador chileno
era plenamente opuesto a esta tesis; para él los derechos
omnipotentes, que suelen abrogarse ciertos estados, deben
ser distribuidos entre los individuos.

Lastarria no podia aceptar esta parte de la teoria de
Comte, pues habria sido la negacién de toda su obra, la ne-
gacién de todas sus luchas. Lastarria acepta de Comte los
fundamentos cientificos de la organizacién social, pero se



LASTARRIA Y STUART MILL 181
opone a él en lo que se refiere a los fines del estado. Las-
tarria no podia estar con el Augusto Comte que en 1851
hacia la apologia del golpe de estado de Napoleon III, con-
siderdndolo como “una crisis feliz que ha concluido con
una repiblica parlamentaria e instituido la republica dic-
tatorial”’. Ni tampoco con el Comte que decia del Zar de
las Rusias que “era el tinico hombre de estado de la Cris-
tiandad”. Lastarria estaba por la libertad; una ya larga
obra y una no menos larga historia de luchas y sacrificios
en pro del parlamento y de todas las instituciones sociales
que fuesen expresion de la libertad del individuo, lo afilia-
ban en este aspecto contra el positivismo de Comte. En su
obra Lecciones de politica positiva, Lastarria considera a
la libertad como la finalidad de toda la sociedad.

47. LASTARRIA Y STUART MILL

El estado es para Lastarria un instrumento al servicio
de los fines de la libertad del individuo, no una finalidad de
ésta. La mision del estado, dice, “es la de representar el
principio del derecho en la sociedad, tanto en sus relacio-
nes exteriores, empleando la fuerza, cuando sea necesario
defender ese derecho, como en lo interior, para facilitar a la
sociedad y a cada uno de sus miembros las condiciones de su
existencia y desarrollo”. Sélo cuando el estado limita asi
su accion, la paz es un hecho. “Cuando el estado limita su
accion de esta manera, la paz interior es un resultado, y no
un fin del estado, como lo supone Humboldt; y si alguna vez
se altera, no necesita el estado traspasar las vallas del de-
recho.” * Establecer que la misién del estado es proteger
la independencia exterior y mantener la paz interior, no sig-
nifica, dice el pensador chileno, limitar su accién, sino orien-
tarla hacia los fines que le son propios, eliminando los
pretextos de quienes, en nombre de estos fines, alegan un

4 Lastarria, La América.



182 EL POSITIVISMO COMO FILOSOF{A LIBERAL

sistema absoluto. Para defender la independencia nacional,
pregunta, “;acaso no han sacrificado siempre todos los de-
rechos individuales, todas las facultades activas de la socie-
dad para constituir un poder fuerte que pueda conservar y
defender aquellos dos fines supremos?” Lastarria se opone
asi a las tiranias para la libertad. No acepta que, en nom-
bre de los derechos que se dice se quieren proteger, se em-
piece por desconocerlos. Acepta el estado como defensor
de la soberania nacional en el exterior y del orden en el in-
terior, pero en ambos casos como defensor de los derechos
del individuo. La ley debe marcar los alcances del estado
en el ejercicio de esta obligacion que nunca debe pasar los
limites que la misma le sefiala.

De aqui la oposicién de Lastarria contra el positivista
inglés John Stuart Mill. El individuo, dice Lastarria, es
para Mill el duefio de si mismo, de su cuerpo y de su alma.
Y ésta es una soberania que ningiin extrafio tiene derecho
a trabar. Sin embargo, él mismo ha establecido que el
estado puede intervenir para impedir que el individuo dafie
a otro. Aqui la soberania individual desaparece en pre-
sencia del poder del estado, ya que éste es el iinico que
puede juzgar de aquel dafio y el que tiene el poder para
encontrarlo alli donde a él le convenga verlo. “Tal concep-
cién de la libertad es tan falsa que en América no hay quien
no reconozca su abusrdo.”

Y es que Mill, agrega Lastarria, no tiene clara idea de la
libertad. “Para él la libertad no es otra cosa que un altimo
resultado de la proteccién del individuo contra todas las ti-
ranias, sea que éstas vengan del Estado o de la sociedad”,
pero a continuacién procede “suponiendo la existencia de
un gobierno irreprochable en su organizacién”. Cree Mill
que sblo existe el peligro “en la opresién de las mayorias
sobre las minorias o el individuo, de aqui que se proponga
buscar el punto en donde comienza la competencia de la



LASTARRIA Y STUART MILL 183
sociedad y la del individuo”. Ahora bien, este punto, el
principio salvador “lo encuentra en la proteccion de si mis-
mo, lo Gnico que autoriza a los hombres individual y cos
lectivamente a intervenir en la libertad de accién que per-
tenece a sus semejantes”. Apoyéndose en el principio de
utilidad se va descubriendo cuéles son los casos en'que se
justifica esta intervencién en el campo de la libertad del
" individuo, cuindo las acciones de uno alteran los intereses
de otro. Esto es, cuando el individuo hace un acto dafioso
a los demés actuando, o por no actuar cuando es necesario. -
El individuo esta asi sujeto en todos sus actos y omisiones,
por lo que hace y por lo que deja de hacer, “;Pero en qué
consiste esa utilidad, quién la define y califica?”’ *;Con-
siste en el bien del mayor niimero, como decia Bentham, o
se funda en los intereses permanentes del hombre como ser
progresivo, segin dice Mill?”” Pero *“;cual es ese bien, cuiles
son esos intereses?” Este es el error de Mill, dice Lastarria;
para limitar la libertad del individuo se carece de un cri-
terio certero. ;Quién califica? ;Quién define? *“;Ha ha-
bido jamas en el lenguaje politico palabras mas vagas y mas
susceptibles de servir tanto al despotismo como a la li-
bertad?” ;

“Si Mill hubiera comprendido que la libertad no es otra
cosa que el uso del derecho, como lo comprendemos practi-
camente los americanos —dice Lastarria—; si hubiese ad-
vertido que el derecho es todo aquello que tiene el caracter
de una condicién voluntaria de nuestra existencia y desarro-
llo; si se hubiese fijado en que el fin del hombre sélo con-
siste en el desenvolvimiento de todas sus facultades fisicas,
morales e intelectuales, se habria salvado de ir a buscar la
base de sus teorias en el sistema de la utilidad y la multitud
de sus excepciones contradictorias. . . Habria reconocido que
el Estado no tiene otro fin que la aplicacion del derecho y
que por lo tanto estd limitado por la justicia, sea que esté



184 EL POSITIVISMO COMO FILOSOFiA LIBERAL
constituido en un monarca, en una oligarquia o en un gobier-
no popular”.

El error de Mill se ha originado en su afén por conciliar
el progreso con el orden. No ha visto la contradiccién que
lleva implicito. Lastarria ve esta contradiccién y ve el ori-
gen y fines enmascarados de la citada teoria. “Su error
—dice— consiste en creer que realmente orden y progreso
son los fines sociales y politicos de todo gobierno; pues no
se da cuenta de que tal error es una invencién francesa, con
la cual se ha pretendido defender la doctrina de la unidad
de Estado, es decir, la monarquia latina, que a nombre del
orden y del progreso aniquila y sacrifica los derechos indi-
viduales, la libertad de la sociedad”. Lastarria descubre la
raiz latina de una serie de principios politicos y sociales que
han conformado a Hispanoamérica y de los cuales debe in-
dependizarse. Stuart Mill, un sajén, ha caido en la trampa
del espiritu absolutista. No asi el hispanoamericano Lasta-
rria, que sabe muy bien de las asechanzas de este espiritu. El
orden como “la permanencia de las instituciones, a therced
de la obediencia y amor a la sociedad —dice el maestro chi-
leno—, y el progreso, el adelanto, la mejora de la sociedad,
no son ni pueden ser los fines politicos del Estado... sino
que son puros resultados de la armonia que existe cuando el
Estado se limita a representar el principio del derecho y a
suministrar las condiciones de su existencia y de desarrollo
a todas y a cada una de las esferas de la actividad social”.

Stuart Mill, dice Lastarria, para poder distinguir un go-
bierno malo de uno bueno, en medio de una gran compleji-
dad de intereses, necesita indicar ‘“las cualidades necesarias
que debe tener un gobierno para favorecer cada uno de esos
intereses”. Tesis sumamente peligrosa, que hace intervenir
al estado con el pretexto de favorecer dichos intereses. “Nada
mas funesto que suponer que el gobierno puede y debe dictar
sus leyes a la moralidad, a la educacién, al pensamiento, a



LASTARRIA Y STUART MILL 185
la industria. . . debiendo poseer conocimientos especiales en
cada uno de esos objetos”. Por el contrario, se debe dejar al
individuo libertad en todas sus acciones, “debiendo limitarse
la del Estado. .. a facilitar a cada una de ellas las condicio-
nes de su existencia y desarrollo”. “El verdadero papel del
gobierno es dejar a cada uno de esos elementos en plena li-
bertad, porque el Estado no tiene ninguna otra misién res-
pecto a ellos que la de facilitarles su existencia y desenvol-
vimiento”.

El filésofo inglés se ha dejado “llevar por sus arbitrarias
teorias hasta suponer que el gobierno representativo no pue-
de sentar bien sino en el pueblo que sepa obedecer y que ten-
ga capacidad para hacer lo necesario para mantenerlo”. Y
es que el autor ha creido “que los gobiernos se hacen por los
hombres, que se puede escoger entre sus diversas formas la
que mejor convenga a un pueblo”. Este es el error. “Una
forma de gobierno no se escoge y, aunque no brote como una
produccién de la naturaleza, segin la expresion de Mill,
brota si de circunstancias sociales independientes de la vo-
luntad de los que creen escogerlo a su arbitrio”. De acuerdo
con la tesis de Mill son los gobernantes los que eligen la clase
de gobierno que conviene a los pueblos. Ahora bien, en His-
panoamérica tal tesis resultaria fatal, ya que no se obedece-
ria a las circunstancias, que son las que sefialan las formas
de gobiernos, sino que se atenderia a lo que los gobernantes
considerasen como lo mas prudente y util para el desarrollo
del pueblo. De aqui la vacilacién de los emancipadores res-
pecto a la forma de gobierno que convenia a nuestros paises.
Creyeron que esta forma podia elegirse de acuerdo con una
l6gica especial, sin comprender que las circunstancias ya ha-
bian determinado cudl era esa forma, independientemente de
que, de acuerdo con esa logica, el pueblo estuviese o no pre-
parado mentalmente. Lastarria defiende asi el derecho de
Hispanoamérica a convertirse en gobierno republicano. Las



186 EL POSITIVISMO COMO FILOSOFfA LIBERAL
circunstancias mismas han sefialado la forma de gobierno
que corresponde a Hispanoamérica, una vez que se ha inde-
pendizado del absolutismo colonial. Esto es lo que no habian
podido ver claro los lideres de la emancipacién hispanoame-
ricana, y esta es la fuente de muchos de sus errores. Les
habia faltado confianza en la capacidad del pueblo, sin com-
prender que éste no haria otra cosa que adaptarse a las cir-
cunstancias que se le iban a presentar, a las circunstancias
de una sociedad que progresaba hacia formas sociales mo-
dernas.

“Los hombres mas sabios de la Revolucién hispanoame-
ricana —dice Lastarria— creian también que no siendo los
nuestros (los gobiernos republicanos) como los de Atenas. . . o
como el de los Estados Unidos del Norte, no podia plantearse
la Repiblica; pero la unidad del Estado absoluto estaba des-
pedazada y en su lugar se levantaban los derechos individua-
les sobre la ancha base de la igualdad social y politica”. El
principio de autoridad habia desaparecido del Estado, de la
religion y de la moralidad. Sin embargo, a pesar de ello
sucedié lo contrario, surgié la Repiblica. “La individuali-
dad recobraba sus fueros para convertirse en egoismo, en am-
bicién y para elevar al sefiorio de las pasiones; el fanatismo
religioso dejaba su imperio a la incredulidad”. Es esto lo
tinico que se supo ver. La anarquia que sigui6 al orden co-
lonial fué vista como la incapacidad de los pueblos hispano-
americanos para alcanzar un nuevo orden. No se vi6 en ella
lo que Lastarria ve con claridad, una etapa necesaria para
pasar del sistema de gobierno absolutista al sistema de go-
bierno liberal o republicano. El pensador chileno ve tal cosa
porque cree en el progreso, que es el que conduce a la llama-
da etapa de autodeterminacion del individuo. En esto es con-
secuente con su positivismo. Sabe que independientemente
de los deseos del hombre, independientemente de lo que quie-
re su voluntad, la sociedad progresa, siguiendo el camino que



EL POSITIVISMO EN CHILE 187
ha de conducir a una plena libertad. El egoismo, la ambicién,
el sefiorio de las pasiones y la incredulidad, no son sino for-
mas que se toman en una de las etapas de la marcha de
Hispanoamérica hacia el republicanismo. Estas formas son
instrumentos con los cuales se ha machacado el antiguo orden
colonial. Males necesarios. “No bastaba vencer a los ejérci-
tos del rey —dice Lastarria—; era necesario vencer a la
sociedad vieja, para crear desde luego la nueva; y enton-
ces. .. la forma republicana vino como resultado légico im-
prescindible”.” La Republica representativa se establecia en
América porque habia brotado de sus propias circunstancias.
Era la forma prepia de su desarrollo social y politico. De
esta manera Lastarria hace patente su segura creencia en la
realizacion del ideal que tan grato le era: el republicanismo
hispanoamericano. La América hispana, al igual que la Amé-
rica sajona, realizard la forma de gobierno propia de sus
circunstancias. Las vacilaciones, por fin, cesaban, se tenia
ya la certeza de lo que era propio para nuestros pueblos, no

quedaba por hacer otra cosa que ayudar a su pronta reali-
zacion.

11
ORTODOXOS Y HETERODOXOS

48. EL POSITIVISMO EN LA VIDA INTELECTUAL CHILENA

El positivismo habia sido reconocido por Lastarria en 1868;
el paralelismo de éste con sus ideas le habia sorprendido origi-
nando su adhesion al mismo. En adelante el positivismo se
mezclard en la vida intelectual de la Republica chilena. Se
aceptara total o parcialmente, o simplemente se le negara,

5 0b. cit.



188 ORTODOXO0S Y HETERODOXOS

pero en todo caso estara presente provocando comentarios y
discusiones. En torno a estos comentarios y discusiones se ira
formando una nueva generacién que pondra en practica va-
rios de los principios de esta filosofia. Un grupo se inclina-
ra por la aceptacion total de la filosofia comtiana. Este es el
grupo de los ortodoxos representados por los hermanos La-
garrigue: Jorge (1854-1894), Juan Enrique (1852-1927) y
Luis (1864- ). Otro seguiré la linea del maestro Lasta-
rria, aceptando del comtismo s6lo aquellos aspectos que no
lesionan el ideal liberal. Este grupo encarnaré brillantemen-
te en Valentin Letelier (1852-1919).

Una de las instituciones culturales, dentro de la cual el
positivismo va a ser objeto de difusién a través de exposicio-
nes y criticas, serd la Academia de Bellas Letras fundada
por Victorino Lastarria en 1873. Los fines de esta Academia
se expresaban claramente en la primera de sus bases: “La
Academia de Bellas Letras —dice— tiene por objeto el cul-
tivo del arte literario, como expresién de la verdad filosofica,
adoptando como regla de composicién y de critica, en las
obras cientificas, su conformidad con los hechos demostrados
de un modo positivo por la ciencia y, en las sociolégicas y
obras de bella literatura, su conformidad con las leyes del
desarrollo de la naturaleza humana”.® En esta Academia Las-
tarria habia logrado agrupar a viejos luchadores liberales
que, por diversas causas, se habian ido separando y tomando
diversos rumbos. Entre los firmantes de los estatutos se en-
contraban los nombres de Diego Barros Arana, Miguel Luis
Amunétegui, Benjamin Vicufia Mackenna y otros. En el dis-
curso inaugural, pronunciado por Lastarria el 26 de abril, de-
cia: “Hemos venido aqui de distintos rumbos, olvidando las
causas que nos mantenian dispersos, que nos empujaban le-
jos, muy lejos de la senda que, en mejores dias, habiamos
abierto todos juntos”. La causa que habia hecho olvidar vie-

6 Lastarria, Recuerdos literarios.



EL POSITIVISMO EN CHILE 189

jas rencillas lo era el ultramontanismo triunfante en esta
época en la politica chilena y en la educacion. El ideal de
la emancipacién mental de esta generacion se encontraba en
gran peligro. La reaccién se hizo patente en la fundacién
de la Academia de Bellas Artes. Esta Academia no era sino
la continuacién de la obra a que se habia entregado la gene-
racion de Lastarria desde 1842. Era la continuacion de la
lucha por la independencia de espiritu que el pensador chi-
leno hace patente cuando dice: “El estudio de las ciencias y
de las letras en pueblos democraticos, como los americanos,
no puede absolutamente tener otra base que la independencia
del espiritu para investigar la verdad, independencia que
constituye uno de los mas preciados derechos del hombre, de
esos derechos o libertades que forman la esencia y subsisten-
cia de la democracia, porque, sin afirmarlos ni practicarlos,
ella no puede existir en ningiin pueblo”.

Un afio més tarde, el 12 de abril de 1874, al celebrar el
primer aniversario de la Academia, Lastarria recordaba las
razones por las cuales ésta fué fundada. “Un movimiento
extrafio —dice en su memorii— se operaba a principios de
1873, inclinando la atencién de todos hacia la instruccién pa-
blica. Se la creia en peligro de ser dominada por intereses
y aun por caprichos politicos, los cuales tendian a empeorar
la situacién, convirtiendo en desastrosa esclavitud la depen-
dencia legal en que hoy vive”. Pero, agrega, este movimien-
to no parecia llevar a ninguna parte, no por incapacidad, sino
por “falta de desprendimiento y hébitos de libertad indivi-
dual, y, mas que por eso, por la arraigada costumbre de aban-
donar a los poderes dominantes la direccién de la actividad
social aun en aquellos negocios que, por su naturaleza, sélo
pueden ser regidos por esta actividad”. Fué entonces cuando
un grupo de hombres se pregunté “si no seria posible organi-
zar siquiera un centro modesto en que las ciencias y las letras
pudieran hallar la independencia que, en las altas regiones



190 ORTODOXOS Y HETERODOXO0S

de la inteligencia, garantiza el libre desarrollo de sus prin-
cipios y doctrinas y los pone a cubierto de los intereses de
secta y de las veleidades politicas. Un gran niimero de hom-
bres de letras vino al instante a probar que ello era posible,
con su adhesion voluntaria y desinteresada a las bases de la
nueva institucién”.” Pero en 1881 el mismo Lastarria “echa-
ria llave” a la Academia, que se habia ido disolviendo poco
a poco. Sin embargo, bastaron esos ocho afios para que la
Academia pusiese su sello a la vida cultural chilena.

En la Academia de Bellas Letras una multitud de jévenes
encontré respuesta y estimulo a muchas de sus inquietudes.
Lastarria habla con orgullo del interés que la juventud de
esta época mostr6 por las labores de la Academia, acudiendo
a ella y colaborando en su tarea cultural. Valentin Letelier y
los hermanos Jorge y Juan Enrique Lagarrigue pertenecen a
este grupo de jovenes que reciben con entusiasmo las activi-
dades de la Academia y colaboran en ellas. El 13 de noviem-
bre de 1875, un orador cubano de apellido Zambrana hace en
la Academia una serie de criticas a la filosofia positiva. El
dia 20 del mismo mes, Jorge Lfagarrigue da una conferencia
en la misma Academia, en la que refuta brillantemente al
orador cubano. El mismo Lastarria recuerda este evento cul-
tural diciendo: “El ataque a la filosofia positiva trajo a
nuestra tribuna algunas de las objeciones con que la escuela
experimental ha discutido ciertas conclusiones del gran filo-
sofo francés (Comte), sin desconocer ni rechazar las bases y
el criterio de la filosofia positiva; y traté ademas de derra-
mar sombras sobre ésta con las maliciosas recriminaciones
que le han dirigido los metafisicos y los teélogos, faltando
asi a una de las primeras condiciones de la tolerancia, que
consiste en respetar y no violentar las opiniones ajenas, em-
pleando contra ellas, cuando son erréneas, los medios de la
persuasion solamente, los que jamis produciran efecto si se

7 0b. cit.



EL POSITIVISMO EN CHILE 191

revisten de violencia o se adornan con la burla de que huye
la verdad. Pero los sustentantes de la filosofia que guia
nuestros estudios rechazaron y explicaron aquellos ataques,
demostrando la ventaja del método cientifico o positivo que
puede aplicarse al examen de todos los fenémenos materiales
y morales, sin peligro de caer en los dos escollos necesarios
de la metafisica, que son el materialismo y el idealismo™.®
Unos meses antes, el 18 de julio, Jorge Lagarrigue habia lei-
do en la misma Academia un articulo sobre la Filosofia po-
sitiva. “Lastarria y muchos otros miembros de la Academia
—recuerda Lagarrigue— me dieron la mano al bajarme de
la tribuna”. Eduardo de la Barra, secretario de la Acade-
mia, “me dijo que cuando yo quisiera podia hacerme miem-
bro de la Academia; pero yo le respondi que estaba dema-
siado joven para eso”.” Este mismo afio Valentin Letelier
ofrece también una conferencia en la misma institucién cul-
tural. Es también en la Academia de Bellas Letras donde se
origina la obra de Victorino Lastarria, Lecciones de Politica
Positiva, que son ofrecidas como un curso y publicadas en
1874.

Paralelamente con la Academia se reunia un grupo de
jovenes encabezados por el citado Jorge Lagarrigue en un
circulo llamado Sociedad de la Ilustraciéon, fundada por
Arnoldo Montt en 1872, el cual muere dos afnos después, de-
jando la direccién a Lagarrigue. En esta sociedad, por in-
fluencia de Lagarrigue, se leen y comentan las obras de los
positivistas, especialmente a Comte y Littré. El joven positi-
vista chileno relata en una carta dirigida a un amigo, y conser-
vada en su Diario, las relaciones entre la filosofia positiva y
la Sociedad de la Ilustracién. “En la primera mitad del afio 72-
—dice— perdia yo completamente la fe religiosa. La lec-

8 0b. cit.
9 Jorge Lagarrigue, Trozes del Diario intimo, editado por la “Fundacion
Juan Enrique Lagarrigue”. Santiago de Chile, 1944,



192 ORTODOXO0S Y HETERODOXOS

tura de algunas obras, la ciencia, las continuas discusiones
que sostenia con muchos creyentes y mis propias y largas
meditaciones me convencieron de la falsedad de la revelacién
divina. ;Pero en cambio de la fe qué me quedaba? Nada:
sino un puro escepticismo. Mi espiritu buscaba algo mas.
Entonces fué cuando surgié el pensamiento de fundar una so-
ciedad. Varios jévenes que habian perdido la fe religiosa
se proponian fundar esta sociedad, buscar un medio para
llegar a la verdad, a que siempre aspira la inteligencia hu-
mana”. Sin embargo, pasan dos afos y la sociedad progresa
pero el escepticismo no termina. “No sabia —agrega— por
qué causa trabajar, a donde dirigir mis continuos esfuerzos”.
-“Por fin, a principios del afio 74, se me presenta la doctrina
_positiva; la estudio y la medito, y ella ilumina mi espiritu,
me alienta al trabajo y me da una plena confianza en el porve-
nir. Por ella me dedico ahora todo entero a trabajar en nues-
tra sociedad: ya tengo un fin en mi vida: contribuir en
algo al progreso de nuestra patria y de la humanidad entera.
Los medios para ello serdn la difusién de los conocimientos
positivos”. Ahora bien, agrega, una sociedad no sera fuerte
ni tendra larga vida si carece de alguna doctrina, de algin
grupo de principios reconocido por todos los socios. “Es, pues,
necesario, si queremos tener una larga vida, que lleguemos
a sentar algunos principios fundamentales, sin cuya admisién
no se pueda ser miembro de nuestra sociedad”. “Creo —con-
cluye— que esos cimientos no pueden ser otros que los prin-

cipios de la filosofia de la humanidad”.
Y en un discurso pronunciado por Jorge Lagarrigue el
31 de marzo en la Sociedad de la Ilustracién decia: “El
sentimiento de la humanidad se apodera cada vez con més
fuerza de todos aquellos espiritus que se preocupan de la
suerte y del destino de Ia civilizacién. Este mismo sentimien-
to es el que aqui nos reune. . . todos tenemos una misma fe:
la fe en el progreso de la humanidad. Todos n6és hemos im-



EL POSITIVISMO EN CHILE » , 193
puesto, como el més imperioso de los deberes, el contribuir
a la grandiosa obra de la civilizacién. Y como hemos com-
prendido que las ciencias son los poderosos motores que lle-
van a los pueblos por la senda del progreso, nuestro primer
deber es cultivarla con ardoroso empefio, para esparcir, en
seguida, su bienhechora semilla entre nuestros queridos com-
patriotas. Ilustrar nuestro espiritu con la luz de la verdad y
difundirla entre el pueblo, en seguida: he aqui nuestro doble
y sagrado deber. Obreros del progreso, no debemos desma-
yar jamas en nuestros trabajos, penosos si se quiere, pero
fecundos siempre en brillantes resultados. La Sociedad de la
[lustracién nos presenta un vasto campo en que ejercitar nues-
tra actividad, y un altar en qué tributar un culto bienhechor
a nuestro verdadero dios, la Humanidad”.'* Estas palabras
anticipaban lo que mas tarde habria de ser el positivismo
ortodoxo de Chile.

Pero también asistia a esta sociedad otro de los j6venes
de quien ya hemos hablado, Valentin Letelier (1852-1919).
Aqui encontré también la doctrina que necesitaba para orien-
tar su accion. Pero, al igual que el viejo maestro Lastarria, re-
chazara la teologia comtiana, la religién de la humanidad, los
fundamentos despéticos de la politica positiva y todo lo
que representase una negacion del espiritu liberal del cual
se sentird heredero. Mientras Lagarrigue termina rechazan-
do a Littré, que es opuesto al Comte religioso, Letelier no
aceptard del comtismo sino lo que Littré consideraba como
positivo. Con Valentin Letelier se haria patente el positivis-
mo heterodoxo de Chile. La historia de la Repiblica chilena
pronto habra de dar oportunidad para que se expresasen las
dos tesis frente a un mismo problema nacional. La ortodoxia’

y la heterodoxia daran sus respectivos fallos, sus respectivos
puntos de vista.

10 0b. cit.



194 ORTODOXOS Y HETERODOXOS

49, L0S ORTODOXO0S CHILENOS

El 3 de enero de 1875, Jorge Lagarrigue escribia en su
Diario: “He estado escribiendo la primera pagina de la tra-
duccién que pienso hacer de dos lecciones del Curso de Fi-
losofia Positiva de Augusto Comte, precedidas de un pre-
facio de Emilio Littré... Hago este trabajo porque creo
un deber de mi parte propagar esa filosofia que ha alumbra- .
do mi espiritu y porque creo que el positivismo es el punto
final hacia el cual marchan las sociedades en sus constantes
progresos. Las ciencias, llegadas casi todas ellas a un estado
realmente positivo, preparan el camino”. En esta forma el
joven filésofo chileno orientaba sus futuras meditaciones y
actos. Habia perdido la fe en la religién catélica; pero iba
pronto a encontrar la fe en otra religién. El 1° de mayo de
1874 habia escrito en el mismo Diario con gran jabilo: “Ayer
ha sido uno de los dias mas grandes de mi vida. Recibi de
Europa dos grandes obras: la Filosofia Positiva de Augusto
Comte y la Historia de las Civilizaciones en Inglaterra por
Toméas Buckle”.

El viejo maestro Lastarria no era ajeno a esta orientacién.
“Hace pocos meses —dice Lagarrigue— se publicé un libro
titulado Lecciones de Politica Positiva por el sefior José Vic-
torino Lastarria. Era la primera parte en que trata la cues-
tién social como preliminar de la cuestién politica, que ocu-
paréa la segunda parte. Pues bien, el sefior Lastarria se vié
obligado a suspender estas lecciones de politica positiva que
daba en la Academia de Bellas Letras, porque casi nadie iba
a escucharlo; y su libro, hasta el momento en que escribo, no
ha merecido todavia los honores de una critica. Ha apareci-
do en nuestro horizonte intelectual sin que se haya producido
el més ligero ruido, la més pequefia sensacién. Una indife-
rencia glacial ha acompafiado su aparicion”. Contra esta



ORTODOXOS CHILENOS 195
indiferencia se alzard Jorge Lagarrigue. Indiferencia que
considera contraria a la verdad. “Yo quiero servir a mi pais
—dice— combatiendo el error, esparciendo y defendiendo
la verdad. Creo hacer esto, propagando las grandes doctri-
nas de la filosofia positiva”. El dia que Lagarrigue refuta
las apreciaciones del cubano Zambrana contra la filosofia
positiva, el mayor honor y estimulo que recibe es la felicita-
cién y visita de Lastarria. “El sefor Lastarria —dice— me
ha anunciado una visita para maiiana, pues quiere felicitar-
me, personalmente. . . {Mafiana voy a tener a mi lado, en mi
casa, al primer pensador de mi patria, por quien tengo tanto
respeto y admiracién. Mi contento y mi emocién son indes-
criptibles! ;Cuénto quisiera que el anciano Littré pudiera
contemplar por un momento todo lo que esta pasando en nues-
tro apartado pais! jCuénto placer y contento no experimen-
taria”. En adelante el joven pensador se entregara con todo
entusiasmo a leer y releer las obras de Comte, las de Littré
y las de todos los grandes positivistas. “El domingo 30 de
enero (1876) —escribe— recibi una recompensa superior a
todos mis méritos. Recibi una carta de M. Littré, mi gran
maestro”. Por fin, el 29 de marzo de 1876 Jorge Lagarri-
gue, una vez convencidos sus padres, sale para Europa, hacia
Paris, cuna del positivismo. El 26 de mayo tiene la primera
entrevista con Littré: “He visto, he hablado a uno de los maes-
tros mas notables del siglo x1x, al que ha sido mi verdadero
maestro, mi segundo padre”. También conoce a Pierre Laf-
fitte que, a diferencia de Littré, se adhiere a la religién de
la humanidad de Comte. Por sugestién de éste lee la Politica
Positiva del filésofo francés. Lagarrigue se sentird cada vez
maés atraido por este aspecto de la filosofia positiva. “Debo
confesarlo —dice—: una gran lucha se ha establecido en mi
espiritu; asi que es-de todo punto indispensable que estudie
el Sistema de Politica Positiva. Siempre he estado muy incli-
nado a la Religién de la Humanidad”. Poco a poco esta idea



196 ORTODOXOS Y HETERODOXOS

va venciendo diversos escripulos. ‘“Aunque acepto la idea
religiosa de Augusto Comte —dice—, estoy todavia lejos de
aceptar el régimen religioso que él propone y menos aiin su
sistema politico, que parece ir contra las tendencias moder-
nas”. Los cursos de Laffitte aumentaran la presién que habra
de orientar al joven positivista chileno. El 17 de marzo de
1877 escribe: “cada dia me voy inclinando mas del lado
de la religion positiva”.

Juan Enrique Lagarrigue, desde Chile, empieza a pregun-
tarse la causa del silencio de su hermano respecto a Littré.
“Enrique me pregunta si mi silencio respecto a M. Lit-
tré proviene de que me he hecho positivista”. En efecto, el
27 de julio de 1877 escribe: “Ahora que he comenzado a es-
tudiar la Religion Positiva, me siento inclinado hacia ella, y
mi antiguo maestro va perdiendo, para mi, algo de su impor-
tancia filoséfica. M. Littré, como filésofo, me parece peque-
fio delante de la gigantesca figura de Augusto Comte. . . To-
davia no la he abrazado (la religion de la humanidad)
pero me parece que el curso de mis ideas me conduce hacia
ella: ya no me asusta la palabra religion”. Y mas tarde ha es-
crito a su hermano Enrique lo siguiente: “Cuando se sale del
catolicismo y se entra en el periodo revolucionario o negativis-
ta, se tiene un profundo alejamiento por todo lo que lleva el
nombre de religion, culto, sacerdocio... se comprenderda
cé6mo he estado detenido en la altima pégina del Curso de
Filosofia Positiva”. Pero pronto entrarad a la comparacién
entre la escuela de Littré y la de Laffitte. “La primera, limi-
tindose a la parte intelectual de la doctrina de Comte, es
incapaz de producir una verdadera unién ni la menor orga-
nizacién entre sus adeptos”. “En la segunda, que tiene un
sacerdocio, un jefe reconocido, Mr. Laffitte, hay la mas per-
fecta unién y concordia entre sus partidarios”. “Si la doctri-
na de Augusto Comte, como yo creo, va a desempeiiar en el
futuro el mismo rol social que han desempenado las creen-



ORTODOXOS CHILENOS 197
cias religiosas en el pasado, sus progresos y su accién seran
debidos principalmente a la escuela completa de Augusto
Comte, y sus partidarios seran los verdaderos representantes
del positivismo”. Lagarrigue se opone ya a la tesis de Littré,
segin la cual la Politica Positiva de Augusto Comte es ajena
a su sistema, fuera de la unidad de su filosofia. Lagarrigue
sostiene la unidad de la obra comtiana. En el Curso de Filo-
sofia Positiva, dice, estan ya los gérmenes de su religion de
la humanidad. En cuanto al culto, lo considera una necesi-
dad, a la que sélo el temor al ridiculo puede poner trabas.

En Paris conoce también a varios positivistas hispano-
americanos y brasilefios. Desde luego nos relata en su Dia-
rio su encuentro con Gabino Barreda, que ha regresado a Eu-
ropa después de realizar la reforma educativa en México.
Desde luego se da cuenta de que el positivismo de Barreda
es sblo intelectual. “Habia estado a verlo (a Laffitte) —dice
Lagarrigue— un mexicano, Barreda, que conocié el positivis-
mo por su compatriota Contreras, discipulo directo de Comte.
Pero parece que su positivismo es sélo intelectual”.'" Impor-
tante para el desarrollo de la obra de Lagarrigue en el
positivismo sera la amistad que traba con el brasilefio Miguel
Lemos. “Ayer conoci a Lemos, del Brasil. Ya acepta la reli-
gién de la humanidad; y sélo le quedan algunas dudas sobre
ciertos puntos del positivismo”. Poco tiempo después cono-
cera a otro de los futuros apéstoles de la humanidad en Bra-
sil, Teixeira Mendes. Juntos, el chileno y los brasilefios, irdn
aceptando la parte religiosa de la filosofia de Comte hasta
convertirse en los mas puros ortodoxos de su doctrina. Tei-
xeira Mendes primero y después Miguel Lemos, regresan al
Brasil en 1881, donde inician su apostolado en pro de la
religion de la humanidad. Lemos, con autorizacién de Laf-
fitte, establece en Rio de Janeiro el Apostolado positivista de
Brasil y la primera iglesia. Jorge Lagarrigue, a su breve

11 Véase mi Positivismo en México.



198 ORTODOXOS Y HETERODOXOS
regreso a Chile, en 1883, funda también el Apostolado po-
sitivista de Chile.

La ortodoxia de los iberoamericanos iba a chocar pronto
con el reconocido jefe de la iglesia comtiana, Pierre Laffitte.
El heredero del filésofo francés, que los habia iniciado en la
religién de la humanidad, se les va a presentar como un so-
fista y oportunista infiel a la doctrina del maestro. El pri-
mer choque lo tienen en Paris en 1881. Este afio el gobierno
francés envia una expedicién a Tunez para afianzar su impe-
rio colonial. La Sociedad Positiva de Francia y la de In-
glaterra piden que se haga una protesta en nombre de la Hu-
manidad. Recuerdan la oposicién de Comte a toda politica
colonial y como en 1854 habia pedido la restitucién de Gi-
braltar a Espafia. Lagarrigue cuenta en su Diario: “El miér-
coles (13 de junio de 1881) continué la discusién sobre la
cuestion de Tunez. M. Robiner, M. Laporte y M. Dubuisson
quieren enérgicamente que se proteste contra la violacién de
la moral y en nombre de la politica. M. Laffitte, por falta
de energia y por contemporizar demasiado con los gobernan-
tes, se opone a semejante manifestacién”. Otro motivo lo dara
un acto disciplinario de Miguel Lemos en Brasil. Este expul-
sa del seno de la iglesia brasilefia a uno de sus miembros,
Joaquim Ribeiro de Mendoga, que posee esclavos y se obs-
tina en mantener cargos politicos de responsabilidad. Comte
habia establecido que los positivistas no podian tener siervos,
ni tampoco puestos politicos de responsabilidad, mientras no
se estableciese el régimen pacifico industrial, una sociocracia.
Lemos indatilmente apela a la autoridad de Laffitte para hacer
entrar al orden al disidente brasilefio, hasta que, actuando
por propia cuenta, lo expulsa. Laffitte le pide sea prudente
y no tome tan al pie de la letra lo dicho por Comte y si dis-
tinga lo que hay de inmutable en su doctrina y lo circunstan-
cial. Lagarrigue se refiere también a este asunto cuando
escribe: “El domingo en la noche (1° de marzo de 1882), des-



ORTODOXO0S CHILENOS 199
pués de salir de casa de Robinet, volvi a conversar de este
asunto a M. Laffitte. Me alabé mucho a Lemos, pero se re-
siste a censurar directamente a O. Y como yo le hiciera ver
que este positivista habia desconocido su propia autoridad al
desconocer la de Lemos, consagrado por él, me dijo que aqui
mismo subscribian muchos que no reconocian casi absoluta-
mente su autoridad. Y agregé que si los rechazaba tendria
¢l mismo que retirarse de la direccién positivista”. Esta ac-
titud del jefe de la iglesia positivista pronto habria de cam-
biar abiertamente la ‘de sus discipulos de la América. “Al
oir esto —agrega Lagarrigue—, no tenia yo nada que contes-
tar. No teniendo M. Laffitte autoridad propia sacerdotal, me-
nos podria apoyar la de otro. Esto no viene sino a confir-
marnos que el positivismo carece de verdadero jefe universal,
y que el segundo gran sacerdote de la humanidad no ha sur-
gido todavia. Es triste constatarlo, pero es la verdad”. Y
hubo algo méas. En febrero de 1883, Lagarrigue escribia a
Lemos que Laffitte estaba dispuesto a aceptar un puesto que
le habia ofrecido el primer ministro de Francia, Gambetta:
un curso de sociologia en la Escuela Politécnica. Lemos con-
testé: “El dia en que M. Laffitte lleve su defeccién hasta el
punto de llegar a ser un simple profesor oficial, ese dia rom«
peremos con él sin vacilacién™. El 9 de septiembre de 1883
se realizé el cisma. Miguel Lemos rompe con Laffitte. En
febrero de 1884, Jorge Lagarrigue sigue sus pasos. Los cen-
tros positivistas europeos siguen fieles a Laffitte. El grupo
occidental, como se llama al de los americanos, se separa. La
ortodoxia comtiana se traslada a la América.””

Desde 1884 hasta 1894, afio de su muerte, Jorge Laga-

rrigue permanece en Paris haciendo propaganda positivista

12 Sobre el problema citado se hace explicacion en O Apostolado Positi-
vista no Brazil, Circular anual, de Miguel Lemos. Rio de Janeiro, Iglesia Po-
sitivista del Brasil. Véase también libros citados en la nota nimero 7 de la
Introduccién. Jorge Lagarrigue, Le faux et le vrai Positivisme. Paris, 1892,



200 ORTODOXOS Y HETERODOXOS

y defendiendo lo que considera la ortodoxia de su maestro
Augusto Comte. Pero en Chile ha dejado un propagandista
de la escuela, un apéstol, su hermano mayor, Juan Enrique.
Ambos se han iniciado en la filosofia positiva, pero éste se
mostrard mas reacio a aceptar el aspecto religioso de la es-
cuela. Desde Paris, Jorge Lagarrigue escribe cartas y cartas
para atraer a su hermano al seno de la iglesia comtiana. El
25 de abril de 1877, Enrique escribe a su hermano: “En el
fondo creo como ti que no hay otro camino. Eso si, que para
que se organice de un modo formal la religién esa, tendran
que haber desaparecido antes todas las religiones reveladas”.
Pero Juan Enrique no parece decidirse por este camino. “En
su tltima carta —escribe Jorge—, Enrique no se manifiesta
atn decidido a aceptar el positivismo religioso. jCuéanto cues-
ta hacer una conversion!” “Enrique siempre contrario al po-
sitivismo religioso, y yo siempre procurando convertirlo”.
“Enrique cada vez.en oposicién con las ideas religiosas de
Comte. Casi desespero convertirlo mientras yo esté en Paris”.
“Tu persistes en rechazar las ideas positivistas —le escribe—;
nada puedo decirte a ese respecto, sino mi sentimiento al ver
que desconoces la grandeza y la verdad de la nueva doctrina.
Pero cuando ti me dices que tu manera de ver la solucién
del problema humano es vaga alin y agregas sin embargo:
«Déjame ser un escritor que exponga sus ideas con cierta
tranquilidad de espiritu», no puedo menos de hablarte con
toda franqueza y senalarte los graves deberes que incumben
ahora al pensador. En este momento de grave anarquia men-
tal y moral es falta imperdonable venir a exponer nuevas
ideas cuando no se esta suficientemente preparado para los
dificiles estudios de la sociologia y de la moral. Yo te lo
digo, Enrique, ti no podras nunca resolver un problema so-
cial ni debes pretender hacerlo. No que no tengas facultades
mentales para eso, sino que no las has fortificado en el estu-
dio de las ciencias positivas. No teniendo éstas, ;cémo quie-



EL APOSTOL DE LA HUMANIDAD 201
res descubrir leyes en sociologia, en donde las ciencias posi-
tivas han desempenado un rol tan importante?”’

Sin embargo, todo parece initil. Jorge Lagarrigue casi
desespera de poder convencer a su hermano, al menos mien-
tras no tenga oportunidad de verlo personalmente. “Enrique
—escribe Jorge— siempre refractario a nuestras ideas. No
espero ya modificarlo sino cuando vuelva yo a la patria que-
rida. El orgullo y la vanidad intelectuales estan demasiado
metidas de por medio para que pueda comprender la Reli-
gion de la Humanidad; tan cierto es que una cierta subordi-
nacion es la primera condicién de todo progreso intelectual”.
Y en otro lugar de su Diario dice: “A Enrique le escribi unas
cuantas paginas sobre la division de los dos poderes, que él
no quiere para nada admitir. Y este es el fundamento mis-
mo del positivismo. jCudnto poder tienen las preocupaciones
y el orgullo revolucionarios!” Pero, al fin, el 13 de diciem-
bre de 1830, Juan Enrique llega de sorpresa a Paris a pasar
unos meses con su hermano. Esto es suficiente. Jorge empie-
za a escribir en su diario: “Enrique, que ha leido ya los dos
primeros volimenes de la Politica Positiva, va reconociendo
la superioridad inmensa de Augusto Comte. Ya Littré cayé
de su opinién”. “Enrique cada vez mas positivista. Esta le-
yendo la Sintesis Subjetiva y estudiando matematica”. “Ayer
escribimos a casa, Enrique le escribi6 a Luis Espejo. Le
cuenta cémo todas sus prevenciones contra la Religion de la
Humanidad han desaparecido y le declara que Comte es el
més grande genio que ha producido la humanidad”. Juan
Enrique Lagarrigue regresa a Chile el 1° de marzo de 1882.
Se ha transformado en un apéstol de la humanidad. La orto-
doxia positivista en Chile encarnara en su persona. ’

50. EL APOSTOL DE LA HUMANIDAD

Juan Enrique Lagarrigue se entrega asi a la dificil tarea



202 ORTODOXO0S Y HETERODOXO0S

de convertir a los hombres a la religion de la humanidad.
No sélo se entrega a la prédica entre sus compatriotas. Como
buen apéstol de la humanidad, su labor no reconoce fronte-
ras. Sus cartas inundan la América y Europa. Van dirigidas
a toda persona que por su labor o por su poder han servido
o pueden servir a la causa de la felicidad humana. Se enta-
bla un didlogo epistolar entre Lagarrigue y el escritor espaiiol
Juan Valera. Initilmente trata el primero de convertir al
sgundo. La condesa Pardo Bazan recibe iguales epistolas
con el mismo fin. Teodoro Roosevelt, el Kaiser Guillermo 11,
Clemenceau, los reyes de Inglaterra y primeros ministros,
Ghandi, Leon Tolstoi y otras muchas grandes figuras reci-
ben sus invitaciones, consejos o protestas. Sus intervenciones
en pro de la paz son'miltiples; no hay atentado internacional
que no reciba la protesta de este apdstol, ni reuniones pro
paz que no reciban sus sugestiones. En 1893 escribe a Gui-
llermo II: “Permitidme que os ruegue respetuosamente, en
nombre de la humanidad, que devolviis a la Francia la Alsa-
cia y la Lorena. Este acto sera decisivo para cimentar la paz
universal”. Y al Presidente Mac-Kinley de los Estados Uni-
dos, después de la guerra con Espana por el asunto de Cuba
y Filipinas, le eseribe: “Desgraciadamente los Estados Uni-
dos se han dejado llevar hasta perjudicar al género humano.
Este deplorable extravio no dejara de haber influido en los
tristes asuntos del Africa del Sur y de la China. Cuanto més
puros son los antecedentes de una Nacion, més consecuencia
tienen sus malos ejemplos. Después de la guerra con Espa-
fia, ha quedado ensombrecida la digna tradicién colonial del
venerable Penn, confirmada en la independencia de los Es-
tados Unidos por el inmortal triunvirato de Washington, Jef-
ferson y Franklin”.'® Pero no sélo protesta en el exterior;

13 Estas diversas cartas han sido publicddas por el Apostolado de la Re-
ligion de la Humanidad en Santiago de Chile. Reunidas en Intervenciones
religiosas en favor de la paz. ’



EL APOSTOL DE LA HUMANIDAD 203
también lo hace en su patria contra el despojo que se ha he-
cho al Pert de las provincias de Tacna y Arica después de la
guerra entre éste y Chile en 1883 y a favor de que se le dé a
Bolivia una salida al mar, que la ha perdido en la misma
guerra. “Si Chile quiere seguir la senda del progreso efec-
tivo —escribe Lagarrigue—, que encierra felicidad y gloria,
es indispensable que devuelva Tacna y Arica al Pert, y que
lo haga en forma esponténea. .. Sepan persuadirse, mis con-
ciudadanos, de que la verdadera grandeza nacional sélo
puede alcanzarse en compaiiia de la virtud mas alta”. “Si
Chile se decide a entregar lo que moralmente no le pertenece,
se sentira purificado hasta lo intimo de su ser, y con una ener-
gia incontastable para elevarse a sus mas gloriosos des-
tinos”.!* :

Multiples seran los folletos y circulares que, firmados por
Juan Enrique Lagarrigue, se repartiran entre todas aquellas
personas que en alguna forma pueden ser atraidos por esta
religion adoptada por los ortodoxos de Chile. En ellos se
muestra la forma como este hispanoamericano se acerca a
muchos de los problemas que su circunstancia le va deparan-
do. A diferencia de los positivistas mexicanos, el chileno se
acerca a problemas sociales de su época, como el del Socia-
lismo, y lo juzga con simpatia y comprensién. Siempre sabra
encontrar en Comte la justificacion de sus juicios. Respecto a
un proyecto de ley contra las huelgas presentado por el gobier-
no de Chile, Lagarrigue escribe condenéndolo. En ese pro-
yecto se establece como pena contra las huelgas el presidio o
la multa que va de los 100 a los 1,000 pesos. “Tal proyecto
—dice Lagarrigue— no parece emanado del Gobierno de una
Reptiblica. Se desconoce en él categoricamente la libertad
incontestable que tienen los proletarios de constituirse en
huelga a fin de obtener un aumento de salarios... Esto es

14 Juan Enrique Lagarrigue, Sobre Tacna y Arica. Santiago de Chile,
1909. Y en Intervenciones religiosas en favor de la paz.



204 ORTODOXOS Y HETERODOXOS

inaudito y convierte de golpe a los proletarios en siervos”. Y
agrega: “Cuando se establezca el régimen normal. .. el Sa-
cerdocio de la Humanidad sera el mediador natural en los
conflictos entre el proletariado y el patriciado. Mientras tanto
las huelgas son las tinicas defensas con que cuentan los pro-
letarios y de ninguna manera debe arrebatirseles”.’® Y en
otro lugar se refiere concretamente al socialismo como uno de
los fines del positivismo, aunque contrario a la comunidad
de bienes. Dice: “Entre las muchas dificultades que viene a
remediar el positivismo se haya la del socialismo. El origen
de éste, en la aspiracion del proletariado a mejorar su triste
condici6n, no puede ser mas legitima”. Pero, agrega, lo que
es erroneo es la solucion, la de la comunidad de bienes. “El
positivismo desecha todo examen sobre la adquisicién prime-
ra de los capitales, que solo conduciria a perturbar el orden
social, y se concreta a exigir su buen empleo”. No importa
el origen; lo que importa ya es el empleo que se dé a estos
bienes. El positivismo “conserva la separacion entre los em-
presarios y los obreros; pero mira a los primeros como sim-
ples administradores del capital humano, moralmente respon-
sables de su gerencia”.'’

Los ricos no son asi duefios de sus bienes; simplemente
guardianes de bienes que pertenecen a la humanidad. Esta
debera pedir cuentas del uso que de ellos se haga. No hay
divisién de clases; simplemente divisién de oficios. El dine-
ro, que en México es visto como signo de superioridad, inclu-
siye moral’n es visto por Lagarrigue como un instrumento
que puede ser puesto al servicio de la cordialidad entre los
hombres. El principio de esta cordialidad es el altruismo.
“La funesta anarquia que ahora lo ha invadido todo —dice—
y que amenaza con disolver los hogares y patrias y convertir

18 Juan Enrique Lagarrigue, El proyecto de ley contra las huelgas. San-
tiago de Chile, 1892,

“ 18 Lq religion de la humanidad. Santiago de Chile, 1884.
17 Véase mi Apogeo y decadencia del positivismo en México.



)
EL APOSTOL DE LA HUMANIDAD 205

al mundo en un campo horrible de sangrienta discordia, se
ird disipando al soplo sagrado de la doctrina altruista, y
nuestra doctrina altruista y nuestra existencia revestira en la
tierra las mas bellas condiciones de virtud, de armonia y fe-
licidad. Unidos blancos, amarillos y negros, proletarios y
patricios, colaboraran religiosamente en la grande obra del
progreso humano, y nuestro planeta se convertira, cada vez
mas, en santa mansién de paz gloriosa”. Siguiendo a Comte
sostiene un conservadurismo que represente la asimilacién
del pasado, sin ruptura. El pasado debe ser la base de todo
progreso futuro. “Hoy se dice que hay que hacerlo todo de
nuevo, sin que nada quede en pie de lo que han dejado nues-
tros predecesores”. Ahora bien, agrega, “bajo el punto de
vista sociolégico, semejante propdésito equivale a querer edi-
ficar sin cimiento. En efecto, tanto en el organismo social
como en el organismo individual, no existe verdadero perfec-
cionamiento sin evolucién, y un porvenir que no radique en
el pasado, por desarrollo progresivo, es una vana ilusion, ca-
paz sé6lo de inutilizar esfuerzos y de producir desérdenes que
aparten de la senda filoséfica del bienestar universal”. La-
garrigue imagina un nuevo tipo de caballero al que llama
del porvenir, el cual ha de estar encargado de hacer justicia
entre los humildes, desplegando la bondad en favor de los
que sufren. Reconoce la imperfeccion del presente orden
social, imperfeccién que requiere la intervencién de hombres
generosos que, con nuevas armas, armas modernas como la
riqueza, realicen las reformas necesarias. “Estos —dice—
serdn los caballeros del régimen normal que, a diferencia de
los de la Edad Media, que tenian que recurrir a la espada,
solo apelaran a la riqueza para proteger a los débiles, puesto
que la guerra habrd de ser definitivamente reemplazada por

la paz”.'®

18 A4/ servicio de la doctrina altruista, Santiago de Chile, 1908.



206 ORTODOXOS Y HETERODOXO0S

51. LA HETERODOXIA CHILENA

En el famoso discurso de inauguracién de la Academia
de Bellas Letras por Victorino Lastarria, éste realizaba en la
divisa de Augusto Comte, orden y progreso, una alteracion:
“Que nuestra asociacién —decia— tiene el propésito de sa-
tisfacer una necesidad social, es incuestionable. Demasiado
bien lo prueba la circunstancia de haber aceptado todos nos-
otros, sin trepidacién y con franqueza, la primera base de
nuestra institucién, que, al darle por objeto el cultivo del
arte literario, adopta como regla de composicién y de critica,
en las obras cientificas, su conformidad con los hechos de-
mostrados de un modo positivo por la ciencia, y en las socio-
logicas y obras de bella literatura, su conformidad con las
leyes de la naturaleza humana, que son Libertad y Progre-
s0”.® Pocos afios antes, en México, otro positivista, Gabino
Barreda, habia realizado una operacién semejante substitu-
yendo Amor, Orden 'y Progreso por Libertad, Orden y Pro-
greso.”® El segundo justificaba en esta forma sus relaciones
con el Partido Liberal Mexicano, que se encontraba en el po-
der después de la derrota de los conservadores; en cuanto al
primero, Lastarria, justificaba en esta forma el ideal por
él siempre perseguido, su liberalismo. En esta alteracion a
la divisa positivista de Comte se encerraba su discrepancia
con el positivismo. Comte establece el progreso, pero dentro
del orden; Lastarria el progreso, pero dentro de la libertad.
Comte es un nuevo conservador, Lastarria un liberal cien por
ciento. El positivismo liberal del maestro chileno habra de
ser heredado por Valentin Letelier.

En la Academia de Bellas Letras y en la Sociedad de la
Ilustracién aprende Letelier su positivismo. Kl pertenece
también a ese grupo de jovenes de que nos hablaba Jorge

19 L astarria, Recuerdos literarios.
20 Véase mi Positivismo en México.



LA HETERODOXIA CHILENA 207
Lagarrigue en su Diario. En éste se recuerda varias veces al
amigo Valentin Letelier y su interés por saber de la filosofia
positiva, En 1875 escribia Lagarrigue: “.. .el lunes de la
semana pasada, recibi de Copiapé una carta de Valentin Le-
telier, que ha sido nombrado profesor de literatura y filoso-
fia del Liceo de aquella ciudad. Se muestra anheloso por
estudiar la filosofia positiva”. En Francia, Lagarrigue se
cartea con Letelier tratando de atraerlo hacia la religion de
la humanidad. Recibi carta de Letelier, cuenta Lagarrigue;
“es contestacién a la que yo le dirigi. Me expresa que tendra
placer en mantener correspondencia conmigo. Por el conte-
nido de la carta parece un espiritu muy bien dispuesto para
abrazar més tarde el positivismo religioso.. Confiesa que es
menester leer las Gltimas obras de Comte antes de condenar-
las. Esti muy empefiado en construir la moral positiva; ig-
nora que Comte echoé las bases”.

Sin embargo, el liberalismo de Letelier se arraiga fuer-
temente. La religion de la humanidad no logra convencerle.
Initilmente trata Jorge Lagarrigue de catequizarlo; todos sus
esfuerzos se estrellan. Si a su hermano Juan Enrique logra,
como se ha visto, convencerlo para que abrace la religién
positivista el dia que éste va de visita a Paris, con Letelier
se estrellardn nuevamente sus esfuerzos al encontrarse con
¢l en la capital fracesa en 1882. Cuenta Lagarrigue: “Ayer
en la noche estuvimos. .. a visitar a Letelier... Le llevé la
Filosofia positiva por Robinet y el culto positivista en el Bra-
sil y la Patria Brasilera. Estuvimos desde las ocho hasta las
once discutiendo sobre el positivismo. La hidra revoluciona-
ria, el orgullo y la vanidad, dandole la infalibilidad personal,
impiden la conversién de Letelier”. )

No, verdaderamente Letelier estaba perdido para el apos-
tolado de la humanidad. Su heterodoxia era irremediable.
Mientras los Lagarrigue habian logrado escapar al destruc-
tor racionalismo de Littré, que desconocia lo mejor de la obra



208 ORTODOXOS Y HETERODOXOS

del maestro del positivismo, Letelier queda preso en él. “Aho-
ra es cuando uno ve el profundo mal que ha causado Littré
—dice Lagarrigue—. No ha hecho sino dar armas al negativis-
mo, a la revolucion contra el gran constructor Augusto Com-
te”. Y agrega lleno de decepcion: “Todo se habra hecho para
que se convierta Letelier. Si no se convierte serd porque no
pertenece a las naturalezas verdaderamente elevadas, en las
que la veneracion concluye, al fin, por triunfar del orgullo
y la vanidad personales”.

Diez y ocho afios mas tarde, en 1900, el otro positivista
ortodoxo, Juan Enrique Lagarrigue, acusa a Letelier recibo
de su obra La Evolucién en la Historia. En la carta decia:
“Su obra, cuyos dos volimenes ha tenido usted la atencién
de enviarnos, representa mucha labor y estd cargada de eru-
dicién, pero siento que no la verifique el profundo espiritu
organico del positivismo. Le sucede a usted, me parece, lo
que a varios pensadores contemporaneos que, por no haber
seguido a Augusto Comte en su obra capital, el Sistema de
Politica Positiva, donde ha instituido la religién de la huma-
nidad, andan fuera del rumbo de la verdadera reorganizacion
mental y moral”. Para la ortodoxia positivista eran inutiles
todos los esfuerzos por buscar las bases de la reorganizacion
moral y social; éstas estaban ya encontradas. Augusto Comte
las exponia claramente en su magna obra. Querer descubrir
estas bases era como querer descubrir el Mediterraneo. Lo
finico que se lograba eran inttiles tanteos y con ellos peligro-
sas desviaciones que a la postre eran pagadas a un alto pre-
cio, el del retraso del progreso de la humanidad. Por esta
razén Lagarrigue terminaba su carta diciendo: “Hago votos
porque usted llegue a desprenderse de los obstaculos que le
impiden ver en el positivismo la doctrina moral”.

52. DOS ACTITUDES
El ano de 1891 habia de ser de prueba para la historia



DOS ACTITUDES 209
de Chile. Entraban en violenta pugna el Poder Ejecutivo y
las Cdmaras. El Presidente de la Repiblica, José Manuel
Balmaceda, disolvia al Congreso, y éste desconocia la legiti-
midad del Presidente. El Presidente, proclamaban las Ca-
maras, ha renunciado “a la autoridad legitima de que estaba
investido, para asumir el poder personal y arbitrario, que no
tiene otro origen que su voluntad ni otros limites que aquellos
que los acontecimientos puedan darle”. Con esta lucha hacia
crisis una vieja pugna, dos idearios se enfrentaban mortal-
mente: el ideario del cual fué expresién el dictador Diego
Portales y el ideario liberal del que fué expresiéon José Vic-
torino Lastarria.. Y detras de este ideario dos clases: la con-
servadora y monarquica y la liberal y burguesa. El ideal de
Lastarria y su generacién habia madurado, surgia una nueva
generacién que en nada necesitaba ya del viejo orden colo-
nial. El Poder Ejecutivo habia ido perdiendo poco a poco
la fuerza de que le habia dotado la Constitucién hecha por
Diego Portales. En su lugar se habia ido fortaleciendo el
“Parlamento”, concebido por Lastarria como la méxima ex-
presién del liberalismo. En 1891 la pugna se traduciria en
lucha armada. Chile que, a diferencia de otros paises hispa-
noamericanos, habia podido evitar las revoluciones por un
espacio de sesenta afios, se entregd a la revolucién. El Con-
greso desconocia al Gobierno y hacia armas contra él. El
Gobierno, por su lado, declaraba al Congreso en rebeldia.
El ejército, mas criollo y tradicionalista, se puso al lado del
Presidente. La marina, de formacién europea, especialmen-
te sajona, se puso al lado del Congreso. Ocho meses duré la
contienda, al cabo de los cuales el presidente Balmaceda se
vié obligado a renunciar, para suicidarse pocos dias después.
El espiritu liberal triunfaba definitivamente sobre los 1lti-
mos vestigios del espiritu colonial. Al cabo de varios afios el
ideal de Lastarria vencia al de Portales. La pugna quedaba



210 ORTODOXOS Y HETERODOXOS
cerrada. La etapa de la burguesxa chilena se iniciaba llena
de pujanza. ‘

En esta lucha Juan Enrique Lagarrigue y Valentin Lete-
lier tomarian diversas actitudes, las consecuentes con las res-
pectivas ideas por ellos sustentadas. El primero, fiel al
conservadurismo comtiano, se inclinaria hacia. el presidente
Balmaceda. El segundo, fiel a su liberalismo, lo combatiria.
La ortodoxia y la heterodoxia positivistas darian a conocer
sus respectivos puntos de vista sobre un mismo problema
nacional.

Juan Enrique Lagarrigue, fiel a la letra de Comte, no
podia estar al lado del parlamentarismo, del cual se habia
mostrado opositor el filosofo francés. Comte habia aplaudido
el golpe de Estado de Napoleén III y era partidario de todos
los gobiernos fuertes que fuesen capace‘s de establecer el or-
den que conduce al progreso. En 1888, Jorge Lagarrigue ha-
bia escrito en Francia al general Jorge Ernesto Boulanger,
héroe de la guerra franco-prusiana, y a quien se acusaba de
aspirar a la dictadura, una carta y un folleto titulado La
Dictature Républicaine, en donde le invitaba a realizar el
ideal de Comte, considerdndole el {inico hombre capaz de
realizarlo en Francia. Le decia: “Augusto Comte es el primer
republicano que ha puesto en plena evidencia el absurdo y la
inmoralidad del régimen parlamentario. Y es también el
primero que ha visto a la luz de la ciencia social, la mejor
forma de gobierno apropiada a la situacion de la Francia ac-
tual”. Sus ensefianzas se resumen en la necesidad de “con-
centrar todo el poder politico en las manos de un solo hombre
de Estado directamente responsable ante el pais... en cone-
xién con una plena libertad espiritual”. Yo creo, agregaba,
que por lo que habéis hecho hasta aqui, “vos seréis este
hombre tan necesario para la salvaciéon de Francia y de la



DOS ACTITUDES 211

humanidad, el Constantino de nuestra época”.* Por su lado,
Juan Enrique Lagarrigue enviaba al presidente Balmaceda
lo que llamaba Propuesta de solucién para la actual crisis
politica.* :

En esta propuesta escribia Lagarrigue: “Para la crisis
actual no hay en nuestro sentir més que una solucién digna y
que asegure el glorioso porvenir de Chile, y es que el Gobier-
no, encarnacién hoy del orden, prevalezca sobre el Congreso,
viva encarnacién del desorden”. “A pesar de sus antecedentes
parlamentarios, el actual jefe del Estado ha tendido esponta-
neamente hacia la dictadura en virtud de la situacién direc-
tiva y responsable en que se encuentra, y como persona que
tiene verdadera conciencia piiblica. Esa evolucién en su cri-
terio politico, lejos de abatirlo, le hace honor, y comprueba
en él ese axioma sociolégico capital: el hombre se agita y la
humanidad lo conduce, el cual s6lo falla con los pertinaces
rebeldes del progreso social”. Y agregaba: “Por méis que se
declare ignorantemente contra la dictadura republicana, ella
constituye el mejor de los gobiernos, como el régimen parla-
mentario el peor de todos”. Sin embargo, la dictadura repu-
blicana no debe ser confundida con la tirania. “Ma4s tirdnico
puede ser un Congreso que un dictador”.

A continuacién pasaba a hacer historia y decia: “La pros-
peridad de Chile le viene, en mucha parte, de haber tenido
un régimen mas dictatorial que parlamentario. En el fondo
es el Gobierno quien ha hecho aqui todas las leyes”. La
Camara, al oponerse a Balmaceda, ha invocado, para conmo-
verlo, la abdicacion del libertador O’Higgins. ;Recuerdo con-
traproducente! ;Qué vino después de esta abdicacién?, pre-
gunta Lagarrigue. “El pais se hundié en el caos hasta que lo

21 Jorge Lagarrigue, La dictuture Républicaine d’aprés Auguste Compte.

Paris, _
22 Juan Enrique Lagarrigue, Propuesta de solucion para la actual crisis

politica. Santiago de Chile, 1890,



212 ORTODOXOS Y HETERODOXO0S

sac6 de €l el ilustre Portales”. Si el insigne O’Higgins no hu-
biese abdicado “estariamos ahora mis cerca de la sociocra-
cia”. De aqui que sea menester que el jefe de la nacién se de-
cida a dar un golpe de estado. “El golpe de estado sélo seria
censurable cuando viniera a contrariar el progreso social, pero
de ningiin modo cuando viniera como ahora a servirlo, sin
reprimir otra cosa que las tendencias radicalmente desorga-
nizadoras del Congreso”.

'Y en otro folleto hecho circular sobre el mismo proble-
ma, Juan Enrique Lagarrigue decia: “Escribo movido solo
del interés de que mi patria se encamine hacia la Sociocra-
cia, librandose de todo espiritu metafisico y revolucionario”.
Todo el problema se reduce a lo siguiente en el actual con-
flicto: “o triunfa el régimen parlamentario, o triunfa el régi-
men presidencial”. Ahora bien, “;qué es lo que més convie-
ne al porvenir de Chile? Evidentemente es de toda evidencia
que debe triunfar ‘el régimen presidencial. Desaconsejado
esta el régimen parlamentario, desde hace muchos afos, por
el fundador del positivismo, Augusto Comte. Es necesario
que triunfe el régimen presidencial so pena de que se des-
camine lastimosamente nuestra patria en vez de avanzar”.
“Para todo chileno de corazon recto y espiritu claro que no
esté paralogizado, ha de ser indudable que el Congreso es hoy
el extraviado y no el Gobierno. Del lado del Gobierno debe
estar la opinién piblica”.”

Por el otro lado, Valentin Letelier se ha opuesto a la dic-
tadura, y la justificacién de su oposicion la encontraré en el
positivismo, pero ya no en el comtiano, sino en el de Spencer.
Perseguido, dice, encarcelado y desterrado por defender el de-
recho, “no sostuve con mis actos bajo las amenazas de la tira-
nia sino las mismas doctrinas que bajo el régimen de la
libertad habia sostenido en estas aulas con mi palabra”. La

23 J, E. Lagarrigue, Dictamen positivista sobre el conflicto entre el Go-
bierno y el Congreso, Santiago de Chile, 1890,



DOS ACTITUDES 213
Universidad, a la cual habla Letelier, tiene para éste una es-
trecha relacion con el gobierno: en ella, dice, “el catedratico
aparece empefiado a la vez en formar hombres de profesién,
conocedores del derecho, y en educar hombres de estado co-
nocedores de la ciencia”.** Letelier se presenta como un dig-
no heredero de los ideales de Lastarria y su generacién. La
educacion es para €l la base de la reforma a la cual aspiran.
Desde este punto de vista no podia haber estado al lado de
un gobierno que olvidaba los fines libertarios del estado,
independientemente del orden que era menester guardar.
Letelier considera que ha sido la guerra del Pacifico
-(1879), la guerra sostenida contra el Pera y Bolivia, el ori-
gen de la tirania de Balmaceda. Aparentemente, dice, pudi-
mos gloriarnos de que en aquella guerra nuestro orden cons-
titucional no se alteré. “Pero aunque juridicamente no hubo
cambio alguno en el orden legal, de hecho se operé por la
fuerza de las cosas una gran concentracién de poderes en ma-
nos del Ejecutivo”. Poderes que la sociedad le fué cediendo.
“Los gobiernos mas fuertes son aquellos que cuentan con la
adhesion mayor de parte de los elementos sociales, porque
no hay atribucién, por exorbitante que sea, con que la socie-
dad no les invista de hecho cuando las necesidades de su orga-
nismo asi lo requieren”. La guerra planteaba estas necesida-
des. “Por eso el estado de guerra que en igualdad de otras
condiciones vincula el triunfo a la cohesion social, a la disci-
plina, a la obediencia, a la unidad de miras, propende espon-
taneamente, aun contra el deseo de los gobernados, aun con-
tra la voluntad de los gobernantes, a desarrollar la fuerza
politica de los gobiernos”. Y a continuacién, apoyandose en
Spencer, dice: “Principio de la ciencia politica es este que
queda plenamente patentizado con sélo observar que, en las
sociedades mas atrasadas, donde el estado bélico es perma-
nente, los gobiernos son autocréticos, y que los gobiernos

24 Valentin Letelier, La tirania y la revolucién. Santiago de Chile, 1891.



214 ORTODOXO0S Y HETERODOSOS

mas liberales son hijos de las sociedades industriales, donde
la guerra aparece de tarde en tarde a guisa de fenémeno ac-
cidental”. Asi, mientras el comtismo considera necesaria la
dictadura para establecer la sociocracia, en Spencer la dic-
tadura o tirania no es sino una forma retrasada de la socie-
dad, la que pertenece a la etapa guerrera de la misma; etapa
que cede ante la industrial.

De acuerdo con Spencer, Letelier continia sacando las
consecuencias de su oposicién y critica al golpe de estado
de Balmaceda. “Fatalmente —dice— el ejército vencedor
del Peru estaba destinado, en su gran mayoria, a servir en
manos de cualquier audaz como instrumento de opresién o
tirania”. Toda dictadura, agrega, necesariamente conduce
hacia la ilegitimidad. *“‘Cuando un gobierno se sale simple-
mente de la ley, se convierte en dictadura, y una dictadura,
aun cuando no sea una institucién legal, puede ser una ins-
titucién legitima. . . ; pero si, a su vez, se sale del derecho, se
convierte en tirania, y toda tirania es por lo mismo ilegiti-
ma”. La corrupcién de los sistemas de gobierno es también
la que da origen a la dependencia de los ciudadanos de sus
gobernantes. ‘“‘Ahora bien —concluye—, el remedio no esta
en la ley”. El problema no se resuelve restringiendo el voto.
Esto seria ejecutar un despojo. .Y éste siempre es peligroso.
“Aun cuando de ordinario la mayoria del pueblo mire con
indiferencia el ejercicio de sus derechos, no consiente docil-
mente que se le arrebaten los que una vez le han sido otorga-
dos”. Letelier se opone asi a todo intento que signifique res-
triccién del sufragio como remedio para evitar cualquier
posible dictadura o intento semejante al de Balmaceda. La
solucién se la da también el positivismo spenceriano: “El
remedio consiste, a mi juicio —dice—, por un lado, en esti-
mular el desarrollo industrial, para poner a cada elector en
situacion de relativa independencia y, por el otro, en propa-
gar mis y mas la instruccién primaria y, sobre todo, la ins-



¢ES POSIBLE UNA CIENCIA DE LA POLITICA? 215
truccién civicay. para ilustrar el criterio de aquellos. que un
dia han de ser llamados a ejercitar el derecho de sufragio”.
El pensador chileno, apoyandose ahora en nuevas filosofias,
pide como remedio para los males de un pueblo hispano-
americano lo mismo que habia pedido la generacién que le
antecedié, la de Lastarria y Bilbao, la de Sarmiento y Al-
berdi, la de José Maria Luis Mora, la de José de la Luz y

Caballero: educacién y enriquecimiento por la industria.

III
EN TORNO A UNA CIENCIA POLITICA

53. /ES POSIBLE UNA CIENCIA DE LA POLITICA?

Valentin Letelier, fiel a la tradicién liberal de Chile, se ha-
bia venido preocupando hondamente por la posibilidad de
una ciencia politica adaptada a las circunstancias hispano-
americanas o, mas concretamente, chilenas. A Letelier, como
ayer a Lastarria, el positivismo se le presenta como un rico
arsenal para construir esta ciencia, pero nada mis como ar-
senal, no como la solucién del problema. El positivismo era
un buen punto de partida y la justificacién de lo mucho que
se habia realizado en el campo de la teoria politica, pero
nada mas. Hispanoamérica tenia sus propios problemas y
por ende deberia tener sus propias soluciones. . Ademas, el
positivismo partia de la experiencia de una determinada rea-
lidad, y ésta no podia ser para los americanos otra que la
americana. | ¢
La Ciencia Politica en Chile® se titula la memoria que
presenta Letelier el afio de 1886. En ella se plantea el pro-

28 V. Letelier, De la ciencia politica en Chile y de la necesidad de su en-
senanza. Santiago de Chile, 1886.



216 EN TORNO A UNA CIENCIA POLITICA

blema antes indicado sobre las posibilidades de una ciencia
politica en Chile. Comte, Mill y Bain son los filésofos posi-
tivistas de donde se toma el arsenal para abordar esta cues-
tion. Pero es Augusto Comte el que mas poderosamente in-
fluye en esta obra. La politica es para Letelier un fenémeno
que debe ser explicado como tal. Ahora bien, todo fenémeno,
una vez explicado, puede ser sometido a una determinada
legalidad, a una determinada ciencia. ;Pero, se pregunta, los
fenémenos politicos pueden ser sometidos a una determinada
ciencia? Sin embargo, demasiado hombre del siglo x1x posi-
tivista, la pregunta que sobre la ciencia hace se refiere a un
tipo de ciencia natural. Mas concretamente, se pregunta, ;los
fenémenos politicos pueden ser sometidos a leyes naturales?

Un fenémeno, dice, puede ser explicado de tres maneras
diversas: “Atribuyéndolo bien a una causa sobrenatural, esto
es, a uno o muchos dioses; bien a entidades abstractas, al des-
tino, al acaso, a la fatalidad; bien a una propiedad de la ma-
teria, a una ley de la naturaleza”. De aqui que las explica-
ciones vengan a ser de tres clases: sobrenaturales o teoldgicas,
subjetivas o metafisicas, y objetivas, positivas o cientificas.
Cada uno de estos tipos de explicacion da lugar a tres clases
de filosofia: teologia, metafisica y cientifica. Y, siguiendo
ain mas a Comte, establece que necesariamente un tipo de ex-
plicacién excluye el de las otras. “Las explicaciones cienti-
ficas tornan innecesarias y excluyen toda explicacién teolé-
gica o metafisica; y las intervenciones sobrenaturales cesan
conforme se descubren las causas naturales”.

Ahora bien, sigue preguntando, ;pueden someterse a le-
yes naturales los fenémenos politicos? ;Es dable explicar
cientificamente la politica? Para Letelier, buen positivista,
s6lo existe un tipo de ciencia, la natural. De aqui que consi-
dere necesario someter a este tipo de ciencia los fenémenos
politicos. ¢Es esto posible? Todos los fenémenos, sigue di-
ciendo, se agrupan en seis grandes clases, cada una de las



LA CIENCIA POLITICA Y LA HISTORIA 217
cuales es explicada por una ciencia respectiva. Existen los
fenémenos matematicos, que son explicados por la ciencia
matemaética; los astronémicos, por la astronomiaj; los fisicos,
por la fisica; los quimicos, por la quimica; los biélogos, por
la biologia, y los sociolégicos, por la sociologia. Ahora
bien, en cada una de estas ciencias la complejidad de las mis-
mas va creciendo y, con ellos, las dificultades de su explica-
cién, de las cuales la ultima, la sociologia es la que mayores
dificultades presenta y la menos constituida. Ahora bien,
agrega, por lo que se refiere a la politica, la sociologia “no
ha suministrado, hasta ahora. .. medio alguno de conocer la
verdad y de rectificar el error, si no es el de esas dolorosas
experiencias que los pueblos suelen hacer y que se resuelven
a veces en estériles agitaciones y revoluciones desquiciado-
ras”’. Aun no existe ciencia alguna que acabe con las discre-
pancias. Ciencia que ponga de acuerdo las diversas opinio-
nes politicas. “La politica no ha conseguido acabar con las
discrepancias”. “Mientras las discusiones cientificas acaba-
ran siempre tarde o temprano por hacer el acuerdo entre po-
lemistas, las discusiones politicas no consiguieron otra cosa
que acalorar més los animos, dificultar mas la concordia y
perpetuar divisiones que parecian préximas a borrarse”. El
problema es, como se ve, como poner de acuerdo a los indivi-
duos en un campo que tan de cerca les atafie. Hispanoaméri-
ca tiene ya una larga y sangrienta experiencia de esta rea-

lidad.
94. LA CIENCIA POLITICA Y LA HISTORIA

¢ Cual es la experiencia politica de nuestros pueblos? Por
lo que se refiere a Chile, Letelier hace ver como se ha querido
enfocar a la realidad politica desde tres puntos de vista: el
liberal, el reaccionario y el conservador. “La escuela liberal
—dice— cree que la sociedad es una masa esencialmente
maleable y pléstica, y que para satisfacer las necesidades po-



218 EN TORNO A UNA CIENCIA POLITICA

liticas se la puede amoldar a utopias de pura.imaginacién, o
siquiera a ideales prematuros aun cuando realizables”. Esta
es una escuela utdpica, ajena a la realidad. “Por el contra-
rio, la escuela reaccionaria, partiendo de la misma base, pres-
cinde por completo del cambio de condiciones sociales ope-
rado por la revolucién moderna y suefia con la integra res-
tauracién del extinto régimen teocratico”. Esta escuela tam-
bién desconoce la realidad, al ignorar los cambios que ésta
sufre. “A su turno, la escuela propiamente conservadora, que
aprueba y aun aplaude el desarrollo histérico de la sociedad,
del pensamiento y de las instituciones, se imagina que las
instituciones, el pensamiento y la sociedad se van a detener
para siempre en el punto donde a la sazon se encuentran y se
oponen a todo cambio y entorpecen el ulterior desenvolvi-
miento de la politica y las facultades humanas”. A su vez
todas estas escuelas se entorpecen entre si.

Cada una de estas escuelas es asi ajena a la realidad.
Ajena a la realidad que se da en el tiempo, la historia. Siem-
pre tratan de saltar sobre el tiempo, negiandolo o detenién-
dolo. Pero, jes posible una ciencia de la politica que tome
en cuenta a la historia? ;No sera que toda ciencia, para serlo,
tiene que negar lo histérico? “Si la ciencia politica existiera
—dice Letelier—, no hay duda de que personas tan doctas
como las que encabezan nuestros partidos llegarian a ponerse
de acuerdo en las discusiones, aun cuando no lo estuvieran
en las elecciones”. Si esta ciencia existiese, “tendria por ob-
jeto el determinar aquellas leyes naturales en virtud de las
cuales los fenémenos politicos se efectian”. Pero ;quién
ignora que toda politica es obra, no de causas generales y
regulares, sino de una determinada voluntad, la de los gober-
nantes, razén por la cual no es posible descubrir, entre los
sucesos de un determinado Estado, principio alguno de cau-
salidad o coexistencia? :

Ciencia tal no parece posible, porque seria incompatible



, LA CIENCIA POLITICA Y LA HISTORIA 219
con la historia. “Lo real, lo verdadero, lo positivo, seria que
los grandes personajes histéricos, que segiin noticias fidedig-
nas hicieron las cosas del pasado, no fueran los autores de
ellas y que ellas se desarrollaran en virtud de unas causas ge-
nerales que no conocemos y que obran independientemente de
la voluntad humana”. Pero es esto lo que no es posible. La po-
litica es obra de voluntades y estas voluntades son las fuerzas
de la historia. Una ciencia de la politica tendria que prescin-
dir de la historia. “El tnico principio general que se puede
descubrir entre los sucesos politicos es que ellos, en todas
partes, son obra de los que mandan, o mejor de los que ma-
yor influencia social ejercen, asi sean gobernantes, jefes de
partido, simples republicas, etc...” Esto llevaria a con-
cluir que es la historia la que se opone a la constitucién de
una ciencia politica. ;Es asi? Letelier invierte entonces el
problema: ;no serd que no se ha constituido una ciencia de
los estudios histéricos, la causa de la oposicién de la historia
a la ciencia politica? ;Si existiese una ciencia de la historia,
no seria entonces posible una ciencia de la politica? Es me-
nester trasladar el problema. Parece que los estudios histé-
ricos son opuestos o, al menos, estorban la constitucién de una
ciencia politica, dice Letelier, ya que siendo la politica un
fenémeno social, ésta no podra constituirse en ciencia mien-
tras la historia, que estudia el conjunto de todos los fenéme-
nos sociales, no logre descubrir esa ley general de filiacion
que se supone debe existir entre ellos. Ahora bien, esto no ha
sido posible porque hasta la fecha sélo existe una gran super-
ficialidad en los estudios histéricos. “La deficiencia con que
en realidad se tratan las materias politicas y militares (a pe-
sar del exclusivismo y minuciosidad con que las tratan log
historiadores) es tal que los estadistas no podrian inferir de
tales estudios una sola regla de gobierno, ni podrian descu-
brir con ellos la solucién de un solo problema politico”. Todo
aparece aqui ‘“‘como una sucesion sin relaciones, como una



220 EN TORNO A UNA CIENCIA POLITICA
serie de efectos sin causas, como una exposicién de fenéme-
nos sin leyes, que se producen por virtud espontinea”. En
la forma como se escriben generalmente las obras histéricas,
éstas se presentan como *“‘simples e inconexas exposiciones de
fenomenos particulares, cuando toda ciencia abstracta es, por
el contrario, una exposicién de leyes generales”. “Son, en una
palabra, estudios de pura memoria cuando toda ciencia es
ante todo estudio de entendimiento”.

¢ Qué es lo que necesitamos entonces?, pregunta Letelier
Una filosofia de la historia. Sélo ésta hard posible uns
ciencia de la politica. Ya Comte y Spencer han insistido er
miltiples ocasiones en que se debe a la falta de preparacior
cientifica la inconexién y superficialidad de las obras histé
ricas. Es menester entonces una filosofia de la historia pars
levantar sobre ella una teoria politica. Miltiples son ya lo
esfuerzos que se han hecho para constituir esta filosofia. Er
lo primero que se ha pensado es en *“descubrir entre los acon:
tecimientos algin principio de general causalidad, que poi
ser propio para explicar todos los posibles, torne innecesaric
narrar todos los acontecimientos”. Ya que toda “ciencia, para
descubrir una ley ignorada o para estudiar una descubierta,
no necesita examinar todos los fenémenos atingentes. .. De
la misma manera, se podrian descubrir y enseguida estudiar
leyes sociales, en caso de que existan, sin necesidad de cono-
cer todos los sucesos de la historia”. Ahora bien, cabe pre-
guntarse, “;existe realmente en la sociedad algin principio
general que la conserve, que la desarrolle y que le sea propio
para explicar todos los acontecimientos politicos?”” Lo que
hasta la fecha se ha hecho es insuficiente. No basta la filo-
sofia de la Historia de la Biblia, Bossuet, Vico, Montesquieu
y Buckle. “La constitucion de la ciencia politica es imposi-
ble en el actual estado de la filosofia de la historia”.



¢QUE TEORIA POLITICA ELEGIR? 221

55. ;QUE TEORIA POLITICA ELEGIR?

Sin embargo, pese a las dificultades para formular una
teoria politica, lo cierto es que la historia ofrece varias. Pero,
ccudl elegir? Entre los grandes peligros que puede presen-
tar una ciencia politica esta el de su eleccion. ;Cuaél de to-
das las existentes es la verdadera? ;La de Platon, Aristételes,
Mill, Rousseau, Comte, Spencer? Por lo que se refiere a Chile,
dice Letelier, “la {inica obra realmente seria que entre nos-
otros se ha compuesto sobre politica, cual es la Politica Po-
sitiva del sefior Lastarria, ofrece en conclusién un proyecto
constitucional que muy pocos juzgarin realizable y conve-
niente en las presentes condiciones sociales”.

. Qué teoria elegir? “;La juventud seria educada para
la reaccién o para la revolucién, para la Iglesia o para el
Estado, para uno o para otro de los partidos contendientes?”
Pero esto seria infitil; después de todo, los partidos gobier-
nan sin ciencia politica. Asi, “mdas que difundir doctrinas
peligrosas, que no siempre surten los efectos sociales que se
esperan, nos conviene a nosotros mantenernos en expectativa
y aguardar a que otros pueblos los ensayen para .imitar en
seguida a la segura sus aplicaciones felices”. En este senti-
do Letelier considera benéfico el atraso cultural de Hispano-
américa. Esto evita experiencias que pueden resultarle ne-
gativas. Observando las experiencias hechas por Europa po-
dré evitar sus errores y adoptar sus aciertos.

Por lo que se refiere a Chile, dice, la anica teoria que
puede tener algiin valor esté reducida a lo realizado por Las-
tarria. Sin embargo, en el ambiente actual se hacen notar .
una serie de nuevas influencias, especialmente en las lectu-
ras que se hacen. Y estas lecturas no son otra cosa que el
indice de lo que el hombre de la época quiere o cuadra con
su pensamiento. “No se rodea —dice—, en efecto, el hombre



222 EN TORNO A UNA CIENCIA POLITICA

estudioso de otros libros sino, por lo general, de aquellos
cuyas doctrinas cuadran a sus propios pensamientos, en for-
ma que, sin oirle hablar ni leer cosa suya, uno puede inferir
de sus lecturas ordinarias cudles son sus principios funda-
mentales”. Guidndose por esta indicacion general se puede
estudiar “en Spencer, Stuart Mill, Comte, Littré y demas
grandes pensadores cuyas obras tienen cabida en numerosas
bibliotecas particulares de ciencia social, cuél es entre nos-
otros el estado de la ciencia politica”. Y este estado de-
muestra que la doctrina més aceptada es actualmente la
positiva.

Ahora bien, la ciencia politica positiva niega que la in-
fluencia de la voluntad en la politica sea tan decisiva como
lo dicen las historias comunes. Por el contrario, sostiene
“que todos los sucesos, la formacién y el desarrollo de los
estados, los cambios de instituciones, las revoluciones, etc.,
se efectian por obra de causas generales mas bien que por
voluntad de los gobernantes”. Pero, y aqui Letelier hace una
pregunta que es basica para salvar su liberalismo, si todos
los sucesos politicos se efectiian a impulso de fuerza sociales,
;qué es del libre albedrio? El problema se plantea al pre-
sente, bajo el imperio de las ciencias, en los mismos términos
en que se plante6 bajo el imperio de las antiguas filosofias.
La inmutabilidad que distinguia a las causas absolutas de
las antiguas filosofias es también propia de las leyes natura-
les. “En tal sentido, donde quiera que exista una sociedad
ha de pretender desarrollarse en conformidad a una norma
determinada, a menos que fuerzas extrafias obstruyan o alte-
ren su desarrollo”.

Aqui el sentido liberal de Letelier le hace oponerse a un
posible determinismo. La voluntad, la libertad humana, debe
poder influir en ese mundo de la historia y de la politica. Se
aspira a encontrar un orden legal, pero no a un orden que
sea contrario al sentido de la libertad y, con él, de la respon-



¢QUE TEOR{A POLITICA ELEGIR? 223
sabilidad. “Con todo'—dice Letelier—, las leyes sociales, si
existen, han de ser por naturaleza tan modificables que, sin
dejar ellas de cumplirse, ha de poder la voluntad de cada
cual concurrir o no activamente a su cumplimiento: retar-
darlo con los conservadores, apresurarlo con los liberales,
perturbarlo con los reaccionarios y los revolucionarios”. La
jerarquia en el orden de la realidad y las ciencias sefialada
por Comte, no es, para Letelier, otra cosa que una jerarquia
en el orden de la libertad. Se va de lo determinado a lo inde-
terminado. Del orden a la libertad. La complejidad que se
nota en la escala de las diversas ciencias no es otra cosa que
la explicitacién de un mundo de libertad que se hace plena-
mente patente en lo humano. “La libertad humana —dice
Letelier—, que carece de libre albedrio en cuanto a los 6rde-
nes de fenémenos inmodificables, cuales son las matematicas
y la astronomia, empieza a tenerlos desde que se adelantd
por aquellos ordenes cuyos fenémenos son susceptibles de
modificaciones”. En unos campos el hombre puede hacer
mas patente su voluntad y libertad que en otros. Ante cier-
tas realidades su voluntad se estrella, mientras en otras se
realiza. No se puede hacer, dice Letelier, que uno y uno sean
tres, que la tierra no gire alrededor del sol; pero. si puede
desviarse el rayo en el orden fisico; en el quimico descom-
poner las sustancias; en el bioldgico prolongar la vida o dar
la muerte. “De andloga manera, se puede en el orden social,
que es el mas complejo y el mas elevado de todos, modificar
la forma, el modo y el tiempo de los sucesos”. He aqui la
razon por la cual los fenémenos politicos son supuestos como
“obra exclusiva de la voluntad”. “La acciéon humana esta
sometida a leyes superiores y no es libre sino en cuanto las _
puede modificar”.

Valentin Letelier salva asi a la libertad de un absoluta
determinismo. Pero tampoco es partidario de una libertad
absoluta, que no seria otra cosa que la plena anarquia. Muy



224 EN TORNO A UNA CIENCIA POLITICA

en serio se ha preguntado por la existencia de una ciencia de
la politica. En el campo de lo humano se encuentra también
con una serie de realidades determinantes. En este campo el
hombre alcanza su mayor libertad, pero esta libertad no es
absoluta; la accién humana tropieza también aqui con ciertos
limites. “La politica —dice— es determinada en cada caso
por antecedentes histéricos y por circunstancias sociales que
el estadista puede quiza ignorar, pero que no obstante obran
de una manera decisiva e incontrastable”. Sin embargo, a
veces.parece que los sucesos politicos son producto del capri-
cho de tal o cual personaje politico. “Mas empecemos por
notar que en todas las ocasiones los hombres que parecen
arbitros de las sociedades son aquellos que se ponen al ser-
vicio de alguna necesidad social o, por lo menos, de alguna
aspiracién general, convirtiéndose en simples 6rganos de
ella”. Ni determinismo absoluto, ni anarquia, parece ser la
tesis de Letelier. “Nacido, educado y formado en el reino
de la sociedad, el hombre recibe de ella los sentimientos, el
caracter, las ideas y los habitos* que ha de seguir toda su
vida”. Esto determinaré su futura conducta, pero no hasta el
grado de hacer imposible su libertad. Salvada la libertad,
Letelier puede ya hablar de la posibilidad de una ciencia
politica. Una ciencia que se apoye en el campo que hace que
la libertad del individuo, su accién, su voluntad, no sea una
pura anarquia. Si es asi, dice, “si segiin se infiere de los
casos estudiados, las fuerzas sociales obran siempre a pesar
o con el concurso de la voluntad humana. . ., nuestro deber
de estadistas y de seres racionales es estudiarlas para facili-
tar su desarrollo y evitar estériles perturbaciones”.

56. CIENCIA POLITICA PARA ESTADISTAS

De la induccién sobre la sociedad, dice Letelier, ha sur-
gido una nueva ciencia: la sociologia. El pensador chileno



CIENCIA POLITICA PARA ESTADISTAS 225
sigue aqui nuevamente a Comte. La sociologia se divide en
estatica y en dindmica. Ahora bien, agrega, “si los sucesos
no son obra de la voluntad sino de la sociedad, es claro que
aquellos que perturban el desarrollo del orden social no se
pueden evitar por medio de leyes represivas, sino por medio
de leyes preventivas”. Nuevamente aparece aqui el liberal
que, apoyéandose en el positivismo, es opuesto a toda accién
despética ejercida sobre el individuo. El estado tiene como
mision la de prever, y prever es anticiparse a los hechos,
evitar que éstos se realicen si son contrarios a la sociedad.
La ingénita tendencia de la politica empirica a reprimir los
efectos visibles,.antes que remover o neutralizar las causas
determinantes, emana cabalmente de lo poco conocidas que
son esas relaciones de causalidad y de lo poco difundido
que estan los estudios de la dinamica social. El conocimiento
de la dinamica social podra permitir al gobernante anticipar-
se a los hechos y orientarlos. De ordinario, en virtud de estas
relaciones de antecedente y consecuente, aparece en la socie-
dad el indicio del mal antes que el mal mismo, y el gober-
nante que las conozca podra prevenir o templar sus efectos.

La ignorancia de los gobernantes sobre esta dinimica
social los lleva a confundir diversos hechos y a tratar de apli-
carles soluciones equivocas. Por ejemplo, dice Letelier, no
es lo mismo un tumulto religioso de fanaticos que un tumulto
obrero pidiendo aumento de salarios, y no se puede reprimir
el uno como se reprime el otro. ‘““Al primer tumulto no se
puede atribuir sino una intolerancia”. El segundé no; éste
no es sino un “sintoma inequivoco de reivindicaciones nue-
vas entabladas por clases sociales, hasta ahora mansas, sumi-
sas y abyectas”. Las manera de evitar lo uno y lo otra
tienen que ser distintas. “En nuestros tiempos, con una ce-
guedad menos justificable —que la de Grecia y Roma a
mantener la esclavitud—, en cuanto se conocen mejor las
leyes de la causalidad social, muchos querrian explicar las



226 EN TORNO A UNA CIENCIA POLITICA

huelgas que en los paises industriales se suceden dia a dia,
diciendo que son sucesos caprichosos, causados por el simple
espiritu de rebelién que repentinamente se ha apoderado de
las masas”.

Tales situaciones podrén ser evitadas si los gobernantes,
atendiendo a la dindmica social, anticipan las soluciones
antes de que se conviertan en violentas. La incapacidad de
prevenirlas conduce necesariamente a la violencia cuando
aparecen. “El gobernante que se inspira en la ciencia sabe
—dice Letelier—, en efecto, que la politica positiva es aque-
lla que prefiere prevenir los males sociales a reprimirlos”.
Ya que los fenémenos sociales, a semejanza de los fenémenos
naturales sujetos a la ley de causalidad, “pueden preverse y
anunciarse con tanto mayor exactitud cuanto mejor se conoz-
can las causas generales que, segiin la teoria, los ocasionan”.
“Quien conozca siquiera los rudimentos de la sociologia pue-
de prever a ciencia cierta el rumbo general del espiritu y de
las sociedades en los futuros siglos”. Una politica apoya-
da en esta ciencia podria sugerir medios para acabar con las
huelgas continuas, con la amenaza permanente del comunis-
mo, con las crisis periddicas de los pueblos y con el estado
crénico de la miseria. Por lo que se refiere a Chile, sigue
diciendo, “ahi esta, por ejemplo, el proletariado agricola,
sumiso, abyecto, sin nociones morales, sin aspiraciones y sin
esperanza de mejoramiento, fuente perenne de criminales”.
“;Qué debemos hacer para levantarlo sin peligro de que en
él, como en el proletariado europeo, se despierte el espiritu
revolucionario?” Atender a laa causas que lo mantienen asi
para evitar que se desvie por la violencia. No mas utopias;
es menester ir a la realidad estudiando sus causas. “La causa
principal de nuestra corrupcién politica, verdadero borrén
de nuestras costumbres, es, a no dudarlo, que nuestras insti-
tuciones, dictadas, como han sido, a impulsos de un sano,
pero prematuro, idealismo, han conferido de derecho a la



CIENCIA POLITICA PARA ESTADISTAS 227
masa popular una ingerencia politica para cuyo ejercicio no
estaba ni estd preparado”. Antes de preparar a las masas
para el ejercicio de sus derechos se le otorgan éstos. En vez
de que se atienda a la realidad social y politica del pais, se
imitan formas de politica y gobierno de paises cuya realidad
social es distinta. Falta un criterio basado en la ciencia po-
litica, lo cual conduce a miultiples errores. En este error,
dice, “incurrieron hasta 1833 los organizadores de la Re-
pablica de Chile, todos los cuales, tanto los de tendencias
liberales como los de tendencias conservadoras, forjaban
proyectos constitucionales en atencién, menos a nuestras ne-
cesidades sociales, que alo que Grecia y Roma, Francia y los
Estados Unidos habian hecho”.

El idealismo politico es el que mayores males causa a las
naciones, ya que hace ciegos a sus gobernantes para la rea-
lidad. Se deja que la fantasia tome el papel que corresponde
a la experiencia. Un grave error ha sido “creer que tal o
cual principio preconcebido, la libertad, la soberania popu-
lar, la religion, la autoridad, la justicia, etc., etc., bastaba a
solucionar todos los problemas politicos y satisfacer todas
las necesidades sociales”. Comte, sigue diciendo Letelier, ha
observado con mucho juicio, que le falté al componer su Po-
litica positiva, que la impotencia de las republicas contem-
pordneas, para fundar instituciones estables, proviene en
gran parte de que las forjan prescindiendo enteramente’del
estado social que pretenden arreglar. Movidos “por ideales
absolutos, los doctrinarios prescinden de las condiciones so-
ciales en que han de obrar, miran la sociedad como unaj
masa esencialmente plastica, amoldable a voluntad, y bregan
por plantear 6rdenes arbitrarios de cosas, aumentando a la
vez las perturbaciones y la confusion del mismo estado revo-
lucionario que tratan de organizar”.

Por lo que se refiere a Chile, sigue diciendo Letelier, “lo



228 EN TORNO A UNA CIENCIA POLITICA

que més valora a la constitucién de 1833*° es su franca
tendencia a reaccionar contra la politica idealista y de imi-
tacién. .. y satisfacer la necesidad primordial de aquella
época, cual era la de reconstruir el orden, alterado por los
vivos estimulos y por el gran desarrollo que habia sido me-
nester y afianzar la obra de nuestra independencia”. Si
se atiende a la ciencia, en ella se aprende* que en todo caso se
han de dictar las instituciones para los pueblos”, y también
ella condena “las perturbadoras tendencias metafisicas de
encuadrar a los pueblos, vengan o no vengan, en las insti-
tuciones”.

Las diversas escuelas politicas, sin nociones de ciencia,
falsean la realidad y la desorientan. Varias son estas escue-
las, dice Letelier. Existe una “segiin la cual el fin de la po-
litica seria exclusivamente mantener el orden vigente vy,
guiada por este criterio y sin nocién alguna de desarrollo
social, se ha opuesto en las naciones contemporéneas al esta-
blecimiento de cada una de las libertades piblicas y ha es-
torbado ingratamente el considerable desarrollo que median-
te ellas han adquirido la sociedad y el espiritu humano”.
Otra es la que, ““sin nocién clara del orden, querria resolver
todos los problemas politicos con el criterio absoluto de la
libertad”. Esta segunda es la escuela liberal. “Cuando sa-
bemos que nada es mas dificil que imbuir en los hombres y
en las sociedades los sentimientos morales del orden y disci-
plina, la escuela liberal sigue impertérrita preconizando
como solucién tnica de todos los problemas politicos un dog-
ma de indole esencialmente dispersiva, cual es la libertad
absoluta”. :

Letelier sigue, como se ve, fiel a la ideologia politica de
Lastarria y su generacién. Este, como se recordara, se opone
a las dos formas de partidos politicos, con los cuales se ha
encontrado: pelucones y pipiolos, conservadores y liberales.

26 Don Diego Portales es el autor de esta Constitucion,



CIENCIA POLITICA PARA ESTADISTAS 229
Aspira a formar un tercer partido, o quizé a algo mas, a una
tercera clase. Esa clase de la cual ya es uno de sus mas dig-
nos representantes Letelier. Una especie de burguesia sui-
géneris. El mismo tipo de burguesia que se ha ido formando
en toda la América hispana. Letelier, como ayer su maestro
Lastarria, sefiala un tercer camino en la politica, el cual ya
no es ni el orden por el orden, ni la libertad utépica. Una
libertad ordenada, libertad responsable. Libertad apoyada
en la realidad, en la experiencia, en la ciencia. Su liberalis-
mo es un liberalismo al que se podria calificar de cientifico,
sin llegar a ser, por supuesto, lo que en México esto mismo
significé. Letelier es opuesto a un liberalismo irresponsable,
ajeno a la realidad. El liberalismo, en su sentido absoluto,
solo fué dtil para desquiciar el antiguo orden colonial; pero,
realizada esta misién, su continuacién resulta contraria al
progreso. Los seguidores de este liberalismo son los que es-
timulan las fuerzas que sirvieron para desquiciar las anti-
guas instituciones, pero que no sirven para elevar otras. Este
liberalismo, “en nombre de la libertad docente, se opone a
la organizacién de un servicio publico de instruccion, prefi-
riendo estimular la difusién de sistemas contradictorios, de
sectas y escuelas antagénicas, y conspirando asi-a mantener
divididos la sociedad y el espiritu nacional, en lugar de pro-
pender a reconstruir, por medio de la ensefianza nacional, la
unidad de nuestros conocimientos’”. Esta escuela, en vez de
analizar las causas que pudieron haber motivado determi-
nados sucesos sociales y politicos, se conforma con aplicar
a la solucién de los mismos medidas de emergencia. Para
los afiilados a esta escuela, dice Letelier, “la causa de las
huelgas, del comunismo, del nihilismo, etc., seria la de que
en tal ocasion no llegé a tiempo la policia”.*" Esta es una
escuela que solo sabe cruzarse de brazos ante los problemas

27 Comparese esta actitud con la de los positivistas mexicanos, Véase mi
Apogeo y decadencia del positivismo en México.



230 EN TORNO A UNA CIENCIA POLITICA
sociales. Es incapaz de resolverlos. Deja a la sociedad un
libre juego tan extremado que conduce a ta anarquia.

Pero esto no quiere decir, como ya se ha visto, que Lete-
lier sea de alguna manera partidario del despotismo. Lo que
quiere es un liberalismo responsable, un liberalismo cuyos
limites los sefiale la responsabilidad de los individuos que
componen la sociedad. En una nota marginal dice inmedia-
tamente: “Rogamos a nuestros lectores no tomarnos por am-
paradores del despotismo cuando preconizamos como doctri-
na de actualidad social el autoritarismo de Estado. La arbi-
trariedad de los mandones, asi sean auticratas, reyes o
presidentes, es siempre anti-social, por lo tanto siempre ilegi-
tima. Pero el autoritarismo nacional del estado es un gobier-
no esencialmente responsable y puede ser, como lo es en las
actuales circunstancias, de todo punto irreemplazable para
dirigir el desenvolvimiento politico”. El orden, pero orden
responsable; tambjén la libertad, pero la libertad responsable.

Sélo la ciencia politica puede dotar a un gobierno de res-
ponsabilidad. Esta ciencia no se determina por intereses de
grupo o de particulares, sino por los intereses de la sociedad.
“La ciencia del gobierno, si existe, no puede ser conserva-
dora, o liberal, o radical en el sentido-vulgar de la palabra.
Por més varias que sean las aplicaciones, toda ciencia es una
en todas partes del mundo; y por tanto a la ciencia politica
no pueden convenir denominaciones que corresponden a par-
tidos locales, cuya mision es perseguir fines ocasionales”.
Esta ciencia dotara a la sociedad de un verdadero instrumen-
to de paz y orden, sin que tal cosa implique restricciones de
la libertad individual. “Asi como no hay una aritmética li-
beral y otra radical y otra conservadora —dice Letelier—,
sino que la sola y misma ciencia de los nimeros sirve a todos
los partidos, asi también no hay ni puede haber méas que una
sola ciencia politica, cuyos principios generales sirvan a
todos de norma y guia”. '



LA GRAN DERROTA 231

IV
DECEPCION Y DEMOLICION

57. LA GRAN DERROTA

El Pera, al igual que sus demas hermanas hispanoamerica-
nas, a partir de su independencia politica de Espaiia, siguié’
el camino de la anarquia y la dictadura. En medio de peque-
fios descansos, como el representado por el gobierno del ge-
neral Ramoén Castilla en 1844 y el del general J. Rufino
Echenique en 1851, se realizan algunas obras en el llamado
camino del progreso. En 1863 se suscita la guerra contra
Espafia en la cual la escuadra espafiola bombardea el puerto
del Callao. Nuevamente revoluciones y un presidente asesi-
nado, don José Balta. La situacién del Per se hace cada
vez méis grave en el aspecto econémico, y las resoluciones se
multiplican. En 1876 ¢« electo el presidente Mariano Igna-
cio Prado. A éste le toca uno de los mas grandes desastres
nacionales: la guerra con la repiblica de Chile en 1879. La
repablica de Bolivia, aliada con el Perq, tiene una serie de
problemas con un:i compania salitrera chilena a consecuen-
cia de los cuales Chile le declara la guerra; poco tiempo des-
pués recibe igual declaracién la repablica peruana. Este
pais, con un déficit ec:1.6mico, con sus hombres divididos,
sin soldados adiestrados y falto de armas y de barcos, sera
pronto vencido por los chilenos. Se ofrecen algunos actos de
valor en el mar, como el monitor ‘“Huéscar”, mientras el
general Francisco Bolognesi realiza una encarnizada, aunque
initil defensa. El presidente Prado sale para Europa ‘“‘en
busca de barcos”. Niculas de Piérola, Ministro de Hacienda
en 1869, asume el poder en forma violenta y se declara dic-
tador el 21 de diciembre e 1879, continuando la guerra y
preparandose para defen:lei la capital. En enero de 1880



232 DECEPCION Y DEMOLICION
los chilenos ocupan Lima que sufre un inolvidable saqueo y
el incendio de dos de sus barrios. Piérola huye a la sierra,
donde prepara la resistencia. Tarea inutil. Los desastres con-
tinian. En octubre de 1883 el general Miguel Iglesias firma
el tratado de Ancén, mediante el cual se cedia a Chile el
departamento de Tarapaca y las provincias de Tacna y Arica
por diez afios, al cabo de los cuales un plebiscito resolveria
la suerte definitiva de estas tierras. Peri perdia asi una
parte de las tierras que mas podian haberle ayudado a resol-
ver sus agudos problemas econémicos.

¢Quién era el culpable del desastre? Manuel Gonzalez
Prada (1848-1918), en un discurso pronunciado en el tea-
tro Politeama el afo de 1888,*® recordando estos infaustos
hechos, decia: “Cuando el mas oscuro soldado del ejército in-
vasor no tenia en sus labios mas nombre que Chile, nosotros,
desde el primer general hasta el altimo recluta, repetiamos
el nombre de un caudillo, éramos siervos de la Edad Media
que invocdbamos al sefior feudal”. El mal, como siempre,
estaba en la sangre, lo llevaban los peruanos en si mismos.
En este sentido estaban mejor preparados los chilenos. En
ellos la idea de Patria y la de Naci6n tenian un sentido y los
habia llevado al triunfo. Los peruanos, por el contrario, se-
guian siendo arrastrados por sus caudillos. No luchaban por
el Peri, sino por sus jefes, ya fuese éste Piérola o cualquier
otro. “La mano brutal de Chile despedazé nuestra carne y
machacé nuestros huesos; pero los verdaderos vencedores
fueron nuestra ignorancia y nuestro espiritu de servidum-
bre”. El pasado, la fatal herencia se habia hecho nueva-
mente patente. “La nobleza espafiola dejé su descendencia
degenerada y despilfarradora; el vencedor de la independen-
cia legé su prole de militares y oficinistas. A sembrar el
trigo y extraer el metal, la juventud de la generacién pasada
prefirié atrofiar el cerebro en las cuadras de los cuarteles y

28 Reunido en Paginas libres,



DEMOLICION DEL PASADO 233
apergaminar la piel en las oficinas del Estado. Los hombres
aptos para las rudas labores del campo y de la mina busca-
ron el manjar caido del festin de los gobiernos, ejercieron
una insaciable succién en los jugos del erario nacional y so-
brepusieron el caudillo, que daba el pan y los honores, a la
patria”. “Por eso, en el momento supremo de la lucha, no
fuimos contra el enemigo un coloso de bronce, sino una agru-
pacion de limaduras de plomo. .. todos fuimos ignorantes y
siervos, y no vencimos ni podiamos vencer”.

. Como remediar esto? “Si la ignorancia de los gobernan-
tes y la servidumbre de los gobernados fueron nuestros ven-
cedores —sigue diciendo Gonzilez Prada—, acudamos a la
Ciencia, ese redentor que nos ensefia a suavizar la tirania de
la Naturaleza; adoremos la Libertad, esa madre engendrado-,
ra de hombres fuertes”. Pero no hay que acudir a cualquier
ciencia, sino a la ciencia nueva, a la ciencia que ha hecho ya
grandes pueblos. “No hablo. .. de la ciencia momificada,
que va reduciéndose a polvo en nuestras universidades retré-
gradas; hablo de la ciencia robustecida con la sangre del
siglo, de la ciencia con ideas de radio gigantesco, de la cien-
cia que trasciende a la juventud y sabe a miel de panales grie-
gos, de la ciencia positiva que en un solo siglo de aplicacio-
nes industriales ha producido mas bienes a la humanidad que
milenios de teologia y metafisica”.

58. DEMOLICION DEL PASADO

Manuel Gonzilez Prada, al igual que otros grandes maes-
tros hispanoamericanos, se di6 a la dificil tarea de romper
con ese fatal pasado. El desastre de la guerra con Chile no
mostraba otro camino. Era menester formar otro tipo de
hombre, reeducar a los peruanos. Orientar a la juventud por
nuevos caminos. Por lo pronto, por el camino de la demoli-
cion del pasado. Sin temores, sin vergiienzas, sin cobardias.



234 DECEPCION Y DEMOLICION
Manuel Gonzalez Prada, con la palabra y la pluma como pi-
quetas, empezé la demolicién. “Rompamos el pacto infame
y tacito de hablar a media voz. Dejemos la encrucijada por
el camino real y la ambigiiedad por la palabra precisa. Al
atacar el error y acometer contra sus secuaces, no propine-
mos cintarazos con la espada metida en la funda: arrojemos
estocadas a fondo, con hoja libre, limpia y centelleando al sol.
Venga la verdad con desnudez hermosa y casta, sin el velo
de la sétira ni la vestidura del apélogo. .. Seamos verdade-
ros, aunque la verdad cause nuestra desgracia; con tal que
la antorcha ilumine {poco importa que queme la mano que la
enciende y la agita!” **. Denunciar, sacar a flote, mostrar
toda la podredumbre y miseria de un pueblo que no habia
alcanzado atin su emancipacién mental, tal fué la gran labor
del maestro peruano. “Hay que mostrar al pueblo el horror
de su envilecimiento y de su miseria —decia—; nunca se ve-
rifico excelente autopsia sin despedazar el cadaver, ni se
conocié a fondo una sociedad sin descarnar su esqueléto”.
No habia por qué asustarse, ni por qué escandalizarse: “Fa-
cilmente comprendera el pueblo que antes se hizo todo con
él, pero en beneficio ajeno; llega la hora de que él haga todo
por si y en beneficio propio”. Contra todas las antiguallas
habia que lanzarse. Acabar con todas las mentiras conven-
cionales. Eliminar todas esas frases que hablan de resigna-
cién, que nunca es la del que lo predica. “Quitemos al pode-
roso algo de su poder, al rico algo de su riqueza, y veremos
si reconocen o preconizan la resignacion”.*

¢ Con qué medios iba a realizarse esta demolicién? ;Quié-
nes iban a ser los sepultureros de este pasado? Manuel Gon-
zalez Prada crey6 por un tiempo que un nuevo partido po-
dria llegar a realizar esta obra; con esta intencién fundé la
Unién Nacional; pero pronto iba a conocer de la insuficien-

29 Discurso en el Teatro Olimpo en 1888,
30 Manuel Gonzalez Prada, Propaganda y ataque.



DEMOLICION DEL PASADO 235
cia de este instrumento. Ya en 1898 habia dicho “jQuién
sabe si en el Pert no ha sonado la hora de los verdaderos
partidos! ;Quién sabe si atn permanecemos en la era del
apostolado solitario!” Por lo que se refiere a los hombres
que habian de acompanarle en esta tarea demoledora, tarea
previa a la de reconstruccion, en el mismo famoso discurso
pronunciado en el teatro Politeama habia dicho: En la “obra
de reconstrucciéon y venganza no contamos con los hombres
del pasado: los troncos anosos y carcomidos produjeron ya
sus flores de aroma deletéreo y sus frutos de sabor amargo.
iQue vengan 4rboles nuevos a dar flores nuevas y frutas nue-
vasji !Los viejos a la tumba, los jovenes a la obra!” Lh
juventud contesté a su llamado, siendo muchos los que le si-
guieron; con ellos fundé el citado partido, en el cual puso
sus mas grandes esperanzas: un partido incontaminado, joven
y limpio. La regeneracion social era su programa.

El nuevo partido, tal como lo imaginaba Manuel Gonza-
lez Prada, no deberia tener compromisos con nadie mas que
con sus ideales. Deberia ser intransigente e irreconciliable.
“La Unién —decia— no pretende ganarse prosélitos o soli-
daridades hibridas; rompe las tradiciones politicas y quiere
organizar una fuerza que reaccione contra las malas ideas
y los malos habitos. Sélo de un modo nos atraeremos las
simpatias y hallaremos eco en el alma de las muchedumbres,
siendo intransigentes e irreconciliables. . . En el orden politico,
lo mismo que en el zooldgico, el ayuntamiento de especies
diferentes no produce mas que hibridos o seres infecundos”.
En su tarea demoledora han de actuar con sentido prac-
tico. Habran de demoler todo aquello que signifique una
falsificacion. Ha de demolerse todo ese mundo de falsas le-
gislaciones, leyes y constituciones ajenas a la realidad pe-
ruana. {No més utopias! {Es menester un sentido positivo de
la realidad! Los hombres del pasado, a pesar de que presu-
mian de un gran sentido practico, “promulgaron constitu-



236 DECEPCION Y DEMOLICION

ciones y leyes, sin educar ciudadanos para entenderlas y
cumplirlas; ellos fundieron un metal sin cuidarse de ver si
el molde tenia capacidad par recibirlo; ellos decretaron la
digestion sin tener medios de adquirir el pan”. “;De qué nos
sirve la instruccién gratuita, si carecemos de escuelas. ;De
qué la ley de imprenta, si no sabemos ni leer? ;De qué la liber-
tad de industria, si no poseemos capitales, ni crédito, ni una
vara de tierra que romper con el arado?”” Antes que una refor-
ma politica, Gonzalez Prada y su partido aspira a realizar una
reforma social. Todas las reformas politicas seran initiles
si antes no se realizan urgentes reformas sociales. Antes que
libertades politicas es menester dar al pueblo los elementos
para elevar su nivel social. “La Unién Nacional podria con-
densar en dos lineas su programa: evolucionar en el sentido
de la mas amplia libertad del individuo, prefiriendo las re-
formas sociales a las transformaciones politicas”. “Fuera
politica, vengan reformas sociales!” *

1

59. MANUEL GONZALEZ PRADA Y EL POSITIVISMO

El maestro peruano representa, al igual que otras figuras,
como Sarmiento y Lastarria, un enlace entre el romanticismo
y el positivismo hispanoamericanos. Como ellos, empezé por
demoler para luego reconstruir sobre lo destruido. Como ro-
méntico alz6 muy en alto la voz para denunciar todas las fal-
sedades de un pasado insano. Sus escritos y oraciones llenos
de furiosas exclamaciones se alzaron contra todo lo que con-
sideraba prejuicios. Como jacobino hizo a la iglesia blanco
de sus mas violentos ataques. El indio fué para él un igual,
y en su favor alzé igualmente su violenta voz. Pero no se
limité a destruir; también traté6 de formar una nueva repi-
blica libre de todos los males que se empefiaba en acabar. En
este aspecto fué un realista. No crefa en la construccién de

31 Gonzédlez Prada, Los partidos y la Union Nacional, conferencia pro-
nunciada en 1898.



GONZALEZ PRADA Y EL POSITIVISMO A 237
nada que no estuviese asentado en la realidad. Se opuso a
todas las utopias, en lo que se-aparté de muchos romanticos.
Crey6 en la ciencia, porque ésta se apoya siempre en la rea-
lidad. Pero no en cualquier ciencia, ya lo hemos visto, sino
en la ciencia positiva. La misma ciencia en la cual se apoya-
ban los grandes pueblos que habian tomado la hegemonia a
partir del siglo xix.

Gonzalez Prada cita en varias ocasiones a los filésofos
positivistas Comte, Spencer, Mill y Darwin. Frente al pri-
mero tiene la misma actitud que tomaron la mayoria de los
liberales hipano-americanos, la de repulsa. “Los méas promi-
nentes sociélogos —dice— consideran la sociologia como
una ciencia en formacién y claman por el advenimiento de
un Newton, de un Lavoisier o de un Lyell; sin embargo, en
ningtn libro pulula tanta afirmaciéon dogmatica o arbitraria
como en las obras elaboradas por los herederos o epigonos de

22 32

Comte”.
En la ciencia positiva ve Prada uno de los mejores ins-
trumentos para realizar la regeneraciéon del Peri. Pero un
instrumento que pocos se atreven a utilizar llevandolo hasta
sus Gltimas consecuencias porque temen a éstas, porque les
falta valor para romper con todos los prejuicios y empezar
una nueva construccién. Muchos, dice, son los que cogen la
pluma para disertar sobre la libertad de cultos y la instruc-
cién laica; “pero cuando se les ofrece aceptar los principios
de la ciencia positiva y aplicar sus logicas y tremendas con-
clusiones, cuando llega la ocasion de blandir el hecho para
dar el golpe serio, entonces retroceden espantados”.*®
Para combatir al catolicismo se sirve también de la cien
cia. Esta es para Gonzalez Prada el mejor instrumento para
alcanzar la verdad y destruir todas las’' falsas ilusiones que
mantienen al hombre en la ignorancia y la esclavitud. Mien

32 “Nuestros indios”, 1904, reunido en Horas de lucha. Lima, 1908,
33 [nstruccion laica, 1892.



238 DECEPCION Y DEMOLICION

tras la religion promete, dice, “la ciencia nada prometié, y
no hizo mds que escudrinar la naturaleza para extraer siquie-
ra un itomo de verdad. .. la ciencia disip6 més de una ilu-
sién, probando que la tierra no era el astro central del
universo, sino un insignificante planeta en uno de los inume-
rables mundos del espacio; probando que hombre y tierra
pueden manana desaparecer sin que el universo se resienta de
la desaparicién”.

A los que hablan de la bancarrota de la ciencia Gonzalez
Prada les replica diciendo: “Basta preguntar si dos y dos
han dejado de ser cuatro, si los tres dngulos de un triangulo
no son equivalentes a dos rectos, y si el agua no se compone
ya de oxigeno y de hidrogeno”. La bancarrota no estd en la
ciencia, sino en la religién. “Bancarrota la hay en el catoli-
cismo, que no supo levantar a la mujer ni alcanzé a libertar
al esclavo; que en dos mil afios de dominacién no pudo con-
vertir ni a la décima parte de la humanidad”. Comparando
la religion a la ciencia ve a la primera llevando la discordia
al género humano. “La religion, que se alia para adquirir
fuerzas y dominar a sus aliados, se juzga desposeida de un
legitimo derecho cuando no reina sola. .. y ninguna religién
mas absorbente, més agresiva, mas militante que el catolicis-
mo”. En cambio la ciencia no procede asi: ‘“‘tiene caracter
conciliador, pacifico y tolerante”.* ;A quién anatematizé la
ciencia para probar que una linea recta es la distancia mas
corta entre dos puntos?, pregunta Prada. ;A quién encarcel6
para convencerle de que un bacilo produce la tuberculosis?
¢.A quién torturé para hacerle admitir que la tierra gira alre-
dedor del sol?

Como instrumento de destruccién para acabar con un
mundo lleno de prejuicios y falsedades, la ciencia es para
Gonzédlez Prada uno de los mas poderosos. Dispuesto a des-

34 “Catolicismo y ciencia”, en Nuevas pdginas libres. Santiago de Chile,
1937.



CONTRA LA DESIGUALDAD RACIAL 239
truir todo lo podrido, la ciencia se le convierte en un ins-
trumento de destruccion, como para otros se habia convertido
en un instrumento de reconstruccién. De aqui que, inclusive,
vea en ella hasta un buen fundamento de su llamada anar-
quia. “La ciencia —dice— contiene afirmaciones anarqui-
cas y la humanidad tiende a orientarse en direcciéon a la
anarquia.” Y refiriéndose concretamente al positivismo,
dice: “Hasta Spencer, hasta el gran apdstol de la evolucién

antirrevolucionaria y conservadora, tiene rafagas de anar-
quismo.” *°

60. CONTRA LA DESIGUALDAD RACIAL

“Al indio —dice Gonzéilez Prada— no se le predique
humildad y resignacién, sino orgullo y rebeldia.” Otro de
los males de Hispanoamérica y muy especialmente de paises
como Peri y México, lo plantea la desigualdad racial. La
Conquista trae este mal y lo hereda la Hispanoamérica in-
dependizada. El maestro peruano sabe que una de las reali-
dades con las cuales ha de contarse es la del indigena.
Realidad que puede ser positiva o negativa, segin se la
quiera ver solucionar. La idea,de hacer del indio una raza
inferior da origen a una sollicién negativa. Pero el indio
no es una raza inferior. No hay razas inferiores; sélo hay
hombres buenos o malos, superiores o inferiores; pero por lo
que cada uno de ellos es por si, independientemente del
pueblo o raza a la cual pertenezca. “;Cémoda invencién la
etnologia en manos de algunos hombres! —dice Prada—.
Admitida la divisién de la humanidad en razas superiores
y razas inferiores, reconocida la superioridad de los blan-
cos y por consiguiente su derecho a monopolizar el gobierno
del planeta, nada mas natural que la supresion del negro
en Africa, la del piel roja en los Estados Unidos, del taga-
lo en Filipinas, del indio en el Perd.” Lo cierto es que tam-

35 M. Gonzélez Prada, Anarquia. Santiago de Chile, 1840.



240 DECEPCION Y DEMOLICION

bién dentro de los blancos hay hombres inferiores. Par-
tiendo de esta falsa tesis se acusa al indio, entre otras cosas,
de ser refractario a la civilizacion. “Moralmente hablando
—dice—, el indigena de la republica se muestra inferior al
indigena hallado por los conquistadores; mas depresion mo-
ral a causa de servidumbre politica no equivale a imposibi-
lidad absoluta para civilizarse por constitucién organica.”
Alli estén los hechos desmintiendo a los pesimistas. “Siempre
que el indio se instruye en colegios o se educa por el simple
roce con personas civilizadas, adquiere el mismo grado de
moral y cultura que el descendiente espafiol.”

El indio educado nunca es inferior al blanco en las
mismas circunstancias. Como flores de raza u hombres re-
presentativos, el Rey de Inglaterra y Guillermo II de Alema-
nia no son superiores a muchos hombres de otras razas.
“;Merecen compararse con el indio Benito Juirez o con el
negro Booker Washington?”” “Los que antes de ocupar un
trono vivieron en la taberna, el garito y la mancebia, los
que desde la cima de un imperio ordenan la matanza sin
perdonar a nifios, ancianos ni mujeres, llevan lo blanco en
la piel, mas esconden lo negro en el alma.” La condicién
del indigena llegara a cambiar si en el dnimo de éste ad-
quiere la virilidad suficiente para escarmentar a sus opre-
sores. “Si el indio aprovechara en rifles y capsulas todo el
dinero que desperdicia en alcohol y fiestas, si en un rincén
de su choza o en el agujero de una pefia escondiera un
arma, cambiaria de condicion, haria respetar su propiedad
y su vida. A la violencia responderia con la violencia, es-
carmentando al patrén que le arrebata las lanas, al soldado
que le recluta en nombre del gobierno, al montonero que le
roba ganado y bestias de carga.” ** En resumen, concluye
diciendo, el indio ha de redimirse por su propio esfuerzo,
nunca por la humanizacioén de sus opresores.

36 “Nuestros indios”.



LA SOMBRA DEL PASADO COMO OBSTACULO 241

\
POSITIVISMO Y NACIONALIDAD

6]1. LA SOMBRA DEL PASADO COMO OBSTACULO A
LA NACIONALIDAD

El desastre frente a Chile y el fracaso de la organizacién
social del Peri, hicieron pensar a los mejores de sus hom-
bres sobre la necesidad de enmendar los rumbos hasta en-
tonces seguidos. Desde luego, no mas idealismos; no més
palabras, altisohantes y enganosas; habia pasado la época
de los romanticismos. Una nueva filosofia invadia Hispa-
noamérica. La filosofia que seguian los grandes pueblos del
mundo contempordneo. La nueva filosofia se apoyaba en
la ciencia. Era una filosofia cientifica y por lo mismo rea-
lista. Sus construcciones tenian la seguridad que sélo por
su camino podia ser alcanzada. A partir de 1900 el positi- -
vismo tomo carta de naturalizacion en el Perd. Sus politicos
y pedagogos haran de esta doctrina el fundamento de sus
ideas.”En el positivismo se vié uno de los mejores instru-
mentos para formar la nacionalidad peruana./Y dentro del
positivismo fué Spencer el preferido. Tres fueron las figuras
que mas se destacaron en este esfuerzo renovador: Mariano
Cornejo (1866-1942), brillante orador que desempefia im-
portantes cargos y misiones diplomaticas y en 1919 actiia
como Ministro del Interior y Presidente del Consejo de Mi-
nistros; Javier Prado y Ugarteche, que junto con Cornejo
sostiene un ideario reformista, y Manuel Vicente Villaran,
que orienta sus esfuerzos en el campo educativo para formar
en el peruano el sentido de la nacionalidad.

Como siempre, el primer obstaculo era el pasado. Contra
él habian de ser enderezados los primeros ataques. “Porque,
sefiores —decia Cornejo en un discurso sobre el plebiscito



242 "POSITIVISMO Y NACIONALIDAD

de Tacna y Arica—, si es cierto que en el siglo xix todos
reconocen la fuerza del derecho, también es cierto que este
siglo es positivo por esencia y que para llevar a la realidad
estos principios y encarnarlos en ella, es preciso usar de me-
dios precisos, de pactos concretos, de garantias ineludi-
bles.” ** La guerra con Chile habia hecho ver la necesidad
de actuar en este campo. La derrota habia mostrado también
la necesidad de ser mas realistas y menos confiados a fuerzas
que no se tenian. “Porque —agregaba— asi como en el
sistema de Darwin la seleccién natural y artificial acomodan
los organismos con sus fines en el planeta, en la historia
la seleccién social acomoda los continentes con sus desti-
nos... América ha sido hecha para la unidad, para la
paz y para la democracia.” Pero existe un grave obsticulo.
“Hemos heredado la timidez de carécter de la raza aborigen;
raza esencialmente débil de 4nimo, como consecuencia de su
gobierno fanitico; que siempre la superticién y el fanatis-
mo destruyen el carécter.” “Yo profeso las teorias de Lyell
y de Darwin. Yo creo en la evolucién constante que ha for-
mado el planeta y creo en la evolucién latente que a la
larga modifica los organismos. Yo creo en el atomismo, en
la seleccién natural y artificial, que el habito produce la
variedad de las especies. Y yo no sé como en siete siglos
de tanto inclinarnos no nos hemos ganado el distintivo de la
joroba.”

Por su parte, Javier Prado encontraba al suelo peruanc
lleno de riqueza, la cual contrastaba con la pobreza de sus
habitantes. El Peri no era rico porque no habia desarrolla
do industrias, el comercio y capitales. ;Cuél era la causs
de esto? Después de hacer un breve repaso sobre la politice
histérica, social y geografica del Peri, concluia diciendo:
“Los males han sido y son muy graves, pero hay remedio

87 Mariano H. Cornejo, Discursos parlamentarios y politicos, primera se-
rie. Lima, 1902,



LA SOMBRA DEL PASADO COMO OBSTACULO 243
para combatirlos. Proviniendo aquéllos, en primer lugar, de
la influencia de la raza”, ;como remediarlos? Es preciso
modificar la raza, “remozar nuestra sangre y nuestra heren-
cia por el cruzamiento con otras razas; es preciso aumentar
el nimero de nuestra poblacién, y lo que es méis, cambiar
su condicion, en sentido ventajoso a la causa del progreso.”
Los mismos remedios ya conocidos por nosotros: la inmigra-
cién; pero una buena inmigracién: “Opongiamonos a la inmi-
gracion de razas inferiores... que sacrifican los intereses
generales, el porvenir de la patria.” El otro remedio era
la educacién. La segunda condicién es educar “y educar
mediante el trabajo, la industria”. Pues no hay nada “que
eleve mas el caracter del hombre actual, que lo haga mas
respetuoso de las leyes y del orden social, que lo haga inte-
resarse mas intimamente por el porvenir del pais, que lo
haga maés practico y prudente, que la riqueza adquirida por
medio del esfuerzo personal”.*®

En cuanto al educador Manuel Vicente Villaran, veia
en el pasado espaiol el origen de todos los males que carac-
terizaban al Pert. Los monarcas espafioles y sus represen-
tantes en las colonias, dice, “combatieron la verdadera cien-
cia, los estudios serios que habrian despertado ideas de
progreso”. Por esta razon el Peri no pudo llegar a tener
el progreso que alcanzaron otras naciones mas jovenes, como
los Estados Unidos. En cambio “favorecieron la propaga-
cién de la teologia, la filosofia escolastica, la jurispruden-
cia romana, las bellas letras, cosas abstractas e inofensivas
que no podian despertar alarmas”. Pero sucede algo mas
grave; la situacién persiste a pesar de haberse logrado la
independencia politica frente a Espafia. Las escuelas donde
deberian ensefiarse las ciencias positivas, la ciencia que ha
de poder regenerar al Peri, siguen siendo descuidadas. “No

38 Javier Prado y Ugarteche, El estado social del Peri durante la do-
minacion espanola. Lima, 1894,



244 POSITIVISMO Y NACIONALIDAD

existe fuera de la escuela de ingenieros, ni una escuela de
agricultura, ni de comercio, ni de navegacién, ni de artes
industriales, ni de ninguna de las profesiones practicas. La
instruccién secundaria técnica es absolutamente desconocida
entre nosotros.” A cambio de esto “tenemos abundantes
maestros que nos ensefian la historia, la literatura, el latin,
la teologia, las leyes, la filosofia y las altas matematicas;
pero no hay ninguno que nos ensefie a labrar la tierra, a
criar el ganado, a explotar las selvas, a navegar, a comerciar,
a fabricar cosas ftiles”.*

La independencia politica habia sido inmitil. “A pesar
de la vida independiente —decia Villarin—, hemos conser-
vado en mucho el alma colonial.” Adn “mantenemos en
espiritu el mismo régimen de educacién decorativa y litera-
ria que los gobernadores espafioles implantaron con fines
politicos en Sudamérica”. Si no hubiera sido por esto, “el
Pert deberia ser, por mil causas econémicas y sociales, como
han sido los Estados Unidos, tierra de labradores, de colo-
nos, de mineros, de comerciantes, de hombres de trabajo;
pero las fatalidades de la historia y la voluntad de los
hombres han resuelto otra cosa, convirtiendo al pais en un
centro literario, patria de intelectuales y semillero de buré-
cratas”. La burocracia era otro de los males que aun per-
manecian aferrados al peruano, imposibilitando su progreso
y su sentido ciudadano y nacional. “El universal e inmo-
derado deseo de obtener puestos piblicos, retrae a la ju-
ventud de abrazar las carreras industriales y mercantiles.
La industria de los empleos hace competencia y vence a
todas las industrias ... Sélo sentimos vocacién hacia la bu-
rocracia, y dejamos a los extranjeros que tomen a su cargo
los trabajos productivos. De este modo seremos pronto una
colonia de extranjeros administrada por funcionarios pe-

39 Manuel Vicente Villaran, Las profesiones liberales en el Peri. Lima,

1900.



LA SOMBRA DEL PASADO COMO OBSTACULO 245
ruanos.” La burocracia no es sino una forma de expresion
de la aversién al trabajo heredada de la diferencia de cla-
ses que se establecié con la diferencia de razas, a que dié
origen la Conquista. “Contribuye a acentuar la aversion al
trabajo la diferencia de razas. Todos los blancos querian
parecerse a los condes y marqueses, y encontraban que el
medio era no trabajar: el trabajo, se dijeron, era cosa de
negros y de indios.” Los blancos “residian en las ciudades,
gastando las rentas, que eran mas bien el fruto de la opresién
que no el producto de la industria”. “El indio siervo produjo
al rico ocioso y dilapidador.” Pero lo mas grave fué “que
una fuerte asociacién de ideas se estableci6 entre el trabajo
y la servidumbre, porque de hecho no habia trabajador que
no fuese siervo. . . se llegd a pensar que el trabajo era malo
y deshonroso”. l

Asi, debido a esta herencia, “tenemos, pues, por raza y
nacimiento, el desdén al trabajo, el amor a la adquisicién
del dinero sin esfuerzo’propio, la aficién a la ociosidad agra-
dable, el gusto a las fiestas y la tendencia al derroche”. Por
el mismo camino “hemos adquirido la ignorancia de las pro-
fesiones industriales y mercantiles, la aficién a la literatura,
la retérica y la poesia”. Para acabar con esta situacién era
menester enmendar los rumbos a seguir. Era menester trans-

formar los héabitos del peruano. Hacer que dejase de lado -

su espiritu sonador para transformarse en un espiritu prac-
tico.

“Debemos enmendar el equivocado rumbo que hemos
dado a la educacion nacional —dice Villarain—, a fin de
producir hombres practicos, industriosos y enérgicos, porgue
ellos son los que necesita la patria para hacerse rica y por
lo mismo fuerte.” Sélo en esta forma se podria llegar a
construir una nacién capaz de resistir la expansién de otras.
La libertad politica ganada era una libertad relativa, que en
cualquier momento podia llegarse a perder. Era menester



246 ' POSITIVISMO Y NACIONALIDAD

cambiar el rumbo de la educacién para que la patria pudiera
“resistir a la expansién de las razas de fuera; para salir
airosa en la lucha del trabajo con los hombres mas aptos que
nosotros, venidos de Europa y Norteamérica; para no sucum-
bir en fin ante la oleada de pueblos viriles que en no lejana
época vendran a nuestras playas y se extenderan por los
ambitos de nuestro territorio”.*” Habia que ser semejantes
a estos pueblos. Habia que hacer del Perii una nacién como
lo son los Estados Unidos de Norteamérica. “Lo que de-
manda el pais —dice por su lado Javier Prado— es la
obra del esfuerzo del hombre: los caminos, los rieles, los
transportes, los muelles, las naves, las maquinas, las fabri-
cas. .. la intensa y perseverante labor de produccién, de fa-
bricacién y de movilizacion comercial e industrial de un
pais firmemente orientado. .. para desarrollar y fomentar
sus grandes riquezas, su desenvolvimiento material y econd-
mico y dar a la vez vigor, salud y bienestar a su poblacién.”
Por esta misma razén es que “aspiramos a que nuestra uni-
versidad no sea un recinto cerrado de estudios teéricos, sino
un centro de vida y de investigacion”. He aqui también la
razén, sigue diciendo Javier Prado, por que he considerado
un deber presentar “desde la universidad, ante la juventud
que tiene a su cargo el porvenir del pais, un cuadro del es-
piritu, del desarrollo y de la grandeza de los Estados Uni-
dos”."* El poderoso pais del norte seguia siendo el modelo
de nacion a realizar. ‘“La raza, la tradicién, el clima, el te-
rritorio —dice Villardn—, todo nos indica que necesitamos
formar hombres practicos y sensatos, antes que tedricos e
imaginativos. . . provistos de potencias y virtudes activas,
no de refinamientos morales y estéticos.” Para ello serd
menester traer profesores extranjeros. “Asi como Inglaterra

40 0b. cit.
41 Javier Prado, La nueva época y los destinos historicos de los Estados
Unidos. Lima, 1894,



EDUCACION MORALISTA Y EDUCACION PRACTICA 247
fué la maestra de la organizacién politica, Norteamérica
ofrece el modelo de organizacién educativa para los pueblos
libres. . . a este modelo debemos volver la vista, como nacién
republicana, no a las formas tradicionales europeas, mas o
menos contaminadas ain de tradiciones -aristocraticas, mo-

99 42

narquicas y clericales.

62. EDUCACION MORALISTA Y EDUCACION PRACTICA

Alejandro O. Deiistua, filésofo y educador opuesto al po-
sitivismo por ver en esta doctrina una filosofia ajena a los
mas urgentes problemas morales de la época, sostiene la tesis
de que en el campo educativo lo mis urgente es atender a
la formacién de la clase que ha de dirigir a la nacién. Esta
clase es la que se forma en las universidades. De aqui que
lo inmediato sea atender a la educacién universitaria. En la
universidad se ha de ensefiar a los jovenes a sacrificar su
egoismo para atender al bien comin. El mal esti en las
clases directoras y es su reforma la que hay que atender.
Los grados de la educacion, sostiene Detstua, no son sino
formas de expresién de las diversas capas sociales que for-
man una sociedad. Existe asi “la escuela primaria o popu-
lar, dedicada a la cultura de la clase obrera; la escuela
media o colegio, adaptada a las necesidades de la clase in-
termedia, y la escuela superior o universidad, propia para
cultivar el espiritu de la clase encargada de dirigir la acti-
vidad nacional”.*® Para Deiistua estas diversas escuelas no
son etapas del desarrollo de una funcién pedagégica. La
primaria no es una simple preparacién para el colegio, ni
éste para la universidad. Cada una de estas escuelas es auté-
noma en relacion con el fin econémico y social que persi-

42 M. V. Villaran, ob. cit.

43 Alejandro O. Detstua, A propésito de un cuestionario sobre la reforma
de la ley de Instruccion. Lima, 1914, :



248 POSITIVISMO Y NACIONALIDAD

guen. Cuando el despotismo o la aristocracia era la tnica
forma de gobierno, no habia otra cultura que la superior, la
universitaria, ya que ésta era necesaria para que los gober-
nantes pudiesen regir a las sociedades. Mas tarde, cuando
el valor politico necesita de la colaboracién del poder eco-
némico, representado por la clase media, surge una escuela
adaptada a los conocimientos ttiles para esta clase; la secun-
daria. Y después, cuando la colaboracién del obrero se hace
indispensable en el plano econémico y politico, entonces
surge la escuela encargada de dar a éste los conocimientos
indispensables para realizar su misién, la primaria. En la
primera ensefianza, la primaria, bastan los conocimientos
empiricos, los conocimientos reales. En la segunda ya es
menester un conocimiento construido cientificamente. Y
en la tercera se estd ya en el dominio de lo universal para
descubrir leyes y principios directores. “El conocimiento,
vulgar en el primero, se hacia cientifico en el segundo y filo-
sofico en el tercero, variando sélo de grado la cultura
formal”.

Partiendo de esta tesis, Detlistua consideraba a la educa-
cion universitaria como la mas importante. Antes que for-
mar hombres practicos era menester formar hombres mora-
les. De aqui que la universidad fuese considerada como la
més importante de las escuelas, y el hombre de las clases
elevadas mas digno de atencién y de cuidado que el analfa-
beto. El analfabeto no iba a ser el hombre encargado de
orientar a la sociedad. Eran seres infelices; pero que en
el campo educativo no deberian preocupar tanto como la
clase que los podia llegar a hacer felices. Pero el positivista
Manuel Vicente Villardn se opone terminantemente a estas
ideas. Considera un ideal irrealizable la formacién de una
élite de la sabiduria. La universidad tiene un gran porvenir,
pero no debido a una milagrosa regeneracién moral, sino a
la evolucion econémica del pais. “Donde no hay campos



EL PROBLEMA INDIGENA 249

abiertos para la actividad ni abunda el trabajo remunera-
tivo —dice—, aparece, como fatal sustitutivo, la industria
de vivir a costa del Estado”. La carencia de industrialismo
“predispone a ganar por la revolucién o por la intriga, nego-
cios, favores y posiciones”. Crea y aviva “el odio entre los
partidos y la comun indiferencia por el bien general”. “El
antidoto contra el parasitismo fiscal es el industrialismo”.
De aqui la necesidad de educar en primer lugar a la clase
media y a la popular. El “exceso de educacién en la clase
alta y carencia de ella en la baja, representarian el ahonda-
miento del abismo que hoy separa unas clases de otras”. El
mal social no iba a remediarse con la pura educacién de las
clases altas. Toda la moralidad que se pudiese imprimir a
éstas a través de la instruccion no iba a poner fin a multiples
abusos sociales. “Alli donde conviven unos pocos instruidos
y con fortuna y una muchedumbre de ignorantes en plena
inopia, la facilidad de abusar estimula el abuso™. “Estos
extremos tienen caracteres de fatalidad, pues si ponéis fren-
te al multimillonario y al mendigo, al sabio y al privado de
toda instruccién, sin remedio serd amo el primero y esclavo
el segundo, a pesar de todas las constituciones igualitarias,

discursos morales y fraternales tutelas”.**

\

63. EL PROBLEMA INDIGENA

Con el mismo sentido prictico que caracteriza a estos
hombres, se van a dar cuenta, al igual que lo hiciera Manuel
Gonzélez Prada, de la existencia, de una realidad con la cual
es menester contar: el indigena. Mientras que otros paises,
como México y la Argentina, en esta misma etapa de su des-
arrollo, no ven en el indigena sino un elemento negativo, al-
gunos de los positivistas peruanos se empefaran en mostrar

44 M. V. Villaran, “La educacién nacional”, 1908, en Estudios sobre edu-
cacion nacional, Lima, 1922.



250 POSITIVISMO Y NACIONALIDAD

el aspecto positivo del mismo, pese a todos sus defectos, ya
que éstos no son sino fruto de circunstancias provocadas por
el blanco. _

Villardn es el que defiende este punto de vista positivo
sobre el indigena con més calor. “Piensan muchos —dice—
que esa gran mayoria de habitantes, los moradores aborige-
nes, constituyen un factor negativo de la nacionalidad, y bajo
esa errénea idea, ponen su Unica esperanza en afirmar nues-
tra nacion sin el indio y a pesar de él, con gente traida de
Europa para reemplazarlo y acaso extinguirlo”.*” No era el
camino seguido por los Estados Unidos o la Argentina el mas
indicado para el Pert. El indio, a diferencia de estos paises,
formaba la gran mayoria de la poblacién. En sus espaldas
se habia apoyado una economia de siglos. No era tan negati-
vo, todo lo contrario: toda una sociedad habia podido sub-
sistir contando con su trabajo. De este tipo de explotacién
se habian originado todos los males, pero no era esto culpa de
él, sino de sus explotadores. Asi, lo importante era regene-
rar al indigena, orientando su capacidad de trabajo por el
camino que lo dignificase y con él a la Nacidn, de la cual era
parte muy importante.

Se considera al indio como una clase parasitaria, que no
produce. Mal se podia decir tal cosa del indio, ya que él
habia sido la fuente de muchas formas de explotacién. Cier-
to, el indio no produce como lo haria si el fruto de su tra-
bajo fuese para su propio bienestar. Ademas, el indio carece
de campo de accién donde desarrollar su propio esfuerzo, ya
que ha sido despojado de sus tierras y aislado del resto de la
sociedad. “Comuniquense las ciudades con los valles y alti-
planicies —dice Villagran—, tracense vias comerciales entre
los lugares mas poblados de la sierra y la costa, y los millo-
nes de los hoy miserables indios se levantaran de su forzada

45 Manuel Vicente Villaran, El factor econdmico en la educacién nacional,
1908.



EL PROBLEMA INDIGENA 251
inercia y, a la vuelta de pocos afios, han de ser, tal vez, mas
ricos y mas poderosos que nosotros”.

Es falso que el indio sea un incapaz y un degenerado. “Es
hoy, como en los tiempos de su grandeza, sano y fuerte, so-
brio y prolifico. Las hazafas de ingenio y de trabajo que
levantaron el monumento de la civilizacion de los incas, pue-
den repetirse hoy, engrandecidos por el auxilio de las cien-
cias y las artes modernas”. En vez de explotarlo, hay que
darle los recursos necesarios a la exploiacién para que haga
fructificar su medio. La ciencia puesta a su servicio hara de
¢l un pueblo vigoroso y activo. “Si conseguimos darle facili-
dades para que pueda enriquecerse y educarse, el porvenir
nos rczerva, podemos estar ciertos, cambios inesperados”. La
mejor manera de educarlo es romper el aislamiento a que se
le ha sometido, poniéndolo en contacto con el blanco que
trabaja. “Un distinguido ingeniero, conocedor profundo del
indigena, decia que el martillo y la llave inglesa tienen, por
hoy, para el indio, méas poder educativo que el alfabeto”.
Esto no quiere decir que se haya de “rehusar a la raza abori-
gen el universal instrumento de la educacion escolar, sino de
ofrecerle, al mismo tiempo, la educacién objetiva del trabajo
y del ejemplo; la escuela aparece entonces, no como el co-
mienzo de la cultura, sino como el auxiliar de ella”.

Ante un proyecto de ley mediante el cual se quiere quitar
a los analfabetos el derecho al voto, Mariano Cornejo reac-
ciona inpugnandolo. Quitar el voto al que no sabe leer, dice,
es quitar el dltimo derecho. al indigena. “Queréis quitar los
derechos politicos a una raza que es la base de la nacién”. A
estos hombres, “que os dan los recursos para vuestras hacien-
das y que cuando hay una guerra nacional atraviesan desier-
tos inmensos y van a morir a la frontera por el honor del pa-
bellén, y cuando hay una guerra civil vienen a las calles de
Lima a defender, descalzos y desnudos, el orden constitucio-
nal”. A estos “hombres queréis negarles todos los derechos



252 POSITIVISMO Y NACIONALIDAD

y dejarles todos los deberes”. El amor a la patria no es algo
que sélo puede aprenderse en las escuelas. “El amor a la pa-
tria es un instinto de la naturaleza, lo mismo que el amor a la
familia y a la humanidad. Existe en todos los pueblos pega-
dos a la naturaleza” y, por lo tanto, en el indigena. Pensar
lo contrario, apoyados en un puro sentimiento de utili-
dad, es desconocer por completo la realidad. Y mas concre-
tamente, en defensa del indigena, Cornejo apoya una propo-
sicién para que sea reglamentado el trabajo del indigena, de
manera que obtenga del Estado la proteccion de sus derechos.
En contra de esta tesis no vale hablar de la libertad de tra-
bajo, a la manera como lo entendia la escuela liberal; tal
libertad no existe en la realidad y se presta a maltiples abu-
sos. En las escuelas liberales, decia, “la libertad, en materia
del colrato de trabajo, es todo; no hay que desconocer que el
trabajador tiene facultad para vender su trabajo al precio
que guste y en la forma que quiera”. Pero esta tesis es falsa
y pasada por la misma razon. Los hombres *“se han conven-
cido de que esa libertad no existe... que el individuo que
lucha contra el hambre y la necesidad se encuentra en la
obligacién de aceptar lo que se le propone”. Por esta causa
“hoy los legisladores mas conservadores son intervencionis-
tas; establecen la proteccién del Estado al trabajo y su cons-
tante vigilancia, para evitar que bajo la apariencia de una
libertad engafiosa, la necesidad econémica resulte cadena de
opresion temible, que obligue al trabajador a someterse a
duras condiciones, dictadas por el imperio arbitrario de su
patrén”. Ahora bien, “;quién puede negar que esa es, en la
mayor parte de los casos, la condicién de los indigenas?” *¢

64. LA LIBERTAD COMO FUNDAMENTO DEL PROGRESO

Mariano Cornejo, a diferencia de los positivistas mexica-

46 Mariano Cornejo, ob. cit.



LA LIBERTAD COMO FUNDAMENTO DEL PROGRESO 253
nos,'” hace de la libertad el pivote del progreso. Como éstos,
acepta la tesis positivista de una libertad dentro del orden;
pero pone el acento en la primera. Un auténtico progreso
no se logra sino a través de una libertad protegida por el
orden. Pero orden no quiere decir, por la misma razon, dic-
tadura. Cornejo tiene asi oportunidad de exponer sus ideas
en este sentido al oponerse a la dictadura del general Cace-
res en 1893. “Yo no excuso jaméas —dice—, yo condeno
siempre y siempre maldigo toda dictadura. Para mi, ninguna
razén hay que pueda disculpar ese crimen contra la humani-
dad”. Ningln orden justifica la dictadura. Toda dictadura
es violacion de la ley. Por esta razon “violar la ley a nom-
bre del orden es como blasfemar en nombre de Dios, y como
asesinar en nombre de la moral”. El orden no puede ser
“més que el respeto a los derechos definidos por la ley; el
orden no es una condicién como el derecho, es una resultan-
te del respeto a las condiciones esenciales para la vida social,
del respeto a los derechos. El que viola los derechos viola el
orden y trae el desorden”. No hay méis orden que el legal-
mente establecido. *“Si creérs que el orden consiste en usar
facultades arbitrarias por temores mis o menos fundados en
que pueda alterarse la estabilidad social... no debéis per-
manecer un instante mas con las riendas del poder. . . porque
entonces estan justificados todos los crimenes de la histo-
ria”. Alli estan Socrates, los Gracos, Jesus, “todos ellos sa-
ben que sélo la libertad es el fundamento del orden social”.
por esto yo tengo la conviceion “de que difiendo a la vez los
principios mas vitales de la sociedad: la libertad sin la cual

no hay progreso”. La libertad es el inico medio y fundamen-
to del progreso. )
La dictadura o, mas claramente, la tirania, no es sino
una forma de anarquia, ya que es una violacion de la ley, del
{inico orden posible en una sociedad que se encamina hacia

47 Véase mi Apogeo y decadencia del positivismo en México.



254 POSITIVISMO Y NACIONALIDAD
el progreso. “Yo no conozco anarquista peor —dice Corne-
jo—, anarquista mas terrible, anarquista mas infame, que el
soldado traidor, que dando un golpe de Estado, arroja al
centro mismo de la sociedad la dinamita de la revolucién”.
La revolucién es fatal consecuencia de la tirania. “Lo que
deshonra a los paises es la tirania, lo que les devuelve el
honor es la revolucién que la castiga”. La dictadura estd
bien para pueblos como los orientales que ain viven en una
.etapa de retroceso, no para pueblos que pretenden avanzar
retr el camino del progreso. “La centralizacién, que significa
el 1 roceso, nace en esos pueblos de Oriente en que el puiial y
lizeVeneno dirigen la administracién.” “Quiza es 1til la centra-
lo e:cion para los pueblos guerreros, pero la descentralizacion
lant s para los pueblos trabajadores. La raza sajona ha ade-
enarado mas en el trabajo, porque ha sido siempre una raza
Eprada de la descentralizacién”.
evoluc, mejor camino para alcanzar el progreso es el de la
que selon, dice Cornejo, siguiendo a Spencer. El Peri tiene
plena‘guir este camino si quiere progresar hasta llegar a ser
los ¢ mente una nacién. El respeto al orden legal es uno de
lencaminos de la evolucién. La violencia sélo engendra vio-
la “1a. Una dictadura engendra la revolucién y ésta a su vez
e ‘contrarrevolucién, haciendo iniitil toda obra. La obra, en
“stas circunstancias, es como el trabajo de Penélope: lo he-
cho en un dia se deshace en una noche. Siempre que se haga
una reforma, dice Cornejo, es menester “sujetarse a un prin-
cipio que deba ser la norma y la guia de toda reorganiza-
cién”. Este principio es muy sencillo: “haced siempre refor-
mas que sean susceptibles de mejorar, nunca hagais reformas
que sean susceptibles de retroceder, porque cada maldita
reaccion descompone por medio siglo el carro del progreso”
Las reformas deben ser también de acuerdo con la realidad
de acuerdo con las circunstancias. De otra manera siempre
chabra un gran peligro, el peligro de hacerse revolucionarios



ESTRANGULAMIENTO DE BOLIVIA 255
“de querer cambiar en un dia, y de raiz, instituciones secu-
lares, porque cuando los partidos liberales son revoluciona-
rios, los partidos conservadores 'son reaccionarios, y a su vez

éstos en otro dia deshacen la obra de los partidos liberales™.**

VI
POSITIVISMO Y REGENERACION SOCIAL

65. ESTRANGULAMIENTO DE BOLIVIA

Bolivia, la ahijada del Libertador, no sufria mejor suerte
que el resto de sus hermanas hispanoamericanas. Lograda su
independencia politica y separada del Perd, del cual forma-
ba parte durante la Colonia, su historia era la misma: revo-
luciones y dictaduras. Dictaduras conservadoras o dictaduras
liberales, pero siempre dictaduras, con periodos de anar-
quia. En 1879, por un incidente surgido con una compaiia
salitrera chilena, la repiblica de Chile le declara la guerra
e invade su territorio. Pera, fiel a un pacto firmado con
Bolivia, acude en su ayuda; mas todo resulta inatil y ambas
naciones son vencidas por las fuerzas chilenas. En 1880, Bo-
livia se ve obligada a ceder a Chile las zonas salitreras de su
litoral y con ellas su tunica salida al mar. Bolivia queda es-
trangulada en medio de sus altas y casi inaccesibles montafas.

Este hecho, dice Guillermo Francovich, “llevé la concien-
cia boliviana hacia la consideracion de la realidad en una
forma brutal y la preparé para la adopcién de principios
menos idealistas que los que el eclecticismo y el catolicismo
habian venido ensefiandole. Fué entonces que aparecié en
el pais el positivismo, cuyas doctrinas se habian difundido
ya en todos los paises latinoamericanos”.*” Frente a un ca-

48 Mariano Cornejo, ob cit.
49 Guillermo Francovich, La filosofia en Bolivia, Buenos Aires, 1945.



256 POSITIVISMO Y REGENERACION SOCIAL

racter y visién idealista se adopta una actitud realista. Y
dentro de este realismo una actitud antirreligiosa. Los libe-
rales adoptan los puntos de vista de la nueva filosofia, con-
virtiéndola en un instrumento al servicic de lo que considera-
ban la regeneracion social de Bolivia. Las primeras campa-
fas ideolégicas encaminadas en este sentido encuentran en la
doctrina positiva sus mejores argumentos.

Augusto Comte fué el primero de los filésofos positivis-
tas que influyé en este movimiento, pero deslindado de sus
ideas sobre la religién de la humanidad. Uno de los nacleos
que mas hicieron por su difusién lo fué el llamado “Circulo
Literario” de La Paz, que funcionaba desde 1876. Este circu-
lo, formado por los mas prestigiosos escritores de la ciudad,
publica en 1877 una revista en la que se empiezan a dar a
conocer algunos trabajos del positivismo. Agustin Azpiazu
es la figura mas destacada de este circulo. De gran prepara-
ci6n cientifica y mente aguda, estimula con su obra una serie
de trabajos encaminados a conocer la realidad boliviana. En
1889 funda la “Sociedad Geografica de la Paz”, cuya finali-
dad es el conocimiento sistemdatico de la geografia de Boli-
via. Otro grupo positivista surge en Sucre, encabezado por
Benjamin Fernandez, profesor de Derecho Pablico Cons-
titucional de la Universidad, desde cuya cétedra se enfrenta
a los principios del derecho natural sostenidos en la Univer-
sidad por los seguidores de Ahrens.

El partido liberal encontré en estas doctrinas, como se
decia antes, un rico arsenal para enfrentarse a un pasado al
cual consideraban como la fuente de los males bolivianos,
incluyendo el ultimo desastre. La politica, que hasta enton-
ces habia girado en torno de grupos con intereses personalis-
tas, se transformé en una politica en la cual se discutian ver-
daderos problemas sociales. El partido liberal se enfrenté a
los grupos que tenian en su poder el gobierno, los cuales se
organizaron en un partido al que dieron el nombre de parti-



EL PROBLEMA DE LA REGENERACION DE BOLIVIA 257
do conservador. El gobierno encontré también un aliado en
la iglesia. Pero las discusiones ya eran otras. Mariano Bap-
tista, fundador del partido conservador, lo expresa asi cuan-
do dice en 1883: “Por primera vez en Bolivia la cuestion
electoral lleva envuelta la cuestion social”.

66. EL PROBLEMA DE LA REGENERACION BOLIVIANA

¢ Cuél era la causa de todos los males de Bolivia? ;Cual
la fuente de todos sus desaciertos? ;Cémo regenerar a este
pueblo? Tales eran las preguntas que se agitaban en la mente
de los hombres.que aspiraban a regenerar a la nacién boli-
viana. Las mismas preguntas que hemos visto se hacen otros
hispanoamericanos en sus diversos pueblos. Gabriel René-
Moreno, nos habla en sus Notas biogrdficas y bibliogrdficas
de Nicomedes Antelo, boliviano, originario de Santa Cruz de
la Sierra, que reside en Buenos Aires desde 1860 hasta
1882.°° En la Argentina aprende la leccién con la cual va a
encuadrar y a juzgar los males de su patria. “La filosofia
de la evolucién —dice René-Moreno—, como la han formu-
lado recientemente los positivistas ingleses y alemanes de la
nueva escuela darwiniana, era profesada por Nicomedes An-
telo con fervor de sectario y con autoridad de apéstol”. “El
maestro de la escuela de Buenos Aires sabia leer de corrido
en Lamarck, en Darwin, en Herbert Spencer, en Haeckel”.
Como hombre “tenia el orgullo propio de un naturalista dar-
winiano: ser descendiente, por linea de las hembras y por
linea de los machos, de las barraganas y soldados espafioles
que fundaron Santa Cruz de la Sierra”. “Estaba contento con
ser latino, si bien por las tendencias de su espiritu hubiera
sido con mas propiedad anglo-sajon”.

El mal boliviano era enjuiciado desde este punto de vis-

50 Gabriel René-Moreno, “Nicomedes Antelo”, en Notas biogrdficas y bi-
bliograficas. Santiago de Chile, 1901,



258 POSITIVISMO Y REGENERACION SOCIAL

ta naturalista. “;Se extinguird el pobre indio al empuje
de nuestra raza?”, se preguntaba Antelo. ““Si la extincién de
los inferiores es una de las condiciones del progreso univer-
sal, como dicen nuestros sabios modernos, y como lo creo
—agregaba—, la consecuencia, sefiores, es irrevocable, por
més dolorosa que sea. Es como una amputacién que duele,
pero que cura la. gangrena y salva de la muerte”. Al igual
que Sarmiento en la Argentina, Antelo crefa que con la des-
aparicion de la raza india y la mestiza Bolivia se regeneraria.
Antelo creia también que el cerebro indigena y el cerebro
mestizo eran celularmente incapeces para concebir y enten-
der la libertad republicana, con los derechos y obligaciones
que implicaba. Por término medio, decia, “esos cerebros pe-
san entre cinco, siete y diez onzas menos que el cerebro de
un blanco de pura raza. En la evolucién de la especie huma-
na tal masa encefélica corresponde, fisiologicamente, a un pe-
riodo psiquico de dicha especie hoy decrépito, a un organismo
mental raquitico de suyo para resistir el frotamiento y choque
de las fuerzas intelectuales, econémicas y politicas con que la
civilizacién moderna actia dentro de la democracia.

“El indio no sirve para nada. Pero, eso si —agregaba—,
representa en Bolivia una fuerza viviente, una masa de re-
sistencia pasiva, una induracién concreta en las visceras del
organismo social”. Por el otro lado tenemos a “los mestizos,
casta hibrida y estéril para la presente labor etnolégica como
el mulo para el transformismo de las especies asnal o caba-
llar”. “Los mestizos, con su térax levantado por los apetitos
y su espiritu uncido por el instinto del proselitismo del cau-
dillaje, representan en la especie humana una variedad su-
balterna, que corresponde a una generacién confusa de la im-
petuosidad espanola y el apocamiento indigena”. La mezcla
ha dado origen a esa clase que es al mismo tiempo revoltosa
y servil, anarquica y pasiva. “La propension de la casta tien-
de, como es notorio, al ocio, a la reyerta, al servilismo y a la



EL PROBLEMA DE LA REGENERACION DE BOLIVIA 259
intriga, gérmenes del bochinche y del caudillaje; bien asi
como, de otro lado, la estupidez y el amilanamiento del indio
incasico se amoldan a punto para perpetuar a la sociedad en
el despotismo”. Necesariamente, afirma Antelo, la concu-
rrencia de esta casta con la raza europea, la criolla o la que
ha logrado salir del mestizaje por felices selecciones, tendra
que sucumbir. La raza indigena y la casta mestiza “ten-
dran que sucumbir en la lucha por la existencia, como estén
sucumbiendo hoy y se extinguen a nuestra vista en Australia
hombres, plantas y animales, precisamente porque las espe-
cies importadas o las especies nuevas ya aclimatadas tienen
mejores condiciones para la lucha”. Nicomedes Antelo con-
cluia diciendo: “Que por la virtualidad que es propia del
transformismo desaparezcan cuanto antes el indio y el mes-
tizo de Bolivia, esos dos agentes arcaicos, incésico uno y co-
lonial el otro; que se extingan bajo la planta de la inmigra-
ci6én europea’.

La justificacion de esta tesis la encontraba Antelo en la
vida social argentina. Toda América sabia de la dilatada
guerra que en este pais se habia desatado entre las castas
mestizas del interior, acaudilladas por Rosas, y la raza criolla
de la capital. En esta lucha la civilizacién de la segunda
habia vencido a la barbarie de las primeras. El profesor
boliviano residente entonces en Buenos Aires era testigo del
gran avance material de la Argentina, era testigo de su cada
dia mayor progreso. El gran espectiaculo le deslumbraba.
“Contemplaba con pasmo —dice René-Moreno— la preci-
sion casi mecanica del fenémeno socioldgico, segin el cual a
medida que el indio y el mestizo iban pereciendo vencidos
en la lucha por la existencia contra la superioridad irresis-
tible de las razas indoeuropeas, se afianzaba en los vecin-
darios el orden publico... subia el progreso intelectual y
moral por rdpidas pendientes, la riqueza y el bienestar se
iban esparciendo a todos los ambitos de la republica”.



260 POSITIVISMO Y REGENERACION SOCIAL

Comparando este progreso con los males de su patria, se
daba cuenta de la necesidad de recurrir a tan drasticos reme-
dios. Todo era confusién, la sociedad boliviana no acertaba
a tejer otra tela para cobijarse y defenderse que el estéril y
sangriento militarismo. “Aspera tela, caudillaje por el de-
recho y revolucion por el revés”. Todo el mal tenia su ori-
gen, decia Antelo, en la “heterogenidad de razas, de costum-
bres, de idiomas, de indole, hasta de ideas”. Todo esto no
tenia mas amalgama que “un régimen impuesto por la es-
pada de los libertadores”. Estas ideas no cambiaron en An-
telo; “veintidds anos de estudios ulteriores en Buenos Aires
—dice René-Moreno—, siguiendo dia por dia el desenvolvi-
miento de las ciencias positivas, no sirvieron sino para vigo-
rizar. .. estas primeras convicciones”. Siguiendo a los po-
sitivistas, Antelo sostuvo “que la libertad y el orden en
Bolivia no deberian buscarse sino en el campo del bienestar
material, poniendoe de preferencia en actividad efectiva todos
los agentes econémicos que sugiere el arte industrial y los
que brinden alld los recursos naturales del pais. En 1882,
como en 1860, su principio politico era el trabajo”. Inmi-
gracion e industrializacién podrian ser, en resumen, los
remedios propuestos para la regeneracion de Bolivia. Inmi-
gracion e industrializacién, los remedios que todos los eman-
cipadores mentales de Hispanoamérica habian sohado para
ésta.

67. SPENCER Y EL NUEVO ORDEN BOLIVIANO

En 1899 el partido liberal boliviano triunfa sobre el
conservador. La revolucién ofrece a la generacién que se
ha venido formando en el positivismo la oportunidad anhe-
lada. El positivismo deja sentir su influencia en todos los
campos. No tarda el estado en someter a control toda la
educacion, tanto la civil como la eclesiastica. En 1909, dice
Guillermo Francovich, se funda la primera escuela normal



SPENCER EN EL NUEVO ORDEN BOLIVIANO 261
de maestros bajo la direccién de pedagogos belgas. El laicis-
mo es la doctrina en que se forman los nuevos maestros. En
1913 se suprimen las asignaturas de religién y doctrina cris-
tiana en las escuelas y colegios. El positivismo da también
las bases para estudios despiadados sobre la realidad boli-
viana, entre los que se destaca el de Alcides Arguedas, Pueblo
enfermo.

Pero al mismo tiempo se va formando una mentalidad
fanatica y superficial, que no quiere ver mas alla de la ex-
periencia de realidades que rebasan lo experimental en un
sentido material, Spencer representa, frente a esta situacién,
una especie de reaccion. “Si bien Spencer —dice Franco-
vich— se mantenia dentro de las tradiciones netamente posi-
tivistas, sus doctrinas tenian algunas caracteristicas que
parecian reconducir el pensamiento hacia generalizaciones
de tipo filoséfico y hacia la solucién de las inquietudes reli-
giosas.” ' Las ideas de evolucién y progreso spencerianos
daban un sentido al cambio en la realidad y con él se justifi-
eaba el afan de transformacion politica y social de la repi-
blica de Bolivia. Su tesis sobre la existencia de algo que
estaba mas alla de nuestras experiencias abria las puertas al
sentimiento religioso.

Los mas destacados spencerianos fueron dos maestros:
Luis Arce Lacaze y Daniel Sanchez Bustamante. El primero
fué profesor en la Universidad de Sucre, autor de un libro
de Filosofia del Derecho publicado en 1892. Mas tarde, en
1918 se orienta hacia el pragmatismo de William James. El
segundo escribié también sobre temas de jurisprudencia. Es
en su libro sobre Principios de Derecho en el que se hace
notable la influencia de Guyau al lado de la de Spencer.
Fué catedratico en la Universidad de La Paz. Ambos fi-
lésofos ponen un especial acento en la puerta de escape
que deja Spencer respecto al mundo de lo absoluto que se

51 G, Francovich, ob. cit.



262 POSITIVISMO Y REGENERACION SOCIAL

encuentra fuera del alcance de toda experiencia. “El destino
ltimo del hombre —decia Arce Lecaze— es el que la fe nos
ensefia y, con respecto a €él, a la filosofia no le toca mas que
una cosa: demostrar la incompetencia de la ciencia en estas
cuestiones, probando que siempre que ella las aborda se
desvirtia y pierde su caracter esencial”’. Por su lado San-
chez Bustamante decia: “Erigir el mecanismo de las fuerzas
y de los intereses en ley unica, equivale a afirmar que el
mecanismo, como tal, es la tnica realidad, y esto es lo que
jamas se ha demostrado y jamés se podra demostrar”.*

Dentro de esta corriente, en la que influye también el
filésofo argentino José Ingenieros, se encuentra el pensamien-
to de Ignacio Prudencio Bustillo, catedritico de Filosofia
Juridica en la Facultad de Derecho de Sucre desde el afio de
1918 a 1921. En su libro Ensayo de una filosofia juridica,
publicado en 1923, se resumen sus ideas filoséficas y con
ellas sus ideas para transformar la realidad boliviana, po-
niéndola a la altura del progreso contemporaneo. También
Bustillo aspira a transformar su realidad; los métodos pro-
puestos para lograr esta transformacién son, como se verd,
semejantes a los propuestos por otros maestros hispano-
americanos.

“No podriamos decir ahora —afirma— hasta qué punto
influy6 la ensefianza universitaria sobre la politica”. “De
todos modos, la educacién verbalista y charlatana que han
recibido nuestros hombres de estado en las famosas faculta-
des de derecho, no ha contribuido en nada al progreso efec-
tivo del pais”. De aqui la necesidad de orientar los esfuerzos
por otras vias. “Nuestros esfuerzos deben dirigirse hoy a dar
una educacién prdctica, que sea como reverso de la educacion
retorica de nuestros padres y nuestra”. De Norteamérica
tenemos mucho qué aprender en este sentido. Debemos “es-
tablecer granjas modelos, por el estilo de las que Brooker T.

52 Cit. por Francovich.



SPENCER EN EL NUEVO ORDEN BOLIVIANO 263
Washington ha fundado en los Estados Unidos para la edu-
cacién del negro”. En estas granjas nuestros “indios apren-
derian los métodos modernos de cultivo de la tierra”. Lo
que el pais necesita es menos letrados y mas técnicos, agro-
nomos y peritos mercantiles. “Todos los que por su dinero
o su talento manejan los destinos piblicos deben hacer deri-
var las actividades de los jovenes a trabajos realmente pro-
‘ductivos alejandolos de la abogacia, donde las almas se co-
rrompen”."

Pero si no era posible orientar a los jovenes por otros
caminos, al menos era menester orientar la carrera del de-
recho por caminos practicos. “Al cabo de poco tiempo
—dice— se dejaria notar el resultado: los estudiantes harian
investigaciones personales, comprenderian el significado in-
timo de lo qeu en el siglo xx se llama Ciencia”. El realismo
deberia ser la doctrina que susbstituyese a las viejas doctri-
nas juridicas. Con el nombre de realismo, dice, se conoce
en el mundo cientifico la doctrina que divulgamos”. “Sig-
nifica una reaccion contra el derecho natural, a la vez que
un empefio para emplear en las investigaciones juridicas,
sociales y politicas, los mismos métodos experimentales que
tanto han hecho adelantar las ciencias fisicas y biologi-
cas”. De acuerdo con la nueva doctrina, “ya no es preciso
buscar un principio generador en el laberinto de las disqui-
siciones metafisicas. Nos basta observar las modalidades
del derecho en las relaciones que estin a nuestro alcance
para definirlo exactamente. .. se trata apenas de un cambio
en los procedimientos; pero en él reside todo el secreto del
progreso cientifico”.

Mediante el realismo se puede dar un gran paso hacia
la tolerancia. “Si se recuerda —dice Bustillo— la campaiia
que coincidié con la introduccién de Heriberto Spencer en la

53 Jgnacio Prudencio Bustillo, Ensayo de una filosofia juridica. Sucre,
1923,



264 '‘POSITIVISMO Y REGENERACION SOCIAL

ensefianza, notaremos que las generaciones positivistas se lan-
zaron al asalto de la milenaria fortaleza —la religion— sin
pleno conocimiento, sin estudios previos.” “Por singular in-
comprensién, nuestros positivistas de aldea no se volvieron
hacia la investigacion cientificd, sino hacia la pasada ram-
ploneria de irreligiosidad. El positivismo formé aqui pocos
sabios y muchos sectarios”. Del positivismo no se aprendi6
lo que hace de él una doctrina valida, su método para enfren-
tarse a la realidad orientindola. Los positivistas bolivianos
no habian visto en esta doctrina sino una nueva forma de de-
clamacién hueca y sin contenido. Los positivistas no apren-
dieron a conocer su realidad; simplemente cambiaron de fa-
natismo. Bustillo trata ahora de orientar el positivismo por
la verdadera senda. “No sélo es facil y posible completar el
esfuerzo cientifico con la especulacién filos6fica —dice—,
sino que es preciso crear una filosofia cientifica que sintetice
los resultados aislados de la investigaciéon”. Todos sentimos
la necesidad de afirmar nuestro criterio, pero hallamos “in-
completa a la ciencia” y a “la filosofia aprioristica estéril y
varia”: “conciliemos ambas disciplinas y creemos la filoso-
fia cientifica, que no seré ni infundada ni insuficiente. Quien
lleve a cabo, en nuestra época, esta tentativa y no fracase,
tendré la gloria de rejuvenecer y vigorizar la filosofia posi-
tiva; pero para ello habra de proceder con menos intransi-

gencia que Augusto Comte”.*

68. EL NUEVO POSITIVISMO DE IGNACIO PRUDENCIO BUSTILLO

De la conciliacién de la ciencia y la filosofia dependia
en alto grado la regeneracién de la educacién boliviana. No
se trataba de pasar de un fanatismo aprioristico a un fana-
tismo positivista, sino de conciliar ambas actitudes, dotando
al boliviano de un sentido de la realidad, de manera que

54 Qb. cit.



EL NUEVO POSITIVISMO DE BUSTILLO 265
no fuese ciego para ninguno de sus dos aspectos, el material
y el espiritual. Bustillo ha tropezado con la filosofia de
moda en su época, la filosofia intuitiva. Ella podria ofrecer
los materiales para la anhelada sintesis.

El método cientifico era insuficiente para conocer las
miltiples facetas de la realidad. Hay “un mundo descono-
cido —decia—, acaso mas grande que el que hemos logrado
conocer con ayuda de nuestros sentidos y de nuestros instru-
mentos cientificos; es el mundo de lo inexperimental, es de-
cir, de aquello que no se presta a los medios de investigacién
utilizables por el sabio”. De esta realidad era ya consciente
Spencer y asi lo habia hecho saber en su filosofia. Por esta
razon, frente a los problemas oscuros e insondables que la
naturaleza plantea diariamente, el sabio “levanta los hom-
bros y prefiere su humilde verdad a las hipétesis metafisicas,
como son las que procuran explicar aquello que no percibi-
mos de manera alguna”.

¢ Podra la filosofia de moda, el intuicionismo, ofrecer la
solucion deseada? “La filosofia de moda —dice Bustillo—,
dignificada por el talento de Bergson en Francia y por el de
James en los Estados Unidos. .., utiliza la intuicién para
conocer el mundo que escapa al experimentalismo de la
ciencia”. Pero esta intuicién, agrega, “poco o mal compren-
dida, contradictoria en sus resultados, constituye una mane-
ra peligrosa de filosofar, que se presta a la fantasia y al
capricho”. “No podemos abandonar por ella las sélidas
posiciones del positivismo cientifico que, mitigado por el
idealismo de una filosofia construida con los datos de la
experiencia, se nos aparece como el seguro apoyo de la hu-
manidad, arrastrada permanentemente por el influjo de doc-
trinas contrarias”.

La solucién no puede ser sino una filosofia cientifica en
la que se reuna el método trascendental con el método expe-
rimental. Esta es la doctrina que debe ser constituida. “La



266 POSITIVISMO Y REGENERACION SOCIAL
observacion, generosa fuente de la ciencia, es deficiente e
incompleta. Abarca sé6lo una pequefa parte del mundo real
y no estd muy segura de sus resultados, sobre todo cuando
escoge como materia de sus investigaciones lo que esta dotado
de vida o lo que anima el soplo insondable del espiritu”. De
aqui que la filosofia cientifica sea ‘“‘una complementacién
de la ciencia: donde ésta se detiene comienza aquélla, y
son sus hipétesis las que, uniendo los fragmentos del cono-
cimiento cientifico, forman un conjunto sistemético que re-
suelve la mayor parte de los problemas de la naturaleza,
incluyendo en ella a los seres organizados y a las sociedades”.

Pero por filosofia cientifica no hay que entender “la ru-
tina ni el apego a la baja e innoble materialidad; representa
mas bien el lado idealista del espiritu humano. ;Qué son, en
iltimo analisis, las hipétesis sino asociaciones de nuestra ima-
ginacién que tiende incesantemente a perfeccionar lo real?”
La ciencia estd asi puesta al servicio de un idealismo, al
servicio de la perfeccién de lo real. “No hay otra diferencia
entre esta metafisica positiva y la metafisica espiritualista,
que la de proceder aquélla del dato cientifico y ésta del prin-
cipio apriort”. Para orientar nuestro criterio tenemos la mira
luminosa de la ciencia, la mas segura, la que corresponde
mejor a nuestra insaciable curiosidad intelectual. De acuerdo
con este método, “no se puede ya poner en duda la existencia
de leyes sociales en las cuales impera estrictamente la ley de
causalidad, a despecho de la libertad, que se ve sometida, a su
vez, a leyes como cualquier fendmeno de la naturaleza”.

En el campo de la ciencias sociales, sigue diciendo Bus-
tillo, la pura deduccion resulta un método peligroso. “A pri-
mera vista parece destinado a curar todos los males socia-
les. .. pero pronto ocasiona enfermedades mas graves”. En
el fondo, “la induccién consiste en huir sistematicamente de
las ideas hechas, de las opiniones preconcebidas, de todos los
vicios del pensamiento. El método inductivo en sociologia



COMTE Y EL LIBERALISMO ARGENTINO 267
nos ensefia a no dar fe sino a la observacion de la realidad”.
Pero si se extrema esto, “la investigacién térnase mezquina,
demasiado pegada al dato, como si alguien le hubiese cor-
tado las alas para elevarse a las altas regiones de la genera-
lizacién filoséfica”. ;Cual es la solucion? ;Cual es el mejor
de los métodos? Bustillo concluye diciendo: “un método
ecléctico, mitad inductivo y mitad deductivo”.”®

- VII
EL POSITIVISMO COMO EDUCACION PARA LA LIBERTAD

69. COMTE Y EL LIBERALISMO ARGENTINO

Desde la Escuela Normal de Parani, dice Alejandro Korn,
Augusto Comte ejerce su influencia. Pero no se trata ya del
positivismo auténtico. “En efecto, Comte sostenia el impe-
rio de la autoridad y se encontraba en discrepancia con todas
las tendencias democréaticas; también habia cometido el error
de rechazar el concepto de evolucién”. En el positivismo
comtiano el individuo quedaba sometido a la sociocracia.
“Estas ideas —continta diciendo Korn— eran inconciliables
con nuestro medio; habia que afirmar la evolucién y la de-
mocracia. Los normalistas lo tnico que tomaron de Comte
fué su teoria de los tres estados del conocimiento y cierto
anticlericalismo que en el fondo no era comtiano sino libe-
ral corriente”.’® :

En efecto, la escuela de Parana, que habia sido fundada
por Domingo F. Sarmiento en 1870, iba a ser el foco del posi-
tivismo comtiano en la Argentina, pero adaptado a las ideas
liberales de la misma. Las ideas del filosofo francés serian

55 0b. cit.

56 Alejandro Korn, “Influencias filoséficas en la evolucion nacional”, en
Obras, vol. 11. La Plata, 1940.



268 EL POSITVISMO, EDUCACION PARA LA LIBERTAD
readaptadas, retorcidas y puestas al servicio del espiritu
representado por su fundador. El positivismo y Sarmiento
andaban por los mismos caminos; pero las circunstancias eran
distintas. La América espafiola, concretamente la Argentina,
necesitaba de un orden; pero no de un orden semejante al
representado por el despotismo rosista. Vencido Rosas, era
menester establecer otro orden, dentro del cual quedase sal-
vada la libertad del individuo: acicate de todos sus herois-
mos y meta de todas sus luchas. El nuevo orden deberia
tener su asiento en la misma voluntad del individuo. El or-
den deberia ser el resultado de la propia voluntad del indi-
viduo. Un orden social al servicio de los mejores fines del
individuo. Tal orden no podria ser realizado sino por el
camino de la educacién.

La Escuela Normal de Parana fué fundada con este pro-
posito. De ella habian de surgir los educadores de las nue-
vas generaciones argentinas. Una nueva Hispanoamérica,
libre de todas las taras de su pasado, tenia que empezar a
forjarse en esta escuela. La Hispanoamérica sofiada por to-
dos los préceres de su emancipacién mental iba a iniciar su
formacién. Sin doctrina organizada ain, pero con una gran
voluntad por realizar tal emancipacién, pronto se iban a en-
contrar en varias doctrinas filoséficas europeas, especial-
mente el positivismo, las férmulas que diesen expresién a la
realizacion de estos anhelos.

A la Escuela Normal de Parana llega un profesor italiano,
Pedro Scalabrini. Este maestro, al igual que Ameghino, se
dedica a la paleontologia, pero también se preocupa por otra
clase de problemas. Llega a la Argentina en 1868. En
1875 publica un libro sobre Derecho piiblico argentino. Los
ideales humanistas de Krause se hacen sentir en este libro.
En 1889 publica un trabajo titulado Materialismo, darwinis-
mo y positivismo y una serie de Cartas cientificas. En la
Escuela Normal de Parana ensefia ciencia y filosofia. Comte



EL INDIVIDUO Y SU EDUCACION PARA LA LIBERTAD 269
entra preferentemente en sus ensefianzas. De los cuarenta
temas anuales que correspondian a su curso de filosofia, cua-
tro se referian al programa oficial, y el resto lo dedicaba a
explicar la filosofia de Comte. Acerca de su método de en-
seflanza nos dice Victor Mercante: “Scalabrini perseguia en
su catedra el propésito de formar al pensador. De ahi que
se abstuviera de opinar;’de ahi que deparase a sus alumnos
la absoluta libertad de exponer; de ahi que nunca fulminara
una discusién pronunciandose por tal o cual creencia”. Lo
importante para él era pensar, no recitar. “Sus discipulos
fueron muchos y muchos divulgaron su pensamiento; no den-
tro del formulismo cerrado con que cominmente se matan las
grandes concepciones, sino dentro de la libertad interpreta-
tiva, con que les habia acostumbrado el maestro.” ** De aqui
habia de surgir la escuela que difundiera a Comte por toda
la Argentina. Pero un Comte adaptado a las necesidades
educativas de este pais. Esta escuela no habria de aceptar

de la doctrina comtiana ni su religion, ni su sacerdocio, ni
su apostolado.

70. EL INDIVIDUO Y SU EDUCACION PARA LA LIBERTAD

Antes que nada es interesante sefialar dos interpreta-
ciones extremadamente opuestas del positivismo en Hispa-
noamérica: la interpretacién mexicana y la argentina. In-
terpretaciones que tienen su origen en la diversidad de-
circunstancias a las cuales tratan de enfrentarse. En México,
el positivismo se adopta porque se ve en él un buen ins-
trumento de unidad frente a la anarquia que ha seguido a la
independencia, ensangrentando su suelo por cerca de medio
siglo. México necesitaba de una doctrina que, unificando los
criterios, diese lugar a un acuerdo en el campo de lo poli-

57 Victor Mercante, “El educacionalista Pedro Scalabrini”, Revista de Fi-
losofia. Vol. v. Buenos Aires, 1917,



270 EL POSITVISMO, EDUCACION PARA LA LIBERTAD

tico y social. Se quiso llevar al campo de lo social el mismo
acuerdo que se veia existia en el campo de la ciencia positi-
va. Esta ciencia no discute, simplemente demuestra, y lo
demostrado estd al alcance de cualquier individuo que se
interese por tal demostracién. Aqui no cabe la disputa ni la
anarquia. La ciencia positiva ofrece siempre un fondo comiin
de verdades. Ahora bien, pensaban los positivistas mexica-
nos, si este fondo comiin de verdades se lograse extender al
campo de lo social las anarquias y las revoluciones tocarian
a su fin. En establecer este fondo comin de verdades en el
campo de lo social se empefiaron los positivistas mexicanos.
Sus sistemas educativos tendieron a este fin. Sobre la uni-
formidad de las conciencias se quiso apoyar el nuevo orden.
Respecto a la educacién decia Gabino Barreda: “Se necesita
que ésta sea igual para todos cualquiera que sea la profe-
si6n que deban abrazar, pues por més que estas profesiones
parezcan disimholas, todas deben obrar de consuno, porque
todas tienen un mismo fin, que es el bienestar social”. El dia
que se logre que todos los individuos de una sociedad
piensen en igual forma en este campo, entonces se habra
terminado con la anarquia social. Un “fondo comiin de
verdades” ™ es lo que hace falta. Era menester ordenar, pla-
nificar en toda su plenitud la educacién del individuo, en
forma tal que sea un minimo lo que quede al arbitrio de su
interpretacién: “Un solo camino que se deje al error —de-
cia Barreda—, una sola fuente de nociones reales que se
abandone a la arbitrariedad y al capricho individual, es bas-
tante para hacer abortar todo un plan de educacién, por més
bien combinado que parezca en lo restante”. Una educacién
cientifica, que demuestre lo que ensefia, era el mejor instru-
mento. Mostrar la verdad —dice Barreda— es “el mas
seguro preliminar de la paz y el orden social, porque él
pondré a todos los ciudadanos en aptitud de apreciar todos

58 Ver mi Positivismo en México.



EL INDIVIDUO Y SU EDUCACION PARA LA LIBERTAD 271
los hechos de una manera semejante, y por lo mismo unifor-
mard las opiniones hasta donde esto sea posible”.

En la Argentina el positivismo de la Escuela Normal de
Parand no es sino el fruto de los ideales de Sarmiento. Este
se ha empefiado en una labor civilizadora. Lo principal para
el mejor logro de esta civilizacién en la Argentina es el esti-
mulo al individuo. Los pueblos sajones —el modelo— son
grandes porque cada uno de sus individuos es el responsable
de su propia y personal grandeza. La politica del individua-
lismo civilizado se oponia a la politica de masas “barbaras”
de Rosas. El positivismo “individualista” de la Argentina era
la mejor doctrina conforme a la cual era menester educar al
nuevo americano. Al rosismo, apoyado en las masas “bar-
baras” unificadas por la suprema voluntad del dictador, se
oponia el individualismo creador. La escuela de Parana
se encargé de estimular este individualismo, sirviéndose para
ello de la doctrina de Augusto Comte, pero sélo en aquellas
tesis que coincidian con este ideal.

El principal animador y jefe de la escuela positivista
surgida en Parana fué J. Alfredo Ferreira (1863-1935),
el mas destacado de los discipulos de Pedro Scalabrini. En
¢l también influyen varias de las ideas de los maestros nor-
teamericanos que ha hecho traer también Sarmiento a la es-
cuela de Parana. La escuela popular es el fruto de estas
influencias. Ferreira trata de implantar este tipo de escue-
las en toda la Argentina. La primera escuela de esta
naturaleza la funda en Esquina, provincia de Corrientes,
lugar donde habia nacido Ferreira. La educacién en este
departamento se encontraba en un casi completo abandono
y penuria. El educador argentino tratara de salvar a Esqui-
na de esta vergiienza, haciendo de ella la primera “escuela
de democracia para gobernantes y gobernados: para gober-
nantes, ensenandoles como se debe estimular a los ciudadanos
a favor de las acciones e instituciones benéficas; a los padres,



272 EL POSITVISMO, EDUCACION PARA LA LIBERTAD
c6mo deben preocuparse fundamentalmente de la educacién
de sus hijos, y en general a los gobernados mostriandoles que
no todo debe esperarse de gobiernos providencias que de
ordinario tienen de todo menos de eso”.” Con Ferreira cola-
boraron algunos maestros argentinos y dos maestras norte-
americanas: Edith Howe y Cora Hill, que habian sido traidas
por Sarmiento.

¢ Cuéles eran las bases de esta escuela para la democra-
cia? ;Cuales las bases de una escuela que tendia a estimular
la libertad creadora del individuo y con ella su amor a las
libertades? En sus Bases para un Plan de Estudios de Edu-
cacién Primaria, Ferreira establecia entre otras cosas: “El
alumno de la escuela comin sélo debe estudiar directamente
las cosas, los seres y los hechos naturales y sociales de la
region en que vive. La adquisicion teérica de conocimiento
en un texto o en las explicaciones del maestro, y no derivada
de la propia observacién y de la propia induccién, no educa
o educa mal. Tales conocimientos sélo sirven para oprimir
el espiritu mientras el joven tiene la obligacién escolar de
recordarlos y luego desaparecen sin dejar otra memoria que
la tarea penosa, initil y perjudicial empleada por la mente
para recibirlos”. La observacién directa de las cosas la toma-
ba Ferriera del positivismo. Procediendo seglin un método
rigurosamente cientifico, el joven debe ir —seguia dicien-
do— “avanzando en lo desconocido por medio de lo co-
nocido, remontdndose de la observaciéon de los materiales
objetivos a los principios subjetivos que los dominan, copian-
do en su investigacién individual la evolucién intelectual de
la raza, cumpliendo la ley psicolégica inducida por Augusto
Comte”. El ideal de Alberdi sobre una filosofia que se pre-
ocupase por los problemas propios de la América Latina y
mas concretamente por los problemas propios de la nacién
argentina, tomaba cuerpo en las ideas educativas de Ferrei-

59 En Angel C. Bassi, J. Alfredo Ferreira. Buenos Aaires, 1943.



EL INDIVIDUO Y SU EDUCACION PARA LA LIBERTAD 273
ra. “Las investigaciones del alumno —decia— no deben
extenderse fuera de la region en que vive sino incidental-
mente, con objeto de hacer comparaciones que le auxilien
para formarse una idea clara del valor absoluto y relativo

de las cosas, seres, fenomenos naturales y sociolégicos que

estudie directamente”.*

La observacion directa de las cosas fomenta la origina-
lidad vy, con ella, la personalidad. Ferreira, a diferencia de
los positivistas mexicanos, se preocupaba por la multiplici-
dad y no por la unidad. Aspiraba a que cada argentino lle-
gase a pensar en forma original, ya que con este pensamien-
to se afianzaria su amor a la libertad. Nada de un fondo
comin de verdades. No, la realidad, la verdadera realidad,
es rica en matices y, dentro de ella, cabe la originalidad que
es el punto de partida de la libertad. “En vez de verse
el alumno —dice— obligado a repetir mas o menos de me-
moria las ideas de un maestro, tendra que expresar sus ideas,
adquiridas directamente de cosas y hechos, en lenguaje pro-
plo, segin su complexién intelectual”. Ya que no todos los
individuos miran las cosas con los mismos ojos.

De aqui deducia Ferreira consecuencias de caracter po-
litico y social, las mismas que habian preocupado a sus ante-
cesores. “Si todos los alumnos de una clase han estudiado
unas descripciones, si todos las repiten con una uniformidad
desesperante”, entonces no hay originalidad ni tampoco li-
bertad. “Hay que convencerse —agregaba—: los congresos
mudos o uniformes, los unicatos politicos, los cesarismos
republicanos. . . se han engendrado en mucha parte en la uni-
formidad del aula. Esta escuela, dice en otro lugar, acaba
con la personalidad. Es una escuela para la dictadura.” “Ha
contribuido como la ignorancia misma, como la raza deca-
dente, como la extension sin habitantes, como las leyes de la
herencia histérica, como la mala educacién politica, a con-

60 Bassi, ob. cit.



274 EL POSITVISMO, EDUCACION PARA LA LIBERTAD
ducir al pais al abismo de una quiebra econémica que no
tiene precedentes en el mundo civilizado, en plena paz,
en plena salud, y a sancionar como préctica republicana, en
una nacién abierta a todas las ideas -mas adelantadas, la
férmula politica de la jefatura dnica y la mas moderna del
mando por el mando, como quien dice «debo ser gobernado
por la razén o por la fuerza», mas corrientemente y mas
facilmente por la fuerza”. Siguiendo sus mismas ideas, Fe-
rreira se oponia a los exdmenes, los cuales eran considera-
dos como la batalla “maés estéril que todas las victorias del
cesarismo sobre la libertad. Los exdmenes limitan la perso-
nalidad del educando. “Muchos de esos mismos sobresalien-
tes que han brillado estérilmente en las aulas —dice Ferrei-
ra—, con cierta presuntuosidad infantil, que destruye las
bases de un caracter sélido, se apagan en la vida. Ya no
sienten la coaccion exterior de la préxima leccion o del pro-
Ximo examen, y no trabajan. Es el negro liberto, que ya no
vera el latigo del capataz. Ha sido manumitido con todas las
formulas sacramentales; pero no habiendo aprendido a tra-
bajar con espontaneidad, es un mal ciudadano en la repibli-
ca de la ciencia”. Discutir no dafia; la espontaneidad es
siempre creadora. ‘“La libertad de discusion no tiene peli-
gro; solo la esclavitud es temible. Todos los grandes pensa-
dores’ originales se han extraviado muchas veces; sélo al
joven no se le permite sustentar un error; por eso el maestro
se le adelanta para ensefiarle una verdad, que luego, andan-
do los afios, resulta una verdad académica. Asi llega el dis-
cipulo a respetar mas la opinién del profesor que la verdad;
cuya tendencia se robustece con el examen, que contribuye
poderosamente a sofovar el amor sincero y respetuoso a la
ciencia, sustiyéndolo por el innoble afan de no ignorar los
puntos de cada bolilla de examen”."

* Alfredo Ferreira seguia, asi, dentro de la misma linea

81 0b. cit,



EL INDIVIDUO Y SU EDUCACION: PARA LA LIBERTAD 275
que sus ilustres antecesores: Echeverria, Alberdi y Sarmien-
to. Como éstos, trataba también de arrancar de raiz la fatal
herencia que hacia de Hispanoamérica un pueblo fuera de
la marcha civilizadora de la humanidad. Contra la tradicién
espafiola, contra todas las raices que hacian permanentes los
despotismos, se orientaba su reforma educativa. Trataba,
dice su discipulo Angel Bassi, de cambiar, de modificar el
subconsciente del pueblo, “transformarlo de absolutista en
democriético”. Al igual que sus antecesores, también aspiraba
a dar las bases sobre las cuales se habia de alzar una vigo-
rosa nacionalidad, fruto de la mas vigorosa de las persona-
lidades. Estas bases, decia, “se fundan en el concepto gene-
ral de que la ensefianza no tiene por objeto la asimilacion
del conocimiento, sino la produccién propia”. Del positivis-
mo ha tomado su preocupacién por la realidad experimenta-
ble, y por experimentable inmediata. El positivismo renun-
ciaba a conocer lo suprasensible, lo metafisico, lo que esta
mas alla de la experiencia. Ferreira va a renunciar también
al estudio de otra realidad que no sea la propia, la inme-
diata, la que estd al alcance del hombre argentino. Se re-
nuncia al mundo de la realidad que estd fuera de la expe-
riencia real de este hombre. Los estudios deben apoyarse en
lo inmediato, en lo que este hombre puede realmente conocer.
“;Qué puede importar al argentino el Danubio, que no puede
conocer? —pregunta Ferreira—. Lo que debe importarle es
el Parani y todas aquellas realidades a su alcance. Esta
realidad debe ser el punto de partida”. Robinsén era el
tipo de hombre ideal. “;No es acaso preferible al hombre
teérico que sabe muchas cosas, como el testigo de oidas, por-
que le dijeron o leyd, el solitario de la isla que estudia directa-
mente y por si mismo las cosas que influyen sobre él y de
que se aprovecha, amana, inventa y se salva?”, pregunta nue-
vamente Ferreira.

El educador argentino sintetiza sus ideas en el plan que



276 EL POSITVISMO, EDUCACION PARA LA LIBERTAD
establecié en 1892 para la provincia de Corrientes y en ge- .
neral para la nacién argentina entera. Dentro de este plan
se destacan las siguientes ideas: “La educacién debe ser ex-
perimental, positiva y de actualidad”. “El plan debe respon-
der a necesidades presentes y futuras”. “Que todo programa
a priori es inconveniente, porque determina limitaciones y
detalles precisos que en la practica resultan amplios o estre-
chos y destruyen la iniciativa de los maestros y alumnos, cuyo
perfeccionamiento fisico, intelectual y moral depende prin-
cipalmente de su trabajo personal espontineo.” “Que es ne-
cesario destruir la uniformidad de la ensefianza sobre los
objetos especiales de estudio y dar sélo direcciones generales,
dentro de las cuales se desenvuelva con libertad la accién de
maestros y alumnos”. “Los exdmenes son formulas que nada
prueban, por lo cual quedan suprimidos y reemplazados por
exhibiciones de trabajos y clases demostrativas de lo que se
hace.” El resultado de esto tendria que ser un conjunto de
escuelas con carécter propio, de donde habrian de salir indi-
viduos amantes de una libertad creadora.

71. EL POSITIVISMO Y SU INTERPRETACION ARGENTINA

Quien, como Ferreira, hablaba de la libertad de interpre-
tacion en la educacion y de la originalidad como finalidad de
la misma, no iba a aceptar una doctrina al pie de la letra. El
positivismo sera interpretado de acuerdo con las circunstan-
cias propias de su intérprete. En una carta enviada a P. La-
calde, agradeciendo unos folletos de propaganda positivista,
le decia: “Sin desconocer la importancia de la propaganda
sistematica, mejor formulada en las fuentes mismas, los li-
bros del maestro, nosotros aqui aceptamos la escuela, sobre
todo por la inmensa direccion que da al espiritu humano”.
Pero, agregaba, “entendemos también que las méis geniales
creaciones sociales y subjetivas pierden gran parte de su im-



EL POSITIVISMO Y SU INTERPRETACION ARGENTINA 277'
portancia cuando se las toma al pie de la letra”. “La letra
no sélo mata el espiritu interpretador y aplicador, sino que
contribuye a matar las instituciones mismas o a retardar su
triunfo”. De aqui concluia: “La inmensa construcciéon de
Comte. .. debe adaptarse y no inmovilizarse al nacer y cre-
cer. El lo dijo: el unico principio absoluto es que todo es
relativo. Creando la Sociologia, él nos ha dado el principio
cientifico del concepto social regido por leyes naturales, aun
modificables”. Los organismos sociales deben ser para el
sociologo “objeto de estudio, modificacién y direccién y no
de enojos, odios anticientificos e inmorales como lo he no-
tado en la cabeza y en los labios de muchos positivistas sis-
temdticos”. Si en verdad los sociélogos y estadistas aspiran
a dirigir la sociedad o influir eficazmente en ella, menester
es “que se adapten a los respectivos medios sociales. Si no,
en vez de pensadores, seran meros repetidores de férmulas
tan conocidas, como oportunas o inoportunas, segiin los
casos”. Y ya que nosotros, agregaba, tenemos la dicha de
encontrar algunos grandes principios relativos establecidos,
debemos poner algo de nosotros mismos, de espiritu activo,
aplicandoles oportunidad. “Lo demés seria convertirnos en los
retoricos y parladores vacios, tan anatematizados por Comte.”

Del positivismo comtiano deducia Ferreira varias ideas
en defensa de sus propias tesis. “No se conoce al autor de la
feliz divisa: Orden y Libertad”, decia. “Desenvolviéndo-
la, podria proclamarse la libertad de la ensefianza y la pre-
ponderancia del poder central sobre el poder local”. “El
positivismo es el 6rgano sistemdtico de la libertad de exposi-
cién y examen, porque puede resistir a toda demostracién
decisiva”.”® Respecto al control de la educacién por el es-
tado, era también partidario de la independencia de la pri-

62 ], Alfredo Ferreira, “Carta a P. Lacalde”, en la revista La Escuela Posi-
tiva, ano II. Corrientes, 1896,

83 ], A. Ferreira, “Sintesis de la politica positiva de Comte”, en La Escuela
Posjtiva, ano V, 1899, A



278 EL POSITVISMO, EDUCACION PARA LA LIBERTAD

mera y se apoyaba igualmente en Comte. “El poder tempo-
ral debe renunciar a todo monopolio didactico”. “El Estado
debe renunciar a todo sistema completo de educacién general,
salvo los estimulos a ciertas ramas expuestas a descuidarse,
sobre todo la educacion primaria, y algunos establecimientos
de alta instruccién especial, pero las academias, aun cientifi-
cas, deberian ser suprimidas”. La vigilancia *“del gobierno
sobre establecimientos particulares debe referirse no a la
doctrina, sino a las costumbres”. “Debe suprimirse todo pre-
supuesto teoldgico o metafisico, dejando en cada uno el man-
tenimiento del culto y de la instruccién 'que prefiera”.*

El comtismo no era sino una filosofia instrumental. Este,
decia Ferreira, no es ya el positivismo que ha seguido des-
arrollandose. Pues, ‘“‘se acenta cada dia la relatividad de
las ideas y de la ciencia... imposible conocer el universo
cosmico y social al través de la estructura humana. .. sélo
verdades subjetivas declara nuestra ciencia”. Ha pasado la
época de la verdad absoluta que se escribia con mayuscula.
“La unilateralidad antigua, en cuya virtud nuestros ilustres
antepasados renian encarnizadamente entre si para poder
legarnos una herencia cualquiera, se transforma rapidamente
en plurilateralidad, para hacernos mas dignos de admirar el
- vasto y querido universo”. También estamos convencidos de
que el temperamento individual lo es casi todo. “El tempe-
ramento es sintesis de herencias y adopciones acumuladas al
través de millares de generaciones zoolégicas y aun vegeta-
les. Cada uno de nosotros razona mucho menos por reglas
de logica que con su propio temperamento”. Por nuestro
temperamento ‘“‘algunos vemos el mundo al través del ojo
de una aguja, mientras otros a través del grandioso panteis-
mo de Fausto”. “Los salvajes, iguales e igualitarios, van

quedando cada vez més atras”.%

6+ 0b, cit.
65 Bassi, ob. cit.



LA GENERACION DE 1880 279

VIII
EL POSITIVISMO Y LA BURGUESIA ARGENTINA
72. LA GENERACION DE 1880

La generacién sofiada por los priceres de la emancipaciéon
mental de la Argentina pareci6 surgir.el ano de.1880 en la
capital, Buenos Aires. Spencer, en cuyas ideas habia encon-
trado Sarmiento la expresion de las propias, se presenta como
el filésofo de la generacién que iba a realizar la etapa civi-
lizadora de la-Argentina. Su influencia fué mayor que la de
Comte, aunque no inspir6 una escuela como éste en Parana.
“Los hombres del 80 —dice Alejandro Korn— acogieron con
simpatia la doctrina agnéstica y evolucionista de Spencer sin
dejar de informarse en las corrientes afines del movimiento
universal”. “Profesaron las tendencias individualistas del
liberalismo inglés, proclamaron las excelencias del método
experimental, alguna vez lo emplearon y en toda ocasién se
distinguieron por un criterio recto y honesto”. Pero, agrega
Korn, ““absorbidos por la cultura europea no valoraron las
fuerzas ingénitas del alma argentina y, para nuestros males,
buscaron remedios exdticos. Mentalidades de gabinete, nun-
ca se identificaron con el sentir de las masas; hombres de
pensamiento, carecieron de empuje militante. Otros lucharon
con las ideas que ellos diseminaron”.”

Fsta generacién, se dice, fué derivando hacia el conser-
vadurismo politico y social. De rara inteligencia, la fueron
poniendo al servicio de sus més personales intereses. La
oligarquia fué su méxima expresién. Comte no fué por ella
aceptado, porque no comulgaban con su sociocracia jerar-
quizada y anti-democrética. Se entendian mejor con el
liberalismo de Spencer, que conducia a un tipo de sociedad

68 Alejandro Korn, ob. cit.



280 EL POSITIVISMO Y LA BURGUESIA ARGENTINA

en el cual el individuo podia alcanzar el maximo de liber-
tades. Algo recuerda este grupo al de los “Cientificos” me-
xicanos. También éstos se entendieron mejor con Spencer
por los mismos motivos. La oligarquia, en torno al dictador
Porfirio Diaz, fué el tipo de gobierno por ellos sostenido.
La “Civilizacién” fué concebida por los positivistas argen-
tinos como el triunfo del esfuerzo personal expresado en
la riqueza obtenida por medio de la explotacién industrial.
Juan Agustin Garcia, uno de los mas distinguidos miem-
bros de esta generacién, hacia la critica de la misma y se
horrorizaba pensando a la Republica Argentina “como una
colosal estancia erizada de ferrocarriles y canales, llena de
talleres, con populosas ciudades, abundante en riquezas
de todo género, pero sin un sabio, un artista y un filésofo”.
“Preferiria —dice— pertenecer al mas miserable rincon
de la tierra donde todavia vibra el sentimiento de lo bello,
lo verdadero y lo bueno.” A Spencer atribuia todos los
males, lo mismo los de la instruccién publica que los de la
politica. Comte, decia, hizo del Brasil un pais admirable
al darle el lema “Orden y Progreso”. Spencer, en cambio,
hizo del nuestro un pais inculto y desgraciado.”

A esta generaciéon pertenecieron, entre otros, José Ni-
colas Matienzo, Juan Agustin Garcia, Rodolfo Rivarola,
Luis M. Drago, Norberto Pifiero, Ernesto Quesada, José Maria
Ramos Mejia y otros que, si bien no pertenecen propiamente
a su generacion, si fueron influidos por ellos y estuvieron en
su circulo o en ciertas relaciones que les sitia a su lado, tales
como Carlos Octavio Bunge y José Ingenieros. En poco tiem-
po su influencia se dej6 sentir fuertemente dominando todos
los circulos educativos, la administracién publica y los ne-
gocios. Esta generacion parecia destinada a ser la repre-
sentante de la burguesia argentina, en cuyas manos la “civi-
lizacién” iba a alcanzar su maximo desarrollo. El suefio de

67 Juan Agustin Garcia, Sobre nuestra incultura, Buenos Aires, 1922,



LA GENERACION DE 1880 281
Sarmiento, el de la Argentina como los Estados Unidos de
la América del Sur, parecia realizarse. Pero esta genera-
ci6én, al igual que sus equivalentes en toda la América his-
pana, no sabrd o no podra realizar tal suefio. La gran
burguesia europea hace de la burguesia argentina, como de
todas las burguesias hispanoamericanas, simple amanuense
de sus negocios. Los ferrocarriles empiezan a recorrer las
pampas, las industrias se abren en sus ciudades, los bancos
empiezan a multiplicarse y la riqueza parece acrecentarse;
pero las firmas que amparan a estos ferrocarriles, indus-
trias y bancos son extranjeras. Se habla de la argentinidad,
pero no se la encuentra en ese mundo “civilizado” que poco
o nada tiene que ver con ella. Muchos de sus mejores hom-
bres se empefian en buscarla en el pasado, como Juan Agustin
Garcia (1862-1923) en su Ciudad Indiana. Otros, como José
Maria Ramos Mejia (1826-1882) se empefian en compren-
der a las figuras mas vigorosas de este pasado inmediato,
como Rosas. Pero en el conocimiento de este pasado y
de estas figuras no ven sino lo que les permite ver su men-
talidad formada en las tltimas filosofias europeas y sin
contacto directo con la realidad argentina. Paul Groussac,
perteneciente a la generacién puente entre la de los priceres
de la emancipacién mental argentina y los de esta generacion
positivista y seguidora de Spencer, habia previsto esto y sefia-
lado sus peligros al decir: “En proporciones relativamente
mayores y mis rapidas que los Estados Unidos, la Repiblica
Argentina ha venido a ser la encrucijada de las nacionalida-
des. Tan violenta ha sido la avenida migratoria, que podia
llegar a absorber nuestros elementos nacionales: lengua,
instituciones politicas, gusto e ideas tradicionales. A impul-
sos de un progreso spenceriano que es realmente el triunfo
de la heterogeneidad, debemos temer que las preocupacio-
nes materiales desalojen gradualmente del alma argentina
las puras aspiraciones, sin cuyo imperio toda prosperidad



282 EL POSITIVISMO Y LA BURGUES{A ARGENTINA

nacional se edifica sobre arena. Ante el eclipse posible de
todo ideal, seria poco alarmarnos por el olvido de nuestras
tradiciones: correria peligro la misma nacionalidad.” Y
es, sin embargo, esta hora suprema la que algunos eligen
para ensalzar la educacién utilitaria, que nos ha traido
donde estamos,, y atajar la cultura cléasica, que por si sola
constituye una escuela de patriotismo y nobleza moral.” %

73. EL IDEAL DE UNA RAZA ARGENTINA

José Ingenieros (1877-1925), hijo de inmigrantes italia-
nos, haré una interpretacién de la historia argentina en re-
lacion con los grupos inmigrantes que van formando el
grueso de la poblacién. La raza europea representara a la
civilizacién; la autoctona, a la barbarie. La lucha de los
miembros de la generacion de Mayo contra Rosas es vista
como la lucha de la raza “euro-argentina” contra la raza
gaucha o hispano-indigena. Dentro de la raza “euro-argen-
tina” quedan también incluidos todos los préceres de la in-
dependencia politica de la Argentina: Moreno, Rivadavia
y los Unitarios. Estos se han enfrentado a los caudillos
gauchos como Rosas y Quiroga, una vez que han vencido
a Espaiia. En esta lucha vence la raza gaucha. Pero los
que realizan el ideal de la nueva raza y triunfan son Sar-
miento y Alberdi.

Dice Ingenieros: “La mejor parte del territorio pastoril
fué ocupado por los agricultores; a los gauchos se sustituyen
los colonos; a las carretas los ferrocarriles; a los coman-
dantes de campo los maestros de escuela. Una nueva raza
«euro-argentina», culta, laboriosa y democratica, crecié a
expensas de la colonial raza «¢gaucha», analfabeta, anar-
quista y feudal.” 'Y haciendo historia decia: “Moreno pedia
a Europa maestros para las escuelas, capitales para las in-

68 En la obra citada de A. Korn.



EL IDEAL DE UNA RAZA ARGENTINA 283
dustrias y brazos para la agricultura. Lo mismo pidié Ri-
vadavia. Lo mismo anhelaban los argentinos proscriptos; y
cuando ellos gobernaron, desde el 52, todos atrajeron al pais
maestros, capitales y brazos.” Cuando Alberdi habls di-
ciendo que ‘“gobernar es poblar”, sigue diciendo Ingenie-
ros, agrega terminantemente ‘“‘poblar con europeos”. Y
cuando Sarmiento incitaba a los argentinos a ‘“‘ser como los
Estados Unidos”, expresaba que era un trozo de Europa
retonando en el suelo de América. Ninguno de ellos se equi-
vocaba. Ameghino habia de repetir més tarde “que la raza
blanca era la superior de todas las humanas, y que a ella le
estaba reservado en el futuro el dominio del globo terrestre”.

E! futuro de la Argentina lo veia asi Ingenieros: “Hay
ya elementos inequivocos de juicio —decia— para apreciar
este advenimiento de una raza blanca argentina y que pron-
to nos permitird borrar el estigma de inferioridad con que
han marcado siempre los europeos a los sudamericanos.”
Ahora, agrega, en el ejército, “en vez de indigenas y gau-
chos mercenarios, son ciudadanos blancos los que custodian
la dignidad de la nacién”. Dentro de quince o cien afios, las
consecuencias seran mds importantes y son faciles de pro-
nosticar. En el territorio argentino, emancipado hace un
siglo por el pensamiento y la accién de mil a diez mil “euro-
argentinos”, vivird una raza “compuesta por quince o cien
millones de blancos, que en sus horas de recreo leeran las
cronicas de las extinguidas razas indigenas, las historias de
la mestizada gaucha que retardé la formacién de la raza
blanca, y acaso los poemas gauchescos de Martin Fierro y
Santos Vega, o las novelas de Juan Moreno. ..” *

Europa en América./La independencia era ahora contra
la propia América./Se queria hacer de ella otra Europa.
El modelo era Norleamérica.‘,' Esta, exterminando a sus in-

69 José Ingenieros, “La formacion de una raza argentina”, en Revista de
Filosofia, tomo 1. Buenos Aires, 1915,



284 EL POSITIVISMO Y LA BURGUESfA ARGENTINA

dios, habia fundado en la América a otra Europa joven y
llena de fuerza. Este era el significado de la “civilizacién”
para la Argentina. Habia que ahogar el pasado con todos los
medios posibles. /Cambiar las mentes mediante la educacién
y a los hombres mediante la inmigracién/ Argentina seguia
en esto el mismo camino que el resto de los paises hispano-
americanos, pero alcanzaba mayores éxitos. En México,
por ejemplo, el pasado estaba aiin demasiado arraigado. El
indigena y el criollo pesaban demasiado para ahogar su
fuerza. El mestizo, sintesis de ambas razas, se convirtié en
el elemento activo de lo que habria de llamarse “burguesia
mexicana”. Esta burguesia nunca pudo poner su orgullo en
el hecho de pertenecer a una raza europea, aunque despre-
ciaba al indigena. Del mestizaje hizo el resorte del pro-
greso de la nacién mexicana. Justo Sierra, en el ensayo ti-
tulado México Social y Politico, ha hecho la interpretacion
de la historia de México que hace del mestizo un agente del
progreso y la raza més apta. La familia mestiza, dice, “ha
constituido el factor dindmico de nuestra historia; ella, re-
volucionando unas veces y organizando otras, ha movido o
comenzado a mover las riquezas estancadas de nuestro suelo;
ha quebrantado el poder de las castas privilegiadas”. “Ha
facilitado en medio de la paz el advenimiento del capital
extranjero y las colosales mejoras de orden material que en
los altimos tiempos se han realizado.” “Propagando escuelas
y la ensefianza obligatoria, fecundé los gérmenes de nues-
tro progreso intelectual.” También “ha fundado la ley y, a
la vuelta de una generacién, habra fundado en los hechos la

libertad politica”.™

74. LUCHA DE CLASES

La Argentina entra asi en una nueva etapa de su des-
arrollo social que la caracteriza especialmente. La lucha

70 Ver mi Apogeo y decadencia del positivismo en México.



LUCHA DE CLASES 285
por la emancipacién mental parece haber llegado a su
fin, La lucha entre la ciudad y el campo, la capital y la
provincia, la civilizacién y la barbarie, ha terminado. Bue-
nos Aires es el centro director de la vida argentina. Sus in-
dustrias crecen y se acumulan especialmente en la capital.
Dentro de ella se va a originar una nueva lucha: la de cla-
ses. La inmigracion que ha ahogado al gaucho y al indio,
que ha dado fin al problema rural desde el punto de vista
como se plantea en Hispanoamérica, forma a una nueva
clase, el proletariado, que sirve a esas industrias. Se quiso
formar una burguesia semejante a la gran burguesia euro-
pea. Pero, al formarla, se formé también la clase que ésta
tenia en sus entrafias, su antitesis, el proletariado. El mo-
vimiento rural, traicionado por la ambicion de Rosas y otros
caudillos y vencido por la burguesia argentina, de que eran
expresion Sarmiento, Alberdi y su generacién, se vierte
sobre la ciudad, se proletariza. Juan B. Justo (1865-1928),
fundador del Partido Socialista Argentino, dira: “El pueblo
argentino no tiene glorias; la independencia fué una gloria
burguesa; el pueblo no tuvo mas parte en ella que la de
servir los designios de la clase privilegiada que dirigia el
movimiento,” ™ El movimiento rural, el de la montonera,
es aplastado a sangre y fuego y sobre sus cenizas se impone
la inmigracién que lo cubre totalmente. Pero la lucha, la
de siempre, la de los oprimidos contra los opresores, se
desplaza a otro campo, al de la ciudad. Ahora lucha el indus-
trial contra el obrero.

Los inmigrantes, hombres llegados de una Europa que
no satisface ya sus necesidades, traen a la Argentina mu-
chos de sus viejos problemas vy, si es posible, recrudecidos.
También en la Argentina se encuentran con una clase que
usufructia la riqueza, que posee los medios de produccion,
que paga el trabajo al precio que fija de acuerdo con sus

71 Citado por Dardo Cineo en Juan B. Justo. Buenos Aires, 1943,



286 EL POSITIVISMO Y LA BURGUESIA ARGENTINA
intereses, que obtiene grandes plusvalias. Inmediatamente
tiende a organizarse, a formar agrupaciones que le protejan.
el Partido Socialista Argentino es una de estas organizacio-
nes en su defensa.

Juan Bautista Justo, un argentino, hablara a estos hom-
bres del pasado de la tierra a la que han emigrado. Les ha-
bla de las gestas de otros hombres que vivieron en esas
tierras defendiendo sus derechos con gran tesén. De las ha-
zafias de un pueblo sacrificado en aras de los intereses
de la nueva clase, la burguesia argentina. “Pero pronto
—dice— tuvo que luchar contra esta clase, la que dirigia el
movimiento, para defender sus medios de vida, para de-
fender el suelo donde vivia contra la rapifia y el absoluto
dominio de los sefiores.” La burguesia le despoja de todo;
sus tierras son explotadas por esta clase. “Toda tierra les
parecié poca a los sefiores comerciantes y exportadores de
las ciudades para acapararla y explotarla segin nuevas
reglas”. i

En la interpretacién de la historia argentina de Justo no
aparece ya la vieja disputa entre la civilizacién y la barba-
rie. Ahora se ve en estas mismas luchas una lucha de clases:
la burguesia contra el trabajador del campo. Los héroes no
son ya los hombres de la ciudad, sino los del campo. En
esta lucha ha triunfado la burguesia aplastando al hombre
de la campifia. “El gaucho —dice Justo— vié su existencia
amenazada, e incapaz de adaptarse a las condiciones de la
época, se rebeld. Asi nacieron las guerras civiles del afo
veinte y subsiguientes, que fueron una verdadera lucha de
clases, Las montoneras eran el pueblo de la campana le-
vantado contra los sefiores de las ciudades. Hombres, mu-
jeres y nifios, la poblacién campesina en masa, resistian a
su dominacién.” La lucha de estas masas era la misma lu-
cha que en Europa habian venido 'sosteniendo los traba-
jadores en contra de la burguesia explotadora. “Los gau-



LA EDUCACION, INSTRUMENTO DE ELEVACION 287

chos defendian el terreno a su modo, por la libertad.” Pero
fueron vencidos. ‘La burguesia argentina los habia ido ven-
ciendo en varias batallas. - “Su resistencia, sin embargo, fra-
casd. ¢Por qué fracas6? Porque eran de una incapacidad
econémica completa; su insurreccion, puramente instintiva, no
tendia mas que a dejar las cosas como estaban, a un imposible
. statu quo, que les permitiera seguir viviendo como habian
vivido hasta entonces. Su triunfo hubiera significado el
estancamiento econémico del pais, su aislamiento del resto
del mundo, revolucionado ya entonces por el vapor y la
electricidad.” “Si los gauchos —concluye— hubieran ven-
cido a la burguesia argentina, este pais hubiera sido por
algiin tiempo un gran Paraguay, para ser conquistado des-
pués por alguna burguesia extranjera mas poderosa, a la que
hubiera sido imposible resistir. La rebelion de las campa-
fias fracaso porque las masas de los gauchos carecian de toda
aptitud politica.” ™
traicionarla poniéndola al servicio de sus ambiciones. Rosas,
en nombre de esta clase, se convierte en supremo dictador
de la misma hasta que es vencido por la burguesia argentina.

Sus mismos nombres se encargan de

IX
POSITIVISMO Y SOCIALISMO

75. LA EDUCACION COMO INSTRUMENTO DE ELEVACION SOCIAL

Es interesante mostrar como un buen grupo de los positi-
vistas argentinos, especialmente los que siguieron la influen-
cia de la escuela de Parana, se orienta hacia el socialismo.
Del mismo positivismo van a deducir los postulados para
establecer la justicia social en la Argentina. Desde luego,

72 0b. cit.



288 POSITIVISMO Y SOCIALISMO
no siguen al comunismo. Este les parece una solucién: ex-
trema que puede ser evitada. Un mal no necesario. Algunos,
como José Ingenieros y Juan B. Justo, hacen la revision del
marxismo combinandolo con el positivismo de Spencer. Otros
encuentran en Comte presupuestos de justicia social menos
violentos que en los deducidos por la filosofia marxista.
Una de las soluciones al problema social que plantea la
lucha de clases lo encuentran en la elevacién del nivel edu-
cativo del trabajador. Tal intenté hacer Pedro Scalabrini
en la Escuela Normal Popular de Esquina, que es puesta
a su cargo. De esta escuela nos dice Victor Mercante: “;Que
hermoso ideal democratico, un obrero ilustrado, con todas
las idealidades de la vida, un obrero que sepa conservar la
salud y evitar las enfermedades, que sepa hablar, leer y es-
.cribir correctamente, que sepa sentir y utilizar los hechos y
las leyes de orden material, vital y humano, un obrero que,
en fin, sepa cumplir los deberes de la vida.” En esta escuela
se diploman en oficios como se diploman en profesiones:
“mucamas, nifieras, lavanderas, agricultores, carpinteros, he-
rreros, sastres, zapateros”. Ahora bien, “transformar la edu-
cacion en profesion para los nifios o nifias que terminan sus
estudios en la Escuela Popular, con su diploma correspon-
diente, que tiene, segin mi modo de pensar, un gran valor
permanente, - porque ennoblece la profesién, como la del
médico, del ingeniero, del abogado, del maestro, del den-
tista, comprueba su preparacion general y especial y sefiala
a sus alumnos un rumbo fijo, una destinacién practica, en
armonia con sus inclinaciones y aptitudes conocidas y reco-
nocidas de acuerdo con sus padres o tutores”. Lo importante
es dignificar el trabajo mas humilde, darle la categoria que
le corresponde en la sociedad. “La Escuela Popular estd
muy cerca de este ideal. Desde luego se rinde homenaje al
trabajo productor y moralizador; a sus ojos la lavandera
de Esquina y el emperador de Alemania son ignalmente- res-



LA EDUCACION, INSTRUMENTO DE ELEVACION 289
petables, si cumplen dignamente los deberes de su pro-

fesién.” ™

Manuel A. Bermudes, del grupo de positivistas de la
escuela de Parana, en un articulo titulado Educacién y So-
cialismo, hacia la defensa de los derechos del obrero a la
ilustracién. “La ignorancia —decia— no puede ser fuente
de felicidad”, oponiéndose en esta forma a quienes asegura-
ban que la difusién de las primeras letras era una crueldad.
“No es la instruccién la que causa males en la sociedad, sino
la falsa direccion moral que se imprime al espiritu.” To-
das las masas siguen a sus jefes, “pero un pueblo ilustrado
tendra buen sentido para elegir o inclinarse hacia el mejor
candidato, y esta es ya una ventaja apreciable”. Es falso
que sea una irritante injusticia la difusién de las primeras
letras. Todo lo contrario. “El que llega a comprender su
situacién, siendo pobre, no se alarmara porque haya ricos,
ni renegard de su choza humilde ni de sus rasticos padres.”
El reconocimiento de la existencia de otras realidades, ade-
mas de la propia, no implica necesariamente la infelicidad.
La educacion, por el contrario, ayuda al individuo a conocer
el lugar social que le corresponde y a que se haga responsable
de él. Conociéndolo “tendera a perfeccionarse y. a elevarse”.

Se dice que el humilde tiende a ser necesariamente un
delincuente; pero no hay tal. “Esa clase mal llamada supe-
rior, que pervierte sus instintos en orgias, que se eleva sin
justicia y muchas veces contra ella, esa es la clase peor, la
mas peligrosa; pero a la que el pueblo no conoce, porque no
se le quiere dar el beneficio humano de instruirlo para co-
nocerla. No, la instruccién no puede negarse a nadie, porque
ella es necesaria para la accién, para conocer a los demis y
para elevarse, siquiera sea por ese medio, sobre el nivel de
los animales.” Ya han pasado los tiempos en que la igno-
rancia era indispensable para afianzar la dominacién, sigue

73 Victor Mercante, ob. cit.



290 - POSITIVISMO Y SOCIALISMO

diciendo Bermudes: “hoy no dominan los perversos, apro-
vechindose de la pobreza intelectual de las masas; hoy se
gobernara con el alma levantada y tendra mas autoridad y
sera mas seguido el hombre bueno que el pillo... y para
eso es necesaria la educacién, para que el pueblo sepa dis-
tinguir”’. La educacién no es la fuente de los odios de clases.
“La instruccién no puede hacer nacer odios. La revolucién
social a que asistimos no es producto del odio de los pobres,
sino de las injusticias de los ricos.” “Es verdad —agrega—
que nuestras escuelas pierden el tiempo lastimosamente en-
sefiando muchas cosas estériles, initiles y hasta perjudicia-
les; pero de alli no puede deducirse la inutilidad de la ins-
truccion, sino la necesidad de su reforma, de acuerdo con
el ambiente y las exigencias del momento.” ™

76. COMTISMO Y SOCIALISMO

J. Alfredo Ferreira, al terminar su Sintesis de la Poli-
tica Positiva de Comte, mostraba también las relaciones del
positivismo comtiano con el socialismo, encontrando en ella
una mejor solucién al problema social que la ofrecida por el
comunismo. “La utopia del comunismo —decia— ha sido
atil, sin embargo, porque ha convencido a los proletarios de
que la propiedad les importa mas que el poder.” El comu-
nismo, con todos sus extremos, ha logrado despertar la
atencién del trabajador haciéndole preocuparse por sus
propios problemas. “Deben apreciarse los nobles sentimien-
tos del comunismo, pero no sus vanas teorias utépicas. . . el
positivismo resolvera mejor que el comunismo la cuestién
social.” Los proletarios, al aceptar “la feliz expresion de
socialismo, han aceptado el problema de los comunistas y
rechazado su solucién”.

7 Manuel A. Bermudes, “Educacién y socialismo”, en La Escuela Posi-
tiva, ano III, 1897,



COMTISMO Y SOCIALISMO 291
El positivismo ya toma en cuenta estos problemas so-
ciales y les ofrece una solucién conciliatoria. “La propiedad
—sigue diciendo Ferreira— tiene origen y objeto social: es
un principio comunista que el positivismo sistematiza.” “La
propiedad no es una individualidad absoluta como derecho
de usar y abusar.” En este aspecto, “la diferencia princi-
pal entre el positivismo y el comunismo se refiere a la se-
paraciéon normal de los poderes elementales”. ‘“Platén jun-
taba a la comunidad de bienes la de mujeres e hijos. Nuestros
proletarios aceptan sélo la primera.” “El comunismo des-
conoce las leyes naturales, pretendiendo comprimir toda
individualidad, cuando los dos caracteres fundamentales del
organismo colectivo son la separacién y el concurso de las
funciones.” ™

Y en otro lugar, Leopoldo Herrera, del mismo grupo po-
sitivista, sefialaba las semejanzas y diferencias que existian
entre el comtismo y el socialismo. “El positivismo —decia—
acepta completamente y hace suyo el principio del destino
social de la riqueza; pero mientras el socialismo busca su
solucién en un régimen donde la ley establece una igualdad
obligatoria, el positivismo busca la suya en la constitucién
de un régimen en que las desigualdades concurran libre-
mente al objeto propuesto, bajo la direcciéon de una doctrina
comin, que no puede ser hoy sino cientifica.”

Haciendo hincapié en las diferencias, decia: “El socia-
lismo llama en su auxilio a la fuerza del estado, el positi-
vismo a la opinién. El socialismo aborda el problema de
frente; el positivismo rodea el obstaculo. El socialismo tras-
torna nuestra organizacién social y espera el progreso de
una revolucién; el positivismo no trastorna nada, pero -si-
guiendo la ley demostrada por toda la historia, de que el
progreso es el desenvolvimiento del orden, quiere que se pida

5 En la Escuela Positiva, ano V, 1899.



292 POSITIVISMO Y SOCIALISMO
al orden los medios de realizar el progreso.” ™ Simplemente
se trata de métodos distintos; los fines son los mismos: la
justicia social. La violencia revolucionaria no es el unico
medio para alcanzar esta justicia; el positivismo posee otros
medios. Tal es lo que en conclusién, nos dicen los positi-
vistas argentinos, que siguen a Comte. “El positivismo es
ante todo —dice Leopoldo Herrera— una filosofia social.”

José D. Bianchi, en un articulo sobre el mismo problema,
decia: “El proyecto socialista se armoniza con la politica
positiva, aunque el objetivo de su propaganda es directa-
mente social. La doctrina de Comte arranca, en su concep-
cién y aplicacion, del gobierno, para responder a todas las
necesidades sociales; la teoria socialista, igualmente cienti-
fica y filoséfica, arranca del polo opuesto, de sus victimas,
y se levanta hasta la abstraccién del régimen gubernativo.”
“Son dos doctrinas que tienden al mismo fin: reorganizacién
social. Una trata especialmente el factor politico; la otra
estudia el factor econémico.” Ahora bien, agregaba, “el
problema social consiste en mejorar esa gran masa sin alterar
la economia general. El espiritu cientifico puede realizar la
obra. La politica positiva y el socialismo tienden a ello.”
Sin embargo, es indudable que, “si no se asegura e indepen-
diza la vida material del individuo, su entidad politica sera
lo que es hoy: instrumento utilizable por cualquiera que
tenga en sus manos el factor econémico”. La filosofia de
Comte y el socialismo se complementan. Ambos atacan el
mismo problema por diversos puntos. “La doctrina de Comte
no podréa ser consecuente con los hechos sin que el socialis-
mo le ofrezca los elementos aptos para la magna obra.” ™

Y en otro trabajo, titulado Cuestién Social, se referia ya

7 “El positivismo y Augusto Comte”, en la revista El Positivismo, ano II,

tomo 11. Buenos Aires, 1916.
77 José D. Bianchi, “Politica positiva y socialismo”, La Escuela Positiva,

ano IV, 1898,



POSITIVISMO INGLES Y SOCIALISMO ARGENTINO 293
al darwinismo y a su tesis de la lucha por la vida, en la cual
predomina el mas fuerte. Para Bianchi el mas fuerte es el
que sabe unirse en la colectividad. Los individuos mas po-
derosos nunca serdn més fuertes que las comunidades bien
organizadas. “No hay existencia independiente —afirma—:
aparte del encadenamiento orginico que clasifica Darwin,
existe otro lazo y es el de las mutuas ayudas en las luchas
de la vida.” De aqui surge la idea de la justicia, base de
toda la vida social. En este sentido, “la cruzada socialista
no es la campafia de un partido que pugna por detentar el
poder en un vaivén de la vida politica de las naciones; su
intencién es profunda y quiere reconstruir el organismo co-

lectivo, invocando la redencion del cuerpo y del espiritu
que aln no se realiza”.™

77. EL POSITIVISMO INGLES Y EL SOCIALISMO ARGENTINO

No sélo la burguesia argentina, al igual que las burgue-
sias que han surgido en otros paises hispanoamericanos, ha
encontrado en las doctrinas de Spencer y Darwin la mejor
justificacion tedrica de sus intereses, hasta el grado de con-
vertirlas en filosofia oficial; también los socialistas argenti-
nos encontraran en las mismas la justificacién de los propios.
Asi como la burguesia encontraba en Spencer la justificacion
de su individualismo y en Darwin la de su predominio sobre
los que juzgaba menos aptos, el socialismo argentino encon-
trard en los mismos la justificacion de las luchas de la clase
proletaria. Tal serd la interpretacién que del positivismo
inglés haran José Ingenieros y Juan B. Justo.

Dentro de esta interpretacion se encuentran algunos tra-
bajos de Carlos Octavio Bunge (1874-1918). En el titulado
La evolucién del derecho y la politica, decia: “Hallo en la
biologia la explicacion del proceso igualitario del derecho,

78 José D. Bianchi, La escuela positiva, afio V, 1899,



294 POSITIVISMO Y SOCIALISMO

que lo es también, naturalmente, de la politica, de la moral
y de la religién; e igualitarismo utépico es contrario al prin-
cipio biolégico de la especificidad humana.” A continuacién
exponia la dialéctica, conforme a la cual se desarrolla la
humanidad: ,

1. La geografia determina la formacién de las razas, o
sea la especificidad del género humano. 2. La especificidad
humana origina la guerra y la conquista. 3. La conquista
produce las clases sociales. 4. Las clases sociales constitu-
yen el estado. En esta forma “la antigua diferencia étnica
se transforma en diferenciacién juridico-politica”. Esti de
acuerdo con el interés de las clases dominadoras mantener
esta nueva diferenciacién. Para realizar tal cosa pugnan
por darle eficacia y fundamentos. “Los fundamentos se
cimientan en los sistemas religioso-morales; la eficacia es-
triba en las normas juridicas, que se fijan luego en leyes.”
El derecho es siempre desigualdad. “La especificidad es
tanto mayor cuanto més se sube en la escala animal. Fl
hombre representa el producto més alto de la escala animal.
Luego la especificidad es en él mayor que en cualquier gé-
nero o especie.”

Hasta aqui sigue las conclusiones del positivismo inglés.
Pero del mismo va a deducir conclusiones favorables el
movimiento de los oprimidos. “Si las razas dominadoras
—dice— pudiesen mantener estacionaria su superioridad, la
organizacién social, una vez formada, seria invariable. Las
castas o clases quedarian separadas in aeternum; los conti-
nuadores continuarian indefinidamente su supremacia poli-
tica y econémica sobre los conquistados. Pero asi como
la biologia nos enseié que la. especificidad es tanto mayor
cuanto més complicado sea el organismo, demuéstranos tam-
bién que todos los organismos, incluso los mas complicados,
son susceptibles de degeneracién.” Los aristécratas, los que
detentan el poder, degeneran convirtiéndose en parasitos. En



POSITIVISMO INGLES Y SOCIALISMO ARGENTINO 295
cambio las clases dominadas suelen robustecerse templadas
con la actividad y el trabajo continuo. “Varias generaciones
de labradores, en circunstancias mas o menos favorables, sue-
len dar un resultado inverso al de las simultineas genera-
ciones de aristcratas; mientras éstos se deprimen, aquéllos
se robustecen.”

Mientras la especificidad mantenga superiores a las cas-
tas que mandan, su dominacién es justa; se impone por la
fatalidad de las leyes biolégicas e histéricas. No sucede lo
mismo ‘““cuando los dominados alcanzan una energia vital
mayor que la de sus decadentes conquistadores; entonces la
dominacién resulta, aunque no todavia injusta, por lo me-
nos irritante. jLos inferiores dominan a los superiores! Y
éstos, por su instinto animal utilitario, se rebelan; inician
una lucha de clases”. El ideal de la lucha de clases seré la
igualdad. A una “aristocracia oprobiosa” se opondra una
“heroica tendencia igualitaria”. En igual forma que “las
clases dominadoras inventaron antes el derecho a la desigual-
dad, las dominadas inventan ahora un derecho a la igualdad.
Debido a la degeneracion de la tendencia inigualitaria, la
tendencia opuesta triunfa”.” Tal es el resorte de la historia.

Aqui cabe sefialar otra interesante distincién respecto
a la forma como el mismo positivismo inglés fué interpre-
tado por los positivistas mexicanos. Siguiendo a Spencer, de-
-cfan: “La sociedad, como todo organismo vivo, esta sujeta
a las leyes necesarias de la evolucién”, las cuales, “en su
parte esencial, consisten en un doble movimiento de integra-
cién y de diferenciacién, en una marcha de lo homogéneo a
lo heterogéneo, de lo incoherente a lo coherente, de lo inde-
finido a lo definido. Es decir, que en todo cuerpo, que en
todo organismo, a medida que se unifica o se integra mas,
sus partes mas se diferencian, mas se especializan, y en

7 “La evolucién del derecho y de la politica”, Revista de Filosofia,
vol. VII, 1918,



296 POSITIVISMO Y SOCIALISMO
este doble movimiento consiste el perfeccionamiento del or-
ganismo, lo que en las sociedades se llama progreso”. De
aqui deducian el derecho de la burguesia mexicana a man-
tener el orden social mas estricto. Lo primero era homoge-
neizar a la nacién, integrarla, darle unidad, después vendria
la heterogeinizacidn, la diferenciacién. Antes que las liberta-
des, el orden. La libertad seria el natural resultado de un
buen orden impuesto. Mientras el pueblo no supiese lo que
era el orden no podria aspirar a la libertad. La burguesia
mexicana se encargara de establecer este orden. Se nombra-
ba a si misma tutor del pueblo mexicano. Para su bien
establecia una de las mas férreas dictaduras. En esta inter-
pretacion no se hace sino justificar una vieja actitud con
nuevas teorias. Los conquistadores espafioles habian ya dis-
cutido en el pasado varias teorias que justificaban su pre-
dominio sobre los pueblos conquistados. El indio, ayer como
ahora, seguia siendo una criatura incapacitada para disfru-
tar de la libertad. El indio seguia siendo moral e intelec-
tualmente inferior y por lo mismo necesitado de tutores. El
conquistador espafiol ayer y la burguesia mexicana en esta
época encuentran la justificacién de su predominio social
en esta supuesta inferioridad del indigena, que forma el
grueso de la poblacién mexicana.

En la Argentina esta interpretacion tendria que cambiar.
No existiendo el indigena, no existe tampoco la justificacién
del predominio de una raza superior sobre otra inferior.
Tanto el explotador como el explotado tienen el mismo ori-
gen racial. La inmigracién estd formada por hombres de
raza semejante a la que se encuentra en la Argentina. La
burguesia argentina pertenece a la misma raza que la clase
trabajadora. Son grupos sociales en los que sélo cabe una
diferencia social, pero no étnica. La unica diferencia puede
venir de la aptitud de los unos frente a los otros. En la lucha
por la vida se imponen los mas aptos. La aptitud del traba-



POSITIVISMO INGLES Y SOCIALISMO ARGENTINO 297
jador argentino no se encuentra reducida previamente, como
la del mexicano, por una supuesta inferioridad étnica. En su
lucha, el trabajador argentino se sabe con las mismas posibi-
lidades de triunfo que la burguesia. Es mds, como indi-
viduo sabe que también puede alcanzar el mismo nivel
econémico y de confort que el més encumbrado de los bur-
gueses. Su mundo de posibilidades es aiin méis abierto que
el del trabajador europeo. Sin esta idea no se explicaria
la inmigracion. Cada inmigrante espera encontrar en la
América las posibilidades de éxito personal que ya no en-
cuentra en Europa. Su lucha, mis que una lucha de clases,
es para obtener mayores posibilidades de triunfo individual.
No aspira a acabar con la burguesia; simplemente aspira a
alcanzar las mismas ventajas que ella, a situarse en el mismo
plano de igualdad econémica y social. De aqui que esté mas
cerca de Spencer que de Marx. Prefiere la solucién socia-
lista que la comunista. Quiere entenderse con la burguesia,
no destruirla.

En el ensayo titulado El problema del porvenir del de-
recho, Carlos Octavio Bunge decia: El socialismo implica, no
s6lo una tendencia econémica y politica, sino también una
impulsién moral y afectiva, una manera suprarrecvoluciona-
ria del principio cristiano. Pero el socialismo absoluto ca-
rece de verdaderas bases cientificas. Ni el ambiente esta
preparado para aceptar el socialismo absoluto, ni se conoce
todavia una concepcién con suficiente prestigio y simpatia
como lo fué en su tiempo la doctrina del contrato social. “La
formula mas factible ‘del socialismo es hoy la relativa y
moderada, que estriba en la proteccién del estado a las cla-
ses pobres.” El triunfo del socialismo, si se llegase “a con-
seguir en forma de comunismo, sera tan pasajero y engafioso
como el de la dmocracia moderna”. El hombre progresa y
marcha porque se perfecciona con relacién a sus congéne-
res. “‘Por tanto, perfeccionarse es hacerse superior, en in-



298 POSITIVISMO Y SOCIALISMO

teligencia y caracteres, a otros hombres y a otros pueblos.
Ahi hallariamos la férmula biolégica del progreso: progresar
es especificarse. A ella corresponde una férmula biolégica
del progreso: progresar es aristocratizarse. Es decir, per-
feccionarse respecto de otros hombres y pueblos para ci-
mentar en una superioridad real el principio de mando, de
poder y de desigualdad, que constituye la intransmutable subs-
tancia de todo derecho practico y eficiente.” * El comunis-
mo es imposible porque es contrario a esta diferenciacion
biolégica. Spencer tiene aqui razén sobre Marx. Se prefiere
una dialéctica en la que el protagonista es el trabajador como
individuo, a una dialéctica en la que la clase es la que tiene
tal papel.

José Ingenieros también deduce de Spencer la dialéctica
que ha de conducir a la clase trabajadora hacia una sociedad
mds justa y al mayor bienestar de sus individuos. La divi-
si6n de clases entre los que poseen los medios de produccién
y los que no los poseen, dice Ingenieros, ha dado lugar a
una organizacién econémica especial. “Esta organizacién
econémica, consecuencia inevitable del actual sistema de
produccién capitalista, hace que la esclavitud y la servidum-
bre revistan una nueva forma destinada a ser la ultima.”
El capitalismo encierra al mismo tiempo, en vias de desarro-
llo, los gérmenes de un nuevo sistema de produccién, que
sefialara el paso a otro periodo de la historia econémica de
la humanidad: el sistema de produccién social. Poseidos
en comin todos los medios de produccién y transformados
todos los individuos en productores, intelectuales o manua-
les, “desaparecerd la divisiéon de la sociedad en clases con
intereses antagonistas y. las instituciones de clase, cuya
existencia responde a condiciones econémicas presentes, que
entonces habran desaparecido y seradn substituidas por otras
instituciones mas en armonia con las condiciones histérico-

80 Revista de Filosofia, vol. VII, 1918.



POSITIVISMO INGLES Y SOCIALISMO ARGENTINO 299
sociales que regiran en el porvenir y que tendran por base
una concepcién cientifica de la vida y de la sociedad median-
te el doble conocimiento de la esencia y las modalidades de
los factores césmicos y econémicos a que siempre estaran
subordinadas las conveniencias, el desenvolvimiento progre-
sivo y las relaciones mutuas del individuo y de la especie”.

Al socialismo se llega por evolucién natural y biolégica.
La méaxima solidaridad social es el fruto de esta evolucién.
Solidaridad que tiene su origen en la misma voluntad del in-
dividuo. Dentro de esta solidaridad el individuo alcanza su
maximo desarrollo. “El advenimiento de la organizacién so-
cialista de la sociedad —dice Ingenieros— es inevitable y
es la condicién esencial para asegurar en el porvenir el libre
desenvolvimiento de todas las aptitudes individuales, dentro
de una verdadera y benéfica solidaridad colectiva.” Por
esta via, “que conduce a una méxima solidaridad social, rea-
lizando la mas admirable combinacién del individualismo
y el altruismo bien entendidos, la humanidad se aproximara
a la solucién de sus grandes problemas sociales presentes. . .
hacia la férmula suprema de bienestar: obtener para cada
individuo un méaximo de satisfaccion de sus necesidades
materiales, intelectuales y morales”. Tal es lo que se deduce
de la doctrina de-Spencer, de su teoria de la evolucién apli-
cada al campo de lo social. “Porque esta verdad —dice
José Ingenieros—, que no pudo escapar a Spencer en su
concepcién evolucionista. . ., es también una tendencia fun-
damental de la vida y del desenvolvimiento social y econé-
mico de la sociedad humana.” El positivismo del filssofo
inglés conduce a un tipo de solidaridad social muy distinto
al que la burguesia derivaba de la misma doctrina: “al al-

truismo como justicia social y no como caridad y limosna”."

81 “Los sistemas de produccién en la evolucion de las sociedades huma.
nas”, La escuela positiva, afio IV, 1898.



300 POSITIVISMO Y SOCIALISMO

78. POSITIVISMO Y MARXISMO

“El maestro Juan B. Justo —dice Ale]:andro Korn— lo-
gra infundir una nueva ensefianza, saliendo del carécter ne-
tamente burgués que habia tomado el positivismo argentino
para vincularlo a las aspiraciones del proletariado y pro-
porcionar asi un nuevo contenido.” ** Para realizar esta
reforma el maestro socialisfa combina la filosofia positi-
vista de Spencer con la filosofia de Marx, aunque poniendo
el acento en el primero. Los ideales, las aspiraciones de su
doctrina y accidn, coinciden con las del marxismo, pero se
separa de €l por lo que se refiere a las bases en las cuales
apoya su pensamiento.

En su libro Teoria y Prdctica de la Historia hace un
analisis de las sociedades para hacer destacar en él las cau-
sas de la desigualdad social y la forma como ésta se va
superando. Su interpretacién es biologista. La biologia se
le presenta como la base de la historia del hombre. El pro-
ceso histérico surge de las diversas fuerzas vivas que se
debaten y luchan en determinadas condiciones biolégicas,
apoyado el hombre en una técnica cada vez mas poderosa.
Justo cree que en esta lucha por la vida, la técnica y la co-
operacién daran al hombre una mayor superioridad. Pero
hasta ahora, dice, esto no ha sido posible porque la técnica
se encuentra en manos de una serie de instituciones “que li-
mitan artificialmente el desarrollo y la vida de los grandes
grupos de individuos”.®

“En las sociedades modernas —dice— la técnica y
la cooperacién estriban en la propiedad privada de los ele-
mentos naturales de vida y de los medios de produccion
creados por el hombre, y ese dominio exclusivo de cierta

82 Alejandro Korn, Hegel y Marx. Buenos Aires, 1934.
83 Juan B. Justo, Teoria practica de la historia. Buenos Aires, 1938,



POSITIVISMO Y MARXISMO 301
clase de personas sobre el medio fisico biolégico.y los ttiles
y materiales de trabajo trastorna las condiciones de la lucha
por la vida.” Despojada una parte de la sociedad, el pro-
letario, de los principales elementos de trabajo, la lucha por
la existencia es en ella muy desventajosa, no alcanzando,
en lo general, sino una vida corta y un desarrollo individual
incompleto. El acaparamiento de los medios de produccion,
que diria Marx, no sélo produce la desigualdad social. Justo

‘ve en este acaparamiento un ataque 2 la misma naturaleza
y al desarrollo y progreso de la especie humana. Una
parte de ella es sacrificada, al dejarsela en condiciones des-
ventajosas para enfrentarse en la lucha por la vida. La
seleccion sexual es también impedida y trastornada. En la
naturaleza, dice, el macho seduce a la hembra, desplegando,
como los péjaros, su mas hermoso plumaje o su mejor canto.
En la lucha por el amor triunfan los que pueden seducir a
la hembra con esta su belleza masculina. “Los que triunfan
en la lucha por el amor trasmiten a su prole los caracteres
que le han hecho vencedores, y asi se desarrolla el tipo de
belleza de la especie.” Naturalmente se realiza la seleccion,
propagindose los mejores. En las sociedades humanas no
sucede ya esto. Aqui ya influye poderosamente un medio
artificial, el dinero. En este caso no triunfan ya los mejores
fisicamente, sino los que pueden contar con esos medios.
“Cualquiera que sea el origen del que llena la bolsa, ésta es
actualmente en los paises comerciales el caracter sexual se-
cundario més apreciado, con la particularidad de que lo
mismo adorna a uno que a otro sexo, pues, asi como el de-
generado rico y disoluto suele malograr para la especie lin-
das doncellas, la rica fea es mas solicitada que la hermosa
sin dote o sin futura herencia.” La especie humana se va
asi malogrando.

Sin embargo, pese a esta interpretacién bioldgica de lo
humano, Justo no la reduce a ello. En realidad lo humano,



302 POSITIVISMO Y SOCIALISMO

lo propiamente humano, surge con la historia, y ésta aparece
a su vez cuando el hombre pasa de ser un ente puramente
biolégico a un individuo que se sirve de la técnica para
adquirir ventajas en la lucha por la vida. El punto de par-
tida de la historia se encuentra en la técnica, en la capacidad
del hombre para trasformar su medio. “Desde que el hom-
bre es bastante inteligente para considerarse un animal, tiene
que ver en la biologia la base de su historia. Las activida-
des inconscientes son el prélogo de toda actividad voluntaria
y consciente. Las leyes de la vida son las leyes més generales
de la historia.” Pero al surgir la técnica, la historia se separa.
“El trabajo humano es lo que subordina la historia a la bio-
logia y al mismo tiempo la separa de ésta.”

Acepta, por lo que se refiere al marxismo, su inter-
pretacién practica de la desigualdad de clases y de la
lucha de éstas, pero se opone a toda clase de abstraccio-
nismos. No quiere que lo consideren un filésofo, sino un
hombre de accion. Marx, antes que nada, ha sido un filé
sofo y se ha perdido en abstracciones en detrimento de la
practica. Para Justo la teoria de la plusvalia marxista es
s6lo una alegoria. Se opone al método dialéctico. A la ne-
gacion de la negacion de Hegel, opone Justo lo que llama
“la afirmacién por la afirmacién”. Marx y Engels han dado
demasiada importancia a la dialéctica hegeliana, consideran-
do que gracias a ella ha sido posible el socialismo cientifico.
Justo no cree tal cosa. “Que Marx y Engels —dice—,
ufanos de su grandiosa concepcion la hayan atribuido a la
dialéctica, no seria una ilusién sin ejemplo.” ** Ya en el
pasado Pitdgoras atribuia a los dioses la formulacién de
algunos de sus teoremas. Hegel lo mismo puede dar la base
para un socialismo cientifico como para toda clase de reac-
cionarismos. Justo no quiere que la lucha del proletariado
dependa de tal tipo de abstracciones o filosofias. Quiere

84 Juan B. Justo, El realismo ingenuo, Buenos Aires, 1937,



POSITIVISMO Y MARXISMO 303
que se apoye en la ciencia, una ciencia practica, de experi-
mentacién, una ciencia positiva, podria decirse. “La expe-
riencia —dice— es la fuente del conocimiento, la critica
inexorable de la ilusién.”

Respecto a las ciencias, niega a éstas su caracter absolu-
tista. “Las ciencias —dice— no son sino verdades relativas.”
Estas se relacionan con el hombre. “Nada se saca en limpio
manipulando esas dos abstracciones, el hombre y la natura-
leza. No hay leyes fisicas y leyes intelectuales; todas las
leyes son fisicas e intelectuales, naturales y humanas. No
estin escritas en el mundo sino para ser descifradas por
nuestra clave .y sélo existen en el sentido y al alcance de
esta clave. De ahi su relatividad.” Justo ha basado su in-
terpretacion en esta experiencia. En su profesién de médico
ha visto al hombre como lo que es, como un ente biolégico
empenado en la lucha por la vida. Lucha en la cual ha
faltado solidaridad en detrimento de grupos humanos.

Partiendo de esta tesis se opone también a la dictadura
del proletariado, la considera un mito que va perdiendo im-
portancia en la mente del pueblo. “La idea de una repen-
tina transformacion social que establezca de golpe un orden
perfecto, va perdiendo terreno en la mente del pueblo, a
medida que se ocupa éste con mas inteligencia de los proble-
mas de cada dia.”* Ningln estado, ninguna ley, puede
cambiar de golpe las relaciones entre los hombres estable-
ciendo otras capaces de realizar la propiedad colectiva. El
problema principal es de capacitacion, de educaciéon. De
lo que se trata es de hacer “pasar a manos del pueblo en-
tero esa funciéon de direccion que hoy monopoliza la clase
privilegiada propietaria.” * Se trata, no de establecer una
dictadura, sino de alcanzar, por diversos medios, el control
de la técnica, que ahora se encuentra en unas pocas manos.

85 Justo, Teoria y prdctica de la historia.
86 Juan B. Justo, Socialismo. Buenos Aires, 1932.



304 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL

Alcanzando este control, la desigualdad se ir4 eliminando, ya
que todos los individuos tendran las mismas oportunidades
y se desarrollaran de acuerdo con sus posibilidades naturales.
Antes que la revolucién estd la educacién, de manera que
se formen héabitos de cooperacién social y la técnica pueda
asi estar al servico de toda la sociedad.

X

EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL
HISPANOAMERICANA

79. EL URUGUAY Y EL PROBLEMA DE LA EMANCIPACION
MENTAL

El Uruguay y la Argentina comparten su proceso intelec-
tual hasta la llamada Guerra Grande, en que se lucha contra
Rosas. Su capital, Montevideo, sirve de refugio a los derro-
tados unitarios y a los miembros de la llamada Asociacién
de Mayo. Juan Bautista Alberdi, Esteban Echeverria, Do-
mingo F. Sarmiento y otros més de los préceres de la emanci-
pacién mental de la Argentina realizan en esta ciudad mu-
chas de sus obras o se preparan para derrotar al tirano.
Desde 1839 hasta 1851, el Uruguay estuvo en guerra con
el gobierno argentino de Rosas, a consecuencia de la cual
Montevideo sufrié6 un largo sitio. Dentro de sus defensas
fueron surgiendo muchas de las obras que en pro de la eman-
cipacién mental realizé la generacion de préceres ya citada.

Andrés Lamas (1820-1891) sufre la influencia de esta
generacion, especialmente la de Alberdi, a quien en un prin-
cipio combatié por lo que se refiere a la interpretacion de
éste sobre Rosas. Alberdi habia hecho el elogio de Rosas



EL POSITIVISMO Y LA EMANCIPACION MENTAL 305
en 1837 con motivo de la ascensién al poder, viendo en ella
el triunfo del pueblo, de las clases humildes. “;No es grande
—idecia—, no es hermoso ver que esta plebe que, desde las
edades de Grecia, desde los primeros siglos de Roma, cons-
pira en el continente oriental por su emancipacién, tenga ya
un mundo joven gobernado por ella, y esperanzas bien fun-
dadas de que el antiguo también pronto serd suyo? Todo
induce a creer que el siglo xi1x acabara plebeyo y nosotros,
desde hoy, le saludamos por ese titulo glorioso.” Andrés
Lamas refuta inmediatamente al joven argentino. No estd
de acuerdo con él; antes que nada es partidario de la liber-
tad; nada bueno podra realizarse dentro del régimen auto-
critico. “Si el pensamiento estd encadenado —dice—, si
hay un hombre que, aprovechindose de nuestras continuas
oscilaciones politicas, o por una serie de casualidades, se
eleva hasta por el pensamiento mismo, jcomo podréa desarro-
llarse la inteligencia? . .. ;Cémo podra hacerse la conquista
del genio americano?” Alberdi no puede contestarle; la
realidad de lo que significaba Rosas se lo impide: “La posi-
cion en que me colocaba esta ocurrencia —dice Alberdi—
era dificil; apoyar mis sofismas refutados contra sus frivo-
los ataques, habria sido conceder al despotismo de mi pais
més de lo necesario; explicar mis sofismas era imposible,
sin incurrir en la persecusién de Rosas.” A través de Miguel
Cané, que se encuentra en Montevideo, explica a Lamas el
sentido de lo expresado. Andrés Lamas es conquistado pron-
to por los jovenes de Buenos Aires. No son grandes sus dife-
rencias. Juntos, Andrés Lamas y Miguel Cané (1851-1905)
publican en 1838 el periédico titulado El Iniciador.*

En la introduccidn, escrita por Lamas, al citado periédi-
co, la preocupacion por la emancipacion mental de Hispano-
américa se hace inmediatamente patente. “Dos cadenas
—dice— nos ligaban a la Espafia: una material, visible,

87 Véase Arturo Ardao, Filosofia pre-universitaria en el Uruguay.



306 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL

ominosa: otra no menos ominosa, no menos pesada, pero
invisible, incorpérea, que como aquellos gases incompren-
sibles que por su sutileza lo penetran todo, estd en nuestra
legislacién, en nuestras letras, en nuestras costumbres, en
nuestros habitos, y todo lo ata, y a todo le imprime el sello
de la esclavitud y desmiente nuestra emancipacion absoluta.”
Lamas habla aqui con voz semejante a la de Sarmiento, Al-
berdi, Echeverria, Lastarria, Bilbao, Rodriguez, Bello, Mora
y todos esos grandes pensadores que lucharon en todos los
campos, el educativo y el politico, para libertar a la Amé-
rica espafiola de una herencia que consideraban fatal para
su desarrollo. La cadena material, sigue diciendo Lamas,
“pudimos y supimos hacerla pedazos con el vigor de nuestros
brazos y el hierro de nuestras lanzas”. La invisible e incor-
porea *‘es preciso que desaparezca también si nuestra per-
sonalidad nacional ha de ser una realidad; aquélla fué la
misién gloriosa de nuestros padres, ésta es la nuestra. Nos
abruman ain pesos que la joven Espafia no puede sufrir y
que quiere arrojar con celo, con patriotismo, con el espiritu
de progreso.” Y concluia: “Hay nada menos que conquistar
la independencia inteligente de la nacién: su independencia
civil, literaria, artistica, industrial.” %

Vencido Rosas y levantado el sitio de Montev1deo en
1851, el Uruguay inicia su vida propiamente independiente.
Pero con esta independencia se inicia también una etapa
de anarquia: presidentes que dejan sin terminar sus periodos,
influencias de caudillos militares que chocan entre si, revo-
luciones o cuartelazos. En 1860 es electo Bernardo P. Berro,
que se preocupa por el progreso de la nacién uruguaya. Pero
vuelven los levantamientos. El general Venancio Flores
invade Uruguay desde la Argentina. En 1865 este general
hace un nuevo intento, logrando entrar en Montevideo y
ocupar la presidencia. Durante el gobierno del general

88 0b. cit.



EL CUARTEL CONTRA LA INTELIGENCIA 307
Flores se forma la Triple Alianza entre el Uruguay, Brasil
y la Argentina, para hacer la guerra al Paraguay. Flo-
res comanda las tropas que luchan contra los paraguayos.
Se caracteriza por los esfuerzos hechos para mejorar al pais
en todos los aspectos posibles: el progreso se ofrece en los
ferrocarriles que lo cruzan, en el impulso que se da a la
educacién primaria, en los nuevos cédigos que se dictan.
En 1868 nuevamente surge la revolucién. Bernardo Berro
se alza en armas. Flores muere asesinado y poco después
Berro sufre la misma suerte. Nuevos presidentes y nuevas
revoluciones. Apenas pequeflos respiros que sirven para
incrementar, al menos en un minimo, el progreso del pais.
Nada parece dar fin a la anarquia. En 1873 es elegido pre-
sidente el doctor José Ellauri y a las cdmaras llega una plé-
yade de universitarios. Los “girondinos del 73" les llaman.
Parece que, al fin, ha llegado al gobierno la generaciéon que
ha de conducir a la nacién en forma definitiva por los an-
siados caminos del progreso que el mundo no hispanoame-
ricano esta siguiendo. Pero en 1875, el coronel Lorenzo
Latorre toma el poder por las armas e impone a un presi-
dente. Después de aplastar una contrarrevolucién, Latorre
se declara dictador. En adelante el cuartel serd la tnica
autoridad competente. A la dictadura de Latorre sigue la
de Méximo Santos. Desde 1875 hasta 1887 el militarismo
.es la tnica fuente de orden. El Uruguay, al igual que el
resto de los paises hispanoamericanos, parece condenado a
seguir cargando con la terrible herencia. No hay otra al-
ternativa. Es menester elegir entre anarquia o dictadura. La
emancipacién mental del Uruguay sigue siendo un ideal a
realizar.

80. EL CUARTEL CONTRA LA INTELIGENCIA

¢Por qué habian fracasado los universitarios? ;Por qué
habian sido vencidos -por el cuartel los brillantes “girondi-



308 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL

nos del 73”? “Las famosas cdmaras girondinas del tiempo
de Ellauri —dice Alberto Zum Felde— han sido tal vez
las més brillantes que el pais ha tenido, por el lujo de saber
universitario de sus debates y por la pomposa elocuencia
de sus discursos. Puede decirse que ellas fueron el mas alto
palenque en que mostr6 sus virtudes y sus defectos esa se-
gunda generaciéon roméntica, doctorada en la univeridad,
que se instituyé durante el sitio, y en la que el puro teori-
cismo fué la norma de su profesorado. Polemistas de alto
estilo, los intelectuales del gobierno inseguro y efimero de
Ellauri habian hecho de los debates parlamentarios un
‘magnifico torneo de erudicién juridica y de elocuencia re-
térica. Aquello era una academia, no un parlamento; un
Ateneo no es un 6rgano de gobierno. Pensaban y discutian
aquellos hombres, de espaldas al pais, barajando en lucida
dialéctica los conceptos y las férmulas aprendidos en las
aulas o leidos ‘en los tratadistas europeos, sin dignarse es-
tudiar la propia realidad nacional, sin encarar los proble-
mas sociales y econémicos sobre el terreno de los factores
.concretos.” ¥ Estos hombres querian aplicar al pais normas
y leyes para las cuales no estaba aiin preparado el pueblo.
El resultado fué el fracaso. La realidad volvia a imponerse
en la forma mas brutal: la de la dictadura cuartelaria.

En 1880 una nueva generacion trataba de enfrentarse
al cuartel. En el Ateneo del Uruguay se concentré este nuevo
grupo que traté de recuperar a la nacién uruguaya. Busco
los medios para realizar la emancipacién de que hablara
Andrés Lamas. Aspir6 a orientar al pais por los caminos del
orden que tiene su origen en la propia libertad del individuo.
Pero los primeros componentes de esta nueva cruzada lle-
gaban con los mismos defectos de sus maestros los “girondi-
nos del 73”. “Hacia el 80 —dice Zum Felde— el Ateneo
se encontré frente al Cuartel; ambos representaban las dos

89 Alberto Zum Felde, Proceso intelectual del Uruguay. Montevideo, 1941



EL CUARTEL CONTRA LA INTELIGENCIA 309
fuerzas politicas y sociales en pugna. Pero los jovenes del
Ateneo, débil minoria docta frente al pais inculto y bravio,
se empeilaron en repetir y perpetuar los errores del viejo
principismo de sus maestros, los girondinos del 73, a quie-
nes, en gran parte, se debia el fracaso del gobierno universi-
tario y el entronizamiento del militarismo cuartelero que fué
‘su consecuencia.” Este grupo formara luego el partido cons-
titucionalista que, también, habra de caracterizarse por el
brillo de sus discursos, la redacciéon de folletos de propa-
ganda y una initil y ardiente campafia. Este no era el ca-
mino. Era menester tomar otros rumbos que condujesen a
resultados mas efectivos. Era necesario tomar caminos mas
positivos, mas de acuerdo con la realidad uruguaya. Los
que siguieron este nuevo camino lograran los mejores fru-
tos. “Aquellos de sus hombres (del Ateneo) que tuvieron
influencia positiva en los hechos —dice Zum Felde— fue-
ron los que se apartaron de sus principios verbalistas para
obrar dentro de la realidad nacional, conciliando el dere-
cho puro con los factores empiricos.”

¢.Como vencer entonces al cuartel? O en otras palabras:
.Cémo vencer a ese espiritu que anidaba en la mente de
los hispanoamericanos, haciendo inttiles sus esfuerzos hacia
el progreso? El tnico camino era el que ofrecia la propia
realidad hispanoamericana. Habia que ir a esta realidad,
contar con ella, adaptar todas las reformas a lo que era ella.
Si el tnico orden posible, por lo pronto, era el del cuartel,
habia que hacer del cuartel un instrumento al servicio de
la regeneracion de la nacién. A los militares les importaba
ante todo el poder. Mientras no se les pudiera disputar, no
hacer tal; pero si hacer que este poder, con el cual contaban,
fuese orientado hacia el logro de la emancipacion mental del
pueblo. Una vez emancipado, el pueblo mismo se’encargaria
de sacudir sus cadenas. Lo primero era educar, preparar



310 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL
al pueblo para el buen uso de sus derechos. Tal es lo que
pretende hacer José Pedro Varela.

Varela, admirador ferviente de los Estados Unidos de
Norteamérica, fué a este pais con el fin de conocer sus mé-
todos educativos. Lo que maés le interesé fué la educacion
primaria. Estudié sus métodos y a su regreso al Uruguay
busc6 la oportunidad de ponerlos en practica. Pronto se
dié cuenta de los errores cometidos por la generacién que
lleg6 al poder con Ellauri. El régimen militar de Latorre,
que le sucedid, le indicé la falsedad del camino tomado. Era
menester utilizar otros medios, si se queria democratizar y
dar libertades al pueblo. Habia que educarlo extendiendo
la educacién piblica, formando escuelas populares sobre
bases semejantes a las que habia conocido en los Estados
Unidos. El camino era mas largo, pero sus finalidades se-
rian firmemente alcanzadas. ;Quién iba a encargarse de
iniciar esta obra educativa? La misma dictadura militar.
José Pedro Varela envia al dictador Latorre su libro titu-
lado De la legislacién escolar. Este recibié con entusiasmo
la obra. En ella Varela se enfrentaba a las tesis de los uni-
versitarios, por ser ajenas a la realidad. “Las instituciones
escritas —dice— no se adaptan al estado de sociabilidad;
mientras las poblaciones rurales no conciben otra cosa que
el absolutismo del caudillo, las poblaciones urbanas, diri-
gidas por el gremio de doctores, marchan por sendas extra-
viadas, debido a que la ensefianza de la universidad inculca
teorias ideales que sélo sirven para divorciar las clases del
pueblo.” *°

De aqui surgié la Ley de Educacién Comun, que se dic-
t6 en 1877 por acuerdo del dictador Latorre. Los doctores
se alzaron contra Varela, acusindolo de haber traicionado
a su clase, a la inteligencia uruguaya, sirviendo a la tirania.
Pero él contesta: “La tirania no es un hecho de Latorre: es

90 En Zum Felde, ob. cit.



POSITIVISTAS CONTRA ESPIRITUALISTAS 311
fruto espontaneo del estado social de mi patria. No se
puede combatir con mas seguridad la dictadura que transfor-
mando las condiciones intelectuales y morales del pueblo, ni
pueden transformarse estas condiciones por otro medio que
por la escuela.” Varela, con estas palabras, se muestra fiel
a los grandes ideales de los préceres de la emancipacion
mental de Hispanoamérica. Lo importante no era combatir
a una determinada dictadura; lo importate era acabar con
la raiz de todas las dictaduras. “No exterminaré la dicta-
dura de hoy —agregaba—, que tampoco exterminara el
pueblo; pero si concluiré con las dictaduras del porvenir.” ™
Por este camino la inteligencia terminaria venciendo al
cuartel.

81l. POSITIVISTAS CONTRA ESPIRITUALISTAS

Con la reforma educativa de Varela se establecio tam-
bién un nuevo sentido de la realidad. El sentido practico,
pragmatico y empirista de las escuelas norteamericanas se
introducia en la mente de los uruguayos. “La reforma va-
leriana —dice Zum Felde— constituye uno de los mas
importantes factores del movimiento racionalista, anti-reli-
gioso, que caracterizo la vida intelectual del pais a partir del
altimo cuarto del siglo xix, y el mas poderoso antecedente
de la campaiia filos6fica emprendida por los elementos del
Ateneo.” Esta reforma fué duramente combatida por la
iglesia, ya que dentro de sus principios estaba el del laicis-
mo en la educacién. Asi, por un lado se caracterizaba por
un sentido racionalista préctico, opuesto al sentido pura-
mente irrealista de los fundadores del Ateneo. Por el otro
se enfrentaba al dogmatismo religioso, al sostener la ense-
fianza libre de la influencia de la iglesia. El racionalismo
entr6 pronto al Ateneo y con €l algunas de las teorias del
positivismo cientifico. Pronto el Ateneo se dividio en dos

9 O, cit. ‘



312 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL

grandes grupos: los que seguian al racionalismo, pero en su
forma idealista, y los que aceptaban un racionalismo mas de
acuerdo con el positivismo cientifico. Los primeros se decla-
raron espiritualistas, los segundos positivistas. En el Ateneo
se abrié la gran polémica. Los espiritualistas acusaron al
positivismo de amoral y por ende de perjudicial para la
reivindicaciéon moral de la nacién. Los positivistas mostra-
ron cémo su filosofia era la doctrina més apta para alcanzar
esta reforma moral. Espiritualistas y positivistas se dispu-
taron el derecho a ser los directores de la emancipacion
mental del Uruguay. :

La polémica empezé cuando los ateneistas se enfrenta-
ron a los catdlicos, atacando los fundamentos dogmaéticos
e histéricos de la iglesia. Los alcances morales del raciona-
lismo fueron puestos a discusién en el mismo Ateneo. Ya
que era menester eliminar la vieja moral teoldgica, impuesta
por la Colonia, bueno era saber qué principios morales iban
a sustituirla. Aqui surgieron las dos actitudes: la de los
espiritualistas y la de los positivistas, disputdndose el derecho
a fundamentar filos6ficamente la nueva moral.

Carlos Maria de Pena se referia a la contienda que se
habia desatado entre los representantes del dogmatismo teo-
légico y los representanes del racionalismo cientifico, con-
secuencia de la cual era la polémica suscitada en el Ateneo.
“Los ecos de esa gran contienda —decia— han llegado hasta
este recinto, agitan poderosamente nuestro espiritu, nos pro-
vocan y nos obligan a nuevas investigaciones, y conmueven
hasta sus cimientos el templo donde se asilan nuestras an-
tiguas deidades.” El Ateneo no podia permanecer extra-
fio e indiferente a esta lucha. “La juventud sigue, en cuan-
to sus recursos actuales y los sinsabores de la hora presente
se lo permiten, las interesantes peripecias de esa lucha, y
recoge sus grandes ensefianzas.”

A continuacién mostraba cémo la nueva filosofia trans-



POSITIVISTAS CONTRA ESPIRITUALISTAS 313
formaba el concepto tradicional que se tenia de la moral.
Pero sin que tal cosa significase un amoralismo. “Después
de buscar la genealogia de cada ser y la genealogia del hom-
bre —decia— los naturalistas han penetrado en los domi-
nios del alma.” “Parece que el mundo moral ha sido
transformado, y que el hombre, dtomo perdido en esas eterni-
dades, confundido con la mata de yerba y el pedrusco...
ha sido derribado de su trono.” Sin embargo, agrega, “los
naturalistas han tenido que reconocer que el cerebro de ese
animal. . . tiene estremecimientos que atraviesan el tiempo
y el espacio y van mas alla de la inmensidad de los cielos,
maés alld de las oscuras profundidades del abismo”. La lu- -
cha por la existencia de este ente “no tiene otro objeto que
el progreso moral, intelectual y fisico; el bien del individuo
y el perfeccionamiento de la especie”. Los naturalistas han
reconocido que si bien el hombre esta sometido a las leyes
de la herencia, “tiene, como ningiin otro ser, el poder de
adaptacion, la facultad de evitar, de prevenir, de amino-
rar, de sobreponerse al influjo de esa ley fatal: tiene la
libertad”. En esta forma se niega la tesis de quienes ven
en el positivismo una doctrina amoral. El positivismo no
niega la facultad que hace posible la moralidad al aceptar
la libertad. “He aqui —terminaba diciendo Pena— las
grandes verdades que ofrecen la filosofia y las ciencias na-
turales al que penetra en sus dominios con espiritu levan-
tado y con-el corazén abierto a las inspiraciones de una fe
nueva. He aqui, si no me engafio, la profesion de fe de la
juventud del Ateneo. El mote de su escudo es la lucha por
la verdad, el amor a la ciencia es su gran estimulo. Pro-
fesa un culto religioso a la libertad y odia al despotismo,_tan-
to como le repugnan el fanatismo y las tinieblas. Ha levan-
tado este templo porque los viejos templos eran estrechos y
amenazaban derrumbarse. .. la juventud del Ateneo recoge
las ensenanzas de la naturaleza, presta homenaje a sus mas



314 EL POSITIVISMO Y. LA NUEVA MORAL

eminentes intérpretes, al propio tiempo que rinde un tributo
de admiracién y amor a esos principios morales que son como
los genios tutelares de nuestra libertad y de nuestra dignidad
civica.” **

Sobre las grandes polémicas que se suscitaron en torno
a las nuevas doctrinas deja recuerdos José T. Piaggio en
un discurso pronunciado en 1883. Decia: en 1875 la cultura
uruguaya recibe una de sus grandes sacudidas. Las mentes
se agitan nuevamente. “Cuando se resolvio establecer ca-
tedras de estudios preparatorios, los nuevos profesores eran
escasisimos.” Sin embargo, éstos logran cumplir con su come-
tido. Es la época en que el espiritualismo se halla en su
apogeo y las controversias sustanciales empiezan a vislum-
brarse “en los silogismos més o menos perfectos que, a
guia de argumentacién, hacian valer los noveles filésofos”.
“Locke ingres6 demasiado temprano.” “Krause no ejercié
tanta influencia'como Kant. Su sistema, algo extravagante
en el dominio de la ciencia y de la politica, no pudo acercarse
a las doctrinas del solitario de Koenigsberg.” Las nuevas ideas
agitan las mentes mediante una serie de conferencias. “Era-
mos muy jovenes, tal vez demasiado j6venes, pero ardia en
nuestros pechos la llama del puro patriotismo, el concepto
elevado de las ideas cientificas, la religién de los recuerdos
santos y las esperanzas halagiienas.”

Las conferencias que se ofrecen en el Ateneo causan
época en los anales de la universidad. “Las ideas se suce-
dian a cada cambio de orador. No se habian apagado los
ecos de un partidario del positivismo, cuando de pronto
el auditorio sentia resonar en el saléon de la fiesta la voz
semi-elocuente de un joven cartesiano.” “Unos reian de las
doctrinas spencerianas, y de Darwin se decian tantas cosas. . .
Otros se ocupaban de criticar doctrinas espiritualistas: Kant

92 “Ecos de una gran contienda”, Anales del Atcneo de Uruguay, ano I,

1881,



EL UOSITIVISMO COMO FILOSOFfA AMORAL 315
Fichte, decian ellos, seran grandes y eminentes filosofos;
pero si leyendo sus obras nebulosas. .. nos presentiis las
nutridas paginas de aquellos investigadores, sociélogos o
naturalistas, claro estd que entre la luz y la sombra, lo real
y la imaginacién, nos quedamos con la luz y lo positivo.” **
Idealismo contra positivismo. La eleccion habria que ha-
cerla de una o de otra doctrina. Su finalidad ya la sabemos:
regenerar la moral de la republica.

82. EL POSITIVISMO COMO FILOSOFiA AMORAL

Los idealistas o espiritualistas, como gustaban de lla-
marse, lanzarén una gran campafia contra la nueva filosofia.
El positivismo, dirdn, es una doctrina amoral y por lo mismo
incapacitada para orientar la educacién del pueblo en su
regeneracién. Segundo Vifia decia: “El materialismo siem-
pre ha sido lo que es hoy, a pesar de su transformacién: la
negacion de Dios y por consiguiente de la moral.” ** Pero
quien habra de lanzar al positivismo los mas duros ataques
serd el doctor Prudencio Véazquez y Vega.

Decia el idealista uruguayo: “Paralelamente a la corrien-
te positivista que se ha producido entre nosotros, se ha
originado también una corriente egoista y utilitaria que es
necesario combatir.” Y agregaba, los secuaces del positivis-
mo huyen del campo del honor, “tienen por tactica de honor
combatir en la oscuridad de los corredores, pelean en las
catedras con los jovenes alumnos e imponense por el terror
en las mesas examiminadoras de nuestra universidad”. A
eso no se le puede llamar tactica de honor, sino tactica po-
sitivista. Por esta razén “‘el espiritualismo esta en las are-
nas del estadio; él combate a la luz de todas las inteligencias,
acepta la lucha en todos los terrenos elevados... en las

938 Revista de la Sociedad Univérsitaria, ano I, tomo III, 1896.
94 Anales del Ateneo del Uruguay, 1881.



316 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL
catedras profesa, como altisima virtud cientifica, la mas
completa imparcialidad en la exposicion de los sistemas, la
discusién libre, la negaciéon de todo exclusivismo y la mas
perfecta y noble tolerancia en los ardores del debate”.
Vazquez y Vega pasaba a continuacién a hacer una cri-
tica filoséfica del positivismo. Lo absoluto segin Spencer,
decia, “es una realidad positiva. Basta, pues, esta circuns-
tancia para tener el derecho a ser objeto de la ciencia”. Los
pensadores mas eminentes de todas las épocas convienen en
hacer distincién profunda entre los fenémenos y las leyes
morales. Las leyes fisicas tienen por base la materia y se
cumplen fatalmente; las leyes morales tienen por fundamen-
to primordial la personalidad humana y se cumplen de una
manera libre. Hecho el deslinde entre leyes fisicas y leyes
morales, Vazquez y Vega agregaba: “El mérito y el demé-
rito, la responsabilidad y la sancién moral serian hechos in-
comprensibles; el remordimiento que mata y la satisfaccién
moral que dignifica y eleva, serian fendémenos inexplicables,
imposibles, si un encadenamiento fatal fuera la ley suprema
de las acciones humanas”! Si asi es, “si la evolucién positi-
vista es una doctrina verdadera, el egoismo mas perfecto debe
ser el ideal de la naturaleza humana”. “La hipotesis de la
evolucién no explica, seglin nuestra manera de ver las cosas,
el fenomeno moral del desinterés”. Las acciones libres que
tienen como fin el bien de los demas “no se explican facil-
mente por la evolucién organica. Asi lo deben entender mu-
chos de los partidarios del transformismo, que son egoistas
por practica, por conviccién y por doctrina”. “Valor moral,
punto de honor, dignidad personal, nobleza de carécter, deli-
cadeza de espiritu, generosidad relevante, ver aqui prendas
morales que no conseguiréis aclimatar en el campo helado

del positivismo”.*

95 Prudencio Vazquez y Vega, “Critia de la moral evolucionista”, Anales
del Ateneo, 1881,



EL UOSITIVISMO COMO FILOSOFfA AMORAL 317

Y en otra conferencia sobre los Dominios de la Psicolo-
gia y la Moral, Prudencio Vazquez y Vega apuntalaba las
anteriores ideas diciendo: “Querer colocar la moral en la
misma categoria de las ciencias fisicas, es pretender encua-
drar las acciones humanas en un fatalismo insalvable, negar
la libertad, la responsabilidad y la conciencia”. Existe un
ideal de virtud y de perfecciéon moral que puede ser juzgado
y comprendido, pero que no puede ser sometido “al imperio
de una balanza o a la gradacién geométrica”. A continua-
cién Vazquez y Vega hacia ver la necesidad de una doctrina
que elevase la moral de la época, remedio tinico contra los
males que dominaban al Uruguay. “Vosotros —decia— de-
béis saber que la atmésfera que respiramos esti saturada
de mezquindades y egoismos, de abyecciones sin nombre y de
servilismos increibles, y que ese medio ambiente es el que
ha producido, en gran parte, las opiniones utilitarias, que en-
tre nosotros miran con pedanteria cientifica los conceptos
rigidos y categoricos de la moral del deber”. Ahora, en esta
época, en que ‘“‘se busca muchas veces una doctrina filosé-
fica para encubrir o justificar una conducta egoista o de in-
terés personal, el utilitarismo se presta admirablemente a
tales fines”.”® La doctrina positivista, mas que ayudar a la
regeneraciéon moral, se prestaba para justificar muchas in-
moralidades.

Angel Solla, espiritualista y sucesor de Prudencio Vaz-
quez y Vega en sus catedras universitarias, entra en polémica
con Carlos M. de Pena en una conferencia titulada El positi-
vismo y la Metafisica. “Considero como rasgo declamatorio
—decia— o como acto poco meditado el pretender aplicar
los términos propios de una ciencia natural o médica, a las
ideas o hechos que caen bajo el dominio de otra ciencia que
tiene, a su vez, los términos que han de expresarlos”. ;Qué
es el positivismo? ;Puede determinarse, desde luego, con

96 “Dominios de la psicologia y la moral”, Anales del Ateneo, 1882,



318 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL

exactitud su naturaleza y sus fines?, pregunta. “Por mas
que parezca extrafio a primera vista —contesta—, no hay
posibilidad de hacer esa determinacién. Reina en su campo
la mas espantosa confusién. Cada uno de sus adeptos tiene
su doctrina propia, que difiere esencialmente de la de los
otros; y todas ellas, opuestas y contradictorias entre si, pre-
tenden formar un cuerpo de doctrina uniforme y compacto”.
Es muy probable, agregaba, que haya muchos positivistas
que ni siquiera se hayan dado cuenta de que “en sus filas
existen numerosas sectas que batallan guerra a muerte por
obtener la preeminencia”. Ahi estd Comte eliminando la me-
tafisica y la psicologia. A su vez los discipulos abandonan y
repudian la concepcidn social de un maestro como Littré, que
s6lo acepta parte de la doctrina. Por su lado, Stuart Mill,
distinto a los dos anteriores, no acepta se rebaje el rol de la
psicologia. Bain y Spencer forman otra secta separindose
de la psicologfa racional para apoyarse en las conjeturas
darwinianas. Ahora el propio Pena, agrega, al negar que el
positivismo sea materialismo, estd contra el positivismo, que
afirma lo contrario. Una doctrina contradictoria, habia de

deducirse, mal podria servir para regenerar la moral de un
pueblo.”

83. EL POSITIVISMO COMO FILOSOFiA MORAL

Los positivistas uruguayos, bien armados con las nuevas
doctrinas, replicaran a sus contrincantes todas sus objeciones,
especialmente la referida al amoralismo o inmoralismo de
la filosofia positivista. Arechaveleta, en una conferencia
tutulada ;La teoria de la evolucién es una hipétesis?, empe-
zaba deslindando la filosofia positiva de otras doctrinas, con
las cuales se la queria confundir. Para evitar el error que
cometen generalmente los que combaten la teoria evolucio-

97 “El positivismo y la metafisica”, en Anales, 1884,



EL POSITIVISMO COMO FILOSOF{A MORAL 319
nista —decia— confundiéndola ora con el darwinismo, ora
con el transformismo, queremos dar la definicion de las tres
doctrinas formuladas por el eminente zo6logo de Jena, Haec-
kel, las cuales constituyen la definicion de la filosofia evolu-
cionista o positivista por completo: primero, la teoria de la
evolucion; segundo, la teoria de la descendencia; tercero,
la teoria de la seleccién. O sea, la teoria del monismo, la-
marckismo y darwinismo. Sobre la creacién, agregaba, se
han dado dos tipos de explicacién, de donde han surgido dos
teorias: la teoria de las creaciones sobrenaturales y la teoria
de la evolucién. La primera se basa en una hipétesis irracio-
nal, la segunda en una cientifica. La teoria de la evolucién
ha sido sostenida cientificamente por Spencer, Huxley, Haec-
kel y otros. A lo irracional oponemos lo cientifico y racio-
nal. Asi, “mientras el sefior Vazquez no nos presente hechos
cientificos, ni hombres de saber que puedan compararse con
los que acabamos de enumerar, sostendremos que la teoria
de la evolucion es cientifica y que la opinién del sefior Vaz-
quez carece de base y ha sido lanzada sin reflexion desde la
tribuna de este Ateneo; un producto, en fin, de ese sistema
a priori de los metafisicos”.

A continuacién Arechaveleta explicaba, de acuerdo con
su teoria, la filosofia idealista o espiritualista como un resi-
duo de retraso mental que, por causas fisiologicas, quedaba
aln en varios hombres. “El cerebro —decia— es el 6rgano
del pensamiento; la corteza espiritual, la verdadera esfera de
la actividad psico-intelectual. Todo pensamiento produce un
cambio en la materia gris. Ningiin pensamiento puede nacer
sin este cambio, ni dejar de nacer cuando se produce. Este
cambio consiste en un movimiento que el estado actual de los
conocimientos no nos permite precisar. Su direccién es de-
terminada por las vias nerviosas: fibras y filamentos que
retnen las células en multiplicados plexus.” Ahora bien, si
a estos datos fisiologicos afiadimos que el hombre en su cons-



320 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL

titucién y saber es heredero de las adquisiciones del pasado;
“que ademas de la naturaleza irracional e innata de su espe-
cie, posee la de sus antepasados inmediatos, y que el desen-
volvimiento sigue el camino que la herencia le ha trazado,
hacemos .comprensible, hasta cierto punto, como las ideas
espiritualistas, mas o menos religiosas, idealistas o raciona-
listas, cuya elaboracién empez6 en una época que se pierde
en la noche de los tiempos, han venido transmitiéndose de
generacién en generacién y se hallan tan profundamente arrai-
gadas en muchos cerebros”. “Estas células, que pedimos per-
miso para llamar animistas o espiritualistas, grandes y pe-
queiias, heredadas de nuestros antepasados inmediatos. ..,
son las que, vestidas de traje frailuno, asistieron como agen-
tes activisimos a todos los actos monstruosos de la Inquisicién
y encendieron hogueras para quemar a los librepensado-
res; las que cometieron las masacres de San Bartolomé”.
Esas mismas son las que “visten hoy el traje civil y enar-
bolan el estandarte de la tolerancia”. Pero “el fisidlogo
naturalista reconoce su filiacién y descubre su arbol genea-
logico”. Son estos mismos elementos los que han creado los
sistemas filos6ficos que por estériles estin hoy desacredita-
dos. Pues bien, concluye Arechaveleta, “es a la conquista de
esos viejos elementos, inventores de sistemas estériles y que
han pretendido llegar al conocimiento de las causas prime-
ras, a donde va la ciencia con paso lento y seguro, no con
el cruento fin de destruirlas, sino con el laudable de transfor-
marlas, para que sepan ganar el pan de su alma con el sudor
de su frente”.”

Por su parte, Julio Jurkouski partia de la pregunta acer-
ca de si realmente, como afirmaban los espiritualistas, el
positivismo, impropiamente llamado materialismo, era una
doctrina inmoral. “La humanidad, al progresar —dice—,
tiende, no sélo al bienestar material, sino también a la per-

98 “;La teoria de la evolucidn es una hipétesis?”, Anales, 1881.



EL POSITIVISMO COMO FILOSOF{A MORAL 321
feccion moral, pues sin ésta no seria posible aquél”. Los que
atacan al bienestar material, considerandolo como fuente de
inmoralidad, agrega, tienen un modo superficial de ver las
cosas. Para estos moralistas superficiales vale mas “propa-
gar la sana nioral que tener ferrocarriles o teléfonos”. Pero
la realidad muestra todo lo contrario: “la miseria impide el
desarrollo intelectual y moral de una sociedad; el progreso
industrial, asegurando el bienestar, lo favorece”. “Las mo-
dificaciones por que la humanidad esti pasando, resultan de
la ley fundamental de la naturaleza orgéanica, y estas modi-
ficaciones la conducirdn necesariamente a la perfeccién. Esta

es nuestra firme creencia; esa es la base de la doctrina ma-

terialista”,"

“La escuela metafisica —decia en otra conferencia Ju-
lio Jurkowski— ha sido siempre mas exclusivista y, ocupan-
do casi siempre posiciones oficiales, ha dado ejemplos de
una intolerancia que ha llegado a menudo a los més grandes
excesos y persecuciones y ha contribuido mucho al atraso de
la marcha de la civilizacién”. En cambio en el positivismo
su lema es “todo por la ciencia y para la humanidad” y no
“todo por la materia y para la materia”, como se lo inter-
preta mezquinamente. El hombre es un simple servidor e
intérprete de la naturaleza; pero, “considerédndose como me-
dida del universo, guardaba una opinion demasiada alta de
si mismo para rebajarse hasta ser tal cosa”.'®

Era falso que el positivismo no alentase a la humanidad.
También el positivismo tenia sus ideas y trataba de realizar-
las vtilizando los mejores y mas seguros medios. Martin C.
Martinez decia: “La teoria positivista no suprime nada de su
grandeza a la humanidad, simplemente hace buena justicia
revelan 0 la importancia esencial, en la creacién, de esos
fen¢ aenos pequefios que sélo hieren la imaginacién del sa-

99 “La metafisica y la ciencia”, Anales, 1881.
100 “E] método en metafisica”, Anales, 1881.



322 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL

bio y que, en definitiva, explican las condensaciones de los
mundos, su gravitacion, la elaboracion de las especies”. El
positivismo atiende a lo pequefio, dice Martinez, porque de
alli surgen los grandes hechos. No sélo se atiende a las pri-
meras causas o los primeros principios, sino a esa causa
esencial que es anénima por pequeiia, pero que, en su con-
junto, forma la fuerza que hace posible el hecho. El pueblo
es esa fuerza anénima, sin la cual la humanidad no podria
alcanzar su progreso. Es a esa fuerza a la que trata de hacer
justicia el positivismo. En la sociedad toma en cuenta “la
influencia de las manos del pueblo, condenadas por la his-
toria a un eterno olvido”. “Yo no sé —agrega— que esa
exaltacién de la virtud modesta que sublima al hombre su-
perior, disminuyendo su inmenso orgullo, y a la individua-
lidad perdida en la multitud, mostrandole que es un agente
de valor apreciable en el progreso social, pueda retardar a
ninglin corazén bien templado en la tarea, borrando de su
espiritu la visién del ideal”. “El evolucionismo se ha limi-
tado a levantar a los pequefos, a ensalzar las virtudes mo-
destas, a demostrar la influencia de las causas generales.
Quiza aminorando la talla de los héroes; pero ha levantado
la de los pueblos, democratizando la historia a la par que la
naturaleza”.

El positivismo se presenta asi como la doctrina que los
pueblos necesitan, ya que dignifica la tarea de éstos por ané-
nima que sea. El positivismo se presenta como filosofia
democratica. Los directores de la sociedad, agrega Martinez,
que pretenden ser los causantes del progreso, son sélo expre-
sion de su evolucién. “La ascensién al ideal resulta mas di-
ficil, porque debe ser la obra de la accién colectiva; pero si
esa dificultad puede quitar brios a los que estiman en poco
el bien cuando no es aparatoso, alienta a los servidores es-
interesados del progreso, porque saben que toda ventaja ot
tenida, aunque pequeia y diminuta, es adquisicion perdura:



EL POSITIVISMO COMO FILOSOFIA MORAL 323

ble y porque todo bien. .. por pequefio que sea, vale la pena
de ser hecho, sin lo cual el porvenir mismo de la humanidad
nos seria indiferente”.'”!

El descenso de la moral de la época, replica por su lado
Rosalio Rodriguez, nada tiene que ver con la doctrina posi-
tivista, ni con ninguna otra. “A buen seguro que no es den-
tro de las escuelas filoséficas que se ha de encontrar esa cau-
sa maldita”, “Que el positivismo no borra de la conciencia
las ideas del bien y de la justicia, que no arranca del cora-
z6n humano el sentimiento del deber, creo que me seria facil
demostrarlo con solo exponer las doctrinas de los grandes
maestros”. De aqui que sea equivocado afirmar que el posi-
tivismo mutila la moral humana y la razén. “La mutilan
todos aquellos que estin acudiendo constantemente a un
principio superior para la explicacién de fenémenos de la
vida; la mutilan. . . aquellos que. .. fracturandose una pier-
na, padeciendo una infeccién pulmonar u otra dolencia cual-
quiera, impolran el favor de la divinidad para que los cure.”

“El positivismo admite la idea del bien, el sentimiento
del deber y la practica de la virtud”; de aqui que sean “afir-
maciones calumniosas aquellas por las cuales se dice que,
como doctrina filos6fica, arranca del corazéon humano los
sentimientos mé$ dignificantes de nuestra personalidad”. El
positivismo, por el contrario, “llega a las mismas conclusio-
nes que las doctrinas espiritualistas; como ellas admite que
el hombre debe hacer el bien y evitar el mal; que el bien es
lo que nos lleva al cumplimiento de nuestro fin”. En lo
nico que se distinguen es en que ‘“‘el positivismo no quiere
reconocer en el bien y en la justicia principios simples y ab-
solutos que hayan debido imponerse siempre de la misma
manera a la vida humana, sino que, siguiendo un procedimien-
to de analisis, descompone todas esas pretendidas ideas sim-
vles para encontrar su verdadero fundamento, llggando por

101 “Ideales positivistas”, Anales, 1884.



324 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL

fin a comprender que el bien, como el deber y la justicia, no
tienen otra razén de ser que la naturaleza humana con sus
necesidades y sus fines”.

Respecto a la moral no hay diferencias substanciales
entre el positivismo y el espiritualismo; sélo en lo que se re-
fiere al origen de la misma. “Los metafisicos se paran en el
principio de la jornada, se encuentran con la idea del bien
ya enteramente hecha y, considerandola como un principio
simple e irreductible, no quieren ni siquiera tentar el hacer
su anélisis”. Nuestros opositores, “los metafisicos de todas
las escuelas, han hecho una confusién lamentable entre la
doctrina positivista y ese utilitarismo egoista y mezquino
que, disfrazado con un nombre usurpado, empieza a reinar
con pretensiones de erigirse en escuela filos6fica”. No, el
positivismo nada tiene que ver con esa actitud. En realidad
se puede decir que existen dos positivismos lamentablemente
confundidos: “un falso positivismo, que por afiadidura po-
demos llamar indecoroso, frente al positivismo de los gran-
des maestros”. “Para el positivista —concluye diciendo Ro-
driguez—, lo mismo que para el espiritualista, el bien es

nuestro norte”.'%?

84. TRIUNFO DEL POSITIVISMO

Las nuevas ideas terminarian imponiéndose. Y con ellas
una nueva moral. Una moral practica, asentada aparente-
mente en la realidad. El hombre no esperaba ya nada de lo
trascendente. En adelante tenia que contar consigo mismo.
Angel Floro Costa, llaméndose a si mismo “un viejo darwi-
nista”, hacia ver la nueva situacién en la cual quedaba la
nueva generacion formada en el positivismo. “Yo mismo
considero que el gran profeta Darwin —decia— nos ha he-

O, . o e L 9Y
102 “Exposicion de los fundamentos de la moral evolucionista y su critica”,
Anales, 1884,



TRIUNFO DEL POSITIVISMO 325
cho el flaco servicio que Cortés a sus tripulantes, de quemar-
nos las naves, me siento con impetus de estrangularle”. ;Cémo
no ha de ser comprendido el justo encono de los metafisicos!
“Era tan bello aquel cielo antiguo poblado de criaturas
romantescas, de faunas enteras de querubes y de silfos, cu-
ya mansion etérea hoy busca en vano ese indiscreto profana-
dor del sacro velo de las nebulosas, que se llama telescopio!”
“iEra tan bello sofiar con la inmortalidad, con la supremacia
absoluta del espiritu sobre la materia!” Ya no se puede
sofiar mas, es menester actuar, y actuar seriamente en un
mundo en el cual el hombre es el propio responsable de lo
que haga, por habrelo hecho, y de lo que no haga, por haberlo
dejado de hacer. Costa agrega: “Yo dejé de ser frivolo cuan-
do empecé a instruirme; yo dejé de reirme de los demas
cuando empecé a cultivar algo las ciencias positivas”. “Com-
prendi entonces el descarrio de nuestras novedades, compren-
di entonces el secreto de nuestra feroz intolerancia, y me di
cuenta del triunfo apetitoso y perdurable de nuestra barba-
rie”. jAbajo todas las férmulas absolutas! {Abajo todas las
teorias a priori!, tal es el lema que la ciencia trae escrito en
sus pendones. Su bandera es la idea de lo relativo, bandera
democrdtica y liberal por excelencia, humanizadora, conci-
liadora; en contraposicién a lo absoluto, bandera orgullosa,
aristocrdtica, opresiva, que ha flameado hasta hoy sobre las
fortalezas del dogma y en el castillo de popa de la metafisica
espiritualista”.'™ Asi, al fin, se habia encontrado la doctri-
na filosofica que susbstituyese a la vieja doctrina colonial.
La filosofia de la democracia y el liberalismo que substitu-
yese a la filosofia aristocratica y opresiva. La emancipacién
mental encontraba sobre qué apoyarse. :

Sin embargo, el hombre abandonado a sus propias fuer-
zas corria el peligro de desviarse de los rectos caminos que
los proceres de la emancipacion mental habian sofiado. Ha-

103 Angel Floro Costa, La metafisica y la ciencia. Montevideo, 1879.



326 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL

bia el peligro de que se apegase a lo material y se convir-
tiese en un egoista, tal como lo habian visto los espiritualis-
tas. Los mismos positivistas uruguayos se plantean este pro-
blema. Ll temor de que su ideal fracase no les es ajeno. Me
preguntaba —dice E. Fernindez— si el positivismo, “como
sistema filoséfico, pervertia las conciencias, secaba los cora-
zones y precipitaba a los pueblos al abismo, arrancando de
los altares del culto los principios del bien, de la justicia y
de la dignidad del hombre”. Se ha llegado hasta afirmar
“que los males del presente, que la ola de corrupciones y de
bizantinismos que amenaza envolver a la Republica, se debe
a la impetuosidad de las corrientes positivistas”.

Pero no, agregaba, “el hombre verdaderamente honrado
no es honrado tnicamente por miedo al castigo, o por temor
a la sancion de la sociedad, o la ley, o la divinidad, o a prac-
ticar la virtud con prescindencia absoluta de méviles mezqui-
nos”. Por el contrario, “la escuela evolucionista proclama. . .
que la humanidad tiende en su marcha colectiva a practicar
la virtud por la virtud misma”. “Las acciones que en un prin-
cipio se ejecutaban por el interés, con méviles calculados, se
han transformado hoy, merced al hébito y a las costumbres,
en acciones perfectamente desinteresadas y altruistas”. Se
acusa al positivismo de aliado de los gobiernos personales y
arbitrarios: ninguna escuela filos6fica admite a los adorado-
res del oro. Los males que se sefialan no son males de la
doctrina filoséfica, sino de los hombres. “En el gran naufra-
gio a que se refieren los adversarios caen. .. positivistas,
racionalistas, catélicos, misticos y, en fin, creyentes de todas
las escuelas filoséficas”. Por lo que se refiere a “los que se
encubren con el ropaje de las maximas positivistas para
ocultar un caracter servil y cortesano. .. no son positivistas,

son seres degradados”.'™

104 “;La moral de la escuela evolucionista niega la existencia del bien
y del deber?”, Revista de la Sociedad Universitaria. 1896.



FRACASO COLONIAL DE ESPANA EN AMERICA 3217
En 1890 el positivismo triunfaba definitivamente en el
Uruguay. Spencer se convertia en una especie de-filésofo
oficial. La Universidad de Montevideo aceptaba su filosofia,
desplazando a Cousin y Janet. La nueva generacién se im-
pone en la vida cultural, politica y administrativa del Uru-
guay. La situacién politica ha cambiado desde 1886, ano
en que el pueblo vuelve a elegir presidente. Este lo es el
general Maximo Tajes, que empieza a devolver al pais su
orientacion civilista. Los civiles vuelven a dirigir la vida
publica. El cuartel es, al fin, vencido. No falta alguna re-
volucién y alguna dictadura, como la de Juan Lindolfo Cues-
tas; pero ya esta dictadura se justifica con los nuevos princi-
pios, dentro de los cuales se destaca el del progreso. En 1903
llega a la presidencia una de las mas grandes figuras poli-
ticas del Uruguay, José Batlle y Ordéiiez, que da al pais uno
de los més grandes impulsos hacia el anhelado liberalismo
y la democracia.

XI
EL POSITIVISMO Y LA EMANCIPACION POLITICA CUBANA

85. SOBRE EL FRACASO COLONIAL DE ESPANA EN AMERICA

Mientras el resto de Hispanoamérica se debatia luchando por
su emancipacién mental y trataba de encontrar una doctrina
que substituyese a la que la habia dominado, Cuba, siguien-
do el camino inverso, ya sefialado, se preparaba, una vez
educada la generacion que habia de realizarla, a alcanzayr su
emancipacién politica de Espafia. La simiente de los gran-
des maestros cubanos, Caballero, Varela, Luz y Caballero y
algunos otros, daba sus frutos. Después de algunos esfuer-
zos frustrados se preparaban para realizar el méximo de



328 EL POSITIVISMO Y LA EMANCIPACION CUBANA
ellos, el que al final habia de dar frutos. In 1898 la Isla de
Cuba obtenia su independencia politica de Espaiia.
Heredero directo de los grandes maestros de la eman-
cipacion mental cubana lo serd Enrique José Varona
(1849-1933). Como sus maestros, luchara ante todo por
alcanzar la emancipaciéon mental de los cubanos como acto
previo a la emancipacién politica de los mismos y, simul-
tineamente colaborard ardientemente en ésta. El maestro
cubano sabia también de la fatal herencia espafiola en Amé-
rica. Sabia igualmente que no bastaba la independencia po-
litica para alcanzar la plena independencia de su pueblo.
Alli estaba toda la América hispana en continua lucha con-
tra si misma, tratando de arrancarse una parte de su ser para
sentirse realmente libre. Sabfa también de la existencia de
cadenas méas poderosas que las materiales, con las cuales
Espaiia habia mantenido a Hispanoamérica sujeta. De estas
cadenas, antes que de otra cosa, habia que libertar a Cuba.
El mal lo llevaba Espafia en sus entrafas y lo habia inocu-
lado a sus hijas en este lado del Atlantico. Espafia habia
fracasado como nacién colonizadora; de aqui que fuera ne-
cesario romper todos los lazos que en alguna forma la unie-
sen con América. “;Fué normal la expansién de Espafia?”,
se preguntaba en 1896. “Para que lo sea la de cualquier
sociedad —agregaba—, han de concurrir en ella las condi-
ciones siguientes: poblacién no escasa, industria floreciente,
capital abundante, sanas ideas politicas. De ninguna de
ellas podré gloriarse Espafia”. Como siempre, ahi estaba el
eterno modelo conforme al cual deberian de haberse nuestros
pueblos. “Mientras en la América inglesa —dice— el es-

piritu de autonomia local nace robusto y va siempre en au-

mento, en la espafiola nace raquitico y muere apenas nace”.

Alli estaba toda la América espafiola como demostracién
de esta pesimista tesis. La independencia politica de la mis-
ma fué insuficiente y por esto fracasé en sus maximos anhe-



EL POSITIVISMO Y LA EMANCIPACION MENTAL 329
los. “Para comprender las grandes sacudidas que constitu-
yen las revoluciones hispanoamericanas —dice Varona— vy
apreciar sus consecuencias préximas, no debemos perder de
vista que fué una revolucién esencialmente politica, conce-
bida, deseada y proyectada por una sola clase de la pobla-
cion, en paises donde se encontraba radicalmente dividida,
para conquistar en su provecho la soberania”. Vemos c6mo
Hispanoamérica se emancipa politicamente, pero al mismo
tiempo vemos cémo aparece “Chile dominado por una oli-
garquia a la veneciana; la Argentina hollada por los cascos
de los corceles de sus gauchos; el Perii gobernado desde sus
cuarteles; Venezuela envuelta en guerras terribles por fiti-
les enmiendas constitucionales; México con sus diez cambios
de formas de gobierno en cincuenta afios y sus trescientas
sublevaciones militares. jLas funestas simientes sembradas
por Espafia daban sus venenosos frutos!” La herencia espa-
fiola se expresaba en esta terrible forma. Los dientes del
dragon de la leyenda enterrados en un suelo fértil daban
sus mas opimos frutos. “Esos dientes —concluye diciendo
Varona— eran el espiritu de casta, de dominacion y privi-
legio; el ideal monarquico, que se esconde, pero deslumbra
en lo intimo de la conciencia; el habito de explotacion que
no pierde su antiguo imperio”. Todo sigue igual, no existe
emancipacién alguna. “La mano servil continiia en la ser-
vidumbre, en la miseria, en la abyeccion. Los mismos ins-

o7 . , 05
trumentos de opresién siguen aplastdndola”.'”

86. EL POSITIVISMO Y LA EMANCIPACION MENTAL DE CUBA

Enrique José Varona encontraré en el positivismo la doc-
trina que Cuba necesita para alcanzar, en primer lugar, su
independencia mental. Pero no el positivismo en general,
sino s6lo aquel positivismo que fuese capaz de estimular el

105 Enrique Jos¢ Varona, En voz alta. Habana, 1916.



330 EL POSITIVISMO Y LA EMANCIPACION CUBANA

espiritu de libertad mediante el cual los cubanos habian de
llegar a alcanzar también su independencia politica de Es
pafia. Como su maestro José de la Luz y Caballero, Varona
se opondra a toda doctrina que en cualquier forma pudiese
justificar la dominacién espaiiola, se opondra a cualquier
doctrina que pudiese estimular el asentimiento de los cu-
banos a la misma. Asi, dentro del positivismo empezara
rechazando a Comte. Varona elige el evolucionismo de Spen-
cer, pero no integramente; rechaza su cosmologia y su in-
terpretacién universal de la misma. Nada que signifique la
adopcién de un sistema totalitario,. de un sistema que en
alguna forma someta al individuo. Nada de metafisica; s6lo
aquello que pueda ser comprobado por la experiencia. Nada
de idealismos; habia que ser un realista. La realidad mis-
ma mostraba la independencia de Cuba como necesaria, por
encima de cualquier otra solucidon, que era méas bien producto
de buenas intenciones que de necesidades urgentes.

La Isla sufria maltiples males; para curarlos era menes-
ter obrar como buenos realistas: extirpar la causa del mal,
por dolorosa que fuese la operacion. Al referirse a la exis-
tencia del bandolerismo y a la forma de remediarlo decia:
“;De qué nos ha de servir, pues, una forma legislativa, su-
poniendo que lo sea, si lo que se necesita es cegar las fuentes
de la corrupcion, empezando por lo alto; respetar y ensefar
a respetar todos los derechos, sobre todo los de la persona
humana como tal; abatir las desigualdades arbitrarias; com-
batir los privilegios extra-legales; esparcir la cultura verda-
dera, empezando por la de los sentimientos; en una palabra,
regenerar, morigerar y dignificar a un pueblo entero?” ;De
quién es la culpa? “El bandolerismo no retrocede ante la fuer-
za, sino ante la civilizacién. Y en Cuba lo que avanza es la
barbarie.” “Toda la responsabilidad es de la raza dominado-
ra, de la que elabora las leyes y forja las autoridades.” ™"

106 En Vitier, Historia de las ideas en Cuba.



EL POSITIVISMO Y LA EMANCIPACION MENTAL 331

Fiel a la doctrina educativa de sus antecesores, Varona
acepta al positivismo spenceriano porque era el que mas se
acercaba al ideal de emancipacién mental que urgia a Cuba
para alcanzar su independencia politica. El positivismo in-
glés, dice, se encuentra “libre de todo dogmatismo, en plena
evolucién que no pretende imponer limites al anhelo y nece-
sidad de investigar”. “Esta escuela —agrega— asienta sus
afirmaciones sin temeridad, y ha recorrido un espacio no
menos vasto que el que se presenta aiin por recorrer. En ella
encontré resuelto ese problema de la filiacién histérica que
tan dogmaticamente determina en su favor la escuela positi-
vista francesd, y que es la mayor garantia del vigor y vitali-
dad necesarios para continuar en vias de progreso”.*’

Por las mismas razones que Luz y Caballero habia re-
chazado a Cousin, Varona rechaza a Comte. Este encerraba
a las facultades humanas en “el circulo de hierro de una
doble tirania, cuando necesitan de la mas amplia indepen-
dencia para hacer sin tropiezos su evolucién, acabando por
sustituir a una ilusoria anarquia el mas estrecho y sofocante
socialismo”. Para seguir a Comte “era necesario retroceder
nuestra civilizacién, nuestra organizacién politica y social,
a aquella edad modelo; era necesario sacrificarlo todo, hasta
el més noble atributo del hombre de nuestro siglo, la libertad
de conciencia, a aquella maravillosa conformidad de creen-
cias que hacia palpitar al unisono todos los corazones”. Kl
fondo comiin de verdades de que hablaban los comtianos se
obtenia sobre la base del sacrificio de lo individual. Frente
a esta filosofia estaba la de Spencer, que justifica la libertad.
La divergencia de opiniones, dice, “he aqui la obra de la evo-
lucién; asi se cumple la ley del progreso”. {Nada de Comte!
En esta doctrina no hay libertad y sin libertad no puede ha-
ber progreso. El progreso para Cuba, sabe Varona, significa
su libertad, su independencia. “;Y se nos viene a hablar de

107 “El positivismo”, Revista de Cuba, t. vii. Habana, 1880.



332 EL POSITIVISMO Y LA EMANCIPACION CUBANA

una fe demostrada, agrega, refiriéndose nuevamente al com-
tismo, de unadoctrina aceptada a la vez por todas las inteli-
gencias! ;Qué quimera es ésta? ;Y se nos presenta como
modelo, como ideal a que debemos tender la unidad de creen-
cias en la Europa de los siglos medios?” 1%

87. BASES PARA UN NUEVO METODO EDUCATIVO

En la filosofia de Spencer encontrara, asi, Varona, los
elementos para orientar la educacién de los cubanos hacia el
logro de sus libertades. Respecto al método positivista decia:
“No hay mas que tres grados en esa magna labor que llamé
Bacon interpretacién de la naturaleza; y no puede ser de otro
modo, porque el proceso del espiritu, al estudiar lo objetivo,
estd condicionado por esa misma relacién fundamental del
yo al no-yo; no hay mas que tres momentos: el sujeto recoge

de la naturaleza los datos inconexos, los somete a una elabo-
" racién que le es propia y vuelve a cotejar su obra con la na-
turaleza que le ha dado los fundamentos. De este modo al
principio y al fin estd la experiencia; en el centro el espiritu
con sus actividades”. La experiencia, he aqui una de las for-
mas mds positivas para reeducar a los hispanoamericanos.
Varona, como sus semejantes en Hispanoamérica, ve en la
falta de sentido practico del hispanoamericano una de sus
fallas. El hispanoamericano no sabe ir directamente a la
realidad. La idealiza y, al idealizarla, se olvida de ella. Por
esto insiste en la necesidad de la experiencia. En esta escala,
dice, “por mucho que ascendamos estamos siempre seguros
de poder bajar hasta el suelo firme. Esta es la conclusion de
una légica que no ha querido convertirse en auxiliar obceca-
da de ningin sistema empirico o idealista, positivo o metafi-
sico. Tal vez tiene la modesta pretensién de que, siguiendo
sus consejos, se podra comprobar que ni son depositarios ex-

108 0b, cit.



BASES PARA UN NUEVO METODO EDUCATIVO 333
clusivos de la verdad, ni son, en su conjunto, un mero tejido
de errores.” Ahora bien, cabe preguntarnos, ;cual era la
realidad que podia ser experimentable por los cubanos? La
que ha senalado ya Varona: la realidad cubana. Una reali-
dad que pedia a gritos reformas. Sélo la conciencia de esta
realidad podria llegar a provocar la reaccién necesaria para
su reforma. Tal es lo que en el fondo veia Varona al pedir al
cubano que utilizase, como el mejor método, el de la experien-
cia. Ademas, este método, al mismo tiempo que dignifica al
hombre y lo hace consciente de sus limites, le hace ser toleran-
te frente a los otros, da las bases para un nuevo tipo de convi-
vencia, para un orden apoyado en la conciencia del indivi-
duo, no en la violencia del que tiene el poder. “He aqui otra
gran ensefianza —agrega—, quiza la mayor, del verdadero
método. Nos ensefia a ser desconfiados de nuestra propia
obra, nos ensefia a buscar lo que justifica la obra ajena, la
obra adversa, la obra contraria; en una palabra, nos ensefia
a ser tolerantes.” '’

Y en otro lugar, al referirse a la psicologia, muestra
cémo el hombre, si bien no puede escapar a ciertos determi-
nismos, especialmente naturales, si puede, mediante la edu-
cacion, orientarlos. “Los preceptos religiosos y morales, las
méximas de conducta, los ejemplos, todos los medios de edu-
cacion, vienen a ser otros tantos motivos, que entran en pugna
y salen vencedores o vencidos, segin su fuerza actual. El
hombre no puede por tanto sustraerse al determinismo, pero
si puede, en cierto modo, educarlo y guiarlo, que es aqui
vencerlo. No es un autémata; pero, para no serlo, necesita
cultivar tanto la inteligencia como el sentimiento: la educa-
cion es su verdadera redentora”. Y agrega, con un sentido
que no podia escapar al afan de libertad de los cubanos: “El
hombre no es libre, pero se hace libre. Empieza por obede-
cer, acaba por escoger; pero no escoge por capricho, escoge

109 “Conferencias filosoficas”, Revista de Cuba, t. v, 1880.



334 EL POSITIVISMO Y LA EMANCIPACION CUBANA
determinandose.” El determinismo aqui, lejos de ser una
limitacién para ese afan libertario de Cuba, justifica la li-
bertad. Cuba estd determinada a ser libre. Por naturaleza,
de acuerdo con la idea de la evolucién de Spencer, la Isla
alcanzaria su independencia, en una forma segura y absolu-
ta, tan segura y absoluta como lo es todo determinismo.

“El dia en que de la inspeccién de las condiciones fisio-
légicas y de los datos psiquicos personales podamos deducir
cientificamente el caricter de un individuo; es decir, como
reaccionaria en el mayor nimero de casos contra los estimu-
los del medio en que se encuentra —dice—, sabremos posi-
tivamente lo que hasta ahora ha estado la humanidad hacien-
do a tientas. Sabremos educar.” El positivismo ofrece estos
medios. “Esta psicologia tan pobre, al parecer, que se limita
a describir los estados mentales. .. y a investigar sus leyes,
nos abre de siibito tales perspectivas que palidecen ante ella
las ciencias que con razén se han titulado, hasta aqui, las
mejores amigas del hombre.” Mediante la educacién el hom-
bre aprende también a salvar los grandes obsticulos, sin ne-
cesidad de sacrificarse inatilmente. “El hombre no esté obli-
gado a taladrar todas las montafias que le cierran el paso;
ahorrando las fuerzas que habia de gastar en una empresa
quimérica, avanza mas a veces dando un rodeo, y al verse del
otro lado del terrible obstaculo, al encontrar ante si ancha y
despejada via, llenos aiin de vigor el cuerpo y el dnimo, pue-
de saludar al coloso inmévil, y darle la espalda gritando con
su voz més entera: jAdelante!” "

88. LIBERTAD INDIVIDUAL Y RESPONSABILIDAD SOCIAL

La nueva doctrina no sélo tenia que ofrecer los elemen-
tos para la emancipacion mental y politica de Cuba; también
tenia que ofrecer los medios para establecer un nuevo orden,

110 0b, cit.



LIBERTAD INDIVIDUAL Y RESPONSABILIDAD SOCIAL 335
los principios sobre los cuales tendria que apoyarse éste. Un
orden social distinto al colonial. Un orden donde, al mismo
tiempo que se garantizase la libertad del individuo, se ga-
rantizase también su colaboracién social, Ginica base para
hacer de la Isla una auténtica nacién independiente. De otra
manera la emancipacion politica resultaria una tarea inutil:
otros individuos, otras fuerzas igualmente egoistas volverian
a esclavizar al pais tal como habia sucedido en otros paises
de Hispanoamérica. Estas fuerzas estaban en la misma san-
gre, en la misma mente de los hispanoamericanos. Habia que
vencerlas reeducandolos. Habia que extirpar la irresponsa-
bilidad y el egoismo. El positivismo spenceriano ofrecia
también los medios: éste, al mismo tiempo que garantizaba
la libertad individual, garantizaba la colaboracién social. El
individuo necesita de la sociedad, sin que tal cosa signifique
una reduccién de su libertad.

“Lejos de aislar al hombre y dotarlo de una suerte de
categoria misteriosa llamada razén practica —dice Varo-
na—, que nos permitiera deducir todas las leyes morales; es
decir, lejos de suponer ya nacidos los sentimientos morales
en su integridad y segun su aplicacién, que ha sido el método
de algunos moralistas contemporineos para establecer la
ciencia, nos hemos dirigido a los hechos, y hemos visto al
hombre, unidad social, sometido a las acciones y reacciones
del agregado del que formaba parte, y repitiendo luego en
su mente, como una repercusion, todos esos choques. Hemos
analizado uno por uno los elementos del medio en que esta-
ba colocado, uno por uno los elementos de que estaba él for-
mado, y hemos determinado luego las influencias de esos
elementos y sus resultados en su conciencia; y hemos visto
que todo este trabajo de elaboracion nos daba por resultado
la constitucién y perfeccionamiento de una clase de estados
emocionales que daban origen a actos y juicios diversos, to-
dos marcados con un sello caracteristico, que dependia de su



336 EL POSITIVISMO Y LA EMANCIPACION CUBANA
misma existencia”. “Este sello —agrega— era la morali-
dad, esas condiciones la solidaridad” '

Varona va a sacar del positivismo spenceriano conclusio-
nes distintas a las de los positivistas mexicanos. Mientras
éstos deducian un tipo de libertad y moralidad que justifi-
caba sus limitados intereses, el cubano va a deducir del mis-
mo una libertad responsable. De acuerdo con los mexicanos,
los més aptos son los que tienen mayores derechos sociales.
El mas apto no tiene por qué sacrificarse o, al menos, limi-
tarse frente al menos apto. La aptitud, que puede, inclusive,
ser determinada por la riqueza, sitiia al individuo sobre los
demds. La sociedad era simplemente un buen y util instru-
mento puesto a su servicio o bien un mal necesario porque
era también una garantia de su individualidad. En Varona
sucede todo lo contrario. “El individuo —dice— que se abs-
tiene de hacer daio a sus semejantes no sera un estorbo para
el ejercicio de. las actividades de las otras unidades del gru-
po; pero, si se aprovecha del concurso, no contribuira al
progreso comun. .. disfrutard de una vida incompleta”.
Vida incompleta es la que colabora en el progreso comin. “El
individuo que presta su auxilio para la obra de la colectivi-
dad y lo recibe, atento a la utilidad que le reporta el trueque,
serd un elemento provechoso en una gran suma de actos ven-
tajosos para el conjunto y los individuos; pero limitara for-
zosamente su accién, por lo mismo que esta perfectamente
determinado. . . ; todavia su vida no serd completa”. Sélo
el individuo “capaz de cercenar algo de sus utilidades y de
imponerse alguna privacién, por favorecer a otro miembro
de la comunidad que lo necesita, atento sélo al sentimiento
y progreso de la colectividad. . . éste es el ser perfectamente
moral”. El hombre es moral porque es social, cuanto mas
social mas moral. “No dafar, cooperar, hacer bien; éstos

111 “L.a moral en la evolucién”, Revista de Cuba, t. 1v, 1878.



_ AUTONOMISMO CONTRA SEPARATISMO 337
son los preceptos maximos que en una u otra forma nos dicta
la solidaridad™.

El individuo tiene obligaciones, y estas obligaciones lo
son con la comunidad a la cual pertenece. “;En qué grupo
tienen cabida los deberes del hombre para consigo mismo?”,
pregunta. “En ninguno —contesta—, porque no concibo al
hombre obligado consigo mismo”. “La conservacién del in-
dividuo es una necesidad, no un deber, porque esto supone
una dependencia, y es un absurdo que el individuo dependa
de si mismo”. “No debemos confundir la higiene individual
con la higiene social —termina diciendo—, ni los llama-
mientos orgdnjcos con los preceptos morales”.'"

XII
SPENCER CONTRA HEGEL

89. AUTONOMISMO CONTRA SEPARATISMO

El problema de la emancipacién politica de Cuba habia de
dar lugar a dos actitudes y con ellas a dos corrientes ideolé-
gicas: una de carécter tradicionalista y otra revolucionaria.
La primera sera partidaria de la autonomia frente a Espafia,
pero sin separacion; la segunda sera partidaria de un radical
separatismo. El autonomismo aspiraba a fundar la nacio-
nalidad cubana, pero por medios pacificos, utilizando los
medios 1egale; y el convencimiento de la metrépoli. Se as-
piraba a una autonomia del tipo de la realizada por Ingla-
terra con sus colonias. En este sentido siguen las ideas
de sus antecesores Agustin Caballero y Félix Varela. Los
sepe atistas, en cambio, son partidarios de los métodos revo-
lucionarios para alcanzar la plena independencia politica de

la Isla.

L
112 0b. cit.



338 SPENCER CONTRA HEGEL

Rafael Montoro (1852-1933) sera el director del movi-
miento autonomista cubano. Movimiento que en un princi-
pio toma el nombre de Partido Liberal, para luego conver-
tirse decididamente en autonomista. El tribuno cubano habia
pasado su juventud en Espafa, donde recibe la influencia fi-
los6fica que ha de orientar su doctrina. Regresa a su patria
cuando apenas empieza ésta a convalecer de la larga guerra
que, durante diez afios, desde 1869, han estado sosteniendo
los patriotas cubanos para alcanzar su independencia bajo la
jefatura de Carlos Manuel de Céspedes. La revolucién ha
sido vencida. Desde 1878 a 1892 la Isla tiene una relativa
autonomia que le ha sido concedida por Espafia. Los revolu-
cionarios, sin embargo, no descansan, continian luchando,
aunque casi sin esperanzas. En esta lucha se destaca la figura
méxima de José Marti. Esta es la Cuba que encuentra Mon-
toro a su regreso. Inmediatamente se empefia en una cam-
paia para alcanzar una auténtica autonomia de la Isla. Para
ello recurre a todos los medios legales y a una intensa pré-
dica de mas de tres lustros. Se opone a la separacién vio-
lenta, porque espera llegar a alcanzar esta separaciéon me-
diante una pacifica evolucion.

En 1881, al exponer su doctrina, decia: “El Partido Li-
beral pide para Cuba leyes especiales en“el sentido de la
mayor descentralizacién dentro de la unidad nacional”.
Para ello hay que actuar dentro de la ley, de acuerdo con
un principio constitucional. En el articulo 89 de la Consti-
tucion de 1876 se dice: «Las provincias de ultramar seran
gobernadas por leyes especiales».” De aqui la necesidad de
que la forma del gobierno local de la Isla sea forzosamente
distinta de la aceptada por el régimen de las provincias
peninsulares. “Porque asi lo requieren las condiciones pe-
culiares de Cuba, que en lo social, politico y econémico dan
origen a necesidades distintas de las conocidas allende el
océno.” Montoro aspira a una diputacién insular, desde



AUTONOMISMO CONTRA SEPARATISMO 339
donde sea posible resolver los problemas administrativos
y econémicos que se presenten en asuntos puramente locales,
colaborando con el gobernador general de la Isla. “Habria
—dice—, por lo tanto, que introducir una reforma radical
en los presupuestos generales de Cuba; distinguir entre lo
que es nacional y lo que es local. .., y llevar lo primero a
los presupuestos generales de la nacién, cuyo voto incumbe
a las Cortes, reservando lo segundo, o sean los gastos e in-
gresos puramente locales por su naturaleza, objeto y fin, a
los presupuestos de Cuba, que habrin de ser votados en ese
concepto por la diputacién insular.” Y, siguiendo ideas ya
expuestas por.Caballero y Varela, decia: “Abogamos. . . por
la constitucién de un gobierno responsable local, al modo
del que tienen las grandes colonias inglesas del Canada y
Australia.” '*® _

Luchando en pro de estas ideas, vuelve a Espafia para
convencer a sus gobernantes. En la peninsula inicia también
una campaia con este fin. En una conferencia pronunciada
en el Ateneo de Madrid en 1894 expone su programa y las
causas que lo justifican. “La injusticia y los atropellos
- —dice—, sélo la injusticia y la desigualdad hacen que de-
caigan en las colonias el respeto y el amor a la madre Es4
paiia, como ellos“se acentiian y se arraigan cuando la metré-
poli se muestra propicia a consagrar en las nuevas sociedades
todas las condiciones necesarias para su desarrollo y pros-
peridad. Asi se ha producido ese hermoso especticulo de
las colonias inglesas.” Su partido representa la actitud mas
sensata, ya que rehuye toda actitud violenta, causa de tantos
desastres. “Dentro de la democracia —dice— hay diversi-
dad de tendencias fundamentales. Hay el radicalismo revo-
lucionario, que ha causado todos los grandes desastres que
llora el mundo moderno, y hay la democracia liberal y pro-
gresiva, cuya doctrina tiene por base el reconocimiento y la

113 Rafael Montoro, Nuestra doctrina, 1881.



340 SPENCER CONTRA HEGEL
garantia de la personalidad humana con todos sus derechos
y todas sus necesarias determinaciones. Esta democracia li-
beral es la que nuestro partido ha procurado siempre re-
presentar.” '**
Espana alin tenia tiempo de enmendar errores; pero
cuanto mdis tardase en enmendarlos méis hondas tendrian
que ser sus reformas. Cuba podia aiin seguir fiel en sus
ligas con la nacién espafiola; pero no por mucho tiempo.
Cuando maés se tardase, mas dificilmente iba a lograrse man-
tener tal fidelidad. En 1892 habia dicho también a los
espafioles; “Ayer todavia, con reformas modestas y gra-
duales, pudo calmarse la agitacion de los espiritus. Hoy
estas reformas tiene ya que ser mas hondas. Maifana, si,
mi voz desapasionada lo advierte a todos, mafiana tendran
que ser ain mds trascendentales, y acaso lleguen tarde. Es-
temos o no en la vida piiblica, un grande y formidable cla-
mor las pedird a nombre del pueblo.” '** Sin embargo, como
se sabe, su voz no es escuchada. El Partido Unién Constitucio-
nal, formado por la clase espafiola que defendia sus dere-
chos al patronato, y todos los adictos a la metrépoli, se
opusieron al Partido Autonomista. Sélo ante el peligro ya
inmediato que habria de provocar la revolucién de 1895, la
metrépoli concede una relativa autonomia a la Isla. El
Partido Liberal Autonomista empieza con este acto a realizar
su programa; pero ya es demasiado tarde. El pueblo

exige otra cosa, y ésta es la plena emancipacién politica de
la Isla.

90. HEGEL Y EL AUTONOMISMO CUBANO

Rafael Montoro, como ya se dijo, se habia formado en
Espafia y en ella habia recibido las influencias filoséficas
que guiaron sus ideas politicas. Muy joven ain encuentra

114 El programa autonomista, 1894.
115 Discurso en el Teatro Tacon en 1892,



HEGEL Y EL AUTONOMISMO CUBANO 341
en la metrépoli a su compatriota José del Perojo, que
funda en 1875 la Revista Contempordnea. Perojo ha es-
tado en Alemania, donde ha seguido los cursos de Kuno
Fischer. Conoce bien a Kant y al idealismo aleman. La fi-
losofia alemana se ha puesto de moda en Espafia. Don Fran-
cisco Giner de los Rios, junto con Salmerén y Sanz del Rio,
encabezan el movimiento krausista espafiol. Otros, como el
propio Montoro, se afilian al hegelianismo. De la doctrina
de Hegel habra de extraer el tribuno cubano las tesis de su
doctrina. De él derivara sus principios de autoridad y orden
y, con ellos, el de la renuncia a la revolucion.

La historia, de acuerdo con la doctrina, sigue una marcha
frente a la cual son initiles todos los esfuerzos violentos por
desviarla de su camino. “Las leyes histéricas —dice Monto-
ro— reinan con poder incontrastable sobre los hechos po-
liticos que, cuando se consideran superficialmente, parecen
tan movedizos y variables.” “Ni en la naturaleza, ni en la
historia —agrega— son posibles esas apariciones fantasma-
goricas, esas transformaciones milagrosas con que suefian
algunos.” Todas las grandes reformas que presenta la his-
toria no son fruto de una transformacién milagrosa, sino el
fruto de calladas, continuas y dolorosas pruebas para alcan-
zarlas. “Volved*la mirada a cualquiera de las grandes re-
formas de nuestro siglo —dice— y veréis cémo a todas pre-
cedié un dolorosisimo periodo de prueba y de conquista.” *'®
De estos dolores, de estas pruebas y conquistas, habla “ese
monumento de genio y de saber”, que es como llama a la
Fenomenologia del Espiritu de Hegel. Montoro sabe de los
grandes errores cometidos por Espaia, de sus nefastas con-
secuencias en la Colonia, pero, fiel al filésofo alemén, cree
en la superacién de los mismos, en su negacién dialéctica. El
viraje histérico vendra, tarde o temprano habra de venir; es

¢

116 Antonio S. de Bustamante y Montoro, La ideologia autonomista. La
Habana, 1933.



342 SPENCER CONTRA HEGEL
ésta ley ineludible de la historia. Sélo hay que saber esperar
y preparar su llegada. Nada podra la impaciencia para
apresurarlo: la dialéctica marcha por si sola, y lo que ha de
ser serd. Si la realidad es asfixiante la energia se pondra
tensa y, con ella, la voluntad de superarla. La rebeldia es
necesaria; pero siempre con un limite: las leyes. Esto es, el
estado. No se debe romper con el estado, que es el 6rgano de
la historia universal. Sélo él puede realizar la supera-
cién, la aufheben hegeliana. ,

“Del pueblo libre de la Colonia”, decia, habra de surgir
“el pueblo libre de la Repiiblica, tan naturalmente como de la
semilla brota el grano o como asciende el hombre a la edad
madura, desde la inexperiencia a los entusiasmos de una
vigorosa juventud”. La Colonia es pensada, siguiendo a He-
gel en su Fenomenologia, como la etapa histérica del siervo,
privada ain de la libertad del estado, aunque ya consciente
de su libertad.” Lo que los autonomistas temen es que trate de
alcanzar la libertad de estado antes de tiempo. Montoro
teme que Cuba quiera ser libre, sin que antes su sociedad “se
halle en la situacién de plenitud y energia, de poblacién y
de riqueza, de organizacion y de cultura que evite su caida
en el caudal de otra vida més fuerte”. Pensando con segu-
ridad en los Estados Unidos, teme que Cuba se independice
de Espana para caer, falta del vigor, que sélo se puede ob-
tener historicamente a la manera hegeliana, bajo la depen-
dencia de otra nacién. Cuba seguiria en su condicién de
siervo. “En ella nuestra historia quedaria disuelta en la his-
toria densa y honda de un pueblo dominante, en que volve-
riamos a vivir una libertad ajena, a pesar de que nuestra
independencia sefiale con una dramaética ironia hacia una
plenitud politica que de nada sirve sin una plenitud vital,” **

Montoro considera, siguiendo también a Hegel, que Amé-
rica en general y Cuba en particular estan autodescubriéndo-

117 Ob. cit.



HEGEL Y EL AUTONOMISMO CUBANO 343

se, preparandose para tomar su puesto en la cultura univer-
sal. Esto es, haciendo historia. Es mas, parece que América
estd asumiendo rdpidamente su papel en la historia, mien-
tras Europa va perdiendo éste. Alli esta la llamada amer:-
canizacién de la civilizacion europea. Los Estados Unidos
estan dando un nuevo sentido a la historia universal al inva-
dir en forma al parecer irremediable la cultura europea.
Respecto a Cuba dice Montoro: “Sabemos que sélo son
duraderas las obras que no se improvisan, las que se prepa-
ran cuerdamente con la reflexién y la constancia.” En este
sentido considera que Cuba no estd ain madura para tomar
su puesto en_la historia; antes “debe vigorizarse profunda-
mente, ejercitarse con la dura disciplina y el largo aprendi-
zaje”’. Este aprendizaje deberia hacerse en la vida politica
cubana. Era menester empezar por un duro entrenamiento
civico.

De acuerdo con este entrenamiento, mediante el cual
habia de prepararse a Cuba para la asuncién de su historia
colonial, decia, refiriéndose a la necesidad de que hubiese
inclusive un Partido Conservador: “Yo os declaro ingenua-
mente que veria con satisfaccién un verdadero partido con-
servador entre nosotros. Lo combatiria porque yo amo la
libertad, pero no vacilaria en considerar su existencia como
un hecho fausto para el pais. La misién de los partidos con-
servadores no puede ser, en efecto, mas necesaria ni tampoco
més elevada. .. Ellos son los depositarios de la tradicién. . .
ellos representan ese espiritu de permanencia que crea la
solidaridad de todas las generaciones en el sentimiento de
la patria. .. ; esos partidos, en suma, tienen la alta misién
de unir el hoy al ayer, el presente al pasado, para que las
transiciones nunca sean violentas, ni inseguras.” '*®

118 0Ob. cit.



344 SPENCER CONTRA HEGEL

Ol. SPENCER Y EL SEPARATISMO

Frente-a la tesis hegeliana de Rafael Montoro se alza la
de Enrique José Varona, apoyado en el positivismo de Spen-
cer. Montoro era un idealista, Varona un realista. El pri-
mero es optimista, el segundo pesimista. Varona no cree en
las soluciones del Partido Autonomista. {Hay que ser rea-
listas! Nada podrda Cuba por los caminos legales. Nada
concederd Espafia a la Isla que no le sea arrancado por la
fuerza. Alli estaba la larga historia colonial de Cuba: puras
decepciones y golpes para los patriotas. Las de los autono-
mistas no eran las primeras voces que pedian comprensién
para la Isla de parte de la metrépoli. Todo habia sido inatil.
No se podia continuar en una actitud idealista, era menester
ser plenamente realistas; y la realidad mostraba que el Gnico
_camino para poner fin a todos los males era la independen-
cia plena de Cuba. Los utopistas autonomistas, nota Varona,
con el propdsito de mantener la paz a todo costo, cohiben la
iniciativa popular e imponen una solucion arbitraria. Estos
luchan por la asimilacién moral del pueblo cubano al pueblo
espafiol; lo cual, ademis de ser un empefio insano, supone
la anulacién de la personalidad del pueblo cubano, como
agregado social con caracteres propios.

Varona va més lejos que los autonomistas: la indepen-
dencia de Cuba, si ha de tener alguna, tendrd que ser total.
Es un partido de la revolucién, y para sostener esta tesis
se va a servir de la teoria de }a evolucion de Herbert Spen-
cer. La misma teoria que en otros paises hispanoamericanos
habia servido para negar las revoluciones, como hicieran los
positivistas mexicanos, en Varona va a justificar la revolu-
ci6n cubana de independencia. Al hablar de la evolucién
decia: “Asi como perecen millones de millones de gérmenes
por cada planta o animal que nace”, en igual forma, “infi-



SPENCER Y EL SEPARATISMO 345
nitas ideas e iméagenes pasan por la mente humana sin dejar
huella, por una que logra arraigarse, asociarse y contribuir
a la accién”. Asi es como evoluciona la naturaleza y el hom-
bre. Todas esas pequeiias causas van realizando la modifica-
cién, “pero con tan extraordinaria lentitud que la adaptacién
de los individuos que van viniendo se realiza de un modo
insensible.

Sin embargo, esto no implica que a veces se den saltos,
que a veces la evolucién se presente en forma de revolucion.
“A veces —dice— parece romperse esta marcha regular y
surgir causas accidentales dotadas de particular energia
para removerlo y variarlo todo. De sibito parecen estallar
trastornos y revoluciones politicas y religiosas y cambiar la
faz de una sociedad”. Pues bien, esto también esta de acuer-
do con la evolucién, es-una de sus formas de expresion. “To-
das esas pequenas causas sefialadas —agrega—, aunque
obran a la aventura y sobre un corto niimero de individuos
a la vez, van acumulando energia”, hasta que el equilibrio
llega a romperse. Entonces es cuando “ciertas ideas apare-
cen falsas, ciertas instituciones absurdas”. “Como el medio
ha ido modificindose imperceptiblemente, la adaptacién ha
quedado en defecto por uno o muchos puntos, y el malestar
es consiguiente: Las ideas de reforma comienzan a abrirse
paso, y cuando han llegado a apoderarse de las inteligencias
de una minoria apasionada y activa, porque toda revolucién
es obra de una minoria, no tardan en tomar cuerpo y reali-
zarse por medios pacificos o violentos”. Entonces se “ve a la
vieja sociedad despojarse de su antigua forma y tomar otra
maés flamante: se ha verificado una revolucién”.'” La revo-
lucién queda asi justificada como una solucién para resolver
los problemas cubanos. i

Sin embargo, como buen realista, Varona sabe que nunca
una revolucién es suficiente para transformar a la sociedad.

119 Varona, La moral en la evolucion.



346 SPENCER CONTRA HEGEL

Después de realizada ésta, es menester iniciar una segunda
tarea: la adaptacién de la sociedad a las nuevas formas. La
revolucién no modifica plenamente a la sociedad, solo trae
al primer plano un conjunto de ideas conforme a las cuales
habrid de ser modificada. Estas ideas, mediante la revolu-
cion, son puestas “en condiciones de influir méas directamente
y mas constantemente sobre la masa de los asociados. La ge-
neralidad de éstos no se ha modificado en nada”. Es enton-
ces cuando da comienzo una sorda pugna entre lo nuevo y lo
antiguo. Alli estaba, nuevamente, el resto de Hispanoamé-
rica, embarcada en esa lucha. El triunfo, en esta lucha, de
una o de otra fuerza, sigue diciendo Varona, es aparente,
“porque a veces se cree que ha triunfado lo antiguo con el
nombre de reaccion, y en realidad lo que ha triunfado es un
compromiso de ideas y practicas, y en que con la forma anti-
gua van mezclados no pocos elementos de lo nuevo; y otras se
cree que las revoluciones lo han sumergido todo, cuando no
ha hecho sino vaciar en nuevos moldes muchas ideas y senti-
mientos de lo viejo”. Lo que en realidad se ha logrado es
avanzar algunos pasos y algo tan importante “como facilitar
las nuevas adaptaciones que ya eran necesarias”. La revolu-
ci6n no es asi una radical ruptura con el pasado, sino una
forma de facilitar la adaptacion de éste al futuro. Esto es la
evolucién, asi se obtiene el auténtico progreso. “;Cémo no
recordar —dice Varona— las revoluciones de la América
Latina, que parecen derrocarlo todo y, pasadas las primeras
y grandes conmociones, poco a poco van dejando al descu-
bierto el mismo antiguo régimen con nombres nuevos?” *
El ritmo natural de la evolucién no queda roto; simplemente
la revolucién es una de sus formas de expresién. Cuba, pue-
de deducirse de estas ideas, como lo habran deducido los pa-
triotas cubanos, debe lanzarse a la lucha revolucionaria. El
equilibrio ha quedado roto, la adaptacién es ya defectuosa,

120 Ob. cit.



TRANSFORMACION MENTAL DEL MEXICANO 347
el malestar es ya insoportable. Hecha la revolucién, el pais
volvera al equilibrio que le corresponda dentro de la evolu-
ci6n. La naturaleza misma de las cosas proclama esta nece-
sidad. No es menester seguir aguardando. La revolucién es
una forma natural de la evolucién de la sociedad cubana.

XIII
LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO

92. TRANSFORMACION MENTAL DEL MEXICANO

A la actitud de admiracién de que son objeto los Estados Uni-
dos en Hispanoamérica, se une en México la de desconfianza,
natural consecuencia de la guerra de 1847 con este pais. Mé-
xico se siente débil e inferior frente al poderoso *“Coloso del
Norte”. Esta debilidad e inferioridad la achaca a su origen
racial: el hispanico o latino. Se considera a México un pue-
blo débil, porque pertenece a una raza desordenada, anarqui-
ca e incapaz de organizarse para realizar obras semejantes a
las que han hecho de Norteamérica un pueblo poderoso.'

La raza blanca es considerada como una raza utopista,
idealista y sofiadora que sacrifica la realidad a los suefios.
Una raza que desprecia todo esfuerzo material y prefiere man-
tenerse en el mundo de los idealismos sin fruto. Necesaria-
mente, se concluye, los pueblos formados por esta raza ten-
dran que ser inferiores frente a pueblos con espiritu practico
como Inglaterra y los Estados Unidos. La historia daba la ra-
z6n a estos criticos: Inglaterra habia vencido a la teocratica
Espana, y en América sus hijos habian vencido a los hijos de
ésta. Norteamérica habia vencido porque se habia encontrado
con un pueblo débil. De esta debilidad nadie era culpable;
eran defectos raciales. Los mexicanos, en lugar de organizar-

121 Véanse mis trabajos sobre el positivismo, de los cuales este capitulo es
un resumen.



348 LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO

se, no habian hecho otra cosa, a partir de su independencia,
que matarse los unos a los otros por ideas que no eran sino pa-
labras y por caudillos que decian encarnar tales ideas. De
aqui la necesidad de arrancar desde sus raices esta mala in-
dole heredada por los mexicanos.

El instrumento que mejor podria realizar esta transfor-
macién de los mexicanos era la educacion. Pero para ello
era menester encontrar una doctrina, una ideologia, un ins-
trumental de pensamiento que realizase tal cambio. La doc-
trina positivista iba a ofrecerse como el instrumento adecua-
do. El positivismo era una doctrina para hombres practicos,
para hombres que, como los sajones, han hecho de sus paises
grandes pueblos. La misma doctrina, se pensé, podria dotar
a los mexicanos de una serie de cualidades sin las cuales no
es posible ni una auténtica libertad ni una auténtica democra-
cia. Uno de los defensores de esta doctrina, Telesforo Gar-
cia, decia: “En el pais donde el positivismo arraiga en el
caracter nacional, donde tiene su teatro propio, donde el mé-
todo experimental se aplica a todas las manifestaciones de
la vida, en Inglaterra, en fin, es donde estd mas segura la
libertad y mejor garantizado el derecho”. Todo lo contrario
sucede en los paises donde imperan filosofias metafisicas o
idealismos absolutistas, como en ‘““Alemania, cuna de todos
los idealismos absolutos; Francia, madre de todos los dere-
chos absolutos; Espaiia, Italia y las demés naciones que se
han amamantado a la ubre de esas bellezas. . . , han sido vic-
timas de toda clase de tiranias, no obstante los sacerdotes que
a nombre de lo absoluto queman en unas partes y guillotinan
en otras”. Pueblos positivistas y practicos como Inglaterra y
los Estados Unidos han sabido cuidar de sus libertades, mien-
tras que pueblos metafisicos como Alemania, Francia y Es-
paiia, en nombre de la libertad tomada metafisicamente, la
han hecho imposible.

El positivismo se presentaba también como el mejor ins-



TRANSFORMACION MENTAL DEL MEXICANO 349
trumento para ensefiar a los mexicanos a organizarse mental
y socialmente. Del orden establecido en la mente de los me-
xicanos dependia el orden social que tanta falta les hacia. De
aqui que doctrinas o sistemas filoséficos que buscasen su apo-
yo en un mundo fuera de lo positivo, se les considerase como
inadecuados para esta mente. ;Cémo vamos a regenerarnos,
preguntaba Telesforo Garcia, si incrementamos los defectos
de nuestra raza, los defectos del genio latino, haciéndolo des-
bordarse en vez de ponerles un dique racionalmente levanta-
do? Los latinos, agregaba, tenemos un espiritu “eminente-
mente sonador, eminentemente mistico”, por lo cual resulta
absurdo que ‘“‘en vez de disciplinar el entendimiento con mé-
todos cientificos muy severos, en vez de guiar la actividad
hacia fines positivos, bien marcados, se busque la contempla-
cién, se solicite la fantasia, se halaguen los ensuefios y se
enerve el trabajo que ha de poner sobre las sienes del hombre
la corona del rey de la naturaleza”.

“Pudiéramos decir —continia explicando nuestro positi-
vista— que en la historia la raza latina aparece como una
raza sintética y la raza sajona como una raza analitica. Esta,
para completarse, tiene que buscar las grandes sintesis; aqué-
lla, los grandes analisis.” Los mexicanos, como miembros de
la familia latira, necesitan completarse con las cualidades
propias de la raza sajona: el sentido préctico de la vida y la
capacidad de trabajo material. Pero para lograr esto, para
que los mexicanos puedan llegar a ser “muy investigadores,
muy experimentalistas, muy practicos”, es menester que
“adoptemos métodos y ensefianzas que persigan estos fines”,
en vez de adoptar métodos y sistemas que incrementan nues-
tros defectos de raza, en vez de reducirlos, ya que cualidades
como las que pueden despertar sistemas educativos sobre ba-
ses metafisicas, “las hemos recibido de la naturaleza en ple-
térica abundancia”.**?

122 En La Libertad, periédico politico. México, 1878-1884.



350 LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO

Justo Sierra (1848-1912), uno de los mas grandes edu-
cadores mexicanos, hacia ain mas patente la necesidad de
que los mexicanos se transformen mental y socialmente, si
es que querian sobrevivir en esa lucha por la vida, en la que,
conforme a la teoria de Darwin, sélo sobreviven los maés
fuertes. Para ello era menester pasar de la era militar, la
era de las revoluciones, de las guerras intestinas, a la era in-
dustrial, la era del trabajo, del maximo esfuerzo personal.
Y era menester hacerlo ‘“aceleradamente, porque el gigante
que crecia a nuestro lado y que cada vez se aproximaba mas
a nosotros, a consecuencia del auge fabril y agricola de sus
estados fronterizos y el incremento de sus vias férreas, ten-
dia a absorbernos y disolvernos si nos encontraba débiles”.**
La historia habia hablado ya unos afios antes: México habia
sido vencido por el pais del Norte; pero no por la superiori-
dad de las armas, sino por la superioridad de la organizacién
mental y social que habian recibido los norteamericanos, En
vano los liberales se habian esforzado por dar al pueblo me-
xicano una educacién y una organizacién progresistas; los
viejos intereses del clero y la milicia heredados de la Colonia
fueron més fuertes y se opusieron al progreso. Estos mismos
intereses fueron los que derrotaron a México y no las armas
del Norte. De aqui que, al término de esta lucha, el partido
innovador se propusiese resueltamente realizar un programa
que diese fin a tal situaciéon. Este programa consistio, dice
Justo Sierra, en “instruir al pueblo con absoluta independen-
cia de la iglesia, colonizar al pais, rompiendo la barrera de
la intolerancia religiosa, desestancando toda propiedad raiz
amortizada por el clero”. Sélo asi se podria alcanzar y for-
mar lo que tanta falta habia hecho por encontrarse ausente
en la guerra con el pais del Norte: una conciencia nacional.

Tal fué la obra que pretendié realizar una generacién, la

123 Justo Sierra, Evolucion politica del pueblo mexicano. México, 1900
1902.



LIBERTAD Y ORDEN SOCIAL 351
que se hizo cargo de los destinos de México entre los afos de
1880 y 1910. Esta generacion traté de establecer el orden
en la conciencia de los mexicanos y el orden en su organiza-
cién social. Establecieron un nuevo tipo de educacién nacio-
nal y trataron, igualmente, de establecer un nuevo tipo de
orden social. Se pretendié hacer de la ciencia la base de am-
bos érdenes: el positivismo fué el instrumento para estable-

cer el orden mental; el porfirismo, la expresién del nuevo or-
den social.

93. LIBERTAD Y ORDEN SOCIAL

En 1878, recién llegado al poder el general Porfirio
Diaz, mediante una revolucién contra el presidente Sebastian
Lerdo de Tejada, surge en la capital mexicana un nuevo gru-
po politico que deja oir su voz en un periédico titulado La
Libertad. Dicho periédico tiene como lema el del positivismo
comtiano: “Orden y Progreso”. Varios de sus redactores han
sido discipulos de Gabino Barreda (1818-1881), introductor
del positivismo en México y realizador de la reforma educa-
tiva que, apoyandose en la misma doctrina filoséfica, hiciera
por encargo del gobierno de Benito Juarez en 1867.

Este nuevo grupo empieza a agitar la opinién piblica en
torno a una idea, la del orden. Pero, al decir de los redacto-
res de La Libertad, se habla de un nuevo tipo de orden que
nada tiene que ver con el orden heredado de la Colonia y de-
fendido por los grupos conservadores. El nuevo grupo se
llama a si mismo conservador;. pero conservador-liberal.
Nuestra meta, dicen, es la libertad; pero nuestros métodos
son conservadores. Se llaman conservadores porque son
opuestos a los métodos revolucionarios para alcanzar la liber-
tad. Esta, dicen, se alcanza por el camino de la evolucién, no
por el de la revolucién.

Ahora bien, lo urgente, lo inmediato, la base sobre la cual
serd posible alcanzar la ansiada libertad, es el orden. Tal es



352 LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO

lo que no han podido entender los liberales. Estos han que-
rido dar al pueblo libertades para las cuales no estaba prepa-
rado: el resultado ha sido la anarquia. Primero es menester
educar, establecer en la mente el conocimiento de la liber-
tad y de las obligaciones que lleva consigo. Mientras los me-
xicanos no tengan este conocimiento- seran inttiles todas las
leyes y constituciones que pretendan establecer la libertad
por simple decreto. Esta pretensién es una simple utopia,
fruto de ese espiritu tan ajeno al sentido de lo practico de
que carecen los mexicanos.

Pero al fin ha surgido un grupo de mexicanos con un sen-
tido préctico de la vida, educado en los métodos de la ciencia
positiva. Este grupo habra de encargarse de establecer, en el
futuro, un auténtico gobierno democratico sobre la base de
una verdadera libertad social. Pero, mientras tanto, mientras
tal ideal llega a realizarse, serd menester establecer, antes
que nada, un orden, al costo que sea necesario. Serd menes-
ter acabar con la ya permanente anarquia, con las continuas
revoluciones y cuartelazos:® La Constitucién liberal de 1857
era uno de los obstaculos para este orden: habia sido hecha
por hombres con mentalidad utépica y para un pueblo uté-
pico, ya que no existia.

Lo més indignante, decia Francisco G. Cosmes, uno de
los redactores de La Libertad, es que todavia existan hombres
con una mentalidad tan atrasada que aiin crean en las ideas
sostenidas por los legisladores del 57, “después de medio
siglo de constante batallar por un ideal que una vez realizado
no ha dado sino resultados funestos para el pais”. “Causa
profunda tristeza, en verdad, el ver que sangrando ain las
atroces heridas que las revoluciones y la guerra civil han he-
cho a la Repiblica Mexicana, todavia el ideal revolucionario
encuentre quien lo defienda entre nosotros”. Y Justo Sierra,
que fuera director del mismo periédico, dice, haciendo critica
a los mismos constituyendes del 57: “Nuestra ley fundamen-



LIBERTAD Y ORDEN SOCIAL 353
tal, hecha por hombres de raza latina, que creen que una cosa
es cierta y realizable desde el punto de vista en que es légica;
que tienden a humanizar bruscamente y por la violencia cual-
quier ideal; que pasan en un dia del dominio de lo absoluto
al de lo relativo, sin transiciones, sin matices y queriendo
obligar a los pueblos a practicar lo que sélo resulta verdad
en las regiones de la razén pura; estos hombres, quiza nos-
otros somos de ellos, que confunden el cielo con la tierra, nos
hicieron un cédigo de alianza elevado y noble, pero en el que
todo tiende a la diferenciacién, a la autonomia individual 1le-
vada a su maximo, es decir, al grado en que parece cesar la
accion de los deberes sociales y todo se convierte en derechos
individuales”.

Al liberalismo utépico y anarquico habia que oponer un
liberalismo realista y de orden: un conservadurismo liberal.
Deseamos, decia Justo Sierra, “la formacién de un gran par-
tido conservador, compuesto con todos los elementos de orden
que tengan en nuestro pais la aptitud suficiente para surgir
a la vida piblica”. “No tenemos por bandera una persona,
sino una idea. Tendemos a agrupar en torno suyo a todos los
que piensen que ha pasado ya para nuestro pais la época de
querer realizar sus aspiraciones por la violencia revoluciona-
ria, a todos los que crean llegado ya el momento definitivo
de organizar un partido méas amigo de la libertad practica
que de la libertad declamada, y convencido profundamente
de que el progreso estriba en el desarrollo normal de una
sociedad, es decir, en el orden”.

“No tenemos por bandera una persona, sino una idea”;
en estas palabras se encerraba el ideal del nuevo orden. Un
orden cuya fuerza no dependiese de la voluntad de un caudi-
llo. Un orden impersonal, derivado de la propia mente de
los mexicanos. Pero este orden resultaba, al menos por el
momento, una utopia mis. Ante todo era menester educar al
pueblo para el orden. Mientras tanto cualquier orden seria



354 LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO

bueno. El problema parecia insoluble: se queria abandonar
todo orden que dependiese de la voluntad de cualquier cau-
dillo; pero se necesitaba también de alguien, con suficiente
prestigio personal, que estableciese las bases del nuevo orden.
Este alguien, por supuesto, no podria ser otra cosa que sim-
ple instrumento, como algo transitorio, mientras los mexica-
nos adquirian los hibitos mentales para un orden auténomo,
esto es, ajeno a cualquier fuerza que les fuese exterior.

Por lo pronto era menester limitar las libertades cuyo
utopismo era evidente. Era menester llevar la confianza al
pais, (inico camino para que éste iniciase su etapa de regene-
racién. “‘;Derechos! —exclamaba Francisco G. Cosmes— la
sociedad los rechaza ya: lo que quiere es pan. En lugar de
esas constituciones llenas de ideas sublimes, que ni un solo
instante hemos visto realizadas en la practica. .. prefiere la
paz a cuyo abrigo poder trabajar tranquilo, alguna seguridad
en sus intereses, y saber que las autoridades, en vez de lan-
zarse a la caza, al vuelo del ideal, ahorcan a los plagiarios, a
los ladrones y a los revolucionarios”. “;Menos derechos y
menos libertades, a cambio de mayor orden y paz!” “;No
més utopias! ... Quiero orden y paz, aun cuando sea a costa
de todos los derechos que tan caro me cuestan”. “Es mas
—sigue diciendo—, no esta distante el dia en que la Nacién
diga: Quiero orden y paz aun a costa de mi independen-
elal st '

¢ Como alcanzar este orden y paz que con tanta urgencia re:
clamaban? No por medio de la arbitrariedad, decian; no
por medio de gobiernos personalistas, que tan nefastos han
sido para la Nacion. “Nada hay mas odioso —dice un edito
rial de La Libertad—, ni mas contrario al progreso para nos
otros que el dominio de uno o de méas hombres sin regla fija
Esto es lo que pensamos de la dictadura”. Sin embargo, I
realidad mexicana ha dado origen a las dictaduras, a las ti

124 La Libertad.



GABINO BARREDA Y EL POSITIVISMO COMTIANO 355
ranias. Para acabar con ellas es menester transformar dicha
realidad; pero mientras tanto hay que contar con ella. Para
“acabar con la dictadura de hecho. . . es preciso dar con una
constitucion practicable”; pero como tal cosa resulta imprac-
ticable en las circunstancias actuales, “nos contentamos con
pedir para estos momentos extraordinarios, autorizaciones
extraordinarias”. Y Francisco G. Cosmes dice en otro de sus
articulos: “Ya hemos realizado infinidad de derechos que no
producen mas que miseria y malestar a la sociedad. Ahora
vamos a ensayar un poco de tirania honrada, a ver qué efec-
tos produce”. Esta tirania “honrada” iba a ser la del general
Porfirio Diaz.-

O4. GABINO BARREDA Y EL POSITIVISMO COMTIANO

Pero retrocedamos hacia el maestro que introdujo en Mé-
xico al positivismo. En 1867, el grupo que, segiin relata Sie-
rra, “era una minoria al dia siguiente de la invasién norte-
americana y se habia convertido en “la mayoria del pais la
vispera de la invasion francesa”, triunfaba definitivamente.
En el Cerro de las Campanas el iluso emperador Maximilia-
no pagaba con su vida la traicién del clero y milicia mexica-
nas y la ambicién de Napoledn el pequeno. Este mismo afio,
en la ciudad de Guanajuato, el médico y jurisconsulto Gabino
Barreda (1818-1881) pronunciaba una Oracién Civica, en
la que hacia una interpretacion de la historia de México. Lo
importante era que en ella se hablaba de tres grandes etapas
de la misma: la teolégica, la metafisica y la positiva. La pri-
mera estaba representada por la época colonial, la segunda
por la guerra de independencia y la lucha contra los repre-
sentantes del retroceso, y la altima etapa, la positiva, se ini-
ciaba con el triunfo de los reformistas. En México, decia
Barreda, el espiritu positivo que habia vencido en Europa ga-
naba su altima batalla. Este no era sélo un triunfo mexicano:
era un triunfo de la humanidad.



356 LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO

Barreda, entre los afios de 1849 y 1851, siguié varios
cursos con Augusto Comte en Paris, a donde habia ido para
terminar la carrera de medicina. Al regresar a México, se
puso de inmediato al lado de las fuerzas reformistas. En
esta oracién civica de que se habla, aplicé a la historia de
México la interpretacién positivista. Sin embargo, la divisa
Amor, Orden y Progreso del positivismo comtiano es altera-
da, poniéndose en su lugar Libertad, Orden y Progreso.
Con ello se daba satisfaccién a una realidad mexicana: el
partido triunfante, el partido del progreso, llevaba el nombre
de Partido Liberal. Pronto el gran problema de Barreda,
como el de sus discipulos, sera el de tratar de conciliar tér-
minos tan opuestos como el de orden y el de libertad. No
tardaran en entrar en piblica polémica liberales y positivis-
tas en torno a lo que cada uno de ellos entendia por libertad.

Poco tiempo después de pronunciada la oracién civica, el
mismo afio, el Presidente de la Repiiblica y jefe nato del
partido triunfante, Benito Juarez, hace llamar a Gabino Ba-
rreda para encargarle establecer las bases para la reforma
educativa de la nacién. En dicha reforma se iban a realizar
los suenos de los viejos liberales, de hombres como José Ma-
ria Luis Mora. Era menester preparar a la generacion que
en el futuro habia de conducir los destinos de la nacién. Tal
era la misién de Barreda: transformar la mente de los mexi-
canos. La transformacién tenia que ser radical. Era menes-
ter extirpar de su mente todo lo que pudiese llegar a ser'
fuente de nuevos desordenes. Juarez, dice Justo Sierra, com-
prendié que las burguesias, en las que forzosamente iba a
reclutarse el grupo que habia de tomar la direccién politica:
y social del pais, necesitaban de una educacién preparadora.
La revolucién que habia vencido con las armas se transfor-
maba, para estabilizar asi su triunfo, en revolucién mental.
Se daba un paso més en la independencia de la nacién, lo
que Gabino Barreda llamaba la “emancipacién mental”. A



GABINO BARREDA Y EL POSITIVISMO COMTIANO 357
esta nueva tarea se consagraria el educador mexicano. De las
escuelas por él reformadas, de sus propias aulas, saldrian los
jovenes que encarrilarian al pais por nuevas rutas. Una expe-
riencia cuyos resultados no sélo importan para la historia de
México, sino también para la historia general de la cultura,
se iniciaba.

La etapa de la revolucion armada habia terminado: se ini-
ciaba la etapa de la revolucién mental. El orden al servicio
de determinados y limitados cuerpos sociales habia sido des-
truido: empezaba un nuevo orden. Este deberia ser tal como
ya lo habia pensado Mora, un orden al servicio de la socie-
dad. El viejo orden se habia apoyado en la violencia corpo-
ral y en la violencia mental, realizadas respectivamente por
la milicia y el clero. El nuevo orden se apoyaria en el con-
vencimiento mental. Mora habia dicho: “Los efectos de la
fuerza son rapidos pero pasajeros; los de la persuasién son
lentos, pero seguros”. Libremente, sin violencias, por puro
convencimiento, los mexicanos llegarian a establecer un au-
téntico orden. Un orden constructivo y progresista. Sélo este
orden podria concordar con la idea de libertad. Libremente,
los mexicanos, convencidos de sus deberes sociales, llegarian
a establecer el orden que a ellos convenia.

El estado fué presentado por Barreda como el “guardian
del orden material”. Este era el orden social, aquel en el
cual los derechos de un individuo quedan limitados por los
derechos de los demas. El respeto a los derechos de los demas
era la mejor garantia de respeto para los propios. Este cono-
cimiento, y no otro, era la mejor garantia de orden y de paz.
Ya Juérez habia expresado esta idea al decir: “El respeto al
derecho ajeno es la paz”. El orden tendria, asi, su origen en
la mente, se apoyaria en un légico convencimiento. Respeta-
do este orden, cuyos lineamientos sefialaria el estado, el in-
dividuo quedaba en absoluta libertad. Ninguna fuerza podria
forzar el dmbito de esta libertad. A esta libertad la llama



358 LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO
Barreda libertad de conciencia. *“Que en lo sucesivo —afir-
ma— una plena libertad de conciencia, una absoluta liber-
tad de exposicién y discusién, dando espacio a todas las ideas
y campo a todas las inspiraciones, deje esparcir la luz por
todas partes y haga innecesaria e imposible toda conmocién
que no sea puramente espiritual, toda revolucién que no sea
intelectual”. Esta libertad se encontraria garantizada por un
orden material, aceptado por convencimiento y protegido por
el estado: “Que el orden material, conservado a todo trance
por los gobernantes y respetado por los gobernados, sea
garante cierto y el modo seguro de caminar siempre por el
sendero florido del progreso y de la civilizacién”.'*®

Con esta idea sobre el “orden material” se atacaba otra
de las fuentes del desorden que también habia sefialado Mora:
la del gobierno como instrumento al servicio de determinados
~ privilegios. El gobierno no podia ser otra cosa que guardian
del orden social; los privilegios pertenecian a la esfera del
esfuerzo personal. En esta esfera el individuo era plenamen-
te libre; pero el Estado no podia estar al servicio de ellos en
su aspecto particular. “Sus derechos llegarin hasta donde
lleguen sus capacidades”. Pero para alcanzarlos no deberian
hacer del estado un instrumento. Este no tiene otro papel
que el de cuidar de que sean respetados. Sin embargo, Barre-
da, como buen comtiano, considera que ciertos privilegios,
como el de la riqueza, deben estar limitados por los intereses
de la sociedad. La riqueza, piensa siguiendo a Comte, es un
bien social; pero se aparta de él no aceptando la intervencion
del estado en este aspecto. Lo més que acepta es que los ricos,
una vez cumplidas y satisfechas sus necesidades, sean con-
vencidos en el sentido de que el excedente “tienen que culti-
varlo y utilizarlo, so pena de responsabilidad moral, como
una fuerza puablica que la sociedad ha puesto en sus manos
para el bien y el progreso comtn”. Considera innecesariv

125 Gabino Barreda, Opiisculos, discusiones y discursos. México, 1877.



GABINO BARREDA Y EL POSITIVISMO COMTIANO 359
reglamentar la riqueza; lo que debe hacerse es “humanizar a
los ricos”.

Gabino Barreda, al igual que sus discipulos mas tarde,
pronto entrara en polémica con los viejos liberales en lo que
respecta a la definicion de la libertad. Los liberales habian
tardado poco en darse cuenta de que, detras de las ideas que
sobre la libertad y el orden exponian los positivistas, se es-
cudaba un nuevo dogmatismo con todas sus consecuencias po-
liticas. Un dogmatismo tan peligroso como el clerical, pues,
al igual que éste, trataba de imponer, mediante una determi-
nada educacién, unas determinadas ideas. Tal cosa era con-
traria a la libertad de conciencia por la cual los liberales ha-
bian luchado en el pasado.

A la idea que sobre la libertad tenian los liberales mexi-
canos, Barreda opondra la idea positivista de 1a misma. “Re-
preséntase comunmente la libertad —dice— como una fa-
cultad de hacer o querer cualquier cosa sin sujecién a la ley
o fuerza alguna que la dirija; si semejante libertad pudiera
haber, ella seria tan inmoral como absurda, porque haria im-
posible toda disciplina y por consiguiente todo orden”. La
verdadera libertad no es incompatible con el orden. La liber-
tad, agrega, consiste en someterse plenamente a la ley de or-
den que deba regirla. Algo es libre cuando sigue su curso
normal y natural, cuando no encuentra obstaculos que lo des-
vien apartandolo de su propia ley, de su propio orden. Ba-
rreda pone un ejemplo fisico, diciendo: Cuando se dice que
un cuerpo cae libremente, no se esta hablando de un cuerpo
que cae donde quiere, sino que cae siguiendo las leyes de la
gravedad. En cambio, cuando se dice que este cuerpo no cae
libremente, se quiere decir que encuentra obsticulos que lo
desvian en su caida. Esta es la verdadera libertad: el hombre
estd limitado por la sociedad que le da sus leyes, y su liber-
tad consiste en actuar de acuerdo con ellas.



360 LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO

O5. SPENCER Y LA EVOLUCION DE MEXICO

La generacion formada por Gabino Barreda, la de los
hombres destinados a conducir los destinos de la nacién por
el camino del progreso, se encontraria estrecha en los ambi-
tos del positivismo comtiano. Este, por més que se habia es-
forzado Barreda, no justificaba la libertad que mas podia
interesar a la futura burguesia mexicana: la libertad de enri-
quecimiento, sin mas limites que los de la capacidad de cada
individuo. “El comtismo, en sentido estricto, subordinaba el
individuo a la sociedad en todos los campos de lo material.
Tal era el sentido de la Sociocracia de Comte, tal establecia
su politica positiva. La politica, al igual que la Religién de
la Humanidad, no habian sido aceptadas por los positivistas
mexicanos por ser consideradas contrarias a los intereses por
los cuales se habia aceptado-el positivismo. Lo importante
era formar la clase directora de la burguesia mexicana, cada
vez mds poderosa. El modelo conforme a la cual deberia ser
esta clase lo ofrecian los paises anglosajones.

Los tedricos de la burguesia mexicana encontrarin bien
pronto una teoria que justifique sus intereses. Esta la ofre-
cieron los positivistas ingleses John Stuart Mill y Herbert
Spencer, especialmente el iltimo y, con ellos, el evolucionis-
mo de Charles Darwin. Esta doctrina parecié ser la que me-
jor coincidia con los intereses que se querian justificar. Eran,
ademas, la mejor expresién del espiritu practico que tanto
admiraban. De acuerdo con tales doctrinas era menester edu-
car al mexicano. El positivismo inglés, lejos de contrariar la
idea de la libertad individual en la mayoria de sus expresio-
nes, la justificaba. Alli estaban como grandes ejemplos los
regimenes liberales de Inglaterra y los Estados Unidos. Alli
Spencer enfrentdndose al estado coercitivo, y Mill defendien-
do la libertad individual. En ambos, el estado no venia a ser



SPENCER Y LA EVOLUCION DE MEXICO 361

otra cosa que lo anhelado por Mora: un instrumento de pro-
teccién de todos y cada uno de los individuos que componen
la sociedad. Ademas, la idea spenceriana del progreso permi-
tia ofrecer, al menos en un futuro, un ideal de libertad, aque-
lla por la cual habia luchado el pueblo en varias ocasiones.
Para ello sélo era menester un determinado grado de pro-
greso.

Y aqui volvemos a entroncar con el grupo de jévenes po-
sitivistas que desde el periédico La Libertad piden un nuevo
orden y aspiran a establecer una tirania honrada. Este grupo
ya no sigue a Comte, sino a Mill y Spencer. ;Cémo podrian
entonces justificar ideas que parecen contradictorias? La jus-
tificacién la encontrarén en la teoria de la evolucién de Spen-
cer. Es parani fuera de duda, decia Sierra, el hecho de que
la sociedad es un organismo que, aunque distinto de los de-
mads, razén por la cual Spencer lo llama superorganismo, tie-
ne sus analogias innegables con los organismos vivos. Al
igual que los organismos animales, la sociedad esta también
sometida a las leyes de la evolucién. De acuerdo con éstas,
todos los organismos realizan un movimiento de integracién
y diferenciacién en una marcha que va de lo homogéneo a lo
heterogéneo, de lo indefinido a lo definido. En los organis-
mos sociales se pasa de la homogenidad social a la diferen-
ciacién individual, del pleno orden a la plena libertad.

En esta forma no queda negada la idea que sobre la liber-
tad siguen sosteniendo los viejos liberales; lo que se niega,
apoyandose en los Principios de Sociologia de Spencer, es
que la sociedad mexicana haya alcanzado el alto grado de
progreso que era menester para obtener dicha libertad. No
piensan, como los comtianos, que esta libertad pertenezca a
una etapa de transicién metafisica; sino que la considéran
como una meta por alcanzar. No es algo pasado, sino algo
futuro. Pero, para que tal cosa suceda, es menester que antes
la sociedad evolucione en tal sentido. Por esta razén los nue-



362 LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO

vos conservadores se oponen a la Constitucién del 57, conside-
randola utépica, esto es, fuera de tiempo. Semejantes consti-
tuciones sélo pueden ser buenas para paises como los Estados
Unidos, dado el alto grado de progreso que han alcanzado;
pero no para paises como México, que se encuentran en una
etapa inferior. “;No es un contrasentido —preguntan— le-
vantar un edificio gigantesco sobre un terreno fangoso, sin
abrir antes cimientos s6lidos?”

Lo primero que debe hacerse es atender al adelanto mate-
rial de un pais. Las libertades son inttiles en paises mate-
rialmente atrasados. Cuando se logre este adelanto, la li-
bertad en sus miltiples formas se dara por afiadidura, por
natura] evolucién. “El dia que podamos decir: la carta funda-
mental nos ha producido un millén de colonos, habremos en-
contrado la Constitucién que nos conviene; ya no serd una
frase en los labios, sera el arado en las manos, la locomotora
en los caminos y el dinero en todas partes.” La libertad ideal
ya llegara. Preferimos un progreso normal y lento a preci-
pitar las cosas por la violencia”. Estos hombres son partida-
rios del progreso por el camino de la evolucién, nunca por el
de la revolucién.

Lo urgente, lo inmediato, es fortalecer a la sociedad, in-
tegrarla, homogeneizarla. Porque en la medida en que més
se integre y se haga homogénea, mejor se ira diferenciando
y definiendo. En la medida en que el orden social se haga
més permanente, la libertad individual se ird realizando.
Hasta ahora, piensan los positivistas, México ha sido un pais
sin orden, y por ende un pais que no ha cumplido con las
leyes del progreso mostradas por Spencer. Por esta razén es
menester, antes que nada, establecer el orden. No es posible
pasar e la anarquia a la verdadera libertad.

Ahora resulta natural y justificada la peticién de un es-
tado fuerte que se encargue de establecer el orden, que tan
necesario es para el progreso de México. Ahora resulta na-



LA GENERACION DE LOS “CIENTIFICOS” 363
tural, dice Justo Sierra, el “pedir para un pueblo que...
esti en pésimas condiciones de vida, la vigorizacién de un
centro que sirva para aumentar la fuerza de cohesion”. Pues,
“de lo contrario, la incoherencia se pronunciara cada dia mas
y el organismo no se integrara, y esta sociedad sera un abor-
to”. Es el desorden, sigue diciendo Sierra, el que hace de la
nacién mexicana uno de los organismos sociales mas débiles
y mas inermes de los que estin en la érbita de la civilizacion.
Mientras México va destruyéndose, “junto a nosotros vive un
maravilloso animal colectivo, para cuyo enorme intestino no
hay alimentacién suficiente, armado para devorarnos”. Fren-
te a este coloso estamos expuestos “a ser una prueba de la
teoria de Darwin, y en la lucha por la existencia, tenemos
contra nosotros todas las probabilidades”.*

96. LA GENERACION DE LOS “CIENTIiF1COS”

La evolucién politica, la de la libertad en el campo poli-
tico, serd sacrificada en aras de lo que Sierra llamaba la
evolucién social. Esto es, en aras de la organizacién social
de los mexicanos, imprescindible para alcanzar la supuesta
libertad politica, se limitaba toda esta libertad. Desarraigar
los héabitos de desorden de la mente de los mexicanos era
tarea muy dif icil. “Desgraciadamente —decia Sierra—, esos
hébitos congénitos del mexicano han llegado a ser mil veces
mas dificiles de desarraigar que la dominacién y la de las
clases privilegiadas por ella’ constituidas. Sélo el cambio
tolal de las condiciones del trabajo y del pensamiento en Mé-
xico podran realizar tamafia transformacién”. Sélo un es-
tado fuerte podra realizar tal cosa. El dia en que un grupo
o un partido logre mantenerse organizado, ese dia la evolucion
continuara su marcha. “Y el hombre, necesario en las demo-

126 Justo Sierra, en La Libertad; reunido en Periodismo politico, tomo 1v
de sus Obras Completas, México, 1948,



364 LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO
cracias més que en las aristocracias, vendria luego; la fun-
cién crearia el 6rgano”.

Todo el poder politico, y con €l la libertad de los mexi-
canos, sera cedida a un hombre fuerte, al general Porfirio
Diaz. “Para que el presidente —sigue diciendo Sierra— pu-
diera llevar a cabo la gran tarea que se imponia, necesitaba
una maxima suma de autoridad entre las manos, no sélo de
autoridad legal, sino de autoridad politica que le permitiera
asumir la direccion efectiva de los cuerpos politicos: cAmaras
legisladoras y gobiernos de los Estados; de autoridad social,
constituyéndose en supremo juez de paz de la sociedad mexi-
cana con el asentimiento general. . ., y de autoridad moral.”
Pero todas estas delegaciones y abdicaciones de poder en un
hombre tenian que ser compensadas por la accion del estado
en el campo que tanto importaba a los préceres de la emanci-
pacién mental: la educacién. La tirania honrada era una for-
ma educativa mediante la cual los mexicanos iban a aprender
el significado de la libertad.

El 26 de noviembre de 1876, el general Porfirio Diaz,
que se habia levantado en armas contra el gobierno de Sebas-
tian Lerdo de Tejada al grito de “no reeleccién”, se convierte
en presidente interino después de triunfar con sus tropas. El
5 de diciembre del mismo afio cede el poder al general Mén-
dez; pero lo vuelve a tomar, con caricter provisional, el 16
de febrero de 1877. El 25 de septiembre de 1880, con su
venia, es elegido el general Manuel Gonzalez; pero en 1884
vuelve definitivamente a la presidencia, en donde permanece-
r4 hasta el 25 de mayo de 1911, al triunfar la Revolucién
Mexicana. En torno al general Diaz se agruparéin todas las
fuerzas politicas del pais. Su figura vino a simbolizar el or-
den y la paz por la que tanto clamaron los hombres educados
en el positivismo. El materialismo y la deshumanizacion fue-
ron convirtiéndose en modelos de vida para la generacién que
se formé dentro de su régimen: industria, dinero, ferrocarri-



LA GENERACION DE LOS “CIENTIFICOS” 365
les. .. y siempre més dinero. El progreso pareci6 triunfar
definitivamente. La evolucién social parecié marchar a pa-
sos agigantados; pero en su euforia fueron olvidando aque-
llo para el logro de lo cual se dijo que se habia establecido el
orden: la libertad. Se conformarén con un tipo de libertad
muy especial: la libertad de enriquecimiento. Libertad en
la que no todas las clases podian participar. La falta de la
auténtica libertad, presentia Sierra, habrd de hacer abortar
lo que en el terreno de la evolucién se ha logrado.

Surgia con el porfirismo un nuevo tipo de mexicano, el
cual, comparéndose con la generacién liberal que le antece-
dio, se describia de la siguiente manera: “Nos tachan —de-
cian— nuestra falta de creencias, nuestro positivismo, nuestro
mal encubierto desprecio hacia las instituciones del pasa-
do.” Tal cosa es cierta pero se debe a la distinta educacién
que hemos recibido. “Ustedes —dicen refiriéndose a los li-
berales—, en materia filos6fica se nutrieron de Voltaire y
Rousseau, con los enciclopedistas, con el choix de Rapports de
la Revolucion Francesa, los méas avanzados con la alta meta-
_fisica de la escuela alemana; mientras nosotros estudiamos
logica en Mill y Bain, filosofia en Comte y Spencer, ciencia
en Huxley y Tyndall, Virchow y Helmholtz”. Distinta edu-
cacion que daria lugar a hombres igualmente distintos. “Us-
tedes —siguen diciendo— salian de las aulas ebrios de en-
tusiasmo por las grandes ideas del 89, y citando a Dantén y
a los girondinos, se lanzaban a las montafias para combatir
al clero, para consolidar las reformas, para derribar a los
reaccionarios, para calcar nuestras leyes sobre bellas utopias
que entonces servian de manera corriente en las transaccio-
nes filos6ficas”. En cambio, “nosotros, menos entusiastas, mas
escépticos, tal vez més egoistas, buscamos una nueva expli-
cacion del binomio de Newton, nos dedicamos a la seleccion
natural, estudiamos con ardor la sociologia, nos preocupa-
mos poco de los espacios celestes y mucho de nuestro destino



366 LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO

terrenal”. “Nos ocupamos de cuestiones que no pueden ser
sometidas al cartabén de la observacién y de la experiencia.
La parte del mundo que nos interesa es la que podemos estu-
diar por medio del telescopio y demds instrumentos de inves-
tigacion cientifica.” “Nosotros no conocemos la verdad, des-
de luego, a primera vista. Para alcanzarla necesitamos de
largos viajes a las regiones de la ciencia, de afanosos y cons-
tantes trabajos, de laboriosa y paciente investigacién”.

La nueva generacion se considerard a si misma como la
destinada, por su capacidad, para guiar y orientar al pais.
Sus métodos son seguros, perfectos y precisos. Son los méto-
dos de la ciencia, los que aprendieron en las escuelas refor-
madas por Gabino Barreda. Estos métodos —dicen— serén
aplicados a la solucién de todos los problemas de México,
incluyendo los politicos. En 1881 hablan ya de la “Escucla
Cientifica Politica de México”. En 1886 varios de sus miem-
bros entran a la Camara de Diputados. Algunos de ellos se-
ran en el futuro figuras destacadas del régimen de Porfirio
Diaz: Justo Sierra, Pablo Macedo, Rosendo Pineda, Francis-
co Bulnes y otros. Todos pondrén, en conjunto, su sello a la
época que lleva el nombre de porfirismo. Empezaba la era
de los “cientificos”.

97. ORDEN POLITICO Y LIBERTAD ECONOMICA

En 1892 el partido politico llamado Unién Liberal lan-
zaba a la nacién un manifiesto. En éste se hacian patentes
los principios sobre los cuales se apoyaba el régimen porfi-
riano. El destino del manifiesto era apoyar la cuarta reelec
cién del general Porfirio Diaz. Para ello presentaba un
programa cuyo fin era satisfacer los intereses de la cada vez
méis poderosa burguesia mexicana. En dicho manifiesto se
hablaba de analizar “cientificamente” la situacién social de
Meéxico, sus problemas y soluciones. Muy pronto la oposicién



ORDEN POLITICO Y LIBERTAD ECONOMICA 367
y la masa del pueblo en general, cuyos derechos politicos les
habian sido arrebatados, empezé a dar este partido el despec-
tivo e irénico nombre de Partido de los Cientificos.

El citado manifiesto hablaba, entre otras cosas, de la
necesidad de conceder mayores libertades a la sociedad me-
xicana, dado el hecho de que ésta parecia haber alcanzado
ya un mayor grado de progreso. Parecia que, al fin, iban a
ser concedidas las libertades prometidas. Hasta ayer habia
sido necesario dar al Ejecutivo un mayor poder; pero ahora
parecia que habia llegado la hora de conceder al pueblo ma-
yores libertades.

Nuestro partido, dice el manifiesto, “esta ya en plenitud
de imponerse una disciplina racional que le permita ser com-
pletamente explicito en la expresién de su voluntad dentro de
la formula constitucional, y tomar una participacién mas ac-
tiva en la direccién de los negocios piiblicos, marcando los
derroteros que conducen a su ideal supremo de la libertad
en la permanente conjugacién con el orden”. El nuevo par-
tido se presenta como el heredero de los ideales del viejo Par-
tido Liberal; pero con una diferencia: la de saber que la li-
bertad no es posible si antes no se ha alcanzado un determi-
nado grado de orden. Ahora bien, este orden parece ser ya
una realidad gracias al gobierno de Porfirio Diaz. Estable-
cido el orden, la libertad podra ya dar un paso més.

¢ Cudl va a ser este paso? El partido agrupado en torno
al general Diaz considera que ya se han logrado las condicio-
nes para alcanzar un mayor grado de libertad. “Creemos lle-
gado el momento de iniciar una nueva era en la vida histérica
de nuestro partido; creemos que la transformacién de sus
organos directivos en 6rganos de gobierno estd consumada
ya; creemos que asi como la paz y el progreso material han
realizado este fin, toca a su vez a la actividad politica conso-
lidar el orden, técale demostrar que de hoy en adelante la
revuelta y la guerra civil serdn un accidente, y la paz basada



368 LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO

en el interés y la voluntad de un pueblo son lo normal; para
ello es preciso ponerla en la piedra de toque de la libertad”.
La concesién de mayores libertades iba a demostrar si la so-
ciedad mexicana habia alcanzado o no el alto grado de orden
que era menester para alcanzar mayores libertades.

El nuevo partido politico propondra una serie de liberta-
des para las cuales consideraba que estaba ya apto el mexica-
no. Sin embargo, la libertad electoral atin no la consideran
como la mas importante ni como la que debia concederse en
ese momento. El pueblo podia tener otras libertades, aun mas
importantes que la electoral. “La nacién —dice el manifies-
to— desearia que su gobierno se encontrase en aptitud de
demostrar que considera la paz actual como un hecho defini-
tivo, reorganizando econémicamente algunos ramos de la Ad-
ministracién. . . Desearia que la libertad de comercio nacio-
nal, por la supresion de las aduanas interiores, llegase a ser
un hecho consumado y no una aspiracién periédicamente re-
novada. .. Sélo asi la paz habré penetrado a las futuras ge-
neraciones mexicanas, cuyos recursos se han gravado para
crear nuestro crédito y nuestros progresos, el modo de sopor-
tarlos y aun de permitirle el ahorro de un capital transmuta-
ble en mayor bienestar y vigor. En estas condiciones la paz
nunca apareceria cara”.

¢ Qué significan estas palabras? Primero se empieza por
hablar de la necesidad de establecer mayores libertades;
pero luego se afirma que la menos importante de estas liber-
tades es la libertad electoral o politica. La libertad que pro-
ponen para que se conceda de inmediato es la libertad de
comercio; mas ampliamente, la libertad econémica, que per-
mita el ahorro y formacién de un capital o capitales. Lo que
se pide es la reduccién de las intervenciones del estado en el
campo econémico, no en el campo politico. La libertad poli-
tica bien puede seguir siendo sacrificada si, a cambio de ella,
se obtiene lo que se podria llamar libertad de enriquecimien-



ORDEN POLITICO Y LIBERTAD ECONOMICA 369
to. Libertad que, por supuesto, solo podréa beneficiar a quie-
nes posean bienes susceptibles de ser aumentados. Como se
ve, no se trataba de otorgar la libertad que interesaba a los
viejos liberales mexicanos.

Orden politico y libertad econémica, tal es el ideal de la
burguesia mexicana. El orden politico, mantenido por el ge-
neral Diaz, deberia ser puesto al servicio de la libertad eco-
némica de la burguesia. Los derechos politicos tenian un
caracter secundario, no podian interesar mientras no se con-
siderase en peligro la libertad econémica. Este derecho se lo
reservard la burguesia para el caso de que se atentase contra
la libertad de enriquecimiento. Sélo se haréd uso de él si el
gobierno llegaba a enfrentarse a estos intereses. Asi, la liber-
tad politica, el derecho a la eleccion de los gobernantes, po-
dria ser limitado en beneficio de un orden que satisficiese
los intereses de la burguesia mexicana. Este orden es el que
representaba el gobierno del general Diaz. De aqui se iba
a deducir lo que interesaba al manifiesto: la reeleccién del
presidente.

La burguesia mexicana consideraba que habia llegado a
su apogeo. Su orden era identificado con el orden nacional.
Su partido con el pueble. Logrado el orden nacional, se de-
beria ya dar el segundo paso, el de la libertad que convenia
a sus intereses. Diaz fué el hombre llamado a conceder esta
libertad y cuidar de que no fuese estorbada. La Republica,
dice el manifiesto, “tiene conciencia de ser la causa eficiente
de su progreso y su tranquilidad; pero sabe también que un
hombre ha coadyuvado, en primer término, a dar forma prac-
tica a las tendencias generales, y este ciudadano es el que la
convencién ha elegido. . . para ocupar nuevamente la Presi-
dencia”.'*’ -

Ahora bien, contintian diciendo los autores del manifies-

127 El manifiesto de “Unién Liberal” se encuentra reproducido por An-
tonio Manero en su libro El antiguo régimen y la revolucion, México, 1911.



370 LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO

to, si se le reelige por cuarta vez, no es porque sus servicios
sean considerados como indispensables, sino porque ya ha
dado pruebas de su capacidad para gobernar de acuerdo con
los intereses de la nacion. No es indispensable, es util. La
burguesia cedia en esta forma sus derechos politicos y los del
pueblo mexicano, porque asi convenia mejor a sus intereses,
en beneficio de sus derechos econémicos. Habia logrado ha-
cer de Porfirio Diaz el “tirano honrado” que satisfacia sus
intereses. Por esta razon lo apoyaba y lo apoyaria mientras
asi fuese. Ya, desde sus inicios, los teéricos de la burguesia
mexicana distinguian entre lo que llamaban dictadura perso-
nal y dictadura social. La primera era del tipo de las dicta-
duras de que hablaba Mora, las que servian a los intereses de
un determinado grupo o cuerpo social, como lo eran el clero
y la milicia. La segunda, simplemente, era la dictadura esta-
blecida para proteger lo que la burguesia llamaba intereses
de la sociedad, esto es, sus propios intereses, que identificaba
eon los de ésta.

Pero, temerosos de que algin dia la dictadura del general
Diaz se pudiese convertir en una dictadura personal, o de la
de un grupo cercano a él, los autores del manifiesto propo-
nen a continuacion la independencia del poder judicial, in-
dependencia garantizada con su inamovilidad. También pro-
ponen la creacién de partidos politicos, cuya misién sea la de
controlar las actividades politicas de la Cimara y una espe-
cie de vigilancia sobre el Ejecutivo. Una buena medida para
evitar la formacién de una dictadura personal. No acepta-
ban otra dictadura que la instrumental, la puesta a su servi-
cio, una dictadura de la burguesia al servicio de la burgue-
sia. El general Diaz no era sino una pieza de ese engranaje.

Pero Diaz, hombre de poder, con mentalidad semejante
a la que los educadores de la burguesia habian querido ex-
tirpar, no aceptaria ser un simple instrumento. El dictador
se opuso y anulé todas las reformas propuestas que, en algu-



ORDEN POLITICO Y LIBERTAD ECONOMICA 371
na forma, significaban un limite a su control politico. No
estaba dispuesto a mantener el orden que convenia a la bur-
guesia mexicana sino a cambio de la total entrega del poder
politico. La burguesia tendria todas las ventajas politicas
que pedia: la libertad econémica, la libertad de enriqueci-
miento; pero no una parte del poder politico. Diaz no estaba
dispuesto a compartir este poder. Asi, el control econémico
del pais qued6 en manos de la burguesia mexicana. José Ives
Limantour, uno de los firmantes del manifiesto, se haria car-
go del control econémico del pais como Ministro de Hacienda.

¢ Qué iba a suceder una vez que habia sido delegada toda
la libertad politica de un pueblo a cambio del control econé-
mico de una clase? Justo Sierra, con esa intuicién genial que
le habia de destacar del resto de la generacion a la cual per-
tenecid, decia, presintiendo el futuro de ese armazén politico
de la burguesia: La naciéon “ha compuesto el poder de este
hombre con una serie de delegaciones, de abdicaciones, si se
quiére, extralegales, pues pertenecen al orden social, sin que
él lo solicitase; pero sin que tampoco esquivase esta formida-
ble responsabilidad ni un momento; y ;eso es peligroso? Te-
rriblemente peligroso para el porvenir, porque imprime hd-
bitos contrarios al gobierno de si mismos, sin los cuales pue-
de haber grandes hombres, pero no grandes pueblos. Pero
México tiene confianza en ese porvenir, como en su estrella
el Presidente; y cree que, realizada sin temor posible de que
se altere y desvanezca la condicién suprema de la paz,
todo vendrd luego, vendrd a su hora. ;jQue no se equivo-
T

128 Justo Sierra, Evolucion politica del pueblo mexicano.






BIBLIOGRAFIA

BIBLIOGRAF{fA GENERAL

BELAUNDE, Victor Andrés, Hispanic American Culture, Houston, Te-
xas, 1923.

Crawrorp, William Rex, A Century of Latin-American Thought,
Harvard University Press, Cambridge, Mass., 1944.

Fronpizi, Risieri, Panorama de la filosofia latinoamericana con-
tempordnea, Minerva, Buenos Aires, 1944.

Gaos, José, Antologia del pensamiento de lengua espaiiola en la
edad contempordnea, Editorial Séneca, México, 1945.

Garcia-Prapa, Carlos, Estudios hispanoamericanos, El Colegio de
México, México, 1945.

HenriQuez UReNA, Pedro, Las corrientes literarias en la América
Hispdnica, Fondo de Cultura Econémica, México, 1949.

—— Historia de la cultura en la América Hispdnica, Fondo de
Cultura Econémica, México, 1947.

InstA RobricuEz, Ramén, Historia de la filosofia en Hispanoamé-
rica, Universidad de Guayaquil, Guayaquil, 1945.

QuEesapa, Vicente G., La vida intelectual en la América espaiiola,
Buenos Aires, 1917.

SANcHEzZ ReULET, Anibal, “Panorama de las ideas filosoficas en
Hispanoamérica”, en Tierra Firme, a. 11, nam..11, Madrid, 1936.

ViTIER, Medarde, Del ensayo americano, Fondo de Cultura Econé-
mica, México, 1945.

ARGENTINA
I. Bibliografia General

ALBERINI, Die Deutsche Philosophie in Argentinien, Berlin, 1930.

EsTrADA, José Manuel, La politica liberal bajo la tirania de Rosas,
Imprenta Americana, Buenos Aires, 1873.

Guiorp1, Delfina Varela Dominguez de, Filosofia Argentina, La
Vanguardia, Buenos Aires, 1938.

Groussac, Paul, Estudios de historia argentina, Edit. Jesis Menén-
dez, Buenos Aires, 1918.

373



374 BIBLIOGRAFIA

INGENIEROS, José, La evolucion de las ideas argentinas, Rosso, Bue-
nos Aires, 1937.

—— Los iniciadores de la sociologia argentina, Rosso, Buenos
Aires, 1935.

—— “Influencias de Lamennais durante la emigracién argentina”,
Revista de Filosofia, vol. VI, Buenos Aires, 1917.

KorN, Alejandro, Influencias filoséficas en la evolucion nacional,
Claridad, Buenos Aires.

MARTINEZ EsTRADA, Ezequiel, Muerte y transfiguracién de Martin
Fierro, Fondo de Cultura Econémica, México, 1948.

RomeRro, José Luis, Las ideas poltiicas en Argentina, Fondo de
Cultura Econémica, México, 1946.

SANcHEZ ViamoNnTE, Carlos, Historia institucional de Argentina,
Fondo de Cultura Econémica, México, 1948.

II. Romdnticos y positivistas

ALBERDI, Juan Bautista, Autobiografia, con prélogo de Jean Jaurés,
El Ateneo, Buenos Aires, 1927.

~—— Obras completas, La Tribuna Nacional, Buenos Aires, 1886.

Escritos péstumos, Imprenta Europea, Buenos Aires, 1895.

Bibliografia sobre Alberdi:

BaQuE, Santiago, “Influencia de Alberdi en la organiza-
cién politica del Estado Argentino”. Anales de la Fa-
cultad de Derecho, t. 4, Buenos Aires, 1914.

Orcaz, Raiil A., Alberdi y el historicismo, Rossi, Cérdoba.
1937.

PeNA, David, “Alberdi, Sarmiento y Mitre”, Revista de
Filosofia, vol. VIII y vol. IX, Buenos Aires, 1918-1919.

SAENz HAvEs, Ricardo, La polémica de Alberdi con Sarmien-
to, Edit. Gleizer, Buenos Aires, 1928.

Bassi, Angel C., Ciencia histérica y filosofia de la historia, Talleres
Graficos Argentinos, Buenos Aires, 1936.

Bunce, Carlos Octavio, Nuestra América, prologo de Rafael Alta-
mira, Barcelona, 1903.

EcHEVERRiA, Esteban, Obras completas, Imp. Mayo, Buenos Aires,
1870.



ARGENTINA 375
Dogma socialista, con noticias biograficas de José Maria Gu-
tiérrez, La Cultura Argentina, Buenos Aires, 1915.
Los ideales de Mayo y la tirania, prologo de Alberdi, apén-
dice de Bartolomé Mitre, El Ateneo, Buenos Aires, 1928.

Bibliografia sobre Echeverria:
BucicH, Antonio, J., Esteban Echeverria y su tiempo, Edit.
La Capital, Buenos Aires, 1938.
GuTIERREZ, Juan Maria, Noticias biogrdficas sobre Don
Esteban Echeverria, en Obras Completas de E. Echeverria,

Buenos Aires, 1870.
SIERRA, Vicente, “Las doctrinas sociolégicas de Echeverria”,

Revista de Filosofia, vol. 1, 1915.

FERREIRA, J. Alfredo, Ensayos de ética, Ferrari Hnos., Buenos Aires,
1944.

Bibliografia sobre Ferreira:
Bassi, Angel C., J. Alfredo Ferreira, Claridad, Buenos
Aires, 1943.
VicTtoria, Marcos, “El positivismo en la educacion argen-
tina”, Revista de filosofia, vol. 1, 1915.

Garcia, Juan Agustin, La ciudad indiana, Claridad, Buenos Aires.

Nuestra incultura, Claridad, Buenos Aires.

INGENIEROS, José, Obras completas, revisadas y anotadas por Anibal
Ponce, Rosso, Buenos Aires.

Bibliografia sobre Ingenieros:
Acost1, Héctor P., José Ingenieros ciudadano de la juven-
tud, Futuro, Buenos Aires, 1945.
BacU, Sergio, Vida ejemplar de José Ingenieros, Claridad,
Buenos Aires.

Justo, Juan Bautista, Educacién piblica, escritos y discursos parla-
mentarios, La Vanguardia, Buenos Aires, 1930.

~—— Ideario, compilado y ordenado por Celso Tindaro, La Van.
guardia, Buenos Aires, 1938. i

—— El realismo ingenuo, La Vanguardia, Buenos Aires, 1937,

—— El socialismo, La Vanguardia, Buenos Aires, 1933.

~—— Teoria y practica de la historia, La Vanguardia, Buenos Aires,

1938.



376 BIBLIOGRAFIA

Bibliografia sobre Justo:

CUNEo, Dardo, Juan B. Justo, Americalee, Buenos Aires,
1943.

Guiorpl, Américo, Juan B. Justo, La Vanguardia, Buenos
Aires, 1933.

Korn, Alejandro, Hegel y Marx, con una disertacion sobre
el positivismo, Escuela de Estudios Sociales Juan B.
Justo, Buenos Aires, 1934.

SarMIENTO, Domingo F., Argirépolis, con una introduccion biogri-
* fica de Ernesto Quesada, La Cultura Argentina, Buenos Aires,
1916. j

—— Conflicto y armonia de las razas en América, La Cultura Ar-
gentina, Buenos Aires, 1915.

—— Las ciento y una, pct':mica con J. B. Alberdi, precedida por
la “Carta de Yungay” a Justo José de Urquiza, La Cultura Ar-
gentina, Buenos Aires, 1916.

Facundo, La Cultura Argentina, Buenos Aires, 1915,

—— Mi vida, Coleccion Estrada, Buenos Aires, 1938.

Bibliografia sobre Sarmiento:
* GuERRERO, Luis Juan, Tres temas de filosofia en las en-
trafias del Facundo, Imprenta Lopez, Buenos Aires, 1945.
MartiNez Estrapa, Ezequiel, Sarmiento, Argos, Buenos
Aires, 1946.
RouJas, Ricardo, El pensamiento vivo de Sarmiento, Losada,
Buenos Aires, 1941.

Varios, La escuela positiva, Revista, director J. Alfredo Ferreira,
Corrientes, 1895-1899.
Iniciacion positiva, Filosofia de la ciencia y moral social,
Buenos Aires, 1938.
- El positivismo, Grgano del Comité Positivista Argentino, Bue-
nos Aires, 1925-1932.
Revista de filosofia, Buenos Aires, 1915.
Vicroria, Maximio S., Los origenes del catolicismo y la Fucaristia.
Biblioteca Racionalista, Buenos Aires, 1936.




BOLIVIA-CUBA 3717

BOLIVIA

ARrcUEDAS, Alcides, Historia general de Bolivia, Edit. Arné Hnos.,
La Paz, 1922.

BaptisTA, Mariano, Obras completas, La Paz, 1932.

BustiLLo, Ignacio Prudencio, Ensayo de una filosofia juridica, Imp.
Bolivar, Sucre, 1923.

FrancovicH, Guillermo, La filosofia en Bolivia, Losada, Buenos
Aires, 1945,

REeNE-MoreNo, Gabriel, Notas biogrdficas y bibliogrdficas, Imprenta
Cervantes, Santiago de Chile, 1901.

TaBoRGA, Miguel de los Santos, El positivismo, sus errores y falsas
doctrinas, Imp. La Capital, Sucre, 1905.

CUBA
I. Bibliografia general

BacHILLER Y MORALES, Antonio, Apuntes para la historia de las
letras y de la instruccion piblica en la isla de Cuba, con intro-
duccién por Francisco Gonzalez del Valle y biografia del autor
por Vidal Morales, Cultural, S. A., Habana, 1936-1937.

CaLcacNo, Francisco, Diccionario biografico cubano, Imp. N. Ponce
de Leon, Nueva York, 1878.

CHACON Y CALvo, José Maria, Ensayos de literatura cubana, Calleja,
Madrid, 1923.

GONZALEZ DEL VALLE, José Z., “Filosofia en la Habana”, en De la
filosofia en la Habana de Mestre, Habana, 1862.

MESTRE, José Manuel, De la filosofia en la Habana, Imp. La An-
tilla, Habana, 1862.

Mitjans, Aurelio, Estudio sobre el movimiento cientifico y litera-
rio de Cuba, Alvarez y Cia., Habana, 1890.

PiNEYRO, Enrique, Hombres y glorias de América, Garnier Hnos.,
Paris, 1903.

ViTIER, Medardo, La filosofia en Cuba, Fondo de Cultura Econé-
mica, México, 1948.

—— Las ideas en Cuba, Edit., Trépico, Habana, 1938.

——— Apuntaciones literarias, Minerva, Habana, 1935.



378 BIBLIOGRAFIA

II. Bibliografia especial

CABALLERO, José Agustin, Philosophia Electiva, con estudios pre-
liminares de Francisco Gonzalez del Valle y Roberto Agramon-

te, Biblioteca de Autores Cubanos, Universidad de la Habana,
Habana, 1944.

Bibliografia sobre Caballero:
Luz Y CABALLERO, José de la, “Filosofos cubanos”, Revista
de Cuba, t. m, Habana, 1878.
GonzALEZ DEL VALLE, Francisco, Dos orientadores de la
ensenanza, “El Padre José Agustin Caballero y José de
la Luz y Caballero”, Molina, Habana, 1935.

~»

Luz v CABALLERO, José de la, Aforismos y apuntaciones, ordenados
y anotados por Roberto Agramonte, retrato de José de la Luz
por Marti, prologo de Rafael Garcia Barcena, Biblioteca de Au-
tores Cubanos, Universidad de la Habana, Habana, 1945.

De la vida intima, Epistolario y diarios, prologo de Elias

Entralgo, Biblioteca de Autores Cubanos, Universidad de la Ha-

bana, Habana, 1945.

Escritos literarios, prélogo de Raimundo Lazo, Biblioteca de

Autores Cubanos, Universidad de la Habana, Habana, 1946.

La polémica filoséfica, “Cuestion de método”, prologo de
Roberto Agramonte, Universidad de la Habana, Habana, 19406.

—— La polémica filoséfica, “Polémica sobre el eclecticismo”, pu-
blicada en tres tomos, Biblioteca de Autores Cubanos, Univer-
sidad de la Habana, Habana, 1946, 1947 y 1948. -

La polémica filoséfica, “Impugnacion a las doctrinas filoso-

ficas de Cousin”, Biblioteca de Autores Cubanos, Universidad

de la Habana, Habana, 1948.

La polémica filoséfica, “Polémica sobre ideologia, moral

religiosa y moral utilitaria”, Biblioteca de Autores Cubanos, Uni-
versidad de la Habana, Habana, 1948.
Filosofia y pedagogia, Cuadernos de Cultura, Habana, 1935.

José de la Luz y Caballero como educador, recopilacion de sus
. escritos e introduccion de Francisco Gonzalez del Valle, Cul-

tural, S. A., Habana, 1931.



CUBA 379

Obras completas, en Obras Escogidas de Autores Cubanos, co-
leccionadas por Alfredo Zayas, Habana, 1890.

Bibliografia sobre Luz y Caballero:
RobricuEz, José Ignacio, Vida de José de la Luz y Caballe-
ro, Mundo Nuevo, Nueva York, 1874.

SancuiLy, Manuel, José de la Luz y Caballero, Edit. O'Reil-
ly, Habana, 1890.

MonToro, Rafael, Obras, Notas epilogales de José M. Chacén y
Calvo, Edicion de Homenaje, Habana, 1930.

—— Ideario autonomista, Cuadernos de Cultura, La Habana, 1938.

— “Kant, el neokantismo y los neokantianos espaiioles”, Revista

de Cuba, t. 1v, Habana, 1878.

Bibliografia sobre Montoro:

BustaMANTE Y MONTORO, Antonio S. de, La ideologia auto-
nomista. Imp. Molina, Habana, 1933.

Saco, José Antonio, Historia de la esclavitud de los indios en el
Nuevo Mundo, Habana, 1833.

—— Ideario reformista, Cuadernos de Cultura, Habana, 1935.

~— La vagancia en Cuba, Direccion de Cultura, Habana, 1946.

Bibliografia sobre Saco:

Orrtiz, Fernando, José Antonio Saco y sus ideas cubanas,
Imp. El Universo, Habana, 1929.

SaNcuiLy, Manue], Obras, Imp. Dorabecker, Habaﬁa, 1925-1926.
VarerA Y MoraLgs, Félix, Cartas a Elpidio, prologo de Humberto

Pifiera Llera en el tomo 1y un epilogo de Raimundo Lazo en el 1,

Biblioteca de Autores Cubanos, Universidad de la Habana,
Habana, 1945.

—— El Habanero, con estudios preliminares de Enrique Gay y
Calbé y Emilio Roig Leuchsenring, Biblioteca de Autores Cuba-
nos, Universidad de la Habana, Habana, 1945.

Lecciones de filosofia, La Verénica, La Habana, 1940,

—— Miscelinea filoséfica, prologo de Medardo Vitier, Biblioteca
de Autores Cubanos, Universidad de la Habana, Habana, 1944,

Observaciones sobre la constitucion politica de la monarquia

espafiola, Biblioteca de Autores Cubanos, Universidad de la
fabana, Habana, 1944,




380 BIBLIOGRAF{A

Bibliografia sobre Varela:

CaLcacNo, Francisco, “Iilésofos cubanos”, Varela, en Re-
vista de Cuba, t. 11, Habana, 1877.

CHACON Y CaLvo, José M., “El Padre Varela y la autono-
mia colonial”, en Homenaje a Varona, Habana, 1935.
CuevAs ZEQUEIRA, Sergio, El Padre Varela, contribucion
a la historia de la filosofia en Cuba, Tip. Moderna, Ha-

bana, 1923. :

Guarbia, J. M., “Filosofos espafioles de Cuba”, “Félix Va-
rela, José de la Luz”, Revista Cubana, t. xv, Habana,
1892.

RobricuEz, José Ignacio, Vida del Presbitero don Félix Va-

_rela, Imp. O Novo Mundo, Nueva York, 1878.

Vari10s, Revista Cubana, periédico mensual de ciencias, filosofia, li-
teratura y bellas artes. Director, Enrique José Varona, Habana,
1885-1893.

Revista de Cuba, peridodico mensual de ciencias, derecho, li-
teratura y bellas artes. Director, José Antonio Cortina, Habana,
1877-1884.

Varona, Enrique José, “Conferencias filosoficas”, Revista de Cuba,
t. viir a t. xv, Habana, 1880-1884.

—— Conferencias filoséficas, “Moral”, Establecimiento Tipogra-
fico, Habana, 1888.

—— Conferencias sobre el fundamento de la moral, D. Appleton
y Cia, Nueva York, 1903.

—— Cuba contra Espaiia, Manifiesto del Parndo Revolucionario
Cubano a los pueblos hispanoamericanos, América, Nueva York,
1895.

—— De la Colonia a la Repiblica, Sociedad Editorial Cuba Con-
temporanea, Habana, 1919.

En voz alta, Imp. Comedia, Habana, 1916.

—— “Estética”, Revista de Cuba, t. 11, Habana, 1877.

Estudios y conferencias, La Habana, 1936.

—— “La evolucion psicologica”, Revista de Cuba, t. Vi, Habana.
1879.

—— “Littré”, Revista de Cuba, t. x, Habana, 1881,

—— “La metafisica en la Universidad de la Habana”, Revista de

Cuba, t. vi1, Habana, 1880.




CUBA-CHILE 381

—— “La moral en la evolucién”, Revista de Cuba, t. 1v, Habana,
1878.

“Ojeada sobre el movimiento intelectual en América”, Revista
de Cuba, t. 1v, Habana, 1878.

—— “La psicologia en sus relaciones con la fisiologia”, en Revis-
ta de Cuba, t. 1v, Habana, 1878.

“La psicologia de Bain”, Revista de Cuba, t. 11, Habana, 1877.

—— “El positivismo”, Revista de Cuba, t. 11, Habana, 1878.

—— Las reformas en la enseiianza superior, Tip. El Figaro, Ha-

bana, 1900.

Bibliografia sobre Varona:

Cruz, Manuel de la, Tres caracteres, bocetos biogréficos
cubanos, Tip. Revista Popular, Key West, Fla., 1889.

VARELA ZEQUEIRA, José, La figura de Enrique José Varona,
Cuba Intelectual, Habana, 1937,

Varios, Homenaje a Enrique José Varona, en el cincuente-
nario de su primer curso de filosofia, Direccién de Cul-
tura, Habana, 1935.

ViTier, Medardo, Enrique José Varona, Imp. Molina, Ha-

bana, 1935.

CHILE
I. Bibliografia general

AMUNATEGUI, Miguel Luis, Los precursores de la independencia de
Chile, Imprenta de la Republica, Santiago de Chile, 1870.
Barros ARraNA, Diego, Historia de la independencia de Chile, San-
tiago de Chile, 1866.

Donoso, Ricardo, Las ideas politicas en Chile, Fondo de Cultura
Econémica, México, 1946.

Epwarns Vives, Alberto, La fronda aristocrdtica, Imp. Universita-
ria, Santiago de Chile, 1945,

EYZAGUIRRE, Jaime, Fisonomia histérica de Chile, Fondo de Cultura
Econémica, México, 1948. "
Laco, Tomas, Sobre el romanticismo en 1842, Universidad de Chile,

Santiago de Chile, 1942,
MEepina, José Toribio, “El positivismo en Chile”, Revista El Pen-
samiento Latino, Santiago de Chile, 1900-1901.



382 BIBLIOGRAFIA

Mufoz Ravo, Jorge, Ensayo sobre la filosofia en Chile (inédito)

PiniLLA, Norberto, Panorama y significacién del movimiento lite
rario de 1842, Universidad de Chile, Santiago de Chile, 1942.

Varios, Conferencias conmemorativas en el primer centenario de
la Universidad de Chile (1843-1943), Facultad de Filosofia y
Educacién, Santiago de Chile, 1944,

VicuRa MACKENNA, Benjamin, Los girondinos chilenos, Biblioteca
de Autores chilenos, Santiago de Chile, 1902.

Historia general de la Repiblica de Chile desde su indepen:

dencia a nuestros dias, cinco vols., colaboran varios autores,

Imprenta Nacional, Santiago de Chile, 1866-1882.

II. Bibliografia éspecial
BeLLo, Andrés, Obras completas, Imp. Pedro G. Ramirez, Santiago
de Chile, 1881.

Bibliografia sobre Bello:

AmunATecul, Miguel Luis, Vida de don Andrés Bello, Imp.
Pedro Ramirez, Santiago de Chile, 1882.

Gaos, José, “Introduccion” a la Filosofia del entendimien-
to de Andrés Bello, Fondo de Cultura Econémica, México,
1948,

MENDEZ PLANCARTE, Gabriel, “Prologo” a la Antologia de
Bello, en la serie El Pensamiento de América, Ediciones
de la Secretaria de Educacion Piblica, México, 1943.

Lira URrQuiETA, Pedro, Andrés Bello, Fondo de Cultura
Econémica, México, 1948.

BiLBAo, Francisco, Obras completas, Imp. Buenos Aires, Buenos
Aires, 18606.

Bibliografia sobre Bilbao:

Donoso, Armando, Bilbao y su tiempo, Edit. Zig-Zag, San-
tiago de Chile, 1913.

BarrA, Eduardo de la, Francisco Bilbao ante la sacristia,
refutacion a un folleto, Imp. Ferrocarril, Santiago de
Chile, 1872.

BiLBao, Manuel, “Vida de Francisco Bilbao”, en Obras
completas de Francisco Bilbao, Buenos Aires, 1866.

Cineo, Dardo, “Bilbao en la Argentina”, prologo a E!



CHILE 383
evangelio americano, Edit. Americalee, Buenos Aires,
1943,

ManpiorLa, Rémulo, Francisco Bilbao y sus panegiristas,
Imp. El Estandarte Catélico, Santiago de Chile, 1876.

LACARRIQUE, Juan Enrique, Dictamen positivista sobre el conflicto
entre el Gobierno y el Congreso, Imp. Cervantes, Santiago de
Chile, 1890.

~—— Propuesta de solucion para la actual crisis politica, Cervan-
tes, Santiago de Chile, 1890.

-—— Intervenciones religiosas en favor de la paz, Santiago de
Chile, 1942.

—— Sobre el proyecto de ley contra las huelgas, Santiago de Chile,
1892.

~—— Hacia la regeneracion definitiva, Cervantes, Santiago de Chile,
1908.

~—— La Religién de la Humanidad, Santiago de Chile, 1884.

—— En servicio de la doctrina altruista, Cervantes, Santiago de
Chile, 1908.

LAGARRIGUE, Jorge, La dictature républicaine d’aprés Auguste Comte,
Tip. Auguste Comte, Rio de Janeiro, 1937.

~——— Le fauz et le vrai positivisme, Apostolat Positiviste, Paris,
1892,

—— Trozos del diario intimo, Fundacion Juan Enrique Lagarrigue,
Santiago de Chile, 1944.

LasTARRIA, José Victorino, Obras completas, Imp. Barcelona, San-
tiago de Chile, 1906-1914.

Bibliografia sobre Lastarria:
FuenzaLina GRANDON, Alejandro, Lastarria y su tiempo,
Imp. Cervantes, Santiago de Chile, 1893.
MeLr1, Domingo, Dos hombres, Portales y Lastarria, Nas-
cimiento, Santiago de Chile, 1937.

LETELIER, Valentin, De la ciencia politica en Chile y de la nece-
sidad de su ensenanza, Imp. Gutenberg, Santiago de Chile, 1886.

—— La evolucion de la historia, Imp. Cervantes, Santiago de Chile,
1900.

—— La tirania y la revolucién, Cervantes, Santiago de Chile, 1891.



384 BIBLIOGRAFIA

Bibliografia sobre Letelier:
GaLpaMEs, Luis, Valentin Letelier y su obra, Imp. Univer
sitaria, Santiago de Chile, 1937.

PERU
I. Bibliografia general

IBERICO Y RoDRiGUEZ, Mariano, “La filosofia en el Perua”, Mercu-
rio Peruano, a. 1v, vol. 1v, Lima, 1921.

Lecuia, Jorge Guillermo, Estudios histéricos, Ercilla, Santiago de

" Chile, 1939.

—— Hombres e ideas en el Peri, Ercilla, Santiago de Chile, 1941.

Riva AciERo, José de la, Cardcter de la literatura del Pert: indepen-
diente, Lima, 1905.

SANCHEZ, Luis Alberto, La literatura peruana, Lima, 1928-1929.

VALCARCEL, Luis E., Ruta cultural del Peri, Fondo de Cultura Eco-
némica, México, 1945.

I1. Bibliografia especial

CornEJO, Mariano H., Discursos parlamentarios y politicos, Lima,
1902. ’

—— Discursos politicos, Imprenta del Estado, Lima, 1913.

—— Discursos politicos, Imprenta del Estado, Lima, 1919-1920.

DeUstua, Alejandro, EL problema nacional de la educacién, Edit.
El Callao, Lima, Peru, s. f.

A propésito de un cuestionario sobre la reforma de la ley de

instruccion, Imp. Davila, Lima, 1914.

La reforma de la segunda enseiianza, Imp. Centro Editorial,
Lima, 1916.

GonzALEz Prapa, Manuel, Anarquia, Ercilla, Santiago de Chile,
1940.

Bajo el oprobio, L. Bellenard, Paris, 1933.

—— Figuras y figurones, con un estudio critico de Rufino Blance
Fombona, Paris, 1938.

—— Horas de lucha, El Progreso, Lima, 1908.

Pdginas libres, Santiago de Chile, 1930.

—— Nuevas pdginas libres, Ercilla, Santiago de Chile, 1937.

Propaganda y ataque, Iman, Buenos Aires, 1939.




PERU-URUGUAY 385
—— Prosa menuda, Imin, Buenos Aires, 1941. -
—— FEl tonel de Diogenes, Tezontle, México, 1945.

Bibliografia sobre Gonzilez Prada:

IBERICO, Mariano, “Gonzalez Prada pensador”, en su libro
El nuevo absoluto, Edit. Minerva, Lima, 1927.

GARRA, Eugenio J., Manuel Gonzdlez Prada, Hispanic Ins-
titute, Nueva York, 1942.

GonzALEZ PrADA, Adriana de, Mi Manuel, Edit. Cultura
Antartica, Lima, 1947.

SANcHEZ, Luis Alberto, Don Manuel, Edit. Rosay, Lima,
1930. '

Varios, Manuel Gonzilez Prada, por los mas notables es-
critores del Pertt y América, Imp. Rozas, Cuzco, 1924.

Prapo v UcARTECHE, Javier, Discursos, Imp. El Comercio, Lima,
1905. )

~— ~ Estado social del Peri durante la dominacién espaiiola, Imp.
Diario Judicial, Lima, 1894. ;

——~ La nueva época y los destinos histéricos de. los Estados Uni-
dos, Lima.

~—— La evolucion de la idea filosdfica en la historia, Imp. Torres,
Lima, 1891. '

——— El método positivo en el derecho penal, Gil Editor, Lima,
1889.

VILLARAN, Manuel Vicente, Cuestiones generales sobre el estado y
el gobierno, Gil, Lima, 1938.

——— FEstudios sobre educacion nacional, Gil, Lima, 1922,

-—— Memorias, Gil, Lima, 1915.

——— El momento actual de la Universidad Mayor de San Marcos,
Gil, Lima, 1922,

——— Las profesiones liberales en el Peri, Imp, La Industria, Lima,
1900.

—— La Universidad de San Marcos de Lima, Gil, Lima, 1938.
URUGUAY

ARDAO, Arturo, La filosofia pre-universitaria en el Uruguay, Edit.
Garcia, Montevideo, 1945.



386 BIBLIOGRAFIA

Arias C., Alejandro, Vaz Ferreira, Fondo de Cultura Economica
México, 1949.

FLoro CosTA, Angel, La metafisica y la ciencia, Tip. Renand, Mon
tevideo, 1879.

Varios, Anales del Ateneo del Uruguay, Imp. Ruiz y Becchi, Monte:
video, 1881-1886.

Zum FELDE, Alberto, Evolucion histérica del Uruguay, Garcia, Mon
tevideo, 1945.

Proceso intelectual del Uruguay, Claridad, Montevideo, 1941

VENEZUELA

RobricuEz, Simén, Defensa de Bolivar, Imp. Bolivar, Caracas, 1916

“Estado actual de la escuela y nuevo establecimiento de ella”.
en el Boletin de la Academia Nacional de Historia, Caracas, 1946

Cova, J. A., Don Simén Rodriguez, Edit. Venezuela, Buenos Aires
1947,

Orreco Luco, A., Don Simén Rodriguez, Santiago de Chile, s. f.

Picon FeBres, Gonzalo, Don Simén Rodriguez maestro del liberta
dor, Artes Graficas, Caracas, 1939.




{NDICE DE NOMBRES

Agramonte, Roberto, 10
Alberdi, Juan Bautista, 37, 38,
40, 41, 42, 49, 58, 66, 67, 68,

79, 80, 106, 108, 109, 110,

111, 110, 118, 119, 120, 137,
138, 139, 140, 141, 162, 163,
105, 1606, 171, 215, 272, 275,
282, 283, 285, 304, 305, 306
Ameghino, Florentino, 172, 283
Amunategui, Miguel Luis, 188
Antelo, Nicomedes, 257, 258,
259, 260
Aragén, Agustin, 47
Arce Lacaze, Luis, 201, 262
Ardao, Arturo, 10, 305
Arechavaleta, 318, 319, 320
Argos, Santiago, 38
Arguedas, Alcides, 261
Aristoteles, 21
Azpiazu, Agustin, 256

Bacon, Francis, 332

Baez, Cecilio,

Bain, Alexander, 216, 318, 365

Balmaceda, Jos¢é Manuel, 50,
209, 210, 211, 213, 214

Baptista, Mariano, 257

Barra, Eduardo de la, 191

Barreda, Horacio, 47

Barreda, Gabino, 48, 49, 126,
197, 206, 270, 351, 355, 356,
358, 359, 360, 366

Barros Arana, Diego, 188

Bassi, Angel C., 49, 272, 273,
275, 278

Batlle y Ordofez, José, 327

Bello, Andrés, 23, 34, 37, 55,
59, 61, 83, 84, 85, 86, 135,
136, 137, 172, 175, 306

Bentham, Jeremy, 37, 38, 42,
183

Bergson, Henri, 265

387

Bermudes, Manuel, 49, 289, 290

Berro, Bernardo P., 306, 307

Bianchi, José D., 292, 293

Bilbao, Francisco, 27, 37, 38,
57, 58, 71, 72, 73, 80, 92,
93, 94, 100, 102, 103, 105,
107, 112, 113, 124, 126, 127,
128, 130, 131, 132, 133, 178,
215, 306

Bilbao, Manuel, 38

Bolivar, Simoén, 87, 104, 111,
121, 128, 129, 130

Bolognesi, Francisco, 231

Bonald, Louis, 39

Boulanger, Jorge Ernesto, 210

Brown, Thomas, 194, 220

Buckle, Thomas, 194, 220

Bulnes, Francisco, 366

Bunge, Carlos Octavio, 280,
293, 297

Bustamante y Montero, Anto-
nio G., 34

Bustillo, Ignacio Prudencio,
262, 263, 264, 265, 267

Byron, George Gordon, Lord,
38 .

Caballero, José Agustin, 51,
142, 143, 161, 327, 337, 339

Cabanes, Pierre, 38

Caceres, Andrés Avelino, 254

Cané, Miguel, 305

Carlos 11, 144

Carnot, Lazare, 38

Caso, Antonio, 19

Castilla, Ramon, 231

Céspedes, Carlos Manuel de,
338

Clemenceau, Georges, 202

Collard, Roger, 41

Comte, Auguste, 42, 51, 172,
179, 180, 181, 190, 191, 193,



388 INDICE DE NOMBRES

194, 195, 196, 197, 198, 200,
201, 203, 205, 206, 207, 208,
210, 212, 216, 220, 222, 223,
225, 227, 256, 264, 267, 268,
269, 271, 272, 2717, 278, 280,
288, 292, 318, 330, 331, 356,
358, 360, 361, 365

Londlllac Btienne de, 38

Confucio, 150

Constant, Benjamin, 39

Conlreras Elizalde, Pedro, 197

Cornejo, Mariano, 50, 241, 242,
251, 252, 253, 254, 255

Cortés, Hernan, 325

Cosmes, Francisco G., 352, 354,
355

Costa, Angel Floro, 324, 325

Costa, Cruz, 11

Cousin, Victor, 37, 38, 40, 127,
138, 153, 155, 156, 159, 160,
168, 327, 331

Cuestas, Juan Lindolfo, 327

Crawford, William Rex, 9

Chateaubriand, Vizconde Fran-
¢ois René, 38, 39

Danton, Georges Jacques, 365

Darwin, Charles Robert, 237,
242, 257, 293, 314, 324, 350,
360, 363

Defistua, Alejandro 0., 247, 248

Diaz, Porfirio, 49, 53, 280, 351,
355, 364, 366, 367, 369, 370,
371

Dorrego, Manuel, 63

Drago, Luis M., 280

Dumas, Alejandro, 38

Echenique, Rufino J., 231

Echeverria, Esteban, 37, 38, 39,
40, 49, 57, 59, 60, 62, 63,
64, 65, 78, 79, 85, 86, 87,
88, 89, 96, 97, 103, 104, 106,
122, 123, 124, 168, 169, 275,
304, 306

Ellauri, José, 307, 308, 310
Engels, Friedrich, 302
Espejo, Luis, 201

Erasmo, 99

Felipe II, 78

Fernandez, Benjamin, 256

Fernindez, E., 326

Ferreira, J. Alfredo, 49, 271,
272, 273, 274, 275, 276, 277,
278, 290, 291

Fichte, Johann Gottlieb, 153,
315

Figueiredo, Jackson de, 46

Fischer, Kuno, 341

Flores, Venancio, 306, 307

Francia, José Gaspar Rodriguez
de, 32, 56, 62

Francovich, Guillermo, 10, 45,
46, 255, 260, 261, 262

Franklin, Benjamin, 202

Fuenzalida, Grandon, 98

Gambetta, Léon, 199

Garcia, Juan Agustin, 280, 281

Garcia, Telesforo, 348, 349

Garcia Moreno, Gabriel, 62

Gandhi Mahatma, 202

Ghioldi, Américo, 50

Gil Fortoul, José, 50

Giner de los Rios, Francisco,
341

Gémez Robledo, Antonio, 45

Gonzalez del Valle, José Zaca-
rias, 156

Gonzalez del Valle, Manuel,
156

Gonzalez, Manuel, General, 364

Gonzilez Prada, Manuel, 58,
232, 233, 234, 235, 2306, 237,
238, 239, 249

Groussac, Paul, 281

Guillermo 11, 202, 240

Guizot, Francois, 137

Guyou, Jean Marie, 261



i{NDICE DE NOMBRES 389

Haeckel, Ernst, 257, 319

Hamilton, William, 41

Hegel, Georg Wilhelm Frie-
drich, 15, 16, 19, 28, 29, 40,
138, 153, 177, 178, 302, 337,
341, 342

Helmholtz, Hermann, 365

Helvecio, Claude Adrien, 38

Henriquez Urefia, Pedro, 9

Herder, Johann Gottfried, 40,
174, 175, 176, 177, 178

Herrera, Leopoldo, 49, 291, 292

Holbach, Paul Henry, 38

Hostos, Eugenio Maria de, 52

Howe, Edith, 272

Hull, Cora, 272

Humboldt, Karl Wilhelm, 181

Huxley, Aldous, 319, 365

Iglesias, Miguel, 232
Ingenieros, José, 50, 262, 280,
282, 283, 288, 293, 298, 299
Insia Rodriguez, Ramén, 9
Iturbide, Agustin, 32

James, William, 261, 265

Janet, Paul, 327

Jefferson, Thomas, 202

Jouffroy, Theodore, 38, 41, 138

Juérez, Benito, .28, 240, 351,
356, 357

Justo, Juan B., 50, 285, 286,
288, 293, 300, 301, 302, 303,
350, 365

Jurkouski, Julio, 320, 321

Kant, Immanuel, 138, 153, 176,
314, 341

Krause, Karl Christian Frie-
drich, 268, 314

Korn, Alejandro, 267, 279, 282,
300

Lacalle, P., 276
Laffitte, Pierre, 172, 191, 193,

194, 195, 196, 197, 200, 201,
207, 208, 222, 318
Lagarrigue, Jorge, 48, 50, 188,
190, 191, 192, 193, 194, 195,
197, 198, 199, 200, 201, 204,
207, 208, 210, 211
Lagarrigue, Juan Enrique, 48,
50, 188, 190, 196, 200, 201,
202, 203, 204, 207, 208, 210,
211, 212
Lagarrigue, Luis, 188
Lamarck, Jean B., 257
Lamas, Andrés, 304, 305, 300,
308
Lamartine, Alphonse de, 38
Lamennais, Félicité de, 34
Laporte, 198
Laromiguiére, Pierre, 41
Lastarria, José Victorino, 34,
38, 50, 56, 57, 59, 81, 82, 83,
84, 90, 91, 98, 99, 104, 107,
108, 120, 124, 125, 126, 133,
134, 135, 166, 167, 171, 172,
173, 174, 175, 176, 177, 178,
179, 180, 181, 182, 183, 184,
185, 186, 187, 188, 189, 190,
191, 193, 194, 195, 206, 209,
215, 221, 228, 306
Latorre, Lorenzo, 307, 310
Lavoisier, Antoine de, 237
Lemos, Miguel, 197, 198, 199

‘Lerdo de Tejada, Sebastian,

351, 364

Lerminier, 38, 40

Leroux, Pierre, 37, 38, 40

Letelier, Valentin, 50, 188, 190,
191, 193, 206, 207, 208, 210,
212, 213, 214, 215, 216, 217,
218, 219, 220, 222; 223, 225,
226, 227, 228, 229, 230

Limantour, José Ives, 371

Littré, Emile, 172, 191, 193,
194, 195, 196, 197, 200, 201,
207, 208, 222, 318

Locke, John, 38, 156



390 INDICE DE NOMBRES

Lépez de Santa Anna, Antonio,
56, 62
Lyel, Charles, 237, 242

Macedo, Pablo, 365

Maistre, Joseph de, 39

Manero, Antonio, 369

Marti, José, 142, 338

Martinez, Martin C., 32, 322

Martinez Estrada, Ezequiel, 9

Matienzo, José Nicolas, 280

Marx, Karl, 297, 298, 300, 301,
302

Maximiliano, 127, 355

Mendes, Teixeira, 197

Méndez, Gregorio, 364

Menéndez y Pelayo, Marcelino,
150

Mercante, Victor, 269, 288, 289

Michelet, Jules, 37, 137, 178

Mill, James, 37, 42

Mill, John Stuart, 181, 182, 184,
185, 216, 221, 222, 237, 360,
361, 365

Montalvo, Juan, 58 §

Montero, Rafael, 340, 341, 342,
344, 351

Montt, Arnoldo, 191 :

Montesquieu, Charles, 220

Mora, José Maria Luis, 34, 37,
57, 59, 73, 74, 75, 76, 71,
163, 164, 169, 170, 171, 215,
306, 356, 357, 358, 370

Moreno, Mariano, 63, 282

Mufioz Rayo, Jorge, 10

Napoleén I (Bonaparte), 130
Napoleon III, 72, 181, 210
Newton, Isaac, 257, 365

O’Higgins, Bernardo, 32, 92,
202, 211

Oliveira Torres, Jodo Camilo
de, 45

Ortega y Gasset, José, 16, 17

Pardo Bazan, Emilia, 202

Penn, William, 114, 202

Pena, Carlos Maria de, 312,
313, 317, 318

Perojo, José del, 341

Piaggio, José T., 314

Piérola, Nicolas de, 231, 232

Pineda, Rosendo, 366

Pifiero, Norberto, 280

Pitagoras, 302

Platén, 291

Portales, Diego, 56, 62, 98, 209,
212, 228

Poey, Andrés, 51

Prado, Javier, 50, 241, 242,

Prado, Mariano Ignacio, 231
243, 246

Quesada, Ernesto, 280

Quinet, Edgard, 37

Quiroga, Juan Facundo, 34,
282

Ramos Mejia, José Maria, 280,
281

Reid, Thomas, 41

René-Moreno, Gabriel, 257,
259, 260

Ribeiro de Mendoca, Joaquin,
198 ~

Rivadavia, Bernardino, 32, 62,
282, 283

Rivarola, Rodolfo, 280

Robiner, 198, 199, 207

Rodriguez, José Ignacio, 150

Rodriguez, Rosalio, 323

Rodriguez, Simén, 104, 109,
110, 121, 128, 129, 130, 133,
306

Roosevelt, Theodore, 202

Rosas, Juan Manuel de, 28, 50,
56, 62, 63, 66, 70, 79, 259,
268, 271, 281, 282, 285, 287,
304, 305, 306

Rousseau, Jean Jacques, 38,
221, 365



{NDICE DE NOMBRES 391

Saco, José Antonio, 35, 142,
143, 144, 145, 147, 148, 158,
161

Saint Simon, Claude, 37

Salmeron, Nicolas, 341

Sanchez de Bustamante, Daniel,
261, 262

Sanchez Reulet, Anibal, 9

Sanguily, Manuel, 149

San Martin, José de, 111

Santos, Maximo, 307

Sanz del Rio, 341

Sarmiento, Domingo Faustino,
27, 28, 34, 37, 49, 55, 56,
58, 63, 68, 69, 70, 77, 78, 84,
100, 113, 114, 115, 116, 117,
122, 161, 171, 172, 215, 236,
258, 267, 268, 271, 272, 275,
279, 281, 282, 283, 304, 306

Savigny, Friedric Karl von, 40

Scalabrini, Pedro, 49, 268, 269,
271, 288

Schelling, Friedrich Wilhelm,
153

Sierra, Justo, 49, 284, 350, 352,
353, 355, 361, 363, 364, 365,
366, 371

Sécrates, 253

Solla, Angel, 317

Spencer, Herbert, 48, 49, 50,
51, 52, 172, 212, 213, 214,
220, 221, 222, 237, 239, 241,
254, 257, 260, 261, 263, 265,
279, 280, 281, 293, 295, 297,
298, 299, 300, 316, 318, 319,
327, 330, 331, 332, 334, 337,
344, 360, 361, 362, 365

Stewart Dugald, 41

Tajes, Maximo, 327
Tolstoi, Ledon, 202
Torres, José, 48
Tyndall, John, 653

Ugarte, Pedro, 38

Valera, Juan, 202

Varona, Enrique José, 51, 142,
328, 329, 330, 331, 332, 333,
334, 335, 336, 338, 343, 345,
346

Vizquez y Vega, Prudencio,
315, 316, 317, 319

Vico, Giovanni Battista, 174,
176, 177, 178, 220

Victoria, Maximio, 49

Vicufia Mackenna, Benjamin,
38, 188

Villaran, Manuel Vicente, 50,
241, 243, 244, 245, 246, 247,
248, 249, 250

Villemain, Frangois, 38

Vina, Segundo, 315

Virchow, Rudolf, 365

Vitier, Medardo, 10, 143, 144,
148, 330

Washington, Jorge, 111, 130,
202
Washington, Booker, 240, 263

Zambrana Vazquez, Antonio,
190, 195

Zum Felde, Alberto, 308, 309,
310, 311






INDICE GENERAL

PrEFACIO

.............................................

INTRODUCCION

I. Hispanoamérica y su conciencia histérica ..........

1. Sentimiento de dependencia, 15.—2. Renuncia negativa
al pasado hispanoamericano, 20,—3. Hispanoamérica y su
afdn por hacer una nueva historia, 24,

II. El romanticismo en Hispanoamérica ...............

4. La autonomia intelectual, 30.—5. El romanticismo y el
sentido de originalidad, 33.—6. Influencias filoséficas, 36.

I1I. El positivismo en Hispanoamérica ..................

7. El positivismo como filosofia para un nuevo orden, 43.—
8. El positivismo y sus diversas interpretaciones en Hispano-
américa, 47.—9. Esperanzas y fracaso del positivismo, 52.

Primera Parte
LA EmaANcIipACION MENTAL

I. Emancipacion politica y emancipacién mental .......

10. La fevolucion de independencia y la reaccion colonial,
55.—11, Repudio de la herencia social, 57.—12. La colonia
en la mentalidad hispanoamericana, 60.

II. Medioevo y modernidad en la cultura americana . ...

13, Hispanoamérica, baluarte medieval, 64.—14. La moder-
nidad en la mentalidad hispanoamericana, 66.—15. Civili-
zacion contra barbarie, 68.—16. Catolicismo o republicanis-
mo, 71.—17. Progreso contra retroceso, 73.

III. La herencia espaiiola en Hispanoamérica

...........

18. Espiritu de cuerpo contra intereses nacionales, 74.—19,
Atrofiamiento de la facultad de pensar, 77.—20. Vicios
heredados de la colonia, 80.—21. Bondades de la herencia
espanola, 83.

393

15

30

43

55

74



394 INDICE GENERAL
IV. Urgencia de la emancipacion politica ........ .

22, De la soberania ilimitada al despotismo, 86.—23. Evo-
lucién y revolucion, 89.—24. Impotencia de los libertado-
res para establecer un nuevo orden, 92.

V. La nueva generacion y su programa ................

25. El tercer partido, 94.—26. El partido progresista, 98.—
21. Absolutismo de los partidos en Hispanoamérica, 100.—
28. La educacién como solucién, 103.

VI. Norteamérica como modelo ............ e e e

29. Las dos Américas; 105.—30. El progreso como libertad
y esfuerzo individual, 110.—31. Sajonizaciéon de Hispano-
américa, 113.

VII. En torno a la solucién hispanoamericana ............

32. Vuelta a la realidad hispanoamericana, 118.—33. Re-
accion contra Europa, 120.—34. Hispanoamérica frente a
Norteamérica, 128.—35. Por una cultura original, 133.—36.
En torno a una filosofia americana, 137.

VIII. Aprendizaje en cabeza ajena ........ S0 T e

37. El proceso cubano de independencia, 142,—38. Indepen-
dencia y herencia, 143.—39. Educacion para la libertad,
149.—40. Batalla por la independencia mental, 153,

IX. Hacia la filosofia de un nuevo orden ....... NI L

41, El ideal para una nueva Hispanoamérica, 161.—42, La
industria como base para un nuevo orden social, 164.—43.
La filosofia como base del orden, 167.—44. Encuentro con
el positivismo, 171.

Segunda Parte

Nutevo ORDEN

I. El positivismo como filosofia liberal ...............

45, Contra el fatalismo historico, 175.—46. Lastarria y el
comtismo, 178,—47. Lastarria y Stuart Mill, 181.

I1. Ortodoxos y heterodoxos ........ccvvvvivevnnnenns
48. El positivismo en la vida intelectual chilena, 187.—49.

86

9

105

118

142

161

175

187



INDICE GENERAL

Los ortodoxos chilenos, 194.—50. El apostol de la humani-
dad, 201.—51. La heterodoxia chilena, 206.—52. Dos acti-
tudes, 208.

HI. En torno a una ciencia politica .................. S
53. ¢Es posible una ciencia de la politica?, 215—54, La
ciencia politica y la historia, 217.—55. ¢Qué teoria politica
elegir?, 221.—56. Ciencia politica para estadistas, 224.

IV. Decepcién y demolicion ............. ST ST
57. La gran derrota, 231.—58. Demolicién del pasadv, 233.—
59. Manuel Gonzilez Prada y el positivismo, 236.—60.
Contra la desigualdad racial, 239,

V. Positivismo y nacionalidad ............. et il
61. La sombra del pasado como obsticulo a la nacionalidad,
241.—62. Educacién moralista y educacion practica, 247.—
63. El problema indigena, 249.—64. La libertad como fun-
damento del progreso, 252.

VI. Positivismo y regeneracion social ....... S ¥aien LA
65. Estrangulamiento de Bolivia, 255.—66. El problema de
la regeneracién boliviana, 257.—67. Spencer y el nuevo
orden boliviano, 260.—El nuevo positivismo de Ignacio Pru-
dencio Bustillo, 264.

VII. El positivismo como educacién para la libertad . .....
69. Comte y el liberalismo argentino, 267.—70. El indivi-
duo y su educacién para la libertad, 269.—71. El positivismo
y su interpretacion argentina, 276.

VIII. El positivismo y la burguesia argentina ........... 254
72. La generacion de 1880, 279.—73. El ideal de una raza
argentina, 282,—74, Lucha de clases, 284.

IX. Positivismo y socialismo ........ Ehign S b B G

75. La educacién como instrumento de elevacion social,
287.—76. Comtismo y socialismo, 290.—77. El positivismo
inglés y el socialismo argentino, 293.—78. Positivismo y
marxismo, 300.

395

215

231

241

255

267

279



396 INDICE GENERAL
X. El positivismo y la nueva moral hispanoamericana ...

79. El Uruguay y el problema de la emancipacion mental;
304.—80. El cuartel contra la inteligencia, 307.—81. Posi-
tivistas contra espiritualistas, 311.—82. El positivismo como
filosofia amoral, 315.—83. El positivismo como filosofia
moral, 318,—84. Triunfo del positivismo, 324.

" XI. El positivismo y la emancipacion politica cubana .

85. Sobre el fracaso colonial de Espana en América,.327.—
86. El positivismo y la emancipacién mental de Cuba, 329.—
87. Bases para un nuevo método educativo, 332.—88. Li-
bertad individual y responsabilidad social, 334.

XIT. Spencer contea Heel . v vossrpinatvsboniaiesvids

89. Autonomismo contra separatismo, 337.—90. Hegel y el
autonomismo cubano, 340.—91. Spencer y el separatismo,
344.

XIII. La raza latina y el positivismo ....................

92. Transformacién mental del mexicano, 347.—93. Libertad
y orden social, 351.—94. Gabino Barreda y el positivismo
comtiano, 355.—95. Spencer y la evolucién de México, 360.—
96. La generacion de los “cientificos”, 363.—97. Orden
politico y libertad econdmica, 366.

BIBEIOGRAETA vt s situtin stode a5 5sria iiih 16 Sodin st oo s iy et

INDICE DE NOMBRES . .'vvvvvtn ittt irnnneennnnnenns

304

327

337

347



Este libro se terminé de impri-
mir el dia 31 de agosto de 1949,
en los talleres de “Grafica Pan-
americana”, S, de R. L., Panu-
co 63. De él se tiraron 1,000
ejemplares y en su composicion
se utilizaron tipos Bodoni 12:12,
10:10 y 8:8. Se encuaderné en
Encuadernacién Zenzontle, Panu-
co y Usumacinta. La edicion es-
tuvo al cuidado de Julidn Calvo.



