
L E O POL D O Z E A

DOS ETAPAS DEL PENSAMIENTO

EN I-IISPANOAMERICA

Del romanticismo al positivismo

EL COLEGIO DE MEXICO



 



L Ii o POL D o Z. E A

DOS ETAPAS DEL PENSAMIENTO

EN HISPANOAMERICA

Del romanticismo al positivismo

EL COLEGIO DE MEXICO



Primera edición, 1949

Derechos reservados conforme a la ley
Copyright by El Colegio de México,

Nápoles 5, México, D. F.

Impreso y hecho en México
Printed and made in Mexico

Distribuido por
Fondo de Cultura Económica,

Pánuco 63, México, D. F.



 



A

LA FUNDACIÓN ROCKEFELLEH
y A TODAS LAS INSTITUCIONES
y PERSONAS QUE HAN HECHO

POSIBLE ESTE LIBRO



 



PREFACIO

En estos últimos años se ha venido notando un interés, cada
vez más creciente, por el estudio de las ideas, el pensamien­
to y la filosofía en Iberoamêrica. Fruto del mismo son los

ya numerosos trabajos monográficos que se han publicado
o están en preparación, no faltando algunos en los que se

ofrecen visiones de conjunto sobre toda esta historia o sobre

parte de ella. Entre éstos se destacan los de Pedro Henriquez
Ureña, Ramón Insúa Rodríguez, William Rex Crawford,
Ezequiel Martínez Estrada y Anibal Sánchez Reulet,

El presente libro pretende sumarse al tipo de estos últi­
mos trabajos. En él se ha querido ofrecer una visión de

conjunto de una de las etapas más importantes del pensa­
miento hispanoamericano. Etapa en la cual se discutieron

apasionadamente los problemas que planteaba la incorpora­
ción de Hispanoamérica a las nuevas corrientes sociales, po­
líticas y educativas, una vez que se había alcanzado la in­

dependencia política frente a España. Etapa que fué vista
como la incorporación de Hispanoamérica a la civilización.

Y, a continuación, los problemas en torno a la formación de
un nuevo orden que fuese digno substituto del repudiado or­
den colonial.

Quizá ninguna etapa de nuestra historia expresa mejor
un modo de ser propio del hombre hispanoamericano como

ésta a que se hace referencia. En ella se plantea el proble­
ma del hombre que se encuentra con un ser o un modo de
ser hecho que no considéra como propio, que ve como algo
prestado o, algo peor, como algo que le ha sido impuesto.
Es una etapa en la cual se hace patente la desarticulación del
hombre hispanoamericano: partido en dos y sin juntura po­
sible, dadas las enormes contradicciones que parecen exis­
tir entre ambas partes. Etapa de transición, en la que pa­
rece nos encontramos aún, a pesar de todos los esfuerzos
realizados. Muchos de los problemas allí planteados se si-

9



10 PREFACIO

guen replanteando en nuestros días sin que hasta la fecha
hayan encontrado solución. Etapa crítica, como tenía que
ser necesariamente el paso de un modo de ser impuesto por
tres siglos de dominación colonial a un modo de ser que el

hispanoamericano se empeñaba en alcanzar por las vías más

violentas y rápidas. Etapa en la cual se encuentran las raí­

ces de muchas de nuestras cualidades y de muchos de nues­

tros defectos.
El presente trabajo, no es necesario decirlo, no pretende

ser exhaustivo. Todo lo contrario, son muchas, quizá de­

masiadas, las lagunas que en él podrán ser encontradas. En

realidad, trabajos de esta naturaleza sólo podrán ser per­

fectamente realizados cuando se hayan escrito las historias
de las ideas, el pensamiento y la filosofía de cada uno de
nuestros países, y de la comparación de todas ellas se de­
duzca lo que las caracteriza como miembros de esa comuni­

dad llamada Hispanoamérica, lberoamérica o América. Este

trabajo, dentro de sus grandes límites, sólo pretende cola­
borar un mínimo en la elaboración de esa futura tarea. Las
sucesivas investigaciones habrán de ratificar o rectificar
mucho de lo que aquí se expone así como el sentido que se

ha querido dar a lo expuesto; pero, de cualquier manera,
esta aportación no habrá de ser del todo inútil. La labor

que han realizado y realizan en este aspecto empeñosos in­

vestigadores como Roberto Agramonte y Medardo V itier,
en Cuba; Arturo Ardao, en el Uruguay; Guillermo Fran­

covich, en Bolivia; Jorge Muñoz Rayo, en Chile, r otros más

en varios países, habrá de dar las mejores luces en este te­

rreno. Así, la labor exhaustiva corresponde a los investiga­
dores de los distintos países de nuestra América. Ojalá este

trabajo ayude, en alguna forma, a estimular tal labor.
Mi estudio fué pensado como una continuación de los

que sobre el posùioismo en México realicé hace aún poco
tiempo. Vista la forma como los mexicanos reaccionaron i



PREFACIO 11

se asimilaron al posùiuismo, era interesante comparar esta

reacción y esta asimilación con la realizada por otros pue­
blos de lberoamêrica, en los cuales había influído también.
En este sentido [ué orientado el trabajo que aquí se presen­
ta. Desde luego, se hizo patl!nte, en las primeras compara­
ciones, la diversidad existente entre el Brasil y los países
hispanoamericanos. Estos últimos, a pesar de encontrarse

divididos en varias naciones, tenían entre sí mucho de co­

mún. Existía entre nuestros países una unidad que ya no

mantienen frente al Brasil. Diversas circunstancias-y situa­

ciones históricas dan lugar a la formación del Brasil por un

lado y a la de Hispanoamérica por el otro. Así, por lo pron­
to, era urgente mostrar lo que daba esa unidad a nuestros

países, para después buscar la que existiese entre éstos y
el Brasil. En la primer tarea me empeñé. Por lo que se

refiere al Brasil son ya varios los trabajos que se han reali­
zado y se realizan en el campo de la historia de las ideas, el

pensamiento y la filosofía, entre los cuales se destacan las

investigaciones del profesor Cruz Costa de la Universidad
de San Pablo.

Pero, una vez puestos a trabajar sobre el positivismo en

Hispanoamérica, éste no se explicaba y hasta carecía-de sen­

tido si no se analizaba una etapa de nuestro pensamiento que
le era previa, la que lleva el nombre general, aunque no muy

preciso, de romanticismo. Sin embargo, he aceptado para
esta etapa tal nombre porque, si bien desde el punto de
vista de las influencias filosóficas no es preciso, sí lo es

desde el punto de vista de la actitud tomada por los diver­
sos miembros de esta generación de educadores y pensado­
res hispanoamericanos que, entre los años de 1840 y 1860,
surgen en esta América dándole un sentido y unidad espi­
ritual. Las raíces que explican la aceptación y adopción
del positivismo en la totalidad de los países hispanoameri­
canos se encuentran en el pensamiento de esta generación.



12 PREFACIO

Conociendo sus ideas y los problemas que se plantearon, la

rápida influencia del positivismo en Hispanoamérica que­
da fácilmente explicada. De aquí surgió la necesidad de
extender la investigación hasta la etapa indicada.

Este estudio se ha dividido así en dos partes: una refe­
rente al llamado romanticismo en Hispanoamérica, y otra

al positivismo. En ambos he tratado de evitar hacer estu­

dios por naciones. Desde luego, la falta de suficiente in­

formación me lo hubiera impedido; pero, lo más importan­
te era destacar una serie de ideas en las que se hiciese
notar una unulad de espíritu expresada en una unidad de

problemas y de intentos de solución para los mismos. He

tratado de que los análisis que aquí se hacen, apoyados en

diversos textos, valgan na para un determinado país de
nuestra América, sino para toda Hispanoamérica. Esto ha
sido fácil por lo que se refiere a la primera parte, la del
romanticismo. La unidad' de problemas y soluciones pro­
puestas es de notable semejanza. Y es que Hispanoamérica
apenas acaba de sacudirse el yugo político de España y
trata de arrancarse hábitos y costumbres impuestos por ella
durante la larga etapa colonial. Del pensamiento román­

tico hispanoamericano se analiza aquí al más representativo
y en el que se hacen más patentes las ideas que preparan la

adopción del posuiuismoen diversos países de esta América.
Por lo que se refiere a la etapa de la adopción del po­

sitivismo la unidad sigue haciéndose patente, pero ya den­
tro de una diversidad nacional. Los problemas y soluciones
son semejantes; mas las últimas tendrán que ser adaptadas
a circunstancias concretas. Diversidad de circunstancias his­
tóricas estimularán una serie de no menos diversas situa­

cienes de realidad histórica y social. Dentro de su unidad

Hispanoamérica empieza a dar origen a una variedad de
situaciones que se perfilan como nacionales. El positivis­
mo, que es visto como una filosofía al servicio de la reali-



PREFACIO 13

zaciôn de un nuevo orden en Hispanoamérica, se irá adap­
tando a las distintas circunstancias concretas que lo solici­
tan. De acuerdo con estas situaciones o circunstancias serán
las interpretaciones y adaptaciones que se hagan del positi­
vismo. De aquí que en la segunda parte de este trabajo se

haya seguido una secuencia nacional, a diferencia de la pri­
mera parte; pero poniendo al mismo tiempo el acento en

una serie de rasgos generales que el lector captará fácilmen­
te. Aquí el positivismo es analizado sólo en aquellos países
donde se hacen más claramente patentes, al lado de los ras­

gos generales, aquellos otros que le hacen presentarse con

una cierta originalidad y diversidad en la interpretación que
de él se da.

Para la realización de este trabajo he contado con la
central ayuda de El Colegio de México y la Fundación

Rockefeller. En mi recorrido por Norte y Sudamérica pude
recibir la orientación de muchas instituciones culturales r

personas, así como su estímulo en mi investigación. No doy
los nombres de las unas ni de las otras para evitar alguna
lamentable omisión, pero a ellas va dedicado este libro.

Respecto a la bibliografía utilizada no pudo ser todo lo
exhaustiva que hubiera deseado. En las bibliotecas visita­
das procuré, dentro del limitado tiempo con que contaba,
tomar notas de aquellos textos que me era difícil encontrar

en otras partes más a mi alcance. Al mismo tiempo procuré
obtener la mayor cantidad posible de libros referentes a mi

investigación, enviándolos a México para hacer su estudio a

mi regreso. Desgraciadamente unos llegaron y otros no,
debido a la desorganización en que se encontraban las
comunicaciones, recién terminada la última guerra. No pre­
tendo, con esto, justificar las lagunas que aquí se encuentren,

simplemente expongo las razones que me impidieron, en

parte, reducirlas.
L. Z.



 



INTRODUCCIÓN

I

HISPANOAMÉRICA Y SU CONCIENCIA HISTÓRICA

l. SENTIMIENTO DE DEPENDENCIA

Hegel, en sus Lecciones de Filosofía de la Historia, al refe­
rirse al continente americano, decía: "América es el país
del porvenir. En tiempos futuros se mostrará su importan­
cia histórica, acaso en la lucha entre América del Norte y
América del Sur. Es un país de nostalgia para los que es­

tán hastiados del museo histórico de la vieja Europa".
Pero, agregaba, "América debe apartarse del suelo en que,
hasta hoy, se ha desarrollado la historia universal. Lo

que hasta ahora acontece allí no es más que el eco del viejo
mundo y el reflejo de ajena vida". Mas esto es algo que co­

rresponde al porvenir. Y "como país del porvenir, América
no nos interesa; pues el filósofo no hace profecías". En esta

forma el filósofo alemán hacía a un lado a nuestro continen­

te, dejándolo en el olvido de la historia.
Para Hegel, que concibe la historia de las ideas como

un movimiento dialéctico, en el cual toda superación es al
mismo tiempo negación y conservación, la América carece

de historia y, al carecer de historia, carece de realidad. La

"historia de que se puede hablar en este Continente no es

sino un eco o reflejo de la historia del Viejo Mundo, su

anexo. De acuerdo con Hegel, América tendrá historia,
existirá, cuando sea capaz de entrar en ese movimiento
dialéctico mediante el cual se desarrolla el espíritu; esto es,

cuando sea capaz de negar un pasado que ya no le es propio;
pero mediante una negación dialéctica, esto es, mediante un

acto de asimilación. Dentro de una lógica dialéctica negar
15



16 HISPANOAMÉRICA y SU CONCIENCIA HISTÓRICA

no significa eliminar sino asimilar, esto es, conservar. De
acuerdo con esta_lógica lo que se es, se es plenamente, para
no tener necesidad de volver a serlo. Cuando se asimila

plenamente no se siente lo asimilado como algo ajeno, es·

torboso, molesto, sino como algo que le es propio, natural.
Lo asimilado forma parte del propio ser en forma tal que
no estorba el seguir siendo. El haber sido, el pasado, for­
ma parte de la experiencia que hace posible el seguir sien­
do. Cuando se asimila no hay necesidad alguna de volver
a repetir las experiencias del pasado. La conciencia histó­
rica ofrece esta experiencia, haciendo inútil su repetición.
La historia es la expresión objetiva de esta asimilación,

, ia expresión más patente de la negación dialéctica. Tal es la
historia de Europa, la historia del hombre europeo. Hegel
ha buscado el sentido de esta historia mostrando en su filo­
sofía lo que ha sido y lo que es. La historia del Viejo
Mundo es la historia que algún día, al decir de Hegel, ten­

drá que negar América si quiere empezar la propia. Mien­

tras no se realice tal negación o asimilación, América con­

tinuará siendo un continente sin historia, una dependencia
de la historia europea.

El filósofo español José Ortega y Gasset, al hablar de

la historia del hombre europeo, hacía referencia a la inter­

pretación hegeliana al decir: "El hombre europeo ha sido

demócrata, liberal, absolutista, feudal, pero ya no lo es.

¡,Quiere esto decir, rigurosamente hablando, que no siga en

algún modo siéndolo? Claro que no. El hombre europeo

sigue siendo todas estas cosas, pero lo es en la forma de
haberlo sido. Si no hubiese hecho esas experiencias, si no

las tuviese a su espalda y ni las siguiese siendo en esa pe­
culiar forma de haberlas sido, es posible que, ante las difi­
cultades de la vida política actual, se resolviese a ensayar'
con ilusión alguna de esas actitudes. Pero haber sido algo



SENTIMIENTO DE DEPENDENCIA 17

es la fuerza que más automáticamente impide serlo." 1 Aho­
ra bien, cabe preguntarnos por nuestra cuenta: ¿Es esto vá­

lido para América? O más concretamente: ¿Los hispano­
americanos podemos hablar en la misma forma ,?--,

Nosotros los hispanoamericanos hemos sido, por nuestro

pasado, conquistadores y conquistados, coloniales, ilustra­

dos, liberales, conservadores y revolucionarios. ¿Pero real­
mente hemos sido todo esto, en el sentido en que por ha­
berlo sido no tenemos necesidad de volver a serlo '? O en

otras palabras ¿los problemas que planteó la Conquista, la

Colonia, la Independencia y los que se han seguido plantean­
do en Hispanoamérica son problemas resueltos, en forma tal

que ya no se tiene necesidad de volverlos a plantear? ¿Son
ya un pasado en un sentido pleno? ¿ La Conquista, la Co­

lonia, la Independencia y todas nuestras luchas liberales son

ya para nosotros simple experiencia histórica? La respuesta
a estas preguntas tiene que ser negativa. Si no fuera así,
si en verdad todo ese pasado fuese auténtico pasado, que­
rría decir que habíamos empezado a realizar nuestra his­
toria en el sentido dialéctico que señalaba Hegel.

No, esta historia no es aún una historia de negaciones.
Aún no la hemos asimilado. Nosotros los hispanoamerica­
nos tenemos aún en la epidermis al conquistador y al con­

quistado, al colonial, al liberal romántico y a todo eso que
fué nuestro pasado. Es más, a pesar de que pretendemos
haber sido todo eso, aún seguimos sin serlo plenamente. To­

das esas actitudes las hemos ido tomando sólo' en el campo
de lo formal. En la realidad tales actitudes no han hecho
sino enmascarar, encubrir, un hecho, una realidad no así-­
milada aún, la primera de que fué consciente el hispano­
americano, la colonial. Esto es, la de su realidad como de­

pendencia, la de su consciencia como entidad dependiente
I Ortega y 'Gasset, Historia como .Iistemfl. Obras Completas, t. VI. Madrid',

1947.



lB HISPANOAMÉRICA Y SU CONCIENCIA HISTÓRICA
.

de una realidad a la que aún no considera como propia.
La de su dependencia con algo que considera le es ajeno.

El hispanoamericano del siglo xx continúa discutiendo

apasionadamente, afirmando o negando, esta realidad. La

Conquista y la Colonia siguen vivas en su mente, en torno

a ellas giran, al final de cuentas, todas sus discusiones .

. Unas veces le vemos afirmando la razón de los conquista-I

dos, otras la de los conquistadores; unas veces justificando
la Colonia, otras la Independencia. Siempre ei mismo pun­
to de vista, a pesar de que encubre éste èon diversas ban­
deras ideológicas o diversa terminología. Siempre está pa­
tente el problema de la depetulencia y la independencia del
hombre hispanoamericano. Ilustrados, liberales, conserva­

dores, positivistas y revolucionarios, no han hecho otra cosa

que expresar en diversas épocas y con diverso lenguaje el
mismo y siempre latente problema. Siempre está ahí nues­

tro pasado. Este pasado .es España y, con España, Europa.
Aún no hemos podido asimilarnos este pasado, porque aún
lo sentimos como algo que no es ajeno; aún no lo sentimos
en nuestras venas, en nuestra sangre, no lo sentimos como

propio. O en otras palabras, este pasado nuestro aún no

se convierte en auténtico pasado, sigue siendo un presente
que no se decide a ser historia.

En vez de tratar de resolver nuestros problemas por e1
camino dialéctico, los hispanoamericanos no hemos hecho

otra cosa que acumularlos. Aún no se resolvía la contradie­
ción entre el conquistador y el conquistado, cuando decidi­
mos hacernos republicanos, liberales y demócratas, conforme
al modelo que nos presentahan los grandes países modernos,
especialmente los sajones. A continuación, sin resolver las
nuevas contradicciones que se nos planteaban, aspiramos a

establecer burguesías semejantes a la gran burguesía euro­

pea, sin llegar a ser otra cosa que pequeños servidores de
ésta. Ahora, en nuestros días, tampoco hemos alcanzado aún



SENTIMIENTO DE DEPENDENCIA 19

el poderío económico que permita la descomposición de esa

burguesía sui-géneris, cuando ya nos estamos planteando los

problemas de una lucha de clases. Desde luego, no se quiere
negar que esta lucha exista, la lucha del oprimido contra el

opresor, pero no existe en los términos que lo planteó la

Conquista: la lucha del conquistado contra el conquistador,
la lucha del colonial contra la metrópoli. Ayer, lucha contra

España, ahora contra la nueva metrópoli -de esta colonia

que aun no dejamos de ser, los Estados Unidos. Siempre
la misma lucha, la de nuestra independencia. Ayer lucha

política frente a España, después mental frente a sus hábi­
tos y costumbres, más tarde económica contra las burgue­
sías, de las cuales sólo somos instrumentos. Lucha también
en contra de nuestra dependencia cultural ante un pasado
que no acabamos por sentir nuestro mediante una asimila­
ción dialéctica.

Antonio Caso, hablando de la historia de México, de­

cía: "Los problemas nacionales jamás han sido resueltos

sucesivamente." "México, en vez de seguir un proceso dia­

léctico uniforme y graduado, ha procedido acumulativarnen­
te." "Causas profundas, que preceden a la Conquista, y
otras más, que después se han conjugado con las primeras,
y todas entre sí, han engendrado el formidable problema
nacional, tan abstruso y difícil, tan dramático y desolador."

"[Todavía no resolvemos el problema que nos legó España
con la Conquista; aún no resolvemos tampoco la cuestión

de la democracia, y ya está sobre el tapete de la discusión
histórica el socialismo en su forma más aguda y apre­
miante." 2

Este ser ciegos a nuestros problemas, para verlos sólo
a través de los lentes de las soluciones europeas, es lo que
hacía afirmar a Hegel que vivíamos como eco y reflejo del

Viejo Mundo, como su sombra y no como una realidad.
2 Antonio CIlSO, México, apuntamiento.s de cultura patria. México, 1943.



20 HISPANOAMÉRICA y SU CONCIENCIA HISTÖRICA

Ecos y reflejos de ajena vida. Sin embargo, la realidad es

siempre más poderosa que la imaginación del hombre. En

este caso la realidad hispanoamericana, que así podemos
llamarla, es más poderosa que el afán del hispanoamerica­
no por escapar a ella. Pese a todos los subterfugios por elu- \

dirla, ésta se hace siempre patente. Aparentemente el his­

panoamericano se plantea los mismos problemas y busca las
mismas soluciones que ha aprendido en la cultura europea.
Pero lo cierto. es que no se plantea los mismos problemas
ni se da: las mismas soluciones, a pesar de que se imagina
tal cosa. La realidad es siempre más poderosa y le obliga
a plantearse los que le son propios y a buscarse sus propias

,

soluciones. Todo esto inconscientemente, haciendo una cosa

y creyendo que es otra. Es en nuestros días cuando empieza
a darse cuenta de este hecho. De la plena consciencia del
mismo dependerá el que algún día se decida a resolverlo
en forma directa, aspirando a que las soluciones sean defi­

nitivas, tal como ha sucedido en toda auténtica filosofía.

2. RENUNCIA NEGATIVA AL PASADO, HISPANOAMERICANO

El hombre hispanoamericano, en la medida en que fué
haciéndose más consciente de sus relaciones de dependencia
con un mundo que no considera como propio y de un pasado
que consideraba como ajeno, trató de romper definitivamen­
te con tal mundo y con tal pasado. Pero, en vez de negarlos
de acuerdo con una lógica dialéctica, lo hizo de acuerdo con

una lógica formal, esto es, conforme a una lógica que no

admite la contradicción. Una lógica en la que la historia
no tiene cabida. Partiendo de esta lógica, el hispanoameri­
cano no tuvo otro camino que negar su historia, renunciar

a ella, considerándola como impropia. Su historia, su pasa­
do, fué conside�ada como algo ajeno, como algo que no

le pertenecía por no haber sido obra suya. El pasado se le



RENUNCIA NEGATIVA AL PASADO 21

presentó como lo negativo por excelencia; como aquello que
no debía ser el hispanoamericano, ni aun en el sentido de
haberlo sido alguna vez.

El hispanoamericano, al autoanalizarse, se encontró lleno
de contradicciones. Sintiéndose incapaz, insuficiente, para
realizar una síntesis de éstas, optó por el camino más fácil,
la amputación. Eligió una de las formas de su ser y trató

de cortar definitivamente la otra. Pero con esto la contra­

dicción siguió en pie, sin solución, ni siquiera aparente. En

el pasado vió la raíz de todos sus males, la fuente de todas
sus desdichas como pueblo. Este pasado fué y siguió sien­

do la Colonia. La historia de ésta se le presentó como lo

ajeno por excelencia. España había sido l� creadora de este

pasado, del que sólo España podía responder. De sus an­

cestrales defectos sólo ésta debía ser llamada a cuentas; el
I

hispanoamericano no se conformó con intentar cortarlo de

un tajo. Aceptar este pasado como algo propio no signifi­
caba para el hispanoamericano otra cosa que la aceptación
de su dependencia. Con el pasado hecho por España el his­

panoamericano no podía tener otra actitud que la de recha­
zo o sumisión. Ni por un momento se le ocurrió el camino

de la negación por asimilación.
En esta forma el hispanoamericano se comprometió en

una difícil, casi prácticamente imposible, tarea: la de arran­

carse, amputarse, una parte muy importante de su ser, su

pasado. Se entregó al difícil empeño de dejar de ser aquello
que era, para ser, como si nunca hubiese sido, otra cosa dis­

tinta. La herencia española, la herencia colonial, pedían los

próceres de la independencia mental de Hispanoamérica,
debe ser reformada completamente. Ella, agregaban, es todo

lo opuesto de lo que queremos y debernos ser. Nuestros ma­

les, los llevamos en la sangre, borremos, si es necesario, esta

sangre. La emancipación social de Hispanoamérica, decían



22 HISPANOAMÉRICA Y SU CONCIENCIA HISTÓRICA

con toda violencia, no se lograría si no repudiamos plena­
mente la herencia española, esto es, nuestro pasado.

España, el pasado, estaba en la mente, en los hábitos y
costumbres del hombre hispanoamericano. Arraigada a él
sentía que le imposibilitaba para evolucionar como lo hacían

'los demás pueblos. Sentía que todos sus esfuerzos para trans­

formar el pasado fallaban. Nada podía hacer para cambiar­
lo. Sentía como inútil todo lo intentado en este sentido. El

hispanoamericano había luchado por alcanzar su emancipa­
ción política pero ésta resultaba inútil careciendo de una

previa emancipación mental. El pasado, España, estaba

siempre presente en la carne y huesos de sus mismos liber­

tadores. Éstos, que habían aspirado a dar a Hispanoamérica
una forma de vida a la que España era ajena, habían fraca­

sado, pues en su misma sangre llevaban la raíz de este fra­
caso. Todo había sido imposible, el pasado colonial impuesto
por España aparecía siempre. El hispanoamericano seguía
obrando como si ningún cambio se hubiese realizado. En
realidad no había cambio alguno. Nada real y definitivo

parecía haberse logrado. La emancipación política alcanza­
da sólo era algo formal. Las nuevas formas sólo encubrían

pasados y permanentes males. Hispanoamérica se había in­

dependizado de la corona española, pero nunca de España.
Ésta seguía viva, actuando sobre la propia acción dé los his­

panoamericanos. Éstos continuaban viviendo como si nada
hubiese cambiado. Cada hispanoamericano no aspiraba a

otra cosa que a ocupar el lugar que había dejado el conquis­
tador. De dominado que era aspiraba a ser dominador de
los más débiles.

Los próceres de la nueva emancipación hispanoamerica­
na se daban plena cuenta de este hecho y aspiraban a ponerle
fin. La revolución de Independencia, decían, ha sido anima­

da, más que por el espíritu de libertad, por el espíritu impe­
rial hispánico. Ha sido una revolución política, se ha dispu-



RENUNCIA NEGATIVA AL PASADO 23

tado todo el mando, no ha sido una revolución social. Sólo
se ha querido quitar a un señor para poner otro. Se ha arran­

cado el cetro a España, pero nos hemos quedado con su espí­
ritu. Los congresos libertarios, los libertadores y guerreros
de la emancipación política de Hispanoamérica, no han he­

cho otra cosa que actuar de acuerdo con el espíritu que Es­

paña les había impuesto. La lucha no ha sido entre América

y España, sino entre España y España. Una España más jo­
ven, pero España al fin, es la que ha vencido a la vieja Es­

paña. Nada ha cambiado, los mismos y ya viejos privilegios
siguen en pie, los propios libertadores se han encargado de

que así sea. Hispanoamérica sigue siendo una Colonia.

Así, en esta forma, los nuevos emancipadores de Hispa­
noamérica se dieron cuenta de la cruda realidad y deterrni­
naron eliminarla de una vez y para siempre. Para lograrlo
ofrecieron ese raro espectáculo de que se hablaba antes: el
de hombres empeñados en arrancarse una parte de su propio
ser, su historia. Con verdadera furia y coraje se entregaron
a tan difícil tarea. Con la misma '{luria, coraje y tesón que
el hispanoamericano había heredado'sle España. En su vio­
lencia por arrancarse el pasado actuaron como dignos hijos
de esa España que se empeñaban en negar. La nativa cons­

tancia española, como diría Andrés Bello, se expresó en el
mismo afán del hispanoamericano por dejar de ser español.
El mismo empuje y valor que el español había puesto para do­
minar estas tierras e imponer sus hábitos y costumbres, lo

puso el hispanoamericano para librarlas y para arrancarse

tales hábitos y costumbres. A una violencia se contestó con

otra violencia, a una imposición con otra imposición.
Sin embargo, el pasado no es algo que se elimine así, sin

más. El pasado, si no es plenamente asimilado, se hace siem­

pre presente. En cada gesto, en cada acto realizado por el
hombre hispanoamericano, el pasado se patentiza. Los par­
tidos políticos fueron tomando diversos nombres, 'se habló de



24 HlSPANOAMtRICA y SU CONCIENCIA HISTÓRICA

nuevas ideas, nuevas filosofías parecían orientarlos, pero en

el fondo, el pasado permanecía vivo, latente, dispuesto a.pa­
tentizarse en la primera ocasión propicia. No había más que
nombres nuevos con los que se encubrían viejos problemas.
Mientras tanto el resto del mundo marchaba, progresaba, ha­

cía historia. Hispanoamérica seguía siendo un continente
sin historia, sin pasado, por estar éste siempre presente. Y

si tenía historia no era una historia consciente. Hispa­
noamérica seguía negándose a considerar como parte de su

historia a un pasado que no había hecho. La Colonia no

era historia suya; pero tampoco aceptaba como tal la serie de
luchas por emanciparse de la misma. Esto era pura anarquía
de la cual se avergonzaba. Nada quería tener que ver con esa

serie de luchas, de revueltas, violencias y alternativas entre

dictaduras y anarquías. En la historia hecha no encontraba
nada constructivo, nada de aquello que aspiraba a ser. Y sin

embargo, pese a todo esto, el hispanoamericano iba haciendo

historia, no la historia que hubiera querido hacer, sino su his­
toria. Una historia muy especial, sin negaciones o asimila­

ciones dialécticas. Una historia llena de contradicciones que
no acababan por sintetizarse. Pero historia al fin y al cabo.

La historia que ahora a los hispanoamericanos de mediados
del siglo xx toca negar dialécticarnente, esto es, asimilar.

3. HISPANOAMÉRICA Y SU AFÁN POR HACER UNA

NUEVA HISTORIA

Empezar como si nada estuviese hecho, hacer una histo­
ria desde sus inicios, son actitudes que se han presentado en

la historia de la cultura y también en las historias. particu­
lares de los individuos, en las biografías. En épocas de cri­

sis, de grandes decepciones, suele surgir ese afán por empe­
zar todo de nuevo. El hombre en determinados momentos de

su vida suele sentir este mismo afán, una de las formas más



AFÁN DE NUEVA HISTORIA 25

efectivas de escapar a sus circunstancias, a su realidad. En
esta forma cree poder eludir los compromisos que su situa­
ción en el mundo le ha impuesto. En estas ocasiones, en las

que la marejada de la historia parece enredarse y complicar­
se, el hombre se siente impulsado a escapar del enredo. En
vez de entregarse a la difícil, pero no imposible, tarea de des­
enredar su situación, prefiere escapar y no saber nada de la

complicada madeja. Entonces empieza a imaginar mundos
'sin complicaciones, mundos sin historia hecha, mundos en los
cuales cada individuo puede empezar a realizar su historia

según le plazca. En estos mundos imaginarios la libertad se

of rece en su máxima' expresión. Se trata de mundos en los

cuales el individuo carece de compromisos. En ellos todo
está hecho a las mil perfecciones. El hombre no tiene allí
otro quehacer que vivirlos libremente, sin limitaciones. O

bien, tales mundos suelen presentarse como mundos vírgenes;
en donde todo está por hacerse y por lo mismo llenos de posi­
bilidades. En fin, utopías que son verdaderas jaujas o uto­

pías en la que todo está por crearse. En ambas el hombre
I puede escapar a su pasado, esto es, a sus compromisos, a su

tener que responder de los compromisos de un pasado que él
no ha hech¿. En una utopía todo está hecho; en otra todo está

por hacerse, pero ninguna de ellas representa un compromiso.
y no representando compromisos tampoco plantea problemas.

Así vemos como en las grandes crisis de la humanidad el
hombre suele tomar una de estas dos actitudes o ambas. Unas
veces se decide por el ideal de un mundo en el cual todo se

encuentre resuelto. De acuerdo con tal ideal el hombre care:
ce de compromisos. La libertad en él es máxima, pues todo

-

.

lo que representa un compromiso que la limite ha sido aban­
donado a una providencia que todo lo prevé y resuelve. Tal
es la actitud tomada por el hombre en el que hizo crisis la

llamada cultura pagana. Otras veces el hombre anhela un

mundo enteramente nuevo, en el cual todo tenga que ser he-



26 HISPANOAMÉRICA Y SU CONCIENCIA HISTÓRICA

cho. Aquí no hay renuncia a la acción. La acción existe, sólo

que es una acción plenamente libre y, por serlo, es también

irresponsable. Nada hay que estorbe esta acción porque nada
está hecho. Tal es lo que intentó elllamado hombre moderno
cuando hizo crisis la cultura cristiana. El hombre "hastia­
do del museo histórico de la vieja Europa" aspiró a crear un

mundo enteramente nuevo. Su utopía no se situó ya en mun­

dos trascendentes, en los que todo está previsto, sino en la
misma tierra. Pero esta era una tierra virgen, tierra nueva,

donde el hombre que la habitaba vivía en pleno estado de na­

turaleza, esto es, sin historia. Tierra nueva, en la que la
acción del individuo no estaba aún comprometida por la ac­

ción de los otros. La tierra nueva y el buen salvaje represen­
taron el ideal del hombre moderno, harto ya de tener que res­

ponder de las acciones de sus antepasados. Fué este hombre
el que, con mayor empeño, trató de realizar una historia de
la cual él fuese principal protagonista y su principio. La

historia; el pasado, pareció borrarse en una aparente oscu­

ridad.
Por lo que se refiere a Hispanoamérica, la tierra que los

europeos habían visto como la realización de su utopía, su­

cedió algo semejante. En una determinada coyuntura histó­

rica, los hispanoamericanos se rebelaron también contra su

pasado y, con ello, contra las responsabilidades que implica­
ba. De un tajo trataron de romper con él. Lo negaron, tra­

tando de empezar una nueva historia, como si nada hubiese
sido hecho antes. También crearon su utopía. El ideal, aque­
llo que aspiraron a ser, lo encontraron en los grandes países
sajones: Inglaterra y los Estados Unidos, o bien Francia, en

lo que ésta representaba dentro del avance de la civilización.
Sus constituciones políticas, su filosofía, Iiteratura y cultura
en general, fueron los modelos conforme a los cuales los his­

panoamericanos pretendieron hacer su nueva historia.

i El pasado o el futuro! fué el dilema planteado. Para



AFAN l''": NUEVA HISTORIA 27

alcanzar el futuro i��al era menester renunciar irrevocable­
mente al pasado. El pasado hispanoamericano no era otra

cosa que la absoluta negación de sus propios ideales. Los
nuevos ideales se hallaban en absoluta contradicción con el

pasado heredado. La nueva civilización era la absoluta ne­

gación de la España colonial. Era menester elegir entre lo

uno o lo otro; era menester renunciar al futuro o al pasado.
"¡Republicanismo o catolicismo!, grita el chileno Francisco

Bilbao. ¡Democracia o absolutismo! ¡Civilización o barbarie!,
da a elegir Domingo Sarmiento. ¡ Liberalismo o tiranía! ¡ Lo
uno o lo otro!, no cabía otro dilema. El terrible dualis­
mo, decían estos hombres, nos llevará a la muerte si no sa­

bemos elegir uno de los dos. Es menester elegir entre el
. predominio absoluto de la Colonia o el predominio absoluto
de los nuevos ideales libertarios. No hay conciliación posi­
ble, pensarla sería el mayor de los errores. Necesariamente,
sostenían, tendrá que imponerse uno de los términos median­
te el absoluto exterminio de su opuesto. Y mientras tal cosa

realizaban los hispanoamericanos se exterminaban entre sí.

Una mitad estorbaba a la otra. En esta forma se hizo la his­
toria' del .siglo XIX, una historia en la que una minoría llena
de fe en el futuro 'se decidió por la negación de todo su

Plisado.
Sin embargo, el pasado lo llevaba el hispanoamericano

dentro, lo llevaba en todo su ser. El futuro no acababa de
hacerse presente, ni el pasado de hacerse pasado. La utopía,
en vez de realizarse, se fué alejando cada día más. Pese a

todos los esfuerzos realizados, los hispanoamericanos siguie­
ron siendo hispanoamericanos, esto es, hijos de esa eireunstau­
cia y realidad llamada Hipanoamérica. El pasado siguió pre­
sente en las diversas formas de vida de estos hombres que
en vano lucharon por arrancárselo. Con un presente, que no

se realizaba, y un pasado, que no acababa de ser tal, la his,

toria, nuestra historia, no existía. Hispanoamérica, por deci



28 HISPANOAMtRICA y SU CONClENCIA HISTÓRICA

sión propia, se convertía en un pueblo ��'1 historia. A lo más

que llegaba, como pensaba Hegel, era a ser un país del por­

venir, del futuro. Hispanoamérica, en el terreno de la rea­

lidad, se conformaba con ser un eco y reflejo de algo que

quería ser; pero que de hecho no era. Se convertía en pro­

yecto ajeno, en utopía de una Europa también cansada de su

historia. Utopía de pueblos hastiados del viejo museo euro­

peo. En esta forma, de acuerdo con una proyección que le
era ajena, una vez más el hispanoamericano continuó siendo
un colonial, renunció a su historia real y con ella a su rea­

lidad.
Pero la realidad siempre es más poderosa y, a pesar de

todo, la renuncia resultó inútil.' Pese a todos los esfuerzos
realizados, el hispanoamericano permaneció con su realidad, .

realidad peligrosa, porque se apoya en un pasado que no ha

podido asimilar. Y tanto más peligrosa cuanto más tarde en

hacer dicha asimilación. Las antiguas fuerzas, de las cuales
ha creído poder libertarse, continúan latentes. Tan descara­
damente latentes que no ocultan en la actualidad sus preten­
siones respecto a regir abiertamente su realidad. El no haber

podido asimilar a tiempo este pasado es lo que le da su actual

potencia.
Así vemos que, mientras Europa discute en la actualidad

su futuro, nosotros en Hispanoamérica tenemos aún que se­

guir discutiendo nuestro pasado. Mientras Europa lucha por
realizar una historia que represente un progreso más de su

movimiento dialéctico, Hispanoamérica tiene aún que volver
los ojos al pasado para defender libertades que parecían de­
finitivamente ganadas. A cien años de distancia cronológica
Hispanoamérica tiene aún que defender la obra de un Juárez'

y la de un Sarmiento contra las siempre vivas y latentes fuer­
zas que hacen posibles los actuales defensores de pasados pri­
vilegios o los nuevos Rosas. Mientras Europa se aplica a

buscar el tipo de comunidad que ha de adoptar en el futuro,



AFÁN DE NUEVA HISTORIA 29

Hispanoamérica sigue discutiendo la Conquista, la Indepen­
dencia y el liberalismo. Sólo en pueblos como los hispano­
americanos, donde el pasado es todavía un presente, pueden
seguir en .contraversión formas políticas como las coloniales

que parecían ya abandonadas. Sólo pueblos que no han asi­

milado su historia pueden continuar sintiéndose amenazados

por su pasado. De aquí la urgente necesidad de realizar esta

asimilación. Es menester que nosotros los hispanoamerica­
nos hagamos del pasado algo que, por el hecho de haber sido,
no tenga. ya necesidad de volver a ser. Es menester que ha­

gamos nuestra historia, esto es, que seamos conscientes de

ella. Una historia que nos hable de los caminos que nuestro

pasado ha tomado para no tener necesidad ya de volver a

tomarlos, conocidas sus experiencias. Es menester que poda­
mos vivir el pasado como algo que fué y no como algo que .

aún no es. Es menester que vivamos el pasado en el recuerdo,
en la experiencia realizada, en lo que, en suma, somos por
haber vivido y no en lo que seremos por seguir viviendo.

Esto es en parte lo que justificará la historia que a con­

tinuación se expone. Si, en verdad, no queremos repetir las

experiencias de nuestro pasado viviéndolas como algo pre­

sente, es menester que las vivamos como historia, como pa­
sado que es. Y la mejor manera es la de la asimilación,
debemos asimilar nuestro pasado, hacernos conscientes de
él. Tal es lo que siempre ha hecho Europa, tal ha sido la tarea

de sus historiadores y filósofos. Son éstos los creadores de

su llamada historia universal. La historia no la componen
los puros hechos, sino la conciencia que se tenga de ellos. Es
esto lo que aún no hemos logrado, es ésto lo ·que nos reprocha
Hegel. Pero ahora parece que ya somos al menos conscientes

de su necesidad. Dicha consciencia explica el interés cada
vez más creciente por la historia de nuestras ideas. Ahora
sólo nos queda hacer nuestra parte, por pequeña que ésta sea.



30 EL ROMANTICISMO

II

EL ROMANTICISMO EN HISPANOAl'4ÉRICA

4. LA AUTONOMÍA INTELECTUAL

La toma de conciencia de los hispanoamericanos acerca de
su realidad, se fué logrando en una serie de etapas cuyos

orígenes llegan hasta los mismos conquistadores. Pero fué a

mediados del siglo XVIII cuando, debido a una serie de ciro

cunstancias históricas y culturales, se hizo más clara esta toma.

de conciencia. El apoyo teórico de este conocimiento lo ofre­
cieron las ideas filosóficas entonces en boga, las cuales se

agrupaban bajo el nombre genérico de Ilustración. La nueva

filosofía empezaba por destruir el principio de autoridad,
sobre el cual se apoyaba la doctrina filosófica oficial: la es­

colástica. Los ilustrados hispanoamericanos trataron inme­
diatamente de separar lo religioso de lo filosófico. En el

campo de la religión era válido el principio de autoridad, ya

que se apoyaba en la fe; no así en el campo de lo filosófico.
Para éste no había otro método de conocimiento que el de la

experiencia. La religión correspondía al mundo de lo divino,
la filosofía al de lo humano. Era menester no confundir am­

bos campos.
El hispanoamericano, sin descuidar la salvación (le su

alma, se propuso inmediatamente conocer el mundo que le
había tocado en suerte para vivir. Armado del método de la
nueva ciencia, el experimental, dió principio a esta no fácil
tarea. La flora y la fauna, la tierra y el cielo americanos,
fueron objeto de conocimiento. Poco tiempo habría de tar­

dar en darse cuenta de lo que esta realidad experimentada
significaba. América tenía su personalidad; era poseedora
de una rica individualidad en todos sus campos. Los horn­
bres de ciencia hispanoamericanos enseñaron a conocer y

v-



LA AUTONOMtA INTELECTUAL 31

amar a esta realidad. Su contacto directo con la misma aca­

riciándola con ojos y manos, les hizo sentirse hondamente Ii­

gados a ella. Ese mundo, que con tanto cuidado observaban

y descubrían, era su mundo. Frente a ellos estaba una rea­

lidad física en un principio, moral y social después, que no

tenía porque ser inferior a la de otros pueblos. Pronto se

pasó de los problemas propios de un naturalista a los pro­
blemas políticos. América era distinta y no por esto inferior
a Europa. Cada uno de los diversos trozos de la Colonia es­

pañola tenía su personalidad y con ella problemas que sólo
Jos nativos podían comprender. Pronto se empezó a hablar,
si no claramente de 'independencia, sí de autonomía. Y ante

la incomprensión de España la idea de independencia poli- I

tica se convertirá pronto en programa. En México, en l')úeva
Granada, en el Perú, Chile y el Plata los hasta ayer hombres
de ciencia se trocaron en conspiradores y guerreros; los teles­

copios, microscopios y otros instrumentos científicos en fusi­
les y cañones; los tratados científicos en proclamas libertarias.
En Santa Fe de Bogotá y otras ciudades hispanoamericanas
fueron sacrificados muchos de los hombres de ciencia que

poco antes habían sido felicitados por los virreyes.
La independencia política de Hispanoamérica fue el re­

sultado positivo de esta reacción. Sin embargo, los libertado­

res, llevados por un espejismo, no vieron claramente cuál era

la realidad con la cual iban a enfrentarse y a la cual daban
libertad'. Como buenos ilustrados realizaron planes conforme
a los cuales pensaban 'rehacer y orientar a los pueblos liberta­
dos. Vieron en éstos arcilla fácil de modelar. Los pueblos
hispanoamericanos comprendían que no estaban aún prepa­
rados para disfrutar de sus libertades; pero sus libertadores,
ahora gobernantes, se encargarían de darles esta preparación.
El despotismo ilustrado fué la fórmula salvadora. Por la
fuerza había que enseñar a los pueblos americanos a ser li­
Irres, En nombre de la libertad Bolívar hizo sentir su poder



32 EL HOMANTICISMO

en los pueblos por él libertados. Lo mismo hicieron O'Hig­
gins en Chile, Iturbide en México, Rivadavia en la Argentina
y el Doctor Francia en el Paraguay. En adelante, en nombre
del pueblo y para la libertad y bien del pueblo, se justificaría
cualquier dictadura. Pero, a la sombra de las dictaduras, se

encontraban siempre los viejos intereses coloniales, que no

estaban dispuestos a ceder. Para escapar a una anarquía per­
manente los pueblos se veían obligados a escoger entre dicta­

duras liberales o dictaduras conservadoras. La libertad, de

que habían hablado las proclamas de los revolucionarios, ad­

quiría un sentido cada vez más limitado. Era sólo libertad
frente a-la metrópoli española. Libertad que no implicaba,
en forma alguna, un cambio en la estructura social de los

pueblos hispanoamericanos. No se había realizado más que
un cambio: el dictador español era substituído por el nacio­

nal. Sólo en esto consistía la Independencia.
El optimismo que había antecedido al movimiento de in­

dependencia se troca así en un hondo pesimismo. Fuera del
cambio político, todo permanecía igual. A los viejos privile­
gios sólo se agregaban otros nuevos. La realidad hispano­
americana mostraba otros perfiles, para los cuales no había
tenido ojos el científico de fines del XVIII americano. Algo
había en esa realidad que imposibilitaba a sus pueblos a se­

guir el camino de los grandes pueblos europeos y de los Es­
tados Unidos de Norteamérica. Algo tenía Hispanoamérica
en sus entrañas que la incapacitaba para ser realmente libre.

Este algo era- menester conocerlo, pues, sólo conociéndolo,
podría ser extirpado. A esta tarea se entregará la generación
que siguió a la que realizó la Independencia política. Con

pasión casi sádica empezó a escarbar en sus entrañas; inician­

do .así una nueva experiencia de la realidad hispanoarne­
ncana.

El espectáculo que ofreció la nueva generación fué algo
realmente doloroso y desconsolador: países diezmados por



SENTIDO DE ORIGINALIDAD 33

largas e interminables revoluciones. La anarquía y el despo­
tismo rodante altèrnativamente en un círculo vicioso. Las

revoluciones eran el consecuente resultado de las tiranías, y
éstas el de las revoluciones. A una violencia se oponía otra

violencia. Importaba el orden, no tanto para gobernar como

para subsistir. La violencia era la forma de sucesión de los

gobernantes en Hispanoamérica. A éstos no preocupaba ya
otra cosa que mantenerse en el poder, por el poder. A nadie

parecía importarle ya el futuro de las sociedades hispano­
americanas, lo único que parecía importar era la forma de

ocupar ellugar de mando, dejado por el antiguo gobernante
representante de España.

¿ Dónde estaba la raíz de este mal? ¿ Cómo poner fin a él?
Tales habrán de ser los problemas que se plantee la nueva

generación. La raíz de los mismos los encontrará en la Colo­
nia. Esta se hallaba en las mismas entrañas de los hispano­
americanos. La Colonia había formado la mente que ahora

entorpecía el progreso. Allí estaba todo el mal. Para des­

arraigarlo sería menester rehacer desde sus raíces dicha men­

te. Urgía realizar una nueva tarea: la de la emancipación
mental de Hispanoamérica. A esta tarea se entregará la nueva

generación. La autonomía del intelecto fué la nueva bandera.

5. EL ROMANTICISMO y EL SENTIDO DE ORIGINALIDAD

Del romanticismo, tanto en su expresión francesa como

en la alemana, los hispanoamericanos van a tomar su pre­
ocupación por la realidad que se ofrece en la historia y la
cultura. La preocupación por los valores nacionales se trans­

forma en ellos en preocupación por los valores propios de la

América. Saben que es menester rehacer esta realidad que
les ha tocado en suerte; pero también saben que sólo podrán
rehacerla si parten de lo que ella es auténticamente. Se opo­
nen al idealismo propio del racionalismo ilustrado. Éste ha



34 EL ROMANTIClSMO

fracasado en Hispanoamérica, porque ha sido ciego para la
realidad que estaba ahí patente. Del Romanticismo toman

también su preocupación por el destino nacional, en este caso

por el destino americano. Pero, mientras los europeos encono

traban en sus particulares historias nacionales la justificación
de tal destino, los hispanoamericanos encontraban en las mis­
mas los elementos negativos del mismo. En el pasado, en la

Colonia, estaban todas esas fuerzas, cuya prolongación estor­

baba ahora el progreso de los pueblos hispanoamericanos.
Allí estaba lo que entorpecía en el presente el destino propio
de la América.

Así, en la misma forma como el europeo se entregó a la­

historia para encontrar en ella las raíces de su futuro destino,
el hispanoamericano se entregó a igual tarea para mostrar las
raíces que impedían la realización de su destino propio. Una
serie de trabajos históricos, en los que se hará patente la rea­

lidad negativa de Hispanoamérica, empezarán a surgir en

los diversos países de esta América. Se escriben agudos aná­

lisis históricos y sociológicos sobre la realidad 'de la América

Hispana. Entre estos se destaca el Facundo de Sarmiento, el
cual en su primera edición, publicada en ,1845, lleva el si­

guiente y significativo título: Civilización y Barbarie. Vida
, .

'

de Juan Facundo Quiroga. Y aspecto físico, costumbres y
hábitos de la República Argentina. Animado por la misma

preocupación, José Victorino Lastarria ha dado lectura, en

1844, en la Universidad de Chile, a una memoria que provo­
cará grandes discusiones: Investigaciones sobre la influencia
social de la Conquista y del sistema colonial de los españoles
en Chile. Memoria que provoca la pronta réplica de Andrés

Bello, el cual se encargará de mostrar los elementos positivos
de la Colonia, con independencia de todos los errores que co­

metió y los defectos que éstos implicaban. En México, José
María Luis Mora escribe en 1837 su Revista política de las
diversas administraciones que la República Mexicana ha te-



SENTIDO DE ORIGINALIDAD 35

nido hasta 1837, en la que hace patente las raíces coloniales
de la mayoría de los errores cometidos por estas administra-

\

ciones. En Cuba José Antonio Saco muestra, a través de su

Historia de laEsclavuud y de trabajos como su memoria so­

bre La Vagancia en la Isla de, Cuba, el meollo de los males

que sufre la Isla. En éstos, y otros trabajos más que surgen a lo

largo del XIX, los hispanoamericanos van mostrando el pasa­
do que debe ser negado, a diferencia de los europeos que
mostraban en trabajos similares de historia y sociología el

pasado que debería ser afirmado.

Pero, al lado de esta preocupación por lo negativo, crece

también la preocupación por lo positivo, pot ese algo propio
de Hispanoamérica que debía ser potenciado. La América

Hispana tenía un destino, menester era realizarlo. Se ern­

pieza a hablar de nación. Sólo que esta idea, saben, no puede
ser apoyada en la historia propia, como lo. hacía el europeo.
La nación no la constituye ni el suelo ni la historia, sino el
afán por una tarea común. Esto es lo que hay que destacar:
Cuál es la tarea común propia de los pueblos hispanoameri­
canos. La unidad debe encontrarse en el futuro a realizar, no

en lo realizado, que parece negativo. El destino nacional es

cosa de futuro, sin amarres negativos con el pasado. Es algo
que se quiere ser para dejar de ser lo que se ha sido. Heali­
zar este destino es la tarea propia de los pueblos en Hispano­
américa. Pronto se empieza también a hablar sobre la neceo

sidad de realizar una cultura, una literatura, una gramática
y una filosofía americanas. Todo esto como tarea a realizar,
como algo que no está hecho; pero que, sin embargo, se en­

cuentra ahí, esperando que se haga consciente,
No bastaba así, la independencia política frente a Espa­

ña; era menester dar un nuevo y decisivo paso: el de la inde­

pendencia cultural frente a Europa. De Europa -se dice­
no es ya mucho lo que se tiene que aprender.' En Europa se

sostiene aún el espíritu feudal, el mismo espíritu del cual



36 EL ROMANTICISMO

quiere Hispanoamérica Iibertarse., Europa es en un principio
España, después la Francia y la Inglaterra de las ambiciones
coloniales. La misma Europa que, en nombre de la civiliza­

ción, ha bombardeado las costas del Perú y de Chile, la Eu­

ropa que invade a México. De esta Europa nada tiene la
América que aprender. Habrá que volver los ojos a lo pro­

pio. Debajo de ese mundo negativo que parece ser Hispano­
américa deberá encontrarse algo positivo sobre el cual se po­

drá, en el futuro, construirse una nueva cultura.
Los miembros de la nueva generación hispanoamericana

empiezan así a hablar y a discutir sobre la urgente necesidad
de realizar esta cultura. Los países hispanoamericanos -di·
cen- deben tener su literatura y su gramática. Los temas

de esta literatura los debe ofrecer la realidad vivida por los

literatos, la realidad de los pueblos a los cuales pertenecen.
En cuanto a la gramática, el pueblo, siempre sabio, ha impre­
so su huella al español, dando lugar a formas de expresión
originales. En lo que se refiere a la historia, ¿por qué seguir
hablando de una historia ajena a nuestros pueblos? ¿Acaso
los historiadores hispanoamericanos no podrían hablar con'

mejor conocimiento de causa sobre los hechos que de tan cer­

ca les tocaban? En el campo de las ciencias muchas eran las

experiencias plenamente originales que podían ser aportadas
por nuestros científicos. En el dominio de la filosofía, si bien
se aceptaba su universalidad desde el punto de vista formal,
se consideraba que la realidad, de la cual tenía que ser ex­

presión, era original y única. Cada pueblo debía tener la fi­
losofía que mejor cuadrase a su propia realidad.

6. INFLUENCIAS FILOSÓFICAS

Múltiples y abigarradas serán las influencias filosóficas

que den la tónÍca a esta época, en la que se empieza a discutir
el porvenir de los pueblos de nuestra América. La Enciclope-



INFLUENCIAS FILOSOFICAS 37

dia es substituída por una multitud de corrientes filosóficas,
en muchos aspectos contradictorias. La realidad de los pro­
blemas hispanoamericanos, que se debatían, aglutinan estas

corrientes. La ideología, el tradicionalismo francés, el eclec­

ticismo, el utilitarismo, la escuela escocesa y el socialismo
romántico de Saint-Simon, ofrecen las armas ideológicas de
la generación que pretende realizar la nueva emancipación
hispanoamericana. Muchos de ellos beben directamente en

las corrientes de estas filosofías. Bello, durante su estancia

de diplomático en Londres, conoce a Bentham y a James Mill,
y la filosofía de estos pensadores deja honda huella en la del

educador venezolano. El mismo pensamiento influye pode­
rosamente en el mexicano José María Luis Mora. El argen­
tino Esteban Echeverría, vive cinco años en París, de 1825 a

1830, los cuales son suficientes para que reciba la influencia
de las diversas corrientes románticas en boga. El romanti­
cismo social de Saint Simón, a través de su discípulo Pierre

Leroux, se deja sentir en el Dogma Socialista de Echeverría.
Su influencia pronto se hace patente en varios de los miem­

bros de su generación. Juan Bautista Alberdi asimila estas

influencias junto con el utilitarismo, el idealismo y el eclec­
ticismo. Sarmiento combina también todas estas influencias

y lleva sus polémicas a la vecina República de Chile. Eche­

verria, Alberdi y Sarmiento difunden sus ideas en el Uru­

guay. La Recue-Encvclopedique y Le Globe, donde se difun­
den las ideas socialistas de Saint Simón y sus discípulos, son

leídas y citadas en Argentina, Chile y el Uruguay. El chileno
Francisco Bilbao recibe �n Europa la enseñanza de Lamen­

nais, Quinet y Michelet. José de la Luz y Caballero, el maes­

tro cubano, conoce en el viejo continente al idealismo ale­
mán y su expresión francesa, el eclecticismo de Cousin. Su

conocimiento le lleva a enfrentarse a estas doctrinas por con­

siderarlas perjudiciales para el afán de independencia de la
Isla de Cuba. El romanticismo, en su aspecto literario, ofre-



38 EL ROMANTICISMO'

ce también una serie de ideas justificativas de los afanes de la
nueva generación hispanoamericana. Víctor Hugo y Lamartine

expresan, con su lirismo, el afán de libertad de estos hombres.
Los Cirondinos del segundo agrupan en Chile a la generación
que habrá de luchar por realizar las ideas del liberalismo
en su patria. Lastarria se hace llamar Brissol; Francisco

Bilbao, Vergiaud; Pedro Ugarte, Dantón; Manuel Bilbao,
Saint Just; y Santiago Argos, Marat."

Respecto a la diversidad y vaguedad de las influencias

recibidas, Alberdi es un ejemplo: "Por Echeverría, que se

había educado en Francia -cuenta él mismo-, tuve las pri­
meras noticias de Lermenier, de Villemain, de Víctor Hugo,
de Alejandro Dumas, de Lamartine, de Byron y de todo lo

que entonces se llamaba romanticismo en oposición a la vieja
escuela clásica. Yo había estudiado filosofía en la universi­

dad por Condillac y Locke. Me había absorbido por años las
lecturas libres de Helvecio, de Cabanis, de Holbach, de Ben­

tham, de Rousseau. A Echeverria dèbi la evolución que se

operó en mi espíritu con la lectura de Víctor Cousin, Ville­

main, Chateaubriand, Jouffroy y todos los eclécticos proce­
dentes de Alemania en favor de lo que se llamó espiritualis­
mo". y respecto a otras influencias, que tanto Alberdi como

su generación debieron a Echeverría, dice: "Él hizo conocer

en Buenos Aires, la Revista Enciclopédica, publicada por
Carnot y Leroux, es decir, el espíritu social de la revolución

.

de julio. En sus manos conocimos, primero que en otras, los
libros y las ideas liberales de Lermenier... , y los filósofos

r publicistas doctrinarios de la Restauración",'
De todas y cada una de estas diversas doctrinas filosófi­

lS se tomarán los instrumentos necesarios y adecuados para

3 Benjamín Vicuña Mackerina, Los girondinos chilenos. Santiago de Chile,
\2.

• Juan Bautista Alberdi, Auiobiogrojia, en Escritos Póstumos. Buenos
ss, 1895.



INFLUENCIAS FILOSÓFICAS 39

los no menos diversos problemas que se van planteando a los

hispanoamericanos en su afán por reconstruir su realidad. En
los tradicionalistas franceses, Maistre, Chateaubriand, Ben­

jamín Constant y De Bonald, se encontrarán las armas para
combatir el ingenuo utopismo en que habían caído los ilustra­
dos. En ellos estudian sus tesis sobre la incapacidad de los

pueblos para autogobernarse. Nada tiene que ver la voluntad
del pueblo -dicen- para que exista el gobierno. Éste existe

porque es necesario. No hay contrato social; la sociedad no

ha surgido porque un conjunto de voluntades individuales así

lo ha decidido. Todo lo contrario, el individuo se encuentra

en sociedad aun contra su voluntad, teniendo que responder
de hechos que no han sido por él realizados. El hispanoame­
ricano está en este caso, se ha encontrado en una sociedad

que no ha sido hecha por él, una sociedad que tendrá que
reformar si quiere que sea la propia. El tradicionalismo
ofrece así un instrumental crítico contra falsas ideas como

las que hacían del pueblo un sujeto puro de derechos, o con­

tra constituciones que pretenden transformar, por decreto,
una realidad asentada en varios siglos de dominio colonial.

El romanticismo social, por su lado, ofrece los instru­
mentos positivos de la misma reacción: el pueblo no existe
como un sujeto ideal; pero sí existe como una realidad difícil

y compleja. En él aprenden y toman su afán para hacer de
los estudios sociales una ciencia positiva. También toman

del mismo, su interés por encontrar la forma de emancipar a

los pueblos de la miseria, en este caso el interés por hacer
de los pueblos hispanoamericanos pueblos capaces de alcanzar
el mismo confort social y los mismos medios económicos que'
hacían de los pueblos sajones los guías de la civilización. Se
habla también de socialismo, tal como lo hace Echeverría en

su Dogma, pero nada tiene éste lue ver con el socialismo que
empieza a cundir por Europa. .il socialismo de los hispano­
americanos es un socialismo romántico e individualista, un



40 EL ROMANTICISMO

socialismo burgués. Alberdi señala las diferencias entre el
socialismo que llama americano y el socialismo que empieza
a cundir en Europa: "Hay un abismo de diferencia entre

ambos -dice--, y sólo tienen de común el nombre, nom­

bre que no han inventado los socialistas o demagogos france­
ses, pues la sociedad y el socialismo tal cual existen de largo
tiempo, expresan hechos inevitables, reconocidos y sanciona­

dos universalmente como buenos. Todos los hombres de bien
han sido y son socialistas al modo que lo era Echeverría y la

juventud de su tiempo. Su sistema no era el de la exagera­

ción; jamás ambicionó mudar, desde la base, la sociedad
existente. Su sociedad es la misma que hoy conocemos, des­

pojada de los abuses y defectos que ningún hombre de bien
autoriza". ¡; El socialismo es así, para los hispanoamericanos,
la expresión de un afán más bien moralista que social. De la

escuela sansimoniana adoptan su interés por el liberalis­
mo económico y el industrialismo como medios para acabar
con la miseria de estos pueblos.

La escuela histórica y el espiritualismo ecléctico fran­
cés aportan su preocupación por destacar la originalidad, la
individualidad e inrreductibilidad del espíritu dentro de las

circunstancias históricas y geográficas que le son propias.
Herder y Hegel, a través de sus interpretaciones francesas,
como las realizadas por Cousin y Leroux, hacen ver en los

hispanoamericanos la importancia que tiene la historia en la

constitución del espíritu. Lerminier, divulgador de Savigny,
les ayuda en su reacción contra el iluminismo universalista

y formalista. Dichas preocupaciones les hacen afincarse en

su realidad histórica y social. Creen que éstas son negativas,
pero saben que sólo con ellas pueden contar como realidad,
aun para ser rehechas. Dentro de esta misma realidad han

de ser buscados los elementos positivos, con los cuales ha de

:; Alberdi, en "Prólogo" a Los ideales de Mayo y la tiranía de Esteban
Echevarria. Buenos Aires, 1928.



INFLUENCIAS FILOSÓFICAS 41

ser reformada. Nuestros reformadores tienen frente a si

mismo los grandes modelos conforme a los cuales tratan de

rehacer su América; pero saben, son plenamente conscientes
de ello, que tal cosa sólo se logrará en la medida en que lo

permitan las circunstancias propias de la misma. Ya no sue­

ñan como sus ilustrados antecesores; la realidad les ha hecho
más precavidos, aprendiendo a contar con ella.

El liberalismo que los hispanoamericanos encontraron en

la Ilustración permanece en la ideología que a continuación

influye en ellos. Pero Ills otras corrientes citadas, con las
cuales se hallan también, y la propia experiencia, les hace

orientarse hacia un liberalismo menos formal, esto es, a un

liberalismo más adaptado a las circunstancias propias de la
América hispana. El análisis razonado de los ideólogos se

compensa con el análisis intuitivo de los románticos. Al in­

dividualismo desnudo de historia se une el socialismo román­

tico, que sabe que el hombre, como individuo, no se basta
sólo. La escuela escocesa viene a equilibrar más aún el
entusiasmo romántico que había prendido en esta generación.
El "sentido común" les hace caminar con cuidado en esos

arrebatos. Sueñan, pero al mismo tiempo tantean el terreno

donde han de realizarse tales sueños. No están dispuestos a

sufrir más desilusiones. William Hamilton, Thomas Brown,
Dugald Stewart y Thomas Reid son continuamente citados,
unas veces directamente, otras a través de los eclécticos fran­

ceses como Roger Collard, Jouffroy y Larromiguiere, en

los cuales han influído. Respecto a estas influencias y su

forma indirecta de asimilación, Alberdi decía: "Por fortuna
en la actual filosofía francesa se encuentran refundidas las

consecuencias más importantes de la filosofía' de Escocia y

de Alemania; de modo que, habiendo conseguido orientarnos

en la presente situación de la filosofía en Francia, podremos
estar ciertos de que no quedamos lejos de las ideas escocesas



42 EL ROMANTICISMO

y germánicas"." El utilitarismo de Jeremías Bentham y Ja­
mes Mill completarán la visión práctica de los hispanoame­
ricanos. Su preocupación por alcanzar "la mayor felicidad

para el mayor número" les lleva a analizar los resortes que
mueven las acciones de los individuos de esta América, ha­
ciendo resaltar sus defectos ingénitos. Una vez conocidos
estos resortes, el problema siguiente es el de su corrección me­

diante una educación adecuada. Los hispanoamericanos,
piensan, serán felices el día en que sepan coordinar su acción

personal con la acción de los demás. Cada individuo debe
labrar su propia felicidad, pues con ella labra también la de
su sociedad. El hispanoamericano debe preocuparse de orien­

tar sus esfuerzos por caminos como el de la industrialización

y la riqueza que surge del trabajo personal, abandonando los
de la política y sus derivados, como la empleomanía.

Todas estas diversas corrientes: el tradicionalismo fran­
cés con su espíritu conservador, el eclecticismo con su sentido

histórico, el sansimonismo y su preocupación por la sociedad, .

l� ideología, la escuela escocesa y el utilitarismo con su pre­

ocupación por lo experimental y positivo, prepararán la adop­
ción del positivismo. Muchos de los miembros de esta gene­

ración, a la que podemos llamar pre-positivista, se sentirán
altamente sorprendidos al encontrar que sus ideas coinciden,
en su casi totalidad, con las de la filosofía positiva, a pesar
de no haber tenido antes noticias de ella. En realidad, Augus­
to Comte ha resumido en su filosofía todo ese conjunto de

corrientes filosóficas con las cuales se ha encontrado. Nada
tiene entonces de extraña su rápida influencia en Hispano­
américa. Trabajando con las mismas corrientes filosóficas

europeas, los precursores de nuestra emancipación mental se

esforzaban por lograr en Hispanoamérica la misma síntesis

que la filosofía positiva realizaba en Europa. Nada de ex-

6 Juan Bautista Alberdi, Ideas para presidir a la confección del curso de

filosofía contemporánea, en el Colegio de Humanidades. Montevideo, 1840.



FlLOSOFIA PARA UN NUEVO ORDEN

traño tenía que coincidieran los americanos con los europeos,

y que los primeros vieran en el positivismo la filosofía que
se habían esforzado por alcanzar con sus propios medios.

III

EL POSITIVISMO EN HISPANOAMÉRICA

7. EL POSITIVISMO COMO FILOSOFÍA PARA UN NUEVO ORDEN

Después de la escolástica ninguna otra corriente filosófica
ha llegado a tener en Hispanoamérica la importancia que
tuvo el positivismo. Por lo que se refiere a la escolástica, su

arraigo y vigencia dependieron de la concepción que sobre­
el mundo y la vida tuvieron los pueblos que conquistaron y
colonizaron esta parte de América. La Península Ibérica,
España y Portugal, habían venido a ser, en la época del
descubrimiento y colonización de América, uno de los últi­
mos baluartes de la concepción del mundo ya en retirada
frente a lo que se ha dado el nombre de modernismo; esta

concepción se encontraba encarnada especialmente en- In­

glaterra. España y Portugal trajeron a estas tierras la reli­

gión católica y con ella la filosofía que la justificaba ra­

cionalmente. La escolástica, como filosofía organizadora
. de la mente, vino a completar la obra que el catolicismo rea­

lizaba desde el punto de vista religioso y España y Portugal
como poder' político efectuaban: la colonización de Ibero­
américa.

A esta parte de América llegaron también otras corrien­
tes filosóficas, las mismas que en Europa habían ido mi­

nando, cuando no destruyendo, la autoridad de la filosofía

católica ..EI cartesianismo, el sensualismo, la ilustración, el



EL POSITIVISMO

eclecticismo, la ideología y el utilitarismo fueron dichas co­

rrientes. Sirviéndose de ellas, los iberoamericanos se fue­
ron enfrentando a la filosofía impuesta por la Colonia y que
sentían como tal. Sin embargo, ninguna de estas filosofías

llegó a tener la importancia del positivismo. Mientras las
demás doctrinas filosóficas ya citadas no jugaron otro papel
que el de instrumentos destructivos, útiles para desemhara­
zar paulatinamente a los iberoamericanos de la serie de

ideas que les habían impuesto,' rompiendo el cerco mental
dentro del cual se había pretendido encerrarlos, el positivis­
mo pretendió ser algo más: la doctrina filosófica que re­

emplazaría a la escolástica. Mientras las otras doctrinas
fueron vistas como instrumentos destructivos o de combate,
el positivismo fué visto como un instrumento de orden, cons­

tructivo. La filosofía positiva trató de ser, en nuestra Amé­
rica independiente, lo que la escolástica había sido en la
colonial: un instrumento de orden mental. Quienes enarbo­
laron esta doctrina trataron de realizar algo que no había
sido posible hasta entonces a pesar de la de emancipación
política: la emancipación mental. El problema de esta eman­

cipación se planteó con mayor dramatismo en la América

hispana que en la lusitana.
Diversas circunstancias históricas condujeron a los paí­

ses hispanoamericanos por caminos distintos a los seguidos
por el Brasil en su evolución política y social. Los primeros,
los hispanoamericanos, trataron de romper violentamente con

su pasado colonial; el segundo, sin proponerse ahiertamen­
te tal cosa, evolucionó en forma casi natural en sus diversas

etapas de independencia. La emancipación política de los

primeros fué seguida de las más violentas guerras intesti­

nas; por lo que se refiere al Brasil, su emancipación políti­
ca, así como los demás cambios políticos que se realizaron,
se alcanzó dentro del más completo orden: un buen día, el

pueblo que se había acostado siendo colonial despertaba



FILOSOFtA PARA UN NUEVO ORDEN 45

siendo un imperio independiente; para despertar, otro día,
siendo república.

Los hispanoamericanos vieron en el positivismo la doc­
trina filosófica salvadora. Este se les presentó como el
instrumento más idóneo para lograr su plena emancipación
mental y, con ella, un nuevo orden que había de repercutir
en el campo político y social. El positivismo se les pre·
sentó como la filosofía adecuada para imponer un nuevo

orden mental que substituyese al destruído, poniendo así

fin a una larga era de violencia y anarquía política y social.
Por el contrario, a los brasileños, el positivismo se les pre­
sentó únicamente como la doctrina más apta para enfocar
las nuevas realidades que se ofrecían en su natural evolu­
ción social. Para los hispanoamericanos el positivismo fué
visto como un instrumento para cambiar una determinada

realidad; para los brasileños sólo fué un instrumento pues­
to al servicio de la realidad que se les ofrecía. Los primeros
quisieron orientar la realidad, los segundos simplemente
adaptarse a ella.

Los hombres de Hispanoamérica, aun cuando sólo pre­
tendían restablecer el orden, actuaron siempre como revo­

lucionarios, ya que para asegurarlo intentaron, nada menos

que cambiar la mente, los hábitos y costumbres heredados
de la Colonia. Los brasileños, por el contrario, como hom­
bres de orden que eran, no pretendieron otra cosa que po­
ner su país a la altura de las nuevas circunstancias," Por
esta razón, el positivismo en Hispanoamérica no habrá de ser,

al final de cuentas, sino una nueva y gran utopía; mientras

en el Brasil fué el instrumento adecuado para una realidad "

determinada. En este sentido los brasileños fueron verda-

7 Sobre el positivismo en el Brasil véase: Joao Camilo de Oliveira Torres.
O POSilivismo no Brasil? Río de Janeiro, 1943; Cruz Costa, A 'filosofia no Bru­
sil. Porto Alegre, 1945; Antonio Gómez Robledo, La Filosofía en el Brasil:

México, 1946; Guillermo Francovich, Filósofos Brasileños. Buenos Aires, 194.3.



46 EL POSITIVISMO

deros positivistas al seguir el camino de la evolución y no

el de las revoluciones. En su evolución no se encuentran

las rupturas violentas que encontramos en nuestros países.
El filósofo católico Jackson de Figueiredo ha dicho del po­
sitivismo en su patria: "Si en vez del positivismo hubiera
sido otro el espíritu filosófico que hubiera animado a los
fundadores de là república ¿,dónde nos hubiera llevado el
entusiasmo demagógico? Como brasileño, al contrario de

mucha gente? veo con buenos ojos la influencia más o me­

nos eficaz del positivismo en nuestros 26 años de vida re­

publicana. El positivismo sabe lo que quiere en medio de
la confusión de ideas y sentimientos egoístas." 8

En sus luchas libertarias los hispanoamericanos reac­

cionaron siempre en forma violenta, en cada caso trataron

do borrar de una vez y para siempre toda influencia consi­

derada por ellos extraña. Con la llamada herencia colo­
nial quisieron acabar' desde sus raíces, como si tal cosa

fuese plenamente posible.. Creyeron poder poner 'fin a to­

dos los males que les aquejaban extirpando esa herencia
e implantando en su lugar formas nuevas de comprender y
enfrentarse a la vida. Sirviéndose del positivismo, los me­

xicanos creyeron que iban a dar término a la ya casi per­

petua anarquía que los agitaba. En la Argentina se le con­

sideró un buen instrumento para acabar con las mentes

absolutistas y tiránicas que la habían azotado, Los chile­
nos consideraron al positivismo como un instrumento eficaz

para convertir en realidad los ideales del liberalismo. En
el Uruguay el positivismo se ofreció como la doctrina moral

capaz de acabar con una larga era de cuartelazos y corrup­
ciones. Perú y Bolivia encontraron en el mismo la doctrina

que habría de fortalecerles después de la gran catástrofe
nacional que sufrieron en su guerra contra Chile. Los cu-

8 Ver Guillermo Franeovieh, ob. cit.



INTERPRETACIONES EN HISPANOA\\ltRICA 47

banos vieron en el. mismo la doctrina que justificaba su afán
de independencia en contra de España. El positivismo fué
en todos estos casos un remedio radical, con el cual trató His­

panoamérica de romper con un pasado que le abrumaba. Los

brasileños, por el contrario, se sirvieron del positivismo úni­

mente en aquellos, aspectos en que su realidad así lo recla­
maba. Era la realidad misma la que reclamaba esta doctrina,
y no ésta la que se quería imponer a la realidad.

8. EL POSITIVISMO Y SUS DIVERSAS INTERPRETACIONES EN

HISPANOAMÉRICA

Los países hispanoamericanoe se sirvieron del positivis­
mo en diversas formas, de acuerdo, siempre, con los proble­
mas más urgentes a los cuales trataron d� dar solución. En
relación con est�s urgencias fueron las interpretaciones que
de esta filosofía hicieron, Y dichas interpretaciones depen­
dieron siempre de una serie de circunstancias históricas den­
tro de las cuales se plantearon los problemas a los cuales
trataron de dar solución. De aquí que, si bien se pueden en­

contrar ciertas semejanzas entre las diversas interpretaciones
ofrecidas, lo que más se destaca son sus grandes diferencias.
Se puede hablar de un positivismo hispanoamericano; pero
también, con el mismo derecho, de un positivismo mexicano,
argentino, uruguayo, chileno, peruano, boliviano o cubano.
En cada una de las interpretaciones que se ofrecieron del

, positivismo late siempre el conjunto de problemas propio de

quienes realizaban la interpretación.
Lo que se presenta como general en tales interpretacio­

nes es su rechazo, por lo que se refiere al comtismo, de la

religión de la humanidad. En este sentido se diferencian
de la adopción brasileña, que sí la acepta," Encontramos, sí,
figuras aisladas, como la de Agustín Aragón, Horacio Barte-

9 Véase la bibliograíii, citada en la nota 7 •.



48 EL POSITIVISMO

da y José Torres en México, que siguen el positivismo frar
cés en su integridad; pero sin que tal devoción llegue a tene

mayor arraigo." En Chile, los hermanos Juan Enrique, Jorg
y Luis Lagarrigue realizan grandes esfuerzos para que sei

aceptada la sociocracia comtiana, pero tampoco encuentrai

gran eco. En el resto de los países hispanoamericanos la re

ligión de la humanidad es definitivamente rechazada; y
en Cuba, por lo que ella puede implicar de negativo para Is

revolución de independencia, es rechazado todo el comtismo
Uniforme es también la adopción que se hace del positi­

vismo como doctrina educativa. En algunos países se le con·

sidera como el mejor instrumento para formar un nuevo tipo
de hispanoamericano que no está lejos de su modelo el sajón.
En otros se le ve como un buen instrumento para arrancar de
los educandos todo lo que llaman conjunto de supersticiones
que han heredado de la Colonia. Mediante una educación

positivista se cree que se llegará a formar un nuevo tipo de
hombre libre de todos los defectos de que le hizo heredero
la Colonia y con un gran espíritu práctico, el mismo que ha
hecho de los Estados Unidos e Inglaterra los grandes pueblos

.

conductores de la civilización moderna.
En el plano político las diferencias van a depender de las

determinadas situaciones con las cuales se van a encontrar

los teóricos del positivismo hispanoamericano. Por ejemplo,
el rechazo que se hace del comtismo en Cuba y la adopción
del positivismo inglés, tiene relación con el interés político
perseguido por los forjadores de la emancipación política
de la Isla. En México el comtismo es aceptado en el campo

educativo, tal como se expresa en la reforma realizada por
Gabino Barreda; en cambio, en el campo político es el posi­
tivismo inglés, principalmente Spencer, el que es seguido,
dando sus elementos teóricos a la política del régimen de

10 Véase mi libro El positivismo en México. 1'vféxico, 1943.



INTERPRETACIONES EN HISPANOAMÉRICA 49

Porfirio Díaz." En la Argentina el comtismo influye en el

campo educativo mientras el positivismo inglés lo hace en

el administrativo y el político. En el Uruguay se destaca el

positivismo sajón como instrumento al servicio de la morali­
zación de Ja república. En Chile, tanto el comtismo como el

positivismo inglés son comprendidos desde un júnto de vista
liberal. Bolivia, Perú, Paraguay, Colombia, Venezuela y
Ecuador ven también en el positivismo una doctrina liberal.

El positivismo, desde luego, no influye con vigor seme­

jante en todos los países hispanoamericanos, aunque de hecho
su influencia se haga notable en la totalidad de ellos. Pode­
rosa es su influencia en México, impregnando toda una época
política y culturalmente, la que lleva el nombre de porfiris­
mo. En este país la figura que se destaca en primer lugar es

Gabino Barreda, su introductor, y reformador de la educa­
ción en México; en el campo político y en el campo educativo
se destaca Justo Sierra, el cual, al lado de un grupo de nue­

vos políticos formados en la escuela positivista, es algo así

como el teórico político y educativo de la era porfirista. En

la Argentina el positivismo influye también poderosamente.
Aquí se destacan tres grandes grupos: el de los llamados po­
sitivistas sui-géneris o pre-positivistas, entre los que se ·desta·

pan Sarmiento, Alberdi y Echeverría; el grupo de la llama­
da Escuela de Paraná, de formación comtiana, que influye
en el campo educativo a través de las escuelas normalistas.
Dentro de este grupo se destacan Pedro Scalabrini, Alfredo

J. Ferreira, Angel C. Bassi, Maximio Victoria, Leopoldo He­
rrera y Manuel Bermúdez. Otro grupo poderoso se pre­
senta en la Universidad de Buenos Aires, donde se combina

�

el positivismo comtiano con el inglés, especialmente Spencer.
Este grupo se destaca por la aplicación que hace del criterio

científico y del principio de la evolución a los diversos pro·

11 Véase mi Apogeo y decadencia del positivismo en México. México, 1944.



50 EL POSITIVISMO

blemas políticos, administrativos y educativos que se le plan­
tean. El positivismo también toma en la Argentina el carác­

ter de un liberalismo avanzado y socializante ; tal es el

positivismo de José Ingenieros y de Juan B. Justo, que en po­
lítica pertenecen al Partido Socialista Argentino. El segundo
combina el evolucionismo de Spencer con el marxismo, for­
mando las bases teóricas del partido socialista citado, del
cual es también fundador. Otros positivistas, de formación

comtiana, se orientarán hacia los principios del mismo par­
tido; entre éstos se encuentra Américo Ghioldi.

En Chile es José Victorino Lastarria uno de los primeros
positivistas, quien llega a Comte por lo que ha considerado
afinidad de ideas. Para Lastarria el positivismo es una ideo­

logía liberal, por lo que hace del mismo un instrumento al
servicio de la defensa de las libertades políticas de su pue­
blo. Otro chileno, Valentín Letelier, continúa esta interpreta­
ción respecto al positivismo. Frente a estos positivistas, a

los que se podría dar el nombre de heterodoxos, surge otro

grupo, el de los ortodoxos, que siguen la filosofía comtiana

en su integridad, incluyendo el aspecto religioso; en este

grupo se encuentra los ya citados hermanos Lagarrigue. Como
habrá de verse más adelante, la historia de Chile ofrecerá a

ambas corrientes la oportunidad de hacer patentes sus res­

pectivas actitudes frente a un mismo hecho; éste lo será el

golpe de estado del presidente Balmaceda.
En el Uruguay, el positivismo se enfrentó a la corriente

llamada espiritualista. La polémica giró en torno a la ca­

pacidad de ambas doctrinas para moralizar al país, agitado
por múltiples cuartelazos y corrupciones de todo género. En
el Perú, la filosofía positiva influirá fuertemente, alentando
reformas educativas y administrativas. Aquí se destacan el

sociólogo y parlamentario Mariano Cornejo, Javier Prado y
el educador Manuel Vicente Villarán.

En Cuba, el positivismo tiene también gran influencia; su



INTERPRETACIONES EN HISPANOAMÉRICA 51

principal expositor lo será Enrique José Varona. Spencer es

el filósofo positivista a quien se sigue, no así Comte. Este

último sólo tuvo un estudioso cubano, Andrés Poey, que vive '

en Francia y escribe en francés. El comtismo ha sido recha­
zado en Cuba por Varona y los que le siguen por razones po­
líticas propias de la Isla. Como es bien sabido, Cuba es la
última nación de Hispanoamérica que alcanza su indepen­
dencia de España. De aquí que todos sus pensadores, a lo

largo de la casi totalidad del siglo XIX, hayan tenido una sola

preocupación: la emancipación de la Isla. Existe una cla­
ra y definida línea entre todos sus pensadores, que son al
mismo tiempo educadores; línea que parte de Agustín Ca­

ballero, se continúa en Félix, Varela, culmina en José de la
Luz y Caballero y se realiza en Varona. Todos ellos están
animados de la misma preocupación: educar y dar a los' cu­

banos una serie de ideas que les permita estar listos para
alcanzar la independencia en la primera oportunidad que se

les ofrezca. De aquí que les preocupase la selección de las
filosofías que ofrecían a sus educandos. No todas las doctri­
nas filosóficas eran aptas para despertar en los mismos el
sentido de independencia y el afán de alcanzarla. Existían
doctrinas filosóficas que podían embotar este sentido hacién­
doles conformarse con la realidad dada. En este caso estaba
el positivismo de Augusto Comte. Su idea de un erden semi­

teológico podría justificar el orden impuesto por España; en

cambio, Spencer, con sus ideas sobre la evolución que cul­
mina en la plena libertad del individuo y su análisis de ca­

rácter científico de la realidad social, justificaba el afán de
.

libertad de los cubanos y les hacía observar los males causa­

dos por la Colonia.
En Bolivia, al igual que en el Perú, el positivismo em­

pieza a tener influencia después de la derrota que sufre en

su guerra con Chile en 1880. Esta guerra le cuesta la única

salida al mar. De la derrota culparán a su propia educación,



52 EL POSITIVISMO

a su formación mental, que consideran idealista. Frente a

este pasado, que no supo medir las fuerzas reales de Bolivia,
se opone una doctrina realista y positiva. Agustín Azpiazu
es la principal figura del movimiento positivista en la repú­
blica de Bolivia. En el resto de los países hispanoamericanos
el positivismo, aunque influye poderosamente, no llega a ser

tan importante como en los citados. En lo general se le

toma como un instrumento al servicio de la ideología liberal

y como un instrumento anticlerical. Su principal expositor
en el Paraguay lo será Cecilio Báez; en Venezuela, Gil For­

toul; en Colombia, Nicolás Pinzón y Herrera Olarte; en Puer­
to Rico, la venerable figura del educador Eugenio María de
Hostos. En todos estos últimos países se combina el positi­
vismo francés con el inglés, pero destacándose el último, es·

pecialmente el positivismo de Spencer.

9. ESPERANZAS Y FRACASO DEL POSITIVISMO

En todos y cada uno de los casos citados, el positivismo
se presentó a los reformadores hispanoamericanos como el

mejor de los instrumentos para lograr lo que era su mayor

preocupación: la emancipación mental de Hispanoamérica.
Esto es, para cambiar el espíritu e índole de los hispanoame-

'

ricanos. Creyeron que era posible', mediante una educación
I

,fldecuada, borrar el espíritu que había impuesto España a

sus colonias. Una vez borrado este espíritu, pensaron, Hispa­
noamérica podrá ponerse a la altura de los grandes pueblos
civilizados. En el norte veían cómo se alzaba cada vez más

poderoso el modelo de lo que debían ser los pueblos de la
América. Quisieron acabar con el espíritu que hacía posibles
la anarquía y el despotismo, Trataron de poner punto final
a una historia de la que se avergonzaban todos los hispano­
americanos.

Así, entre 1880 y 1900 pareció surgir una Hispanoamé-



·
.

ESPERANZAS y FRACASO 53

rica nueva. Una Hispanoamérica que aparentaba no tener

ya nada que ver con la de los primeros cincuenta años que

siguieron a su independencia política. Un nuevo orden se

alzaba en cada país; pero ya no era el orden teológico y co­

lonial que habían repudiado. Ahora era un orden' apoyado
en la ciencia. Un orden que se preocupaba por la educación
de sus ciudadanos y por alcanzar para ellos el mayor confort

,

material. Los ferrocarriles empezaron a surgir y cruzar los

caminos, las industrias' se multiplicaban: Una era de pro­

greso y, con ella, una era de gran optimismo, se deja sentir.

En política las palabras libertad, progreso y democracia
sobre bases científicas y positivas aparecían como nuevas ban­
deras. Una poderosa inmigración en varios países hispano­
americanos hacía pensar en lo que ésta había significado en

los Estados. Unidos de Norteamérica. La riqueza; teniendo
como fuente la industria, pareció ser el mejor de los estímu­

los para el crecimiento de la nueva América. El ideal de los

emancipadores de Hispanoamérica parecía realizarse.
Sin embargo, un sordo descontento se deja sentir pronto

en muchas capas sociales. Se hab1a del materialismo de la

época, del egoísmo como su .personificación. La educación
no llegaba a todas las capas sociales. El confort no era dis­
frutado por todos los miembros de la sociedad. Pronto se

destacarán grandes diferencias sociales. Se han formado

oligarquías que acaparan los negocios públicos para mejor
servir sus negocios económicos. No faltan tampoco nuevas

formas de tiranía, como la de Porfirio Díaz en México. Los
ferrocarriles y las industrias crecen, p'ero se encuentran

en otras manos que las hispanoamericanas. La burguesía en

Hispanoamérica no es otra cosa que un instrumento al ser­

vicio de la gran burguesía europea y norteamericana que le

ha servido de modelo. Nuevamente aparece el espíritu colo­
nial y con él todos sus repudiados defectos. El liheralismo y
la democracia continúan estando muy lejos de sus modelos;



54 EL POSITIVISMO

no son otra cosa que nombres con los cuales se siguen ocultan­
do viejas formas de gobierno. Las mismas fuerzas coloniales
continúan ejerciendo su predominio, aunque hayan cambiado
de lengua y de ropaje.

Dichas fuerzas vuelven a levantar cabeza, esta vez pues­
tas al servicio de nuevos imperialismos. Los golpes de Esta­

do, las revoluciones y cuartelazos siguen enseñorándose de
nuestra América. El militarismo y el clericalismo continúan

siendo las fuerzas negativas, pero ahora aliadas a los inte­

reses de las diversas seudo-burguesías hispanoamericanas.
Todos los malés con los cuales se quiso acabar mediante una

educación positivista, resurgen estimulados y acrecentados en

muchos aspectos por los intereses de los nuevos imperios, de
los cuales Hispanoamérica pasa a ser colonia. El problema
parece insoluble: Hispanoamérica se vuelve a presentar,
como en el pasado, dividida en dos grandes partes, una con

la cabeza aún vuelta hacia un pasado colonial y otra con la
cabeza orientada hacia un futuro sin realidad aún. Continúa
faltando el lazo de unión entre estas dos actitudes. Lazo
de unión que sólo podrá d'ar la toma de conciencia plena de
nuestro pasado con vistas a la realización de nuestro anhela­
do futuro.



Primera Parte

LA EMANCIPACIÓN MENTAL

I

EMANCIPACIÓN POLíTICA Y EMANCIPACIÓN MENTAL

10. LA REVOLUCIÓN DE INDEPENDENCIA Y LA REACCIÓN
COLONIAL

Apenas lograda la independencia política de Hispanoaméri­
ca, sus hombres se darían pronto cuenta de la insuficiencia
de esta emancipación. El maestro y pensador venezolano
Andrés Bello (1781-1865) decía al respecto: "Arrancamos

.

el cetro al monarca, pero no al espíritu español: nuestros

congresos obedecieron, sin sentirlo, a inspiraciones góticas ...
hasta nuestros guerreros adheridos a un fuero especial, que
está en pugna con el principio de la igualdad ante la ley,
revelan el dominio de las ideas de esa misma España cuyas
banderas hollaron"," Se había realizado la independencia
política de Hispanoamérica; pero los hábitos y costumbres
establecidos por España permanecían arraigados con fuerza

en la mente de los hispanoamericanos.
La revolución de independencia no había tenido como

fin otra cosa que un cambio de poder. No se había buscado
el bien de la comunidad, sino simplemente el poder por el

poder. El criollo reclamaba al español su derecho a gober­
nar por ser hijo de estas tierras. La revolución americana,
decía el argentino Domingo Faustino Sarmiento, no fué mo­

vida por otra cosa que por "el indurable deseo de aprovechar
1 Andrés Bello, lnvestigacién sobre la injluencia de la conquisto r del

sistema colonial de los españoles en Chile, Santiago de Chile, 1842. Recogido
en la Antologia del pensamiento de lengua española en Ia edad contemporánea,
realizada pOT José Gaos. México, 1945.

55



56 EMANCIPACIÓN POLITICA y EMANCIPACIÓN MENTAL

una ocasión propicia para substituir la administración penin.
sular por una administración local"," El espíritu colonial,
que permanecía aún en la mente de los hispanoamericanos,
no tardaría en hacerse patente en la primera oportunidad
que se ofreciese. "Apenas terminada la revolución de inde­

pendencia -dice el chileno Victorino Lastarria- cuando na­

turalmente, por un efecto de las leyes de la sociedad, comen­

zó a abrirse paso la reacción del espíritu colonial y de los
intereses que esa revolución había humillado. Los capitanes
que la habían servido llevaban ese espíritu en su educación

y en sus instintos". 3

Esta reacción buscaría inmediatamente aliados en todos
los campos posibles. Estos empezaron a surgir: allí estaba
la reacción eolesiástico-militar, exponente de las fuerzas con­

servadoras en México; allí también las fuerzas de los caudi­
llos de provincia con sus montoneras en la Argentina; allí la
reacción de los "pelucones" en Chile. La iglesia y los rrrili­
tares unidos se encargarían pronto de establecer el único or­

den que convenía a sus intereses. Este orden no era otro que
el español, sólo que sin España.

En nombre del pueblo, y para su bien, el doctor José Cas­

par Rodríguez Francia impone en el Paraguay una de las más

crueles dictaduras que conoce la historia. En la Argentina,
un hacendado y militar, Juan Manuel de Rosas, enarbolan­
do la bandera de la libertad y de los derechos de las pro­
vincias, impone otra histórica dictadura. En México, enar­

bolando unas veces una bandera, otras veces la opuesta, el

general Antonio López de Santa Anna establece igualmente
nefasta dictadura. En el Ecuador, Gabrie'l García Moreno
establece una especie de teocracia, y en Chile, Diego Portales

logra establecer un mecanismo gubernamental que, a serne-

2 Domingo F. Sarmiento, Conilicto y armonio de las razas en América.
Buenos Aires, 1883.

3 José Victoriano Lastarria, Recuerdos literarios. Santiago de Chile. 1885.



REPUDIO DE LA HERENCIA COLONIAL Si

janza del orden español, impone un orden impersonal, pero
no por esto menos efectivo. y así, en otros países, el hombre
de mentalidad colonial va estableciendo el orden que substi­

tuye al español.

Il. REPUDIO DE LA HERENCIA COLONIAL

Frente a este orden surgirá una pléyade de reformistas

hispanoamericanos. Su ideal será transformar tal mentalidad

y acabar con sus hábitos y costumbres, para alcanzar así una

auténtica independencia, lo que llamarán emancipación men­

tal. "La sociedad -establecía Lastarria- tiene el deber de

corregir la experiencia de sus antepasados para asegurar su
\

porvenir". Ahora bien, se preguntaba: "¿Acaso no necesita

corrección la civilización que nos ha legado España?" Esta,
continuaba diciendo, "debe reformarse completamente, por­

que ella es el extremo opuesto de la democracia que nos he­
mos planteado" ..

� Y en la Argentina, el desterrado Esteban
Echeverría afirmaba: La emancipación social americana
sólo podrá conseguirse repudiando la herencia que nos dejó
España.

Por su parte, en México, José María Luis Mora (1794-
I8S0) decía: Es menester transformar los hábitos de los me­

xicanos, si se quiere que las reformas sean permanentes. Es
necesario que toda revolución, si ha de realizarse, sea acom­

pañada o preparada por una revolución mental. "Es preciso
-decía textualmente-, para la estabilidad de una refor­

ma, que sea gradual y caracterizada por revoluciones menta­

les, que se extiendan a la sociedad y modifiquen no sólo las,
. opiniones de determinadas personas, sino las de toda la
masa del pueblo".5 \

y Francisco Bilbao (182�-1865), romántico rebelde chi-

4 Ob. cit.
á José María Luis Mora, Obras sueltas. París, 183i.



58 EMANCIPACIÓN POLlTlCA y EMANCIPACIÓN MENTAL

leno en contra de las instituciones coloniales que habían con­

tinuado después de la Independencia, de�ía: Si los gobiernos
hubiesen comprendido que el desarrollo de la igualdad era

el testamento sagrado de la revolución, no hubieran sucum­

bido, el pueblo los habría seguido y sostenido. "Yentonces,
con autoridad legítima,... hubieran podido cimentar por
medio de la educación general la renovación completa del

pueblo, que había quedado antiguo en sus creencias"." Es,
pues, necesario transformar la mentalidad de los hispano­
americanos, renovarlos completamente, revolucionar sus

mentes. Hay que arrancar de éstos toda la herencia españo­
la. En ella se encontraban todos los males: El argentino Sar­

miento (1811-1888) exclamaba con su acostumbrada violen­

cia: "i No os riáis, pueblos hispanoamericanos, al ver tanta

degradación! ¡Mirad que sois españoles y la Inquisición
educó así a España! ¡Esta enfermedad la traemos en la san­

gre!" 7 Quizá ninguno de' estos reformistas intentó acabar esto

que consideraba una enfermedad, como Sarmiento.

Así, la nueva lucha que con esta generación se empieza
es una lucha educativa, espiritual, la cual muchas veces ha­
bía de servirse de las armas, del acero y el plomo. Pero ahora

ya no preocupa el poder por el poder, sino el poder para
cambiar a los pueblos de Hispanoamérica. La idea de la

emancipación mental alienta a estos hombres. De ella ha­
blan en sus cátedras, en sus artículos periodísticos, en sus

proclamas y en sus oraciones.' Una generación de románti­

cos, por sus ideales, inicia la lucha en pro de esta nueva

emancipación. A esta generación pertenecen los argentinos
Esteban Echeverría, Domingo Faustino Sarmiento y Juan
Bautista Alberdi; el venezolano Andrés Bello, el ecuatoriano

Juan Montalvo (1833-1889), el peruano Manuel González
Prada los chilenos Francisco Bilbao y José Victorino LaS'-

6 Francisco Bilbao, Sociabilidad chilena. Santiago de Chile, 1844 .

., A. F. Sarmiento. Facundo.



REPUDIO DE LA HERENCIA COLONIAL 59

tarria ; el cubano José de la Luz Caballero, el mexicano

José María Luis Mora y los paladines de la Reforma y otros

más en los diversos países hispanoamericanos.
Todos ellos 'se enfrentan al despotismo del pasado como

otrora sus padres o sus abuelos se habían enfrentado al des­

potismo del gobierno español. Dice Lastarria (1817-1888):
"Cayó el despotismo de los reyes, y quedó en pie y con todo
su vigor el despotismo del pasado". "Estaba terminada la
revolución de independencia política y principiaba la guerra
contra el poderoso espíritu que el sistema colonial inspiró en

nuestra sociedad"," y Andrés Bello, con ese equilibrio que
le caracteriza, comprende que si bien ha sido precipitado el
movimiento de independencia' político, no por eso ha sido
innecesario. La segunda fase de la independencia, la de la

emancipación mental, tendrá que ser obra de los americanos.
"Estábamos en la alternativa de aprovechar la primera opor­
tunidad o de prolongar nuestra servidumbre por siglos". De

España no podíamos ya esperar "la educación que predispo­
ne para el goce de la libertad. .. deberíamos educarnos a

nosotros mismos, por costoso que fuese el ensayo"."
Esteban Echeverría (lB05-1B51) decía al mismo respec­

to: "La generación americana lleva inoculados en su ser los
hábitos y tendencias de otra generación. En su frente se no­

tan, si no el abatimiento del esclavo, sí las cicatrices recien­

tes de la pasada esclavitud". Es esta esclavitud contra la
cual hay que luchar; es menester desarraigarla de la mente

de los hispanoamericanos; de otra manera la emancipación
política habrá sido inútil. En esta generación, dice Echeverría,
el "cuerpo se ha emancipado, pero su inteligencia no". La
América independiente sostiene aún, "en signo de vasallaje,
los cabos del ropaje imperial de lo que fué su señora,

8 J. V. Lastarria, Investigaciones sobre la iniluencia social de la con,

quista y del sistema colonial de los españoles en Chile. Santiago de Chile, 1844.
II Andrés Bello, ob. cit.



/

60 EMANCIPACIÓN POLíTICA Y EMANCIPACIÓN MENTAL

Y se adorna con sus apolilladas libreas" . Ya "los brazos de

España no nos oprimen, pero sus tradiciones nos abru­
man" _ Es frente a este espíritu que hay que situarse; es de él

que hay que emanciparse. "La revolución marcha -dice­

pero con grillos". En toda auténtica revolución debe reali­
zarse una "emancipación política, y una emancipación social".
La segunda es para Echeverría la revolución que ha de alte­
rar todo el status social y mental impuesto por España; esta

es precisamente la revolución que falta. ¿Cómo ha de lo­

grarse? Echeverría contesta diciendo: "La emancipación so­

cial americana sólo podrá conseguirse repudiando la heren­
cia que nos dejó España";" La Revolución de Mayo, la de

la Independencia argentina, dice, tuvo como fin "la emanci­

pación política del dominio de España", triunfo que logró
por completo al vencer con las armas a España. Pero tuvo

también una intención más: "Fundar la sociedad emancipa­
da sobre un principio distinto del regulador colonial'L'!
Esto fué lo que no logró. Esta es entonces la tarea que se im­

pone a la nueva generación. La misma tarea que otros gru­

pos en otros países intentan realizar. La nueva generación
trata de completar la obra realizada por los libertadores, con­

siderando que ésta ha sido incompleta e insuficiente.

12. LA COLONIA EN LA MENTALIDAD HISPANOAMERICANA

España estaba así en la mente y en los hábitos de los his­

panoamericanos. Ella era la que causaba todos los daños su­

fridos por éstos. El vasallaje mental continuaba y sus vasallos
no hacían sino comportarse de acuerdo con los límites que la

metrópoli les había impuesto tras largos siglos de dominación
mental política y social. Era este mismo vasallaje mental el

\
10 Esteban Echeverria, Dogma socialista de la Asociación de Mayo. Bue-

nos Aires, 1838.
11 Esteban Echeverria, Mayo y la enseñanza popular en el Plata. Monte­

video, 1844.



LA COLONIA EN LA MENTAUDAD HISPANOAMERICANA 61

que originaba la inútil matanza a la cual se habían entrega­
do los hispanoamericanos después que cortaron sus amarres

políticos con España. Inútilmente habían tratado de realizar
en sus países formas de gobierno en las que campease la Ii­
bertad y la democracia. Los hispanoamericanos no estaban
hechos ni para una ni para otra. Los ideales de libertad y.
democracia no eran en sus labios sino palabras, pretextos
simples, mediante los cuales reclamaban su derecho a go·
bernar. Esto es, a imponer sus voluntades sobre la voluntad
de los otros. Cada caudillo hispanoamericano, independien­
temente de sus divisas o banderas, no era sino un aspirante
a ocupar ellugar que había dejado el conquistador.

La revolución de independencia, decía Bello, ha sido
animada por el espíritu imperial hispánico. Ha sido una

revolución política y no una revolución liberal. El espíritu
de libertad que acompañaba la bandera de los libertadores
no era sino un aliado, no el fin último perseguido por éstos.

"En nuestra revolución, la libertad era un aliado extranjero
que combatía bajo el estandarte de la Independencia y que,
aun después de la victoria, ha tenido que hacer no poco para
consolidarse y arraigarse'L'f La idea de una revolución li­
beral era completamente ajena a la mentalidad de los hispa .

. noamericanos, y para lograr su desarrollo era menester que
los legisladores tomasen en cuenta, antes que nada, la reali­
dad dentro de la cual tenía que desarrollarse. Era ésta una

realidad opuesta, o al menos ajena, a tal idea. Y sólo podrá
tener éxito, decía Bello, cuando sea adaptada a la dura rea­

}!idad ibérica. "La obra de los guerreros está consumada; la
,

de los legisladores no lo estará mientras no se efectúe una,

penetración más íntima de la idea imitada, de la idea adve­

nediza, en los duros y tenaces materiales ibéricos".
"Para la emancipación política -continuaba diciendo

Beller- estaban mejor preparados los arnerrcanos que para
12 A. Bello, ob. cit.



62 EMANCIPACIÓN POLlTICA y EMANCIPACIÓN MENTAL

la libertad del hogar doméstico". En -la revolución de inde­

pendencia dos ideas animaron sendos movimientos: "el uno

espontáneo", el político; "el otro imitativo y exótico", el li­

beral, "embarazándose a menudo el uno al otro, en vez de
auxiliarse". Ahora bien, mientras "el principio extraño pro-
d ' "I" 1

.

di d "U
.

ucia progresos ,e otro, e nativo, reta 1.:Iras. n pnn-

cipio originó el afán de hacer una Hispanoamérica a la altura
de los tiempos; y el otro hizo creer a los libertadores y cau­

dillos de esas luchas que Hispanoamérica estaba aún lejos
de ese ideal y que por lo mismo debería continuar atada a

formas de gobierno que hacían imposible tal progreso.
Toda Hispanoamérica se dividió en dos grandes bandos:

el de los que aspiraban a hacer de ella un país moderno y el
de los que creían que aún no era tiempo y que sólo un go ..

bierno semejante al español podía salvarla. Unitarios contra

federalistas en la Argentina, pelucones contra pipiolos en

Chile, federales y centralistas en México, Colombia, Vene­
zuela y otros países más. Sin embargo, triunfase quien triun­

fase, no tardaba en salir a relucir el espíritu heredado de

España. Unos, sin más, no querían otra cosa que rehacer el
orden español, aunque sin España; mientras otros, ya en

el poder, consideraban que antes era menester preparar a los

hispanoamericanos para la libertad; pero para esta prepa­
ración era necesaria, antes que otra cosa, la dictadura. En

1810, decía Echeverría, se hizo al pueblo un soberano sin

límites. Pero esto no fué sino una bandera para atraérselo.
Pronto lo encontraron inapto para esta libertad. Le faltaba

capacidad cívica y cultural. Los "ilustrados" emancipadorês
no encontraron otro desenlace que la tiranía.

Tiranía a la española o tiranía ilustrada, pero siempre
tiranía. Rosas, Portales y García Moreno; Francia y Riva­

davia; o bien Santa Anna. "El partido unitario -decía Eche­

verría- no tenía reglas locales de criterio socialista, lo
buscó en las ciudades; estaba en las campañas. No supo orga-



LA COLONIA EN LA MENTALIDAD HISPANOAMERICANA 63

nizarlo, y por lo mismo no supo gobernarlo". "No tuvo fe
en el pueblo". Por el otro lado, en el extremo contrario,
"Rosas JUvo más tino, echó mano del elemento democrático,
lo explotó con destreza, se apoyó en su poder para cimentar

Ja tiranía. Los unitarios pudieron hacer otro tanto para fun­

dar el imperio de la ley" .13 Sin embargo, éstos, a pesar de

su visión y sus ideales de ilustrados, no hicieron sino alejar­
se del pueblo, haciendo que Rosas, enarbolando la bandera.

de la libertad de las provincias, el federalismo, impusiese
una de las dictaduras históricas más famosas de Hispano­
américa. "El bello ideal de organización federativa era para

Dorrego la Constitución Norteamericana -sigue diciendo

Echeverría-; y Moreno, la cabeza más doctrinaria de Ja

oposición en el Congreso, nunca dejaba de invocarla; pero,
en boca de ambos, la Federación Norteamericana era UIl

arma de reacción y de combate, más bien que una norma de
. ""14

orgamzaclOIl .

Sarmiento se da cuenta también de la inutilidad de los

supuestos ideales sostenidos por los partidos. En realidad
unos y otros aspiran sólo al poder por el poder. Era inútil
hablar a la Argentina de unitarismo o de federalismo; nun­

ca significaban éstos lo que para Europa eran. Detrás de
ellos se escondían 19S perpetuos intereses que animaron siem­

pre a los hombres de la Colonia. Detrás de ellos se ocultaba
el afán de dominio personal, el caudillaje, la explotación de

los débiles, Jos ahsolutismos y los fanatismos. Cada hispano­
americano, siguiese la bandera que siguiese, no aspiraba sino
al predorninio político, a la eliminación de los que no pensa­
sen como él. "Veinte años nos hemos ocupado en saber si se-.

ríamos federales o unitarios -decía Sarmiento-. ¿Pero qué
organización es posible dar a un país despoblado, a un mi­

llón de hombres derramados sobre una extensión sin Iirni-

13 E. Echeverria, Dogma socialista, 1846.
14 E. Echeverria, Mayo y la enseñanza.•. , en Obras Completas.



64 MEDIOEVO Y MODERNIDAD

tes?" y "como para ser unitarios o federales" era menester

que unos eliminasen a los otros, "era necesario que los unos

matasen a los otros, los persiguiesen o expatriasen, ,en lugar
de doblar el pais han disminuido la población; en lugar de
adelantar en saber, se ha tenido cuidado de perseguir a los
más instruidos"." Los hispanoamericanos continuaban así

siendo como los habían hecho los españoles; los defectos de
. éstos seguían siendo sus defectos. Mientras que la revolu­
ción norteamericana, agregaba Sarmiento, fué hecha en de­
fensa de los derechos constitucionales, la sudamericana fué

movida por el indudable deseo de aprovechar una ocasión

propicia para substituir la administración peninsular por
una administración local.

II

MEDIOEVO y MODERNIDAD EN LA CULTURA AMERICANA

13_ HISPANOAMÉRICA, BALUARTE MEDIEVAL

La lucha por la emancipación mental de Hispanoamérica
será vista por la generación que por ella se preocupa como

la continuación de la lucha que se ha planteado en Europa en­

tre las fuerzas del Medioevo·y las fuerzas de la modernidad,
entre el absolutismo teocrático y la democracia liberal, en­

tre las fuerzas del retroceso y las fuerzas del progreso. En
esta lucha a España le había tocado representar a las prime­
ras. Hispanoamérica se había convertido así, por obra y gra­
cia de sus dominadores, en uno de los últimos baluartes del

imperialismo teocrático y feudal.
Esteban Echeverria mostraba cómo la Independencia po-

15 D. F. Sarmiento, Argirôpolis.



HISPANOAMÉRICA, BALUARTE MEDIEVAL 6S

lítica de la Argentina no había sido sino uno de los primeros
pasos que se daban en América para continuar la lucha que
en Europa había terminado con el triunfo de las fuerzas de
la modernidad. "A la Reforma y al Renacimiento, su mani-
festación filosófica del siglo XVI -decía Echeverría-, la

España había opuesto el genio del absolutismo y de la In­

quisición". Este genio era el que había puesto sus plantas
en Hispanoamérica cerrándolo para evitarle todo posible
contagio con el mundo moderno, que en Europa iba vencien­

do en todos los terrenos. España, "dominadora y conquista­
dora por las armas, pero sin inteligencia comprensiva y crea­

dora, nada bello ni robusto había podido fundar, ni para
sí, ni para los otros pueblos, porque la fuerza que destruye no

engendra nada". España, preocupada ahora por defenderse,
por defender su concepción del mundo y de la vida, de la
cual era heredera, ya no se preocupaba por crear, tan sólo

por conservar lo hecho. Una España anquilosada, endureci­
da en la resistencia, era la que le había tocado en suerte a

la América por ella conquistada.
Ahora bien, esta América, dice Echeverria, "estaba infi­

nitamente más atrasada que España". Ésta se había cuidado
bien de que no entrasen las fuerzas que podían disolver su

imperio. Cercada, aislada, las dificultades para la regene­
ración mental de Hispanoamérica iban a <ser múltiples. "Se­

parada de la Europa por un océano, circunvalada por un

sistema prohibitive, con la Inquisición en su seno -dice Eche­

vcrria-, vegetaba en las tinieblas" .16 La obra de emancipa­
ción, tanto política como mental, tenia que ser realizada por
los hispanoamericanos utilizando sus propias fuerzas, aun

equivocándose múltiples veces. Precisamente, la nueva gene­
ración no pretende otra cosa que completar y enderezar la

obra realizada por los libertadores. Echeverría y los horn-

16 E. Echeverria, Antecedentes y pri.meros pasos de la revolución de Mayo.



66 MEDIOEVO y MODERNIDAD

bres de su generación se consideran asimismo como continua­
dores de la obra realizada por los emancipadores políticos
de la Argentina, y en honor a éstos llamarán a su grupo "Aso­
ciación de Mayo".

14. LA MODERNIDAD EN LA MENTALIDAD HISPANOAMERICANA

Juan Bautista Alberdi (1810-1884), al hablar sobre la ac­

ción de Europa en América, consideraba que ésta entraba en

una segunda etapa de su vida cultural. La etapa que Europa
había trascendido con la llamada época moderna. En Europa
se habían enfrentado dos fuerzas: la gótica y la moderna. En
esta lucha "¿quién fué el triunfador?", preguntaba: "La

Europa inglesa y francesa, que representaba la civilización
de los últimos siglos". Esta "civilización -agrega-, des­

pués de triunfar en el otro Continente, pasó a éste, donde hoy
lucha por conquistar victorias, pero de otro género y por otros

medios".
Para defenderse, para defender la civilización que repre­

sentaba, España había enseñado a los hispanoamericanos a

odiar a Europa. Pero, al hablar de Europa, España se refe­
ría a la parte no representada por ella. "Los reyes de Espa­
ña -dice Alberdi- nos enseñaron a odiar bajo el nombre de

extranjero todo lo que no era español". Este odio fué here­
dado por los primeros libertadores de Hispanoamérica al

considerar a España como expresión de Europa. "Los liber­
tadores de 1810, comprendiendo a la España en la Europa,
nos enseñaron a odiar, bajo el nombre de enemigo de América,
a todo lo que era europeo. La cuestión de guerra se estableció
en estos términos: Europa y América". Al: primer odio Es­

paña le llamó "lealtad", al segundo los libertadores le lla­
marán "patriotismo",

América contra Europa, tal es el argumento que se esgri­
me en la lucha que se ha desatado entre Rosas y la genera-



LA MODERNIDAD EN HISPANOAMÉRICA 67

ción de Alberdi. El primero se presentaba como el campeón
de la argentinidad asentada en la tierra americana, como el
defensor de un orden propio de América: el orden feudal

que España había mantenido por siglos. Los segundos no

aceptaban este orden; querían para América, en general, y

para la Argentina en particular, la civilización y el orden que

Europa había logrado alcanzar después de vencer a las fuer­
zas medievales.

En esta lucha nada tiene que ver el patriotismo. "La pa­
tria -dice Alberdi- no es el suelo. Suelo tenemos hace
tres siglos; pero no tenemos patria sino desde 1810". Patria

no la hubo en la Colonia; la patria nace con la Independen­
cia. Luego la patria es una idea especial. "La patria es la

libertad, el orden, la riqueza, la civilización en el suelo na­

tivo, organizados bajo la esencia y el nombre del mismo sue­

lo". Pues bien, agrega, estas ideas, esta manera de sentir lo

que es la patria nos las "ha traído Europa. .. Estas cosas no

conocían los indígenas". Esto no es sino el traslado de una

idea que ha triunfado antes en el viejo continente, Los ame­

ricanos, en cuanto aspiran a realizar tal idea, continúan sien­

do europeos. Porque tal son para Alberdi los americanos:

europeos trasladados a la América. De aquí que en sus mentes

se plantee también la lucha que se ha planteado en Euro­

pa. "Todo en la civilización de nuestro suelo es europeo",
dice Alberdi. "Podríamos definir la América civilizada di­

ciendo que es la Europa establecida en América". "Nosotros

los que nos llamamos americanos no somos otra cosa que eu­

ropeos nacidos en América".
La revolución no ha hecho y no hará sino emancipar a los�

.

americanos de las mismas fuerzas de las cuales se emancipa­
ron los europeos. "Con la revolución acabó en América la

Europa española que nos presentó la civilización naciente de
otro Continente". "Los americanos de hoy no somos sino eu­

ropeos que hemos cambiado de maestros: a la iniciativa es-



68 MEDIOEVO Y MODERNIDAD

pañola han sucedido la inglesa y la francesa". A la dirección

de las fuerzas góticas ha sucedido la dirección de las fuer­

zas modernas; a la teocracia, la democracia. Las nuevas fuer­
zas no han venido sino a completar la obra civilizadora de

Europa en América que se inició con España. Una nueva Eu­

ropa, una Europa evolucionada, substituye, completándola, a

Ja que descubrió, conquistó y educó a la América. "La Europa
contemporánea viene hoya completar en América la obra de
la Europa de la Edad Media". Y tal cosa es necesaria "porque
la obra de nuestra civilización está incompleta, está recién
a la mitad: yes la Europa, la autora de la primera mitad, la

que debe serlo de la segunda";" Una nueva etapa se inicia
en América. Ha terminado la etapa de las conquistas guerre­
ras, la etapa de las armas. América no puede ya ser conquis­
tada por Jas armas, sino por las ideas. Son estas ideas las que
se han puesto al servicio de la segunda emancipación ame­

ricana,

IS. CIVILIZACIÓN CONTRA BARBARIE

"En la República Argentina -dice Sarmiento- se ven á

un tiempo dos civilizaciones distintas en un mismo suelo: una

naciente, que sin conocimiento de lo que tiene sobre su cabe­

za, está remedando los esfuerzos ingenuos y populares de la
Edad Media; otra que, sin cuidarse de lo que tiene a sus pies,
intenta realizar los últimos resultados de la civilización eu­

ropea. El siglo XIX y el siglo XII viven juntos: el uno dentro
de las ciudades, el otro en las campañas". Son estas dos
fuerzas las que trágicamente se disputan el suelo americano,
como ayer se disputaron el europeo. Sarmiento llamará a

una Civilización, a la otra Barbarie.
"Había -dice- antes de 1810 en la República Argen­

tina dos sociedades distintas, rivales e incompatibles; dos ci-

17 J. B. Alberdi, Acción de la Europa en América.



CIViLIZACIóN CONTRA BARBARiE 69

vilizaciones diversas: la una española, europea, civilizada, y
la otra bárbara, americana, casi indígena; la revolución de

las ciudades sólo iba a servir de causa, de móvil, para que es­

tas dos maneras de ser de un pueblo. se opusiesen en presen­
cia una de otra, se acometiesen, y después de largos años de

lucha, la una absorbiese a la otra". España es así, de acuer­

do con Sarmiento, un primer instrumento civilizador de
América. Frente a la América autóctona y bárbara, España
representa la civilización europea. Al ser Slbsorbida la Améri­
ca bárbara por la España teocrática y medieval, hay uri pri­
mer paso en el camino de la civilización. Pero éste no es su­

ficiente; la civilización europea ha dado nuevos pasos frente
a los cuales España representa ya un retroceso, o un atraso.

En cuanto a la América española, la América absorbida por
la civilización medieval española, no sólo es un retroceso,
sino la expresión de una nueva barbarie. De aquí que sea ne­

cesario un nuevo paso en el camino de la civilización, una

nueva etapa liberadora y civilizadora.
Dentro de América eran las ciudades las que mejor sen­

tido tenían de la urgencia de una nueva tarea civilizadora;
no asi la campiña, que permanecía española y fiel a este es­

píritu. De aquí que "la revolución -dice Sarmiento- ex-

\. cepto en su símbolo exterior, independencia del rey, era sólo
interesante e inteligible para las ciudades argentinas, extra­

ña y sin prestigio para las campañas". La campiña aceptaba
la independencia política, pero no estaba dispuesta a aceptar
un camLiu en su mentalidad.

La guerra de revolución argentina tiene un doble carác­
ter para Sarmiento: por un lado, el europeo, ha sido la "gue>
rra de las ciudades, iniciada por la cultura europea, con­

tra los españoles, a fin de dar mayor ensanche a esa cultura".
Esto es, la guerra del espíritu moderno contra el espíritu
antiguo representado por España. Por el otro lado, por el

americano, ha sido la "guerra de los caudillos contra las ciu-



70 MEDIOEVO y MODERNIDAD

dades, a fin de librarse de toda sujeción civil y desenvolver
su carácter y su odio contra la civilización". Esto es, la guerra
del espíritu español, que permanece en las campiñas, con­

tra la çivilización moderna, que se asienta en las ciudades.
En la primera guerra triunfa el espíritu de la modernidad,
de la civilización, como la llama Sarmiento: "las ciudades
triunfan de los españoles". En la segunda guerra triunfa el

espíritu colonial, el heredero de la España imperial. Triun­
fan "las campañas ,de las ciudades". Buenos Aires ha ven­

cido a España; pero Rosas, caudillo del feudalismo campi­
rano, vence a Buenos Aires. El espíritu moderno, vencedor
del espíritu medieval europeo, es vencido por el medievalis­
mo americano.

La lucha sigue así en pie. Los americanos civilizados
,

tienen ahora que completar la obra realizada por la moder­
nidad en Europa y la realizada por los libertadores america­

nos en IBID. La generación de Sarmiento se sabe heredera
de esta nueva tarea: tienen que completar la obra que no pu­
dieron terminar los caudillos de Mayo. Tienen que llevar la
revolución de las ciudades al campo, para arrancar a éste

de la perniciosa influencia del medievo colonial. "¿Por qué
combatimos?", se pregunta Sarmiento: "Combatimos por vol­
ver a las ciudades su vida propia". Esto es, por reintegrarlas
a la modernidad venciendo al espíritu medieval.

Buenos Aires, la ciudad, es la representante del espíritu
de la modernidad. Su lucha es la lucha de ésta. Su misión:
vencer en América al mundo medieval en la misma forma
como ha sido vencido en Europa. La lucha que se sostiene en

América no es sino continuación de la lucha que se ha soste­

nido en Europa. "Buenos Aires -dice Sarmiento- se cree

una continuación de la Europa, y si no confiesa francamente

que es francesa y norteamericana en su espíritu y tendencia,
niega su origen español"."

18 Domingo F. Sarmiento, Facundo.



CATOLICISMO O REPUBLICANISMO 71

16. CATOLICISMO O REPUBLICANISMO

Francisco Bilbao siente las formas vitales del medievo y
de la modernidad como dos fuerzas que sedisputan y desga­
rran el alma de Hispanoamérica. Se trata de una lucha entre

dos formas de vida contradictorias, las cuales se expresan en

las fórmulas catolicismo y republicanismo. En vez de apo­

yarse mutuamente, se contradicen. "La religión -dice Bil­
bao- debe sostener a la política, y la política debe sostener

a la religión. Esta es la base de la paz perpetua y de la fuer­
za". Pero cuando no-sucede así, "cuando la religión niega a

la política y ésta a la religión, los polos del universo moral

se trastornan". Esta es la causa de la anarquía y de la debi­
lidad. ¿ Qué pasa en Hispanoamérica? "El catolicismo es la

religión de la América del Sur. La república es la política
de la América del Sur". El primero niega el principio fun­

damental de la república, que no es otro que lasoberanía
del pueblo y la soberanía de la razón en todo hombre. Por
su lado, "el republicanismo niega el dogma que le impone la
obediencia ciega", además de no reconocer autoridad que le

obligue a tal obediencia.
"Este es -dice Bilbao- el dualismo de la América del

Sur, el cual nos llevará a la muerte, si no hacemos triunfar
una de las dos proposiciones". El acuerdo es prácticamente
imposible; el hispanoamericano tiene necesariamente que

elegir. "O el catolicismo triunfa, y la monarquía y la teo­

cracia se enseñorean de la América, o el republicanismo
triunfa, enseñoreando en la conciencia de todo hombre la ra-'­

zón libre y la religión de la ley" _ ¡ Monarquía feudal o re­

pública liberal! Las fuerzas medievales y las fuerzas mo­

dernas buscan sus propias formas políticas. "O 'el dogma
católico construye su mundo político: la monarquía"; "o el

principio republicano se eleva y afirma su dogma: el racio-



72 MEDIOtvO y MODERNIDAO

nalismo". Uno y otro buscan su complemento dentro de su

propio sentido de Ia vida. "La/religión católica busca su po·
lítica. La política republicana busca su religión". La poli­
tica de la pri mera es la monarquía; la religión del segundo,
el racionalismo.

La lucha entre estas dos fuerzas es cada vez más abierta.
Bilbao previene a la América del peligro que le acecha. La

iglesia ya no se conforma con el poder espiritual; ahora

quiere y lucha abiertamente por alcanzar el poder material.
"La religión católica -dice-, fatigada del dominio espiri­
tual, quiere y aspira al temporal. Allí está México, donde

la iglesia apoyada por la resucitada teocracia francesa en­

carnada en Napoleón III, ha impuesto una monarquía. "Ha

llegado para América -agrega- la hora de pensar en su

destino. Su destino es mantener la balanza de la justicia con­

tra el despotismo y demagogia, contra las utopías socialistas

y contra las religiones caducas". "Su destino es abastecer
de pan y justicia a las multitudes hambrientas de Europa".
Pero, agrega, todo esto se perderá si no hacemos de la causa

mexicana la causa americana.
En esta lucha "la política republicana aspira y quiere

fundar sus principios en el axioma eterno de la libertad".
En ésta es donde encuentra su cielo. Sin embargo, la lucha
es difícil en Hispanoamérica para las fuerzas republica.
nas, porque sus hombres no se sienten aún emancipados.
"Bien sé -continúa diciendo Bilbao- cuánto se resiste la

inteligencia de los americanos a la excitación del pensa­
miento libre. Todavía no se creen emancipados y, como las
aves nocturnas, buscan las tinieblas para ejercer su activi­
dad." Pero ya no es tiempo de vacilaciones, los hispano­
americanos tendrán ya necesariamente que elegir entre una

u otra forma: aceptar el dominio o liberarse. Y es necesa­

rio elegir, si se quiere una América fuerte. "Para fortif'i­
car la América sería necesario o el predominio absoluto del



PROGRESO CONTRA RETROCESO 73

catolicismo con todas sus consecuencias, como es Roma, o

el predorninio de la libertad, como es los Estados Unidos"."
Roma y los Estados Unidos se presentan a Bilbao como las

capitales de las fuerzas en lucha.

\
17. PROGRESO CONTRA RETROCESO

El mexicano José María Luis Mora �e también dos fuer­
zas en lucha, cada una de ellas representando dos estilos de

vida antagónicos: el colonial y el moderno. A la guerra

de Independencia política ha seguido la guerra entre las
fuerzas del progreso y las fuerzas del retroceso. "La revo­

lución de independencia -dice Mora-I_ fué un disolvente
universal y eficaz que acabó no sólo con las distinciones de

castas, sino con las antiguas filiaciones, privilegios nobila­
rios y notas infamantes"; pero no fué suficiente, porque la

"independencia proclamada por los pretextos sacerdotes, au­

mentó el poder del clero, y la independencia, disputada y
obtenida en sus resultados más visibles por la fuerza mati
rial, creó el predominio de la milicia y el hábito de conside­
rar como únicos poderes la fuerza brutal y las aspiraciones
sacerdotales."

Las fuerzas del progreso se encuentran identificadas con

los ideales liberales, mientras que las fuerzas del retroceso

no son otra cosa que la continuación o permanencia de los
hábitos impuestos por las fuerzas representadas por España.
El clero y la milicia, herederos de esas fuerzas, tratan de
mantener en Hispanoamérica los privilegios heredados; mien­

tras las fuerzas del progreso tienden a efectuar "de una ma>

nera más o menos rápida: la ocupación de los bienes del

clero; la abolición de los privilegios de esta clase y de la

milicia; la difusión de la educación pública en las clases

Hl Francisco Bilbao, La América en peligro.



74 LA HERENCIA ESPMWLA

populares, absolutamente independiente del clero; la supre­
sión de los monacales; la absoluta libertad de opiniones, la

igualdad de los extranjeros con los naturales en derechos
civiles y el establecjmiento del jurado en las causas crimi­

nales". La lucha es así entre una fuerza que sostiene los in­

tereses de cuerpo y otra que aspira a la protección de los
intereses públicos. Mora no 'está contra el clero 'y la milicia,
sino contra el espíritu que pretenden mantener. "Ninguna
nación culta ni religiosa -dice- puede existir sin clero
ni mil icia." Pero ambos deben estar al servicio público, al
servicio del pueblo, y no éste al servicio de ellos. "Todo me­

xicano -dice- debe preguntarse diariamente a sí mismo

si el pueblo existe para el clero o el clero ha sido creado para
satisfacer las necesidades del pueblo." 20

III

LA HERENCIA ESPAf'JOLA EN HISPANOAMÉRICA

18. ESPÍRITU DE CUERPO CONTRA INTERESES NACIONALES

La causa principal, se dice, la razón que ha impedido al his­

panoamericano ser un hombre plenamente moderno está en

Ia herencia española, de la cual no ha podido aún liberarse

plenamente. José María Luis Mora, al hablar de la consti­

tución de México, encontraba en los hábitos heredados de

España la incapacidad del mexicano para entender el sen­

tido moderno de lo nacional. Entre estos hábitos, dice, fi­

guraba y figura como uno de los principales "el espíritu
de cuerpo difundido por todas las clases de la sociedad". Es

20 José María Luis Mora, Obras sueltas, y Ensayos, ideas y retratos. se­

lección de Arturo Amáiz y Freg. México, 1941.



ESPíRITU DE CUERPO 75

este espíritu de cuerpo el que "debilita notablemente o des­

truye el espíritu nacional".
Ya sea por designio premeditado o como un resultado

imprevisto de causas desconocidas y puestas en acción, el

hecho es que "en el estado civil de la antigua España había
una tendencia marcada a crear corporaciones, a acumular
sobre ellas privilegios y exenciones de fuero común". Sólo
en función de estos privilegios actuaban españoles y mexi-.

canos. No existía el sentido de lo nacional, no había más

sentido que el de cuerpo, con los privilegios que éste sig­
nificaba. "Si la independencia -agregó Mora- se hu­
biera efectuado hace cuarenta años, un hombre nacido o

radicado en el territorio en nada habría estimado el título
de mexicano, y se habría considerado solo y aislado en el

mundo, si sólo contaba con él." Para este hombre el título
de Oidor, o cualquier otro, "habría sido más apreciable, y
es necesario convenir en que habría tenido razón, puesto que

significaba una cosa más positiva".
Haber tratado de hablar con este tipo de hombre sobre

"los intereses nacionales, habría sido hablarle en hebreo; él
no conocía ni podía conocer otros que los del cuerpo o cuer­

pos a que pertenecía, y habría sacrificado, por sostenerlos,
los del resto de la sociedad". "Si entonces -sigue dicien­
de Mora- se hubiera reunido un congreso, ¿quién duda

que los diputados habrían sido nombrados por los cuerpos
y no por las juntas electorales, que cada uno de ellos se

habría considerado como representante de ellos y no de la
nación, y que habría habido cien mil disputas sobre fue­

ros, privilegios, etc.... y nadie se habría ocupado de lo"

que podía interesar a la masa?"
Es esta herencia, este espíritu de cuerpo, lo que imposi­

bilita a los mexicanos para poner por encima de sus intere­
ses particulares los de la nación. "He aquí -dice Mora­
el espíritu de cuerpo destruyendo el espíritu público." Es



76 LA HERENCIA ESPMWLA

este espíritu el que impide la marcha del progreso, el cual
tiene como meta el bien común, el bien de toda la sociedad.
"El espíritu de cuerpo produce y sostiene una inversión de

los principios sociales." Nada existe por encima de sus inte­

reses. "El cuerpo -dice Mora- se cree ofendido y deshon­
rado cuando uno de sus miembros aparece delincuente, y de

aquí el empeño en ocultar el delito o salvar al reo, en subs­
traerlo de las manos de la autoridad o en impedir su cas­

tigo." Pero que no sea lo contrario, que no "falte el miem­

bro a las obligaciones peculiares de su clase", porque

entonces, "aunque éstas ni interesen poco ni mucho a la so­

ciedad, se levanta una polvareda que muchas veces la auto­

ridad pública no puede disipar".
Esta actitud no ha hecho otra cosa que pervertir comple­

tamente los principios de la moral pública al crear obliga­
ciones que no debían de existir y que son ajenas a ésta, "des­

conociendo en muchos' casos, con demasiada frecuencia, a

toda sociedad humana". "He aquí de nuevo -dice Mora­

el espíritu de cuerpo desvirtuando la moral pública y extra­

viando las ideas que de ella deben tenerse." 21 Es contra

este espíritu, contra esta herencia, que la generación que

siguió a la de la emancipación política, se enfrentará.

"Aunque el fondo del carácter mexicano es todo espa­
ñol -dice Mora-, pues no ha podido ser otra cosa, los
motivos mutuos de encono que por espacio de veinte años

se han fomentado entre ambos pueblos por la barbarie y pro­

longación de la lucha de Independencia, han hecho que los
mexicanos en nada manifiesten más empeño que en renunciar
a todo lo que es español, pues no se reputan bastante inde­

pendientes si después de haber sacudido el yugo político se

hallan sujetos al de los usos y costumbres de su antigua me-

21 Mora, Revista Política de las diversas administraciones que la Repúbli­
ca ha tenido hasta 1837.



ATROFIAMIENTO DE LA FACULTAD DE PENSAR 77

trópoli." 22 A la Independencia política ha de seguir una

lucha por la intedependencia mentalode usos y costumbres.

19. ATROFIAMIENTO DE LA FACULTAD DE PENSAR

Los argentinos, al preguntarse por la causa de todos los

males que sufre la América Española, dan también la mis­
ma respuesta: España. ¡El mal, gritaba. Sarmiento, lo

llevamos dentro! Los hispanoamericanos no somos sino here­

deros de todos los defectos de la raza española. A estos defec­
tos habría que sumar los de las razas con las cuales se

mezclaron en América, la indígena y la negra. Dice Sar­
miento: En América "iba a verse lo que produciría una

mezcla de españoles puros, de elementos europeos, con una

fuerte porción de raza negra, diluído el todo en una enorme

masa de indígenas, hombres prehistóricos, de corta inteli­

gencia". Tres elementos casi "sin práctica de las libertades
políticas que constituyen el gobierno moderno".

Por lo que se refiere a la inteligencia del pueblo espa­

ñol, agrega Sarmiento, ésta "fué atrofiada por una especie
d� mutilación con cauterio a fuego". Y como ya ha queda­
do establecido por el estudio de la anatomía comparada, "un
músculo no usado por siglos. __ queda atrofiado por falta
de uso". Si hemos de aceptar, continuaba diciendo Sar­

miento, que la inteligencia al ejercitarse agranda el cere­

bro, "es de creerse que el del español no haya crecido más

que en el siglo XIV, antes de que comenzase a obrar la In­

quisición". Y por lo que se refiere al de los hispanoameri­
canos es de temer que "en general lo tengan más reducido­
que los españoles peninsulares a causa de la mezcla de ra­

zas que lo tienen conocidamente más pequeño que las razas

europeas". Por un lado, agrega el pensador argentino, están

los indios, los cuales "no piensan porque no están prepara-
22 Mora, en Ensayos, ideas r retratos.



78 LA HERENCIA ESPA�OLA

dos para ello"; y por el otro, los blancos españoles, que
han "perdido el hábito de ejercitar el cerebro como órga­
no". "El español, y con más razón el americano del sur,

nacen enervados por este atrofiamiento de facultades de

gobierno ya adquiridas por la raza humana." Era esta he­
rencia la que imposibilitaba al hispanoamericano para al­
canzar los bienes que la civilización había ya dado a otras

razas.

La democracia, y con ella la libertad que suponía, re­

sultaban ser imposibles en pueblos herederos de una menta­

.Iidad achicada por fuerzas despóticas. "Un español, o un

americano del siglo XVI -dice Sarmiento-, .debió decir:

existo, luego no pienso". Pues que no viviera si hubiera te­

nido la desgracia de pensar por cuenta propia. "Con los

reyes de Castilla y Aragón triunfaron los bárbaros, pues

comparados con los reyes de Granada y Córdoba, eran tales
los pueblos y reyes del' interior de España." Sólo un pue­
blo bárbaro pudo pensar en imponer creencias mediante el

fuego y la tortura. "Felipe II es la concentración del prin­
cipio mahometano-espafiol de la unidad de creencias. El, y
no el papa, funda la Inquisición." Esta idea no es sino

herencia mahometana. "Sin Mahoma no hay Inquisición en

España." "El papa conservó sin fuego la Inquisición. Pero

sólo en España, y con ex-mahometanos ... podían levantar­

se altares al canibalismo, a la aversión a la vieja (Ia bruja)
que han conservado los salvajes." 23 Tal es la mentalidad

heredada por Hispanoamérica; tal es la enfermedad que
traernos en la sangre. "El Terror está en nosotros."

Esteban Echeverría, por su lado, dice: "Dos legados fu­
nestos de la España traban principalmente el movimiento

progresivo de la revolución americana: sus costumbres y
su legislación." Sus hábitos y su forma de gobierno. Son
estas costumbres y esta legislación heredadas las que han de-

23 Sarmiento, Conflicto y armonía de las razas en América.



ATROFIAMIENTO DE LA FACULTAD DE PENSAR 79

tenido el avance de la revolución. "El gran pensamiento
de la revolución no se ha realizado. Somos independientes,
pero no libres." De los hábitos y leyes heredados ha sur­

gido la anarquía y, con ella, la contrarrevolución. El his­

panoamericano, educado para obedecer, no supo qué hacer
con la libertad cuando obtuvo su independencia, y se en­

tregó al caos. Este caos es el que va a ser aprovechado por

quienes mantienen la vieja, idea de orden para tratar de

imponerlo nuevamente. "La idea estacionaria -dice Eche­

verría-, la idea española, saliendo de su tenebrosa guari­
da, levanta de nuevo triunfante su estólica cabeza y lanza
anatemas contra el espíritu reformador y progresivo." Pero,
concluye diciendo, lleno de fe en el progreso, "su triunfo
será efímero. .. Dios ha querido que el día de hoy no se

parezca al de ayer, que el siglo de ahora no sea una repe­
tición monótona del anterior ... y que en el mundo moral,
como en el físico, en la vida del hombre, como en la de los

pueblos, todo marche y progrese"." y este progreso será,
por lo que se refiere a Hispanoamérica, el resultado del re­

pudio que se haga de la herencia española.
Juan Bautista Alberdi, tomando en cuenta la nefasta he­

rencia, profetiza diciendo: Muchos estados de América ten­

drán sus respectivos Rosas. Digo sus Rosas, porque los

tendrán; no en vano se llama a Rosas "hombre de Améri­
ca". "Lo es en verdad, porque es un tipo político que se

hará ver al derredor de América como producto lógico de
lo que en Buenos Aires lo produjo y existe en los' estados
hermanos." Rosas es un producto de la tierra americana;
un producto de lo que ésta ha sido por obra de la coloni-

'zación española. "En todas partes el naranjo, llegando a
,

cierta edad -dice Alberdi-, da naranjas. Donde haya
repúblicas españolas, formadas de antiguas colonias, habrá

24 Esteban Echeverria, Dogma socialista de la Asociación de Mayo.



80 LA HERENCIA ESPA¡qOLA

dictadores, llegando a cierta altura el desarrollo de las

cosas." 25

20. VICIOS HEREDADOS DE LA COLONIA

El espíritu feudal y el catolicismo que se oponen al

espíritu moderno de la democracia liberal lo hemos hereda­
do de España, decía Bilbao. "Nuestro pasado es la España.
La España es la Edad Media. La Edad Media se componía
en alma y cuerpo del catolicismo y de la feudalidad". Esto
es lo que han heredado los hispanoamericanos: el catoli­
cismo que glorifica la esclavitud. "Una montaña de nieve
sobre el fuego de la dignidad individual. He aquí la glo­
rificación de la esclavitud". Hispanoamerica, nosotros,
"salimos de la Edad Media de la España". La Edad Me­

dia se completó en España, en ella alcanzó su máximo

desarrollo. América se convirtió en España heredando su

sello, "[Esclavitud, degradación... He aquí el pasado."
Frente a esta herencia está "nuestra revolución o pa­

sado con porvenir"; el cual salió de "la Edad Nueva", de
la Europa. "La Edad Nueva -dice Bilbao- estalló en

Francia." De aquí que sea necesario que eslabonemos nues­

tro pensamiento al pensamiento revolucionario francés, si
es que queremos emanciparnos de la Edad Media. La
libertad mental es natural a todo hombre; no está, inclusi­
ve, en contradicción con la obra de Dios. "¿Dios, que nos

ha dado un cráneo donde cabe la inmensidad -pregunta
Bilbao-, autoriza después a los poseedores de su ley para
que quepa tan sólo lo que ellos quieren?" 26

No, responde.
La limitación de la mente es, pues, obra ajena a la natu­

raleza y a la creación. Es obra de una determinada manera

de pensar. Esa que España desarrolló hasta su máximo.
25 Alberdi, La República Argentina 37 años después de su revolución de

Mayo.
26 Bilbao, Sociabilidad chilena.



VICIOS HEREDADOS DE LA COLONIA 81

En su estudio lniluencia Social de la Conquista, dice
Victorino Lastarria: "Los españoles conquistaron la Amé­

rica, empapando en sangre su suelo, no para colonizarla,
sino para apoderarse de los metales preciosos que tan ahun­
dantemente producía." América no fué sino un botín de

guerra. Pero cuando se la quiso colonizar, España trans­

plantó a Hispanoamérica "todos los vicios de su absurdo
sistema de gobierno, vicios que se multiplicaron infinita­
mente por causas que tenían su origen en el sistema mismo".

A estos vicios se unió el desprecio que el peninsular
sintió por el nuevo dueño de la tierra americana, el mestizo.
El mestizo se convirtió en el bastardo de América. "¡Qué bal­
dón mayor podía manchar al hombre de entonces -dice Las­

tarria-, qué crimen podrá infamarle más atrozmente que·
la mezcla de sangre! El mestizo llevaba en su frente la
marca de la degradación y de la infamia, su nacimiento
le condenaba a la desgracia de ser el paria de la socie­
dad. Su condición era mil veces peor que la del indígena."
Fué éste, junto con el indígena, el que tuvo que soportar los

trabajos más duros y degradantes.. Mientras los españoles
y criollos se apartaban de todo trabajo y se enriquecían, los
indios y los mestizos fueron empleados en la industria fa­
bril exclusivamente "porque, por su degradación, estaban
condenados a los trabajos violentos". El trabajo se convirtió

así en una pena, en algo degradante. Ésta, dice Lastarria,
es "la causa que ha perpetuado hasta nosotros la costum­

bre inmoral y perniciosa de despreciar a todos los que se

consagran a las labores de la industria".
•

Esta actitud es la que ha imposibilitado al hispanoame-,
ricano para entrar en el progreso, ya que este progreso
tiene como base el trabajo personal. Tal es la funesta con­

secuencia del ßábito dejado por España. Contra este há­

bito, uno de tantos, se enfrentará la generación que en His­

panoamérica equivale a la de Lastarria. Atendiendo a la



82 LA HERENCIA ESPA¡qOLA

realidad heredada de España es como la nueva generación
se da cuenta de las dificultades que el hispanoamericano
tendrá que vencer para alcanzar su verdadera indepen­
dencia. ,¿Estaba o no estaba nuestra sociedad preparada
para entrar en un nuevo tipo de' vida?, pregunta Lasta·
rria. ¿ Podía someterse a un sistema diametralmente opues­
to al que la rigió tres siglos y bajo el cual desenvolvió su

existencia? "No por cierto --contesta-: el colono había
sido precisamente educado para vivir ligado a la servi·
dumbre y para no desear ni conocer siquiera una condición

mejor que aquella a que estaba sometido; las leyes y I aS

costumbres conspiran de consuno a ocultarle su importan'
cia moral y a destruir su individualidad; el colono, en fin,
no tenía conciencia de sí mismo y todo él, su vida y sus

intereses, estaban absorbidos en el poder real y teocrático.
del cual dependían íntegramente."

Para alcanzar su independencia política, dice Lastarris,
en Hispanoamérica los revolucionarios tuvieron que disfra­
zar sus aspiraciones, diciendo servir al rey preso por los

franceses" "Disfrazan y prosiguen su conducta los revo:
lucionarios, mas la idea del soberano va desapareciendo
paulatinamente y perdiendo su prestigio en fuerza de IOí

acontecimientos, hasta que es reemplazada por la de indepen
dencia de la patria, cuando la conflagración llega a hacerse

general, tomando parte en el movimiento la mayoría de la

n-ación." El porqué de esta actitud de los revolucionarios
es posible que tenga su explicación en algo que no tiene

relación alguna con la democracia liberal que después fué
bandera. "Es para mí todavía un problema -dice Lasta·
rria- si en este modo de proceder influyó la prudencia de

los factores de la revolución o el temor de chocar hrusca­
mente con las preocupaciones, sin tener elementos para ven'

cerlas, o bien la limitación de sus aspiraciones reducidas,
tal vez, únicamente al bien de no ser gobernados por UII



BONDADES 83

poder extraño que no estaba revestido de la majestad de
los reyes." 27 La mentalidad hispanoamericana, educada

para obedecer el poder teocrático de los reyes de España,
no podía reconocer otra autoridad que la que no estuviese

revestida por tales ropajes.

21. BONDADES DE LA HERENCIA ESPAÑOLA

A las tesis expuestas, especialmente a la de Lastarria
sobre la influencia de la Conquista en América, se opone
Andrés Bello. Los hispanoamericanos son hijos de España
y América, no hay que olvidar tal cosa. Esta es una reali­
dad con la que siempre será menester contar. En esta rea­

lidad no todo ha de ser negativo; también existe algo po­
sitivo que debe ser potenciado. Para Bello los males de

Hispanoamérica no son necesariamente males de la raza, ni

males que sólo puedan ser achacados a la influencia espa­
ñola en la Colonia. Estos males son propios de toda la hu­

manidad, debilidades de la misma.

"La injusticia, la atrocidad, la perfidia en la guerra
-dice- no han sido de los españoles solos, sino de todas
las razas, de todos los siglos." La' barbarie española es la
misma barbarie que han cometido o pueden cometer todos

los pueblos en iguales circunstancias. La barbarie, dice, se

sigue practicando aunque se utilicen otros medios. "Los

horrores de la guerra se han mitigado en parte; pero no

porque se respete más la humanidad, sino porque se calcu­
lan mejor los intereses materiales". Y es así porque "se­

ría demencia esclavizar a los vencidos, si se gana más con

hacerlos tributarios y alimentadores forzados de la indus­

tria del vencedor". De estos males no debemos acusar "a

ninguna nación, sino a la naturaleza del hombre".

27 Lastarria, lniluencia social de la conquista.



84
•

LA HERENCIA ESPAAOLA

Por lo que se refiere a la' obra de España en la Colonia
no todo ha de ser negativo. "Al gobierno español -dice

Bello- debe todavía la América todo lo que tiene de gran­
de y de espléndido en sus edificios públicos." y de esto,
debemos confesarlo con vergüenza, poco hemos podido
conservar. Por lo que se refiere a la guerra de indepen­
dencia mucho debe el hispanoamericano al espíritu que ha
heredado de España. Desde luego, dice Bello aceptando
la tesis de Sarmiento, Lastarria y otros pensadores, nues­

tra revolución fué animada por el espíritu español: la
revolución fué política y no liberal. El liberalismo fué
sólo un aliado de la primera finalidad. Pero, animando a

la revolución, había algo más, de carácter positivo, algo
que también fué heredado de España. "Jamás un pueblo
profundamente envilecido, completamente anonadado, des-

.

nudo de todo sentimiento virtuoso, ha sido capaz de ejecutar
los grandes hechos que ilustraron las campañas de los pa·
triotas, los actos heróicos de abnegación, los sacrificios de

I

todo género con que Chile y otras secciones americanas

conquistaron su emancipación política." El espíritu que ani­
mó esta abnegación y sacrificio fué heredado de España;
fué este espíritu el que venció a la propia España.

"El que observe con ojos filosóficos la historia ,de nues­

tra lucha contra la metrópoli -agrega Bello- reconocerá

sin dificultad que lo que nos ha hecho prevalecer sobre ella
es cabalmente el elemento ibérico. La nativa constancia es­

pañola se ha estrellado contra sí misma en la ingénita cons­

tancia de los hijos de España." El instinto de patria se re­

veló en los pechos americanos llevándoles a realizar proezas

semejantes a las que realizaron los españoles en Numancia

y Zaragoza. "Los capitanes y las legiones veteranas de la

Iberia trasatlántica fueron vencidos y humillados por los
caudillos y los ejércitos improvisado de otra Iberia joven



BONDADES 85

que, adjurando en nombre, conservaba el aliento indomable
de la antigua defensa de sus hogares."

Lo que sí fué ajeno a este espíritu fué el sentido mo­

derno de lo que se ha llamado "espíritu republicano". "No
existían elementos republicanos -dice Bello-; la España
no había podido crearlos; sus leyes daban sin duda una

dirección enteramente contraria. Pero en el fondo de esas

almas había semillas de magnanimidad, de heroísmo, de
altiva y generosa independencia; y si las costumbres eran

sencillas y modestas ... , algo más había en es�s cualida­
des que la estúpida insensatez de la esclavitud." Bello re­

conoce que existían males, que el hispanoamericano no es­

taba aún preparado para alcanzar plenamente el espíritu
liberal, pero estos defectos no invalidaban.en forma alguna
lo que de positivo se pudo heredar de España. El primer acto,
el más urgente, fué el de la independencia política; el se­

gundo y verdaderamente decisivo tendría que ser el de la

independencia mental; ésta debería ser la obra de los edu­
cadores una vez terminada la hora de los guerreros. "Na­
die .-dice- amó más sinceramente la libertad que el ge­
neral Bolívar; pero la naturaleza de las cosas le avasalló
como a todos; para la libertad era necesaria la indepen­
dencia, y el campeón de la independencia fué y debió
ser un dictador. De aquí las contradicciones aparentes y
necesarias de sus actos. Bolívar triunfó, las dictaduras
triunfaron de España; los gobiernos y los congresos hacen
todavía la guerra a las costumbres de los hijos de España, a

los hábitos formados bajo el influjo de las leyes de Espa­
fia: guerra de vicisitudes en que se gana y se pierde terreno,-­
guerra sorda, en la que el enemigo cuenta con auxiliares

poderosos entre nosotros mismos." 28 Esta es la segunda eta­

pa emancipadora.

28 A. Bello, ob. cit.



86 URGENCIA DE LA EMANCIPACIÓN POLITICA

IV

URGENCIA DE LA EMANCIPACIóN :rOLfTICA

22. DE LA SOBERANÍA ILIMITADA AL DESPOTISMO

La emancipación política, aun sin la preparación mental

que era menester, fué un primer paso necesario y urgente.
La emancipación mental tenía que ser obra de los mismos

hispanoamericanos. De España ya nada podían esperar.
Lo que España no había hecho en varios siglos de dominio
colonial, decía Bello, no iba a realizarlo después. La his­
toria había ofrecido a los hispanoamericanos una oportuni­
dad para la independencia política; si ésta no hubiese sido

aprovechada, después habría sido tarde. Los hispanoameri­
canos no hicieron otra cosa que aprovechar la oportunidad.
A continuación iba a 'seguir la tarea para emancipar la
mente. Esta era la labor de la nueva generación; la de los
libertadores políticos no tuvo otro fin que la destrucción de
un orden político, primer obstáculo para la independencia
mental de los americanos.

"La revolución americana -decía Esteban Echeve­

rría-, como todas las grandes revoluciones del mundo,
ocupada exclusivamente en derribar el edificio gótico la­
brado en siglos de ignorancia por la tiranía y la fuerza, no

tuvo tiempo ni reposo bastante para reedificar otro nuevo."
La urgencia del momento impidió construir al mismo tiempo
que se iba destruyendo. Pero tal cosa no quería decir que
los próceres de la independencia americana no aspirasen a

otro tipo de orden; este era su principal fin aunque no

hubiesen tenido tiempo para realizarlo. La Revolución "pro­
clamó ... las verdades" que habrían de servir "de funda­
mento a la reorganización de las sociedades modernas".
Pero primero era lo primero, la independencia política



DE LA SOBERANtA AL DESPOTISMO 87

frente a España.' "Para fundar la libertad era precIso

emancipar primero la patria".
Esta primera emancipación fué, desde luego, difícil y

peligrosa. El pueblo, aunque deseoso de libertad, no sabía

qué era la libertad y qué hacer con ella. Para el goce de
la libertad se necesitaba una educación especial; pero no

había tiempo para darla. Los próceres de la Independen­
cia �ontinúa Echeverría-, "conocieron, sin duda, que
la inteligencia del pueblo no estaba en sazón para valorar
su importancia: que habría en sus sentimientos, en sus

costumbres, en su modo de ver y sentir ciertos instintos reac­

cionarios contra todo lo nuevo y que no entendía". Sabían

que estos instintos, que estos hábitos, serían aprovechados
por las fuerzas del retroceso; pero no importaba, lo esen-

.

I "E
.

b b "
cia era empezar. ra necesarro o rar y oraron.

Para atraer al pueblo le ofrecieron una libertad sin lío

mites; una libertad que sólo es posible mediante la educa­

ción; pero no había tiempo para discutir si había llegado
el momento oportuno o no; lo importante era obrar. "Ne­

cesitaban del pueblo ... y lo declararon soberano sin lí­
mites". Esto no era sino "necesidad de los tiempos". "Era

preciso atraer a la nueva causa los votos y los brazos de la

muchedumbre, ofreciéndole el cebo de una soberanía omni­

potente". Pero este derecho, dado a un pueblo que no es­

taba educado para disfrutarlo, iba pronto a, causar los
desastres que permitirían a las fuerzas negativas la recu­

peración del poder, la implantación de tiranías. Con una

libertad sin educación no se podría lograr otra cosa qut'
la anarquía.

"Pero estando de hecho el pueblo, después de haber

pulverizado a los tiranos, en posesión de la soberanía -si­

gue diciendo el pensador argentino-, era. difícil ponerle
coto. La soberanía era un derecho adquirido a costa de su

sangre y de su heroismo". Sólo la anarquía, llevada hasta



88 URGENCIA DE LA EMANCIPACIÓN POLíTICA

el desastre, le habría de hacer perder la soberanía. El des­

potismo colonial, que anidaba en la mente de varios hispa­
noamericanos, nuevamente tomaría el poder. "El principio
de la omnipotencia de las masas debió producir todos los
desastres que ha producido, y acabar por la sanción y el

establecimiento del despotismo".
Pero este mal se trocará a la postre en bien. El nuevo

despotismo le enseñará, con una lección inolvidable, que la
libertad es un bien que debe saberse disfrutar. El nuevo

despotismo le enseñará a amar la libertad que ya ha pro­
bado y a no arriesgarla convirtiéndola en libertinaje. "Ese

pueblo, deslumbrado hasta aquí por la majestad de su om­

nipotencia, conocerá, vuelto en sí, que no le fué dada por
Dios, sino para ejercerla en los límites del derecho, como

instrumento del bien." Esta enseñanza, aunque dura, ini-
.

ciará la etapa de liberación definitiva, la etapa de ilustra­
ción de la mente del pueblo: "El pueblo se ilustrará: los

principios de la revolución. .. penetrarán al cabo hasta su

corazón y llegarán a ser la norma de sus acciones." 29 Los
hábitos y tendencias heredados de otras generaciones empe­
zarán a borrarse.

La guerra civil, la anarquía, no habría de ser sino el
resultado de la pugna que dentro del pueblo hispanoameri­
cano se había planteado: el espíritu colonial contra el espí­
ritu moderno. El pueblo, armado con una idea moderna,
se hab'ía lanzado a la lucha por alcanzar la libertad y la

soberanía; pero dentro de sí llevaba los elementos, que contra­

diciéndole, iban a llevarle a la anarquía y luego al despotis­
mo. "La guerra civil -dice Echeverría- fué el monstruo­

so fruto de la colisión o choque entre el principio de Mayo
y el principio colonial, vencido pero no aniquilado." Falta
de una preparación, falta de una educación, la revolución

29 Esteban Echeverria, Dogma socialista de la Asociación de Mayo.



EVOLUCI6N y REVOLUCI6N 89

hispanoamericana tomó un camino diverso al de la gran
revolución norteamericana. "Nuestra revolución, a causa

del encadenamiento fatal de los sucesos de la época, empezó
por donde debía acabar, y ha marchado en sentido inverso

de las revoluciones de otros países. Ved, si no, en los Esta­
dos Unidos -continúa-: al desplomarse el poder colonial,
la democracia aparece organizada y bella, radiante de inte­

ligencia y juventud, brota de la cabeza del pueblo, como

Minerva de la frente de Júpiter." 30 En cambio en Hispa­
noamérica, faltándole esa organización, es menester educar
al pueblo para que la alcance. Los hispanoamericanos,
lograda la emancipación política, necesitarán de la eman­

cipación mental que en los Estados Unidos acompañó a la

política.
23. EVOLUCIÓN Y REVOLUCIÓN

¿Los hispanoamericanos podían aspirar a otra cosa que
a su emancipación política? "No estando preparada la so­

ciedad para recibir el impulso generador -dice' Lasta­

rria-, era consecuencia fatal que se ciñera únicamente a

combatir por su libertad política, porque si se hubiese avan­

zado a romper bruscamente con el pasado, a proclamar su

completa regeneración ... se hubiese estrellado en mil resis­
tencias poderoas y no habría alcanzado su triunfo sino

con un completo exterminio." La urgencia del momento no

pudo permitir otra cosa. La labor de emancipación completa
con el pasado, la labor de regeneración, tenía que ser lo­

grada más tarde; y para ello las armas tenían que ser otras

muy distintas. Ya no era guerra contra el despotismo fí-­

sico, sino contra el despotismo que anidaba en el corazón y
mente de los hispanoamericanos. Destruído el poder visi­

ble era menester destruir el poder invisible que arraigaba en

los hispanoamericanos, Todo esto no lo pudieron realizar

,30 E. Echeverria, Mayo y la enseñanza...



90 URGENCIA DE LA EMANCIPACIÓN POlíTICA

los hombres que lograron la emancipación política; el tiem­

po de que disponían apenas si era suficiente para esta pri­
mera tarea. Pero, una vez terminada la guerra política, era

menester iniciar la nueva guerra. "Principiaba la guerra
contra el poderoso espíritu que el sistema colonial inspiró
en nuestra sociedad". Tal guerra se hizo más urgente y ne­

cesaria cuando el espíritu colonial, una vez terminada la

emancipación política, trató de apoderarse de la nación,
aprovechando el poder que tenía dentro del instinto de los

hispanoamericanos. "La influencia del sistema español
-dice Lastarria-, aprovechándose de la calma, aparece a

veces chocando violentamente con la regeneración y suble­
vando contra ella todas las pasiones mezquinas, el fanatismo

y los errores del vulgo." Es entonces cuando "se reproducen
los odios de la revolución, se diseñan y aun se forman los

partidos y se preludia una crisis verdadera"."
Esta segunda etapa revolucionaria ha sido una desven­

taja para Hispanoamérica, puesto que la ha obligado a

realizar esfuerzos de los cuales no tuvo necesidad Norte­
américa para alcanzar plenamente su independencia. Los

norteamericanos, a diferencia de los hispanoamericanos, no

tuvieron necesidad de emanciparse de los hábitos y costum­

bres heredados durante la Colonia. No tuvieron que dejar
de ser ingleses. Las costumbres y hábitos de ellos hereda­

dos, en vez de ser un obstáculo para el mejor logro de sus

libertades, fueron los mejores estímulos y su causa principal.
Lastarria, refiriéndose a la necesidad que los hispano­

americanos tenían de emanciparse, inclusive, de la literatura

española, mostraba cómo tal necesidad no la tenían ni 11 ha­
bían tenido los norteamericanos. Decía: "Cuando los Estados

Unidos se emanciparon políticamente, no se emanciparon de
la literatura inglesa, y ésta pudo servirles y les sirvió, en

81 Lastarria, lniluencia social de la conquista:



EVOLUCIÓN Y REVOLUCIÓN

efecto, para su nueva situación, porque continuaron siendo
británicos sus sentimientos y sus ideas, sus intereses y sus

necesidades sociales, con la sola diferencia de que su socia­

bilidad debía ser mejor servida por la nueva organización
republicana, y podía serlo porque ésta no era una novedad

violenta, sino un progreso, un desarrollo natural". Los re­

volucionarios de Norteamérica no hicieron sino aprovechar
la natural evolución de la herencia británica en tierras arne­

ricanas. Los revolucionarios de Hispanoamérica tuvieron

que aprovechar la primera oportunidad que se les presenta­
ba, independientemente de que el pueblo estuviese o no pre­
parado para su emancipación política.

.

Lo natural en Hispanoamérica fué la continuación del
orden despótico, aun sin España. "Todo el interés de la orga­
nización política, por ejemplo -dice Lastarria-, se cifró
en el arden, palabra mágica que, para la opinión pública,
representaba la tranquilidad que facilita el curso de los ne­

gocios; con más la quietud que ahorra sobresaltos, concilian­
do la paz del hogar y de las calles; y para los estadistas y

politiqueros significaba el imperio del poder arbitrario

y despótico, es decir, la posesión política del poder absoluto

que en los tranquilos tiempos de la Colonia usufructuaban
los seides del rey de España."

Así, mientras los hábitos y costumbres heredados de

Inglaterra por los norteamericanos les condujeron por evo­

lución natural a su independencia política, los hábitos y
costumbres heredados de España por los hispanoamerica­
nos les condujeron a un nuevo coloniaje. Dicha "situación
-dice Lastarria- contrariaba abiertamente los fines de la
revolución americana, y en lugar de encaminarnos a corre­

gir nuestro pasado y a preparar nuestra regeneración, nos

encadenaba en el punto de partida, rehabilitando el sistema

colonial".s2 !.ta independencia hispanoamericana, si quería
81 Lastarrja, Estudios literarios.



92 URGENciA DE LA EMANCIPACIóN POUTICA

tener éxito, tenía que ser total; era menester que todo el

pasado, sin excepción, fuese sacudido. Los hispanoamerica­
nos, si querían ser completamente libres, tenían que renun­

ciar a todo lo español; a diferencia de los norteamericanos

que encontraban en la herencia inglesa el meollo de todas sus

posibilidades y la raíz de su futuro poderío.

'24. IMPOTENCIA DE LOS LIBERTADORES PARA ESTABLECER

UN NUEVO ORDEN

"Nuestros revolucionarios -decía Bilbao-, armados
tan sólo de la filosofía crítica, se encontraron con un peso
entre las manos que no supieron dónde apoyar." Con una

filosofía hecha para destruir, para combatir, no pudieron
establecer las bases para un nuevo orden. Destruído el
orden colonial, no supieron establecer las bases de un orden

moderno, de un orden liberal, El más completo desorden

siguió a la revolución de independencia y, con él, la ur­

gencia de orden, no importando cuál fuese éste, surgió en

la mente de los hispanoamericanos, incluyendo la de los

libertadores, que se vieron arrastrados a imponer dictadu­
ras cuando habían prometido la más completa libertad.

O'Higgins, libertador de Chile, dice Bilbao, "quiso organi­
zar los elementos sociales: es decir, las tradiciones chilenas,
con las ideas nuevas, y el poder que las llevase a efecto.

Pero en. semejante obra vió asomar las resistencias, y en­

tonces tan sólo quiso organizar el poder y fué déspota".
Realizada la urgente tarea de lograr la independencia

política de Hispanoamérica, el despotismo proyectó nueva­

mente su sombra, esta vez en la Figura de los mismos liber­

tadores. La misma naturaleza de las cosas les llevó a crear­

se, o pretender, un poder tan omnímodo como el que habían
humillado en los campos de batalla. "La irapotencia hu­
mana en semejantes casos -dice Bilbao- vuelve la vista al



IMPOTENCIA PARA ESTABLECER UN NUEVO ORDEN 93

pasado y afirma el peso sagrado con los restos de la colum­
na misma que había derribado." La urgencia misma les

imposibilitó para encontrar un nuevo orden y restablecieron
el pasado, para salvar así, aunque parezca paradójico, la

libertad.
El pueblo no vió en la revolución de independencra sino

el resultado inmediato de ella, la emancipación política
frente a los poderes españoles; pero no vió los fines últi­
mos de esta revolución: en lo que toca a sus sentimientos

quedó antiguo. Las creencias antiguas siguieron siendo sus

creencias; ni por un momento pensó ponerlas en duda. Pero
era en estas creencias donde se encontraba el problema de
la verdadera libertad, que era algo más que libertad polí­
tica. Del rechazo de estas creencias dependía tal libertad.
"Nuestra revolución -continúa Bilbao- fué reflexiva en

sus promotores y espontánea en el pueblo." Pero "el pueblo,
que sólo había sentido la exaltación política, la conquista
del derecho de ciudad, no vió en la libertad política sino
un hecho solitario separado de las demás cuestiones que la
reflexión había derribado: el pueblo quedó antiguo".

Los hombres que hicieron la revolución no pudieron do­
tar al pueblo de las nuevas creencias que correspondían a

las libertades obtenidas. La contradicción se hizo inmediata­

mente patente: la libertad en sentido liberal no correspondía
a lo que por libertad se entendía dentro del catolicismo.

El pueblo no podía ser al mismo tiempo liberal y católico.
Se trataba de dos concepciones del mundo que se contrade­
cían entre sí. Los libertadores, que no habían cedido ante el

poder político español, cedieron ante su espíritu, ante su­

idea de orden. "Los hombres que encabezaban la revolución
reflexiva -dice Bilbao-, hallándose ellos mismos impo­
tentes para organizar las creencias lógicamente relacionadas
con la libertad política, reaccionaron en religión y en po­
lítica para con el pueblo." Surgió lo que se llamó despo-



94 LA NUEVA GENERACIóN y su PROGRAMA

tismo constitucional, nombre nuevo para una forma de po­
lítica ya vieja.

A estos hombres, al decir de Bilbao, les faltó fe para
el pueblo y para las ideas por las cuales habían peleado.
Faltos de fe, no se preocuparon por mantener las libertades
alcanzadas o lograr las prometidas, sino tan sólo se preocu­

paron por mantener el poder que habían obtenido. "Si los

gobiernos hubieran comprendido que el desarrollo de la

igùaldad era el testamento sagrado de la revolución -nos

dice el pensador chileno-, que la igualdad es la fatalidad
histórica en su desarrollo, no hubieran sucumbido." El

pueblo los habría seguido y respaldado, ya que así se sos­

tendría a sí mismo. Apoyados por el pueblo y por ende con­

tando con una autoridad legítima, "hubieran podido cimentar

por medio de la educación general la renovación completa
del pueblo"." La educación realizada con el apoyo del

pueblo habría logrado en un plazo perentorio la segunda
etapa de emancipación que tan necesaria es para los pue­
blos hispanoamericanos. Pero la falta de fe les llevó nue­

vamente a los despotismos, y con éstos a la obstrucción de
los caminos que podían conducir al pueblo a la libertad que
le había sido prometida.

V

LA NUEVA GENERACIÓN Y SU PROGRAMA

25. EL TERCER PARTIDO

A la generación de los libertadores políticos había de suce­

der una nueva generación que, como ya se ha visto, preten-

83 Bilbao, Sociabilidad chilena.



EL TERCER PARTIDO 95

dió realizar en el campo de la educación la misma obra que

aquéllos habían realizado en el político. Esta es una gene­
ración que se sabe ajena a las pretensiones de los partidos
en pugna. Estos partidos no luchaban sino por intereses po­
líticos; la nueva generación, por el contrario, no considera
a la política sino como un instrumento al servicio de fines
más elevados: los educativos. Esta generación trata de com­

pletar la obra que los lihertadores dejaron inconclusa por
Ja urgencia de las circunstancias.

Ni federalistas ni centralistas, ni unitarios ni federales,
ni pipiolos ni pelucones. La nueva generación empezará
formando las bases de un tercer partido que se desligue de
los limitados intereses de los partidos hasta entonces en

pugna. La bandera de la nueva generación será el libera­
lismo. Nö importan ya las formas de gobierno, sino su

contenido. Lo que se quiere es transformar al hombre mis­

mo. El liberalismo no es simplernente una bandera políti­
ca, sino un programa para educar al hispanoamericano;
para hacer de él un hombre distinto del que hiciera la
Colonia.

En 1837, dice Esteban Echeverría, la sociedad argen­
tina se encontraba dividida en dos grandes bandos: el fe­

deral, vencedor entonces, y el unitario, la minoría vencida.
El primero, apoyado en los instintos semi-bárbaros de las
masas populares; el segundo, desarraigado, a pesar de sus

buenas intenciones, debido a sus "arranques soberbios de
exclusivismo y supremacía". Pero, entretanto, había creci­

do, sin mezclarse en las guerras que entre sí se hacían estos

grupos, "una generación nueva". Generación que no parti­
cipaba en sus odios ni luchas fratricidas. A esta generación
"los federalistas la miraban con desconfianza y ojeriza,
porque la hallaban poco dispuesta a ceptar su librea y

vasallaje, la veían hojear libros y vestir frac". Por el otro

lado, "los corifeos del partido unitario, asilados en Monte-



96 LA NUEVA GENERACIóN y SU PROGRAMA

video", la veían "con lástima y menosprecio, porque la creían

federalizada y ocupada solamente en frivolidades".
El nuevo grupo, nos relata Echeverria por lo que se re­

fiere al argentino, tenia una fórmula de "juramento pare­
cido a la de la joven Italia". Dicha fórmula establecía: "El

progreso es la ley de desarrollo y el fin necesario de toda
sociedad libre." "Pero cada pueblo, cada sociedad, tiene
sus leyes o condiciones peculiares de existencia, que resul­
tan de sus costumbres, de su historia, de su estado social,
de sus necesidades físicas, intelectuales y morales, de la natu­

raleza misma del suelo donde la providencia quiso que
habitare y viviere perpetuamente." Ahora bien, "en que un

pueblo camine al desarrollo y ejercicio de su actividad con

arreglo a esas condiciones peculiares de su existencia, con­

siste el progreso normal, el verdadero progreso".
La nueva generación vä así al meollo de la cuestión, a

la realidad. Es partidaria del liberalismo, pero de un li­
beralismo que sea conforme con la realidad hispanoameri­
cana. De esta manera se quiere superar, salvar los obs­
táculos que estorbaron' a los libertadores. Estos fracasaron

porque fueron demasiado utopistas, porque no supieron ver

la realidad. Se sintieron más fuertes que ésta y trataron de
moldear al pueblo de acuerdo con sus ideas, y al fracasar
lo abandonaron a su destino. Los hispanoamericanos se en­

contrarán aptos para practicar el liberalismo si se atiende,
antes que a otra cosa, a la realidad en la cual éstos se

encuentran. Un día, pocos años más tarde, varios de los miem­

bros de esta nueva generación americana se encontrarán con

una filosofía que pretende también atender, en primer lu­

gar, a la realidad, y se identificarán con ella. Esta doc­

trina filosófica lo será el positivismo.
El pueblo hispanoamericano tuvo su primera oportuni­

dad el día en que se declaró su independencia política.
"En Mayo -dice Echeverrla-e-' el pueblo argentino empezó



EL PARTIDO PROGRESISTA 97

a exisnr como pueblo ... como esclavo estaba fuera de la

ley de progreso, como libre entró reahabilitado en ella."
Pero sus políticos, los dirigentes de los partidos que se dis­

putaron el derecho a conducirlo, fueron ciegos para la rea­

lidad. Unitarios y federales desconocieron esas condiciones
básicas en todo auténtico progreso. En vez de estimularlo

fueron destruyéndolo, habiendo llegado hasta el "aniquila­
miento de la actividad nacional: los unitarios sacándola de

quicio y malgastando su energía en el vacío; los federales
sofocándola bajo el peso de un despotismo brutal: y unos y

otros apelando a la guerra".34 En vez de estimular el libe­
ralismo del pueblo; estimularon los tradicionales resortes

que habían permitido en el pasado el despotismo. La ma­

nía de gobernar, por una parte, y, por la otra, la indolencia
real o supuesta del pueblo para mantener sus derechos po­

líticos, la supuesta incapacidad de éste, condujeron a los

partidos al establecimiento gradual de un nuevo despo­
tismo, de una centralización monstruosa. Frente al desorden,
frente a la anarquía que siguió a la independencia política,
se estableció una nueva unidad, pero despótica.

Nosotros, dice Echeverría, también caminamos hacia la

unidad, pero por otra senda que la seguida por los federa­
les y los unitarios. No aspiramos ni a la unidad de forma
del unitarismo, ni a la unidad despótica del federalismo,
sino a la unidad que proviene de la concentración y acción

de las capacidades físicas y morales de todos los miem­

bros de una asociación política. Esto es, a una unidad res­

ponsable, nacida del mismo pueblo, de sus propias circuns­

tancias, de su realidad. Tal era el programa del tercer
partido.

tH Echeverria, Dogma socialista.



98 LA NUEVA GENERACIÓN y SU PROGRAMA

26. EL PARTIDO PROGRESISTA

En Chile la generación de José Victorino Lastarria as­

piró también a formar un partido que fuese más allá de
los limitados intereses de pelucones y pipiolos. Lastarria

aspiraba a formar lo que consideraba un "partido progre­
sista". Enfrentándose, especialmente, a las causas que ha­
bían originado los antiguos odios y resentimientos. Este nue­

vo partido debería estar formado por la nueva generación
que se educaba en las ideas democráticas. Es necesario, de­

cía, que sea dirigido de modo que no se contamine con los

antiguos rencores, ni con los intereses y odios del momento,
ni con las doctrinas atrasadas de moda. La acción de
este partido debería efectuarse dentro de la ley. Nada
de violencias; la violencia sólo engendra la violencia. El

no haber actuado así los. partidos clásicos había conducido a

la violencia. Lastarria quería reformar la sociedad de 'su

tiempo, pero sin violencias. Él mismo había dado ya ejem­
plos al enfrentarse desde el parlamento contra el abuso del

poder autoritario de la Constitución chilena de 1833, esta­

blecida por don Diego Portales; Constitución que ponía en

manos del presidente un poder semejante al que tuvieran
los reyes españoles en la Colonia.

Rspecto al pipiolismo, el partido más progresista de

su época y que había sido vencido por el de los pelucones,
o conservadores, decía Lastarria en una carta confidencial :3;;
"Miraba al partido vencido y lo hallaba enteramente pri­
vado de hombres de estado: los que habían sido sus cori­

feos estaban en la oscuridad, nada representaban, no tenían
un centro de acción; y los pocos que todavía se apellidaban
pipiolos no hacían valer contra el gobierno otra cosa que una

3� Véase en Alejandro Fuenzalida Grandón, Lastarria y su tiempo. San­
tiago rl�' r.hih, 1911.



EL PARTIDO PROGRESISTA 99

especie de legitimidad que consistía en recuerdos del pa­
sado." No, definitivamente este partido nada podía hacer

ya por la nación chilena; era menester formar un partido
,

que representase verdaderamente los intereses de ésta. "Este
modo de ver las cosas -sigue diciendo- me hizo esperar,
aun presentir, la aparición de un partido progresista, parti­
do nuevo, extraño a los resentimientos y odios antiguos, y
sin más intereses que el nacional, ni más principios que los
de la verdadera filosofía." Ahora bien, "para contribuir a

su creación y regenerar el orden de cosas que a la sazón

dominaha, me hice opositor a todo lo que hallaba contrario
a mis principios".'

Lastarria, fiel a estos principi os, no aceptó afiliarse a

partido alguno que no estuviese de acuerdo con ellos. "En
mis escritos, que nunca negué -dice- y de los cuales no

me avergüenzo, me di siempre por liberal, nunca por pi­
piolo, ni por representante de partido alguno." "Siempre
estuve contento así, y nunca sacrifiqué mis principios, ni
mi independencia de juicio, a ningún interés de partido.
Quería que se me llamase mil veces cobarde, antes que se

me tuviese por criminal o por prosélito ciego." Al igual
que Erasmo en el Renacimiento, Lastarria se apartó de los

partidos en pugna. "Lo único que vi -dice- fué dos par­
tidos gastados, sin sistema, que no representahan el interés

nacional, que no querían nada de grande, ensañándose en

un combate sin resultados patrióticos, hasta cierto punto
pueril y demasiado peligroso."

"¿Debería yo alistarme en alguno de los partidos con­

tendientes?", preguntaba el pensador chileno. "Preferí atra­

vesar solo una época difícil y sufrir en silencio las amena-

.zas de los unos, los reproches de los otros, los insultos de
todos." Fracasado su proyecto para l:m nuevo partido pro­

greista, perseguido, se encerró en los lihros, a los estudios:
hahía otro camino, aunque más lento, para realizar la re-



100 LA NUEVA GENERACIóN y SU PROGRAMA

forma, el camino de la educación. "Viéndome expuesto a

perderme para siempre por las persecuciones del gobierno,
que entonces no perdonaba a sus adversarios -dice-,
creí que era inútil mantener un combate desigual: preferí,
como más conveniente, dedicarme al estudio y a la educa­
ción de la juventud, porque sólo en este campo me era

lícito saciar mi ambición de ser útil a mi país: renegué de
la política y me encerré en los colegios."

I

27. ABSOLUTISMO DE LOS PARTIDOS EN HISPANOAMÉRICA

Francisco Bilbao, más lleno de pesimismo por lo que
se refiere a la formación de un auténtico partido progresis­
ta, encuentra la raíz de esta imposibilidad en la propia mente

hispanoamericana. El hispanoamericano, cualquiera que sea

el partido que adopte, no podrá actuar en política sino en

forma absolutista. Su mentalidad, educada en los módulos
del catolicismo, no podrá adaptarse, sin una previa educa­

ción, a los módulos del republicanismo. "El civilizado
-dièe aludiendo a Sarmiento-e- pide la exterminación de
los indios y los gauchos". La dictadura se esconde detrás
de cualquier princi�io; con las formas se quiere salvar
lo insalvable. "Los pelucones, los conservadores, los rojos,
los liberales, los demócratas, los unitarios, los federales,
todos han acariciado la dictadura. Con la mejor intención
se dicen los partidos: la dictadura para hacer el bien."
"Es decir, el despotismo para afianzar la libertad. ¡Te­
rrible y lógica contradicción! El catolicismo da la co­

rriente despótica, la república la corriente liberal." "Y
ambas corrientes se encuentran en la monstruosa consecuen­

cia que se llama: la dictadura para fundar la libertad,"
En la mente, en la educación, en la formación recibida,

está el mal. "El republicano es hombre de creencias, y

transporta a la política el genio, el carácter, el temperamen-



ABSOLUTISMO DE LOS PARTIDOS 101

to, la lógica de la infalibilidad católica. Toda fuerza se cree

poder, todo poder autoridad, toda autoridad infalible. Y
toda infalibilidad se declara lógicamente impecable. Y toda
infalibilidad se adora, se legitima. Ya no hay extravío po­
sible." De acuerdo con esta trágica lógica no es posible la

oposición: "La oposición es atentado, el despotismo es sa­

grado, y la obediencia un deber." y esto vale para todos
los partidos, a pesar de sus principios o programas. "Los
civilizados dicen: ved a esos bárbaros -el pueblo-. ¿Y
queréis instituciones? No. Es necesaria la fuerza, el poder
fuerte, la dictadura." ¿Cómo, se preguntaban los civiliza­

dos, queréis dar lib-ertad a esos bandidos? "Si ellos llegasen
a gobernar, todo se perdería, la libertad sería imposible." Y
en esa forma "se les priva o escamotea la libertad en beneficio
de la libertad". Frente a esa actitud de los civilizados,
"las masas, desheredadas y atropelladas como animales,
buscan caudillos. Es la dictadura de la venganza y la ga­
rantía de su modo de ser. Los partidos civilizados piden la
dictadura para combatir, dominar y civilizar las masas. Es

la dictadura de las clases privilegiadas".
j La dictadura, siempre la dictadura! Unos y otros la

piden para defender sus intereses de grupo. "Los partidos
civilizados piden la dictadura provisoria para asegurar su

victoria contra otro partido. Es la dictadura de la concu­

rrencia y de la rivalidad." No se concibe el orden sin las dic­
taduras. "Sube al poder el partido conservador. ¿ Cómo con­

servar sin dictadura?" "Sube el partido liberal. ¿ Cómo
reformar sin dictadura?" "Sí es conservador el partido fede­

ral, entonces el unitario lo ataca a nombre de las reformas,
y uno y otro apelan a la dictadura para defenderse y sos­

tenerse."
Todo esto porque las reformas no arraigan en la razón.

El racionalismo no dirige estos esfuerzos. Como ejemplo de

lo que es una verdadera reforma, vuelven a surgir los Esta-·



10'2 1. ..\ NUEVA GENERACióN y SU I'IWGR.o\MA

dos [nidos, "porque allí la reforma es el movimiento con­

tinuo de la vida apoyado en la soberania de la razón de todo
hombre." El origen de esta di ferenein está en la formación
de las mentes. "En los pueblos no catól icos y libres el hom­
bre es soberano y respeta la soberanía de su semejante. No

hay infalibles que suban al poder, y todo" tienen fe en b

ley, que garantiza d d.'recho, y r-n (·1 \(Jlo de Iodo,:., qtW HP

puech' ir contra el derecho. Si hay error, IlO hay imposición, y
se espera ('I pro�re:-;o infalible dt'l convencimiento. Tal e::

la política de un puehlo cuyo voto 110 puede ser forzudo ni

burlado. La ley es rdigi';Il, y la religión del libre examcu

produce la religi/lll de la ley." La lealtad juega aquí un

principal pape], porque, "[a lealtad en la política, se hac!'
tan necesaria y ¡'S lall útil como la honrurlez en el comercio".

D.� acuerdo CPI) e,.ta política nn hay \C'Il('J,.lLlres ni ven­

cidos, tan sólo se ve a un f!rupo de hombres que es elcgidl'
para bien administrur la ciudad. Admiuistrnción que ma­

ñana puede tener el otro, si us i conviene a los intereses de la

misma. Ambos grupo:, no hacen sino ofrecer sus servicio­

a la sociedad y t'� é .-ta la que acepta 10:- de uno o los de otro.

t'no y otro grupo Ill) prctenden sino servir lo mejor posible
a la sociedad. "l't'weil lo,; pueblos católico..; -diœ Bil·

bao-- se teme COil terror f¡lnt;Í�tir:o y real el triunfo del

adversario político, porqlll' sabernos y (TCemOS, o presenti­

rnos con razón, que t�:-: la dt�n()ta sin esperanza, cl entroni­

zamiento de ,d�() infalihle {' impecable que se impone Con

Ía inflexibilidad dI: la vcngunza. He aquí por ((tH': hay
tantas revoluciones y tunto servilisrno."

El pesimismo de Bilbao se deja sentir amargamente di·
ciendo : '-Hemm' nacido bajo clictruluras, nos (,ducamo;; vién­

dolas y nos entierran JaE' djcl�H.lllra"'" Parece romo si nada

pudiera hacer el hispanoamericano para escapar a ellas.
Pese a todos sus esfuerzos siempre vuelve a caer en

ellas. Cada fórmula politien no es sino un justificante para



tA EDl,'C,\(:¡()N CO\1O SOLlJU(lN IlXI

una nueva dictadura. El eatolicismo -diee- niega los prin­
cipios e instituciones liberall'�, "con la palabra infalible
de concilios r de papas; pew el progn'so de la época ha
consistido en servirse d«� las mismas armas, I'll apoc!ertlrse
de las posiciones, ell aceptar Pl lenguaje y terrninologia de
la Iihertad, y Cil hacer servir cl sufragio, la prensa, la edu­
cación y la escuela CIl desC!"t·dito del sufragio ... r en edu­
car siervos de I a i�lcsi a y 110 ci ududanos del Estado." Lo
rnús que se ha('{� es suhsritu ir una iglesia por otra, un fanatis­
mo por otro Fanatismo, till de:-'I)t)li�m() por otro. Lo que falta
es la escuda de la reli¡;iún tie la ley. "j La f'sCllf'la }' el es­

píritu y el texto y lo que allí "l' enseíia (':' lodo el dominio
del enemigo de Lt libertad, autorizadu todo esto por los qU(�
llamamos civilizados." Súlo hay l!Il cnmiuo, sólo existe un

remedio para tan grail mal : la emancipación mental. Ba

llegado Ia hora de emanciparnos ituelertunlmentc, Los Es­
tados Lnido" lo han 1(l�r¡lIlo ya ';porqUt' :'(111 !ihre<: de (';"

piritu"."
ZR LA 1':!H'L\UÚ� CO:\IO SOLl.:UÓ",

La única solución, ya �e ha visto anteriormente, sólo

puede ofrecerla la cc]ul';t(·i(',n. El mal, la causa dI'] Irncaso
liberal en Hi"'pauoamt'rica. e�lá t'Tl la falla de visión o falla
de tiempo (h· los Ijb!'ltéldi)n'� 'lilt" ¡>n'ocupado:, más por
el éxito inmediato de b IHllítiC[l, dejaron en sl'glindo lugar cl

pr':)!Jlema educati\"o. "�i la t�ducat'i<Ín tid pueblo hubiera
t:rnl'l�zadli (>n!OIICi':-; ·_··di('(' Fdll" Nría······, si �t' hubiera ense­

¡¡ado tll,;;tle aquella ¡'poI'a el! las ('�('ll('las lo que e" Ia liber­
lad, la igualdad y la [rutcrnidarl, Iu� gf'¡wra(:iorw� educada:­
en t'sa:; doctrina ..

, I!W� hall llegado d«��pu�," a la virilidad, ¿no
habrían influido poderosamente l'II el triunfo del orden. r
d� las leyes, r paralizado la acnión de los anarquistas y de
los tiranos'?" "Los que dicen que hUf! trabajado y trabajan

:1': f'ra.)C'i",·o Hilbao, 1,(1 AII,,�riu, ..,1 peligr«,



1M LA NUEVA GENERACIóN y SU PROGRAMA

por la patria, los que se afligen y desesperan, no viendo tér­

mino a sus males, ¿cómo es que no hayan pensado en echar
mano del único recurso que podía remediarlos, la educa­
ción de la niñez encaminada a la democracia?" Los liber­
tadores no hicieron otra cosa que ofrecer la libertad, pero no

los medios para disfrutarla. "La libertad sola -dice Eche­
verría- divide, no aproxima." Es menester educar para
la libertad, educar para la fraternidad, la convivencia. "El
orden y la unión nacen de la fraternidad." 37

Ell cuanto a Lastarria, recordando a Simón Rodríguez,
maestro del libertador Bolívar, hablaba de la educación
como base de la regeneración política de Hispanoamérica.
"Creíamos -dice- que la enseñanza política era la base
de la regeneración, porque sin ella, ni era posible conocer

y amar los derechos individuales y sociales que constituyen
la libertad, ni mucho menos era dable tener ideas precisas
sobre la organización política, sobre sus formas y sus prác­
ticas, para poder distinguir las que sean contrarias de las
fuerzas que son favorables a la república democrática." 38 Y
Bilbao consideraba necesario continuar la revolución de

independencia revolucionando a las mentes por medio de la
educación. "Querer continuar los resultados de la revolu­
ción es querer hacer otra revolución, es decir -explicaba-,
la revolución de la unidad de creencias pasadas que no han
sido desechadas de la inteligencia popular." "La educación

que es el modo de revolucionar y completar las r�volucio­
nes, recibe en esta época todo el desarrollo posible." La
educación invade las creencias españolas y las vence eman­

cipando a los hispanoamericanos. La educación realiza la
auténtica independencia, dando a conocer la verdadera
libertad. "Renovar las creencias de la plebe, sustituirles la
educación filosófica, es darles conciencia individual, es afir-

,ai Esteban Echeverria, Manual de en.�eñ(/nza.
38 Lastarria, Estudios literarios.



LAS DOS AMÉRICAS 105

mar la revolución." Ahora bien, "afirmar la revolución
es entronizar la libertad".

Al pueblo no se le puede pedir que sepa qué hacer con

aquello que nunca ha disfrutado en su vida. El "guaso"
chileno, dice Bilbao, "no sabe sino lo que sus padres le

enseñaron, y esto es para él el punto final de su trabajo in­
telectual. Lo demás lo rechaza. De aquí se ve salir el es­

píritu tradicional de los hombres de a caballo que pasan su

vida vagando o dando vueltas alrededor de un círculo. Las
creencias de nuestros guasos son católicas y españolas...
De ahí sale la reacción antiliberal" .. De aquí que sea me­

nester acercarse al pueblo y educarlo. Ésta será la verda­
dera revolución. Los teóricos puros nada pueden hacer por
el pueblo y mucho menos por su libertad. La verdad hay
que enseñarla al pueblo. El camino no es fácil, pero "la
verdad va muy adelantada en su carrera, del estado en que
nos hallamos... Tengamos dudas, suframos, llevemos el

peso de las épocas transitorias, pero no retrogrademos para
descansar bajo el monumento que se desploma". "No sepa­
remos de nosotros al pueblo más de lo separado que se en­

cuentra. Eduquémoslo en la teoría de la individualidad, del
derecho de igualdad y de honor." 39

VI

NORTEAMÉRICA COMO MODELO

29. LAS DOS AMÉRICAS

A través de los capítulos anteriores se ha anticipado ya
el sentimiento de los hispanoamericanos frente a Nortearné­

rica. Es un sentimiento de gran admiración, derivado de la

39 Bilbao, Sociabilidad chilena.



106 NORTEAMÉRICA COMO I\IODELO

actitud negativa que el hispanoamericano tiene para con su

propia situación histórica y cultural. Norteamérica es, para

éstos, la encarnación del espíritu de la modernidad, la en­

carnación del espíritu liberal que quisieran realizar en His­

panoamérica. Espíritu que los norteamericanos tienen por

naturaleza, por el simple hecho de pertenecer a la raza sa­

jona. Las instituciones de éstos no son sino la natural con­

secuencia del espíritu sajón al desarrollarse en el Nuevo
Mundo. Sin Inglaterra y los Estados Unidos, se asegura, no

habría libertad en el mundo. Un país sin ingleses, decía

Alberdi, es como un bosque sin pájaros. "Mi convicción es

que sin la Inglaterra y los Estados Unidos. la libertad des-
, .

1 ,,40
aparecerra en este SIg o. .

En América se habían asentado dos principios opue�­
tos, los mismos que en Europa habían luchado hasta vencer

al que representaba el progreso: el principio democrático

y el principio monárquico. Principios naturales a las razas

que colonizaron la América: la sajona y la hispana. De

aquí surgieron dos Américas: la América del progreso y la
América del retroceso. "La libertad de pensar, como de-

.

recho ingénito, como el derecho de los derechos -dice

Bilbao-, caracteriza el origen y desarrollo de la sociedad
de los Estados Unidos. La libertad de pensar sometida, la

investigación libre limitada a las cosas exteriores, a la poli­
tica, administracióri, etc... fué la mutilada libertad procla­
mada por los revolucionarios del Sur." La libertad política
de los hispànoamericanos no fué acompañada de la liber­
tad de conciencia; de aquí los desórdenes y las dictaduras.
Pero tan diferentes actitudes corresponden, al decir del

pensador chileno, a diferentes formaciones mentales: la

de los norteamericanos correspondía a un sentimiento que
se expresaba, inclusive, en su actitud religiosa. "Esto quiere
decir que el Norte era protestante", a diferencia del Sur, que

.0 Echeverria, Manual de enseñanza.



·

LAS DOS AMf:RICAS 107

era "católico". El hombre del norte no recibe dogmas; todo
lo contrario, su religión se basa en el libre examen. "El
hombre del norte ... es sacerdote, es iglesia, es el soberano
en el dogma, y no hay pontificado que pueda someter su

razón." De esta actitud frente a todo dogma resulta también
su actitud frente a cualquier clase de despotismo. Quien
no acepta el despotismo religioso tampoco aceptará el polí­
tico. "De su soberanía conquistada en el dogma -dice Bil­
bao- nace su soberanía en la política." Es esto lo que ha
hecho falta en la América del Sur. Si hubiese tenido la

independencia religiosa que tuvo la del Norte, habría también
tenido sus instituciones liberales y democráticas.

Gracias a esa misma independencia religiosa surge ese

sentimiento de respeto para con el semejante que tanto falta
en Hispanoamérica. El hombre del norte puede, por esta

causa, reconocer en sus semejantes los derechos de los cuales
él disfruta. De "ahí nace esa tolerancia, esa discusión vivi­

ficadora, esa libertad práctica". De aquí también que los
Estados Unidos, a diferencia de la América española, no

hayan tenido "que hacer una revolución religiosa para fun­
dar la libertad de pensamiento". "La religión del libre-exa­
men podía ser la base dogmática de la libertad política. El

que es libre en la aceptación del dogma, tiene que ser libre
en la formación de la ley. El despotismo es imposible." 41

"Dos principios opuestos -decía Lastarria- habían,
pues, tomado asiento en el vasto continente americano: el

principio democrático y, con él, el sistema liberal, formulan
la base de la sociabilidad anglo-americana; el principio
monárquico y, con él, el sistema ruinoso de la fuerza, cons-,

tituían la vida de las colonias españolas". Dos Américas,
y con ellas dos formas de gobierno, dos formas de sociabili­
dad y de libertad. "En el Norte, el pueblo era soberano de

41 Bilbao, El evangelio americano.



lOS NORTEAMÉRICA COMO MODELO

hecho y de derecho, y daba la ley y administraba todos sus

intereses por medio de sus representantes. En la América

española no existía el pueblo, la sociedad estaba anulada y
no vivía más que para la gloria y provecho de su soberano,
de un señor absoluto y natural." Sólo un pueblo -continúa
diciendo Lastarria- "había comprendido sus elevados fines

y quería realizarlos: ese pueblo glorioso, ese pueblo que re­

sumía en sí los derechos y privilegios de la humanidad ente­

ra, estaba en la América del Norte".
Eií la América del Sur, en la América Latina, sus hom­

bres tenían que enfrentarse al pasado para ser libres. Tenían

que buscar sus modelos fuera de su propio espíritu cultural.
"En esta América -dice Lastarria- un mundo entero ab­

juraba de su pasado, despedazaba sus leyes, condenaba su

sociabilidad: desde México al Cabo de Hornos resonaba un

solo eco proclamando la soberanía de los pueblos, la sobera­
nía del derecho, la soberanía de la razón." Esta América
tenía que realizar por propio esfuerzo lo que la América del
Norte había obtenido por herencia. La lucha en este lado
era aún más difícil ya que el nuevo espíritu era ajeno a la
realidad social, política y mental den'tro de las cuales tenía

que alcanzar su realización. La América del Sur tuvo que
revolverse contra sí misma, contra lo que era, para así poder
llegar a ser lo que quería ser. En esta lucha interna las fuer­
zas del pasado tenían mayores ventajas. Apoyándose, por un

lado, en las fuerzas negativas de Europa, "y por el otro en el
clero que convierte la religión en instrumento político, la

aristocracia disponía de sus poderosas influencias y de las

riquezas para aprovechar en su favor la revolución, para

despojar a la democracia de todas las ventajas conquistadas,
y pasar de esta manera sobre el espíritu nuevo y sofocarlo"."

Alberdi, hablando de la omnipotencia del Estado, mos-

I
42 Lastarria, Historia constitucional del media siglo. Santiago de Chile,

1853.



LAS DOS AM�RICAS 109

traba también la diferencia entre las dos Américas. "En las
sociedades de origen greco-romano, en ambos mundos -de­
cía- los individuos, más bien que libres, son los siervos de
la patria". La libertad de la patria no es, de ninguna ma­

nera, la libertad de sus individuos. "La patria es libre, en

cuanto no depende del extranjero; pero el individuo carece

de libertad en cuanto depende del Estado de un modo omní­

modo y absoluto. La patria es libre en cuanto absorbe y mo­

nopoliza las libertades de todos sus individuos; pero sus in­

dividuos no lo son, porque el gobierno les tiene todas sus

libertades". En cambio, en la América del Norte "los de­

rechos del hombre equilihraron allí en su valor a los dere­
chos de la patria, y si el Estado fué libre del extranjero, los
individuos no lo fueron menos respecto del Estado".43

Don Simón Rodríguez (1771-1854), maestro del liberta­
dor Bolivar, hacía también notar las diferencias entre las dos
Américas. "El suelo de los Estados Unidos -decía- está

sembrado de ideas liberales --cultivado en todos sus puntos
por manos hábiles-, protegido por un ambiente de libertad

que respiran todos sus habitantes; abandonado el suelo a su

propia acción, es incapaz de adulterar sus producciones. El

presidente es un fruto del terruño; cada individuo 'cuando
habla sin afectación dice yo; en la América del Sud al más

estudiado 'se le va la lengua y dice mi amo; en los Estados
Unidos los empleos son casi concejiles -se toman como una

carga- y los que los solicitan buscan un medio de hacer
brillar su patriotismo y... los conocimientos son los que lo
sostienen. Entre los hijos de los españoles se busca el empleo
por el título o por la renta, como lo venían haciendo sus pa­
dres: allá quieren servir; acá represetüar'", Por el poder o

por la simple representación, por ínfima que ésta sea, los

hispanoamericanos lo sacrifican todo, inclusive sus libertades.
43 Juan B. Alberdi, La omnipotenciáilei estado es la negación de la li­

bertad individual, 1880.



110 NORTEAMÉRICA COMO MODELO

"En los Estados Unidos (y esto les viene de los ingleses)
-dice Simón Rodríguez- el présidente, el ministro y todos
los magistrados se llaman por sus nombres. .. entre nosotros

se renuncia al nombre por el título; y así como los capuchi­
nos toman la ciudad en que nacieron por apellido, así los

empleados olvidan sus familias: El señor ministro, el señor

tesorero, el señor portero".44

30. EL PROGRESO COMO LIBERTAD Y ESFUERZO INDIVIDUAL

"Esperarlo todo del Estado", he aquí uno de los mayores
males heredados de España. Éste ha sido la fuente de todas
las esclavitudes. El hombre que no sabe alcanzar su bienestar
sirviéndose de sus propias fuerzas, tampoco sabrá alcanzar
su libertad. También en esto son los hispanoamericanos dis­
tintos de los norteamericanos. "Si más de un joven -decía
Alberdi- en vez de disputarse el honor de recibir un salario
como empleado o agente o sirviente asalariado del Estado,
prefiriese el de quedar señor de sí mismo en el gobierno de
su granja o propiedad rural, la patria quedaría desde enton­

ces colocada en el camino de su grandeza, de su libertad y
de su progreso verdadero". Los pueblos han progresado
cuando sus individuos son verdaderamente libres. "A la
libertad del individuo, que es la libertad por excelencia -si­

gue diciendo Alberdi-, debieron los pueblos del Norte la

opulencia que los distingue". La verdadera grandeza es el
resultado de un egoísmo constructivo. Los hombres que quie- .

ren un auténtico bienestar no se enredan en las palabras, no

son esclavos de ideas que no comprenden, ni de falsas repre­
sentaciones. De aquí que pueblos como los Estados Unidos
sean más bien producto del egoísmo que del patriotismo. En
ellos la patria no es sino el símbolo del propio bienestar per-

44 En J. A. Cova, Don Simón Rodríguez, maestro y filósofo revolucionario.
Buenos Aires, 1947.



EL PRO(;RESO COMO LIBERTAD Y ESFUEHZO Hl

sonal. Haciendo su propia grandeza, este pueblo ha contri­
buído a labrar la de su propio país.

De aquí surgen dos conceptos de libertad entendidos en

forma muy distinta en una y en otra América. "Los ameri­

canos del Norte -dice Alberdi- no cantan la libertad pero
la practican en silencio". "La libertad para ellos no es una

deidad, es una herramienta ordinaria, como la barreta o el
martillo". La libertad no es una palabra, sino un hecho.
Aman la libertad quienes aman, antes que nada, su propio
bienestar; y aman éste los que han sabido hacerlo con sus

propias manos. Los grandes libertadores hispanoamericanos,
sigue diciendo, como San Martín, Bolivar, Sucre y otros, en­

tendieron la libertad a Ja manera española, reduciéndola a la
libertad política frente a España, en vez de ser libertad de los
individuos que formaban la sociedad hispanoamericana.
';Washington y sus contemporáneos no estuvieron en ese caso,

sino en el caso opuesto. Ellos conocían mejor la libertad in­
dividual que la independencia de su país";

Así, la propia grandeza engendrará, necesariamente, la

grandeza de la patria. Esto interesa en forma muy especial
a las naciones de origen latino, dice Alberdi. "Los destinos

futuros deberán su salvación al individualismo ; o no 'los ve­

rán jamás salvados si esperan que alguien los salve por

patriotismo". Nuestro mal es España; su concepto de la liber­
tad y de la patria. "La corona de España no fundó sus colo­

nias de América para hacer la riqueza y poder de sus

colonias, sino para hacer su negocio y poder propio de la co­

rona misma". "La sociedad sudamericana estará salvada y

asegurada en su porvenir de libertad y de progreso cuando.

sea el egoísmo inteligente y no el patriotismo egoísta el lla­

mado a construir y a edificar el edificio de la república en

Sudamérica" .4�
Del auto-gobierno, de esta capacidad para alcanzar el
411 Juan B. Alberdi, La omnipotencia del estado...



112 NORTEAMÉRICA COMO MODELO

propio bienestar, labrándolo con las propias manos, ha sur­

gido todo el progreso y poderío norteamericanos. "La civi­

lización yanqui -dice Sarmiento- fué la obra del arado

y de la cartilla; la sudamericana la destruyeron la cruz y la

espada. Allí se aprendió a trabajar y a leer, aquí a holgar
y a rezar". Mientras la revolución norteamericana se hace
en defensa de estos derechos, estampados en la Constitución,
la hispanoamericana no busca otra cosa que no sea imponer
un despotismo que substituya al español, el despotismo crio­

llo. "Allá un selecto núcleo de raza blanca lucha en defensa
de su derecho; acá la raza mestiza se agita en un levanta-'
miento desordenado, sin concepto firme de sus aspiraciones".
"El feudalismo español se continúa en el caudillismo ameri­
cano". Los colonizadores de Norteamérica organizan la vida
económica del país, preparando en esta forma su indepen­
dencia política y económica. En cambio los colonizadores de

Hispanoamérica la explotan en provecho de la metrópoli.
"Allá la raza conquistadora introdujo la virtud del trabajo;
aquí se, limitó a vegetar en la burocracia y el parasitisrno"."

Francisco Bilbao, encandilado por el pueblo cuyo modelo
tendían a seguir los hispanoamericanos para poder ser libres

definitivamente, decía: "Esos puritanos, o sus hijos, han pre­
sentado al mundo la más bella de las constituciones, diri­

giendo los destinos del más grande, del más rico, del más
sabio y del más libre de los pueblos. Es hoy en la historia
esa nación, lo que fué la Grecia, el luminar del mundo, la

palabra de los tiempos, la revelación más positiva de la divi­

nidad, en la filosofía, en el arte, en la política. Esa nación
ha dado esta palabra: self-government, como los griegos la

autonomía; y lo que es mejor, practican lo que dicen, reali­
zan lo que piensan y crean lo necesario para el perfecciona­
miento moral y material de la especie humana". De aquí ha

resultado toda su grandeza. "No hay nación que lea más, que
46 Sarmiento, Conflicto y armonía de las razas...



SAJONIZACIÚN DE HISPANOAMÉRICA 113

imprima más, que tenga mayor número de escuelas y de dia­
rios. Hoyes la primera nación en la agricultura, en la in­

dustria, en la navegación. Es la primera nación en la guerra.
Ha revolucionado Ja guerra marítima". Bilbao la considera
la primera en todas las artes, en la filosofía, la literatura, la

historia, la política, el derecho. "Es la nación -dice-- que
hace más descubrimientos, que inventa máquinas, que trans­

forma con más rapidez la naturaleza a su servicio. Es la na­

ción poseída del demos, del demonio del perfeccionamiento
en todo ramo. Es la nación creadora, y lo es porque es la na­

ción soberana, porque su soberanía es omnipresente en el indi­

viduo, en la asociación, en el pueblo". y todo esto se debe a

su capacidad para la libertad individual. "Su vida libre, indi­
vidual y política, y todas sus maravillas dependen, pues, de la
soberanía individual y de la razón de esa soberanía: la liber­
tad del pensamiento". "¡ Qué contraste con la América del Sur
-exclama- con lo que era la América Española!" 41

31. SAJONIZACIÓN DE HISPANOAMÉRICA

Para Sarmiento, como ya se ha visto, el origen de las inca­

pacidades de Hispanoamérica se encuentra en la raza. ,El fra­
caso de la colonización en esta América lo encuentra en la
inferioridad de la raza española. Era vano que los pueblos
hispanoamericanos tratasen de copiar constituciones de Fran­
cia o de los Estados Unidos: siempre terminarían comportán­
dose como descendientes de una raza incapacitada para la
democracia. En el Norte, dice, una raza europea pura ha en­

gendrado una sociedad europeizada; en el Sur, una raza,

euroafricana se mezcla a la indígena para formar un conglo­
merado en el cual todas las taras se suman. La superioridad
de 'Norteamérica la deriva Sarmiento de su capacidad para

permanecer sin contaminaciones raciales, de su capacidad
41 Bilbao, El evangelio americano.



114 NORTEAMÉRICA COMO l\IODELO

para no mezclarse con raza inferior alguna. Los grupos sajo­
nes, dice, se aposentaron en Norteamérica de acuerdo con sus

ideas religiosas o de acuerdo con ciertas cualidades que les

distinguían. Massachusetts fué fundada por puritanos; Penn­

sylvania por el cuáquero Penn; Virginia por nobles, de donde
se deriva la aceptación de la esclavitud por este Estado. De
los puritanos ha surgido ese rechazo a toda mezcla racial
con los indígenas. Los puritanos -sigue diciendo- que acu­

den directamente a la Biblia, aprenden en Moisés a no mez­

clarse con los naturales, a diferencia de los españoles que se

mezclan inmediatamente con los indígenas.
"El norteamericano es, pues -dice el pensador argen­

tino+-, el anglosajón exento de toda mezcla con razas infe­
riores en energía". El norteamericano ha podido, por esto,
conservar "sus tradiciones políticas, sin que se degraden con

la adopción de las ineptitudes de raza para el gobierno".
Cuando los peregrinos iniciaron su marcha hacia el Occiden­

te, hacia América, "la vieja Inglaterra era la única nación

libre". Pero en América se estableció una Inglaterra más

libre aún que aquélla. "La Nueva Inglaterra es más libre
todavía que la tierra que dejó con sus reyes y tradiciones
seculares". Esta Inglaterra fué digna de la gran herencia

recibida, ya que supo acrecentarla. Fué la heredera de la

Inglaterra que daba mayores libertades a sus individuos en

la misma época en que España establecía la Inquisición. En
"la época, más o menos -dice Sarmiento- en que se supri­
mían en España los derechos de la defensa y garantías contra

procedimientos arbitrarios, se obtenían en la Inglaterra del

rey Carlos II, católico como los católicos reyes de España, el
escrito de Habeas Corpus, por el cual nadie puede ser rete­

nido en prisión sin orden de juez competente".
Es la Nueva Inglaterra, Norteamérica, la que debe servir

de modelo a Hispanoamerica si en verdad quiere estar a la
altura de los tiempos, a la altura del progreso. Ningún pue-



SAJONIZACIÖN DE HISI?ANOAMÉRICA 115

bio puede ya enseñarnos nada, salvo Norteamérica, dice Sar­
miento. "No esperemos nada de Europa, que nada tiene que
ver con nuestras razas. Algo puede venirnos de los Estados
Unidos, de donde nos vinieron nuestras instituciones" _ ¿Qué
es lo que podemos aprender de Norteamérica? Su capacidad
para ser una raza pura. "Los anglosajones -dice Sarmien­
to- no admitieron a las razas indígenas ni como socios, ni
como siervos en su constitución social". Esta fué là base de
su éxito, a diferencia de la colonización española, la cual se

hizo como "un monopolio de su propia raza, que aún no salía
de la Edad Media al trasladarse a América y. .. absorbió
en su sangre una raza prehistórica servil".

Con gran pesimismo respecto a la raza hispanoamerica­
na, Sarmiento dice: "Reconozcamos el árbol por sus frutos:
son malos, amargos a veces, escasos siempre". "La América
del Sur se queda atrás y perderá su misión providencial de
sucursal de la civilización moderna. No detengamos a los
Estados Unidos en su marcha; que es lo que en definitiva

proponen algunos. Alcancemos a los Estados Unidos. Sea­
mos la América, como el mar es el océano. Seamos Esta­
dos Unidos"." Este ser Estados Unidos significa arrasar

tçdo lo que Sarmiento considera ser la causa de todos los
males de Hispanoamérica. Era menester desarraigar todo

lo hispánico para ser semejante a los Estados Unidos. ¿ Cómo
realizar esto? Un camino sa lo conocemos: la educación;
pero éste no es suficiente. El otro lo es la inmigración. Es
menester recibir hombres de otros pueblos, precisamente de

aquellos que sean capaces de remediar el mal causado por
los hispanos al mezclarse con razas inferiores. Émigrantes­
europeos, j he ahí una de las soluciones! Son estos emigran­
tes los que han hecho la grandeza de Norteamérica.

"La dignidad y la posición futura de la raza española
en el Atlántico -dice Sarmiento- exige que se presente ante

48 Sarmiento, ob. cit.



116 NORTEAMtRICA COMO MODELO

las naciones en un cuerpo de nación que un día rivalice en

poder y en progreso con la raza sajona del norte". "La emi­

gración del exceso de población de unas naciones viejas a las

nuevas, hace el efecto del vapor aplicado a la industria: cen­

tuplicar las fuerzas y producir en un día el trabajo de un

siglo. Así se han engrandecido y poblado los Estados Unidos,
así hemos de engrandecernos nosotros; y para nosotros el
concurso de los europeos es más necesario que para los norte­

americanos"." Ahora bien, ¿qué clase de inmigración pre­
fieren Sarmiento, Alberdi y los hombres que anhelan la re­

novación de Hispanoamérica? La sajona. Es de ella de la que
hablan cuando, con Alberdi, dicen: "Para atraer a esos pue­
blos en medio de los nuestros es menester dejarles traer su

culto, y no obligarles a dejar sus altares en las puertas de la

república". De aquí la necesidad de establecer, antes que
otra cosa, la libertad de cultos, la libertad en materia reli­

giosa. Y en otro lugar.dice: ¿Queremos que los hábitos de
orden y de industria prevalezcan en nuestra América? LIe­
némosla de gente que posea hondamente esos hábitos. Ellos
son pegajosos: alIado del industrial europeo pronto se forma
el industrial americano. Los Estados Unidos son grandes por­

que no aborrecen al europeo, todo lo 'contrario, le atraen, no

generosa, sino diestramente, y le asimilan a su población"."
Pero en todo caso será menester equilibrar a los hispanoame­
ricanos con nueva sangre europea. Sarmiento en alguna oca­

sión piensa en Francia. "La inmigración del Río de la Plata
-dice- será por eso latina". "Francia representa al mundo
civilizado. .. y Francia debe pensar que el Río de la Plata
será para las razas latinas lo que los Estados Unidos para las

/

1
. "

ang osajonas .

De cualquier manera lo urgente es la inmigración, una

inmigración sana, una inmigración europea. Ésta la necesi-

49 Sarmiento, Argirôpolls.
roo Alberdi, Acción de Europa en América.



·

VUELTA A LA REALIDAD HISPANOAMERICANA 117

tamos más aún que los Estados Unidos, dice Sarmiento. "Des­
cendientes éstos [los Estados Unidos] de la industriosa, nave­

gante y manufacturera Inglaterra, tienen en sus tradiciones

nacionales, en su educación y en sus propensiones de raza,

elementos de desenvolvimiento, riqueza y civilización que les
bastarían sin auxilio extraño". En cambio, "nosotros necesita­

mos mezclarnos a Ja población de países más adelantados que
el nuestro, para que nos comuniquen sus artes, sus industrias,
su actividad y su actitud de trabajo".

Muchos temen a Europa; temen que ésta vuelva a recupe­
rar sus colonias en América. Pero este peligro no existirá si
se hace a la América hispana fuerte, tan fuerte como lo son

los Estados Unidos. Ahora bien, dice Sarmiento, "el me­

dio... de suplir al tiempo y a la distancia para poblar, enri­

quecer nuestro país y hacerlo fuerte contra Europa, es hacer

segura la situación de los extranjeros, atraerlos a nuestro

suelo, allanarles el camino de establecerse y hacerles amar

el país, para que traigan a su vez a otros con las noticias de
su bienestar y de las ventajas de su posición". "Cuantos más

europeos acudan a un país, más se irá pareciendo ese país a

la Europa, hasta que llegue un día en que le sea superior en

riqueza, en población y en industria, cosa que ya sucede con

los Estados Unidos". El modelo es siempre, como se ve, los
Estados Unidos. De Europa no se quiere sino a los emigran­
tes que hagan en Sudamérica lo mismo que hicieron en el
Norte. "¡Llamaos los Estados Unidos de la América del
"Sud -dice Sarmiento-, y. el sentimiento de la dignidad hu­
mana y una noble emulación conspirarán en no hacer un bal-
dón del nombre a que se asocian ideas grandes!" 111

al Sanniento, ob cit.



118 EN TORNO A UNA SOLUCIÓN

VII

EN TORNO A UNA SOLUCIóN HISPANOAMERICANA

32. VUELTA A LA REALIDAD HISPANOAMERICANA

Pese a todos sus defectos, la única realidad sobre la cual el

hispanoamericano podía apoyarse era la propia, esto es, la
realidad hispanoamericana. Las diferencias, decía Alberdi,
vienen de la raza y de varios siglos de educación diferente.
El pensador argentino siente una gran admiración por los

pueblos sajones; pero sabe que esta admiración no va a hacer

cambiar la realidad de Hispanoamérica. "Querer britanizar
la raza española -decía- es desconocer la naturaleza".

"Aunque -agregaba- debemos, sí, abrir anchas puertas en­

tre nosotros a esa noble raza anglo-sajona".52 Estas puertas
deberían ser las de la inmigración. Pero lo real, lo inmedia­

to, era contar con el material existente y hacer sobre él los
esfuerzos necesarios para su regeneración. Esto mediante la

solución que ya conocemos: la educación.
Desde luego, tal cosa no.quiere decir que desconozcan la

relación que Hispanoamérica tiene con lo universal. Todo lo

contrario, es la conciencia de esta relación la que les hace
estar seguros de un futuro triunfo. Así como en otros países
el progreso, la modernidad, ha vencido a las fuerzas obscu­

ras, en igual forma vencerá en Hispanoamérica. Pero en su

afán por acelerar este triunfo se han puesto a analizar la rea­

lidad hispanoamericana, encontrando en ella obstáculos muy

especiales, propios de su circunstancia. Estas diferencias, lo

propio de Hispanoamérica, se hacen más patentes cuando es­

tablecen la comparación entre las dos Américas. "Nuestra

revolución -decía Alberdi- es hija del desarrollo del espí­
ritu humano, y tiene por fin este mismo desarrollo: es un

�2 Alberdi, Estudios políticos.



VUELTA A LA REALIDAD HISPANOAMERICANA 119

hecho nacido de otros hechos, y que debe producir otros nue­

vos". En este sentido la revolución hispanoamericana es vista
como una fase de la revolución del espíritu del progreso en

el mundo. Pero hay algo más. "Todos los pueblos -sigue
diciendo Alberdi- se desarrollan necesariamente, pero cada
uno se desarrolla a su modo; porque el desenvolvimiento se

opera según ciertas leyes constantes, en una íntima subordi­
nación a las condiciones del tiempo y el espacio. Y como es-

-

_

tas condiciones no se reproducen jamás de una manera idén­

tica, se sigue que no hay dos pueblos que se desenvuelvan de
un mismo modo. Este modo individual de progreso constituye
la civilización de cada pueblo".

Ahora bien, conÚnúa Alberdi, cada pueblo "tiene y debe
tener civilización propia, que ha de tomarla en la combina­
ción de la ley universal del desenvolvimiento en sus condicio­
nes individuales de tiempo y espacio". Esto es lo que no ha
hecho Hispanoamérica. "Nosotros -dice- no hemos subor­
dinado nuestro movimiento a las condiciones propias de nues­

tra edad y de nuestro suelo; no hemos procurado la civiliza­
ción especial que debía salir como un resultado normal de
nuestros modos de ser nacionales". Este había sido el gran
error de Hispanoamérica. Alberdi encuentra en este �rror la
causa de todos los errores repetidos desde la Independencia.
Continuar la vida principiada en la Independencia, dice, �'no
es hacer lo que hacen la Francia y los Estados Unidos, sino lo

que nos manda hacer la doble ley nuestra y de nuestro suelo:

seguir el desarrollo es adquirir una civilización propia, aun­

que imperfecta, y no copiar las civilizaciones extranjeras
aunque adelantadas".

¿Está esto en contradicción con el afán de hacer de His:

panoamérica un país semejante a los Estados Unidos? No,
todo lo contrario; dentro del modelo está ese tipo de desenvol­
vimiento a quese refiere Alberdi. Los Estados Unidos repre­
sentan el máximo desenvolvimiento del espíritu universal de



120 EN TORNO A UNA SOLUCIóN

progreso, pero de acuerdo con características propias de este

pueblo. Lo que se quiere para Hispanoamérica es algo seme­

jante: se quiere que ella sea en el Sur lo que los Estados Uni­
dos son en el Norte. Se quiere que Hispanoamérica sea un

país a la altura del progreso universal � pero con sus caracte­

rísticas. Es decir, de acuerdo con esa realidad imposible de
eliminar. De los hispanoamericanos es imposible hacer sajo­
nes; pero al menos sí será posible educarlos en tal forma que
se pongan a la altura de estos pueblos. La realidad está ahí,
es menester contar con ella; después de todo ésta es la actitud

que toman los pueblos sajones. Éstos son realistas, posítivis­
tas, se dirá más tarde.

De acuerdo con esta tesis propone Alberdi se realice el

siguiente tipo de trabajos: Primero, indagar "los elementos
filosóficos de la civilización humana". Esto es, lo universal.

Segundo, hacer el estudio "de las formas que estos elementos
deben recibir bajo las influencias particulares de nuestra

edad y de nuestro suelo". Ahora bien, dice Alberdi, sobre
la primera indagación "es menester escuchar a la inteligen­
cia europea, más instruida y más versada en las cosas huma­

nas y filosóficas que nosotros. Sobre lo segundo no hay que
consultarlo a nadie, sino a nuestra razón y observación pro­

pia".53 Tal es el verdadero camino para la incorporación de

Hispanoamérica en el progreso universal. Victorino Lasta­
rria se sumaba a esta actitud diciendo: "Fuerza es que sea­

mos originales; tenemos dentro de nuestra sociedad todos los
1 1,,54e ementos para ser o .

33. REACCiÓN CONTRA EUROPA

Dentro del panorama universal de la cultura los hipano­
�a Alberdi, Discurso pronunciado el día de la apertura del Salón Lite­

rario, 1837.
M José Victorino Lastarria, Discurso pronunciado en la Sociedad Literaria,

1842.



REACCIÓN CONTRA EUROPA 1'21

americanos notaban un retraso, por lo que se refiere al progre­
so, en Europa. Los máximos exponentes del progreso lo eran

los pueblos sajones y, dentro de éstos, los Estados Unidos. En

Europa aún encontraban desunión, despotismos. La Fran­
cia de la Revolución se convertía muchas veces en una Francia

despótica, enemiga del progreso. Don Simón Rodríguez de­
cía: "La Europa es ignorante, no en literatura, no en ciencias,
no en artes, no en industrias; pero sí en política. Un velo bri­
llante cubre en el viejo mundo el cuadro más horroroso de
miseria y de vicios. La grande obra de Europa se ha hecho sin

plan, se ha fabricado a retazos, y las mejoras se han ido

amontonando, no disponiendo; el arte brilla más en los ama­

ños que en la combinación; las cosas más sublimes confundi­
das con las más despreciables hacen un contraste.. , bello

por la perfección de las partes; pero desagradable por la im­

propiedad del todo. Lástima da el ver tanto ingenio infruco

tuosamente empleado en reformar, trabajos tan bien calcu­

lados, produciendo poco o ningún efecto".
Ni en política, ni en moral, se puede esperar nada de

Europa, continuaba Rodríguez. "Nunca reformará Europa
su moral como reforma sus edificios: las ciudades modernas
son modelos de gusto y de comodidad, pero los habitantes son

siempre los mismos, saben más que antes, pero no obran

mejor -merecen elogios por lo primero, sin ser culpables
por lo segundo"." La conclusión a la que llegaba el maestro

de Simón Bolivar era la de que Hispanoamérica nada tenía

que aprender de Europa, ni en organización política ni en

educación moral. La misma actitud frente a Europa asumía

Sarmiento, sólo que esta vez apoyado en la diversidad de
razas. "No esperemos nada de Europa -decía- que nada

.

tiene que ver con nuestras razas". El único lugar de donde

podía venir algo era de los Estados Unidos. "Algo puede ve-

�ft Véase Cova, ob. cit.



122 EN TORNO A UNA SOLUCIÓN

nirnos de Ios Estados Unidos, de donde vinieron nuestras

instituciones"."
Esteban Echeverría partía también de la diferencia que

existe entre las circunstancias europeas y americanas, para
afirmar, igualmente, que de Europa nada podría aprender
Hispanoamérica por lo que se refiere a política. "¿ Qué nos

importan las soluciones de la filosofía y de la política eu­

ropea -preguntaba- que no tiendan al fin que nosotros

buscamos? ¿Acaso vivimos en aquel mundo?" "¿Queda algo
útil para el país, para la enseñanza del pueblo, de todas esas

teorías que no tienen raíz alguna en su vida? ¿Qué progra­
ma de porvenir presentaríamos que satisficiere las necesi­

dades del país, sin un conocimiento completo de su modo de
ser como pueblo?" y agregaba: "En ciencia se puede seguir
a Europa, en política no: nuestro mundo de observación y

aplicación está aquí, lo palpamos, lo sentimos palpitar, po­
demos observarlo, estudiar su organismo y sus condiciones
de vida; y la Europa poco puede ayudarnos en eso".

¡A la realidad, por negativa que sea!, parece ser la ac­

titud positiva de esta generación. Saben que es mala; pero
también saben que sólo ellos, tomando en cuenta esa realidad,
podrán reformarla, Echeverría considera que los problemas
sociales de Hispanoamérica no son tan complicados que ne­

cesiten de una solución ajena. Al contrario, son estas solu­

ciones, las ajenas, las que establecen la complicación y la

anarquía. "Siempre nos ha parecido -dice Echeverría- que
nuestros problemas sociales son de suyo tan sencillos,
que es excusado ocurrir a la filosofía europea para resolver­
los; y que bastaría deducir del conocimiento de las condicio­
nes del ser de nuestro país, unas cuantas bases o reglas de
criterio para poder marchar desembarazados por la senda del
verdadero progreso". "Apelar a la autoridad de los pensado­
res europeos es introducir la anarquía, la confusión, el cm-

M Sarmiento, Argirápolis.



REACCIÓN CONTRA EUROPA 123

brollo en la solución de nuestras cuestiones". La anarquía
de los partidos tiene, para Echeverría, su origen en esta anar­

quía en las ideas; anarquía que tan trágicamente se expresa
en la sociedad hispanoamericana. "¿No puede invocar cada
uno una autoridad diferente y con principios opuestos? -pre·

gunta-. ¿ No se ha hecho eso desde el principio de la Revo­
lución? ¿Y ni nos hemos entendido, ni nos entenderemos en

esta nueva torre de Babel?" Palabras que anticipan ya la
tesis de los positivistas sobre la unidad en las mentes, tan

necesaria para establecer el orden. "¿ Qué aprende el pueblo
-sigue preguntando-, qué utiliza? ¿Cómo verá la luz de la
verdad en ese laberinto de argumentos autorizados, que se

lanzan al rostro· en la palestra los escritores de uno y otro

partido?" 57

Esto no quiere decir que se trate de desechar todo lo que
venga de Europa referente a política o filosofía social. No;
se aceptará aquello que tenga un sentido progresista, es de­
cir, que represente un avance en el progreso universal dentro
del cual se quiere situar a Hispanoamérica. Ahora bien, dice

Echeverría, "sólo serán progresivas para nosotros todas aque­
llas doctrinas que, teniendo en vista el porvenir, procuren dar

impulso al desenvolvimiento gradual de la igualdad de cla­

ses, y que estén siempre a la vanguardia del espíritu huma­
no". Echeverria considera al progreso de acuerdo con una

idea socialista muy especial de él y que analizaremos más

adelante. "Pediremos luces a la inteligencia europea -dice-
.

diciones" 58
pero con CIertas con iciones .

Entre las ideas que rechaza de Europa está la de la ense­

ñanza libre.. Este rechazo parece contradictorio con el afán
de libertad de la generación a la cual pertenece Echeverria.
Pero no hay tal: ya sabemos que aspira a reformar su socie­

dad; pero de acuerdo con un principio, el delliberalismo y la

57 Echeverria, Dogma socialista.
58 Echeverria, Dogma socialista de la Asociación de Mayo.



124 EN TORNO A UNA SOLUCIÓN

democracia. La educación debe estar enfocada a la realización
de este doble principio. L� libertad, pura y simplemente, sin
un principio o fin ordenador, no sería sino la anarquía. "La
enseñanza libre -dice-, buena quizá en Europa o en países
donde las creencias y tradiciones seculares, arraigándose en

la sociedad, mantienen su equilibrio moral; la enseñanza

libre, fomentada muchas veces por incuria de nuestros gobier­
nos, no puede sino echar incesantemente entre nosotros nue­

vos gérmenes de discordia y confusión, y a ella debemos atri­
buir en gran parte la anarquía moral y física que nos ha de­
vorado y esterilizado treinta y cuatro años de revolución"."
Toda educación en Hispanoamérica debe tener un principio,
el de la democracia. En otro lugar, refiriéndose Echeverría
al tipo de saber que posee el hispanoamericano, se da cuenta

de que es tan sólo un saber adquirido, el cual apenas le 'al­
canza para resolver sus problemas. "Todo el saber e ilus­
tración que poseemos -dice- no nos pertenecen, es un

fondo, si se quiere, pero no constituye una riqueza real,
adquirida con el sudor de nuestro rostro, sino debido a la

generosidad extranjera. Es una vestidura hecha de pedazos
diferentes y de distinto colorv con la cual apenas podemos
cubrir nuestra miserable desnudez".60

El repudio de Europa en general y de Francia en parti­
cular, por lo que se refiere a política y moral, se acrecenta­

rá con motivo de la invasión francesa en México. En ese mo­

mento Europa, menos que nunca, puede ser un modelo o

servir de ayuda a Hispanoamérica en la solución de sus pro­
blemas. Los chilenos, Lastarria y Bilbao, son los que reac­

cionan con más fuerza contra Europa en estas circunstancias.

El espíritu americano, esto es, hispanoamericano, se afianza
- en-sus mentes. También se diferenciarán de algunos de los

59 Echeverria, Mayo y la enseñanza popular en La Plata.
60 Echeverria, Discurso de introducción a una serie de lecturas pronu,..

ciadœ en el Salón Literario en 1837.



REACCIÓN CONTRA EUROPA 125

argentinos en lo que se refiere al mestizaje o al problema
racial en general. Esta idea, dice Lastarria, tiene su origen
en Europa, ya que ella le permite justificar sus acciones vio·
lentas sobre Hispanoamérica. El absolutismo europeo trata

de someter a la América nuevamente, pero ahora en nom­

bre de una falsa idea de civilización o de supremacía racial.

"¿No hemos visto fundarse diarios y escribir libros -dice
Lastarria- para propagar la ridícula teoría de que la raza

latina tiene una naturaleza diferente y condiciones contrarías
a la raza germánica, y que por lo tanto sus intereses y su

ventura la fuerzan a buscar su progreso bajo el amparo de
los gobiernos absolutos, porque el parlamentario no estaría
a su alcance? i A qué esa mentira! Bien sabemos los america­

nos que el principio fundamental de la monarquía europea,
la base social, política, religiosa y moral de la Europa, es un

principio latino, es decir, pagano, anti-cristiano, el principio
de la unidad absoluta del poder, que mata al individuo ani­

quilando sus derechos; pero sabemos también que hoy no

existen ni pueden existir, ni en Europa ni en América, la raza

latina ni la germánica". Estas razas se han modificado.
Ahora bien, ¿por qué se insiste en esta idea? ¿Por qué se in­

siste en decir que los pueblos hispanoamericanos pertenecen
a la raza latina, razón por la cual sólo pueden ser goberna­
dos por medio del despotismo? Contesta Lastarria: "Lo que

•

se ha querido con aquel absurdo es hacernos latinos en polí-
tica, moral y religión, esto es, anular nuestra personalidad,
en favor de la unidad de un poder absoluto que domine nues­

tra conciencia, nuestro pensamiento, nuestra voluntad y, con

esto, todos los derechos individuales que conquistamos .�n
nuestra revolución; para eso se ha inventado la teoría de las

_

razas"." En realidad, para Lastarria, en Hispanoamérica
no existe ya la raza latina en toda su pureza, como tampoco
existe en Europa. En esta 'América los males por ella sufrí-

61 José Victorino Lastarria, La América. Buenos Aires, 1856 y 1867.



126 EN TORNO A UNA SOLUCIóN

dos se encontraban en una herencia mental, la recibida de

España, pero modificada esta herencia mediante la educa­

ción, el mal ya no tiene que subsistir. Sólo pueden insistir
en lo contrario quienes estén interesados en imponer en His­

panoamérica gobiernos autoritarios. La interesada en esto,
ha visto Lastarria, es nuevamente Europa. Ahí está un ejem­
plo, la invasión francesa en México. Las conclusiones que
de este hecho saca Lastarria son positivas para Hispanoamé­
rica y negativas para Europa. Esta sufre un atraso por lo

que se refiere a las ideas políticas sostenidas en Hispano­
américa. El afán de reconquista, europeo, no es sino signo de
un retroceso. Por la misma época, un mexicano, Gabino Ba­

rreda, verá lo mismo: Europa es la expresión de retroceso

dentro de la marcha del espíritu positivo."
Francisco Bilbao, por su lado, pregunta: "¿Y por qué

nosotros, sudamericanos, andamos mendigando la mirada, la

aprobación, el apoyo de Europa? ¿Yen Europa, por qué
hemos elegido a la más esclavizada y más habladora de todas
las naciones para que nos sirva de modelo en literatura pu­
trefacta, en política despótica, en filosofía de los hechos, en

la religión del éxito, y en la grande hipocresía de cubrir to­

dos los crímenes y atentados con la palabra civilización?

¡Mentira! La Francia jamás ha sido libre. La Francia jamás
se ha libertado. La Francia jamás ha practicado la libertad.
La Francia jamás ha sufrido por la libertad del mundo".
Nuestros padres creyeron que todas sus ideas las debían a

Francia, dice, pero hay un error. "Es necesario arrancar el
error y libertarnos del servilismo espiritual de Francia".

Esta, en nombre de la civilización, asesina y perjura en los

pueblos de América y el mundo. "Si la Francia no es res­

ponsable, entonces, ¿qué pueblo es ese que permite a un

bandido que tome su bandera para sembrar en el mundo la
matanza? La doctrina de la civilización ha establecido en

62 Véase mi Positioùmo en México.



REACCION CONTRA EUROPA 127

los espíritus esa especie de absolutismo o pontificado de
Francia. El origen de la teoría es germánico; pero los fran­
ceses la han tomado en su provecho y justificación". ¿Cómo
ha justificado Francia sus agresiones? "La filosofía alemana
demostró que todo el trabajo de los siglos... tenía en los

pueblos germánicos la encarnación definitiva...

" "¿Qué
hace Cousin? Acepta la teoría, pero en lugar de Alemania

pone a Francia. De este modo la Francia llegó a ser la en­

carnación del espíritu". Y como la civilización es lo que

siempre triunfa, de acuerdo con esta tesis, el ataque a México
"es el signo más grandioso y más retumbante de la civiliza­
ción".63

"Francia que tanto hemos amado, ¿qué has hecho?

-pregunta Bilbao- ... traicionar y bombardear a México.
México había, al fin, llegado al momento supremo de su re­

generación: lo sumerges de nuevo en los horrores de la gue­
rra en alianza de frailes y traidores, y colocas sobre las ruinas
de Puebla la farsa de un imperio. La Inglaterra, [oh la In­

glaterra! ¿, Qué hace en la India la libre nación de las pelu­
cas empolvadas y de 101; lores rapaces? Sangre y explotación,
despotismo y conquista. También aparece un momento en

México y ofrece tres naves a Maximiliano", "Atrás, pues,
lo que se llama civilización europea. La Europa no puede
civilizarse y quieren que nos civilice. La Europa, con su

acción social y política, con su dogma, su moral, su diplo­
macia, con sus instituciones y doctrinas, es la antinomia de la
América". "Allá la monarquía, la feudalidad, la teocracia,
las castas y familias imperantes; acá la democracia. En Eu­

ropa la práctica de la conquista, en América su abolición".
"En Europa todas las supersticiones, todos los fanatismos,
todas las instituciones del error, todas las 'miserias y vejeces
de Ja historia acumuladas en pueblos serviles o fanatizados

por la gloria y por la fuerza; en América la purificación de
63 Bilbao, La América en peligro, 1862.



128 EN TORNO A UNA SOLUCIÓN

la historia, la religión de la justicia que penetra"." y ha­
blando del porvenir de América dice Bilbao: "Hoy entra la

América en el mecanismo del movimiento del mundo". "La
victoria de México será la señal de una era nueva. Las Ter­

mópilas de América están en Puebla". Y hablando nueva­

mente del modelo que parece perrnanente, dice: "La Alianza
con los Estados Unidos, purificados de la esclavitud, nos va

a dar el predominio de la civilización". "La civilización

hoyes América y la Hepúhlica"." En esta forma, América,
tendrá que bastarse a sí misma.

34. HISPANOAMÉRICA FRENTE A NORTEAMÉRICA

Pero también dentro del continente americano, Hispano­
américa tiene una realidad que le hace distinta de la América

sajona. De aquí que sea necesario atender a ésta muy espe­
cialmente. "La América española -decía Simón Rodrí­

guez-e- no puede imit�r tampoco a los Estados Unidos, por­

que no tienen entre sí otra semejanza que la de llevar ambos
el gobierno de un mismo nombre: República". Para el maes­

tro de Bolívar la Ambrica hispana tiene circunstancias que
la hacen plenamente distinta de la sajona. Circunstancias
más bien negativas que positivas; pero de cualquier manera

propias de Hispanoamérica. De aquí que, para resolver sus

problemas, se tenga necesariamente que recurrir a una solu­

ción. que le sea propia. "La América nuestra -concluye el
maestro hispanoamericano- no debe imitar. .. ni a Euro­

pa, que es ignorante en política, corrompida en sus costurn­

bres, y defectuosa en su conjunto; ni a los Estados Unidos,
cuyas circunstancias son enteramente distintas. .. Debe ser

original" .110

M Bilbao, El evangelio americano, 1864.
65 Bilbao. La América en peligro.
66 Véase J. A. Cova, ob cil.



HISPANOAMÉRICA FRENTE A NORTEAMÉRICA 129

Lo hispanoamericano, 10 propio de esta parte de América,
no resulta necesariamente inferior a lo europeo o norteame­

ricano, si se atiende a 10 que es producto propio, a su rea­

lidad. El creer lo contrario no viene a ser otra cosa que
resonancia de esa herencia que también hemos recibido de

España, la del menosprecio. "Sólo en la América española
-dice Rodríguez- se duda del mérito de un hombre, por­

que es americano. Este ejemplo lo han tomado los colonos
de la madre patria. En ninguna parte vale menos el talento de
un español que en España". Un ejemplo, un gran ejemplo,
lo es el Libertador Bolívar, cuya persona y obra defiende
el que fuera su maestro contra la calumnia y denigración de

que es objeto de parte de los mismos hispanoamericanos, a

quienes ayudó a libertarse. "Aprendan los pueblos a conocer

a sus verdaderos dejensores -dice- en los que sostienen
los choques que sufre la causa: 'vean en los principios de
Bolívar los de la seguridad general, y en su persona la co­

lumna maestra del sistema republicano... Bolívar merece

ser defendido; los americanos deben considerarlo como un

padre, cargado con el tesoro de sus derechos, peleando solo

contra millones de enemigos y pidiendo socorro a los mis­

mos que defiende...

"

Bolívar es para su maestro el modelo original de lo que
debe ser el americano del sur; de aquí su vigorosa defensa.

Bolívar, independientemente de sus defectos, es la máxima

expresión de la libertad a la cual todos los hispanoamerica­
nos han aspirado. Una idea de la libertad propia de esta

América; pero no por esto menos valiosa que la idea que so­

bre la misma libertad han tenido otros pueblos. "El hombre
de la América del Sur -dice Rodríguez- es Bolívar. sé
empeñan sus enemigos en hacerlo odioso o despreciable y
arrastran la opinión de los que no lo conocen. Si se les per­
mite desacreditar al modelo, no habrá quien quiera imitarlo,
y si los directores de las nuevas repúblicas no imitan a Bo-



130 EN.TORNO A UNA SOLUCION

lívar, la causa de la libertad está perdida". Llevado por este

deseo de revalorización de un símbolo hispanoamericano,
Rodríguez compara a Bolívar con otros dos hombres símbo­
los de la libertad en Norteamérica y Europa: Washington y
Napoleón.

Los tres héroes revolucionarios son distintos, pero no por
esto es ninguno de ellos superior o· inferior a los otros. "Un

paralelo entre Washington, Napoleón y Bolívar -dice-,
con designio de elevar a uno sólo, sería impertinente. Difícil

empresa sería, en tres revoluciones tan. desemejantes, traer

los hechos a una exacta correspondencia, para establecer ran­

gos entre los treshombres del siglo. Todo lo que debe decir­

se, en honor del talento que les ha dado tan justa celebridad,
es que cualquiera de los tres, en las circunstancias en que se

halló uno, se habría distinguido del mismo modo, porque
habrían hecho otro tanto". Sólo las diversas circunstancias
hacen distintos a estos héroes. "El teatro -dice- da más

brillo a la acción, pero no más méritos; gentes, suelo y
medios diferentes, han debido influir en los procedimien­
tos". Esto mismo son Europa, Norteamérica e Hispanoamé­
rica: distintas por sus circunstancias, pero igualmente valio­
sas. "La Europa, los Estados Unidos y América -concluye
Rodríguez-, difieren entre sí, cuanto se parecen los héroes

que han producido. La historia no los distinguirá sino por
sus nombres"."

Hispanoamérica también tiene sus valores; no todo es

negativo en ella. Expresión de estos valores lo han sido, por
un lado, las gestas de independencia y, por el otro, las nue­

vas gestas tendientes a realizar la emancipación mental de

Hispanoamérica. Andrés Bello hablaba de ese espíritu de sa­

crificio y amor a la libertad de los hogares, que los his­

panoamericanos habían heredado de España. Los hispano­
americanos tenían grandes defectos, pero también grandes

61 Simón Rodríguez, Defensa de Bolívar. Caracas, 1916.



HISPANOAMJ!.:RICA FRENTE A NORTEAMÉRICA 131

cualidades. El problema tenía que ser resuelto potenciando
las cualidades y reduciendo los defectos en lo posible. Si se

analizaba con atención tales defectos, podrían igualmente
ser encontrados en los pueblos más ejemplares de la historia.

- Norteamérica, con todo y sus grandes cualidades, tenía de­
fectos frente a los cuales Hispanoamérica podía hacer resaltar
virtudes que de otra manera permanecerían ocultas.

Francisco Bilbao también pone el acento en estas dife­
rencias mediante las cuales es posible hacer resaltar cuali­
dades propias de Hispanoamérica. El crecimiento de los
Estados Unidos le preocupa por su vecindad con la América

hispana. Sabe que tratarán de extender su influencia do­
minando a la débil Hispanoamérica. Los Estados Unidos,
dice, extienden cada día más sus garras "en esa partida de
caza que han emprendido contra el sur... Ayer Texas, des­

pués el norte de México. .. Panamá". Para contrarrestar

este peligro piensa en un Congreso Panamericano, buscando
la unidad indoamericana, la unidad de la América indo-es­

pañola. Su sueño será vano.

En su libro, El Evangelio Americano, muestra, por con­

traste, lo que de positivo contiene la América eSJ.>añola, a

pesar de sus grandes defectos, frente a Norteamérica, cuyos
defectos se hacen patentes, pese igualmente a sus grandes
cualidades. Hablando de los Estados Unidos dice: "El libre

pensamiento, el self-government, la franquicia moral y la
tierra abierta al emigrante, han sido las causas de su engran­
decimiento y de su gloria". "Ese fué el momento heroico en

sus anales. Todo creció: riqueza, población, poder y liber­
tad". Esta es la América del Norte, admirada por la del

Sur. Pero, agrega, "despreciando tradiciones y sistema's, y
creando un espíritu devorador del tiempo y el espacio, han

llegado a formar una nación,. un genio particular"; y "vol­
viéndose sobre sí mismos y contemplándose tan grandes, han



132 EN TORNO A UNA SOLUCIóN

caído en la tentación de los titanes, creyéndose ser los árbi­
tros de la tierra y aun los contenedores del Olimpo".

Los Estados Unidos, siendo un pueblo grande y podero­
so, "no abolieron la esclavitud de sus estados, no conserva­

ron las razas heroicas de sus indios, ni se han constituído en'

campeones de la causa universal, sino del interés americano,
sino del individualismo sajón". Por esto, dice Bilbao, "se

precipitan sobre el sur". Así, no todo lo de ellos es aprove­
chable o positivo para Hispanoamérica. De ellos, dice el

pensador chileno, "no despreciaremos, sino que nos incorpo­
raremos todo aquello ,que resplandece en el genio y la vida
de la América del Norte". El norte tiene valores positivos.
Tiene la libertad, nace con ella. En cambio, en el sur la
esclavitud vienecon la España teocrática. Sin embargo, a pe­
sar de esta herencia, en la América del Sur "hubo palabra,
hubo luz en las entrañas del dolor, y rompimos la piedra
sepulcral, y hundimos esos siglos en el sepulcro de los siglos
que nos habían destinado". Después, en seguida, "hemos te-

nido que organizarlo todo. Hemos tenido que consagrar la

soberanía del pueblo en las entrañas de la educación teocrá­

tica". Pero a pesar de ello, a pesar de todos los obstáculos, a

pesar de todas las dificultades, "hemos hechos desaparecer la

esclavitud de todas las repúblicas del sur, nosotros los po­
bres -reprocha Bilbao-, y vosotros los felices y los ricos

no lo habéis hecho; hemos incorporado e incorporamos a las

razas primitivas, formando en el Perú la casi totalidad de la

nación, porque las creemos nuestra sangre y nuestra carne,

y vosotros las extermináis jesuíticamente". Nosotros "no

vemos en la tierra, ni en los goces de la tierra, el fin defini­

tivo del hombre; el negro, el indio, el desheredado, el infe­

liz, el débil, encuentra en nosotros el respeto que se debe al
título y a la dignidad del ser humano". "He aquí -conclu­

ye diciendo- lo que los republicanos de la América del Sur



133

se atreven a colocar en la balanza, al lado del orgullo, de
las riquezas y del poder de la América del Norte" .68

POR UNA CULTURA ORIGINAL

35. POR UNA CULTURA ORIGINAL

Hispanoamérica, había dicho Simón Rodríguez, "debe ser

original". Mucho había que aprender de Europa y Norte­
américa; pero también era mucho lo que de la América

española tenían que aprender los hispanoamericanos. Los pro­
blemas de Hispanoamérica sólo podrían ser resueltos aten­

diendo a la realidad. Esto es, conociéndola. La idea de una

cultura original de esta América empieza a desarrollarse en

la mente de los pensadores hispanoamericanos. No se trata

de pasar de una dependencia a otra dependencia. Todo lo

contrario, se quiere la emancipación de la mente hispanoa­
mericana, para que ésta alcance su propia real ización.

El 3 de mayo de 1842, al inaugurarse la Sociedad Lite­
raria de Santiago de Chile, Victorino Lastarria pronunciaba
un discurso, que habría de convertirse en histórico, acerca

de la necesidad de una literatura nacional. Lastarria propo­
nía a los literatos chilenos la lectura de los grandes clásicos
de la lengua castellana; porque, decía, en ellos se encuentra

la fuente de ese rico idioma que hablamos. Pero a estas

lecturas había que sumar la de los grandes literatos france­

ses, los cuales se presentan como un gran estímulo creador,
dada la riqueza de visiones nuevas que tal literatura encie­

rra. Pero, tanto en el caso de la literatura castellana como

en el de la francesa, sin sujetarse a ninguna de ellas. "Fun­

demos, pues -decía-, nuestra literatura naciente en la in­

dependencia, en la libertad del genio, despreciemos esa crí­

tica menguada, que pretende dominarlo todo; sus dietados
son las más veces propios para encadenar el entendimiento;
sacudamos esas trabas y dejemos volar nuestra fantasía, que

68 Bilbao, El evangelio americano.



]34 EN TORNO A UNA SOLUCIÓN

es inmensa la naturaleza. No olvidéis, con todo, que la liber­
tad no existe en la licencia; este es el escollo más peligroso:
la libertad no gusta de posarse sino donde está la verdad

y la moderación".
'

"Debo deciros -agregaba-. .. que leáis los escritos de
los autores franceses de más nota en el día, no para que los

copiéis y trasladéis sin tino a vuestras obras, sino para que

aprendáis de ellos a pensar, para que os empapéis en ese co­

lorido filosófico que caracteriza su literatura". No se trata

de imitar o copiar, simplemente de utilizar lo que pueda ser-

.
vir para el desarrollo de una literatura propia del hispano­
americano. Imitar o copiar "sólo sería bueno para mante­

ner nuestra literatura con una existencia prestada, pendiente
siempre de lo exótico, de lo que menos convendría a nues-

""N
-

di L
.

ftro ser. 0, senores - Ice astarna-, uerza es que sea-

mos originales, tenemos dentro de nuestra sociedad todos los

elementos para sèrlo, para convertir nuestra literatura en la

expresión auténtica de nuestra nacionalidad" .

. Esto es lo que más necesitan los pueblos de Hispanoamé­
rica. De la comprensión de esta necesidad depende su autén­

tica independencia, "No hay sobre la tierra -dice Lasta­
rria- pueblos que tengan como los americanos una necesidad
más imperiosa deser originales en la literatura, porque todas
sus modificaciones les son peculiares y nada tienen de común

con las que constituyen la originalidad del viejo mundo". La

naturaleza de América, "las necesidades morales y sociales
de nuestros pueblos, sus preocupaciones, sus costumbres y sus

sentimientos", tales son los materiales para una literatura que

quiera ser original. "Principiad, pues, a sacar el provecho
de tan pingües riquezas, a llenar vuestra misión de utilidad y

progreso; escribid para el pueblo, ilustradlo, combatiendo sus

vicios y fomentando sus virtudes, recordándole sus hechos he­

roicos, acostumbrándole a venerar su religión y sus institucio­

nes; así estrecharéis los vínculos que lo ligan, le haréis amar-



POR UNA, CULTURA ORIGINAL 135

a su patria y lo acostumbraréis a mirar, siempre unidas, su li­
bertad y su existencia social. Este es el único camino que
deberéis seguir para consumar la grande obra de hacer nues­
tra literatura nacional, útil y progresiva" .69

y en 1865, recién recibido el .impacto de la invasión fran­
cesa en México, Lastarria vuelve a sostener la misma tesis
sobre la necesidad de una literatura, pero ahora ampliándola
a una cultura americana. Europa, es cierto, tiene grandes va­

lores; pero éstos, para ser positivos, deben ser a�imilados a

nuestra cultura. En América, dice, ha surgido un nuevo con­

cepto político y social con el cual poco o nada tiene que ver

Europa: la democracia. �Así, sólo en función de esta idea de­
ben aceptarse los valores culturales de Europa. "No es esto

renegar de los progresos de la ciencia europea, ni pretender
borrarlos para comenzar de nuevo esa penosa y larga carrera

que la inteligencia ha hecho en el viejo mundo para llegar a

colocarse donde está". No, todo lo contrario; es menester uti­
lizar la ciencia europea, aprovecharla; pero adaptándola, "sin
olvidarnos que somos antes que todo americanos, es decir, de­

mócratas, y por tanto, obligados a desarrollar aquí la vida

europea, que tiene condiciones diametralmente opuestas a las
de la nuestra". "Así, pues, cuando utilicemos en nuestro sen­

tido americano la ciencia europea, serviremos bien a nuestra

regeneración"."
Andrés Bello, en discurso pronunciado en 1848 en la uni­

versidad de Santiago de Chile, hablaba también de la necesi­

dad de una ciencia americana. "¿Estaremos condenados to­

davía a repetir servilmente las lecciones de la ciencia europea

-preguntaba-, sin atrevernos a discutirlas, a ilustrarlas éon

aplicaciones locales, a darles una estampa de nacionalidad?" -

Si así lo hiciéramos, contestaba, traicionaríamos el espíritu de
esta misma ciencia, "que nos prescribe el examen, la observa-

69 Lastarria, Discurso de 1842, anteriormente citado.
70 Lastarria, La América.



136 EN TORNO A UNA SOLUCIÓN

ción atenta)' prolija, la discusión libre, Ia convicción concien­
zuda". Sólo la faIta de medios puede justificar el que se

conceda a esta ciencia un voto de confianza, al menos por
ahora. Pero no ha de ser así en todos los campos, en todas

las ramas de la ciencia. Existen algunas que exigen la inves­

tigación local, por ejemplo, la historia. "La historia chilena,
¿ dónde podría escribirse mejor que en Chile?" Y agrega:
"Pocas cie!1cias hay que., para enseñarse de un modo conve­

niente, no necesiten adaptarse a nosotros, a nuestra naturaleza
física y nuestras circunstancias sociales".

Pero no es esto todo, sigue diciendo Bello; "el mundo

antiguo desea... la colaboración del nuevo; y no sólo la

desea, la provoca y la exige". "La ciencia europea nos pide
datos; ¿no tendremos siquiera bastante celo y aplicación
para recogerlos?" Pero no es ésta la única, la tarea sufi­
ciente para América. "¿No harán las repúblicas americanas
-'-pregunta-, en el progreso general de las ciencias, más

papel, no tendrán más parte en la mancomunidad de los tra­

bajos, del entendimiento humano que las tribus africanas o

las islas de Oceanía?" Los americanos están capacitados
para aportar sus experiencias en los diversos campos de la

ciencia; tanto en las naturales, como en las polític�s, litera­
rias y morales, siempre y cuando partan de la experiencia
de la realidad que les es asequible, la americana. "Yo pu­
diera extender mucho más estas consideraciones -dice Be­

llo=-, y darles nueva fuerza aplicándolas a la política, al
hombre moral, a la poesía y a todo género de composición
literaria: porque, o es falso que la literatura es el reflejo
de la vida de un pueblo, o es preciso admitir que cada pueblo
de los que no están sumidos en la barbarie es llamado a re­

flejarse en una literatura propia y a estampar en ella sus
formas"."

Tl A. Bello, Discurso en el aniversario de la humanidad. en Anales de la

Universidad. Santiago de Chile, 1848.



UNA FILOSOFíA AMERICANA 137

En otro trabajo, publicado el mismo año, Andrés Bello
insistía en el mismo tema al hablar de la Autonomía cultural
de América. Es una especie de fatalidad -decía- que unas

culturas subyugan a otras. "Nosotros somos ahora arrastrados
más allá de lo justo por la influencia de la Europa, a quien
-al mismo tiempo que nos aprovechamos de sus luces­
debiéramos imitar en la independencia del pensamiento ...

"

"¡ Jóvenes chilenos! Aprended a juzgar por vosotros mis­

mos; aspirad a la independencia del pensamiento. Bebed
en las fuentes; a lo menos en los raudales más cercanos a

ellas. .. Interrogad a cada civilización en sus obras; pedid
a cada historiador sus garantías. Esa es la primera filo­

sofía que debemos aprender de Europa." De Europa te­

nemos que aprender su capacidad para estudiar su propia
realidad.

"Nuestra civilización --concluye- será también juzga­
da por sus obras; y si se la ve copiar servilmente a la

europea, aun en lo que ésta no tiene de aplicable, ¿cuál
será el juicio que formará de nosotros un Michelet, un Cui­

zot? Dirán: la América no ha sacudido aún sus cadenas;
se arrastra sobre nuestras huellas con los ojos vendados; no

respira en sus obras un pensamiento propio, nada original,
nada característico: remeda las formas de nuestra filosofía

y no se apropia su espíritu. Su civilización es una planta
exótica que no ha chupado todavía sus jugos a la tierra que
la sostiene". Fiel a este espíritu, Bello ha defendido la rea­

lidad básica de Hispanoamérica, que inútilmente han tra­

tado de, negar sus reformadores: España.

36. EN TORNO A UNA FILOSOFÍA AMERICANA
,

Juan Bautista Alberdi, continuando la línea de los pen-
sadores antes citados, habla, en un curso ya clásico, de una

filosofía americana. "No hay -dice- una filosofía uni-



138 EN TORNO A UNA SOLUCIÖN 1 Iversa], porque no hay una solución universal de las cues­

tiones que la constituyen en el· fondo. Cada país, cada

época, cada filósofo ha tenido su filosofía peculiar, que ha
cundido más o menos; que ha durado más o menos, porque
cada país, cada época y cada escuela han dado soluciones
distintas de los problemas' del espíritu humano." De aquí
que se pueda hablar de una filosofía oriental, griega, ro­

mana, alemana, francesa, inglesa, "como es necesario que
exista una filosofía americana".

Partiendo de este punto de vista, Alberdi saca conse­

cuencias prácticas. Todas las filosofías tiene algo de verdad

y algo de falsedad. Entonces es menester recurrir a aque­
llas filosofías que tengan una utilidad para enfrentarnos
a nuestra realidad, a la realidad americana. "La regla de

nuestro tiempo -dice- es no hacerse matar por sistema

alguno: en filosofía la tolerancia es la ley de nuestro tiem­

po". "En el deber de ser incompletos, a fin de ser útiles,
nosotros nos ocuparemos sólo de la filosofía del siglo XIX; Y
de esta filosofía misma excluiremos todo aquello que sea

menos contemporáneo y menos aplicable a las necesidades so­

ciales de nuestros países, cuyos medios de satisfacción deben

suministrarnos la materia de nuestra filosofía." Así, habrá

que acercarse a los grandes filósofos europeos del siglo XIX, '.

como Kant, Hegel, Stuart, Cousin, Jouffroy yotros. Pero, por
lo que se refiere a la Europa del norte, Alemania y Es­

cocia, es menester acercarse poco: "Nada menos propio que
el espíritu y las formas del pensamiento del norte de Euro­

pa, para iniciar en los problemas de la filosofía a las

inteligencias tiernas de la América del Sud." A donde los

americanos deben pedir luces es a Francia, perteneciente a

la Europa meridional. "Nosotros, también meridionales de

origen y de situación, pertenecemos de derecho a su inicia­

tiva inteligente". Además, en la filosofía francesa se en-



UNA FILOSOFtA AMERICANA 139

cuentran asimiladas inteligentemente las consecuencias de
la filosofía alemana y la escocesa.

Todo esto en vistas a la realidad americana. América
habrá de ser el punto de partida en toda selección instru­

mental para resolver sus problemas desde el punto de vista
filosófico. "Vamos a estudiar -dice- la filosofía eviden­

tementet pero a fin de que este estudio, por lo común tan

estéril, nos traiga alguna ventaja positiva, vamos a estu­

diar, como hemos dicho, no la filosofía en sí, no la filoso­
fía aplicada al mecanismo de las sensaciones, no la filosofía

aplicada a la teoría abstracta de las ciencias humanas, sino
la filosofía aplicada a los objetos de un interés más inme­
diato para nosotros; en una palabra, la filosofía política, la
filosofía de nuestra industria y riqueza, la filosofía de
nuestra literatura, la filosofía de nuestra religión y nuestra

historia." Es menester investigar la razón de conducta y de

progreso de todo esto en la realidad americana. Alberdi

quiere una filosofía para los pueblos americanos.. no para
el universo. Una filosofía concreta, de nuestra realidad;
no una filosofía abstracta, de lo universal. Toda filosofía
-dice- ha "emanado de las necesidades más imperiosas
de cada período y de cada país". Así habrá de emanar de
América.

Un ejemplo de este modo de filosofar o entender la
filosofía lo ofrece Norteamérica. "La abstracción pu ra

-dice-, la metafísica en sí, no echará raíces en América.
y los Estados Unidos del Norte han hecho ver que no es

verdad que sea indispensable la anterioridad de un desen­
volvimiento filosófico para conseguir un desenvolvimiento

político y social." "Ellos han hecho un orden social nuevo

y no lo han debido a la metafísica. No hay pueblo menos

metafísico en el mundo que los Estados Unidos y que más,
materiales de especulación sugiera a los pueblos filosóficos
con sus admirables adelantos prácticos." De ahí deduce AI-



140 EN TORNO A UNA SOLUCIóN

berdi la única conclusión posible: es menester hacer una

filosofía de nuestras necesidades. Y estas necesidades, los

problemas que plantean son los referentes a la libertad y
los derechos y goces sociales en el orden social y político.
"De aquí es que la filosofía americana debe ser esencial­
mente política y social en su objeto, ardiente y profética
en sus instintos, sintética y orgánica en su método, positiva­
y realista en sus procederes, republicana en su espíritu y
destinos." "Hemos nombrado la filosofía americana, y es

preciso que hagamos ver que ella puede existir. Una filo­
sofía completa es la que resuelve los problemas que inte­

resan a la humanidad. Una filosofía contemporánea es la

que resuelve los problemas que interesan por el momento.

Americana será la que resuelva el problema de los destinos
amencanos,

La filosofía -de acuerdo con Alberdi- es por un

lado universal y por .el otro particular. En sus elementos
fundamentales interesa a la humanidad, es universal; pero
en sus aplicaciones interesa a los pueblos, es nacional y

temporal. Es en este aspecto local, particular, que debe in­

teresar especialmente a todos los pueblos. Les debe intere­

sar conocer la razón de su ser, su progreso y su felicidad.
"Y no es sino porque su felicidad individual se encuentra

ligada a la felicidad del género humano" por lo que se

interesa por la universalidad de las soluciones filosóficas.
"Pero su punto de partida y de progreso es siempre su na­

cionalidad." La filosofía es universal por lo que se refiere
a la naturaleza de sus objetos, procederes, medios y fines.
En todas partes, cuando se hace filosofía, se observa, con­

cibe, razona, induce, concluye. Desde este punto de vista sólo

puede haber una filosofía. Pero no la hay desde el punto de

.
vista de lo que es observado, concebido, razonado, inducido
o sobre lo cual se concluye. Esto es, la realidad. Esta es algo
local. Sus problemas no son ya los problemas de cualquier



UNA FILOSOFíA AMERICANA i41

lugar, razón por la cual tampoco lo son sus soluciones. "La
filosofía se localiza por el carácter instantáneo y local de
los problemas que importan especialmente a una nación, a los
cuales presta las formas de sus soluciones". "La filosofía

de una nación es la serie de soluciones que se han dado a los

problemas que interesan a sus destinos generales. Nuestra
filosofía será, pues, una serie de soluciones dadas a los pro­
blemas que interesan a los destinos nacionales".

Ahora bien, de acuerdo con estas ideas, ¿cuál deberá ser

esta filosofía propia de América? ¿ Cuál es la filosofía que
conviene estudiar a la juventud americana? "Una filosofía
-contesta Alberdi- que por la forma de su enseñanza, bre­
ve y corta, no le quite un tiempo que pudiera emplear con

provecho en estudios de una aplicación productiva y util, y

que por su fondo sirva sólo para iniciarla en el espíritu y ten­

dencia que preside al desarrollo de las instituciones y gobier­
nos del siglo que vivimos, y sobre todo, del continente que
habitamos." 72 En otras palabras, una filosofía de nuestro

tiempo y espacio, una filosofía americana.

Estos hombres, llenos de urgencias, con multitud de pro­
blemas- a resolver, no podían aceptar sino una filosofía

práctica, una filosofía que atacase los problemas que la rea­

lidad les planteaba. El relativismo histórico se hacía cla­

ramente patente como una natural consecuencia de su afán
de independencia mental. Dicho relativismo les habrá de

.levar, en forma casi natural, a la aceptación del positi­
vismo.

72 Juan Bautista Alberdi, Ideas para presidir a la confección del curso

de JilosoJía contem.porànea en el Colegio de Humanidades. Montevideo, 1840.
Se encuentra recogido en la Antología de José Gaos y en el libro de Arturo

Ardao, Filosojia pre-universitaria en el Uruguay. Montevideo, 1945.



142 APRENDIZAJE EN CABEZA AJENA

VIII

APRENDIZAJE EN CABEZA AJENA

37. EL PROCESO CUBANO DE INDEPENDENCIA

Al margen, obligada por las circunstancias históricas, Cuba
observaba al resto de la América hispana que a partii
de su independencia se desangra y lucha por arrancarse tu

tela y herencia españolas. Cuba será la última de las colo
nias de España en América que alcance su independencia
en 1898. Mientras tanto, seguirá atenta a las experiencias
de sus hermanas en Hispanoamérica tratando algunas ve­

ces de imitarlas o esperando otras pronta ayuda de ellas.
La actitud de expectativa cubana se ha de reflejar hon­

<lamente en la obra de sus pensadores. Desde la isla obser­
van y aprenden. Obligados a esperar, empiezan en Cuba a

tratar de realizar lo que en el resto de Hispanoamérica se

había iniciado 'en segundo lugar: la emancipación mental.
Se aspira a la independencia política pero preparada previa­
mente por la mental. Se va superando y educando a-los cu­

banos para la libertad. La educación precede a las armas, el
maestro al guerrero. José Agustín Caballero (1765.1835),
Félix Varela (1788.1853), José Antonio Saco (1797-1879),
José de la Luz y Caballero (1800-1862) y Enrique José Va­
rona (1849-1933) anhelan y luchan por las libertades de la

isla, preparando a los cubanos mentalmente para su logro.
_josé Marti viene a ser la síntesis de estos anhelos.

Los pensadores cubanos saben, o han aprendido, lo in­

suficiente que es la pura emancipación política. Ésta, si ha

de ser realmente valiosa, no ha de verse sino en función de
una emancipación más plena, la mental. Los cubanos se sa­

ben hijos de España, pero también se saben cubanos, esto es,

hijos de una tierra y otras circunstancias distintas a las espa-



EL PROCESO CUBANO DE INDEPENDENCIA 143

ñolas. En un principio no intentan romper con España; lo
único que exigen es que se les reconozca estas diferencias. El
Padre José Agustín Caballero presenta en 1810 ante.las fa­
mosas Cortes de Cádiz un proyecto en nombre de Cuba en el
cual decía: "Los que claman por reformas no aspiran a cons­

tituír el Estado en su total organización jurídica independien­
te, sino sólo a que España reconozca la personalidad de la
colonia. Creen que habrá una convivencia más tranquila y

próspera si la metrópoli descentraliza su Status gubernamen­
tal"," En lo político lo que pedía era un Consejo Provisio­
nal de la República que habría de colaborar con el goberna­
dor general de la Isla.

La personalidad de la colonia, la personalidad de Cuba,
esto es lo que interesa a los cubanos sea reconocido. El Pa­

dre Varela hacia, en 1822, solicitud semejante a la metrópo­
li. Pedía la independencia de la Isla por lo que se refería a

problemas que sólo a ella atañían y la más amplia colabora­
ción en los problemas que se referían a la comunidad de los

pueblos hispanos, tal como se hacía en el Imperio Británico.
Esto tiene que ser así, decía, dada "la profunda diferencia
de las posiciones de ultramar respecto a España en cuanto al

clima, población, estado económico, relaciones, costumbres,
ideas". Cierto es que España daba ciertas leyes hechas espe­
cialmente para las colonias. Pero éstas, decía Varela, "des­

graciadamente se humedecen, debilitan y aun se borran, atra­

vesando el inmenso océano, y a ellas se sustituye la voluntad
del hombre, tanto más terrible cuanto más se complace en los

primeros ensayos de poder arbitrario, o de una antigua y con­

solidada impunidad".H

38. INDEPENDENCIA Y HERENCIA

José Antonio Saco quiere, como los demás pensadores
73 Medardo Vitier, Las ideas en Cuba. Hahana, 1938.
H Vitier, ob. cit,



144 APRENDIZAJE EN CABEZA AJENA

cubanos, la independencia de Cuba. Pero sabe que esta in­

dependencia no h� de lograrse por el puro camino de la vio­

lencia .. La obra de ésta será inútil si antes no se ha transfer­
mado la herencia que como colonia ha tocado a la Isla. Saco
es opuesto al régimen existente, se enfrenta a él, trata de re­

formarlo; pero también es opuesto a la revolución. Existía
otro camino, la anexión a los Estados Unidos. Saco también
la rechaza porque el pueblo no estaba tampoco preparado

,para ello. Dada su herencia, la anexió� no podría significar
otra cosa que un cambio de amo. Saco teme a la raza, a la
herencia recibida de España. Un pueblo sometido, sin prác­
tica alguna de las libertades, sería fácil presa de otro puehlo.
A esto se sumaba la escasa población blanca de Cuba. ": Ah!

-decía en una carta-, si Cuba tuviese hoy dos o más millo­
nes de blancos, j con cuanto gusto no la vería yo que pasara
a los brazos de nuestros vecinos! Entonces, por grande que
fuese la inmigración de los norteamericanos, nosotros nos

los absorberíamos a èllos y, creciendo y prosperando con

asombro de los pueblos, Cuba sería siempre cubana"." Pero
no era así; una raza esclavizada predominaba en Cuba, la

cual no podría esperar otra cosa que ser esclavizada nueva­

mente por el pueblo al cual se anexionase. Nunca sería Cuba
un país con los mismos derechos de los Estados que forman
la Unión en Norteamérica; tan sólo llegaría a ser una colonia
de ésta. Teme, al igual que otro político cubano, que hijos
esclavos de españoles libres no puedan ser más que esclavos.

Saco, a semejanza de todos los grandes pensadores hispa­
noamericanos de esta época, sabe de los defectos heredados
de la autocrática metrópoli. Defectos debidos a una mala
educación política y económica. Esta es una de las razones

por las cuales combate el sistema de diputados a Cortes. Este

sistema no sólo es insuficiente por el desconocimiento que
de la realidad americana tengan los diputados peninsulares,

75 Vitier, ob. cit.



INDEPENDENCIA Y HERENCIA 145

el número insignificante de los diputados de las Antillas y la
distancia entre éstas y la metrópoli; además, "por doloroso

que sea -decía-, fuerza es decir la �erdad; Creo firme­
mente que entre los diputados ultramarinos, ora residan en

la Península, ora vengan de las Antillas, habrá' algunos que

jamás harán traición a los intereses del país que los honre
con su confianza; pero flaca nuestra naturaleza, y más flaca
todavía por la detestable educación política que hemos reci­
bido en Cuba y Puerto Rico, creo también que habrá otros

que, olvidándose de sus deberes, convertirán la diputación en

escabel de sus personales pretensiones". Esta educación es la
de la corrupción o seducción en política. "Bien podrá re­

plicarse -agregaba- que lo mismo acontecería con las

personas nombradas para la legislatura cubana o portorri­
queña; pero enorme es la diferencia entre venir de diputado
a España y serlo para la legislatura de aquellas islas. .. Un
ministro tiene infinitamente más medios de seducción o de

corrupción que un jefe superior de aquellas islas..."

En el campo de la economía es también un mal heredado
de la metrópoli y de la organización social que ha dado a las

Antillas, el que imposibilita a los antillanos lograr el progreso
industrial que caracteriza a los nuevos grandes

.

pueblos.
"Por un trastorno funesto de las ideas sociales -dice Saco-,
generalmente se consideraron entre nosotros como ocupacio­
nes degradantes las que son el apoyo más firme de los Esta­
dos". Esto dió origen a que los jóvenes huyesen de ellas para
alcanzar sólo las consideradas como honrosas. "Como viles
se condenaron en Cuba los oficios de zapateros, sastres, car­

pinteros, herreros, albañiles, y todos los demás que son alta­
mente apreciados en los pueblos más cultos de la tierra; y tan

lamentable fué el extravío de la opinión que esta mancha fatal
se extendió a casi todas nuestras profesiones". Dichas pro­

fesiones, consideradas como degradantes, fueron abandona­
das a la gente de color, a la raza esclava negra: "Destinada



146 APRENDIZAJE EN CABEZA AJENA

tan sólo al trabajo mecánico, exclusivamente se le encomen

daron todos los oficios, como propios de su condición, y el
amo que se acostumbró desde el principio a tratar con des­

precio al esclavo, muy pronto empezó a mirar del mismo

modo sus ocupaciones". "En tan deplorable situación, ya no

era de esperar que ningún blanco cubano se dedicase a las

artes, pues con el solo hecho de abrazarlas parece que re­

nuncia a los fueros de su clase". Fué en esta forma como la
carrera 'de las artes, la industria, se abandonó en manos de
los negros, mientras los blancos se dedicaban a carreras lite­
rarias o a algunas de otro tipo consideradas como honoríficas.
"Levantada esta barrera, cada una de las dos razas se vió

obligada a girar en un círculo reducido, pues que ni los blan­
cos podían romperla, porque una preocupación popular se

los vedaba, ni tampoco los negros y mulatos, porque las leyes
y costumbres se lo prohibían".

Dadas estas condiciones resultaban inútiles los esfuerzos

legislativos .de la metrópoli para estimular la industrializa­
ción de sus colonias. El mal estaba ya en los hábitos y cos­

tumbres de éstas; las leyes nada podrían hacer en este res­

pecto, sólo una nueva educación. "Cuando la ley entra en

lucha abierta con las ideas de honor o de infamia que se han
formado los pueblos y no las combate con otras armas que
las de su autoridad, aquéllas por desgracia siempre quedan
triunfantes. La ley, en tales caos, debe proceder con cautela,
debe caminar a su fin por sendas tortuosas y, valiéndose de
medios indirectos, ir minando la opinión, hasta que llegue el
día en que pueda descargar un golpe decisivo".

¿Cuál debe ser el camino a seguir? El de "la revolución
de las ideas", la educación. "Los padres de familia deben
ser los principalmente encargados de ella, pues las lecciones

que dan a sus hijos en la niñez son casi siempre la norma de
la conducta de éstos". "Cierto es que hay padres de familia

que fomentan preocupaciones orgullosas en el corazón de sus



INDEPENDENCIA y HERENCIA 147

hijos; pero también lo es que hay otros que les inspiran bue­
nas ideas: y si no llegan a practicarlas es porque no encuen­

tran una mano generosa que les dé el apoyo necesario". Cuan­
do estos padres vean la utilidad de convertir un hijo holgazán
en un hombre laborioso, entonces serán los más interesados en

tal reforma. Así podrán, para su bien, convertirse en una

masa impenetrable que los cubrirá de los tiros de la insolencia.
No se trata, agrega Saco, de hacer que los ricos se con­

viertan en artesanos; sino tan sólo de que no rebajen a éstos

y los insulten con su necio orgullo. Lo que se quiere es que
"no corrompan el corazón de sus hijos, infundiéndoles senti­

mientos bárbaros 'y antipatrióticos, sentimientos que algún
día deberán series muy funestos ; porque el hombre rico nu­

trido desde la infancia con estas ideas orgullosas, si llega a

caer en pobreza, como ocurre con frecuencia, está condenado
a vivir en la desgracia, pues mira como infames muchas ocu­

paciones con que pudiera ganar el pan". Los males de esta

falsa educación se hacen sentir en la metrópoli y en América.
Saco pide a los cubanos aprendan en cabeza ajena. "Hoy,
hoy mismo -dice- j cuán tristes ejemplos no presentan a

nuestros ojos las revoluciones de España y América!" 76

Los cubanos quieren su independencia, pero siri precipi­
taciones. Las Antillas no están aún aptas para alcanzar la
independencia en su más pleno sentido. Antes tienen que re­

educarse; la primera lucha ha de realizarse en el campo de
la educación. A este campo enfocan todos sus esfuerzos.
Mientras tanto, por lo que se refiere al campo de lo político
sólo piden a la metrópoli un mayor respeto por sus proble­
mas y circunstancias. Piden una organización política que,
sin romper los lazos con la metrópoli y su colaboración con

ella, permita atender en forma particular a los problemas
propios de las Antillas. Saco se opone a la asimilación entre

España y las Antillas, ya que ésta es incompatible con las
76 Memoria sobre la vagancia en la Isla de Cuba, 1832.



148 APRENDIZAJE EN CABEZA AJENA

leyes especiales de que se habla para las colonias. Lo que

pide Saco es lo que llama la semejanza, a la manera como la

entienden Inglaterra y sus colonias. "Enemigo de la asimila­
ción -dice- entre las Antillas y España, partidario decidi­

do soy de la semejanza, por que con ésta se remueven de un

golpe todos los obstáculos de aquélla, y se consiguen todos los

beneficios de la libertad en su más amplia latitud, pudiendo
establecerse todas las diferencias que exigen las circunstan­

cias especiales de las Antillas. No hay en el mundo colonias
tan bien gobernadas como las inglesas y, sin embargo, ningún
hombre entendido cometerá el absurdo de decir que están asi­

miladas a su metrópoli; pues en rigor entre ésta y aquéllas
no hay más que una semejanza de instituciones." No hay,
por lo tanto, prisa en la formación de un Estado indepen­
diente. Antes que nada se quiere evolucionar al pueblo, cam­

biar sus hábitos y costumbres. No se quería marchar por el

camino que había seguido el resto de Hispanoamérica; no

se quería el camino de la revolución, de la violencia. Las

tircunstancias no habían permitido a los cubanos seguir tal

camino; pero estas mismas circunstancias les permiten apren­
der en las experiencias de otros pueblos hermanos. En una

-carta decía José Antonio Saco: "Este, amigo mío, no es por
cierto el camino de la' popularidad, y, aunque ella es muy

grata al corazón, hay casos, como usted sabe, en que para
ser buen ciudadano es forzoso sacrificarla en aras de la

patria." La independencia lograda por el camino de la vio­

lencia se considera entonces como contraria y perjudicial
a "los verdaderos intereses de Cuba". Pero, "aunque no

pueda ser hoy independiente, sí lo podrá ser dentro de vein­

te, treinta o cuarenta años"."

17 Vitier, ob. cit.



EDUCACióN PARA LA LIBERTAD 149

39. EDUCACIÓN PARA LA LIBERTAD

José de la Luz y Caballero se encargará de preparar a

los cubanos para el logro de su independencia. La educa­
ción será el instrumento. Él tampoco es partidario de la

violencia; quiere una Cuba que alcance su libertad por el
camino del progreso. "No soñó nunca -dice uno de sus

discípulos-, seguramente, en perturbar las conciencias pre­
parándolas para la acción inmediata y asoladora; ansió, por
el contrario, iluminarlas en verdad y serenarlas en la virtud,
pero al cabo las perturbó, sin embargo." Mediante su ense­

ñanza "regó por 'todas partes gérmenes sublimes y fecun­
dos de moralidad y de grandeza viril que habrían de des­
envolverse en las almas y traer lógicamente un desacuerdo

profundo entre la realidad y los principios y, luego, una

aspiración a la armonía";"

¿ Cuál fué la base de esta educación? La base lo fué la
libertad de pensamiento en oposición a todo dogmatismo
ideológico. Si se logra que los cubanos aprendan a pensar
libremente también se logrará que aprendan a ser libres en

el campo de lo político. De la independencia de pensamiento
habría de derivarse la independencia política. Luz y Caba­
llero enseñó a los cubanos a rechazar todo dogmatismo, y
con esto les enseñó a desear la libertad política de su patria.
Educaba hombres para la libertad, que habrían de reclamar

plenamente en un futuro muy próximo. Uno de sus biógra­
fos y amigos dice de él: "Se ha sostenido con estupor de
cuantos conocimos Íntimamente al señor Luz, que éste edu­
caba a sus alumnos en el odio a España, y que a él se debe
la revolución actual de la isla de Cuba." Pero no hay tal.
agrega; ellema del maestro era: "Ni guerra ni conspiración

78 Manuel Sanguily, José de la Luz r Caballero, en Obras Completas. Ha­
bana, 1925.



150 APRENDIZAJE EN CABÉZA AJENA

de ningún género." "Él quería el progreso, y progreso en

el más alto grado posible; pero quería que se consiguiese
como se consigue en Inglaterra, sin sacudidas, sin violen­

cias, sin trastorno, sin efusión de sangre." 711

Un español, don Marcelino Menéndez y Pelayo, se re­

fiere a él como uf]. enemigo de España, como un separatista
y agitador. Dice de él: "Don José de la Luz y Caballero, há­
bil director de colegios, gran propagandista del filosofismo

y separatismo entre la juventud de la grande Antilla, que
le venera como a su Confucio." y a continuación: "Edu­
có a los pechos de su doctrina una generación entera contra

España, creó en el Colegio del Salvador un plantel de
futuros laborantes y de campeones de la manigua." so En

efecto, de sus aulas habrían de salir los directores de la
revolución cubana de independencia; pero sin que él les
hubiese hablado nunca de guerra o violencia. Ésta tuvo que

llegar cuando los cubanos, anhelosos de sus libertades, se

dieron cuenta de que no había otro camino, cuando vieron

que era imposible una evolución semejante a la de las co­

lonias inglesas. Frente a España, pese a todas las experien­
cias aprendidas en las repúblicas hispanoamericanas que
alcanzaron con anterioridad su independencia, no cabía otro

camino que el que éstas habían tomado en su oportunidad.
Luz y Caballero quiso, antes que nada, independizar a

los cubanos de los malos hábitos que le había impuesto la

metrópoli. Por esto proponía "abrir nuevas carreras á la ju­
ventud de nuestra patria condenada a consagrarse exclusi­
vamente al foro, a la medicina, o a la holganza; difundir
los conocimientos químicos para perfeccionar la elabora­
ción de nuestros frutos y aprovechar nuestras ventajas na­

turales; facilitar là adquisición de luces para toda empresa
79 José Ignacio Rodríguez, Vida de José de la Luz y. Caballero. Nueva

York, 1874.
so Marcelino Menendez y Pelayo, Historia de los heterodoxos españoles.

Nota al libro VIII, Cap. III.



EDUCACIÓN PARA LA LIBERTAD 151

que descanse en las nociones de las ciencias físicas y mate­

máticas y contribuir al adelanto de las artes liberales y
mecánicas". La educación de la juventud cubana debía ser

enfocada hacia la realidad propia de Cuba. "¿Cómo puedo
yo saber lo que es deber -decía el maestro cubano- si

ignoro lo que piden los casos y las cosas? ¿No es en esta

exigencia de las circunstancias en la que se cifra el orden y
concierto del mundo moral?" "¡Qué! ¿Por ventura la hu­
mana naturaleza no tiene leyes como toda naturaleza? Luego
la ley del deber, lejos de oponerse al principio de la mayor
utilidad, encuentra en éste su más firme apoyo". "La una es

el precepto, el otr.o es la teoría." 81

Primero la realidad, después las ideas. Antes del deber
moral estaba la realidad, dentro de la cual había de ser vá­

lido este deber. Esta misma idea la sostenía también Luz y
Caballero en otro lugar al sostener que el estudio de la fí­
sica debía preceder al estudio de la lógica. "Empezar por
la Física -.-decía- o en general por las Ciencias Natura­
les es empezar por el principio: el hombre naturalmente se

siente arrebatado a la contemplación de los objetos externos

por el sinnúmero de sensaciones con que ellas asaltan sus

sentidos: así forzosamente ha de ser naturalista antes que

ideólogo; primero ha de comenzar por lo de fuera que por
lo de dentro: mejor dicho, no puede conocer su interior sino

precisamente en virtud del conocimiento exterior." Partir
de la naturaleza a la ideología es partir del mundo conocido
al desconocido, de la realidad que nos es dada a la reali­
dad que tenemos que alcanzar. Esta es la razón, dice el
maestro cubano, por la cual el método de las ciencias natu­

l'ales ha sido llevado a las ciencias morales. "Han tratado
-los ideólogos y psicólogos- aquéllas en ciencias de ob­
servación y, si es posible, de experiencia." La lógica debería

81 José de la Luz y Caballero, "Comunicados", Diario de la Marina, 13 de

septiembre de 1838.



152 APRENDIZAJE EN CABEZA AJENA

también tener esta base, la realidad. "¿Quién podrá negar
la importancia de la lógica -decía- o mejor dicho de
los estudios filosóficos? Pero no una lógica de puras re­

glas tomadas a crédito o sobre las palabras de un maestro,
sino una lógica que se funde en el espíritu de observación."
"Primero es observar que deducir; primero es recibir im­

presiones que reflejarlas; primero es andar que explicar la

marcha." 82

Tales ideas tenían que reflejarse en los discípulos de
Luz y Saballero en un sentido positivo para la realidad
cubana y negativo contra toda ideología o poder político
ajeno a ella. Quien pedía a los jóvenes que sacudiesen todo

yugo o autoridad ideológica estaba también pidiendo que se

sacudiesen de toda clase de yugos o autoridades ajenos
a �u realidad, incluso los políticos. "Es necesario -de­
cía- tener ya la razón sumamente fortificada para poder
sacudir el yugo de la .autoridad en cualquier forma que se

presente. ¿Y qué forma más terrible para el endeble entendi­
miento de los discípulos que las palabras del maestro?"
"A los maestros se debe respeto; pero no fe . .. Mi ánimo
ha sido a un tiempo demoler la autoridad, y poner coto a la

presunción." 83 Demoler la autoridad, sacudir el yugo de
la autoridad en cualquier forma que se presente: he aquí la
fórmula de Luz y Caballero en su educación para la li­
bertad de los cubanos. De la independencia mental se habría
de pasar fácilmente a la independencia política.

La realidad cubana habría de ser la piedra de toque de

cualquier filosofía o ideología que se quisiese arraigar
en Cuba. Esta era una realidad con derechos y destino

propios; cualquier filosofía o ideología que contradijese o

estorbase en alguna forma estos derechos y este destino de-

82 José de la Luz y Caballero, "Documentos para su vida" en la Revista
de Cuba, tomo v. Habana, 1878·i883

83 Ob. cit.



INDEPENDENCIA MENTAL 153

bería ser desechada. Primero la realidad, luego las ideolo­

gías. Luz y Caballero sería fiel a esta máxima. No ense­

ñaría a los jóvenes cubanos nada que fuese contrari� a lo

que su realidad necesitaba. Durante su estancia en Alemania
conoce la filosofía idealista de Schelling, Fichte, Kant y

Hegel; pero, a pesar de conocerlos, nunca habla de ellos
a sus jóvenes discípulos. "Nadie mejor que yo -decía el

maestro- podía a mansalva haber recogido mies abundante

de Alemania, y aun haberme dado importancia con intro­

ducir en el país el idealismo de esa nación a quien idola­

tro, pero he considerado en conciencia... que podía más

bien dañar que beneficiar a nuestro suelo." 84 Sobre cual:
quier vanidad o diletantismo estaba la realidad cubana.
Luz y Caballero no podía aceptar ningua filosofía que en

alguna forma justificase una autoridad ajena a la reali­
dad de su patria, ningún conformismo con formas ajenas
a ella. No podía pensar con Hegel: "Si la realidad no se

adapta a las ideas, peor para la realidad"; todo lo contrario,
peor para las ideas si éstas no se adaptaban a la realidad.

40. BATALLA POR LA INDEPENDENCIA MENTAL

El año de 1839 se empezó a sentir en Cuba la influencia
del filósofo ecléctico Víctor Cousin. Dicha influencia iba

generalizándose cada vez más al ganar muchos adeptos entre

los jóvenes cubanos. Luz y Caballero valoró inmediata­
mente los alcances y consecuencias que tal filosofía podría
tener en la formación de las nuevas generaciones cubanas.
Pronto se dió cuenta de las consecuencias negativas de dicha
filosofía por lo que se refiere a ese ideal que le era tan

grato: la independencia mental y con ella una no muy lejana -

independencia política de la patria. Dicha filosofía pre­
sentaba a la historia como el gobierno visible de Dios; de

84 Enrique Piñeyro, Hombres y glorias de América. París, 1903.



154 APRENDIZAJE EN CABEZA AJENA

donde resultaba que todo estaba donde debería estar, que todo
estaba bien puesto. Una realidad histórica era así porque
así debería ser y no de otra manera. Cuba, gobernada des­

póticamente por los capitanes generales, viviendo de la es­

clavitud y de la trata de negros; con una población blanca

gobernada con sable y una población negra con ellátigo, era

el mejor de los regímenes, una expresión del gobierno di­

vino, y, por ende, hueno. Todos los hechos históricos, lo

mismo los buenos que los malos, podían ser justificados. Por
lo que se refiere a Cuba lo justificable era puramente lo

negativo, los males por ella sufridos. Luz y Caballero reac­

êiona diciendo: "Las consecuencias prácticas que semejante
sistema filosófico había de producir tendrían que ser nece­

sariamente perniciosas para el progreso político del mundo,
y muy especialmente de la Isla de Cuba, donde por la existen­
cia de la esclavitud y sus instituciones políticas tan excesiva­
mente ultra-conservadoras y reaccionarias, la acción ener­

vante del eclecticismovcomo sistema, había de ser sentida con

más fuerza."
Luz y Caballero. no titubea; al mal hay que atacarlo en

su raíz, y públicamente da batalla al eclecticismo de Cou­
sin. No se trata de hacer exhibición alguna, no se trata de

simples aclarados para hacer gala. de erudición. "Mal po­
dría yo haber emprendido _"dice-... tarea de simples
aclarados; están las obras de este célebre psicologista pla­
gadas de errores y contradicciones. .. Otro ha sido el mo­

tivo de haber dado esta forma a la impugnación: unsenti­

miento de patriotismo es el que ha presidido la empresa." Se
lucha por patriotismo en defensa de la realidad cubana y
sus 'derechos. Es la lucha ideológica necesaria y previa a

la lucha armada que pronto habrá de llegar. Luz y Caba­
llero lucha contra un absolutismo ideológico como más

tarde sus discípulos habrán de luchar contra un absolutismo

político. Lucha por la libertad mental con el mismo patrio-



INDEPENDENCIA MENTAL 155

tismo que más tarde se habrá de luchar por la libertad

política de Cuba. Ni orgullo ni menosprecio guían al maes­

tro cubano, sino el afán de verdad, de la verdad que a Cuba
debe importar. "Ni expresión de orgullo respecto de mis

pobres fuerzas, ni ... menosprecio respecto de Mr. Cousin.

Aquí no hay más que la ingenua manifestación de un alma
candorosa que no sabe ni quiere disfrazar la verdad, aun

cuando sea para su daño." Hacer la impugnación es desde

luego lo más fácil, pero no se trata simplemente de impug­
nar, sino de algo más importante, de demostrar a los deslum­
brados por la doctrina, a los que no han visto las fallas y

perjuicios de la misma, los males que puede ocasionar.
"Todo sentimiento -dice- cede en mí a la necesidad de
nuestro suelo."

Luz y Caballero quiere enseñar a la juventud de su

tiempo a luchar y desbaratar los sofismas que puedan des­
orientarla. "Vista la ineficacia de señalar reglas generales
para descubrir el sofisma, se ha querido enseñar práctica­
mente a la juventud el modo de conocerlos y de desbaratarlos

por sí misma; de forma que, amaestrada en el procedimiento
con la muestra que aquí se les da, perdiendo el miedo a

ciertas refutaciones, les aplique semejante escrutinio, y se

convenza por sí sola de cuán fácil es descubrir y pulverizar
el paralogismo, por más encapotado o seductor que se le

presente." Si la juventud cubana ha de tener una filosofía

propia, una filosofía de su realidad, tendrá que empezar a

enfrentarse con aquellas filosofías que, siendo ajenas a di­
cha realidad, pretenden dominarla. "Es mi ánimo -dice
Luz y Caballero- que la juventud vaya sacudiendo de veras

el yugo de la autoridad literaria, pues sin este 'paso previo
no hay esperanzas de establecer y aclimatar una escuela'
verdaderamente filosófica en nuestro suelo idolatrado." Esto

es, una escuela filosófica que parta de la realidad cubana.

"Tengan, por fin, todos entendido -agrega- que es más



156 APRENDIZAJE EN CABEZA AJENA

bien una pena que un placer en mí el escribir la impugna­
ción de Mr. Cousin, cediendo en ello a una necesidad im­

periosa que aqueja a la juventud de mi patria."
Luz y Caballero no ve en la polémica un simple proble­

ma académico que debe ser dilucidado; detrás hay algo
más; va en ello un problema político que necesariamente

afectará a la idea de nación que se va formando en'Ia Isla.
Luz y Caballero tiene conciencia plena de las raíces ideoló­

gicas del eclecticismo de Cousin: filosofía acomodaticia gra­
ta al gobierno de la Restauración en Francia. El eclecticismo

de Cousin -dice- no es sino "negocio de política con

capa de filosofía, ¡nada más!" A una filosofía acomoda­
ticia que fácilmente justificaría una realidad negativa a los
ideales de libertad del cubano, hay que oponer una filosofía

que la destruya y defienda tales ideales. "Ya tiene la ju­
ventud -dice-- su Curso completo de sofistería; pero
tampoco le faltará, al).nque no tan acabado, el suficiente de

esgrima nacional, para descubrir y desbaratar las redes con

que pretenden envolverla los que en son de amistad resultan
ser los mayores enemigos de sus almas." Por esta razón,
"muy de intento, y con una idea esencialmente patriótica,
he adoptado formas severas ... y es la de desacreditar de
todos puntos esas perniciosas doctrinas para con nuestra

apreciable juventud".
Resumiendo la polémica de Luz y Caballero contra el

eclecticismo de Cousin, representado en Cuba por Manuel
González del Valle y José Zacarías González del Valle, se

puede decir que es la defensa del realismo, en el sentido

que ya se indicó, contra el idealismo que trata de sobrepo­
nerse a dicha realidad, Los partidarios de Cousin acusan a

Luz y Caballero de materialista; de aquí que en uno de los

pasajes de la polémica diga: "Yo estoy esperando que me

demuestren que de la proposición de Locke «todos nuestros

conocimientos son derivados de la experiencias, de este ino-



INDEPENDENCIA MENTAL lS7

centísimo principio, se deduce forzosamente el materialis­
mo." Pero, aunque así fuese, si esa es la realidad, la
verdadera realidad, es menester que la realidad se imponga.
"Diré más -agrega-, si de ahí se deriva indefectiblemente
el materialismo, todos los hombres tienen que ser forzosa­
mente materialistas, porque esa es una verdad tan demos­

trada, que se hace necesario rendirse a la .evidencia." No

importa que las consecuencias resulten poco gratas a ciertos

prolyectos; lo importante es siempre la verdad. "Se puede
decir, pero eso es una verdad perjudicial, se puede abusar
de ella." Con, esto no se hace otra cosa que perjudicar a la
moral y la religión, agrega Luz y Caballero, ya que se in­

funde cobardemente el pavor ante una realidad con la cual

hay que contar. "Sí uno de los dos principios tenido por
verdad resulta no ser sino verdad aparente, que caiga ante

la verdad verdadera ...

" La piedra de toque tendrá que
ser siempre la realidad; no hay otra solución para el maes­

tro cubano.
La religión misma no puede escapar a esta realidad; sus

límites los impone ella. Independientemente de lo que sea

la realidad Dios, su idea está limitada por la realidad den­

tro de la cual se encuentra el hombre. "La idea de Dios
-dice-- la saca el hombre del mundo; de forma que si el

hombre no sintiera lo limitado, no podría elevarse a lo

ilimitado; por eso no hay rigurosamente absoluto para la

concepción humana." "El hombre lee a Dios en el mismo­

mundo, aunque Dios sea diferente del mundo; porque en

el mundo ve el plan, el orden, el concierto ... luego por
medio de la observación llega a Dios." De aquí que los hom­
bres tengan diferentes ideas sobre Dios, según sus puntos de
partida en la realidad. "Ejemplo: el politeísmo y el monoteís­

mo, la idolatría en sus variedades, y la verdadera religión:
conforme son nuestros conocimientos de la naturaleza, así

es nuestra idea de Dios, sujeta siempre a la naturaleza."



158 APRENDIZAJE EN CABEZA AJENA

La realidad siempre está en primer plano; pero el eclec-
'

ticismo de Cousin viene a trastornar este orden tratando de

sobreponer a ella las ideas, que en el fondo no son sino pa­
labrería hueca y sin sentido. Con el eclecticismo de Cousin,
dice Luz y Caballero, resucitan "las tendencias perjudiciales
del escolasticismo ... vuelven las palabras a ocupar el solio
de las ciencias, reservado únicamente para las cosas". En
vez de progresar se retrocede; la juventud cubana vuelve

a caer en los achaques de los cuales otros maestros ya la
habían libertado. "Celebran algunos hombres de pro esa

enredadera y esa hojarasca, y ved aquí cómo cori el con­

sejo y el ejemplo se acredita esa táctica para la juventud
y volvemos a los achaques, de los que con tanto trabajo y

fatiga nos habíamos curado."
Por razones patrióticas' había entrado Luz y Caballero

en la polémica. Bien veía el maestro cubano el peligro que
corría la obra de sus' antecesores, Caballero, Varela, Saco,
si el cubano apartaba sus ojos de la realidad. En el mundo

puro de las ideas nada tenía que hacer Cuba; mundo ajeno
a la realidad en el que no hay pasado ni futuro. Cuba de­
tendría su marcha, dejaría de tener futuro alguno y, con

él, la libertad tan anhelada. "Quedarse en los primeros efec­

tos, sin subir a las causas -decía-, o comparar con otros

efectos posteriores, anteriores o acompañantes, es quedarse
de su propio motu estancados, es ir contra la ley invaria­

ble de su humana progresión, es protestar contra el adelanto

mismo, es renegar de lo pasado y cerrar las puertas del

futuro." Es menester conocer la realidad para enfrentarse
a ella y transformarla; si Cuba ha de ser transformada
tendrán los cubanos que conocerla como realidad. Luz y

Caballero, sin decirlo directamente, puesto que ya lo ha hecho
al exponer sus razones patrióticas" expresa la anterior idea
con las siguientes palabras: "A la naturaleza es menester

rodearla para vencerla: si nos empeñamos directamente, que-



INDEPENDENCIA MENTAL l'i9

riendo adivinar en vez de observar, se nos escapa completa.
mente." Luz y Caballero es también consciente del papel
práctico del filósofo tanto en el campo natural como en el

social: "Vencer las dificultades que ofrece la naturaleza

y la sociedad -dice-, ésta es la primera ocupación del
filósofo." El filósofo debe ayudar al hombre a vencer sus

dificultades y para ello debe enfrentarse a la realidad por
difícil que ésta sea. No debe rehuirla en ninguna forma;
debe, por el contrario, conocerla y atacarla, cuando sea

necesario, con todos los medios a su alcance. "No teman

esos timoratos filósofos -.-dice el maestro cubano- que la

fisiología comparada, ni la frenología, ni ninguna forma
verdadera que tomen los conocimientos pueda destruir los
fundamentos de la humana responsabilidad, cimentada en

hechos tan ineluctables como nuestra propia existencia, ci­

mentada, digo, en la misma sensibilidad y razón común a

toda raza." Inútil sería una moral que no contase con esta

realidad. "¿Qué eficacia -pregunta- pueden tener nues­

tros consejos ... si nos contentamos con recomendar lo que

engrandece al hombre, sin indicarle los medios de conseguir.
lo?" "Pues eso hacen los moralistas." He aquí, agrega, un

poderoso motivo para destruir las doctrinas psicológicas que
les sirven de punto de partida. Como ellos destrozan al

hombre, en vez de completarle, tratan de eliminar el estudio
de sus funciones corporales, o "se resisten a que se estudie
la moral en sus relaciones con lo físico".

No, definitivamente no se puede estar con la escuela de
Cousin. No se puede estar con la doctrina de' un "hombre
tan esencialmente conciliador y acomodaticio como el jefe
de la escuela ecléctica". "Diferimos de todo punto de esta

escuela ... ; ellos, encerrándose en la conciencia, no sólo
desconocen la humanidad, sino que se ponen en el imposi­
ble consiguiente de no poder curar sus achaques, ni fomentar
sus virtudes... nosotros, por el contrario, tratamos de sa·



160 APRENDIZAJE EN CABEZA AJENA

lir afuera de nosotros mismos, de confrontarnos con el mun­

do y con nuestros semejantes con el intermedio de los
sentidos." Se trata de dos puntos de vista irreconciliables =

"La base de Mr. Cousin en la ciencia es admitirlo todo y
combinarlo todo." Bien sabe Luz y Caballero lo que esta

base podría significar para el cubano; por esto su propia
divisa es "explicarlo todo, no admitir nada sin cuenta y
razón". Nada de conciliaciones, nada de situaciones acomo­

daticias.
Por patriotismo, por el bien de la patria, Luz y Caballero

se ha enfrentado a la metafísica de Cousin. Es una batalla

por la emancipación mental de la juventud que pronto habrá
de dar la batalla por la emancipación política de la Isla.
Sin esta batalla la juventud hubiera corrido el peligro de
convertirse en conciliadora y acomodaticia con una realidad

que podía ser modificada si es atacada una vez que se la
conoce. Luz y Caballero resume las razones de su polé­
mica diciendo: "Pero vengamos a otro punto más ventajoso
para la juventud, cuyo provecho es el único móvil de nuestra

pluma. Quiero hablar de la táctica de los metafísicos, des­

pués de soltar sus adefesios para estorbar que los impugnen
fácilmente; y es de suponer que siendo las materias de que
tratan oscuras por su propia naturaleza, ni es posible darles

mayor claridad, ni podrán estar nunca sino al alcance de
unas pocas inteligencias privilegiadas. Así es que, la pobre
juventud, parte de ella por modestia y respeto a los gran­
des hombres que de tal manera se explicaron, se conforma y
resigna, atribuyendo la culpa a su faIta de capacidad; y par­

te por pura vanidad y porque no les tengan en el número

de los ineptos, se apresuran a entrar entre los escogidos."
"Otro daño incalculable que causan las ideas metafísicas a

la juventud es inspirarles un desprecio reconcentrado contra

toda investigación en el orden físico." "Corrompen a Uf)

tiempo el entendimiento y el gusto de la juventud, alimen-



EL IDEAL PARA HISPANOAMÉRICA 161

tándolo con un pábulo estéril e improductivo, cuando hay
tanto grano, que escoger en el dilatado campo de las
ciencias." 85

Sobre la realidad, sobre la experiencia directa de esta

realidad, debería apoyarse toda educación. Tanto Luz y Ca­
ballero como Varela, Saco y Caballero adivinaron, previe­
ron las consecuencias de tal educación. Dueños de su re�li­
dad, los cubanos la reclamarían para sí; conscientes de

ella, se rebelarían contra las injusticias experimentadas.
Atendiéndola, aprenderían a dirigirla, a orientarla, a trans­

formarla con todos los medios a su alcance, incluyendo las
armas cuando ya: no quedase otro camino. Cuba, con más

tiempo a su disposición, empezaba su emancipación de ma­

nera distinta a la forma como la habían iniciado otros países
de Hispanoamérica.

IX

HACIA LA FILOSOFfA DE UN NUEVO ORDEN

41. EL IDEAL PARA UNA NUEVA HISPANOAMÉRICA

¿ Cuál era el ideal a realizar en esta lucha por la emanci­

pación mental de Hispanoamérica? Sarmiento lo ha resu­

mido en estas pocas palabras : "Se trataba -dice- de
ser gaucho o no serlo, de usar poncho o levita, de andar en

carreta o en ferrocarril, de caminar descalzo o usar botines,
de ir a la pulpería o a la escuela." O en otras palabras,
se trataba de ser un hombre con mentalidad colonial o un-

85 José de la Luz y Caballero, Impugnación al examen de Cousin sobre el

Ensayo del Entendimiento de Locke. Habana, 1840. Reeditado con el título
La Polémica Filosófica, en la Biblioteca de Autores Cubanos, Universidad de

la Habana, 1948.



162 LA FILOSOFfA DE UN NUEVO ORDEN

hombre de mentalidad moderna. El dilema era entre el pa­
sado y el porvenir. Seguir como esclavo de viejos hábitos
o entrar abiertamente en el progreso. Quedarse en un mun­

do ya muerto o ser semejantes a las grandes naciones que
representaban el progreso occidental: Estados Unidos e In­

glaterra.
Juan Bautista Alberdi reclamaba para la Argentina una

educación que hiciese posible este ideal de progreso. No
más colegios de ciencias morales; lo que hacen falta son

colegios de ciencias exactas. "No pretendo -decía- que
la moral debe ser olvidada. Sé que sin ella la industria es

imposible; pero los hechos prueban que se llega a la moral
más presto por el camino de los hábitos laboriosos y pro­
ductivos de esas nociones honestas que no por la instrucción

abstracta." Hispanoamérica no necesita ya de abogados o

teólogos; de ·10 que necesita es de geólogos o naturalistas.
"Su mejora se hará con caminos, con pozos artesianos, con

inmigraciones, y no con periódicos agitadores o serviles, ni
con sermones oleyendas." Que el clero no intervenga ya
en la edu-c-ación de nuestros abogados, estadistas, negocian­
tes, guerreros o marinos. "¿Podrá el clero -preguntaba­
dar a nuestra juventud los instintos mercantiles e industria­
les que deben distinguir al hombre de Sudamérica? ¿Sacará
de sus manos esa fiebre de actividad y de empresa que lo

haga ser el yankee hispanoamericano?" "El idioma inglés,
como idioma de la libertad, de la industria y del orden, debe
ser aún más obligatorio que el latín." Porque, agregaba,
"¿cómo recibir el ejemplo y la acción civilizante de la
raza anglosajona sin la posesión de su lengua?" Es menester

multiplicar las escuelas de comercio y de industria. "Nues­
tra. juventud debe ser educada en la vida industrial, y para
ello ser instruida en las artes y ciencias auxiliares de la
industria. El tipo de muestro hombre sudamericano debe
ser el hombre formado para vencer al grande y agobiante



IDEAL PARA HISPANOAMtRICA 163

enemigo de nuestro progreso: el desierto, el atraso material,
la naturaleza bruta y primitiva de nuestro continente." 86

En el otro extremo de Hispanoamérica, en México, José
María Luis Mora decía: "Desterremos más especialmente
el error de que una forma de gobierno es un talismán a que
va vinculada la prosperidad de los imperios. Substituyamos
esta falsa idea con la verdad de que se mejora la suerte de los
hombres propagando la moral y la industria." La industria
era también para el mexicano el ideal de un México inde­

pendiente y colocado a la altura del progreso. Al igual que
el argentino, consideraba que era necesario reformar la edu­

cación, preparando ciudadanos que se bastasen a sí mismos,
que hiciesen con sus manos su propio bienestar. La em­

pleomanía era una de las nefastas formas de herencia de

España que estorbaba aún la marcha del progreso. Pero
ésta sería eliminada el día en que los mexicanos llegasen
a conocer los frutos del esfuerzo personal, cuando los mexi­
canos aprendiesen a bastarse a sí mismos, dejando de ser

esclavos de los cuerpos que hacen del Estado un instru­
mento al servicio de sus limitados intereses. La educación
debería, entonces, ser orientada hacia la formación de hom­
bres amantes de esa única fuente de bienestar personal y
de libertad: la industria. "No hay ciertamente cosa más

opuesta a la laboriosidad del hombre -decía Mora- que el
deseo o la ocupación de los puestos (públicos); todos ellos
se consideran y son efectivamente un medio de subsistir sin

afanes y pasar, como vulgarmente se dice, una vida descan­
sada. El empleado, aun el más cargado de ocupaciones,
trabaja infinitamente menos que el artesano o el labrador
más descansado." Como su asignación es casi fija, "sin.
aumento ni disminución, carece del verdadero estímulo que

impele al hombre a trabajar, a saber, el adelanto progresivo
86 Juan Bautista Alberdi, Bases r puntos de partida para la organización

política de la República Argentina, 1852.



164 LA FILOSOFíA DE UN NUEVO ORDEN

de su fortuna y el aumento de sus goces". Son estos hom­

bres, dice Mora, "no sólo enemigos del trabajo, sino tam-.

bién destructores de la industria". Y en otra parte decía:
"La libertad de comercio ha dado ocupación, dignidad y

patriotismo a muchos que antes carecían de ello." 87

42. LA INDUSTRIA COMO BASE PARA UN NUEVO ORDEN SOCIAL

La riqueza obtenida de la industria será vista como el

mejor instrumento para acabar con la anarquía que casti­

gaba a los países hispanoamericanos. Por esta razón era

menester orientar los esfuerzos del hispanoamericano hacia
este campo. "El trabajo -decía Mora-, la industria y la

riqueza son los que hacen a los hombres verdadera y sóli­
damente virtuosos." La anarquía, tanto como el despotismo,
tenían su origen en la incapacidad del hispanoamericano
para independizarse del Estado, para no ser ya más un buró­
crata atenido a las contingencias de éste. Son el trabajo, la
industria y la riqueza los que, poniendo a los individuos "en
absoluta independencia de los demás, forman aquella fir­
meza y noble valor de los caracteres, que resisten al opresor

y hacen ilusorios todos los conatos de seducción. El que está
acostumbrado a vivir y sostenerse sin necesidad de abatirse
ante el poder, ni mendigar de él su subsistencia, 'es seguro

que jamás se prestará a secundar sus miras torcidas ni pro­

yectos de desorganización ni tiranía" .88 Entonces el estado
será lo que es en todos los pueblos donde el progreso anima
sus pasos: un fiel guardián de los intereses del individuo;
el protector de los frutos alcanzados por estos medios lícitos
de enriquecimiento. Tal es el orden que debe substituir al

despótico orden colonial y a la anarquía de los euerpos en

lucha por el derecho a imponer este despotismo.

87 José María Luis Mora, "Empleomanía", en Ensayos, ideas y retratos,

88 Ob. cit.



LA INDUSTRIA COMO BASE 165

Por su lado, Alberdi ve en "la industria el único medio
de encaminar la juventud al orden". El orden que conduce
al progreso se da en aquellos pueblos en los que la indus­
tria es la fuente de su riqueza. "Cuando la Inglaterra ha
visto arder la Europa en la guerra civil -dice- no ha en­

tregado su juventud al misticismo para salvarse; ha levantado
un templo a la industria y le ha rendido culto, lo que ha

obligado a los demagogos a avergonzarse de su locura." "La
industria es el calmante por excelencia. Ella conduce por
el bienestar y por la riqueza al orden, por el orden a la
libertad: ejemplos de ello la Inglaterra y los Estados Uni­
dos." De aquí concluye: "La instrucción en América debe
encaminar sus propósitos a la industria."

En páginas anteriores habíamos visto cómo Alberdi, al

comparar a Hispanoamérica con los países sajones, ha en­

contrado que éstos han hecho del egoísmo un instrumento al
servici� de la grandeza de la nación. En la medida en que
los individuos progresan alcanzando el máximo provecho de
sus esfuerzos, el máximo confort, la nación va expresando el

progreso y bienestar de sus ciudadanos. La industria es ade­

más, dice Alberdi, un gran medio de moralización. "Facili­
tando los medios de vivir, previene el delito, hijo las más de
las veces de la miseria y del ocio. En vano llenaréis la inteli­

gencia de la juventud de nociones abstractas sobre religión;
si la dejáis ociosa y pobre, a menos que no la entreguéis a

la mendicidad monacal, será arrastrada a la corrupción por
el gusto de la comodidad que no pueda obtener por su fal­
ta de medios." Tal juventud será corrompida sin dejar por
esto de ser al mismo tiempo fanática. y aquí sigue nueva­

mente el ejemplo de los países sajones: "La Inglaterra y­
los Estados Unidos han llegado a la moralidad religiosa por
la industria; y la España no ha podido llegar a la industria

y a la libertad por la simple devoción. La España no ha

pecado nunca por impía; pero no le ha bastado eso para



166 LA FILOSOFtA DE UN NUEVO ORDEN

escapar de la pobreza, de la corrupción y del despotis­
mo." 80 La riqueza originada con el trabajo industrial viene

a ser el mejor instrumento para el establecimiento de un

nuevo orden moral y social.
Sin embargo, en Chile, José Victorino Lastarria, fiel

al espíritu liberal que habrá de caracterizar al pensamiento
chileno, no verá en la riqueza industrial una solución al

problema de la emancipación mental de los pueblos hispa.
noamericanos. Sabe que esto no es suficiente. No cree que
ésta baste para alcanzar un verdadero orden liberal ni
una auténtica moralidad. No cree en el egoísmo como resor­

te del progreso de los pueblos. No basta la labor individual

por el propio bienestar; es menester ayudar a los demás:
ilustrarlos. "Teníamos que rechazar -dice- la perversa
doctrina que hacía constituir el progreso material y el pre­
dominio de la riqueza como únicos elementos de orden po·
lítico." 90

"Todos conciben -dice el pensador chileno- que ne­

cesitan promover sus intereses personales, acometer la ern­

presa que los ha de engrandecer y que ha de dar a la nación
el apoyo que en su concepto necesita, el de la riqueza: se

improvisan soberbias asociaciones para ensanchar el corner­

cio, para desentrañar los tesoros que esconde la naturaleza
en las venas de los Andes, sociedades filantrópicas para pro·

teger la agricultura y anonadar los obstáculos que embara­
zan su marcha. Pero la riqueza, señores, nos dará poder y
fuerza, mas no libertad individual; hará respetable a ChiÍe
y llevará su nombre al orbe entero, pero su gobierno estará

hamholeándose, y se verá reducido a apoyarse por un lado
en bayonetas, por el otro en montones de oro, y no será el

padre de la gran familia social, sino su señor; sus siervos

esperarán sólo una ocasión para sacudir la servidumbre,
89 Alberdi, Bases.
90 Lastarria, Recuerdos lùerarios;



LA FILOSOFtA COMO BASE 167

cuando, si fueran sus hijos, las buscarían para amparar a su

padre." No es suficiente la riqueza y la industria. "Otro

apoyo más requiere la democracia, el de la ilustración."
Lastarria ve en el puro progreso material un peligro si

éste no va acompañado de h educación del pueblo. El puro

progreso material no dará necesariamente origen a pueblos
liberales y demócratas como los sajones. Sin la ilustración
sólo dará origen a una nueva forma de despotismo. El

despotismo teocrático será substituído por el despotismo plu­
tocrático. A un coloniaje sucederá otro coloniaje: la cruz

y la espada serán substituídas por el oro y las bayonetas.
Bien claro veía Lastarria en lo que se convertiría con el

tiempo el puro progreso material de Hispanoamérica si no

se atendía también a su educación. Desentenderse de la ilus­
tración del pueblo era lo que España había hecho con sus

hijas en América. En la ignorancia había encontrado los

mejores grilletes para mantenerlas sumisas. "La democra­

cia, que es la libertad -dice Lastarria-, no es legítima, no

es útil ni bienhechora sino cuando el pueblo ha llegado a su

edad madura, y nosotros no somos todavía adultos. La fuer-
o \

za que debiéramos haber empleado en llegar a esa madurez,
que es la ilustración, estuvo sometida tres siglos a satisfacer
la codicia de una metrópoli atrasada y más tarde ocupada
en destrozar cadenas, y en constituir un gobierno indepen­
diente. A nosotros toca volver atrás para llenar el vacío que
dejaron nuestros padres y hacer más consistente su obra,
para no dejar enemigos por vencer, y seguir con planta
firme la senda que nos traza el siglo." "Hemos tenido la

fortuna de recibir una mediana ilustración; pues bien, .sir­
vamos al pueblo, alumbrémosle en su marcha social." 91

43. LA FILOSOFÍA COMO BASE DEL ORDEN

Las dificultades para alcanzar el orden, la incapacidad
.

91 Lastarria, Discurso de 1842 en la Sociedad Chilena.



168 LA FILOSOFíA DE UN NUEVO ORDEN

de los individuos para entenderse entre sí tenía su raíz en

una incontrolada imaginación. Esta iba más allá de lo que
la realidad podía ofrecer al individuo. La imaginación ha­
bía predominado en Hispanoamérica en perjuicio de la
xealidad. La ciencia, pensaban los argentinos, se ha tornado
en fantasía, y las fantasías políticas son pecados que pagan
los pueblos y no los políticos. La fantasía había formado
teorizantes incapaces de enfrentarse a una realidad dada.
Fuera de ésta habían ido bordando un tejido de engañosas
ilusiones y, con ellas, otro dé múltiples encantos. Los cau­

dillos imaginaban mundos que a la postre resultaban irrea­
lizables. Entonces el caudillo se veía obligado a frenar la

imaginación que había provocado en los pueblos. La tira­
nía era siempre el resultado de la imaginación desbordada.

A la imaginación había que oponer un método filosófico

que renunciase a ella: el método experimental. Este mé­
todo tenía como fin sacar sus principios de la propia reali­
dad encadenando a la imaginación que trataba de escapar
de ella. La imaginación era la fuente de las ideas de los

doctrinarios; el método experimental tendría que ser la de
las ideas de los políticos realistas. Lo importante no serán

ya las ideas de carácter universal, sino la realidad en donde
tales ideas tienen que ser realizadas. Esteban Echeverria, en

el Dogma Socialista, decía: "Ser grande en política, no es

estar a la altura de la civilización del mundo, sino a la altura
de .las necesidades del país." En esta forma el prócer ar­

gentino se colocaba contra los doctrinarios que, sin más

base que sus razonamientos, habían tratado de hacer a la

Argentina algo de acuerdo con un conjunto de ideas a priori.
Sólo partiendo de la realidad podría llegar a ser posible el

ideal de un nuevo orden que tan anhelosos buscaban estos

hombres.

La fantasía desbordada en cada individuo daba lugar
a la anarquía y con ella a la tiranía. Cada individuo ac-



LA FILOSOFíA COMO BASE 169

tuaba de acuerdo con los principios de su imaginación. Fal­
taba un fondo común de verdades que diese base a la com­

prensión y, con ella, al orden. La nueva generación que

siguio a la independencia se entregará a Ia tarea de cons­

truir o encontrar este fondo común de creencias. Esteban
Echeverría decía al respecto: "Uno de los muchos obstáculos

que hoy día se oponen y por largo tiempo se opondrán a la

reorganización de nuestra sociedad, es la anarquía que rei­

na en todos los corazones e inteligencias; la falta de creen­

cias comunes capaces de formar, robustecer e infundir irresis­

tible prepotencia al espíritu público."· Sólo encontrando
este fondo de creencias comunes sería posible la paz que
tanto anhelaban los países de Hispanoamérica. "Para salir
de este caos -sigue diciendo Echeverría- necesitamos una

luz que nos guie, una creencia que nos anime, una religión
que nos consuele, una base moral, un criterio común de cer­

tidumbre que sirva de fundamento a la labor de todas las

inteligencias y a la reorganización de la patria y de la so­

ciedad." Habría que establecer un conjunto de principios que
fuesen expresión de los intereses comunes de todos y cada
uno de los individuos. "Queremos ... -seguía diciendo-,
formular un sistema de creencias comunes y de. principios
luminosos que nos sirvan de guía en la carrera que em-

d " Ot)

pren emos.
-

En busca, igualmente, de un fondo común de verdades

que hiciese posible un nuevo orden, el mexicano José Luis
Mora pedía una educación que arrojase de las mentes las fal­
sas quimeras, fuente de toda incomprensión y desorden. "Im­

porta no sólo que se refrene a los facciosos -decía-, sino
también que una sabia doctrina destierre de los espíritus
proyectos quiméricos y falaces desvaríos, que arroje de la�
almas los turbulentos deseos que las hacen pasar con me­

nosprecio cerca del bien para ir a seguir con ardor una

D2 E. Echeverria, Dogma socialisia de la Asociación de Mayo.



170 LA FILOSOFíA DE UN NUEVO ORDEN

imaginaria mejora." La quimera sólo puede formar parte
de la libertad personal, pero nunca ha de ser elevada a doc­

trina social. El individuo como tal puede imaginar y desear
lo que quiera, pero como ente social deberá buscar un fondo
común de verdades, esto es, de elementos de comprensión
social. Esta es la misión del estado, de la política.

El fondo común de verdades habría de ser formado por
el camino de la persuasión. Nada de violencias. La violen­
cia sólo engendra violencia. "Los efectos de la fuerza -decía
Mora-· son rápidos, pero pasajeros; los de la persuasión
son lentos, pero seguros." La educación debía ser orientada
hacia la formación de ese fondo común de verdades, con­

venciendo o dejándose convencer. Pero no podía existir

mejor fondo que el que se obtuviese por el objetivo de la

experiencia. En la quimera, la fantasía, el hombre es com­

pletamente libre y puede fácilmente entrar en desacuerdo
con otros. Ante una realidad experimentada, la evidencia
de ésta será indiscutible. La imaginación puede separar,
en cambio, la experiencia, si ésta es legítima. El fondo co­

mún de verdades debería, así, estar apoyado en la experien­
cia. Es lo que se empieza a llamar ya el campo de lo

positivo. A una educación apoyada en una filosofía pura­
mente teórica opondrá Mora una educación práctica apoyada
en la experiencia positiva,

"La teoría -dice Mora- se hace consistir en ciertos

conocimientos capaces sólo de adornar el entendimiento y

que se da por averiguado no son susceptibles de un resul­
tado práctico ... ; la práctica se hace consistir en la ma­

nera de obrar establecida de años y siglos atrás en deter­
minados casos y circunstancias; sin examinarla, no creerla

susceptible de mejoras y adelantos." En esta educación, en

"lugar de crear en los jóvenes el espíritu de inuestigaciôn y de

duda que conduce siempre y aproxima más o menos al en­

tendimiento a la verdad, les inspiró el hábito del dogma-



ENCUENTRO CON EL POSITIVISMO 171

tismo y disputa que tanto aleja de ella enlos conocimientos

puramente humanos." Espíritu de investigación, tal es el

espíritu que debe formarse en los jóvenes si un día se

quiere establecer un erden permanente, esto es, un orden

positivo apoyado en la mera realidad.
Es la generación que siguió a la independencia

'

a la

que corresponde realizar esta tarea. En los nuevos emanci­

padores se nota ya un espíritu qeu había sido ajeno a los

hispanoamericanos: el espíritu práctico, el espíritu positivo.
En 1833, José María Luis Mora habla ya de lo positivo,
enfrentándolo a lo puramente teórico. Los hombres de su

generación, los que han intentado reformar la mentalidad
de los mexicanos, son vistos como hombres positivos. Dice
Mora: "los hombres positivos fueron llamados a ejecutar las
reformas especiales de la educación", porque la antigua
educación falseaba y destruía "todas las convicciones que
constituyen a un hombre positivo".93 Se empezaba a consi­

derar la posibilidad de establecer una filosofía que, suhsti­

tuyendo a la oficial de la Colonia, hiciese posible la for­
-mación de un nuevo orden. La necesidad de algo, a lo cual
se debe el nombre de positivo, se hacía sentir. Pronto estos

hombres habrían de encontrarse con la filosofía. anhelada,
con la llamada filosofía positiva.

44. ENCUENTRO CON EL POSITIVISMO

Sarmiento, Alberdi, Lastarria y otros miembros de esta

generación hispanoamericana se habrán de encontrar fácil­
mente con el positivismo. En cuanto éste empieza a hacer
sentir su influencia en la América hispana le reconocen

como la filosofía cuyos principios habían sostenido sin tener"
noticias de la misma directamente. Sarmiento, en una carta

escrita a Francisco P. Moreno, en respuesta al análisis que

93 Véase mi Positivismo en México.



172 LA FlLOSOFtA DE UN NUEVO ORDEN

éste había hecho de su obra Conflictos y armonía de las ra-
, r

zas en América, publicada en 1883, reconocía la relación de
su pensamiento con la filosofía positivista de Spencer. "Bien
rastrea usted las ideas evolucionistas de Sepencer -decía­

que he proclamado abiertamente en materia social, dejando
a usted y a Ameghino las darwinistas, si de ello los conven­

ce el andar tras de su ilustre huella." Por mi parte, agrega­
ba, "yo no tengo ni la pretensión ni el derecho dé serlo. Con

Spencer me entiendo, porque andamos el mismo camino".
El camino de Spencer lo consideraba Sarmiento como su pro­
pio camino. La filosofía que mejor iba a expresar los anhelos

¡

de progreso de la generación de Sarmiento era el positivismo
evolucionista de Spencer.

En 1833, José Victorino Lastarria escribía en la Época:
"Si tengo apasionamiento por Comte, lo divido con buena

compañía y con M. Littré, que en su libro sobre este filósofo
lo considera como un genio que merece un lugar al lado
de los grandes y yo puedo decir como él: reconozco que le
debo mi existencia filosófica, es decir, una doctrina, porque
si en mis primeros escritos he encontrado un criterio expe­
rimental. .. , es indudable que no he tenido doctrina filosó­
fica sino después que me he servido del método objetivo de
M. Comte." Lastarria consideraba que, respecto al método,
desconociendo al positivismo, empero lo había seguido. En
Recuerdos literarios, publicado en 1878, recuerda cómo

su interpretación sobre la Influencia social de la Conquista,
que había presentado como memoria en la Universidad de
Chile en 1844, estaba animada de un espíritu semejante al

que había animado a Comte en su interpretación sobre la
historia. Esta interpretación había fracasado por extem­

poránea. Andrés Bello la había combatido en nombre de la
fe en la tradición, y los argentinos en el destierro en nombre
de un fatalismo histórico.

"El fracaso de 1844 -recuerda Lastarria-, lo confe-



ENCUENTRO CON EL POSITIVISMO 173

samos, nos sobrecogió. No .conociamos, en efecto, escritor

alguno que hubiese pensado como nosotros; y aunque en

esos mismos momentos Augusto Comte terminaba la publi­
cación de su Cours de Philosophic Positive, no teníamos ni

la más remota noticia del nombre del ilustre filósofo, ni de
su libro, ni de su sistema sobre la historia, qu� era el nuestro;
ni cree,mos que en Chile hubiera quien la tuviese, por más

que hoy nos llama la atención que el redactor del Mercurio
terminase entonces su crítica dándonos un consejo, en el

cual, por una especie de presentimiento, nos calificaba en

la escuela positiva futura, al decirnos: «Siga en el giro
positivo que ha sabido dar a sus estudios, no se deje arre­

drar por el desconsuelo»." El positivismo habría de ser co­

nocido más tarde, pero el espíritu de esta generación ya
estaba alerta para reconocerlo como su doctrina. "Nosotros

-sigu� diciendo Lastarria- no pudimos conocer la Filo­

sofía positiua de Augusto Comte hasta 1868.'.' Antes de
entrar en la obra habían hecho la lectura de la obra de Lit­
tré sobre el filósofo francés. "En esta lectura -dice Lasta­
rria- marchábamos de sorpresa en sorpresa: era una re­

velación para nosotros." Una generación de americanos
situados en el "Nuevo Mundo de bosques virginales y sin

. bibliotecas, de empinadas montañas y sin maestros", "de

riquezas portentosas que no alcanzan ni socorren a los que
estudian", llega a conclusiones históricas semejantes a las

que realizaba el maestro francés en la culta Europa. "¿No
habíamos partido nosotros, precisamente en los mismos mo­

mentos en que Augusto Comte hacía su curso, cuando ape­
nas comenzaba la prensa a publicar su obra inmortal, que
no ha llegado a Chile sino largos años después -pregù-nta
Lastarria-, no habíamos partido de idénticas concepciones
para fundar en América la Filosofía de la Historia." Com­
te, al igual que los pensadores hispanoamericanos, había
considerado a la "historia -dice Lastarria- como un Fenó-



174 LA FILOSOFIA DE UN NUEVO ORDEN

meno natural, tomando como la materia de este fenómeno
al género humano y como la fuerza sus aptitudes, para apar­
tarse de la concepción teológica de Herder y Vico, y de la
metafísica de los filósofos alemanes, para establecer las

leyes sociológicas, para descubrir la ,correlación de los suce­

sos con el estado mental de su época respectiva y su encade­
namiento entre sí." Pero este descubrimiento -agrega­
"no vino, sin embargo, a nuestro conocimiento sino veintiocho
años después de haber partido de la misma concepción para
formular una doctrina semejante ..•

" 94 El positivismo, así,
se encuentra ya en la mente de los pensadores hispanoameri­
canos y, al encontrarse éstos con él, fácilmente habría de sêr

asimilado.

94 Lastarria, Recuerdos lùemrio..



Segunda Parte

NUEVO ORDEN

I

EL POSITIVISMO COMO FILOSOFíA LIBERAL

45. CONTRA EL FATALISMO HISTÓRICO

Los filósofos chilenos se habrán de caracterizar por su alto

espíritu liberal. Lo importante es para ellos la libertad del
individuo, esto œ, su capacidad para decidir de su destino.
Se opondrán a todo fatalismo histórico en el cual el indivi­
duo no cuenta como entidad libre. Lastarria consideraba que
era este el espíritu que había de inculcarse a los hispano­
americanos. Todos los fatalismos históricos no tenían otra

finalidad que servir de instrumentos a determinados pueblos
fuertes para subyugar a los débiles. Eran los pueblos fuer­
tes deseosos de explotar las riquezas de los débiles los que sos­

tenían teorías dentro de las cuales a éstos les tocaba el papel
de subordinados. Estas mismas teorías no hacían sino justi­
ficar la conquista española y la conservación de las formas
sociales por ella impuestas. Eran la justificación de todo
conservadurismo.

"Nosotros -recuerda Lastarria hablando de sus polémi­
cas con Andrés Bello--, que no aceptábamos la teoría de

Herder, ni otra alguna que estuviese basada en la suposición
de una evolución fatal y necesaria de la humanidad, sin

participación alguna de la libertad del hombre, no conve­

níamos con el rector en que Herder hubiese dado a la his­
toria toda su dignidad, desenvolviendo en ella los designios
de la providencia; pues no creíamos que la especie humana
sobre la tierra estuviese condenada por la divinidad a rea­

lizar cierto destino independientemente de su propia activi-
175



176 EL POSITIVISMO COMO FILOSOFíA LIBERAL

dad y libertad." Lastarria cree en la filosofía de la historia,
cree que debe estudiarse y escribirse, pero partiendo del

punto de vista de la capacidad del individuo para deter­
minar su marcha. "Antes de 1868 -sigue diciendo- no

sabía el autor de estos Recuerdos que Kant había conside­
rado la historia como un fenómeno natural... Pero, le­

yendo en 1840 la Ciencia nueva de Vico y luego Las ideas
sobre la filosofía de la historia de Herder, nos habíamos
sublevado contra las teorías de ambos, precisamente porque
ellas sé fundan en una concepción sobrenatural de la his­
toria. Ambos, partiendo de la suposición de que el género
humano se gobierna en su evolución histórica por leyes pro'

videnciales, construyen sus sistemas prescindiendo entera­

mente de las condiciones que constituyen la independencia
de la naturaleza humana." 1 Lastarria se opone a lo que
llama concepciones teológicas de la historia porque me­

diante las mismas se elimina toda responsabilidad, se eli­
mina el progreso y la libertad. Y una ciencia que así hace
a un lado lo esencial a la humanidad no puede ser la ciencia
de la humanidad, concluye diciendo.

La filosofía de la historia es una ciencia, pero para serlo
tendrá que apoyare en otros principios que no sean los soste­
nidos por Vico y Herder. Dice Lastarria: "Y discurríamos
de este modo: si hay filosofía en la historia y si, de consi­

guiente, ésta es una ciencia, forzoso será también que los
sucesos que forman la evolución humana no sean un fenó­
meno sobrenatural sujeto a leyes fatales o providenciales,
pues en tal caso la historia no puede ser objeto de un con­

junto de verdades que formen .un cuerpo de doctrina, pues
que cada historiador entenderá e interpretará a su arbitrio

aquellas leyes y determinará lo que es verdad en su concepto'
propio." Los supuestos deben ser otros. "Para que haya
ciencia en la historia es necesario creer que los sucesos

1 José Victorino Lastarria, Recuerdos literarios.



CONTRA EL FATALISMO 177

humanos son fenómenos naturales ligados entre sí y depen­
dientes de la acción y voluntad humanas: de consiguiente,
para descubrir el conjunto de verdades que por su conexión

con un mismo objeto, que es la humanidad, formen un cuer­

po de doctrina o de filosofía de la historia, es indispensable
investigar la relación que tienen aquellos sucesos entre sí y
con la actividad del hombre, es decir, con todas sus faculta­
des." Tal fué el enfoque que Lastarria habría de dar a su

investigación sobre la influencia social de la Conquista,
en 1844, y el método que años más tarde creerá reconocer en

el positivismo comtiano.

Para hombre's que, como Lastarria, aspiraban a eman­

cipar mentalmente a los hispanoamericanos, la aceptación
del fatalismo en la historia habría representado Ia nega­
ción de este ideal. Ni Vico, ni Herder, ni Hegel podrían
ser aceptados en la concepción de una filosofía de la histo­
ria de los pueblos de Hispanoamérica. Yo no creo en el
fatalismo histórico, según lo conciben algunos sabios, decía
Lastarria. "No aceptábamos la teoría de la escuela histórica
de Hegel, que supone que, en todo caso, los hechos sociales

son la obra de la idea o del espíritu." Todo lo contrario; el

partir de otro punto de vista iba a conducirlos a la justifica­
ción de su gran anhelo. "Partiendo en nuestro sistema del

principio de que el género humano tiene la capacidad de su

perfección y que no es dada a otro que a él la facultad de

dirigirse y de promover su desarrollo, puesto que es esen­

cialmente libre y, por consiguiente, responsable, concluía­
mos reconociendo que también tiene el deber de corregir-la
experiencia de sus antepasados para asegurar su porvenir."
Esto es, el hispanoamericano tenía el deber de corregir su

pasado, de rehacerlo, de realizar aquella serie de valores

que España en la Colonia había sido incapaz de realizar.
"Necesitamos construir nuestra civilización democrática,



178 EL POSITIVISMO COMO FILOSOFIA LIBERAL

y para ello debemos distinguir lo que se ha de destruir de
la antigua."

.

El fatalismo en la historia no era otra cosa que expresión
de la irresponsabilidad del. individuo, la más fácil justifica­
ción de sus errores, la incapacidad para corregir sus expe·
riencias negativas, "Para apreciar los sucesos, nosotros no

teníamos un sistema subjetivo, metafísico o teológico, como

Hegel, Vico, He�der o Michelet, sino un criterio experimen­
tal, fundado en la naturaleza humana, en sus leyes de liber­
tad y perfectibilidad, y de consiguiente no corríamos el

peligro de tener un juicio para cada caso, ni mucho menos

podíamos caer en el funesto error de desconocer la responsa­
bilidad humana, de excusar el crimen, de vindicar o dt

glorificar a un hombre o un suceso, porque aquél hubiera
obrado o éste se hubiera verificado según las circunstancias
de su época, u obedeciendo a cierto modo de pensar domi­
nante." El fatalismo histórico no era otra cosa que un

arma defensiva en manos de quienes trataban aún de justi­
ficar a la España de la conquista. "Esta doctrina -dice
Lastarria- que lo justifica todo fué la que empleo también
el rector de la universidad (Bello) para refutar nuestro

juicio, y es también la que ha prevalecido en varios de nues­

tros historiadores para defender, y aun para admirar a la

España del siglo XVI en sus conquistas y en su régimen de

América", considerando que sus crímenes fueron del tiempo
y no de ella, "conformándo�e con la escuela histórica de la
absolución y del aplauso, que prescinde del deber de señalar
a las generaciones lo que han de condenar y corregir en

la civilización que han recibido de sus antepasados"."

46. LASTARRIA y EL COMTISMO

El pensador chileno había encontrado la justificación de

2 Lastarria, ob. cit.



LASTARRIA Y EL COMTISMO 179

sus anteriores tesis en la filosofía positiva de Augusto Comte.
Sin embargo, no en toda la filosofía comtiana. En realidad
los puntos de partida eran distintos y hasta antagónicos.
Mientras Comte partía de la sociedad, Lastarria pal tía del
individuo. Aceptaba la ley de los tres estados de Comte, ya

que vislumbraba en ellas las relaciones de coexistencia y cau­

salidad que pueden explicar la historia; pero se apartaba de
él en cuanto consideraba a la libertad humana como la causa

determinante de los hechos sociales. Para conocer las leyes
a las cuales obedece el progreso moral, pensaba Lastarria,
es necesario to�ar como guia la observación. La observa­

ción, el recurrir a la experiencia, era lo que le acercaba al

positivimo. El positivismo le había ofrecido también una

base teórica a su anhelo, por el progreso de Hispanoamérica.
En el positivismo había encontrado que "el movimiento de
la humanidad, en todas las esferas de su actividad se traduce

por una marcha hacia adelante, acelerada o contenida, cir­

cular o curva, rectilínea o trunca, pero siempre una' mar­

cha"," También había encontrado la justificación del sen­

tido de responsabilidad de que tanto necesitaban los pueblos
de la América hispana. "Cada generación -decía Lasta­
rria- es responsable de sus hechos, porque cada una tiene

el deber de completar las experiencias de las anteriores." O
lo que es lo mismo, Hispanoamérica tiene el deber de com­

pletar las experiencias de su pasado colonial, no contentán­
dose con vivir de su sombra. "Sin aceptar ciegamente
-agregaba- los errores y crímenes de sus antepasados."
Es esto lo que "Augusto Comte ha dicho con profunda sabi­

duría", al hablar de "que cada edad es en su momento el

punto de partida y el punto de apoyo de la edad siguiente,
verificando el pasado y preparando el porvenir; y compren­
ciéndolos ambos en solidaridad hereditaria."

Pero su mismo liberalismo, su creencia en la capacidad
3 Lastarria, Miscelánea histórica r literaria, tomo II, 1868.



180 EL POSITIVISMO COMO FILOSOFtA LIBERAL

del individuo para regir su destino, llevan a Lastarria a re­

chazar la parte de la filosofía de Comte en la cual la
sociedad se sobrepone al individuo: la religión de la huma­
nidad. El mismo método de Comte, dice Lastarria, "me dió
las fuerzas necesarias para rechazar aún la filosofía final

que adoptó este sabio cuando el método subjetivo se apoderó
de su espíritu". Esto ya era obra de un loco; Lastarria no

podía seguir en este aspecto al filósofo francés. "Augusto
Comte .-dice-- _ .. después de haber estudiado el progreso
humano y de comprender sus leyes con toda la verdad, ha
fracasado al pretender formular la nueva síntesis en una

religión absurda y en un sistema político que repugna al
buen sentido, porque tiene por bases la creencia y el poder
espiritual." Repugna a Lastarria una filosofía que, habien­
do partido de lo que llama la observación de la realidad,
termina en el despotismo de una nueva creencia y un orden

político no menos despótico. El positivismo comtiano ren­

día homenaje al más reaccionario de los sistemas políticos,
en el cual, en nombre de un supuesto progreso, se restrin­

gía la libertad, se establecía un nuevo erden tan despótico
como el teológico. La libertad individual era echada al
suelo y el despotismo era entronizado. El positivismo re­

ligioso, dice Lastarria, pretendiendo dar al poder social toda
su influencia, llega a la conclusión de que "Ia noción de

derecho debe desaparecer del dominio político, como la no­

ción de causa del dominio filosófico y que el derecho hu­
mano es tan absurdo como inmoral." El pensador chileno
era plenamente opuesto a esta tesis; para él los derechos

omnipotentes, que suelen abrogarse ciertos estados, deben
ser distribuídos entre los individuos.

Lastarria no podía aceptar esta parte de la teoría de

Comte, pues habría sido la negación de toda su obra, la ne­

gación de todas sus luchas. Lastarria acepta de Comte los

fundamentos científicos de la organización social, pero se



LASTARRIA y STUART MILL lSI

opone a él en lo que se refiere a los fines del estado. Las­
tarria no podía estar con el Augusto Comte que en 1851

hacía la apología del golpe de estado de Napoleón III, con­

siderándolo como "una crisis feliz que ha concluído con

una república parlamentaria e instituido la república dic­
tatorial". Ni tampoco con el Comte que decía del Zar de
las Rusias que "era el único hombre de estado de la Cris­
tiandad". Lastarria estaba por la libertad; una ya larga
obra y una no menos larga historia de luchas y sacrificios
en pro del parlamento y de todas las instituciones sociales

que fuesen expresión de la libertad del individuo, lo afilia­
ban en este aspecto contra el positivismo de Comte. En su

obra Lecciones de política positiva, Lastarria considera a

la libertad como la finalidad de toda la sociedad.

47. LASTARRIA y STUART MILL

El estado es para Lastarria un instrumento al serVICIO

de los fines de la libertad del individuo, no una finalidad de
ésta. La misión del estado, dice, "es la de representar el

principio del derecho en la sociedad, tanto en sus relacio­
nes exteriores, empleando la fuerza, cuando sea necesario

defender ese derecho, como en lo interior, para facilitar a la
sociedad y a cada uno de sus miembros las condiciones de su

existencia y desarrollo". Sólo cuando el estado limita así

su acción, la paz es un hecho. "Cuando el estado limita su

acción de esta manera, la paz interior es un resultado, y no

un fin del estado, como lo supone Humboldt; y si alguna vez

se altera, no necesita el estado traspasar las vallas del de­
recho." 4 Establecer que la misión del estado es proteger
la independencia exterior y mantener la paz interior, no sig­
nifica, dice el pensador chileno, limitar su acción, sino orien­

tarla hacia los fines que le son propios, eliminando los

pretextos de quienes, en nombre de estos fines, alegan un

4 Lastarria, La América.



182 EL POSITIVISMO COMO FILOSOFIA LIBERAL

sistema absoluto. Para defender la independencia nacional,
pregunta, "¿acaso no han sacrificado siempre todos los de­
rechos individuales, todas las facultades activas de la socie­
dad para constituir un poder fuerte que pueda conservar y
defender aquellos dos fines supremos?" Lastarria se opone
así a las tiranías para la libertad. No acepta que, en nom­

bre de los derechos que se dice se quieren proteger, se em­

piece por desconocerlos. Acepta el estado como defensor
de la soberanía nacional en el exterior y del orden en el in­

terior, pero en ambos casos como defensor de los derechos
del individuo. La ley debe marcar los alcances del estado
en el ejercicio de esta obligación que nunca debe pasar los
límites que la misma le señala.

De aquí la oposición de Lastarria contra el positivista
inglés John Stuart Mill. El individuo, dice Lastarria, es

para Mill el dueño de sí mismo, de su cuerpo y de su alma.
y ésta es una soberanía que ningún extraño tiene derecho
a trabar. Sin embargo, él mismo ha establecido que el
estado puede intervenir para impedir que el individuo dañe
a otro. Aquí la soberanía individual desaparece en pre­
sencia del poder del estado, ya que éste es el único que
puede juzgar de aquel daño y el que tiene el poder para
encontrarlo allí donde a él le convenga verlo. "Tal concep­
ción de la libertad es tan falsa que en América no hay quien
no reconozca su abusrdo."

y es que Mill, agrega Lastarria, no tiene clara idea de la
libertad. "Para él la libertad no es otra cosa que un último

resultado de la protección del individuo contra todas las ti­

ranías, sea que éstas vengan del Estado o de la sociedad",
pero a continuación procede "suponiendo la existencia de
un gobierno irreprochable en su organización". Cree Mill

que sólo existe el peligro "en la opresión de las mayorías
sobre las minorías o el individuo, de aquí que se proponga
buscar el punto en donde comienza la competencia de la



LASTARRIA y STUART MILL 183

sociedad y la del individuo". Ahora bien, este punto, el

principio salvador "lo encuentra en la protección de sí mis­

mo, lo único que autoriza a los hombres individual y co­

lectivamente a intervenir en la libertad de acción que per·
tenece a sus semejantes". Apoyándose en el principio de
utilidad se va descubriendo cuáles son los casos en' que se

justifica esta intervención en el campo de la libertad del
individuo, cuándo las acciones de uno alteran los intereses
de otro. Esto es, cuando el individuo hace un acto dañoso
a los demás actuando, o por no actuar cuando es necesario..

El individuo está así sujeto en todos sus actos y omisiones,
por lo que hace 'Y por lo que deja de hacer, "¿Pero en qué
consiste esa utilidad, quién la define y califica?" "¿ Con­
siste en el bien del mayor número, como decía Bentham, o

se funda en los intereses permanentes del hombre como ser

progresivo, según dice Mill?" Pero"¿ cuál es ese bien, cuáles
son esos intereses?" Este es el error de Mill, dice Lastarria;
para limitar la libertad del individuo se carece de un cri­

terio certero. ¿Quién califica? ¿Quién define? "¿Ha ha­
bido jamás en el lenguaje político palabras más vagas y más

susceptibles de servir tanto al despotismo como a la li·
bertad?"

"Si Mill hubiera comprendido que la libertad no es otra

cosa que el uso del derecho, como lo comprendemos prácti­
camente los americanos -dice Lastarria-; si hubiese ad­
vertido que el derecho es todo aquello que tiene el carácter
de una condición voluntaria de nuestra existencia y desarro­
llo; si se hubiese fijado en que el fin del hombre sólo con­

siste en el desenvolvimiento de todas sus facultades físicas,
morales e intelectuales, se habría salvado de ir a buscar la
base de sus teorías en el sistema de la utilidad y la multitud
de sus excepciones contradictorias. .. Habría reconocido que
el Estado no tiene otro fin que la aplicación del derecho y

que por lo tanto está limitado por la justicia, sea que esté



184 EL POSITIVISMO COMO FILOSOFíA LIBERAL

constituído en un monarca, en una oligarquía o en un gobier-
I "

no popu ar .

El error de Mill se ha originado en su afán por conciliar
el progreso con el orden. No ha visto la contradicción que
lleva implícito. Lastarria ve esta contradicción y ve el ori­

gen y fines enmascarados de la citada teoría. "Su error

-dice- consiste en creer que realmente orden y progreso
son los fines sociales y políticos de todo gobierno; pues no

se da cuenta de que tal error es una invención francesa, con

la cual se ha pretendido defender la doctrina de la unidad
de Estado, es decir, la monarquía latina, que a nombre del

erden y del progreso aniquila y sacrifica los derechos indi­

viduales, la libertad de la sociedad". Lastarria descubre la
raíz latina de una serie de principios políticos y sociales que
han conformado a Hispanoamérica y de los cuales debe in­

dependizarse. Stuart Mill, un sajón, ha caído en la trampa
del espíritu absolutista. No así el hispanoamericano Lasta­

rria, que sabe muy bien de las asechanzas de este espíritu. El
orden como "la permanencia de las instituciones, a fberced
de la obediencia y amor a la sociedad -dice el maestro chi­

leno-, y el progreso, el adelanto, la mejora de la sociedad,
no son ni pueden ser los fines políticos del Estado. .. sino

que son puros resultados de la armonía que existe cuando el
Estado se limita a representar el principio del derecho y a

suministrar las condiciones de su existencia y de desarrollo
a todas y a cada ûna de las esferas de la actividad social".

Stuart Mill, dice Lastarria, para poder distinguir un go­
bierno malo de uno bueno, en medio de una gran compleji­
dad de intereses, necesita indicar "las cualidades necesarias

que debe tener un gobierno para favorecer cada uno de esos

intereses". Tesis sumamente peligrosa, que hace intervenir
al estado con el pretexto de favorecer dichos intereses. "Nada
más funesto que suponer que el gobierno puede y debe dictar
sus leyes a la moralidad, a la educación, al pensamiento, a



LASTARRIA y STUART MILL lBS

la industria. .. debiendo poseer conocimientos especiales en

cada uno de esos objetos". Por el contrario, se debe dejar al
individuo libertad en todas sus acciones, "debiendo limitarse
la del Estado... a facilitar a cada una de ellas las condicio­
nes de su existencia y desarrollo". "El verdadero papel del

gobierno es dejar a cada uno de esos elementos en plena li­

bertad, porque el Estado no tiene ninguna otra misión res­

pecto a ellos que la de facilitarles su existencia y desenvol­
vimiento".

El filósofo inglés se ha dejado "llevar por sus arbitrarías
teorías hasta suponer que el gobierno representativo no pue­
de sentar bien sino en el pueblo que sepa obedecer y que ten­

ga capacidad para hacer lo necesario para mantenerlo". Y
es que el autor ha creído "que los gobiernos se hacen por los

hombres, que se puede escoger entre sus diversas formas la

que mejor convenga a un pueblo". Este es el error. "Una
forma de gobierno no se escoge y, aunque no brote como una

producción de la naturaleza, según la expresión de Mill,
brota sí de circunstancias sociales independientes de la vo­

luntad de los que creen escogerlo a su arbitrio". De acuerdo

con la tesis de Mill son los gobernantes los que eligen la clase
de gobierno que conviene a los pueblos. Ahora bien, en His­

panoamérica tal tesis resultaría fatal, ya que no se obedece­
ría a las circunstancias, que son las que señalan las formas
de gobiernos, sino que se atendería a lo que los gobernantes
considerasen como lo más prudente y útil para el desarrollo
del pueblo. De aquí la vacilación de los emancipadores res­

pecto a la forma de gobierno que convenía a nuestros países.
Creyeron que esta forma podía elegirse de acuerdo con una

lógica especial, sin comprender que las circunstancias ya ha-,
bían determinado cuál era esa forma, independientemente de

que, de acuerdo con esa lógica, el pueblo estuviese o no pre­

parado mentalmente. Lastarria defiende así el derecho de

Hispanoamérica a convertirse en gobierno republicano. Las



186 EL POSITIVISMO COMO FILOSOFíA LIBERAL

circunstancias mismas han señalado la forma de gobierno
que corresponde a Hispanoamérica, una vez que se ha inde­

pendizado del absolutismo colonial. Esto es lo que no habían

podido ver claro los líderes de la emancipación hispanoame­
ricana, y esta es la Iuente de muchos de sus errores. Les,
había faltado confianza en la capacidad del pueblo, sin com­

prender que éste no haría otra cosa que adaptarse a las cir­
cunstancias que se le iban a presentar, a las circunstancias
de una sociedad que progresaba hacia formas sociales mo­

dernas.
"Los hombres más sabios de la Revolución hispanoame­

ricana -dice Lastarria- creían también que no siendo los
nuestros (los gobiernos republicanos) como los de Atenas... o

como el de los Estados Unidos del Norte, no podía plantearse
la República; pero la unidad del Estado absoluto estaba des­

pedazada y en su lugar se levantaban los derechos individua­
les sobre la ancha base de la igualdad social y política". El

principio de autoridad había desaparecido del Estado, de la

religión y de la moralidad. Sin embargo, a pesar de ello
sucedió lo contrario, surgió la República. "La individuali­
dad recobraba sus fueros para convertirse en egoísmo, en am­

bición y para elevar al señorío de.las pasiones; el fanatismo

religioso dejaba su imperio a la incredulidad". Es esto lo
único que se supo ver. La anarquía que siguió al orden co­

lonial fué vista como la incapacidad de los pueblos hispano­
americanos para alcanzar un nuevo orden. No se vió en ella
lo que Lastarria ve con claridad, una etapa necesaria para

pasar del sistema de gobierno absolutista al sistema de go­
bierno liberal o republicano. El pensador chileno ve tal cosa

porque cree en el progreso, que es el que conduce a la llama­
da etapa de autodeterminación del individuo. En esto es con­

secuente con su positivismo. Sabe que independientemente
de los deseos del hombre, independientemente de lo que quie­
re su voluntad, la sociedad progresa, siguiendo el camino que



EL POSITIVISMO EN CHILE 1B7

ha de conducir a una plena libertad. El egoísmo, la ambición,
el señorío de las pasiones y la incredulidad, no son sino for­
mas que se toman en una de las etapas de la marcha de

Hispanoamérica hacia el republicanismo. Estas formas son

instrumentos con los cuales se ha machacado el antiguo orden
colonial. Males necesarios. "No bastaba vencer a los ejérci­
tos del rey -dice Lastarria-; era necesario vencer a la
sociedad vieja, para crear desde luego la nueva; y enton­

ces... la forma republicana vino como resultado lógico im­

prescindible"." La República représentativa se establecía en

América porque había brotado de sus propias circunstancias.
Era la forma propia de su desarrollo social y político. De

esta manera Lastarria hace patente su segura creencia. en la
realización del ideal que tan grato le era: el republicanismo
hispanoamericano. La América hispana, al igual que la Amé­
rica sajona, realizará la forma de gobierno propia de sus

circunstancias. Las vacilaciones, por fin, cesaban, se tenía

ya la certeza de lo que era propio para nuestros pueblos, no

quedaba por hacer otra cosa que ayudar a su pronta reali­
zación.

II

ORTODOXOS Y HETERODOXOS

'1.8. EL POSITIVISMO EN LA VIDA INTELECTUAL CHILENA

El positivismo había sido reconocido por Lastarria en 1868;
el paralelismo de éste con sus ideas le había sorprendido origi­
nando su adhesión al mismo. En adelante el positivismo se
mezclará en la vida intelectual de la República chilena. Se

aceptará total o parcialmente, o simplemente se le negará,
� Ob. cit.



188 ORTODOXOS Y HETERODOXOS

pero en todo caso estará presente provocando comentarios y
discusiones. En torno a estos comentarios y discusiones se irá

formando una nueva generación que pondrá en práctica va­

rios de los principios de esta filosofía. Un grupo se inclina­
rá por la aceptación total de la filosofía comtiana. Este es el

grupo de los ortodoxos representados por los hermanos La­

garrigue: Jorge (1854-1894), Juan Enrique (1852-1927) y
Luis (1864- ). Otro seguirá la línea del maestro Lasta­

rria, aceptando del comtismo sólo aquellos aspectos que no

lesionan el ideal liberal. 'Este grupo encarnará brillantemen­
te en Valentín Letelier (1852-1919).

Una de las instituciones culturales, dentro de la cual el

positivismo va a ser objeto de difusión a través de exposicio­
nes y críticas, será la Academia de Bellas Letras fundada

por Victorino Lastarria en 1873. Los fines de esta Academia
se expresaban claramente en la primera de sus bases: "La

Academia de Bellas Letras -dice- tiene por objeto el cul­
tivo del arte literario, como expresión de la verdad filosófica,
adoptando como regla de composición y de crítica, en las
obras científicas, su conformidad con los hechos demostrados
de un modo positivo por la ciencia y, en las sociológicas y
obras de bella literatura, su conformidad con las leyes del
desarrollo de la natu"raleza humana"." En esta Academia Las­

tarria había logrado agrupar a viejos luchadores liberales

que, por diversas causas, se habían ido separando y tomando

diversos rumbos. Entre los firmantes de los estatutos se en­

contraban los nombres de Diego Barros Arana, Miguel Luis

Amunátegui, Benjamín Vicuña Mackenna y otros. En el dis­
curso inaugural, pronunciado por Lastarria el 26 de abril, de­
cía: "Hemos venido aquí de distintos rumbos, olvidando las
causas que nos mantenían dispersos, que nos empujaban le­

jos, muy lejos de la senda que, en mejores días, habíamos
.abierto todos juntos" _ La causa que había hecho olvidar vie-

II Lastarria, Recuerdos literarios.



EL POSITIVISMO EN CHILE 189

jas rencillas lo era el ultramontanismo triunfante en esta

época en la política ch�lena y en la educación. El ideal de
la emancipación mental de esta generación se encontraba en

gran peligro. La reacción se hizo patente en la fundación
de la Academia de Bellas Artes. Esta Academia no era sino

la continuación de la obra a que se había entregado la gene­
ración de Lastarria desde 1842. Era la continuación de la
lucha por la independencia de espíritu que el pensador chi­
leno hace patente cuando dice: "El estudio de las ciencias y
de las letras en pueblos democráticos, como los americanos,
no puede absolutamente tener otra base que la indepetulencia
del espíritu para investigar la verdad, independencia que

constituye uno de los más preciados derechos del hombre, de
esos derechos o libertades que forman la esencia y subsisten­
cia de la democracia, porque, sin afirmarlos ni practicarlos,
ella no puede existir en ningún pueblo".

Un año más tarde, el 12 de abril de 1874, al celebrar el

primer aniversario de la Academia, Lastarria recordaba las
razones por las cuales ésta fué fundada. "Un movimiento

extraño -dice en su memorÏ'à- se operaba a principios de

1873, inclinando la atención de todos hacia la instrucción 'pú­
blica. Se la creía en peligro de ser dominada por intereses

y aun por caprichos políticos, los cuales tendían a empeorar
la situación, convirtiendo en desastrosa esclavitud la depen­
dencia legal en que hoy vive". Pero, agrega, este movimien­

to no parecía llevar a ninguna parte, no por incapacidad, sino

por. "falta de desprendimiento y hábitos de libertad indivi­

dual, y, más que por eso, por la arraigada costumbre de aban­
donar a los poderes dominantes la dirección de la actividad
social aun en aquellos negocios que, por su naturaleza, sólo

pueden ser regidos por esta actividad". Fué entonces cuando

un grupo de hombres se preguntó "si no sería posible organi­
zar siquiera un centro modesto en que las ciencias y las letras

pudieran hallar la independencia que, en las altas regiones



190 ORTODOXOS Y HETERODOXOS

de la inteligencia, garantiza el libre desarrollo de sus prin­
cipios y doctrinas y los pone a cubierto de los intereses de
secta y de las veleidades políticas. Un gran número de hom­
bres de letras vino' al instante a' probar que ello era posible,
con su adhesión voluntaria y desinteresada a las bases de la
nueva institución"," Pero en 1881 el mismo Lastarria "echa­
ría llave" a la Academia, que se había ido disolviendo poco
a poco. Sin embargo, bastaron esos ocho años para que la
Academia pusiese su sello a la vida cultural chilena.

En la Academia de Bellas Letras una multitud de jóvenes
encontró respuesta y estímulo a muchas de sus inquietudes.
Lastarria habla con orgullo del interés que la juventud de
esta época mostró por las labores de la Academia, acudiendo
a ella y colaborando en su tarea cultural. Valentín Letelier y
los hermanos Jorge y Juan Enrique Lagarrigue pertenecen a

este grupo de jóvenes que reciben con entusiasmo las activi­

dades de la Academia y colaboran en ellas. El 13 de noviem­

bre de 1875, un orador cubano de apellido Zambrana hace en

la Academia una serie de críticas a la filosofía positiva, El
día 20 del mismo mes, Jorge Isagarrigue da una conferencia
en la misma Academia, en la que refuta brillantemente al
orador cubano. El mismo Lastarria recuerda este evento cul­
tural diciendo: "El ataque a la filosofía positiva trajo a

nuestra tribuna algunas de las objeciones con que la escuela

experimental ha discutido ciertas conclusiones del gran filó­
sofo francés (Comte), sin desconocer ni rechazar las bases y
el criterio de la filosofía positiva; y trató además de derra­
mar sombras sobre ésta con las maliciosas recriminaciones'

que le han dirigido los metafísicos y los teólogos, faltando
así a una de las primeras condiciones de la tolerancia, que
consiste en respetar y no violentar las opiniones ajenas, em­

pleando contra ellas, cuando son erróneas, lös 'medios de la

persuasión solamente, los que jamás producirán efecto si se

7 Ob. cit.



EL POSITIVISMO EN CHILE 191

revisten de violencia o se adornan con la burla de que huye
la verdad. Pero los sustentantes de la filosofía que guía
nuestros estudios rechazaron y explicaron aquellos ataques,
demostrando la ventaja del método científico o positivo que

puede aplicarse al examen de todos los fenómenos materiales

y morales, sin peligro de caer en los dos escollos necesarios
de la metafísica, que son el materialismo y el idealismo"."
Unos meses antes, el 18 de julio, Jorge Lagarrigue había leí­
do en la misma Academia un artículo sobre la Filosofía po­
sitiva. "Lastarria y muchos otros miembros de la Academia
-recuerda Lagarrigue- me dieron la mano al bajarme de
la tribuna". Eduardo de la Barra, secretario de la Acade­

mia, "me dijo que cuando yo quisiera podía hacerme miem­

bro de la Academ ia; pero yo le respondí que estaba dema-
�

siado joven para eso"," Este mismo año Valentín Letelier
ofrece también una conferencia en la misma institución cul­
tural. Es también en la Academia de Bellas Letras donde se

origina la obra de Victorino Lastarria, Lecciones de Política
Positiva, que son ofrecidas como un curso y publicadas en

1874.

Paralelamente con la Academia se reunía un grupo de

jóvenes encabezados por el citado Jorge Lagarrigue en un

círculo llamado Sociedad de la Ilustración, fundada por
Amoldo Montt en 1872, el cual muere dos años después, de­

jando la dirección a Lagarrigue. En esta sociedad, por in­
fluencia de Lagarrigue, se leen y comentan las obras de los

positivistas, especialmente a Comte y Littré. El joven positi­
vista chileno relata en una carta dirigida a un amigo, y conser­

vada en su Diario, las relaciones entre la filosofía positiva y
la Sociedad de la Ilustración. "En la primera mitad del año 72-

-dice- perdía yo completamente la fe religiosa. La lec-

8 Ob. cit.
o Jorge Lagarrigue, Trozos del Diario íntimo, editado por la "Fundación

Juan Enrique lagarrigue". Santiago de Chile, 1944.



192 ORTODOXOS Y HETERODOXOS

tura de algunas- obras, la ciencia, las continuas discusiones

que sostenía con muchos creyentes y mis propias y largas
meditaciones me convencieron' de la falsedad de la revelación
divina. ¿Pero en cambio de la fe qué me quedaba? Nada:
sino un puro escepticismo. Mi espíritu buscaba algo más.

Entonces fué cuando surgió el pensamiento de fundar una so­

ciedad. Varios jóvenes que habían perdido la fe religiosa
se proponían fundar esta sociedad, buscar un medio para

llegar a la verdad, a que siempre aspira la inteligencia hu­
mana"; Sin embargo, pasan dos años y la sociedad progresa

pero el escepticismo no termina. "No sabía -agrega- por
qué causa trabajar, a donde dirigir mis continuos esfuerzos" .

. "Por fin, a principios del año 74, se me presenta la doctrina

positiva; la estudio y la medito, y ella ilumina mi espíritu,
"

me alienta al trabajo y me da una plena confianza en el porve­
nir. Por ella me dedico ahora todo entero a trabajar en nues­

tra sociedad: ya tengo un fin en mi vida: contribuir en

algo al progreso de nuestra patria y de la humanidad entera.

Los medios para ello serán la difusión de los conocimientos

positivos". Ahora bien, agrega, una sociedad no será fuerte
ni tendrá larga vida si carece de alguna doctrina, de algún
grupo de principios reconocido por todos los socios. "Es, pues,
necesario, si queremos tener una larga vida, que lleguemos
a sentar algunos principios fundamentales, sin cuya admisión
no se pueda ser miembro de nuestra sociedad". "Creo -con'

duye- que esos cimientos no pueden ser otros que los prin­
cipios de la filosofía de la humanidad".

y en un discurso pronunciado por Jorge Lagarrigue el
31 de marzo en la Sociedad de la Ilustración decía: "El
sentimiento de la humanidad se apodera cada vez con más

fuerza de todos aquellos espíritus que se preocupan de la
suerte y del destino de Ia civilización. Este mismo sentimien­
to es el que aquí nos reune... todos tenemos una misma fe:
la fe en el progreso de la humanidad. Todos nbs hemos im-



EL POSITIVISMO EN CHILE 193

puesto, como el más imperioso de los deberes, el contribuir
a la grandiosa obra de la civilización. Y como hemos com­

prendido que las ciencias son los poderosos motores que lle­
van a los pueblos por la senda del progreso, nuestro primer
deber es cultivarla con ardoroso empeño, para esparcir, en

seguida, su bienhechora semilla entre nuestros queridos com­

patriotas. Ilustrar nuestro espíritu con la luz de la verdad y
difundirla entre el pueblo, en seguida: he aquí nuestro doble

y sagrado deber. Obreros del progreso, no debemos desma­

yar jamás en nuestros trabajos, penosos si se quiere, pero
fecundos siempre en brillantes resultados. La Sociedad de la
Ilustración nos presenta un vasto campo en que ejercitar nues­

tra actividad, y'un altar en qué tributar un culto bienhechor
a nuestro verdadero dios, la Humanidad","? Estas palabras
anticipaban lo que más tarde habría de ser el positivismo
ortodoxo de Chile.

Pero también asistía a esta sociedad otro de los jóvenes
de quien ya hemos hablado, Valentín Letelier (1852-1919).
Aquí encontró también la doctrina que necesitaba para orien­
tar su acción. Pero, al igual que el viejo maestro Lastarria, re­

chazará la teología comtiana, la religión de la humanidad, los
fundamentos despóticos de la política positiva y todo lo

que representase una negación del espíritu liberal del cual
se sentirá heredero. Mientras Lagarrigue termina rechazan­
do a Littré, que es opuesto al Comte religioso, Letelier no

aceptará del comtismo sino lo que Littré consideraba como

positivo. Con Valentín Letelier se haría patente el positivis­
mo heterodoxo de Chile. La historia de la República chilena

pronto habrá de dar oportunidad para que se expresasen las
dos tesis frente a un mismo problema nacional. La ortodoxia'

y la heterodoxia darán sus respectivos fallos, sus respectivos
puntos de vista.

10 Ob. cit.



194 ORTODOXOS Y HETERODOXOS

49. LOS ORTODOXOS CHILENOS

El 3 de enero de 1875, Jorge Lagarrigue escribía en su

Diario: "He estado escribiendo la primera página de la tra­

ducción que pienso hacer de dos lecciones del Curso de Fi­

losofía Positiva de Augusto Comte, precedidas de un pre­
facio de Emilio Littré... Hago este trabajo porque creo

un deber de mi parte propagar esa filosofía que ha alumbra- �

do mi espíritu y porque creo que el positivismo es el punto
final hacia el cual marchan las sociedades en sus constantes

progresos. Las ciencias, llegadas casi todas ellas a un estad�
realmente positivo, preparan el camino"-. En esta forma el

joven filósofo chileno orientaba sus futuras meditaciones y
actos. Había perdido la fe en la religión católica; pero iba

pronto a encontrar la fe en otra religión. El 1 Q de mayo de
1874 había escrito en el mismo Diario con gran júbilo: "Ayer
ha sido uno de los días más grandes de mi vida. Recibí de

Europa dos grandes obras: la Filosofía Positiva de Augusto
Comte y la Historia de las Civilizaciones en Inglaterra por
Tomás Buckle".

El viejo maestro Lastarria no era ajeno a esta orientación.
"Hace pocos meses -dice Lagarrigue- se publicó un libro
titulado Lecciones de Política Positiva por el señor José Vic­
torino Lastarria. Era la primera parte en que trata la cues­

tión social como preliminar de la cuestión política, que ocu­

pará la segunda parte. Pues bien, el señor Lastarria se vió

obligado a suspender estas lecciones de política positiva que
daba en la Academia de Bellas Letras, porque casi nadie iba

a escucharlo; y su libro, hasta el momento en que escribo, no

ha merecido todavía los honores de una crítica. Ha apareci­
do en nuestro horizonte intelectual sin que se haya producido
el más ligero ruido, la más pequeña sensación. Una indife­

rencia glacial ha acompañado su aparición". Contra esta



ORTODOXOS CHILENOS 195

indiferencia se alzará Jorge Lagarrigue. Indiferencia que
considera contraria a la verdad. "Yo quiero servir a mi país
-dice- combatiendo el error, esparciendo y defendiendo
la verdad. Creo hacer esto, propagando las grandes doctri­
nas de la filosofía positiva". El día que Lagarrigue refuta
las apreciaciones del cubano Zambrana contra la filosofía

positiva, el mayor honor y estímulo que recibe es la felicita­
ción y visita de Lastarria. "El señor Lastarria --dice- me

ha anunciado una visita para mañana, pues quiere felicitar­

me, personalmente. .. ¡ Mañana voy a tener a mi lado, en mi

casa, al primer pensador de mi patria, por quien tengo tanto

respeto y admiración. Mi contento y mi emoción son indes­

criptibles! ¿ Cuánto quisiera que el anciano Littré pudiera
contemplar por un momento todo lo que está pasando en nues­

tro apartado país! ¡Cuánto placer y contento no experimen­
taría". En adelante el joven pensador se entregará con todo
entusiasmo a leer y releer las obras de Comte, las de Littré

y las de todos los .grandes positivistas.. "El domingo 30 de
enero (1876) -escribe- recibí una recompensa superior a

todos mis méritos. Recibí una carta de M. Littré, mi gran
maestro". Por fin, el 29 de marzo de 1876 Jorge Lagarri­
gue, una vez convencidos sus padres, sale para Europa, hacia

París, cuna del positivismo. El 26 de mayo tiene la primera
entrevista con Littré: "He visto, he hablado a uno de los maes­

tros más notables del siglo XIX, al que ha sido mi verdadero

maestro, mi segundo padre". También conoce a Pierre Laf­
fitte que, a diferencia de Littré, se adhiere a la religión de
la humanidad de Comte. Por sugestión de éste lee la Política
Positiva del filósofo francés. Lagarrigue se sentirá cada vez

más atraído por este aspecto de la filosofía positiva. "Debo
confesarlo -dice--:: una gran lucha se ha establecido en mi

espíritu; así que es de todo punto indispensable que estudie
el Sistema de Política Positiva. Siempre he estado muy incli­
nado a la Religión de la Humanidad". Poco a poco esta idea



196 ORTODOXOS Y HETERODOXOS

va venciendo diversos escrúpulos. "Aunque acepto la idea

religiosa de Augusto Comte -dice--, estoy todavía lejos de

aceptar el régimen religioso que él propone y menos aún su

sistema político, que parece ir contra las tendencias moder­
nas". Los cursos de Laffitte aumentarán la presión que habrá
de orientar al joven positivista chileno. El 17 de marzo de
1877 escribe: "cada día me voy inclinando más del lado
de la religión positiva".

Juan Enrique Lagarrigue, desde Chile, empieza a pregun­
tarse la causa del silencio de su hermano respecto a Littré.

"Enrique me pregunta si mi silencio respecto a M. Lit­
tré proviene de que me he hecho positivista". En efecto, el
27 de julio de 1877 escribe: "Ahora que he comenzado a es­

tudiar la Religión Positiva, me siento inclinado hacia ella, y
mi antiguo maestro va perdiendo, para mí, algo de su irnpor­
tancia filosófica. M. Littré, como filósofo, me parece peque­
ño delante de la gigantesca figura de Augusto Comte... To­
davía no la he abrazado (la religión de la humanidad)
pero me parece que el curso de mis ideas me conduce hacia
ella: ya no me asusta la palabra religión". Y más tarde ha es­

crito a su hermano Enrique lo siguiente: "Cuando se sale del
catolicismo y se entra en el período revolucionario o negativis­
ta, se tiene un profundo alejamiento por todo lo que lleva el
nombre de religión, culto, sacerdocio... se comprenderá
cómo he estado detenido en la última página del Curso de

Filosofía Positiva". Pero pronto entrará a la comparación
entre la escuela de Littré y la de Laffitte. "La primera, limi­
tándose a la parte intelectual de la doctrina de Comte, es

incapaz de producir una verdadera unión ni la menor orga­
nización entre sus adeptos". "En la segunda, que tiene un

sacerdocio, un jefe reconocido, Mr. Laff'itte, hay la más per­
fecta unión y concordia entre sus partidarios". "Si la doctri­
na de Augusto Comte, como yo creo, va a desempeñar en el
futuro el mismo rol social que han desempeñado las creen-



ORTODOXOS CHILENOS 197

cias religiosas en el pasado, sus progresos y su acción serán

debidos principalmente a la escuela completa de Augusto
Comte, y sus partidarios serán los verdaderos representantes
del positivismo". Lagarrigue se opone ya a la tesis de Littré,
según la cualla Política Positiva de Augusto Comte es ajena
a su sistema, fuera de la unidad de su filosofía. Lagarrigue
sostiene la unidad de la obra comtiana. En el Curso de Filo­

sofía Positiva, dice, están ya los gérmenes de su religión de
la humanidad. En cuanto al culto, lo considera una necesi­

dad, a la que sólo el temor al ridículo puede poner trabas.
En París conoce también a varios positivistas hispano­

americanos y brasileños. Desde luego nos relata en su Dia­
rio su encuentro con Gabino Barreda, que ha regresado a Eu­

ropa después de realizar la reforma educativa en México.
Desde luego se da cuenta de que el positivismo de Barreda
es sólo intelectual. "Había estado a verlo (a Laffitte) -dice

Lagarrigue- un mexicano, Barreda, que conoció el positivis­
mo por su compatriota Contreras, discípulo directo de Comte.

Pero parece que su positivismo es sólo intelectual't.I' Impor­
tante para el desarrollo de la obra de Lagarrigue en el

positivismo será la amistad que traba con el brasileño Miguel
Lemos. "Ayer conocí a Lemos, del Brasil. Ya acepta la reli­

gión de la humanidad; y sólo le quedan algunas dudas sobre
ciertos puntos del positivismo". Poco tiempo después cono­

cerá a otro de los futuros apóstoles de la humanidad en Bra­

sil, Teixeira Mendes. Juntos, el chileno y los brasileños, irán

aceptando la parte religiosa de la filosofía de Comte hasta
convertirse en los más puros ortodoxos de su doctrina. Tei­
xeira Mendes primero y después Miguel Lemos, regresan al
Brasil en 1881, donde inician su apostolado en pro de III
religión de la humanidad. Lemos, con autorización de Laf­

fitte, establece en Río de Janeiro el Apostolado positivista de

Brasil y la primera iglesia. Jorge Lagarrigue, a su breve
11 Véase mi Positivismo en México.



198 ORTODOXOS y HETERODOXOS

regreso a Chile, en 1883, funda! también el Apostolado po­
sitivista de Chile.

La ortodoxia de los iberoamericanos iba a chocar pronto
con el reconocido jefe de la iglesia comtiana, Pierre Laffitte.
El heredero del filósofo francés, que los había iniciado en la

religión de la humanidad, se les va a presentar como un so­

fista y oportunista infiel a la doctrina del maestro. El pri­
mer choque lo tienen en París en 1881. Este año el gobierno
francés envía una expedición a Túnez para afianzar su impe­
rio colonial. La Sociedad Positiva de Francia y la de In­

glaterra piden que se haga una protesta en nombre de la Hu­
manidad. Recuerdan la oposición de Comte a toda política
colonial y cómo en 1854 había pedido' la restitución de Gi­
braltar a España. Lagarrigue cuenta en su Diario: "El miér­

coles (13 de junio de 1881) continuó la discusión sobre la
cuestión deTúnez. M. Robiner, M. Laporte y M. Dubuisson

quieren enérgicamente' que se proteste contra la violación de
la moral y en nombre de la política. M. Laffitte, por falta
de energía y por contemporizar demasiado con los gobernan­
tes, se opone a semejante manifestación". Otro motivo lo dará
un acto disciplinario de Miguel Lemos en Brasil. Este expul­
sa del seno de la iglesia brasileña a uno de sus miembros,
Joaquim Ribeiro de Mendoça, que posee esclavos y se obs­
tina en mantener cargos políticos de responsabilidad. Comte
había establecido que los positivistas no podían tener siervos,
ni tampoco puestos políticos de responsabilidad, mientras no

se estableciese el régimen pacífico industrial, una sociocracia.
Lemos inútilmente apela a la autoridad de Laffitte para hacer
entrar al orden al disidente brasileño, hasta que, actuando

por propia cuenta, lo expulsa. Laffitte le pide sea prudente
y no tome tan al pie de la letra lo dicho por Comte y sí dis­

tinga lo que hay de inmutable en su doctrina y lo circunstan­

cial. Lagarrigue se refiere también a este asunto cuando
escribe: "El domingo en la noche (P de marzo de 1882), des.'



ORTODOXOS CHILENOS 199

pués de salir de casa de Robinet, volví a conversar de este

asunto a M. Laffitte. Me alabó mucho a Lemos, pero se re­

siste a censurar directamente a O. y como yo le hiciera ver

que este positivista había desconocido su propia autoridad al
desconocer la de 'Lemos, consagrado por él, me dijo que aquí
mismo subscribían muchos que no reconocían casi absoluta­
mente su' autoridad. y agregó que si los rechazaba tendría
él mismo que retirarse dé la dirección positivista". Esta ac­

titud del jefe de la iglesia positivista pronto habría de carn­

biar abiertamente la 'de sus discípulos de la América. "Al
oír esto -agrega Lagarrigue-, no tenía yo nada que contes­

tar. No teniendo M. Laffitte autoridad propia sacerdotal, me­

nos podría apoyar Ia de otro. Esto no viene sino a confir­
marnos que el positivisrno carece de verdaderojefe universal,
y que el segundo gran sacerdote de la humanidad no ha sur­

gido todavía. Es triste constatado, pero' es la verdad". Y
hubo algo más. En febrero de 1883, Lagarrigue escribía a

Lemos que Laffitte estaba dispuesto a aceptar un puesto que
le había ofrecido el primer ministro de Francia, Gambetta:
un curso de sociología en la Escuela Politécnica. Lemos con­

testó: "El día en que M. Laffitte lleve su defección hasta el

punto de llegar a ser un simple profesor oficial, ese día rom­

peremos con él sin vacilación". El 9 de' septiembre de 1883

se realizó él cisma. Miguel Lemos rompe éon Laffitte. En
febrero de 1884, Jorge Lagarrigue sigue sus pasos. Los cen­

tros positivistas europeos siguen fieles a Laffitte. El grupo
occidental, como se llama al de los americanos, se separa. La
ortodoxia comtiana se traslada a la América."

Desde 1884 hasta 1894, aro de su muerte, Jorge Laga­
rrigue permanece en París haciendo propaganda positivista

12 Sobre el problema citado se hace explicación en O Apostolado Positi­
vista no Brazil, Circular anual, de MiguelLemos, Río. de Janeiro. Iglesia Po­

sitivista del Brasil. Véase también libros citados en la nota número 7 de la
Introducción.' Jorge Lagarrigue, Le' faux et le vrai Positioisme. París. 1892.



200 ORTODOXOS Y HETERODOXOS

y defendiendo lo que considera la ortodoxia de su maestro

Augusto Comte. Pero en Chile ha dejado un propagandista
de la escuela, un apóstol, su hermano mayor, Juan Enrique.
Ambos se han iniciado en la filosofía positiva, pero éste se

mostrará más reacio a aceptar el aspecto religioso de la es­

cuela. Desde París, Jorge Lagarrigue escribe cartas y cartas

para atraer a su hermano al seno de la iglesia comtiana. El
25 de abril de 1877, Enrique escribe a su hermano: "En el
fondo creo como tú que no hay otro camino. Eso sí, que para

que se organice de un modo formal la religión esa, tendrán

que haber desaparecido antes todas las religiones reveladas".
Pero Juan Enrique no parece decidirse por este camino. "En
su última carta -escribe Jorge-, Enrique no se manifiesta
aún decidido a aceptar el positivismo religioso. i Cuánto cues­

ta hacer una conversión!" "Enrique siempre contrario al po­
sitivismo religioso, y yo siempre procurando convertirlo".

"Enrique cada vez, en oposición con las ideas religiosas de
Comte. Casi desespero convertirlo mientras yo esté en París".
"Tú persistes en rechazar las ideas positivistas -le escribe-e-r
nada puedo decirte a ese respecto, sino mi sentimiento al ver

que desconoces la grandeza y la verdad de la nueva doctrina.
Pero cuando tú me dices que tu manera de ver la solución
del problema humano es vaga aún y agregas sin embargo:
«Déjame ser un escritor que exponga sus ideas con cierta

tranquilidad de espíritu», no puedo menos de hablarte con

toda franqueza y señalarte los graves deberes que incumben
ahora al pensador. En este momento de grave anarquía men�
tal y moral es falta imperdonable venir a exponer nuevas

ideas cuando no se está suficientemente preparado para los
difíciles estudios de la sociología y de la moral. Yo te lo

digo, Enrique, tú no podrás nunca resolver un problema so­

cial ni debes pretender hacerlo. No que no tengas facultades
mentales para eso, sino que no las has fortificado en el estu­

dio de las ciencias positivas. No teniendo éstas, ¿cómo quie-



EL APOSTOL DE LA HUMANIDAD 201

res descubrir leyes en sociología, en donde las ciencias posi­
tivas han desempeñado un rol tan importante?"

Sin embargo, todo parece inútil. Jorge Lagarrigue casi

desespera de poder convencer a su hermano, al menos mien­

tras no tenga oportunidad de verlo personalmente. "Enrique
-escribe Jorge- siempre refractario a nuestras ideas. No

espero ya modificarlo sino cuando vuelva yo a la patria que­
rida. El orgullo y la vanidad intelectuales están demasiado
metidas de por medio para que pueda comprender la Reli­

gión de la Humanidad; tan cierto es que una cierta subordi­
nación es la primera condición de todo progreso intelectual".
y en otro lugar de su Diario dice: "A Enrique le escribí unas

cuantas páginas sobre la división de los dos poderes, que él

no quiere para nada admitir. Y este es el fundamento mis­

mo del positivismo. ¡Cuánto poder tienen las preocupaciones
y el orgullo revolucionarios!" Pero, al fin, el 13 de diciem­

bre de 1830, Juan Enrique llega de sorpresa a París a pasar
unos meses con su hermano. Esto es suficiente. Jorge empie­
za a escribir en su diario: "Enrique, que ha leído ya 108 dos

primeros volúmenes de la Política Positiva, va reconociendo
la superioridad inmensa de Augusto Comte. Ya Littré cayó
de su opinión". "Enrique cada vez más positivista. Está le­

yendo la Síntesis Subjetiva y estudiando matemática". "Ayer
escribimos a casa, Enrique le escribió a Luis Espejo. Le

cuenta cómo todas sus prevenciones contra la Religión de la
Humanidad han desaparecido y le declara que Comte es el

más grande genio que ha producido la humanidad". Juan
Enrique Lagarrigue regresa a Chile el 1 Q de marzo de 1882.

Se ha transformado en un apóstol de la humanidad. La -orto­

doxia positivista en Chile encarnará en su persona.

50. EL APÓSTOL DE LA HUMANIDAD

Juan Enrique Lagarrigue se entrega así a la difícil tarea



202 ORTODOXOS Y HETERODOXOS

de convertir a los hombres a la religión de la humanidad.
No sólo se entrega a la prédica entre sus compatriotas. Como
buen apóstol de la humanidad, su labor no reconoce fronte­
ras. Sus cartas inundan la América y Europa.· Van dirigidas
a toda persona que por su labor o por su poder han servido
o pueden servir a la causa 'de la felicidad humana. Se enta­

bla un diálogo epistolar entre Lagarrigue y el escritor español
Juan Valera. Inútilmente trata el primero de convertir al

sgundo. La condesa Pardo Bazán recibe iguales epístolas
con el mismo fin. Teodoro Roosevelt, el Kaiser Guillermo II,
Clemenceau, los reyes de Inglaterra y primeros ministros,
Ghandi, Leon Tolstoi y otras muchas grandes figuras reci­
ben sus invitaciones, consejos o protestas. Sus intervenciones
en pro de la paz sonmúltiples ; no hay atentado internacional

que no reciba la protesta de' este apóstol, ni reuniones pro
paz que no- reciban sus sugestiones: En 1893 escribe a Gui­
llermo II: "Permitidrne que os ruegue respetuosamente, en

nombre de la humanidad, que devolváis a la Francia la Alsa­
cia y la Lorena. Este acto será decisivo para cimentar la paz
universal". Yal Presidente Mac-Kinley de .los Estados Uni­

dos, después de la guerra con España por el asunto de Cuba

y Filipinas, le escribe: "Desgraciadamente los Estados Uní­
dos se han dejado llevar hasta perjudicar al género humano.
Este deplorable extravío no dejará de haber influído en los
tristes asuntos del Africa del Sur y de .la China. Cuanto más

puros son los antecedentes de una. Nación, más consecuencia
tienen sus .malos ejemplos. Después de la. guerra con Espa­
ña, ha quedado ensombrecida la digna tradición colonial del
venerable Penn, confirmada en la independencia de los Es­
tados Unides por el inmortal triunvirato de Washington, Jef­
ferson y Franklin"." Pero no sólo protesta en el exterior;

IS Estas diversas cartas han sido publicadas' por el Apostolado de la Re­

ligión de la Humanidad en Santiago de Chile. Reunidas en lnteruenciones

religiosas en favor de la paz.



EL APOSTOL DE LA HUMANIDAD 203
\

también lo hace en su patria contra el despojo que se ha he-
cho al Perú de las provincias de Tacna y Arica después de la

guerra entre éste y Chile en 1883 y a favor de que se le dé a

Bolivia una salida al mar, que la ha perdido' en la misma

guerra. "Sí Chile quiere seguir la senda del progreso efec­
tivo -escribe Lagarrigue-:-, que encierra felicidad y gloria,
es indispensable que devuelva Tacna y Arica al Perú, y que
lo haga en forma espontánea. ;. Sepan persuadirse, mis con­

ciudadanos, de que la verdadera grandeza nacional' sólo

puede alcanzarse en compañía de la virtud más alta". "Si

Chile se decide a entregar lo que moralmente no le pertenece,
se sentirá purificado hasta lo íntimo de su ser, y con una ener­

gía incontastable para elevarse a sus más gloriosos des­
tinos"."

Múltiples serán los folletos y circulares que, firmados por
Juan Enrique Lagarrigue, se repartirán' entre todas aquellas
personas que en' alguna forma pueden ser atraídos por esta

religión adoptada por los ortodoxos de Chile. En ellos se

muestra la forma como este hispanoamericano se acerca a

muchos de los problemas que su circunstancia le va deparan­
do. A diferencia de los positivistas mexicanos, el chileno se

acerca a problemas sociales de su época, como el. del Socia­

lismo, y lo juzga con simpatía y comprensión. Siempre sabrá
encontrar en Comte la justificación de sus juicios. Respecto a

un proyecto de ley contra las huelgas presentado por el gobier­
no de Chile, Lagarrigue escribe condenándolo. En ese pro­

yecto se establece como pena contra las huelgas el presidio o

la multa que va de los 100 a los 1,000 pesos. "Tal proyecto
-dice Lagarrigue- no parece emanado del Gobierno de una

República. Se desconoce en él categóricamente la libertad
incontestable que tienen los proletarios de constituirse en
huelga a fin de obtener un aumento de salarios. .. Esto es

14 Juan Enrique Lagarrigue, Sobre Tacna y Arica. Santiago de Chilè,
1909. Y en IntervenCiones religiosas en favor de la paz.

.



204 ORTODOXOS Y HETERODOXOS

inaudito y convierte de golpe a los proletarios en siervos", Y

agrega: "Cuando se establezca el régimen normal. , , el Sa­
cerdocio de la Humanidad será el mediador natural en los

conflictos entre el proletariado y el patriciado. Mientras tanto

las huelgas son las únicas defensas con que cuentan los pro­
letarios y de ninguna manera debe arrebatárseles"." Y en

otro lugar se refiere concretamente al socialismo como uno de

los fines del positivisrno, aunque contrario a la comunidad
de bienes. Dice: "Entre las muchas dificultades que viene a

remediar el positivismo se haya la del socialismo. El origen
de éste, en la aspiración del proletariado a mejorar su triste

condición, no puede ser más legítima". Pero, agrega, lo que
es erróneo es la solución, la de la comunidad de bienes. "El

positivismo desecha todo examen sobre la adquisición prime­
ra de los capitales, que sólo conduciría a perturbar el orden

social, y se concreta a exigir su buen empleo". No importa
el origen; lo que importa ya es el empleo que se dé a estos

bienes. El positivismo "conserva la separación entre los em­

presarios y los obreros; pero mira a los primeros como sim­

ples administradores del capital humano, moralmente respon-
bl d

. "16
sa es e su gerencia .

Los ricos no son así dueños de sus bienes; sirnplemente
guardianes de bienes que pertenecen a la humanidad. Esta
deberá pedir cuentas del uso que de ellos se haga. No hay
división de clases; simplemente división de oficios. El dine­

ro, que en México es visto como signo de superioridad, inclu­
sive moraJ,17 es visto por Laganigue como un instrumento

que puede ser puesto al servicio de la cordialidad entre los
hombres. El principio de esta cordialidad es el altruismo.
"La funesta anarquía que ahora 10 ha invadido todo -dice­

y que amenaza con disolver los hogares y patrias y convertir
111 Juan Enrique Lagarrigue, El proyecto de ley contra las huelgas. San­

tiago de Chile, 1B92.
16 La religión de la humanidad. Santiago de Chile, 1884.
17 Véase mi Apogeo y decadencia del positioismo en México.



EL APOSTOL DE LA HUMANIDAD
,

205

al mundo en un campo horrible de sangrienta discordia, se

irá disipando al soplo sagrado de la doctrina altruista, y
nuestra doctrina altruísta y nuestra existencia revestirá en la
tierra las más bellas condiciones de virtud, de armonía y fe­

licidad. Unidos blancos, amarillos y negros, proletarios y

patricios, colaborarán religiosamente en la grande obra del

progreso humano, y nuestro planeta se convertirá, cada vez

más, en santa mansión de paz gloriosa". Siguiendo a Comte
sostiene un conservadurismo que represente la asimilación
del pasado, sin ruptura. El pasado debe ser la base de todo

progreso futuro. "Hoy se dice que hay que hacerlo todo de

nuevo, sin que nada quede en pie de lo que han dejado nues­

tros predecesores". Ahora bien, agrega, "bajo el punto de
vista sociológico, semejante propósito equivale a querer edi­
ficar sin cimiento. En efecto, tanto en el organismo social
como en el organismo individual, no existe verdadero perfec­
cionamiento sin evolución, y un porvenir que no radique en

el pasado, por desarrollo progresivo, es una vana ilusión, ca­

paz sólo de inutilizar esfuerzos y de producir desórdenes que

aparten de la senda filosófica del bienestar universal". La­

garrigue imagina un nuevo tipo de caballero al que llama
del porvenir, el cual ha de estar encargado de hacer justicia
entre los humildes, desplegando la bondad en favor de los

que sufren. Reconoce la imperfección del presente orden

social, imperfección que requiere la intervención de hombres

generosos que, con nuevas arrnas, armas modernas como la

riqueza, realicen las reformas necesarias. "Estos -dice-'
serán los caballeros del régimen normal que, a diferencia de
los de la Edad Media, que tenían que recurrir a la espada,
sólo apelarán JI la riqueza para proteger a los débiles, puesto
que la guerra habrá de ser deíinitivamente reemplazada por
la paz" .18

18 Al servicio tie la doctrina altruista, Santiago de Chile, 1908.



206 ORTODOXOS Y HETERODOXOS

51. LA HETERODOXIA CHIL.ENA

En el famoso discurso de inauguración de la Academia
de Bellas Letras por Victorino Lastarria, éste realizaba en la
divisa de Augusto Comte, orden y progreso, una alteración:

"Que nuestra asociación -decía- tiene el propósito de sa­

tisfacer una necesidad social, es incuestionable. Demasiado
bien lo prueba la circunstancia de haber aceptado todos nos­

otros, sin trepidación y con franqueza, la primera base de
nuestra institución, que, al darle por objeto el cultivo del
arte literario, adopta como regla de composición y de crítica,
en las obras científicas, su conformidad con los hechos de­

mostrados de un modo positivo por la ciencia, y en las socio­

lógicas y obras de bella literatura, su conformidad con las

leyes de la naturaleza humana, que son Libertad y Progre.
so" .19 Pocos años antes, en México, otro positivista, Gabino

Barreda, había realizado una operación semejante substitu­

yendo Amor, Orden y Progreso por Libertad, Orden y Pro­

greso." El segundo justif'icaba en esta forma sus relaciones
con el Partido Liberal Mexicano, que se encontraba en el po­
der después de la derrota de los conservadores; en cuanto al

primero, Lastarria, justificaba en esta forma el ideal por
él siempre perseguido, su liberalismo. En esta alteración a

la divisa positivista de Comte se encerraba su discrepancia
con el positivismo. Comte establece el progreso, pero dentro

del orden; Lastarria el progreso, pero dentro de la libertad.
Comte es un nuevo conservador, Lastarria un liberal cien por
ciento. El positivismo liberal del maestro chileno habrá de
ser heredado por Valentín Letelier.

En la Academia de Bellas Letras y en la Sociedad de la
Ilustración aprende Letelier su positivismo. Él pertenece
también a ese grupo de jóvenes de que nos hablaba Jorge

10 Lastarria, Recuerdos literarios.
20 Véase mi Positivismo en. México.



LA HETERODOXIA CHILENA 207

Lagarrigue en su Diario. En éste se recuerda varias veces al

amigo Valentín Letelier y su interés por saber de la filosofía

positiva. En 1875 escribía Lagarrigue:
"
...el lunes de la

semana pasada, recibí de Copiapó una carta de Valentín Le­

telier, que ha sido nombrado profesor de literatura y filoso­
fía del Liceo de aquella ciudad. Se muestra anheloso por
estudiar la filosofía positiva". En Francia, Lagarrigue se

cartea con Letelier tratando de atraerlo hacia la religión de
la humanidad. Recibí carta de Letelier, cuenta Lagarrigue;
"es contestación a la que yo le dirigí. Me expresa que tendrá

placer en mantener correspondencia conmigo. Por el conte­

nido de la carta .parece un espíritu muy bien dispuesto para
abrazar más tarde el positivismo religioso .. Confiesa que es

menester leer las últimas obras de Comte antes de condenar­
las. Está muy empeñado en construir la moral positiva; ig­
nora que Comte echó las bases".

Sin embargo, el liberalismo de Letelier se arraiga fuer­
temente. La religión de la humanidad no logra convencerle.
Inútilmente trata Jorge Lagarrigue de catequizarlo ; todos sus

esfuerzos se estrellan. Si a su hermano Juan Enrique logra,
como se ha visto, convencerlo para que abrace la religión
positivista el día que éste va de visita a París, con Letelier
se estrellarán nuevamente sus esfuerzos al encontrarse con

él en la capital fracesa en 1882. Cuenta Lagarrigue: "Ayer
en la noche estuvimos. .. a visitar a Letelier. .. Le llevé la

Filosofía positiva por Robinet y el culto positivista en el Bra­
sil y la Patria Brasilera. Estuvimos desde las ocho hasta las
once discutiendo sobre el positivismo. La hidra revoluciona­

ria, el orgullo y la vanidad, dándole la infalibilidad personal,
impiden la conversión de Letelier".

No, verdaderamente Letelier estaba perdido para el apos­
tolado de la humanidad. Su heterodoxia era irremediable.
Mientras los Lagarrigue habían logrado escapar al destruc­
tor racionalismo de Littré, que desconocía lo mejor de la obra



208 ORTODOXOS y HETERODOXOS

del maestro del positivismo, Letelier queda preso en él. "Aho­
ra es cuando uno ve el profundo mal que ha causado Littré
-dice Lagarrigue-' . No ha hecho sino dar armas al negativis­
rno, a la revolución contra el gran constructor Augusto Com­
te". Y agrega lleno de decepción: "Todo se habrá hecho para
que se convierta Letelier. Si no se convierte será porque no

pertenece a las naturalezas verdaderamente elevadas, en las

que la veneración concluye, al fin, por triunfar del orgullo
y la vanidad personales".

Diez y ocho años más tarde, en 1900, el otro positivista
ortodoxo, Juan Enrique Lagarrigue, acusa a Letelier recibo
de su obra La Evolución en la Historia. En la carta decía:
"Su obra, cuyos dos volúmenes ha tenido usted la atención
de enviarnos, representa mucha labor y está cargada de eru­

dición, pero siento que no la verifique el profundo espíritu
orgánico del positivismo. Le sucede a usted, me parece, lo

que a varios pensadores contemporáneos que, por no haber

seguido a Augusto Comte en su obra capital, el Sistema de
Política Positiva, donde ha instituído la religión de la huma­

nidad, andan fuera del rumbo de la verdadera reorganización
mental y moral". Para la ortodoxia positivista eran inútiles
todos los esfuerzos por buscar las bases de la reorganización
moral y social; éstas estaban ya encontradas. Augusto Comte
las exponía claramente en su magna obra. Querer descubrir
estas bases era como querer descubrir el Mediterráneo. Lo
único que se lograba eran inútiles tanteos y con ellos peligro­
sas desviaciones que a la postre eran pagadas a un alto pre­

cio; el del retraso dei progreso de la humanidad. Por esta

razón Lagarrigue terminaba su carta diciendo: "Hago votos

porque usted llegue a desprenderse de los obstáculos que le

impiden ver en el positivismo la doctrina moral".

52. DOS ACTITUDES

El año de 1891 había de ser de prueba para la historia



DOS ACTITUDES 209

de Chile. Entraban en violenta pugna el Poder Ejecutivo y
las Cámaras. El Presidente de la República, José Manuel

Balmaceda, disolvía al Congreso, y éste desconocía la legiti­
midad del Presidente. El Presidente, proclamaban las Cá­

maras, ha renunciado "a la autoridad legítima de que estaba

investido, para asumir el poder personal y arbitrario, que no

tiene otro origen que su voluntad ni otros límites que aquellos
que Jos acontecimientos puedan darle". Con esta lucha hacía
crisis una vieja pugna, dos idearios se enfrentaban mortal­
mente: el ideario del cual fué expresión el dictador Diego
Portales y el ideario liberal del que fué expresión José Vic­

torino Lastarria.· y detrás de este ideario dos clases: la con­

servadora y monárquica y la liberal y burguesa. El ideal de

Lastarria y su generación había madurado, surgía una nueva

generación que en nada necesitaba ya del viejo orden colo­
nial. El Poder Ejecutivo había ido perdiendo poco a poco
la fuerza de que le había dotado la Constitución hecha por

Diego Portales. En su lugar se había ido fortaleciendo el

"Parlamento", concebido por Lastarria como la máxima ex­

presión del liberalismo. En 1891 la pugna se traduciría en

lucha armada. Chile que, a diferencia de otros países hispa­
noamericanos, había podido evitar las revoluciones por un

espacio de sesenta años, se entregó a la revolución. El Con­

greso desconocía al Gobierno y hacía armas contra él. El

Gobierno, por su lado, declaraba al Congreso en rebeldía.
El ejército, más criollo y tradicionalista, se puso al lado del
Presidente. La marina, de formación europea, especialmen­
te sajona, se puso al lado del Congreso. Ocho meses duró la

contienda, al cabo de los cuales el presidente Balmaceda se.
vió obligado a renunciar, para suicidarse pocos días después.
El espíritu liberal triunfaba definitivamente sobre los últi­

mos vestigios del espíritu colonial. Al cabo de varios años el
ideal de Lastarria vencía al de Portales. La pugna quedaba



210 ORTODOXOS Y HETERODOXOS

cerrada. La etapa de la burguesía chilena se iniciaba llena

de pujanza.
, En esta lucha JUan Enrique Lagarrigue y Valentín Lete­

lier tomarían diversas actitudes, las consecuentes con las res­

pectivas ideas por ella's sustentadas. El primero, 'fiel al

conservadurismo corntiano, se indinaría hacia el presidente
Balmaceda. El segundo, fiel a su Iiheralismo, lo combatiría.
La ortodoxia y la heterodoxia positivistas darian a conocer

sus respectivós puntos de vista sobre un mismo problema
nacional.

-

Juan Enrique Lagarrigue, fiel a la letra de Comte, no

podía estar al lado del parlamentarismo, del cual se había

mostrado opositor el filósofo francés. Comte había aplaudido
el golpe de Estado dè 'Napoleón III y era partidario de todos
lo� gobiernos fuertes que fuesen capaces de establecer el or­

den que conduce al progreso. En 1888, Jorge Lagarrigue ha­
bía escrito en Francia al general Jorge Ernesto Boulanger,
héroe de la guerra franco-prusiana, y a quien se acusaba de

aspirar a la dictadura, una carta y un folleto titulado La

Dictature Républicaine, en donde le invitaba a realizar el

ideal de Comte, considerándole el único hombre capaz de
realizarlo en Francia. Le decía: "Augusto Comte es el primer
republicano que ha puesto en plena evidencia el absurdo' y la

inmoralidad del régimen parlamentario. Y es también el

primero que ha visto a la luz de la ciencia social, la mejor
forma de gobierno apropiada a la situación de la Francia ac­

tual", Sus enseñanzas se resumen en la necesidad de "con­
centrar todo el poder político en las manos de un solo hombre
de Estado directamente responsable ante el país .. , en cone­

xión con una plena libertad espiritual". Yo creo, agregaba,
que por lo que habéis hecho hasta aquí, "vos s�réis este

hombre tan necesario para la salvación de Francia y de la
,.

.

"
' ,...,' .



DOS ACTITUD.ES 211

humanidad, el Constantino de nuestra época"." Por su lado,
Juan Enrique Lagarrigue enviaba al presidente Balmaceda

lo que llamaba Propuesta de solución para la actual crisis

lùi 2�
po ütca,

-

En esta propuesta escribía Lagarrigue: "Para Ia crisis
actual no hay en nuestro sentir más que una solución digna y
que asegure el gloriose porvenir de Chile, y es que el Gobier­

no, encarnación hoy del orden, prevalezca sobre el Congreso,
viva encarnación del desorden". "A pesar de sus antecedentes

parlamentarios, el actual jefe del Estado ha tendido espontá­
neamente hacia la dictadura en' virtud de la situación direc­
tiva y responsable en que se encuentra, y como persona que
tiene verdadera conciencia pública. Esa evolución en su cri­
terio político, lejos de abatirlo, le hace honor, y comprueba
en él ese axioma sociológico capital: el hombre se agita y la
humanidad lo conduce, el cual sólo falla con los pertinaces
rebeldes del progreso social". Y agregaba: "Por más que se

declare ignorantemente contra la dictadura republicana, ella

constituye el mejor de los gobiernos, como el régimen parla­
mentario el peor de todos". Sin embargo, la dictadura repu­
blicana no debe ser confundida con la tiranía. "Más tiránico

puede ser un Congreso que un dictador".
A continuación pasaba a hacer historia y decía: "La pros­

peridad de Chile le viene, en mucha parte, de haber tenido
un régimen más dictatorial que parlamentario, En el fondo
es el Gobierno quien ha hecho aquí todas las leyes". La

Cámara, al oponerse a Balmaceda, ha invocado, para conmo­

verlo, la abdicación dellibertador O'Higgins. i Recuerdo con­

traproducente! ¿ Qué vino después de esta' abdicación?, pre­
gunta Lagarrigue. "El país se hundió en el caos hasta que to

21 Jorge Lagarrigue, La dictature Rèpublicaine d'aprèS' Auguste, Compte.
París.

22 Juan Enriq�e' Lagarrigue, Propuesta de solución para la actual crisis

politice. Santiago de Chile, IB9O.



212 ORTODOXOS Y HETERODOXOS

sacó de él el ilustre Portales". Si el insigne O'Higgins no hu­

biese abdicado "estaríamos ahora más cerca de la sociocra­
cia". De aquí que sea menester que el jefe de la nación se de­
cida a dar un golpe de estado. "El golpe de estado sólo sería

censurable cuando viniera a contrariar el progreso social, pero
de ningún modo cuando viniera como ahora a servirlo, sin

reprimir otra cosa que las tendencias radicalmente desorga­
nizadoras del Congreso" .

.

y en otro folleto hecho circular sobre el mismo proble­
ma, Juan Enrique Lagarrigue decía: "Escribo movido sólo
del interés de que mi patria se encamine hacia la Sociocra­

cia, librándose de todo espíritu metafísico y revolucionario".
Todo el problema se reduce a lo siguiente en el actual con­

flicto: "o triunfa el régimen parlamentario, o triunfa el régi­
men presidencial". Ahora bien, "¿qué es lo que más convie­
ne al porvenir de Chile? Evidentemente es de toda evidencia

que debe triunfar 'el régimen presidencial. Desaconsejado
está el régimen parlamentario, desde hace muchos años, por
el fundador del positivismo, Augusto Comte. Es necesario

que triunfe el régimen presidencial so pena de que se des­
camine lastimosamente nuestra patria en vez de avanzar".
"Para todo chileno de corazón recto y espíritu claro que no

esté paralogizado, ha de ser indudable que el Congreso es hoy
el extraviado y no el Gobierno. Del lado del Gobierno debe
estar la opinión pública"."

Por el otro lado, Valentín Letelier se ha opuesto a la dic­

tadura, y la justificación de su oposición la encontrará en el

positivismo, pero ya no en el comtiano, sino en el de Spencer.
Perseguido, dice, encarcelado y desterrado por defender el de­

recho, "no sostuve con mis actos bajo las amenazas de la tira­
nía sino las mismas doctrinas que bajo el régimen de la
libertad había sostenido en estas aulas con mi palabra". La

23 J. E. Lagarrigue, Dictamen positivista sobre el conflicto entre el Go­

bierno y el Congreso. Santiago de Chile, 1890.



DOS ACTITUDES 213

Universidad, a la cual habla Letelier, tiene para éste una es­

trecha relación con el gobierno: en ella, dice, "el catedrático

aparece empeñado a la vez en formar hombres de profesión,
conocedores del derecho, y en educar hombres de estado co­

nocedores de la ciencia"." Letelier se presenta como un dig­
no heredero de los ideales de Lastarria y su generación. La
educación es para élla base de la reforma a la cual aspiran.
Desde este punto de vista no podía haber estado al lado de
un gobierno que olvidaba los fines libertarios del estado,
independientemente del orden que era menester guardar.

Letelier considera que ha sido la guerra del Pacífico

-(1879), la guerra sostenida contra el Perú y Bolivia, el ori­

gen de la tiranía de Balmaceda. Aparentemente, dice, pudi­
mos gloriarnos de que en aquella guerra nuestro orden cons­

titucional no se alteró. "Pero aunque jurídicamente no hubo
cambio alguno en el orden legal, de hecho se operó por la

fuerza de las cosas una gran concentración de poderes en ma­

nos del Ejecutivo". Poderes que la sociedad le fué cediendo.
"Los gobiernos más fuertes son aquellos que cuentan con la
adhesión mayor de parte de los elementos sociales, porque
no hay atribución, por exorbitante que sea, con que la socie­

dad no les invista de hecho cuando las necesidades de su orga­
nismo así lo requieren". La guerra planteaba estas necesida­
des. "Por eso el estado de guerra que en igualdad de otras

condiciones vincula el triunfo a la cohesión social, a la disci­

plina, a la obediencia, a la unidad de miras; propende espon­
táneamente, aun contra el deseo de los gobernados, aun con­

tra la voluntad de los gobernantes, a desarrollar la fuerza

política de los gobiernos". Y a continuación, apoyándose en

Spencer, dice: "Principio de la ciencia política es este que

queda plenamente patentizado con sólo observar que, en las
sociedades más atrasadas, donde el estado bélico es perrna­
nente, los gobiernos son autocráticos, y que los gobiernos

24 Valentin Letelier, La tiranía y la revolución. Santiago de Chile, 1891.



214 ORTODOXOS Y HETERODOSOS

más liberales son hijos de las sociedades industriales, donde
la guerra aparece de tarde en tarde a guisa de fenómeno ac­

cidental". Así, mientras el comtismo considéra necesaria la
dictadura para establecer la sociocracia, en Spencer la die­
tadura o tiranía no es sino una forma retrasada de la socie­

dad, la que pertenece a la etapa guerrera de la misma; etapa
que cede ante la industrial.

De acuerdo con Spencer, Letelier continúa sacando las
consecuencias de su oposición y crítica al golpe de estado
de Balmaceda. "Fatalmente -.-dice- el ejército vencedor

del Perú estaba destinado, en su gran mayoría, a servir en

manos de cualquier audaz como instrumento de opresión o

tiranía". Toda dictadura, agrega, necesariamente conduce
hada la ilegitimidad. "Cuando un gobierno se sale simple­
mente de la ley, se convierte en dictadura, y una dictadura,
aun cuando no sea una institución legal, puede ser una ins­

titución legítima... '; pero si, a su vez, se sale del derecho, se

convierte en tiranía, y toda tiranía es por lo mismo ilegíti­
ma". La corrupción de los sistemas de gobierno es también
la que da origen a la dependencia de los ciudadanos de sus

gobernantes. "Ahora bien -.-concluye-, el remedio no está
en la ley". El problema no se resuelve restringiendo el voto.

Esto sería ejecutar un despojo. Y éste siempre es peligroso.
"Aun cuando de ordinario la mayoría del pueblo mire con

indiferencia el ejercicio de sus derechos, no consiente dócil­

mente que se le arrebaten los que una vez le han sido otorga­
.dos". Letelier se opone así a todo intento que signifique res­

tricción del sufragio como remedio para evitar cualquier
posible dictadura o intento semejante al de Balmaceda. La
solución se la da también el positivismo spenceriano: "El
remedio consiste, a mi juicio -dice-, por un lado, en esti­
mular el desarrollo industrial, para poner a cada elector en

situación de relativa independencia y, por el otro, en propa­

gar más y más la instrucción primaria y, sobre todo, la ins-



¿ES POSIBLE UNA CIENCIA.DELA POLlTICA? , .215

trucción cívicaç para ilustrar el criterio de aquellos. que' un

día han de ser Ilamados a ejercitar elderecho de sufragio".
El pensador chileno, apoyándose ahora en nuevas filosofías,
pide como .remedio para los males de un pueblo hispano.
americano lo mismo que había pedido la generación que le

antecedió, la de Lastarria y Bilbao, la de Sarmiento y Al­

berdi, la de José María Luis Mora, la de José de la Luz y
Caballero: educación y enriquecimiento por là industria.

III

EN TORNO A UNA CIENCIA POLíTICA

53. ¿ES POSIBLE UNA CIENCIA DE LA POLÍTICA?

Valentin Letelier, fiel a la tradición liberal de Chile, se ha­

bía venido preocupando hondamente por la posibilidad de
una ciencia politica adaptada a las circunstancias hispano­
americanas o, más concretamente, chilenas. A Letelier, como

ayer a Lastarria, el positivismo se le presenta como un rico

arsenal para construir esta ciencia, pero nada m'ás como aro

senal, no como la solución del problema. El positivismo era

un buen punto de partida y la justificación de lo mucho que
se había realizado en el campo de la teoría política, pero
nada más. Hispanoamérica tenía sus propios problemas y

por ende dehería tener sus propias soluciones. Además, el

positivismo partía de la experiencia de una determinada rea­

lidad, y 'ésta no podía ser para los americanos otra que la
americana.

La Ciencia Política en Chile25 se titula la memoria que

presenta Letelier el año de 1886. En ella se plantea el pro-
211 V. Letelier, De la ciencia política en' ehile y de la' necesidad de su en­

señanza. Santiago de Chile, 1886.



216 EN TORNO A UNA CIENCIA POL{TICA

blema antes indicado sobre las posibilidades ·de una ciencia

política en Chile. Comte, Mill y Bain son los filósofos posi­
tivistas de donde se toma el arsenal para abordar esta cues­

tión. Pero es Augusto Comte el que más poderosamente in­

fluye en esta obra. La política es para Letelier un fenómeno

que debe ser explicado como tal. Ahora bien, todo fenómeno,
una vez explicado, puede ser sometido a una determinada

legalidad, a una determinada ciencia. ¿Pero, se pregunta, los
fenómenos políticos pueden ser sometidos a una determinada

ciencia? Sin embargo, demasiado hombre del siglo XIX posi­
tivista, la pregunta que sobre la ciencia hace se refiere a un

tipo de ciencia natural. Más concretamente, se pregunta, ¿los
fenómenos políticos pueden ser sometidos a leyes naturales?

Un fenómeno, dice, puede ser explicado de tres maneras

diversas: "Atribuyéndolo bien a una causa sobrenatural, esto

es, a uno o muchos dioses; bien a entidades abstractas, al des­

tino, al acaso, a la fatalidad; bien a una propiedad de la ma­

teria, a una ley de la naturaleza". De aquí que las explica­
ciones vengan a ser de tres clases: sobrenaturales o teológicas,
subjetivas o metafísicas, y objetivas, positivas o científicas.

Cada uno de estos tipos de explicación da lugar a tres clases
de filosofía: teología, metafísica y científica. Y, siguiendo
aún más a Comte, establece que necesariamente un tipo de ex­

plicación excluye el de las otras. "Las explicaciones cientí­

ficas tornan innecesarias y excluyen toda explicación teoló­

gica o metafísica; y las intervenciones sobrenaturales cesan

conforme se descubren las causas naturales".
Ahora bien, sigue preguntando, ¿pueden someterse a le­

yes naturales los fenómenos políticos? ¿Es dable explicar
científicamente la política? Para Letelier, buen positivista,
sólo existe un tipo de ciencia, la natural. De aquí que consi­
dere necesario someter a este tipo de ciencia los fenómenos

políticos. ¿Es esto posible? Todos los fenómenos, sigue di­
ciendo, se agrupan en seis grandes clases, cada una de las



LA CIENCIA POLíTICA Y LA HISTORIA 217

cuales es explicada por una ciencia respectiva. Existen los
fenómenos matemáticos, que son explicados por la ciencia

matemática; los astronómicos, por la astronomía; los físicos,
por la física; los químicos, por la química; los biólogos, por
la biología, y los sociológicos, por la sociología. Ahora

bien, en cada una de estas ciencias la complejidad de las mis­

mas va creciendo y, con ellos, las dificultades de su explica­
ción, de las cuales la última, la sociología es la que mayores
dificultades presenta y la menos constituída. Ahora bien,
agrega, por lo que se refiere a la política, la sociología "no

ha suministrado, hasta ahora. .. medio alguno de conocer la
verdad y de rectificar el error, si no es el de esas dolorosas

experiencias que los pueblos suelen hacer y que se resuelven
a veces en estériles agitaciones y revoluciones desquiciado­
ras". Aun no existe ciencia alguna que acabe con las discre­

pancias. Ciencia que ponga de acuerdo las diversas opinio­
nes políticas. "La política no ha conseguido acabar con las

discrepancias", "Mientras las discusiones científicas acaba­
rán siempre tarde o temprano por hacer el acuerdo entre po­

lemistas, las discusiones políticas no consiguieron otra cosa

que acalorar más los ánimos, dificultar más la concordia y

perpetuar divisiones que parecían próximas a borrarse". El

problema es, como se ve, cómo poner de acuerdo a los indivi­
duos en un campo que tan de cerca les atañe. Hispanoaméri­
ca tiene ya una larga y sangrienta experiencia de esta rea­

lidad.

54. LA CIENCIA POLÍTICA y LA HISTORIA

¿ Cuál es la experiencia política de nuestros pueblos? Por

lo que se refiere a Chile, Letelier hace ver cómo se ha querido
enfocar a la realidad política desde tres puntos de vista: el

liberal, el reaccionario y el conservador. "La escuela liberal

-dice- cree que la sociedad es una masa esencialmente
m�leable y plástica, y que para satisfacer las necesidades po-



218 EN 'TOR�O A UNA CIENCIA POLlTlCA

líticas se la puede amoldar a utopías depura.imaginación, o .

siquiera a ideales prematuros aun cuando realizables". Esta
es una escuela utópica, ajena a Ia-realidad. "Por el contra­

rio, la escuela reaccionaria, partiendo de la misma base, pres·
cinde por completo del cambio de condiciones sociales ope­
rado paf' la revolución moderna .y sueña con la íntegra res­

tauración del extinto régimen teocrático". Esta escuela tam­

bién desconoce la realidad, .al ignorar los cambios que .ésta

,sufre. "A su turno, la escuela propiamente conservadora, que

aprueba y aun aplaude el desarrollo histórico de la sociedad,
del pensamiento y de las instituciones, se imagina que las
instituciones, el pensamiento y la sociedad se van a detener

I

para siempre en el punto donde a la sazón se encuentran y se

oponen a todo cambio y entorpecen el ulterior desenvolví­
miento de la política y las facultades humanas". A su vez

todas estas escuelas se entorpecen entre sí.

Cada una de estas escuelas es así ajena a la realidad.

Ajena a la realidad que se da en el tiempo, la historia. Siem·
I

pre tratan de saltar sobre el tiempo, negándolo o detenién-
dolo. Pero; ¿ es posible una ciencia de la política que tome

en cuenta a la historia? ¿No será que toda ciencia, para serlo,
tiene que negar lo histórico? "Si la ciencia política existiera
-dice Letelier-e-, no hay duda de que personas tan doctas
como las que encabezan nuestros partidos llegarían a ponerse
de acuerdo en las discusiones, aun cuando no lo estuvieran

en las elecciones". Si esta ciencia existiese, "tendría por ob·"

jeto el determinar aquellas leyes naturales en virtud de las
cuales los fenómenos políticos se efectúan". Pero ¿quién
ignora que toda política es obra, no de causas generales y

regulares, sino de una determinada voluntad, la de los gober­
nantes, razón por la cual no es posible descubrir, entre los
sucesos de un determinado Estado, principio alguno de cau­

salidad o coexistencia? .

Ciencia tal no parece posible, porque sería incompatible



LA 'CIENCIA POLíTICA Y LA RIS!ORIA 219

con la historia, "Lo real, lo verdadero, lo positivo, sería que
los grandes personajes históricos, que según noticias fidedig­
nas hicieron las cosas del pasado, no fueran los autores de
ellas y que ellas se desarrollaran en virtud de unas causas ge­
nerales que no conocemos y que obran independientemente de
la voluntad humana". Pero es esto lo que no es posible. La po­
lítica es obra de voluntades y estas voluntades son las fuerzas
de la historia. Una ciencia de la política tendría que prescin­
dir de la historia. "El único principio general que se puede
descubrir .entre los sucesos políticos es que ellos, en todas

partes, son obra de los que mandan, o mejor de los que ma­

yor influencia social ejercen, así sean gobernantes, jefes de

partido, simples repúblicas, etc...
" Esto llevaría a con­

cluir que es la historia la que se opone a la constitución de
una ciencia política. ¿Es así? Letelier invierte entonces el

problema: ¿no será que no se ha constituído una ciencia de
los estudios históricos, la causa de la oposición de la historia
a la ciencia política? ¿Si existiese una ciencia de la historia,
no sería entonces posible una ciencia de la política? Es me­

nester trasladar el problema. Parece que los estudios histó­
ricos son opuestos o, al menos, estorban la constitución de una

ciencia política, dice Letelier, ya que siendo la política un

fenómeno social, ésta no podrá constituirse en ciencia mien­
tras la historia, que estudia el conjunto de todos los fenóme­
nos sociales, no logre descubrir esa ley general de filiación

que se supone debe existir entre ellos. Ahora bien, esto no ha
sido posible porque hasta la fecha sólo existe una gran super­
ficialidad en los estudios históricos. "La deficiencia con que
en realidad se tratan las materias políticas y militares (a..pe­
sar del exclusivismo y minuciosidad con que las tratan los
historiadores) es tal que los estadistas no podrían inferir de
tales estudios una sola regla de gobierno, ni podrían descu­

brir con ellos la solución de un solo problema político". Todo

aparece aquí "como una sucesión sin relaciones, como una



220 EN TORNO A UNA CIENCIA POLlTICA

serie de efectos sin causas, como una exposición de fenórne­
nos sin leyes, que se producen por virtud espontánea". En
la forma como se escriben generalmente las obras históricas!
éstas se presentan como "simples e inconexas exposiciones de:
fenómenos particulares, cuando toda ciencia abstracta es, pOI
el contrario, una exposición de leyes generales". "Son, en una

palabra, estudios de pura memoria cuando toda ciencia es

ante todo estudio de entendimiento".

¿ Qué es lo que necesitamos entonces?, pregunta Letelier
Una filosofía de la historia. Sólo ésta hará posible um

ciencia de la política. Ya Comte y Spencer han insistido er

múltiples ocasiones en que se debe a la falta de preparaciór
científica la inconexión y superficialidad de las obras histó
ricas. Es menester entonces una filosofía de la historia para
levantar sobre ella una teoría política. Múltiples son ya lo!
esfuerzos que se han hecho para constituir esta filosofía. Er

lo primero que se ha pensado es en "descubrir entre los acon

tecimientos algún principio de general causalidad, que pOl
ser propio para explicar todos los posibles, torne innecesaric
narrar todos los acontecimientos". Ya que toda "ciencia, para
descubrir una ley ignorada o para estudiar una descubierta,
no necesita examinar todos los fenómenos atingentes. .. De
la misma manera, se podrían descubrir y enseguida estudiar

leyes sociales, en caso de que existan, sin necesidad de cono­

cer todos los sucesgs de la historia". Ahora bien, cabe pre'

guntarse, "¿existe realmente en la sociedad algún principio
general que la conserve, que la desarrolle y que le sea propio
para explicar todos los acontecimientos' políticos?" Lo que
hasta la fecha se ha hecho es insuficiente. No basta la filo·
sofía de la Historia de la Biblia, Bossuet, Vico, Montesquieu
y Buckle. "La constitución de la ciencia política es imposi­
ble en el actual estado de la filosofía de la historia".



,

¿QU� TEORtA POLlTICA ELEGIR? 221

55. ¿QuÉ TEORÍA POLÍTICA ELEGIR?

Sin embargo, pese a las dificultades para formular una

teoría política, lo cierto es que la historia ofrece varias. Pero,
¿cuál elegir? Entre los grandes peligros que puede presen­
tar una ciencia política está el de su elección. ¿ Cuál de to­

das las existentes es la verdadera? ¿La de Platón, Aristóteles,
Mill, Rousseau, Comte, Spencer? Por lo que se refiere a Chile,
dice Letelier, "la única obra realmente seria que entre nos­

otros se ha compuesto sobre política, cual es la Política Po­
sitiva del señor Lastarria, ofrece en' conclusión un proyecto
constitucional que muy pocos juzgarán realizable y conve­

niente en las presentes condiciones sociales".

¿Qué teoría elegir? "¿La juventud sería educada para
la reacción o para la revolución, para la Iglesia o para el

Estado, para uno o para otro de los partidos contendientes?"
Pero esto sería inútil; después de todo, los partidos gobier­
nan sin ciencia política. Así, "más que difundir doctrinas
peligrosas, que no siempre surten los' efectos sociales que se

esperan, nos conviene a nosotros mantenernos en expectativa
y aguardar a que otros pueblos los ensayen para .imitar en

seguida a la segura sus aplicaciones felices". En este senti­
do Letelier considera benéfico el atraso cultural de Hispano­
américa. Esto evita experiencias que pueden resultarle ne­

gativas. Observando las experiencias hechas por Europa po­
drá evitar sus errores y adoptar sus aciertos.

Por lo que se refiere a Chile, dice, la única teoría que
puede tener algún valor está reducida a lo realizado por Las­
tarria. Sin embargo, en el ambiente actual se hacen notar ,

una serie de nuevas influencias, especialmente en las lectu­
ras que se hacen. y estas lecturas no son otra cosa que el
índice de lo que el hombre de la época quiere o cuadra con

su pensamiento. "No se rodea -dice-, en efecto, el hombre



222 EN TORNO A UNA CIENCIA POLíTICA

estudioso de otros libros sino, por lo general, de aquellos
cuyas doctrinas cuadran a sus propios pensamientos, en for­
ma que, sin oírle hablar ni leer cosa suya, uno puede inferir
de sus lecturas ordinarias cuáles son sus principios funda­
mentales". Guiándose por esta indicación general se puede
estudiar "en Spencer, Stuart Mill, Comté, Littré y demás

grandes pensadores cuyas obras tienen cabida en numerosas

bibliotecas 'particulares de ciencia social, cuál es entre nos­

otros el estado de la ciencia política". Y este estado de­
muestra que la doctrina más aceptada es actualmente la

positiva.
Ahora' bien, la ciencia política positiva niega que la in­

Iluencia de la voluntad en la política sea tan decisiva como

lo dicen las historias comunes. Por el contrario, sostiene

"que todos los sucesos, la formación y el desarrollo de los

estados, los cambios de instituciones, las revoluciones, etc.,
se efectúan por obra de causas generales más bien que por
voluntad de los gobernantes". Pero, y aquí Letelier hace una

pregunta que es básica para salvar su liberalismo, si todos
los sucesos políticos se 'efectúan a impulso de fuerza sociales,
¿qué es del libre albedrío? El problema se plantea al pre­

sente, bajo el imperio de las ciencias, en los mismos términos

en que se planteó bajo el imperio de las antiguas filosofías.
La inmutabilidad que distinguía a las causas absolutas de
las antiguas filosofías es también propia de las leyes natura­

les. "En tal sentido, donde quiera que exista una sociedad
ha de pretender desarrollarse en conformidad a una norma

determinada, a menos que fuerzas extrañas obstruyan o alte­
ren su desarrollo".

AqUÍ el sentido liberal de Letelier le hace oponerse a un

posible determinismo. La 'voluntad, la libertad humana, debe

poder influir en ese mundo de la historia y de la política. Se

aspira fi encontrar un orden legal, pero no a un orden que
sea contrario' al sentido de la libertad y, con él, de la respon-



¿Qut TEORIA POLtTICA ELEGIR? 223

sabilidad. "Con todo '-dice Letelier-e-, las leyes sociales, si

existen, han de ser por, naturaleza tan modijicables que, sin

dejar ellas de cumplirse, ha de poder-la voluntad de cada
cual concurrir o no activamente a su cumplimiento: retar­

darlo con los conservadores, . apresurarlo con los liberales,
perturbarlo con los reaccionarios y los revolucionarios". La

jerarquía en el orden de la realidad y las ciencias señalada

por Comte, no es, para Letelier, otra cosa que una jerarquía
en el orden de la libertad. Se va de lo determinado a lo inde­
terminado. Del orden a la libertad. La complejidad quese
nota en la escala de las diversas ciencias no es otra cosa que
la explieitación de un mundo de libertad que se hace plena­
mente patente en lo humano. "La libertad humana -dice
Letelier-, que carece de libre albedrío en cuanto a los órde­
nes de fenómenos inmodificables, cuales son las matemáticas

y la astronomía, empieza a tenerlos desde que se adelantó

por aquellos órdenes cuyos fenómenos son' susceptibles de
modificaciones". En unos campos el hombre puede hacer
más patente su voluntad y -libertad que en otros. Ante cier­

tas realidades su voluntad se estrella, mientras en otras se

realiza. No se puede hacer, dice Letelier, que uno y uno sean

tres, que la tierra no gire alrededor del sol; pero.' sí puede
\

desviarse el rayo en el orden físico; en el químico descom-

poner las sustancias; en el biológico prolongar la vida o dar
la muerte. "De análoga manera, se puede en el orden social,
que es el más complejo y el más elevado de todos, modificar
la forma, el modo y el tiempo de los sucesos". He aquí la
razón por la cuallos fenómenos políticos son supuestos como

"obra exclusiva de la voluntad". "La acción humana está
. -

sometida a leyes superiores y no es libre sino en cuanto las
_

puede modificar".
Valentin Letelier salva así a la libertad de un absoluto

determinismo. Pero tampoco es' partidario de una libertad

absoluta, que no sería otra cosa que la plena anarquía. Muy



224 EN TORNO A UNA CIENCIA POLlTICA

en serio se ha preguntado por la existencia de una ciencia de
la política. En el campo de lo humano se encuentra también
con una serie de realidades determinantes. En este campo el
hombre alcanza su mayor libertad, pero esta libertad no es

absoluta; la acción humana tropieza también aquí con ciertos
límites. "La política -dice-- es determinada en cada caso

por antecedentes históricos y por circunstancias sociales que
el estadista puede quizá ignorar, pero que no obstante obran
de una manera decisiva e incontrastable". Sin embargo, a

veces parece que los sucesos políticos son producto del capri­
cho de talo cual personaje político. "Mas empecemos por
notar que en todas las ocasiones los hombres que parecen
árbitros de las sociedades son aquellos que se ponen al ser­

vicio de alguna necesidad social o, por lo menos, de alguna
aspiración general, convirtiéndose en simples órganos de
ella". Ni determinismo absoluto, ni anarquía, parece ser la

tesis de Letelier.. "Nacido, educado y formado en el reino
de la sociedad, el hombre recibe de ella los sentimientos, el

carácter, las ideas y los hábitos- que ha de seguir toda su

vida". Esto determinará su futura conducta, pero no hasta el

grado de, hacer imposible su libertad. Salvada la libertad,
Letelier puede ya hablar de la posibilidad de una cienciaí

política. Una ciencia que se apoye en el campo que hace que
la libertad del individuo, su acción, su voluntad, no sea una

pura anarquía. Si es así, dice, "si según se infiere de los

casos estudiados, las fuerzas sociales obran siempre a pesar
o con el concurso de la voluntad humana... , nuestro deber

de estadistas y de seres racionales es estudiarlas para Iacili­
tar su desarrollo y evitar estériles perturbaciones".

56. CIENCIA POLÍTICA PARA ESTADISTAS

De la inducción sobre la sociedad, dice Letelier, ha sur­

gido una nueva ciencia: la sociología. El pensador chileno



CIENCIA POLlTlCA PARA ESTADISTAS 225

sigue aquí nuevamente a Comte. La sociología se divide en

estática y en dinámica. Ahora bien, agrega, "si los sucesos

no son obra de l� voluntad sino de la sociedad, es claro que.

aquellos que perturban el desarrollo del orden social no se

pueden evitar por medio de leves represivas, sino por medio
de leyes preueruiuas", Nuevamente aparece aquí el liberal

que, apoyándose en el positivismo, es opuesto a toda acción

despótica ejercida sobre el individuo. El estado tiene como

misión la de prever, y prever es anticiparse a los hechos,
evitar que éstos se realicen si son contrarios a la sociedad.
La ingénita tendencia de la política empírica a reprimir los

efectos oisibles.. antes que remover o neutralizer las causas

determinatues, emana cabalmente de lo poco conocidas que
son esas relaciones de causalidad y de lo poco difundido

que están los estudios de la dinámica social. El conocimiento

de la dinámica social podrá permitir al gobernante anticipar­
se a los hechos y orientarlos. De ordinario, eh virtud de estas

relaciones de antecedente y consecuente, aparece en la socie­

dad el indicio del mal antes que el mal mismo, y el gober­
nante que las conozca podrá prevenir o templar sus efectos.

La ignorancia de los gobernantes sobre esta dinámica
social los lleva a confundir diversos hechos y a tratar de apli­
carles soluciones equívocas. Por ejemplo, dice Letelier, no

es lo mismo un tumulto religioso de fanáticos que un tumulto
obrero pidiendo aumento de salarios, y no se puede reprimir
el uno como se reprime el otro. "Al primer tumulto no se

puede atribuir sino una intolerancia". El segundó no; éste

no es sino un "síntoma inequívoco de reivindicaciones nue­

vas entabladas por clases sociales, hasta ahora mansas, sumi­
sas y abyectas". Las manera de evitar lo uno y lo otro

tienen que ser distintas. "En nuestros tiempos, con una ce­

guedad menos justificable -que la de Grecia y Roma a

mantener la esclavitud-, en cuanto se conocen mejor las

leyes de la causalidad social, muchos querrían explicar las



226 EN TORNO A UNA CIENCIA POLtTICA

huelgas que en los países industriales se suceden día a día,
diciendo que son sucesos caprichosos, causados por el simple
espíritu de rebelión que repentinamente se ha apoderado de
las masas".

Tales situaciones podrán ser evitadas si los gobernantes,
atendiendo a la dinámica social, anticipan las soluciones
antes de que se conviertan en violentas. La incapacidad de

prevenirlas conduce necesariamente a la violencia cuando

aparecen. "El gobernante que se inspira en la ciencia sabe
-dice Letelier-, en efecto, que la política positiva es aque­
lla que prefiere prevenir los males sociales a reprimirlos".
Ya que los fenómenos sociales, a semejanza de los fenómenos
naturales sujetos a la ley de causalidad, "pueden preverse y
anunciarse con tanto mayor exactitud cuanto mejor se conoz­

can las causas generales que, según la teoría, los ocasionan".

"Quien conozca siquiera los rudimentos de la sociología pue­
de prever a ciencia cierta el rumbo general del espíritu y de
las sociedades en los futuros siglos". Una política apoya­
da en esta ciencia podría sugerir medios para acabar con las

huelgas continuas, con la amenaza permanente del comunis­

mo, con las crisis periódicas de los pueblos y con el estado
crónico de la miseria. Por lo que se refiere a Chile, sigue
diciendo, "ahí está, por ejemplo, el proletariado agrícola,
sumiso, abyecto, sin nociones morales, sin aspiraciones y sin

esperanza de mejoramiento, fuente perenne de criminales".

"¿Qué debemos hacer para levantarlo sin peligro de que en

él, como en el proletariado europeo, se despierte el espíritu
revolucionario?" Atender a laa causas que lo mantienen así

para evitar que se desvíe por la violencia. No más utopías;
es menester ir a la realidad estudiando sus causas. "La causa

principal de nuestra corrupción política, verdadero borrón.
de nuestras costumbres, es, a no dudarlo, que nuestras insti­

tuciones, dictadas, como han sido, a impulsos de un sano,

pero prematuro, idealismo, han conferido de derecho a la



CIENCIA POLtTICA PARA ESTADISTAS 227

masa popular una ingerencia política para cuyo ejercicio no

estaba ni está preparado". Antes de preparar a las masas

para el ejercicio de sus derechos se le otorgan éstos. En vez

de que se atienda a la realidad social y política del país, se

imitan formas de política y gobierno de países cuya realidad
social es distinta. Falta un criterio basado en la ciencia po­
lítica, lo cual conduce a múltiples errores. En este error,

dice, "incurrieron hasta 1833 los organizadores de la Re­

pública de Chile, todos los cuales, tanto los de tendencias
liberales como los de tendencias conservadoras, forjaban
proyectos constitucionales en atención, menos a nuestras ne­

cesidades sociales, que alo que Grecia y Roma, Francia y los
Estados Unidos habían hecho".

El idealismo político es el que mayores males causa a las

naciones, ya que hace ciegos a sus gobernantes para la rea­

lidad. Se deja que la fantasía tome el papel que corresponde
a la experiencia. Un grave error ha sido "creer que talo
cual principio preconcebido, la libertad, la soberanía popu­
lar, la religión, la autoridad, la justicia, etc., etc., bastaba a

solucionar todos los problemas políticos y satisfacer todas

las necesidades sociales". Comte, sigue diciendo Letelier, ha

observado con mucho juicio, que le faltó al componer su Po­

lítica posùiua; que la impotencia de las repúblicas contern­

poráneas, para fundar instituciones estables, proviene en

gran parte de que las forjan prescindiendo enteramente-del
estado social que pretenden arreglar. Movidos "por ideales
absolutas, los doctrinarios prescinden de las condiciones so­

ciales en que han de obrar, miran la sociedad como una¡

masa esencialmente plástica, amoldable a voluntad, y bregan
por plantear órdenes arbitrarios de cosas, aumentando a ra
vez las perturbaciones y la confusión del mismo estado revo­

lucionario que tratan de organizar".
Por lo que se refiere a Chile, sigue diciendo Letelier , "lo



228 EN TORNO A UNA CIENCIA POUTICA

que más valora a la constitución de 183326 es su franca
tendencia a reaccionar contra la política idealista y de imi­

tación. .. y satisfacer la necesidad primordial de aquella
época, cual era la de reconstruir el orden, alterado por los.
vivos estímulos y por el gran desarrollo que había sido me­

nester y afianzar la obra de nuestra independencia". Si
se atiende a la ciencia, en ella se aprende" que en todo caso se

han de dictar las instituciones para los pueblos", y también
ella condena "las perturbadoras tendencias metafísicas de
encuadrar a los pueblos, vengan o no vengan, en las insti­
tuciones" .

Las diversas escuelas políticas, sin nociones de ciencia,
falsean la realidad y la desorientan. Varias son estas escue­

las, dice Letelier. Existe una "según la cual el fin de la po­
lítica sería exclusivamente mantener el orden vigente y,
guiada por este criterio y sin noción alguna de desarrollo

social, se ha opuesto en las naciones contemporáneas al esta­

blecimiento de cada una de las libertades públicas y ha es­

torbado ingratamente el considerable desarrollo que median­
te ellas han adquirido la sociedad y el espíritu humano".
Otra es la que, "sin noción clara del orden, querría resolver
todos los problemas políticos con el criterio absoluto de la
libertad". Esta segunda es la escuela liberal. "Cuando sa­

bemos que nada es más difícil que imbuir en los hombres y
en las-sociedades los sentimientos morales del orden y disci­

plina, la escuela liberal sigue impertérrita preconizando
como solución única de todos los problemas políticos un dog­
ma de índole esencialmente dispersiva, cual es la libertad'
absoluta".

Letelier sigue, como se ve, fiel a la ideología política de
Lastarria y su generación. Este, como se recordará, se opone
a las dos formas de partidos políticos, con los cuales se ha

encontrado: pelucones y pipiolos, conservadores y liberales.
2(] Don Diego Portales es el autor de esta Constitución.



CIENCIA POLíTICA PARA ESTADISTAS 229

Aspira a formar un tercer partido, o quizá a algo más, a. una

tercera clase. Esa' clase de la cual ya es uno de sus más dig­
nos representantes Letelier. Una especie de burguesía sui­

géneris. El mismo tipo de burguesía que se ha ido formando;
en toda la América hispana. Letelier, como ayer su maestro

Lastarria, señala un tercer camino en la política, el cual ya
no es ni el orden por el orden, ni la libertad utópica. Una
libertad ordenada, libertad responsable. Libertad apoyada
en la realidad, en la experiencia, en la ciencia. Su liberalis­
mo es un liberalismo al que se podría calificar de científico,
sin llegar a ser, por supuesto, lo que en México esto mismo

significó. Letelier es opuesto a un liberalismo irresponsable,
ajeno a la realidad. El liberalismo, en su sentido absoluto,
sólo fué útil para desquiciar el antiguo orden colonial; pero,
realizada esta misión, su continuación resulta contraria al

progreso. Los seguidores de este liberalismo son los que es­

timulan las fuerzas que sirvieron para desquiciar las anti-,
guas instituciones, pero que no sirven para elevar otras. Este

liberalismo, "en nombre de la libertad docente, se opone a

la organización de un servicio público de instrucción, prefi­
riendo estimular la difusión de sistemas contradictorios, de
sectas y escuelas antagónicas, y conspirando así a mantener

divididos la sociedad y el espíritu nacional, en lugar de pro­

pender a reconstruir, por medio de la enseñanza nacional, la
unidad de nuestros conocimientos". Esta escuela, en vez de

analizar las causas que pudieron haber motivado determi­

nados sucesos sociales y políticos, se conforma con aplicar
a la solución de los mismos medidas de emergencia. Pani

los afiilados a esta escuela, dice Letelier, "la causa de las

huelgas, del comunismo, del nihilismo, etc., sería la de que

en tal ocasión no llegó a tiempo la policía" .27 Esta es una

escuela que sólo sabe cruzarse de brazos ante los problemas
27 Compárese esta actitud con la de los positivistas mexicanos. Véase mi

ApogeD y decadencia del positivismo en México.



230 EN TORNO A UNA CIENCIA POLtTICA

sociales. Es incapaz de resolverlos. Deja a la sociedad un

libre juego tan extremado que conduce a fa anarquía.
Pero esto no quiere decir, como ya se ha visto, que Lete­

lier sea de alguna manera partidario del despotismo. Lo que

quiere es un liberalismo responsable, un liberalismo cuyos'
límites los señale la responsabilidad de los individuos que
componen la sociedad. En una nota marginal dice inmedia­
tamente: "Hogamos a nuestros lectores no tomarnos por am­

paradores del despotismo cuando preconizamos como doctri­
na de actualidad social el autoritarismo de Estado. La arhi­
trariedad de los mandones, así sean autócratas, reyes o

présidentes, es siempre anti-social, por lo tanto siempre ilegí­
tima. Pero el autoritarismo nacional del estado es un gobier­
no esencialmente responsable y puede ser, como lo es en las
actuales circunstancias, de todo punto irreemplazable para

dirigir el desenvolvimiento político". El orden, pero orden

responsable; también la libertad, pero la libertad responsable.
Sólo la ciencia política puede dotar a un gobierno de res­

ponsabilidad. Esta ciencia no se determina por intereses de

grupo o de particulares, sino por los intereses de la sociedad.
"La ciencia del gobierno" si .existe, no puede ser conserva­

dora, o liberal, Q radical en el sentido- vulgar de la palabra.
Por más varias que sean las aplicaciones, toda ciencia es una

en todas partes del mundo; y por tanto a la ciencia política
no pueden convenir denominaciones que corresponden a par­
tidos locales, cuya misión es perseguir fines ocasionales".
Esta ciencia dotará a la sociedad de un verdadero instrurnen­
to de paz y orden, sin que tal cosa implique restricciones de
la libertad individual. "Así como no hay una aritmética li­

beral y otra radical y otra conservadora -,dice Letelier-,
sino que la sola y misma ciencia de los números sirve a todos'
los partidos, así también no hay ni puede haber más que una

sola ciencia política, cuyos prmClplOS generales SIrvan a

todos de norma y guía".



LA GRAN DERROTA 231

IV

DECEPCIóN y DEMOLICIóN

57. LA GRAN DERROTA

El Perú, al igual que sus demás hermanas hispanoamerica­
nas, a partir de su independ-ncia política de España, siguió'
el camino de la anarquía y la dictadura. En medio de peque·
ños descansos, como el representado por el gobierno del ge·
neral Ramón Castilla en 1844 y el del general J. Rufino

Echenique en 1,851, se realizan algunas obras en el llamado
camino del progreso. En 1863 se suscita la guerra contra

España en la cual la escuadra española bombardea el puerto
del Callao. Nuevamente rei oluciones y un presidente asesi­

nado, don José Balta. La situación del Perú se hace cada
vez más grave en el aspecto económico, y las resoluciones se

multiplican. En 1876 f� electo el presidente Mariano Igna­
cio Prado. A éste le loca uno de los más grandes desastres

nacionales: la guerra e on la república de Chile en 1879. La

república de Bolivia, aliada con el Perú, tiene una serie de

problemas con una compañía .salitrera chilena il consecuen­

cia de los cuales Chile le declara la guerra; poco tiempo des­

pués recibe igual declaración la república peruana. Este

país, con un déficit e( I:<t.ómico, con sus hombres divididos,
sin soldados adiestrados y falto de armas y de barcos, será

pronto vencido por los chilenos. Se ofrecen algunos actos de

valor en el mar, como el monitor "Huáscar", mientras el

general Francisco Bolognesi realiza una encarnizada, aunque
inútil defensa. El presidente Prado sale para Europa "en
busca de barcos". Nicolás de Piérola, Ministro de Hacienda
en 1869, asume el poder en forma violenta y se declara dic­
tador el 21 de diciembre de 1879, continuando la guerra y

preparándose para defen-Ici la capital. En enero de 1880



232 DECEPCIÓN y DEMOLICIÓN

los chilenos ocupan Lima que sufre un inolvidable saqueo y
el incendio de dos de sus bafrios. Piérola huye a la sierra,
donde prepara la resistencia. Tarea inútil. Los desastres con­

tinúan. En octubre de 1883 el general Miguel Iglesias firma
el tratado de Ancón, mediante el cual se cedía a Chile el

departamento de Tarapacá y las provincias de Tacna y Arica

por diez años, al cabo de los cuales un plebiscito resolvería
la suerte def'initiva de estas tierras. Perú perdía así una

parte de las tierras que más podían haberle ayudado a resol­
ver sus agudos problemas económicos.

¿ Quién era el culpable del desastre? Manuel González
Prada (1848-1918), en un discurso pronunciado en el tea­

tro Politeama el año de 1888,28 recordando estos infaustos

hechos, decía: "Cuando el más oscuro soldado del ejército in­

vasor no tenía en sus labios más nombre que Chile, nosotros,
desde el primer general hasta el último recluta, repetíamos
el nombre de un caudillo, éramos siervos de la Edad Media

que invocábamos al señor feudal". El mal, como siempre,
estaba en la sangre, lo llevaban los peruanos en sí mismos.
En este sentido estaban mejor preparados los chilenos. En

ellos la idea de Patria y la de Nación tenían un sentido y los
había llevado al triunfo. Los peruanos, por el contrario, se­

guían siendo arrastrados por sus caudillos.' No luchaban por
el Perú, sino por sus jefes, ya fuese éste Piérola o cualquier
otro. "La mano brutal de Chile despedazó nuestra carne y
machacó nuestros huesos; pero los verdaderos vencedores
fueron nuestra ignorancia y nuestro espíritu de servidum­
bre". El pasado, la fatal herencia se había hecho nueva­

mente patente. "La nobleza española dejó su descendencia

degenerada y despilfarradora; el vencedor de la independen­
cia legó su prole de militares y oficinistas. A sembrar el

trigo y extraer el metal, la juventud de la generación pasada
prefirió atrofiar el cerebro en las cuadras de los cuarteles y

28 Reunido en Páginas libres.



DEMOLICIóN DEL PASADO 233.

apergaminar la piel en las oficinas del Estado. Los hombres

aptos para las rudas labores del campo y de la mina busca­
ron el manjar caído del festín de los gobiernos, ejercieron
una insaciable succión en los jugos del erario nacional y so­

brepusieron el caudillo, que daba el pan y los honores, a la

patria". '·'Por eso, en el momento supremo de la lucha, no

fuimos contra el enemigo un coloso de bronce, sino una agru­

pación de limaduras de plomo... todos fuimos ignorantes y
siervos, y no vencimos ni podíamos vencer".

¿ Cómo remediar 'esto? "Si la ignorancia de los gobernan­
tes y la servidumbre de los gobernados fueron nuestros .. en­

cedores -sigue diciendo González Prada-, acudamos a la

Ciencia, ese redentor que nos enseña a suavizar la tiranía de
la Naturaleza; adoremos la Libertad, esa madre engendrado-.
ra de hombres fuertes". Pero no hay que acudir a cualquier
ciencia, sino a la ciencia nueva, a la ciencia que ha hecho ya
grandes pueblos. "No hablo... de la ciencia momificada,
que va reduciéndose a polvo en nuestras universidades retró­

gradas; hablo de la ciencia robustecida con la sangre del

siglo, de la ciencia con ideas de radio gigantesco, de la cien­
cia que trasciende a la juventud y sabe a miel de parrales grie­
gos, de la ciencia positiva que en un solo siglo de aplicacio­
nes industriales ha producido más bienes a la humanidad que
milenios de teología y metafísica".

58. DEMOLICiÓN DEL PASADO

Manuel González Prada, al igual que otros grandes maes­

tros hispanoamericanos, se dió a la difícil tarea de romper
con ese fatal pasado. El desastre de la guerra con Chile �o
mostraba otro camino. Era menester formar otro tipo de

hombre, reeducar a los peruanos. Orientar a la juventud por
nuevos caminos. Por lo pronto, por el camino de la demoli­
ción del pasado. Sin temores, sin vergüenzas, sin cobardías.



234 DECEPCIÓN Y DEMOLICIóN

Manuel González Prada, con la palabra y la pluma como pi­
quetas, empezó la demolición. "Rompamos el pacto infame.

y tácito de hablar a media voz. Dejemos la encrucijada por
el camino real y la ambigüedad por la palabra precisa. Al

atacar el error y acometer contra sus secuaces, no propine­
mos cintarazos con la espada metida en la funda: arrojemos
estocadas a fondo, con hoja libre, limpia y centelleando al sol.

Venga la verdad con desnudez hermosa y casta, sin el velo

de la sátira ni la vestidura del apólogo. .. Seamos verdade­

ros, aunque la verdad cause nuestra desgracia; con tal que
la antorcha ilumine j poco importa que queme la mano que la
enciende y la agita!" 2\J. Denunciar, sacar a flote, mostrar
toda la podredumbre y miseria de un pueblo que no había
alcanzado aún su emancipación mental, tal fué la gran labor
del maestro peruano. "Hay que mostrar al pueblo el horror
de su envilecimiento y de su miseria -decía-; nunca se ve­

rificó excelente autopsia sin despedazar el cadáver, ni se

conoció a Iondo una sociedad sin descarnar su esqueleto".
No había por qué asustarse, ni por qué escandalizarse: "Fá­
cilmente comprenderá el pueblo que antes se hizo todo con

él, pero.en beneficio ajeno; llega la hora de que él haga todo

por sí y en beneficio propio"._ Contra todas las antiguallas
había que lanzarse. Acabar con todas las mentiras conven­

cionales. Eliminar todas esas frases que hablan de resigna­
ción, que nunca es la del que lo predica. "Quitemos al pode­
roso algo de su poder, al rico algo de su riqueza, y veremos

si reconocen o preconizan la resignación" .30

¿ Con. qué medios iba a realizarse esta demolición? ¿ Quié­
nes iban a ser los sepultureros de este pasado? Manuel Gon­
zález Prada creyó por un tiempo que un nuevo partido po­
dría llegar a realizar esta obra; con esta intención fundó la
Unión Nacional; pero pronto iba a conocer de la insuficien-

211 Discurso en el Teatro' Olimpo en 1888.
30 Manuel Gonzál� Prada, Propaganda y ataque.



DEMOLICIóN DEL PASADO 235

cia de este instrumento. Ya en,1898 había dicho "¡Quién
sabe si en el Perú no ha sonado la hora de los verdaderos

partidos! ¿ Quién .sabe si aún permanecemos en la era del,

apostolado solitario!" Por lo que se refiere a los hombres

que habían de acompañarle en esta tarea demoledora, tarea

previa a la de reconstrucción, en el mismo famoso discurso

pronunciado en el teatro Politeama había dicho: En la "obra
de reconstrucción y venganza no contamos con los hombres
del pasado: los troncos añosos y carcomidos produjeron ya
sus flores de aroma deletéreo y sus frutos de sabor amargo.

¡Que vengan árboles nuevos a dar flores nuevas y frutas nue­

vas¡ !Los viej.os a la tumba, los jóvenes a la obra!" Lb.

juventud contestó a su llamado, siendo muchos los que le si­

guieron; con ellos fundó el citado partido, en el cual puso
sus más grandes esperanzas: un partido incontaminado, joven
y limpio. La regeneración social era su programa.

El nuevo partido, tal como lo imaginaba Manuel Gonzá­
lez Prada, no debería tener compromisos con nadie más que
con sus ideales. Debería ser intransigente e irreconciliable.
"La Unión -decía- no pretende ganarse prosélitos o soli­
daridades híbridas; rompe las tradiciones políticas y quiere
organizar una fuerza que reaccione contra las. malas ideas

y los malos hábitos. Sólo de un modo nos atraeremos las

simpatías y hallaremos eco en el alma de las muchedumbres,
siendo intransigentes e irreconciliables... En el orden político,
lo mismo que en el zoológico, el ayuntamiento de especies
diferentes no produce más que híbridos o seres infecundos".
En su tarea demoledora han de actuar con 'sentido prác­
tico. Habrán de demoler todo aquello que signifique una

falsificación. Ha de demolerse todo ese munde de falsas le­

gislaciones, leyes y constituciones ajenas a la realidad pe­
ruana. ¡No más utopías! ¡Es menester un sentido positivo de

la realidad! Los hombres del pasado, a pesar de que presu­
mían de un gran sentido práctico, "promulgaron constitu-



236 DECEPCIóN y DEMOLICIóN

ciones y leyes, sin educar ciudadanos para entenderlas y
cumplirlas; ellos fundieron un metal sin cuidarse de ver si

el molde tenía capacidad par recibirlo; ellos decretaron la

digestión sin tener medios de adquirir el pan". "¿ De qué nos

sirve la instrucción gratuita, si carecemos de escuelas. ¿De
qué la ley de imprenta, si no sabemos ni leer? ¿De qué la liber­
tad de industria, si no poseemos capitales, ni crédito, ni una

vara de tierra que romper con el arado?" Antes que una refor­
ma política, González Prada y su partido aspira a realizar una

reforma social. Todas las reformas políticas serán inútiles
si antes no se realizan urgentes reformas sociales. Antes que
libertades políticas es menester dar al pueblo los elementos

para elevar su nivel social. "La Unión Nacional podría con­

densar en dos líneas su programa: evolucionar en el sentido
de la más amplia libertad del individuo, prefiriendo las re­

formas sociales a las transformaciones políticas". "Fuera

política, vengan reformas sociales!" 31

I

59. MANUEL GONZÁLEZ PRADA Y EL POSITIVISMO

El maestro peruano représenta, al igual que otras figuras,
como Sarmiento y Lastarria, un enlace entre el romanticismo

y el positivismo hispanoamericanos. Como ellos, empezó por
demoler para luego reconstruir sobre lo destruído. Como ro­

mántico alzó muy en alto la voz para denunciar todas las fal­
sedades de un pasado insano. Sus escritos y oraciones llenos
de furiosas exclamaciones se alzaron contra todo lo que con­

sideraba prejuicios. Como jacobino hizo a la iglesia blanco
de sus más violentos ataques. El indio fué para él un igual,
y en su favor alzó igualmente su violenta voz. Pero no se

limitó a destruir; también trató de formar una nueva repú­
blica libre de todos los males que se empeñaba en acabar. En
este aspecto fué un realista. No creía en la construcción de

31 González Prada, Los partidos y la Unión Nacional, conferencia pro­
nunciada en 1898.



GONZALEZ PRADA Y EL POSITIVISMO 237

nada que no estuviese asentado en la realidad. Se opuso a

todas las utopías, en lo que se apartó de muchos románticos.

Creyó en la ciencia, porque ésta se apoya siempre en la rea­

lidad. �ro no en cualquier ciencia, ya lo hemos visto, sino
en la ciencia positiva. La misma ciencia en la cual se apoya-,
ban los grandes pueblos que habían tomado la hegemonía a

partir del siglo XIX.

González Prada cita en varias ocasiones a los filósofos

positivistas Comte, Spencer, Mill y Darwin. Frente al pri­
mero tiene la misma actitud que tomaron la mayoría de los
liberales hipano-americanos, la de repulsa. "Los más promi­
nentes sociólogos -dice- consideran la sociología como

una ciencia en formación y claman por el advenimiento de
un Newton, de un Lavoisier o de un Lyell; sin embargo, en

ningún libro pulula tanta afirmación dogmática o arbitraria
como en las obras elaboradas por los herederos o epígonos de
Comte";"

En la ciencia positiva ve Prada uno de los mejores ins­
trumentos para realizar la regeneración del Perú. Pero un

instrumento que pocos se atreven a utilizar llevándolo hasta
sus últimas consecuencias porque temen a éstas, porque les

falta valor para romper con todos los prejuicios y empezar
una nueva construcción. Muchos, dice, son los que cogen la

pluma para disertar sobre la libertad de cultos y la instruc­
ción laica; "pero cuando se les ofrece aceptar los principios
de la ciencia positiua y aplicar sus lógicas y tremendas con­

clusiones, cuando llega la ocasión de blandir el hecho para
dar el golpe serio, entonces retroceden espantados" .33

Para combatir al catolicismo se sirve también de la cien­
cia. Esta es para González Prada el mejor instrumento para
alcanzar la verdad y destruir todas las' falsas ilusiones qUE
mantienen al hombre en la ignorancia y la esclavitud. Mien

32 "Nuestros indios", 1904, reunido en Horas de lucha. Lima, 1908.
33 Instrucción laica, 1892.



238 DECEPCIÓN y' DEMOLICIÓN

tras la religión promete, dice, "la ciencia nada prometió, y
no hizo más que escudriñar la naturaleza para extraer siquie­
ra un átomo de verdad. .. la ciencia disipó más de una ilu­

sión, probando que la tierra no era el astro central del

universo, sino un insignificante planeta en uno de los inume­

rables mundos del espacio; probando que hombre y tierra

pueden mañana desaparecer sin que el universo se resienta de
la desaparición".

A los que hablan de la bancarrota de la ciencia González
Prada les replica diciendo: "Basta preguntar si dos y dos
han dejado de ser cuatro, si los tres ángulos de un triángulo
no son equivalentes a dos rectos, y si el agua no se compone

ya de oxígeno y de hidrógeno". La bancarrota no está en la

ciencia, sino en la religión. "Bancarrota la hay en el catoli­

cismo, que no supo levantar a la mujer ni alcanzó a libertar
al esclavo; que en dos mil años de dominación no pudo con­

vertir ni a la décima parte de la humanidad". Comparando
la religión a la ciencia ve a la primera llevando la discordia
al género humano. "La religión, que se alía para adquirir
fuerzas y dominar a sus aliados, se juzga desposeída de un

legítimo derecho cuando no reina sola. .. y ninguna religión
más absorbente, más agresiva, más militante que el catolicis­
mo". En cambio la ciencia no procede así: "tiene carácter

conciliador, pacífico y tolerante";" ¿A quién anatematizó Ia
ciencia para probar que una línea recta es la distancia más

corta entre dos puntos?, pregunta Prada. ¿A quién encarceló

para convencerle de que un bacilo produce la tuberculosis?

¿A quién torturó para hacerle admitir que la tierra gira alre­
dedor del sol?

Como instrumento de destrucción para acabar con un

mundo lleno de prejuicios y falsedades, la ciencia es para
González Prada uno de los más poderosos. Dispuesto' a des-

34 "Catolicismo y ciencia", en Nuevas páginas libres. Santiago de Chile,
1937.



CONTRA LA DESIGUALDAD RACIAL 239

truir todo lo podrido, la ciencia se le convierte en un ins­

trumento de destrucción, como para otros se había convertido
-en un instrumento de reconstrucción. De aquí que, inclusive,
vea en ella hasta un buen fundamento de su llamada anar­

quía. "La ciencia -dice-- contiene afirmaciones anárqui­
cas y la humanidad tiende a orientarse en dirección a la

anarquía." Y refiriéndose concretamente al positivismo,
dice: "Hasta Spencer, hasta el gran apóstol de la evolución
antirrevolucionaria y conservadora, tiene ráfagas de anar-

• " 35
quismo,

60. CONTRA LA DESIGUALDAD RACIAL

"Al indio -dice González Prada- no se le predique
humildad y resignación, sino orgullo y rebeldía ..

" Otro de
los males de Hispanoamérica y muy especialmente de países
como Perú y México, lo plantea la desigualdad racial. La

Conquista trae este mal y lo hereda la Hispanoamérica in­

clependizada. El maestro peruano sabe que una de las reali­
dades con las cuales ha de contarse es la del indígena.
Realidad que puede ser positiva o negativa, según se la

quiera ver solucionar. La ide�de hacer del indio una raza

inferior da origen a una solúción negativa. Pero el indio
no es una raza inferior. No hay razas inferiores; sólo hay
hombres buenos o malos, superiores o inferiores; pero por lo

que cada uno de ellos es por sí, independientemente del

pueblo o raza a la cual pertenezca. "i Cómoda invención Ia
etnología en manos de algunos hombres! -dice Prada-.
Admitida la división de la humanidad en razas superiores
y razas inferiores, reconocida la superioridad de los blan­
cos y por consiguiente su derecho a monopolizar el gobierno
del planeta, nada más natural que la supresión del negro
en África, la del piel roja en los Estados Unidos, del taga-
10 en Filipinas, del indio en el Perú." Lo cierto es que tarn-

35 M. González Prada, Anarquía. Santiago de Chile, 1840.



240 DECEPCIÓN Y DEMOLICIóN

bién dentro de los blancos hay hombres inferiores. Par-
I

tiendo de esta falsa tesis se acusa al indio, entre otras cosas,

de ser refractario a la civilización. "Moralmente hablando

-dice-, el indígena de la república se muestra inferior al

indígena hallado por los conquistadores; mas depresión mo­

ral a causa de servidumbre política no equivale a imposibi­
lidad absoluta para civilizarse por constitución orgánica."
Allí están los hechos desmintiendo a los pesimistas. "Siempre
que el. indio se instruye en colegios o se educa por el simple
roce con personas civilizadas, adquiere el mismo grado de
moral y cultura que el descendiente español."

El indio educado nunca es inferior al blanco en las
mismas circunstancias. Como flores de raza u hombres re­

presentativos, el Rey de Inglaterra y Guillermo II de Alema­
nia no son superiores a muchos hombres de otras razas.

"¿Merecen compararse con el indio Benito Juárez o con el

negro Booker Wáshington?" "Los que antes de ocupar un

trono vivieron en la taberna, el garito y la mancebía, los

que desde la cima de un imperio ordenan la matanza sin

perdonar a niños, ancianos' ni mujeres, llevan lo blanco en

la piel, mas esconden lo negro en el alma." La condición
del indígena llegará a cambiar si en el ánimo de éste ad­

quiere la virilidad suficiente para escarmentar a sus opre­
sores. "Sí el indio aprovechara en rifles y cápsulas todo el
dinero que desperdicia en alcohol y fiestas, si en un rincón

de su choza o en el agujero de una peña escondiera un

arma, cambiaría de condición, haría respetar su propiedad �

y su vida. A la violencia respondería con la violencia, es­

carmentando al patrón que le arrebata las lanas, al soldado

que le recluta en nombre del gobierno, al montonero que le
roba ganado y bestias de carga." 36 En resumen, concluye
diciendo, el indio ha de redimirse por su propio esfuerzo;
nunca por la humanización de .sus opresores .

•

36 "Nuestros indios".



LA SOMBRA DEL PASADO COMO OBSTACULO 241

V

POSITIVISMO Y NACIONALIDAD

61. LA SOMBRA DEL PASADO COMO OBSTÁCULO A

LA NACIONALIDAD

El desastre frente a Chile y el fracaso de la organización
social del Perú, hicieron pensar a los mejores de sus hom­
bres sobre la necesidad de enmendar los rumbos hasta en­

tonces seguidos. Desde luego, no más idealismos; no más

palabras. altisonantes y engañosas; había pasado la época
de los romanticismos. Una nueva filosofía invadía Hispa­
noamérica. La filosofía que seguían los grandes pueblos del
mundo contemporáneo. La nueva filosofía se apoyaba en

la ciencia. Era una filosofía científica y por lo mismo rea­

lista. Sus construcciones tenían la seguridad que sólo por
su camino podía ser alcanzada. A partir de 1900 el positi­
vismo tomó carta de naturalización en el Perú. Sus políticos
y pedagogos harán de esta doctrina el fundamento de sus

ideas. I En el positivismo se vió uno de los mejores instru­

mentas para formar la nacionalidad peruana. /Y dentro del

positivismo fué Spencer el preferido: Tres fueron las figuras
que más se destacaron en este esfuerzo renovador: Mariano

Cornejo (1866-1942), brillante orador que desempeña im­

portantes cargos y misiones diplomáticas y en 1919 actúa

como Ministro del Interior y Presidente del Consejo de Mi­

nistros; Javier Prado y Ugarteche, que junto con Cornejo
sostiene un ideario reformista, y Manuel Vicente Villarán,
que orienta sus esfuerzos en el campo educativo para formar
en el peruano el sentido de la nacionalidad.

Como siempre, el primer obstáculo era el pasado. Contra
él habían de ser enderezados los primeros ataques. "Porque,
señores -decía Cornejo en un discurso sobre el plebiscito



242 'POSITIVISMO Y NACIONALIDAD

de Tacna y Arica-, si es cierto que en el siglo XIX todos
reconocen la fuerza del derecho, también es cierto que este

siglo es positivo por esencia y que para llevar a la realidad
estos principios y encarnarlos en ella, es preciso usar de me­

dios precisos, de pactos concretos, de garantías ineludi­
bles." 37 La guerra con Chile había hecho ver la necesidad
de actuar en este campo. La derrota había mostrado también
la necesidad de ser más realistas y menos confiados a fuerzas

que no se tenían. '''Porque -.-agregaba- así como en el
sistema de Darwin la selección natural y artificial acomodan
los organismos con sus- fines en el planeta, en la historia
la selección social acomoda los continentes con sus desti­
nos. .. América ha sido hecha para la unidad, para la

paz y para la democracia." Pero existe un grave obstáculo.
"Hemos heredado la timidez de carácter de la raza aborigen;
raza esencialmente débil de ánimo, como consecuencia de su

gobierno fanático: que siempre la supertición y el fanatis­
mo destruyen el carácter." "Yo profeso las teorías de Lyell
y de Darwin. Yo creo en la evolución constante que ha for­
mado el planeta y creo en la evolución latente que a la

larga modifica los organismos. Yo creo en el atomismo, en

la selección natural y artificial, que el hábito produce la
variedad de las especies. Y yo no sé cómo en siete siglos
de tanto inclinarnos no nos hemos ganado el distintivo de la
.

b"Joro a.

Por su parte, Javier Prado encontraba al suelo peruano
lleno de riqueza, la cual contrastaba con la pobreza de sus

habitantes. El Perú no era rico porque no había desarrolla
do industrias, el comercio y capitales. ¿ Cuál era la caUSB

de esto? Después de hacer un breve repaso sobre la política
histórica, social y geográfica del Perú, concluía diciendo:
"Los males han sido y son muy graves, pero hay remedio

'37 Mariano H. Cornejo, Discursos parlamentarios 'j políticos, primera se­

rie. Lima, 1902.



LA SOMBRA DEL PASADO COMO OBSTACULO 243

para combatirlos. Proviniendo aquéllos, en primer lugar, de
la influencia de la raza", ¿cómo remediarlos? Es preciso
modificar la. raza, "remozar nuestra sangre y nuestra heren­
cia por el cruzamiento con otras razas; es preciso aumentar

el número de nuestra población, y lo que es más, cambiar
su condición, en sentido ventajoso a la causa del progreso."
Los mismos remedios ya conocidos por nosotros: la inmigra­
ción; pero una buena inmigración: "Opongámonos a la inmi­

gración de razas inferiores... que sacrifican los intereses

generales, el porvenir de la patria." El otro remedio era

la educación. La segunda condición es educar "y educar
mediante el trabajo, la industria". Pues .no hay nada "que
eleve más el carácter del hombre actual, que lo haga más

respetuoso de las leyes y del orden social, que lo haga inte­

resarse más íntimamente por el porvenir del país, que lo

haga más práctico y prudente, que la riqueza adquirida por
medio del esfuerzo personal".38

En cuanto al educador Manuel Vicente Villarán, veía
en el pasado español el origen de todos los males que carac­

terizaban al Perú. Los monarcas españoles y sus represen­
tantes en las colonias, dice, "combatieron la verdadera cien­

cia, los estudios serios que habrían despertado ideas de

progreso". Por esta razón el Perú no pudo llegar a tener

el progreso que alcanzaron otras naciones más jóvenes, como

los Estados Unidos. En cambio "favorecieron la propaga­
ción de la teología, la filosofía escolástica, la jurispruden­
cia romana, las bellas letras, cosas abstractas e inofensivas

que no podían despertar alarmas". Pero sucede algo más

grave; la situación persiste a pesar de haberse logrado la

independencia política frente a España. Las escuelas donde
deberían enseñarse las ciencias positivas, la ciencia que ha
de poder regenerar al Perú, siguen siendo descuidadas. "No

38 Javier Prado y Ugarteche, El estado social del Perú durante la do­
minación española. Lima, 1894.



244 POSITIVISMO Y NACIONALIDAD

existe fuera de la escuela de ingenieros, ni una escuela de

agricultura, ni de comercio, ni de navegación, ni de artes

industriales, ni de ninguna de las profesiones prácticas. La
instrucción secundaria técnica es absolutamente desconocida
entre nosotros." A cambio de esto "tenemos abundantes
maestros que nos enseñan la historia, la literatura, el latín,
la teología, las leyes, la filosofía y las altas matemáticas;
pero no hay ninguno que nos enseñe a labrar la tierra, a

criar el ganado, a explotar las selvas, a navegar, a comerciar,
a fabricar cosas útiles"."

La. independencia política había sido inútil. "A pesar
de la vida independiente -decía Villarán-, hemos conser­

vado en mucho el alma colonial." Aún "mantenemos en

espíritu el mismo régimen de educación decorativa y litera­
ria que los gobernadores españoles implantaron con fines

políticos en Sudamérica". Si no hubiera sido. por esto, "el
Perú debería ser, por mil causas económicas y sociales, como

han sido los Estados Unidos, tierra de labradores, de colo­

nos, de mineros, de comerciantes, de hombres de trabajo;
pero las fatalidades de la historia y la voluntad de los
hombres han resuelto otra cosa, convirtiendo al país en un

centro literario, patria de intelectuales y semillero de buró­
crátas". La burocracia era otro de los males que aún per­
manecían aferrados al peruano, imposibilitando su progreso
y su sentido ciudadano y nacional. "El universal e inmo­

derado deseo de obtener puestos públicos, retrae a la ju­
ventud de abrazar las carreras industriales y mercantiles.
La industria de los empleos hace competencia y vence a

todas las industrias. .. Sólo sentimos vocación hacia la bu­

rocracia, y dejamos a los extranjeros que tomen a su cargo
los trabajos productivos, De este modo seremos pronto una

colonia de extranjeros administrada por funcionarios pe-

39 Manuel Vicente Villarán, Las profesiones liberales en el Perú. Lima,
1900.



LA SOMBRA DEL PASADO COMO OBSTÁCULO 245

ruanos." La burocracia no es sino una forma de expresión
de la aversión al trabajo heredada de la diferencia de cla­

ses que se estableció con la diferencia de razas, a que dió

origen la Conquista. "Contribuye a acentuar la aversión al
trabajo la diferencia de razas. Todos los blancos querían
parecerse a los condes y marqueses, yencontraban que el
medio era no trabajar: el trabajo, se dijeron, era cosa de

negros y de indios." Los blancos "residían en las ciudades,
gastando las rentas, que eran más bien el fruto de la opresión
que no el producto de la industria". "El indio siervo produjo
al rico ocioso y dilapidador." Pero lo más grave fué "que
una fuerte asociación de ideas se estableció entre el trabajo
y la servidumbre, porque de hecho no había trabajador que
no fuese siervo... se llegó a pensar que el trabajo er� malo

y deshonroso".

Así, debido a esta herencia, "tenemos, pues, por raza y

nacimiento, el desdén al trabajo, el amor a la adquisición
del dinero sin esfuerzo'propio, la afición a la ociosidad agra­

dable, el gusto a las fiestas y la tendencia al derroche". Por I

el mismo camino "hemos adquirido la ignorancia de las ¡ pro- .

fesiones industriales y mercantiles, la afición a la literatura,
la retórica y la poesía". Para acabar con esta situación era

menester enmendar los rumbos a seguir. Era menester trans­

formar los hábitos del peruano. Hacer que dejase de lado·
su espíritu soñador para transformarse en un espíritu prác­
tico.

"Debemos enmendar el equivocado rumbo que hemos
dado a la educación nacional -dice Villarán-, a fin de

producir hombres prácticos, industriosos y enérgicos, porque
ellos son los que necesita la patria para hacerse rica y por
lo mismo fuerte." Sólo en esta forma se podría llegar a

c¿nstruir una nación capaz de resistir la expansión de otras.

La libertad política ganada era una libertad relativa, que en

cualquier momento podía llegarse a perder. Era menester



246 POSITIVISMO Y NACIONALIDAD

cambiar el rumbo de la educación para que la patria pudiera'
"resistir a la expansión de las razas de fuera; para salir
airosa en la lucha del trabajo con los hombres. más aptos que
nosotros, venidos de Europa y Norteamérica; para no sucum­

bir en fin ante la oleada de pueblos viriles que en no lejana
época vendrán a nuestras playas y se extenderán por los

ámbitos de nuestro territorio";" Había que ser semejantes
a estos pueblos. Había que hacer del Perú una nación como

lo son los Estados Unidos de Norteamérica. "Lo que de­
manda el país -dice por su lado Javier Prado- es la

obra. del esfuerzo del hombre: los caminos, los rieles, los
transportes, los muelles, las naves, las máquinas, las fábri­
cas... la intensa y perseverante labor de producción, de fa­
bricación y de movilización comercial e industrial de un

país firmemente orientado... para desarrollar y fomentar
sus grandes riquezas, su desenvolvimiento material y econó­

mico y dar a la vez vigor, salud y bienestar a su población."
Por esta misma razón es que "aspiramos a que nuestra uni­

versidad no sea im recinto cerrado de estudios teóricos, sino

un centro de vida y de investigación". He aquí también la

razón, sigue diciendo Javier Prado, por que he considerado
un deber presentar "desde la universidad, ante la juventud
que tiene a su cargo el porvenir del país, un cuadro del es­

píritu, del desarrollo y de la grandeza de los Estados Uní­
dos"." El poderoso país del norte seguía siendo el modelo
de nación a realizar. "La raza, la tradición, el clima, el te­

rritorio -dice Villarán-, todo nos indica que necesitamos
formar hombres prácticos y sensatos, antes que teóricos e

imaginativos. .. provistos de potencias y virtudes activas,
no de refinamientos morales y estéticos." Para ello será

menester traer profesores extranjeros. "Así como Inglaterra
oW Db. cit.
41 Javier Prado, La nueva época y los destinos históricos de los Estados

Unidos. Lima, 1894.



EDUCACIÖN MORALIST� y EDUCACIöN PRÁCTICA 247·

fué la maestra de la organización política, Norteamérica
ofrece el modelo de organización educativa para los pueblos
libres... a este modelo debemos volver la vista, como nación

republicana, no a las formas tradicionales europeas, más o

menos contaminadas aún de tradiciones .aristocráticas, mo­

nárquicas y clericales." 42

62. EDUCACiÓN MORALISTA 'y EDUCACIÓN PRÁCTICA

Alejandro O. Deústua, filósofo y educador opuesto al po­
sitivismo por ver en esta doctrina una filosofía ajena a los
más urgentes problemas morales de la época, sostiene la tesis

de que en el campo educativo lo más urgente es atender a

la formación de la clase que ha de dirigir a la nación. Esta

clase es la que se forma en las universidades. De aquí que
lo inmediato sea atender a la educación universitaria. En la

universidad se ha de enseñar a los jóvenes a sacrificar su

egoísmo para atender al bien común. El mal está en las
clases directoras y es su reforma la que hay que atender.
Los grados de la educación, sostiene Deûstua, no son sino

formas de expresión de las diversas capas sociales que for­
man una sociedad. Existe así "Ia escuela prill_laria o popu­
lar, dedicada a la cultura de la clase obrera; la escuela
media o colegio, adaptada a las necesidades de la clase in­

termedia, y la escuela superior o universidad, propia para
cultivar el espíritu de la clase encargada de dirigir la acti­

vidad nacional"." Para Deústua estas diversas escuelas no

son etapas del desarrollo de una función pedagógica. La

primaria no es una simple preparación para el colegio, ni

éste para la universidad. Cada una de estas escuelas es autó­
noma en relación con el fin económico y social que persi-

42 M. V. Villarán, ob. cit.
43 Alejandro O. Deústua, A propósito de un cuestionario sobre la reforma

de l� ley de Instrucción. Lima, 1914.



248 POSITIVISMO Y NACIONALIDAD

guen. Cuando el, despotismo o la aristocracia era la única

forma de gobierno, no había otra cultura que la superior, la

universitaria, ya que ésta era necesaria para que los gober­
nantes pudiesen regir a las sociedades. Más tarde, cuando
el valor político necesita de la colaboración del poder eco­

nómico, representado por la clase media, surge una escuela

adaptada a los conocimientos útiles para esta clase; la secun­

daria. y después, cuando la colaboración del obrero se hace

indispensable en el plano económico y político, entonces

surge Ja escuela encargada de dar a éste los conocimientos

indispensables para realizar su misión, la primaria. En la

primera enseñanza, la primaria, bastan los conocimientos

empíricos, los conocimientos reales. En la segunda ya es

menester un conocimiento construído científicamente. Y
en la tercera se está ya en el dominio de lo universal para
descubrir leyes y principios directores. "El conocimiento,
vulgar en el primero, se hacía científico en el segundo y filo­
sófico en el tercero, variando sólo de grado la cultura
formal".

Partiendo de esta tesis, Deústua consideraba a la educa­
ción universitaria como la más importante. Antes que for­
mar hombres prácticos era menester formar hombres mora­

les. De aquí que la universidad fuese considerada como la

más importante de las escuelas, y el hombre de las clases
elevadas más digno de atención y de cuidado que el analfa­
beto. El analfabeto no iba a ser el hombre encargado de
orientar a la sociedad. Eran seres infelices; pero que en

el campo educativo no deberían preocupar tanto como la
clase que los podía llegar a hacer felices. Pero el positivista
Manuel Vicente Villarán se opone terminantemente a estas

ideas. Considera un ideal irrealizable la formación de una

élite de la sabiduría. La universidad tiene un gran porvenir,
pero no debido a una milagrosa regeneración moral, sino a

la evolución económica del país. "Donde no hay campos



\ EL PROBLEMA INDtGENA 249

abiertos para la actividad ni abunda el trabajo remunera­

tivo -dice-, aparece, como fatal sustitutivo, la industria
de vivir a costa del Estado". La carencia de industrialismo

"predispone a ganar por la revolución o por la intriga, nego­

cios, favores y posiciones". Crea y aviva "el odio entre los

partidos y la común indiferencia por el bien general". "El
antídoto contra el parasitismo fiscal es el industrialismo".
De aquí la necesidad de educar en primer lugar a la clase

media y a la popular. El "exceso de educación en la clase
alta y carencia de ella en la baja, representarían el ahonda­
miento del abismo que hoy separa unas clases de otras". El
mal social no iba a remediarse con la pura educación de las

clases altas. Toda la moralidad que se pudiese imprimir a

éstas a través de la instrucción no iba a poner fin a múltiples
abusos sociales. "Allí donde conviven unos pocos instruidos

y con fortuna y una muchedumbre de ignorantes en plena
inopia, la facilidad de abusar estimula el abuso". "Estos
extremos tienen caracteres de fatalidad, pues si ponéis fren­

te al multimillonario y al mendigo, al sabio y al privado de
toda instrucción, sin remedio será amo el primero y esclavo
el segundo, a pesar de todas las constituciones igualitarias,
discursos morales y fraternales tutelas"."

63. EL PROBLEMA INDÍGENA

Con el mismo sentido práctico que caracteriza a estos

hombres, se van a dar cuenta, al igual que lo hiciera Manuel

González Prada, de la existencia, de una realidad con la cual
es menester contar: el indígena. Mientras que otros países,
como México y la Argentina, en esta misma etapa de sü des­

arrollo, no ven en el indígena sino un elemento negativo, àl­

gunos de los positivistas peruanos se empeñarán en mostrar

44 M. v. Villarán, "La educación nacional", 1908, en Estudios sobre edu­
cación nacional. Lima, 1922.



250 POSITIVISMO Y NACIONALIDAD

el aspecto positivo del mismo, pese a todos sus defectos, ya

que éstos no son sino fruto de circunstancias provocadas por
el blanco.

Villarán es el que defiende este . punto de vista positivo
sobre el indígena con más calor. "Piensan muchos -dice­

que esa gran mayoría de habitantes, los moradores aboríge­
nes, constituyen un factor negativo de la nacionalidad, y bajo
esa errónea idea, ponen su única esperanza en afirmar nues­

tra nación sin el indio y a pesar de él, con gente traída de

Europa para reemplazarlo y acaso extinguirlo"." No era el
camino seguido por los Estados Unidos o la Argentina el más

indicado para el Perú. El indio, a diferencia de estos países,
formaba la gran mayoría de la población. En sus espaldas
se había apoyado una economía de siglos. No era tan negati­
vo, todo lo contrario: toda una sociedad había podido sub­
sistir contando con su trabajo. De este tipo de explotación
se habían originado todos los males, pero no era esto culpa de

él, sino de sus explotadores. Así, lo importante era regene­
rar al indígena, orientando su capacidad de trabajo por el
camino que lo dignificase y con él a la Nación', de la cual era

parte muy importante.
Se considera al indio como una clase parasitaria, que no

produce. Mal se podía decir tal cosa del indio, ya que él
había sido la fuente de muchas formas de explotación. Cier­

to, el indio no produce como lo haría si el fruto de su tra­

bajo fuese para su propio bienestar. Además, el indio carece

de campo de acción donde desarrollar su propio esfuerzo, ya

que ha sido despojado de sus tierras y aislado del resto de la
sociedad. "Comuníquense las ciudades con los valles y alti­

planicies -dice Villagrán-, trácense vías comerciales entre

los lugares más poblados de la sierra y la costa, y los millo-
.

nes de los hoy miserables indios se levantarán de su forzada

45 Manuel Vicente Villarán, El factor económico en la educación nacional,
1908.



EL PROBLEMA INDIGENA 251

inercia y, a la vuelta. de pocos años, han de ser, tal vez, más

ricos y más poderosos que nosotros".
Es falso que el indio sea un incapaz y un degenerado. "Es

hoy, como en los tiempos de su grandeza, sano y fuerte, so­

brio y prolífico. Las hazañas de ingenio y de trabajo que
levantaron el monumento de la civilización de los incas, pue­
den repetirse hoy, engrandecidos por el auxilio de las cien­
cias y las artes modernas". En vez de explotarlo, hay que
darle los recursos necesarios a la explotación para que haga
fructificar su medio. La ciencia puesta a su servicio hará de
él un pueblo vigoroso y activo. "Si conseguimos darle facili­
dades para que pueda enriquecerse y educarse, el porvenir
nos reserva, podemos estar ciertos, cambios inesperados". La

mejor manera de educarlo es romper el aislamiento a que se

le ha sometido, poniéndolo en contacto con el blanco que

trabaja. "Un distinguido ingeniero, conocedor profundo del

indígena, decía que el martillo y la llave inglesa tienen, por

hoy, para el indio, más poder educativo que el alfabeto".
Esto no quiere decir que se haya de "rehusar a la raza abori­

gen el universal instrumento de la educación escolar, sino de

ofrecerle, al mismo tiempo, la educación objetiva del trabajo
y del ejemplo; la escuela aparece entonces, no. como el co­

mienzo de la cultura, sino como el auxiliar de ella".
Ante un proyecto de ley mediante el cual se quiere quitar

a los analfabetos el derecho al voto, Mariano Cornejo reac­

ciona inpugnándolo. Quitar el voto al que no sabe leer, dice,
es quitar el último derecho' al indígena. "Queréis quitar los
derechos políticos a una raza que es la base de la nación". A
estos hombres, "que os dan los recursos para vuestras hacien­
das y que cuando hay una guerra nacional atraviesan desier­
tos inmensos y van a morir a la frontera por el honor del pa­
bellón, y cuando hay una guerra �ivil vienen a las calles de

Lima a defender, descalzos y desnudos, el orden constitucio­
nal". A estos "hombres queréis negarles todos los derechos



252 POSITIVISMO Y NACIONALIDAD

Y dejarles todos los deberes". El amor a la patria no es algo
que sólo puede aprenderse en las escuelas. "El amor a la pa­
tria es un instinto de la naturaleza, lo mismo que el amor a la
familia y a la humanidad. Existe en todos los pueblos pega­
dos a la naturaleza" y, por lo tanto, en el indígena. Pensar
lo contrario, apoyados en un puro sentimiento de utili­

dad, es desconocer por completo la realidad. Y más concre­

tamente, en defensa del indígena, Cornejo apoya una propo­
sición para que sea reglamentado el trabajo del indígena, de
manera que obtenga del Estado la protección de sus derechos.
En contra de esta tesis no vale hablar de la libertad de tra­

bajo, a la manera como lo entendía la escuela liberal; tal
libertad no existe en Ja realidad y se presta a múltiples abu­
sos. En las escuelas liberales, decía, "Ia libertad, en materia

del c�ato de trabajo, es todo; no hay que desconocer que el

trabajador tiene facultad para vender su trabajo al precio
que guste y en la forma que quiera". Pero esta tesis es falsa

y pasada por la misma razón. Los hombres "se han conven­

cido de que esa libertad no existe. .. que el individuo que
lucha contra el hambre y la necesidad se encuentra en la

obligación de aceptar lo que se le propone". Por esta causa

"hoy los legisladores más conservadores son intervencionis­

tas; establecen la protección del Estado al trabajo y su cons­

tante vigilancia, para evitar que bajo la apariencia de una

libertad engañosa, la necesidad económica resulte cadena de

opresión temible, que obligue al trabajador a someterse a

duras condiciones, dictadas por el imperio arbitrario de su

patrón". Ahora bien, "¿quién puede negar' que esa es, en la

mayor parte de los casos, la condición de los indígenas?" 46

64. LA LIBERTAD COMO FUNDAMENTO DEL PROGRESO

Mariano Cornejo, a diferencia de los positivistas mexica-

40 Mariano Cornejo, ob. cit.



LA LIBERTAD COMO FUNDAMENTO DEL PROGRESO 253

nos," hace de la libertad el pivote del progreso. Como éstos,
acepta la tesis positivista de una libertad dentro del orden;
pero pone el acento en la primera. Un auténtico progreso
no se logra sino a través de una libertad protegida por el

orden. Pero orden no quiere decir, por la misma razón, dic­
tadura. Cornejo tiene así oportunidad de exponer sus ideas
en este sentido al oponerse a la dictadura del general Cáce­
res en 1893. "Yo no excuso jamás, -dice-, yo condeno

siempre y siempre maldigo toda dictadura. Para mí, ninguna
razón hay que pueda disculpar ese crimen contra la humani­
dad". Ningún orden justifica la dictadura. Toda dictadura
es violación de la ley. Por esta razón "violar la ley a nom­

bre del orden es como blasfemar en nombre de Dios, y como

asesinar en nombre de la moral". El orden no puede ser

"más que el respeto a los derechos definidos por la ley; el
orden no es una condición como el derecho, es una resultan­
te del respeto a las condiciones esenciales para la vida social,
del respeto a los derechos. El que viola los derechos viola el
orden y trae el desorden". No hay más orden que el legal­
mente establecido. "Si creéis que el orden consiste en usar

facultades arbitrarias por temores más o menos fundados en

que pueda alterarse la estabilidad social. .. no debéis per­
manecer un instante más con las riendas del poder... porque
entonces están justificados todos los crímenes de la histo­
ria". Allí están Sócrates, los Gracos, Jesús, "todos ellos sa­

ben que sólo la libertad es el [undamento del orden social".

por esto yo tengo la convicción "de que difienclo a la vez los

principios más vitales de la sociedad: la libertad sin la cual
no hay progreso". La libertad es el único medio y fundamen­
to del progreso.

La dictadura o, más claramente, la tiranía, no es sino
una forma de anarquía, ya que es una violación de la ley, del

único orden posible en una sociedad que se encamina hacia
47 Véase mi Apogeo y decadencia del positivismo en México.



254 POSITIVISMO y NACIONALIDAD

el progreso. "Yo no conozco anarquista peor -dice Corne­

jo-, anarquista más terrible, anarquista más infame, que el
soldado traidor, que dando un golpe de Estado, arroja al
centro mismo de la sociedad la dinamita de la revolución",
La revolución es fatal, consecuencia de la tiranía. "Lo que
deshonra a los países es la tiranía, lo que les devuelve el
honor es la revolución que la castiga". La dictadura está
bien para pueblos como los orientales que aún viven en una

l.etapa de retroceso, no para pueblos que pretenden avanzar

reP el camino del progreso. "La centralización, que significa
el , receso, nace en esos pueblos de Oriente en que el puñal y
lizsveneno dirigen la administración." "Quizá es útilla centra'

lo e;ción para los pueblos guerreros, pero la descentralización

lant s para los pueblos trabajadores. La raza sajona ha ade­

enar.ado más en el trabajo, porque ha sido siempre una raza

Enrada de la descentralización",
evolue. mejor camino para alcanzar el progreso es el de la

que se_i:jn, dice Cornejo, siguiendo a Spencer. El Perú tiene

plenatguir este camino si quiere progresar hasta llegar a ser

los e mente una nación. El respeto al orden legal es uno de
lenr'llrninos de la evolución. La violencia sólo engendra vid­

la .!ia. Una dictadura engendra la revolución y ésta a su vez

e :contrarrevolución, haciendo inútil toda obra. La obra, en

.J.stas circunstancias, es como el trabajo de Penélope: lo he-
l

cho en un día se deshace en una noche. Siempre que se haga
una reforma, dice Cornejo, es menester "sujetarse a un prin­
cipio que deba ser la norma y la guía de toda reorganiza­
ción". Este principio es muy sencillo: "haced siempre refor­

mas que sean susceptibles de mejorar, nunca hagáis reformas

que sean susceptibles de retroceder, porque cada maldita
reacción descompone por medio siglo el carro del progreso".
Las reformas deben ser también de acuerdo con la realidad,
de acuerdo con las circunstancias. De otra manera siempre

yhabrá un gran peligro, el peligro de hacerse revolucionarios,



ESTRANGULA:'vrIENTO DE BOLIVIA 255

"de querer cambiar en un día, y de raíz, instituciones secu­

lares, porque cuando los partidos liberales son revoluciona­

rios, los partidos conservadores 'son reaccionarios, y a su vez

éstos en otro día deshacen la obra de los partidos liberales". 48

VI

POSITIVISMO Y REGENERACIÓN SOCIAL

65. ESTRANGULAMIENTO DE BOLIVIA

Bolivia, la ahijada del Libertador, no sufría mejor suerte

que el resto de sus hermanas hispanoamericanas. Lograda su

independencia política y separada del Perú, del cual forma­

ba parte durante la Colonia, su historia era la misma: revo­

luciones y dictaduras. Dictaduras conservadoras o dictaduras

liberales, pero siempre dictaduras, con períodos de anar­

quía. En 1879, por un incidente surgido con una compañía
salitrera chilena, la república de Chile le declara la guerra
e invade su territorio. Perú, fiel a un pacto firmado con

Bolivia, acude en su ayuda; mas todo resulta inútil y ambas
naciones son vencidas por las fuerzas chilenas. En 1880, Bo­
livia se ve obligada a ceder a Chile las zonas salitreras de su

Iitoral y con ellas su única salida al mar. Bolivia queda es­

trangulada en medio de sus altas y casi inaccesibles montañas.

Este hecho, dice Guillermo Francovich, "llevó la concien­

cia boliviana hacia la consideración de la realidad en una

forma brutal y la preparó para la adopción de principios
menos idealistas que los que el eclecticismo y el catolicismo
habían venido enseñándole. Fué entonces que apareció .en
el país el positivismo, cuyas doctrinas se habían difundido

ya en todos los países latinoamericanos" .49 Frente a un ea-

48 Mariano Cornejo. ob cit.
49 Guillermo Franeovieh. La filosofía. en Bolivia. Buenos Aires, 1945.



256 POSITIVISMO Y REGENERACIÓN SOCIAL

rácter y visión idealista se adopta una actitud realista. Y
dentro 'de este realismo una actitud antirreligiosa. Los libe­
rales adoptan los puntos de vista de la nueva filosofía, con­

virtiéndola en un instrumento al servició de lo que considera­
ban la regeneración social de Bolivia. Las primeras campa­
ñas ideológicas encaminadas en este sentido encuentran en la

doctrina positiva sus mejores argumentos.
Augusto Comte fué el primero de los filósofos positivis­

tas que influyó en este movimiento, pero deslindado de sus

ideas sobre la religión de la humanidad. Uno de los núcleos

que más hicieron por su difusión lo fué el llamado "Círculo
Literario" de La Paz, que funcionaba desde 1876. Este círcu­

lo, formado por los más prestigiosos escritores de la ciudad,
publica en 1877 una revista en la que se empiezan a dar a

conocer algunos trabajos del positivismo. Agustín Azpiazu
es la figura más destacada de este círculo. De gran prepara­
ción científica ymente aguda, estimula con su obra una serie

de trabajos encaminados a conocer la realidad boliviana. En
1889 funda la "Sociedad Geográfica de la Paz", cuya finali­
dad es el conocimiento sistemático de la geografía de Boli­
via. Otro grupo positivista surge en Sucre, encabezado por
Benjamín Fernández, profesor de Derecho Público Cons­
titucional de la Universidad, desde cuya cátedra se enfrenta

a los principios del derecho natural sostenidos en la Univer­
sidad por los seguidores de Ahrens.

El partido liberal encontró en estas doctrinas, como se

decía antes, un rico arsenal para enfrentarse a un pasado al
cual consideraban como la fuente de los males bolivianos,
incluyendo el último desastre. La política, que hasta entono

ces había girado en torno de grupos con intereses personalis­
tas, se transformó en una política en la cual se discutían ver­

daderos problemas sociales. El partido liberal se enfrentó a

los grupos que tenían en su poder el gobierno, los cuales se

organizaron en un partido al que dieron el nombre de parti.



EL PROBLEMA DE LA REGENERACIÓN DE BOLIVIA 257

do conservador. El gobierno encontró también un aliado en

la iglesia. Pero las discusiones ya eran otras. Mariano Bap­
tista, fundador del partido conservador, lo expresa así cuan­

do dice en 1883: "Por primera vez en Bolivia la cuestión
electoral lleva envuelta la cuestión social".

66. EL PROBLEMA DE LA REGENERACIÓN BOLIVIANA

¿ Cuál era la causa de todos los males de Bolivia? ¿ Cuál
la fuente de todos sus desaciertos? ¿Cómo regenerar a este

pueblo? Tales eran las preguntas que se agitaban en la mente

'de los hombres .que aspiraban a regenerar a la nación boli­
viana. Las mismas preguntas que hemos visto se hacen otros

hispanoamericanos en sus diversos pueblos. Gabriel René­

Moreno, nos habla en sus Notas biográficas y bibliográficas
de Nicomedes Antelo, boliviano, originario de Santa Cruz de
la Sierra, que reside en Buenos Aires desde 1860 hasta
1882.110 En la Argentina aprende la lección con la cual va a

encuadrar y a juzgar los males de su patria. "La filosofía
de la evolución -dice Hené-Moreno-e-, como la han formu­
lado recientemente los positivistas ingleses y alemanes de la

nueva escuela darwiniana, era profesada por Nicomedes An­
telo con fervor de sectario y con autoridad de apóstol". "El

maestro de la escuela de Buenos Aires sabía leer de corrido
en Lamarck, en Darwin, en Herbert Spencer, en Haeckel".
Como hombre "tenía el orgullo propio de un naturalista dar­
winiano: ser descendiente, por línea de las hembras y por
línea de los machos, de las barraganas y soldados españoles
que fundaron Santa Cruz de la Sierra". "Estaba contento.con

ser latino, si bien por las tendencias de su espíritu hubiera
sido con más propiedad anglo-sajón".

El mal boliviano era enjuiciado desde este punto de vis-

50 Gabriel René-Moreno, "Nicomedes Antelo", en Notas biográficas r bio

bliográjicas, Santiago de Chile, 1901.



258 POSITIVISMO Y REGENERACIÓN SOCIAL

ta naturalista. "¿Se extinguirá el pobre indio al empuje
de nuestra raza?", se preguntaba Antelo. "Si la extinción de
los inferiores es una de las condiciones del progreso univer­

sal, como dicen nuestros sabios modernos, y como lo creo

-agregaba-, la consecuencia, señores, es irrevocable, por
más dolorosa que sea. Es como una amputación que duele,
pero que cura la. gangrena y salva de la muerte". Al igual
que Sarmiento en la Argentina, Antelo creía que con la des­

aparición de la raza india y la mestiza Bolivia se regeneraría.
Antelo creía también que el cerebro indígena y el cerebro
mestizo eran celularmente incapeces para concebir y enten­

der la libertad republicana, con los derechos y obligaciones
que implicaba. Por término medio, decía, "esos cerebros pe·
san entre cinco, siete y diez onzas menos que el cerebro de'

un blanco de pura raza. En la evolución de la especie huma­
na tal masa encefálica corresponde, fisiológicamente, a un pe·
ríodo psíquico de dicha especie hoy decrépito, a un organismo
mental raquítico de suyo para resistir el frotamiento y choque
de las fuerzas intelectuales, económicas y políticas con que la
civilización moderna actúa dentro de la democracia,

"El indio no sirve para nada. Pero, eso sí -agregaba-,
representa en Bolivia una fuerza viviente, una masa de re­

sistencia pasiva, una induración concreta en las vísceras del

organismo social". Por el otro lado tenemos a "los mestizos,
casta híbrida y estéril pará la presente labor etnológica como

el mulo para el transformismo de las especies asnal o caba­
llar". "Los mestizos, con su tórax levantado por los apetitos
y su espíritu uncido por el instinto del proselitismo del cau­

dillaje, representan en la especie humana una variedad su­

balterna, que corresponde a una generación confusa de la im:
petuosidad española y el apocamiento indígena". La mezcla
ha dado origen a esa clase que es al mismo tiempo revoltosa

y servil, anárquica y pasiva. "La propensión de la casta tien­

de, como es notorio, al ocio, a la reyerta, al servilismo y a la



EL PROBLEMA DE LA REGENERACIÓN DE BOLIVIA 259

intriga, gérmenes del bochinche y del caudillaje; bien así

como, de otro lado, la estupidez y el amilanamiento del indio
incásico se amoldan a punto para perpetuar a la sociedad en

el despotismo". Necesariamente, afirma Antelo, la concu­

rrencia de esta casta con la raza europea, la criolla o la que
ha logrado salir del mestizaje por felices selecciones, tendrá

que sucumbir. La raza indígena y la casta mestiza "ten­
drán que sucumbir en la lucha por la existencia, como están

sucumbiendo hoy y se extinguen a nuestra vista en Australia
hombres, plantas y animales, precisamente porque las espe­
cies importadas o las especies nuevas ya aclimatadas tienen

mejores condiciones para la lucha". Nicomedes Antelo con­

cluía diciendo: "Que por la virtualidad que es propia del
transformismo desaparezcan cuanto antes el indio y el mes­

tizo de Bolivia, esos dos agentes arcaicos, incásico uno y co­

lonial el otro; que se extingan bajo la planta de la inmigra-
. , "

CIOn europea .

La justificación de esta tesis la encontraba Antelo en la
vida social argentina. Toda América sabía de la dilatada

guerra que en este país se había desatado entre las castas

mestizas del interior, acaudilladas por Rosas, y la raza criolla
de la capital. En esta lucha la civilización de la segunda
había vencido a la barbarie de las primeras. El profesor
boliviano residente entonces en Buenos Aires era testigo del

gran avance material de la Argentina, era testigo de su cada
día mayor progreso. El gran espectáculo le deslumbraba.

"Contemplaba con pasmo -dice René-Moreno- la preci­
sión casi mecánica del fenómeno sociológico, según el cual a

medida que el indio y el mestizo iban pereciendo vencidos
en la lucha por la existencia contra la superioridad irresis­
tible de las razas indoeuropeas, se afianzaba en los vecin­
darios el orden público. .. subía el progreso intelectual y
moral por rápidas pendientes, la riqueza y el bienestar se

iban esparciendo a todos los ámbitos de la república".



260 POSITIVISMO Y REGENERACIÓN SOCIAL

Comparando este progreso con los males de su patria, se

daba cuenta de la necesidad de recurrir a tan drásticos reme­

dios. Todo era confusión, la sociedad boliviana no acertaba
a tejer otra tela para cobijarse y defenderse que el estéril y

sangriento militarismo. "Áspera tela, caudillaje por el de­
recho y revolución por el revés". Todo ël mal tenía su ori­

gen, decía Antelo, en la "heterogenidad de razas, de costum­

bres, de idiomas, de índole, hasta de ideas". Todo esto no

tenía más amalgama que "un régimen impuesto por la es­

pada de los libertadores". Estas ide�s no cambiaron en An­

telo; "veintidós años de estudios ulteriores en Buenos Aires
-dice René-Moreno-, siguiendo día por día el desenvolvi­
miento de las ciencias positivas, no sirvieron sino para vigo­
rizar. .. estas primeras convicciones". Siguiendo a los po­

sitivistas, Antelo sostuvo "que la libertad y el orden en

Bolivia no deberían buscarse sino en el campo del bienestar

material, poniendo de preferencia en actividad efectiva todos
los agentes económicos que sugiere el arte industrial y los

que brinden allá los recursos naturales del país. En 1882,
como en 1860, su principio político era el trabajo;'. Inmi­

gración e industrialización podrían ser, en resumen, los
remedies propuestos para la regeneración de Bolivia. Inmi­

gración e industrialización, los remedios que todos los eman­

cipadores mentales de Hispanoamérica habían soñado para
ésta.

67. SPENCER Y EL NUEVO ORDEN BOLIVIANO

En 1899 el partido liberal boliviano triunfa sobre el
conservador. La revolución ofrece a la generación que se

ha venido formando en el positivismo la oportunidad anhe­

lada. El positivismo deja sentir su influencia en todos los

campos. No tarda el estado en someter a control toda la

educación, tanto la civil como la eclesiástica. En 1909, dice
Guillermo Francovich, se funda la primera escuela normal



SPENCER EN EL NUEVO ORDEN BOLIVIANO 261

de maestros bajo la dirección de pedagogos belgas. Ellaicis­
mo es la doctrina en que se forman los nuevos maestros. En
1913 se suprimen las asignaturas de religión y doctrina cris­

tiana en las escuelas y colegios. El positivismo da también
las bases para estudios despiadados sobre la realidad boli­

viana, entre los que se destaca el de Alcides Arguedas, Pueblo

enfermo.
Pero al mismo tiempo se va formando una mentalidad

fanática y superficial, que no quiere ver más allá de la ex­

periencia de realidades que rebasan lo experimental en un

sentido material. Spencer representa, frente a esta situación,
�ma especie de reacción. "Si bien Spencer -dice Franco­
vich- se mantenía dentro de las tradiciones netamente posi­
tivistas, sus doctrinas tenían algunas características que
parecían reconducir el pensamiento hacia generalizaciones
de tipo filosófico y hacia la solución de las inquietudes reli­

giosas." 51 Las ideas de evolución y progreso spencerianos
daban un sentido al cambio en la realidad y con él se justifi­
caba el afán de transformación política y social de la repú­
blica de Bolivia. Su tesis sobre la existencia de algo que
estaba más allá de nuestras experiencias abría las puertas al
sentimiento religioso.

Los más destacados spencerianos fueron dos maestros:

Luis Arce Lacaze y Daniel Sánchez Bustamante. El primero
fué profesor en la Universidad de Sucre, autor de un libro
de Filosofía del Derecho publicado en 1892. Más tarde, en

1918 se orienta hacia el pragmatismo de William James. El

segundo escribió también sobre temas de jurisprudencia. Es
en su libro sobre Principios de Derecho en el que se hace
notable la influencia de Guyau al lado de la de Spencer.
Fué catedrático en la Universidad de La Paz. Ambos fi­
lósofos ponen un especial acento en la puerta de escape

que deja Spencer respecto al mundo de' 10 absoluto que se

III G. Franeovieh. ob. cit.



262 POSITIVISMO Y REGENERACIóN SOCIAL

encuentra fuera del alcance de toda experiencia. "El destino
último del hombre -decía Arce Lecaze- es el que la fe nos

enseña y, con respecto a él, a la filosofía no le toca más que
una cosa: demostrar la incompetencia de la ciencia en estas

cuestiones, probando que siempre que ella las aborda se

desvirtúa y pierde su carácter esencial". Por su lado Sán­
chez Bustamante decía: "Erigir el mecanismo de las fuerzas

y de los intereses en ley única, equivale a afirmar que el

mecanismo, como tal, es la única realidad, y esto es lo que

jamás se ha demostrado y jamás se podrá demostrar'Y"
Dentro de esta corriente, en la que influye también el

filósofo argentino José Ingenieros, se encuentra el pensamien­
to de Ignacio Prudencio Bustillo, catedrático de Filosofía
Jurídica en la Facultad de Derecho de Sucre desde el año de
1918 a 1921. En su libro Ensayo de una filosofía jurídica,
publicado en 1923, se resumen sus ideas filosóficas y con

ellas sus ideas para transformar la realidad boliviana, po­
niéndola a la altura del progreso contemporáneo. También
Bustillo aspira a transformar su realidad; los métodos pro­

puestos para lograr esta transformación son, como se verá,
semejantes a los propuestos por otros maestros hispano­
amerrcanos.

"No podríamos decir ahora -afirma- hasta qué punto
influyó la enseñanza universitaria sobre la política". "De
todos modos, la educación verbalista y charlatana que han
recibido nuestros hombres de estado en las famosas faculta­
des de derecho, no ha contribuído en nada al progreso efec­
tivo del país". De aquí la necesidad de orientar los esfuerzos

por otras vías. "Nuestros esfuerzos deben dirigirse hoya dar
una educación práctica, que sea como reverso de la educación
retórica de nuestros padres y nuestra". De Norteamérica
tenemos mucho qué aprender en este sentido. Debemos "es­
tablecer granjas mödelos, por el estilo de las que Brooker T.

112 Cit. por Franeovieh.



SPENCER EN EL NUEVO ORDEN BOLIVIANO 263

Washington ha fundado en los Estados Unidos para la edu­
cación del negro". En estas granjas nuestros "indios apren­
derían los métodos modernes de cultivo de la tierra". Lo

que el país necesita es menos letrados y más técnicos, agró­
nomos y peritos mercantiles. "Todos los que por su dinero
o su talento manejan los destinos públicos deben hacer deri­
var las actividades de los jóvenes a trabajos realmente pro­

. ductivos alejándolos de la abogacía, donde las almas se co­

rrompen";"
Pero si no era posible orientar a los jóvenes por otros

caminos, al menos era menester orientar la carrera del de­
recho por caminos prácticos. "Al cabo de poco tiempo
-dice-- se dejaría notar el resultado: los estudiantes harían

investigaciones personales, comprenderían el significado ín­

timo de lo qeu en el siglo xx se llama Ciencia". El realismo
debería ser la doctrina que susbstituyese a las viejas doctri­
nas jurídicas. Con el nombre de realismo, dice, se conoce

eu el mundo científico la doctrina que divulgamos". "Sig­
nifica una reacción contra el derecho natural, a la vez que
un empeño para emplear en las investigaciones jurídicas,
sociales y políticas, los mismos métodos experimentales que
tanto han hecho adelantar las ciencias físicas y biológi­
cas". De acuerdo con la nueva doctrina, "ya no es preciso
buscar un principio generador en el laberinto de las disqui­
siciones metafísicas. Nos basta observar las modalidades
del derecho en las relaciones que están a nuestro alcance

para definirlo exactamente. .. se trata apenas de un cambio
en los procedimientos; pero en él reside todo el secreto del

progreso científico".
Mediante el realismo se puede dar un gran paso hacia

la tolerancia. "Si se recuerda -dice Bustillo- la campaña
que coincidió con la introducción de Heriberto Spencer en la

:'is Ignacio Prudencio Bustillo, Ensayo de una filosofía jurídica. Sucre,
1923.



264 'POSITIVISMO Y REGENERACIúN SOCIAL

enseñanza, notaremos que las generaciones positivistas se lan­
zaron al asalto de la milenaria fortaleza -la religión- sin

pleno conocimiento, sin estudios previos." "Por singular in­

comprensión, nuestros positivistas de aldea no se volvieron
hacia la investigación científica, sino hacia la pasada ram­

plonería de irreligiosidad. El positivismo formó aquí pocos
sabios y muchos sectarios". Del positivismo no se aprendió
lo que hace de él una doctrina válida, su método para enfren­
tarse a la realidad orientándola. Los positivistas bolivianos
no habían visto en esta doctrina sino una nueva forma de de­
clamación hueca y sin contenido. Los positivistas no apren­
dieron a conocer su realidad; simplemente cambiaron de fa­
natismo. Bustillo trata ahora de orientar el positivismo por
la verdadera senda. "No sólo es fácil y posible completar el
esfuerzo científico con la especulación filosófica -dice-,
sino que es preciso crear una filosofía científica que sintetice

los resultados aislados de la investigación". Todos sentimos
la necesidad de afirmar nuestro criterio, pero hallamos "in­

completa a la ciencia" y a "la filosofía apriorística estéril y
varia": "conciliemos ambas disciplinas y creemos la filoso­
fía científica, que no será ni infundada ni insuficiente. Quien
lleve a cabo, en nuestra época, esta tentativa y no fracase,
tendrá la gloria de rejuvenecer y vigorizar la filosofía posi­
tiva; pero para ello habrá de proceder con menos intransi­

gencia que Augusto Comte".?'

68. EL NUEVO POSITIVISMO DE IGNACIO PRUDENCIO BUSTILLO

De la conciliación de la ciencia y la filosofía dependía
en alto grado la regeneración de la educación boliviana. No
se trataba de pasar de un fanatismo apriorístico a un fana­
tismo positivista, sino de conciliar ambas actitudes, dotando
al boliviano de un sentido de la realidad, de manera que

54 Ob. cit.



EL NUEVO POSITIVISMO DE BUSTILLO 265

no fuese ciego para ningunode sus dos aspectos, el material

y el espiritual. Bustillo ha tropezado con la filosofía de

moda en su época, la filosofía intuitiva. Ella podría ofrecer
los materiales para la anhelada síntesis.

El método científico era insuficiente para conocer las

múltiples facetas de la realidad. Hay "un mundo descono­
cido -decía-, acaso más grande que el que hemos logrado
conocer con ayuda de nuestros sentidos y de nuestros instru­
mentos científicos; es el mundo de lo inexperimental, es de­

cir, de aquello que no se presta a los medios de investigación
utilizables por el sabio". De esta realidad era ya consciente

Spencer y así lo había hecho saber en su filosofía. Por esta

razón, frente a los problemas oscuros e insondables que la
naturaleza plantea diariamente, el sabio '.'levanta los hom­
bros y prefiere su humilde verdad a las hipótesis metafísicas,
como son las que procuran explicar aquello que no percibi­
mos de manera alguna".

¿Podrá la filosofía de moda, el intuicionismo, ofrecer la
solución deseada? "La filosofía de moda -dice Bustillo-,
dignificada por el talento de Bergson en Francia y por el de

James en los Estados Unidos... , utiliza la intuición para
conocer el mundo que escapa al experimentalismo de la
ciencia". Pero esta intuición, agrega, "poco o mal compren­

dida, contradictoria en sus resultados, constituye una mane-

,
ra peligrosa de filosofar, que se presta a la fantasía y al

capricho". "No podemos abandonar por ella las sólidas

posiciones del positivismo científico que, mitigado por el
idealismo de una filosofía construida con los datos de la

experiencia, se nos aparece como el seguro apoyo de Ia hu­

manidad, arrastrada permanentemente por el influjo de doc­
trinas contrarias".

La solución no puede ser sino una filosofía científica en

la que se reuna el método trascendental con el método expe­
rimental. Esta es la doctrina que debe ser constituída. "La



266 POSITIVISMO Y REGENERACIóN SOCIAL

observación, generosa fuente dé la ciencia, es deficiente e

incompleta. Abarca sólo una pequeña parte del mundo real

y no está muy segura de sus resultados, sobre todo cuando

escoge como materia de sus investigaciones lo que está dotado
de vida o lo que anima el soplo insondable del espíritu". De

aquí que la filosofía científica sea "una complernentación
de la ciencia: donde ésta se detiene comienza aquélla, y
son sus hipótesis las que, uniendo los fragmentos del cono­

cimiento científico, forman un conjunto sistemático que re­

suelve la mayor parte de los problemas de la naturaleza,
incluyendo en ella a los seres organizados y a las sociedades".

Pero por filosofía científica no hay que entender "la ru­

tina ni el apego a la baja e innoble materialidad; representa
más bien el lado idealista del espíritu humano. ¿Qué son, en

último análisis, las hipótesis sino asociaciones de nuestra ima­

ginación que tiende incesantemente a perfeccionar lo real?"
La ciencia está así puesta al servicio de un idealismo, al
servicio de la perfección de lo real. "No hay otra diferencia
entre esta metafísica posùiua y la metafísica espiritualista.
que la de proceder aquélla del dato científico y ésta del prin­
cipio apriori", Para orientar nuestro criterio tenemos la mira

luminosa de la ciencia, la más segura, la que corresponde
mejor a nuestra insaciable curiosidad intelectual. De acuerdo
con este método, "no se puede ya poner en duda la existencia
de leyes sociales en las cuales impera estrictamente la ley de

causalidad, a despecho de la libertad, que se ve sometida, a su

vez, a leyes como cualquier fenómeno de la naturaleza".
En el campo de la ciencias sociales, sigue diciendo Bus­

tillo, la pura deducción resulta un método peligroso. "A pri­
mera vista parece destinado a curar todos los males socia­

les... pero pronto ocasiona enfermedades más graves". En
el fondo, "la inducción consiste en huir sistemáticamente de

las ideas hechas, de las opiniones preconcebidas, de todos los
vicios del pensamiento. El método inductivo en sociología



COMTE Y EL LIBERALISMO ARGENTINO 267

nos enseña a no dar fe sino a la observación de la realidad".
Pero si se extrema esto, "la investigación tórnase mezquina,
demasiado pegada al dato, como si alguien le hubie.se cor­

tado las alas para elevarse a las altas regiones de la genera­
lización filosófica". ¿ Cuál es la solución? ¿Cuál es el mejor
de los métodos? Bustillo concluye diciendo: "un método

ecléctico, mitad inductivo y mitad deductivo"."

,VII

EL POSITIVISMO COMO EDUCACIóN PARA LA LIBERTAD

69. COMTE Y EL LIBERALISMO ARGENTINO

Desde la Escuela Normal de Paraná, dice Alejandro Korn,
Augusto Comte ejerce su influencia. Pero no se trata ya del

positivismo auténtico. "En efecto, Comte sostenía el impe­
rio de la autoridad y se encontraba en discrepancia con todas
las tendencias democráticas; también había cometido el error

de rechazar el concepto de evolución". En el positivismo
comtiano el individuo quedaba sometido a la sociocracia.

•

"Estas ideas --continúa diciendo Korn- eran inconciliables
con nuestro medio; había que afirmar la evolución y la de­
mocracia. Los normalistas lo único que tomaron de Comte
fué su teoría de los tres estados del conocimiento y cierto
anticlericalismo que en el fondo no era comtiano sino libe­
ral corriente".56

En efecto, la escuela de Paraná, que había sido fundada

por Domingo F. Sarmiento en 1870, iba a ser el foco del posi­
tivismo comtiano en la Argentina, pero adaptado a las ideas
liberales de la misma. Las ideas del filósofo francés serían

IIl\ Ob. cit.
56 Alejandro Korn, "Influencias filosóficas en la evolución nacional", en

Obras, vol. 1II. La Plata, 1940.



268 EL POSITVISMO, EDUCACIóN PARA LA LIBERTAD
\

readaptadas, retorcidas y puestas al servicio del espíritu
representado por su fundador. El positivismo y Sarmiento
andaban por los mismos caminos; pero las circunstancias eran

distintas. La América española, concretamente la Argentina,
necesitaba de un orden; pero no de un orden semejante al

representado por el despotismo rosista. Vencido Rosas, era

menester establecer otro orden, dentro del cual quedase sal­
vada la libertad del individuo: acicate de todos sus heroís­
mos y meta de todas sus luchas. El nuevo orden debería
rener su asiento en la misma voluntad del individuo. El or­

den debería ser el resultado de la propia voluntad del indi­
viduo. Un orden social al servicio de los mejores fines del
individuo. Tal orden no podría ser realizado sino por el
camino de la educación.

La Escuela Normal de Paraná fué fundada con este pro­

pósito. De ella habían de surgir los educadores de las nue­

vas generaciones argentinas. Una nueva Hispanoamérica,
libre de todas las taras de su pasado, tenía que empezar a

forjarse en esta escuela. La Hispanoamérica soñada por to­

dos los próceres de su emancipación mental iba a iniciar su

formación. Sin doctrina organizada aún, pero con una gran
voluntad por realizar tal emancipación, pronto se iban a en­

contrar en varias doctrinas filosóficas europeas, especial­
mente el positivismo, las fórmulas que diesen expresión a la
realización de estos anhelos.

A la Escuela Normal de Paraná llega un profesor italiano,
Pedro Scalabrini. Este maestro, al igual que Ameghino, se

dedica a la paleontología, pero también se preocupa por otra

clase de problemas. Llega a la Argentina en 1868. En
1875 publica un libro sobre Derecho público argentino. Los
ideales humanistas de Krause se hacen sentir en este libro.
En 1889 publica un trabajo titulado Materialismo, darioinis­
mo y positivismo y una serie de Cartas científicas. En la
Escuela Normal de Paraná enseña ciencia y filosofía. Comte



EL INDIVIDUO Y SU EDUCACIóN PARA, LA LIBERTAD 269

entra preferentemente en sus enseñanzas. De los cuarenta

temas anuales que correspondían a su curso de filosofía, cua­

tro se referían al programa oficial, y el resto lo dedicaba a

explicar la filosofía de Comte. Acerca de su método de en­

señanza nos dice Víctor Mercante: "Scalabrini perseguía en

su cátedra el propósito de formar al pensador. De ahí que
se abstuviera de opinar; 'de ahí que deparase a sus alumnos
la absoluta libertad de exponer; de ahí que nunca fulminara
una discusión pronunciándose por talo cual creencia". Lo

importante para él era pensar, no recitar. "Sus discípulos
fueron muchos y muchos divulgaron su pensamiento; no den­
tro del formulismo cerrado con que comúnmente se matan las

graudes concepciones, sino dentro de la libertad interpréta­
tiva, con que les había acostumbrado el maestro." 1\7 De aquí
había de surgir la escuela que difundiera a Comte por toda
la Argentina. Pero un Comte adaptado a las necesidades

educativas de este país. Esta escuela no habría de aceptar
de la doctrina comtiana ni su religión, ni su sacerdocio, ni
su apostolado.

70. EL INDIVIDUO Y SU EDUCACiÓN PARA LA LIBERTAD

Antes que nada es interesante señalar dos interpreta­
cienes extremadamente opuestas del positivismo en Hispa­
noamérica: l� interpretación mexicana y la argentina. In­

terpretaciones que tienen su origen en la diversidad de·
circunstancias a las cuales tratan de énfrentarse. En México,
el positivismo se adopta porque se ve en él un buen ins­
trumento de unidad frente a la anarquía que ha seguido a la

independencia, ensangrentando su suelo por cerca de medio

siglo. México necesitaba de una doctrina que, unificando lös

criterios, diese lugar a un acuerdo en el campo de lo poli-

r,7 Víctor Mercante, "El educacionalista Pedro Scalabrini", Revista de Fi­

losofía. Vol. v. Buenos Aires, 1917.



270 EL POSITVISMO, EDUCACIóN PARA LA LIBERTAD

tico y social. Se quiso llevar al campo de lo social el mismo

acuerdo que se veía existía en el campo de la ciencia positi­
va. Esta ciencia no discute, simplemente demuestra, y lo
demostrado está al alcance de cualquier individuo que se

interese por tal demostración. Aquí no cabe la disputa ni Ja,

anarquía. La ciencia positiva ofrece siempre un fondo común

de verdades. Ahora bien, pensaban los positivistas mexica­

nos, si este fondo común de verdades se lograse extender al

campo de lo social las anarquías y las revoluciones tocarían

a su fin. En establecer este fondo común de verdades en el

campo de lo social se empeñaron los positivistas mexicanos.

Sus sistemas educativos tendieron a este fin. Sobre la uni­
formidad de las conciencias se quiso apoyar el nuevo orden.

Respecto a la educación decía Gabino Barreda: "Se necesita

que ésta sea igual para todos cualquiera que sea la profe­
sión que deban abrazar, puespor más que estas profesiones
parezcan disímbolas, todas deben obrar de consuno, porque
todas tienen un mismo fin, que es el bienestar social". El día

que se logre que todos los individuos de una sociedad

piensen en igual forma en este campo, entonces se habrá
terminado con la anarquía social. Un "fondo común de
verdades" 58

es lo que hace falta. Era menester ordenar, pla­
nificar en toda su plenitud la educación del individuo, en

forma tal que sea un mínimo lo que quede al arbitrio de su

interpretación: "Un solo camino que se deje al error -de­
cía Barreda-, una sola fuente de nociones reales que se

abandone a la arbitrariedad y al capricho individual, es bas­

tante para hacer abortar todo un plan de educación, por más
bien combinado que parezca en lo restante". Una educación

científica, que demuestre lo que enseña, era el mejor instru­
mento. Mostrar la verdad -dice Barreda- es "el más

seguro preliminar de la paz y el orden social, porque él

pondrá a todos los ciudadanos en aptitud de apreciar todos
58 Ver mi Positivismo en México.



EL INDIVIDUO Y SU EDUCACIÓN PARA LA LIBERTAD 271

los hechos de una manera semejante, y por lo mismo unijor­
marâ las opiniones hasta donde esto sea posible".

En la Argentina el positivismo de la Escuela Normal de
Paraná no es sino el fruto de los ideales de Sarmiento. Este

se ha empeñado en una labor civilizadora. Lo principal para
el mejor logro de esta civilización en la Argentina es el estí­

mulo al individuo. Los pueblos sajones -el modelo- son

grandes porque cada uno de sus individuos es el responsable
de su propia y personal grandeza. La política del individua­
lismo civilizado se oponía a la política de masas "bárbaras"
de Rosas. El positivismo "individualista" de la Argentina era

la mejor doctrina conforme a la cual era menester educar al
nuevo americano. Al rosismo, apoyado en las masas "bár­
baras" unificadas por la suprema voluntad del dictador, se

oponía el individualismo creador. La escuela de Paraná
se encargó de estimular este individualismo, sirviéndose para
ello de la doctrina de Augusto Comte, pero sólo en aquellas
tesis que coincidían con este ideal.

El principal animador y jefe de la escuela positivista
surgida en Paraná fué 1. Alfredo Ferreira (1863-1935),
el más destacado de los discípulos de Pedro Scalabrini. En

él también influyen varias de las ideas de los maestros nor­

teamericanos que ha hecho traer también Sarmiento a la es­

cuela de Paraná. La escuela popular es el fruto de estas

influencias. Ferreira trata de implantar este tipo de escue­

las en toda la Argentina. La primera escuela de esta

naturaleza la funda en Esquina, provincia de Corrientes,
lugar donde había nacido Ferreira. La educación en este

departamento se encontraba en un casi completo abandono

y penuria. El educador argentino tratará de salvar a Esqui­
na de esta vergüenza, haciendo de ella la primera "escueia
de democracia para gobernantes y gobernados: para gober­
nantes, enseñándoles cómo se debe estimular a los ciudadanos
a favor de las acciones e instituciones benéficas; a los padres,



272 EL POSITVISMO, EDUCACIóN PARA LA LIBERTAD

cómo deben preocuparse fundamentalmente de la educación
de sus hijos, y en general a los gobernados mostrándoles que
no todo debe esperarse de gobiernos providencias que de

ordinario tienen de todo menos de eso"," Con Ferreira cola­

boraron algunos maestros argentinos y dos maestras norte­

americanas: Edith Howe y Cara Hill, que habían sido traídas

por Sarmiento.

¿ Cuáles eran las bases de esta escuela para la democra­
cia? ¿ Cuáles las bases de una escuela que tendía a estimular
la libertad creadora del individuo y con ella su amor a las
libertades? En sus Bases para un Plan de Estudios de Edu­
cación Primaria, Ferreira establecía entre otras cosas: "El
alumno de la escuela común sólo debe estudiar directamente
las cosas, los seres y los hechos naturales y sociales de la

región en que vive. La adquisición teórica de conocimiento
en un texto o en las explicaciones del maestro, y no derivada
de la propia observación y de la propia inducción, no educa
o educa mal. Tales conocimientos sólo sirven para oprimir
el espíritu mientras el joven tiene la obligación escolar de
recordarlos y luego desaparecen sin dejar otra memoria que
la tarea penosa, inútil y perjudicial empleada por la mente

para recibirlos". La observación directa de las cosas la toma­

ba. Ferriera del positivismo. Procediendo según un método

rigurosamente científico, el joven debe ir -seguía dicien­
do- "avanzando en lo desconocido por medio de lo co­

nocido, remontándose de la observación de los materiales

objetivos a los principios subjetivos que los dominan, copian­
do en su investigación individual la evolución intelectual de
la raza, cumpliendo la ley psicológica inducida por Augusto
Comte". El ideal de Alberdi sobre una filosofía que se pre­

ocupase por los problemas propios de la América Latina y
más concretamente por los problemas propios de la nación

argentina, tomaba cuerpo en las ideas educativas de Ferrei-
159 En Angel C. Bassi, J. Alfredo Ferreira. Buenos Aaires, 1943.



EL INDIVIDUO Y SU EDUCACIÓN PARA LA LIBERTAD 273

ra. "Las investigaciones del alumno -decía- no deben
extenderse fuera de la región en que vive sino incidental­

mente, con objeto de hacer comparaciones que le auxilien

para formarse una idea clara del valor absoluto y relativo
de las cosas, seres, fenómenos naturales y sociológicos que
estudie directamente".60

La observación directa de las cosas fomenta la origina­
lidad y, con ella, la personalidad. Ferreira, a diferencia de
los positivistas mexicanos, se preocupaba por la multiplici­
dad y no por la unidad. Aspiraba a que cada argentino lle­

gase a pensar en forma original, ya que con este pensarnien­
to se afianzaríá su amor a la libertad. Nada de un fondo
común de verdades. No, la realidad, la verdadera realidad,
es rica en matices y, dentro de ella, cabe la originalidad que
es el punto de partida de la libertad. "En vez de verse

el alumno -dice- obligado a repetir más o menos de me­

moria las ideas de un maestro, tendrá que expresar sus ideas,
adquiridas directamente de cosas y hechos, en lenguaje pro­
pia, según su complexión intelectual". Ya que no todos los

individuos miran las cosas con los mismos ojos.
De aquí deducía Ferreira consecuencias de carácter po­

lítico y social, las mismas que habían preocupado a sus ante­

cesores. "Si todos los alumnos de una clase han estudiado
unas descripciones, si todos las repiten con una uniformidad

desesperante", entonces no hay originalidad ni tampoco li­
bertad. "Hay que convencerse -agregaba-: los congresos
mudos o uniformes, los unicatos políticos, los cesarismos

republicanos ... se han engendrado en mucha parte en la uni­

formidad del aula. Esta escuela, dice en otro lugar, acaba
con la personalidad. Es una escuela para la dictadura." "Ha
contribuído como la ignorancia misma, como la raza deca­

dente, como la extensión sin habitantes, como las leyes de la
herencia histórica, como la mala educación política, a con-

60 Bassi, ob. cil.



274 EL POSITVISMO; EDUCACIóN PAR1\. LA'LIBERTAD

ducir al país al 'abismo de una quiebra económica que no

tiene precedentes en el mundo civilizado, en plena paz,
en plena salud, y a sancionar como práctica republicana, en

una nación abierta a todas las ideas -más adelantadas, la
fórmula política de la jefatura única y la más moderna del
mando por el mando, como quien dice «debo 'ser gobernado
por la razón o por la fuerza», más' corrientemente y más

fácilmente por la fuerza". Siguiendo sus mismas ideas, Fe­

rreira se oponía a los exámenes, los cuales' eran considéra­
dos como la batalla "más estéril que todas las victorias del
cesarismo sobre la libertad. Los exámenes limitan la perso­
nalidad del educando. "Muchos de esos mismos sobresalien­
tes que han brillado estérilmente en las aulas -dice Ferrei­

ra-, con cierta presuntuosidad infantil, que destruye las

bases de un carácter sólido, se apagan en la vida: Ya no

sienten la coacción exterior de la próxima lección o del pró­
ximo examen, y' no trabajan. Es el negro liberto, que ya no

verá ellátigo del capataz. Ha sido manumitido con todas las
fórmulas sacramentales; pero no habiendo aprendido a tra­

bajar con espontaneidad, es un mal ciudadano en la repúbli­
ca de la ciencia". Discutir no daña; la espontaneidad es

siempre creadora. "La libertad de discusión no tiene peli­
gro; sólo la esclavitud es temible. Todos los grandes pensa­
dores' originales se han extraviado muchas veces; sólo al

joven no se le permite sustentar un error; por eso el maestro

se le adelanta para enseñarle una verdad, que luego, andan­
do los años, resulta una verdad académica. Así llega el dis­

cípulo a respetar más la opinión del profesor que la verdad;
cuya tendencia se robustece' con el exarnen, que contribuye
poderosamente 'a sofocar el amor sincero y respetuoso a la

ciencia, sustiyéndolo por el innoble afán de no ignorar los

puntos de cada bolilla de exarnen"."!
, Alfredo Ferreira seguía, así, dentro de la misma línea

61 Ob. cit.



EL INDIVIDUO Y SU EDUCACIóN' PARA LA LIBERTAD 275

quesus ilustres antecesores: Echeverria, Alberdi y Sarmien­
lo. Como éstos, trataba también de arrancar de raíz la fatal
herencia que hacía de Hispanoamérica un pueblo fuera de
la marcha civilizadora de la humanidad. Contra la tradición

española, contra todas las raíces que hacían permanentes los

despotismos, se orientaha su reforma educativa, Trataba,
dice su discípulo Ángel Bassi, de cambiar, de modificar el
subconsciente del pueblo, "transformarlo de absolutista en

democrático". Al igual que sus antecesores, también aspiraba
a dar las bases sobre las cuales S6 había de alzar una vigo­
rosa nacionalidad, fruto de la más vigorosa de las persona­
lidades. Estas bases, decía, "se fundan en el' concepto gene­
ral de que la enseñanza no tiene por objeto la asimilación
del conocimiento, sino la producción propia". Del positivis­
mo ha tomado su preocupación por la realidad experirnenta­
ble, y por experimentable inmediata. El positivismo renun­

ciaba a conocer lo suprasensible, lo metafísico, lo que está
más allá de la experiencia. Ferreira va a renunciar también
al estudio de otra realidad que no sea la propia, la inme­

diata, la que está al alcance del hombre argentino. Se re­

nuncia al mundo de la realidad que está fuera de la expe­
riencia real de este hombre. Los estudios deben' apoyarse en

lo inmediato, en lo que este hombre puede realmente conocer.

"¿ Qué puede importar al argentino el Danubio, que no puede
conocer? -pregunta Ferreira-. Lo que debe importarle es

el Paraná y todas aquellas realidades a su alcance. Esta
realidad debe ser el punto rte partida". Robinsón era el

tipo de hombre ideal. "¿No es acaso preferible al hombre
teórico que sabe muchas cosas, como el testigo de oídas, por­
que le dijeron o leyó, el solitario de la isla que estudia directa­
mente y por sí mismo las cosas que influyen sobre él y de

que se aprovecha, amaña, inventa y se salva?", pregunta nue­

vamente Ferreira.
El educador argentino sintetiza sus ideas en el plan que



276 EL POSITVISMO, EDUCACIÓN PARA LA LIBERTAD

estableció en 1892 para la provincia de Corrientes y en ge- �

neral para la nación argentina entera. Dentro de este plan
se destacan las siguientes ideas: "La educación debe ser ex­

perimental, positiva y de actualidad". "El plan debe respon­
der a necesidades presentes y futuras". "Que todo programa
a priori es inconveniente, porque determina limitaciones y
detalles precisos que en la práctica resultan amplios o estre­

chos y destruyen la iniciativa de los maestros y alumnos, cuyo

perfeccionamiento físico, intelectual y moral depende' prin­
cipalmente de su trabajo personal espontáneo." "Que es ne­

cesario destruir la uniformidad de la enseñanza sobre los

objetos especiales de estudio y dar sólo direcciones generales,
dentro de las cuales se desenvuelva con libertad la acción de­
maestros y alumnos". "Los exámenes son fórmulas que nada

prueban, por lo cual quedan suprimidos y reemplazados por
exhibiciones de trabajos y clases demostrativas de lo que se

hace." El resultado de esto tendría que ser un conjunto de

escuelas con carácter propio, de donde habrían de salir indi­
viduos amantes de una libertad creadora.

71. EL POSITIVISMO Y SU INTERPRETACIÓN ARGENTINA

Quien, como Ferreira, hablaba de la libertad de interpre­
tación en la educación y de la originalidad como finalidad de
la misma, no iba a aceptar una doctrina al pie de la letra. El

positivismo será interpretado de acuerdo con las circunstan­

cias propias de su intérprete. En una carta enviada a P. La­

calde, agradeciendo unos folletos de propaganda positivista,
le decía: "Sin desconocer la importancia de la propaganda
sistemática, mejor formulada en las fuentes mismas, los li�
bros del maestro, nosotros aquí aceptamos la escuela, sobre
todo por la inmensa dirección que da al espíritu humano".

Pero, agregaba, "entendemos también que las más geniales
creaciones sociales y subjetivas pierden gran parte de su im-



I

EL POSITIVISMO Y SU INTERPRETACIÓN ARGENTINA 277

portancia cuando se las toma al pie de la letra". "La letra
no sólo mata el espíritu interpretador y aplicador, sino que

contribuye a matar las instituciones mismas o a retardar su

triunfo". De aquí concluía: "La inmensa construcción de
Comte. .. debe adaptarse y no inmovilizarse al nacer y cre­

cer. El lo dijo: el único principio absoluto es que todo es

relativo. Creando la Sociología, él nos ha dado el principio
científico del concepto social regido por leyes naturales, aun

modificables". Los organismos sociales deben ser para el

sociólogo "objeto de estudio, modificación y dirección y no

de enojos, odios anticientíficos e inmorales como lo he no­

tado en la cabeza y en los labios de muchos positivistas sis­

temáticos". Si en verdad los sociólogos y estadistas aspiran
a dirigir la sociedad o influir eficazmente en ella, menester

es "que se adapten a los respectivos medios sociales. Si no,
en vez de pensadores, serán meros repetidores de fórmulas
tan conocidas, como oportunas o inoportunas, según los
casos". y ya que nosotros, agregaba, tenemos la dicha de
encontrar algunos grandes principios relativos establecidos,
debemos poner algo de nosotros mismos, de espíritu activo,
aplicándoles oportunidad. "Lo demás sería convertirnos en los
retóricos y parladores vacíos, tan anatematizados por Comte."

Del positivismo comtiano deducía Ferreira, varias ideas
en defensa de sus propias tesis. "No se conoce al autor de la
feliz divisa: Orden y Libertad", decía. "Desenvolviéndo­

la, podría proclamarse la libertad de la enseñanza y la pre- .

ponderancia del poder central sobre el poder local". "El

positivismo es el órgano sistemático de la libertad de exposi­
ción y examen, porque puede resistir a toda demostración
decisiva"." Respecto al control de la educación por el.es­
tado, era también partidario de la independencia de la pri-

62 1. Alfredo Ferreira, "Carta a P. Lacalde", en la revista La Escuela Posi­

tiva, año II. Corrientes, 1896.
6.3 J. A. Ferreira, "Síntesis de la política positiva de Comte", en La Escuela

Positiva, año V, 1899. \



278 EL POSITVISMO, EDUCACIÓN PARA LA LIBERTAD

mera y se apoyaba. igualmente en Comte. '�EI poder tempo­
ral debe renunciar.a todo monopolio didáctico". "El Estado
debe renunciar a todo sistema completo de educación general,
salvo los estimulas a ciertas ramas expuestas a descuidarse,
sobre todo la educación primaria, y algunos establecimientos
de alta instrucción especial, pero las academias, aun científi­

cas, deberían ser suprimidas". La, vigilancia "del gobierno
sobre establecimientos particulares debe referirse no a la

doctrina, sino a las costumbres". "Debe suprimirse todo pre­

supuesto teológico o metafísico, dejando en cada uno el man­

tenimiento del culto y de la' instrucción 'que prefiera"."
El comtismo no era sino una filosofía instrumental. Este,

decía Ferreira, no es ya el positivismo que ha seguido des­
arrollándose. Pues, "se acentúa cada día la relatividad de
las ideas y de la ciencia. .. imposible conocer el universo
cósmico y social al través de la estructura humana. .. sólo
verdades subjetivas declara nuestra ciencia". Ha pasado la

época de la verdad absoluta que se escribía con mayúscula.
"La unilateralidad antigua, en cuya virtud nuestros ilustres

antepasados reñían encarnizadamente entre sí para poder
legamos una herencia cualquiera, se transforrna rápidamente
en plurilateralidad, para hacernos más dignos de admirar el

, vasto y querido universo". También estamos convencidos de

que el temperamento individual lo es casi todo. "El tempe­
ramento es síntesis de herencias y adopciones acumuladas al
través de millares de generaciones zoológicas y aun vegeta­
les. Cada uno de nosotros razona mucho menos por reglas
de lógica que con su propio temperamento". Por nuestro

temperamento "algunos vemos el mundo al través del ojo
de una aguja, mientras otros a través del grandioso panteís­
ma de Fausto". "Los salvajes, iguales e igualitarios, van

quedando cada vez más atrás"."

64 Ob. cit.
6:1 Bassi, ob. cit.



L.N GENERACIóN DE 1880 279

VIII

EL POSITIVISMO Y LA BURGUESfA ,ARGENTINA

72. LA GENERACIÓN DE 1880

La generación 'soñada por los próceres de la emancipación
mental de la Argentina pareció surgir, el año de, 1880 en la

capital, Buenos Aires. Spencer, en cuyas ideas había encon­

trado Sarmiento la expresión de las propias, se presenta como

el filósofo de la generación que iba a realizar la etapa civi­

lizadora de la ·Argentina. Su influencia fué mayor que la de

Comte, aunque no inspiró una escuela como éste en Paraná.
"Los hombres del 80 -dice Alejandro Korn- acogieron con

simpatía la doctrina agnóstica y evolucionista de Spencer sin

dejar de informarse en las corrientes afines del movimiento
universal". "Profesaron las tendencias individualistas del
liberalismo inglés, proclamaron las excelencias del método

experimental, alguna vez lo emplearon y en toda ocasión se

distinguieron por un criterio recto y honesto". Pero, agrega
Korn, "absorbidos por la cultura europea no valoraron las
fuerzas ingénitas del alma argentina y, para nuestros males,
buscaron remedios exóticos. Mentalidades de gabinete, nun­

ca se identificaron con el sentir de las masas; hombres de

pensamiento, carecieron de empuje militante. Otros lucharon

con las ideas que ellos diseminaron'Y'"
Esta generación, se dice, fué derivando hacia el conser­

vadurismo político y social. De rara inteligencia, la fueron

poniendo al servicio de sus más personales intereses. La

oligarquía fué su máxima expresión. Comte no fué por ella

aceptado, porque no comulgaban con su sociocracia jerar­
quizada y anti-democrática. Se entendían mejor con el
liberalismo de Spencer, que conducía a un tipo de sociedad

06 Alejandro Korn, ob. cit.



280 EL POSITIVISMO Y LA BURGUESfA ARGENTINA

en el cual el individuo podía alcanzar el máximo de liber­
tades. Algo recuerda este grupo al de los "Científicos" me­

xicanos. También éstos se entendieron mejor con Spencer
por los mismos motivos. La oligarquía, en torno al dictador
Porfirio Díaz, fué el tipo de gobierno por ellos sostenido.
La "Civilización" fué concebida por los positivistas argen­
tinos como el triunfo del esfuerzo personal expresado en

la riqueza obtenida por medio de la explotación industrial.
Juan Agustín García, uno de los más distinguidos miem­

bros de esta generación, hacía la crítica de la misma y se

horrorizaba pensando a la República Argentina "como una

colosal estancia erizada de ferrocarriles y canales, llena de

talleres, con populosas ciudades, abundante en riquezas
de todo género, pero sin un sabio, un artista y un filósofo".
"Preferiría -dice- p�rtenecer al más miserable rincón

de la tierra donde todavía vibra el sentimiento de lo bello,
lo verdadero y lo hueno." A Spencer atribuía todos los

males, lo mismo los de la instrucción pública que los de la

política. Comte, decía, hizo del Brasil un país admirable
al darle el lema "Orden y Progreso". Spencer, en cambio,
hizo del nuestro un país inculto y desgraciado.67

A esta generación pertenecieron, entre otros, José Ni­
colás Matienzo, Juan Agustín García, Rodolfo Rivarola,
Luis M. Drago, Norberto Piñero, Ernesto Quesada, José María
Ramos Mejía y otros que, si bien no pertenecen propiamente
a su generación, sí fueron influídos por ellos y estuvieron en

su círculo o en ciertas relaciones que les sitúa a su lado, tales
como Carlos Octavio Bunge y José Ingenieros. En poco tiem­

po su influencia se dejó sentir fuertemente dominando todos
los círculos educativos, la administración pública y los ne-.

gocios. Esta generación parecía destinada a ser la repre­
sentante de la burguesía argentina, en cuyas manos la "civi­
lización" iba a alcanzar su máximo desarrollo. El sueño de

67 Juan Agustín García, Sobre nuestra incultura. Buenos Aires, 1922.



LA GENERACIÓN DE 1880 281

Sarmiento, el de la Argentina como los .Estados Unidos de
la América del Sur, parecía realizarse. Pero esta genera­

ción, al igual que sus equivalentes en toda la América his­

pana, no sabrá o no podrá realizar tal sueño. La gran

burguesía europea hace de la burguesía argentina, como de
todas las burguesías hispanoamericanas, simple amanuense

de sus negocios. Los ferrocarriles empiezan a recorrer las

pampas, las industrias se abren en sus ciudades, los bancos

empiezan a multiplicarse y la riqueza parece acrecentarse;

pero las firmas que amparan a estos ferrocarriles, indus­
trias y bancos son extranjeras. Se habla de la argentinidad,
pero no se la 'encuentra en ese mundo "civilizado" que poco
o nada tiene que ver con ella. Muchos de sus mejores hom­
bres se empeñan en buscarla en el pasado, como Juan Agustín
García (1862-1923) en su Ciudad Indiana. Otros, como José
María Ramos Mejía (1826-1882) se empeñan en compren­
der a las figuras más vigorosas de este pasado inmediato,
como Rosas. Pero en el conocimiento de este pasado y
de estas figuras no ven sino lo que les permite ver su men­

talidad formada en las últimas filosofías europeas y sin

contacto directo con la realidad argentina. Paul Groussac,
perteneciente a la generación puente entre la de los próceres
de la emàncipación mental argentina y los de esta generación
positivista y seguidora de Spencer, había previsto esto y seña­

lado sus peligros al decir: "En proporciones relativamente

mayores y más rápidas que los Estados Unidos, la República
Argentina ha venido a ser la encrucijada de las nacionalida­
des. Tan violenta ha sido la avenida migratoria, que podía
llegar a absorber nuestros elementos nacionales: lengua,
instituciones políticas, gusto e ideas tradicionales. A impul­
sos de un progreso spenceriano que es realmente el triunfo
de la heterogeneidad, debemos temer que las preocupacio­
nes materiales desalojen gradualmente del alma argentina
las puras aspiraciones, sin cuyo imperio toda prosperidad



2ß2 EL POSITIVISMO ,y LA BURGUESíA ARGENTINA

nacional se edifica sobr.e arena.. Ante el eclipse posible de
todo ideal, sería poco alarmarnos por el olvido de nuestras'
tradiciones: correría peligro ·la . misma nacionalidad." "y'

es, sin embargo, esta hora suprema la que algunos eligen
para ensalzar la educación' utilitaria, que nos ha traído
donde estarnos; y atajar la .cultura clásica, que por sí sola

constituye una escuela de patriotismo -Y nobleza moral." 68

73. EL IDEAL DE UNA RAZA ARGENTINA

José Ingenieros (1877-1925), hijo de inmigrantes italia­
nos, hará una interpretación de la historia argentina en re­

lación con los grupos inmigrantes que van formando el

grueso de la población. La raza europea representará a la

civilización: la autóctona, a la barbarie. La lucha de los
miembros de la generación de Mayo contra Rosas es vista
como la lucha de la raza "euro-argentina" contra la raza

gaucha o hispano-indígena. Dentro de la raza "euro-ar-gen­
tina" quedan también incluídos todos los próceres de la in­

dependencia política de la Argentina: Moreno, Rivadavia

y los Unitarios. Éstos se han enfrentado a los caudillos

gauchos como Rosas y Quiroga, una vez que han vencido
a España. En esta lucha vence la raza gaucha. Pero los

que realizan el ideal de la nueva raza y triunfan 80n Sar­
miento y Alberdi.

Dice Ingenieros: "La mejor parte' del territorio pastoril
fué ocupado por los agricultores; a los gauchos se sustituyen
los colonos; a las carretas los ferrocarriles; a los coman­

dantes de campo los maestros de escuela. Una nu�va raza

«euro-argentina», culta, laboriosa y democrática, creció a

expensas de la colonial raza «gaucha», analfabeta, anar­

quista y feudal." y haciendo historia decía: "Moreno pedía
a Europa maestros para las escuelas, capitales para las in-

us En la obra citada de A. Korn.



EL IDEAL DE UNA RAZA ARGENTINA. 283

dustrias y brazos. para la agricultura. Lo mismo pidió Ri­
vadavia. Lo mismo anhelaban los argentinos proscriptos ; y
cuando ellos gobernaron, desde el 52, todos atrajeron al país
maestros, capitales· y brazos." Cuando Alberdi habló di­
ciendo que "gobernar es poblar", sigue diciendo Ingenie­
ros, agrega terminantemente "poblar con europeos", Y
cuando Sarmiento incitaba a los argentinos a "ser como los
Estados Unidos", expresaba que era un trozo de Europa
retoñando en el suelo de América. Ninguno de ellos se equi­
vocaba. Ameghino había de repetir más tarde "que la raza

blanca era la superior de todas las humanas, y que a ella le
estaba reservado en el futuro el dominio del globo terrestre".

El futuro de la Argentina lo veía así Ingenieros: "Hay
ya elementos inequívocos de juicio -decía- para apreciar
este advenimiento de una raza blanca argentina y que pron­
to nos permitirá borrar el estigma de injerioridad con que
han marcado siempre los europeos a los sudamericanos."

Ahora, agrega, en el ejército, "en vez de indígenas y gau­
chos mercenarios, son ciudadanos blancos los que· custodian
la dignidad de la nación". Dentro de quince o cien años, las
consecuencias serán más importantes y son fáciles de pro­
nosticar. En el territorio argentino, emancipado hace un

siglo por el pensamiento y la acción de mil a diez mil "euro-
. " ..", ..

argentmos , vivira una raza compuesta por qumce o cren

millones de blancos, que en sus horas de recreo leerán las
crónicas de las extinguidas razas indígenas, las historias de
la mestizada gaucha que retardó la formación de la raza

blanca, y acaso los poemas gauchescos de Martín Fierro 'y
Santos Vega, o las novelas de Juan Moreno...

" 60

Europa en América./La independencia era ahora contra

la propia América'; Se quería hacer de ella otra Europa.
El modelo era Norteamérica.¡ Esta, exterminando a sus in-

60 José Ingenieros, "La formación de una raza argentina", en Rcoista ele

Filosofía, tomo I. Buenos Aires, 1915.



284 EL POSITIVISMO Y LA BURGUEStA ARGENTINA

dios, había fundado en la Amé�ica a otra Europa joven y
llena de fuerza. Este era el significado de la "civilización"

para la Argentina. Había que ahogar el pasado con todos los

medios posibles.j/Cambiar las mentes mediante la educación

y a los hombres mediante la inmigración/ Argentina 'seguía
en esto el mismo camino que el resto de los países hispano­
americanos, pero alcanzaba mayores éxitos. En México,
por ejemplo, el pasado estaba aún demasiado arraigado. El

indígena y el criollo pesaban demasiado para ahogar su

fuerza. El mestizo, síntesis de ambas razas, se convirtió en

el elemento activo de lo que habría de llamarse "burguesía
mexicana". Esta burguesía nunca pudo poner su orgullo en

el hecho de pertenecer a una raza europea, aunque despre­
ciaba al indígena. Del mestizaje hizo el resorte del pro­

greso de la nación mexicana. Justo Sierra, en el ensayo ti­
tulado México Social y Político, ha hecho la interpretación
de la historia de México que hace del mestizo un agente del

progreso y la raza más apta. La familia mestiza, dice, "ha
constituído el factor dinámico de nuestra historia; ella, re­

volucionando Unas veces y organizando otras, ha movido o

comenzado a mover las riquezas estancadas de nuestro suelo;
ha quebrantado el poder de las castas privilegiadas". "Ha

facilitado en medio de la paz el advenimiento del capital
extranjero y las colosales mejoras de orden material que en

los últimos tiempos se han realizado." "Propagando escuelas

y la enseñanza obligatoria, fecundó los gérmenes de nues­

tro progreso intelectual." También "ha fundado la ley y, a

la vuelta de una generación, habrá fundado en los hechos la

Iibertad política","?
74. LUCHA DE CLASES

La Argentina entra así en una nueva etapa de su des­
arrollo social que la caracteriza especialmente. La lucha

7f1 Ver mi Apogeo y decadencia del positivismo en México.



LUCHA DE CLASES 285

por la emancipación mental parece haber llegado a su

fin. La lucha entre la ciudad y el campo, la capital y la

provincia, la civilización y la barbarie, ha terminado. Bue­
nos Aires es el centro director de la vida argentina. Sus in­

dustrias crecen y se acumulan especialmente en la capital.
Dentro de ella se va a originar una nueva lucha: la de ela- ,

-ses. La inmigración que ha ahogado al gaucho y al indio,
que ha dado fin al problema rural desde el punto de vista

como se plantea en Hispanoamérica, forma a una nueva

clase, el proletariado, que sirve a esas industrias. Se quiso
formar una burguesía semejante a la gran burguesía euro­

pea. Pero, al formarla, se formó también la clase que ésta

tenía en sus entrañas, su antítesis, el proletariado. El mo­

vimiento rural, traicionado por la ambición de Rosas y otros

caudillos y vencido por la burguesía argentina, de que eran

expresión Sarmiento, Alberdi y su generación, se vierte

sobre la ciudad, se proletariza. Juan B. Justo (1865-1928),
fundador del Partido Socialista Argentino, dirá: "El pueblo
argentino no tiene glorias; la independencia fué una gloria
burguesa; el pueblo no tuvo más parte en ella que la de
servir los designios de la clase privilegiada que dirigía el
movimiento." 71 El movimiento rural, el de la montonera,
es aplastado a sangre y fuego y sobre sus cenizas se impone
la inmigración que lo cubre totalmente. Pero la lucha, la
de siempre, la de los oprimidos contra los opresores, se

desplaza a otro campo, al de la ciudad. Ahora lucha el indus­
trial contra el obrero.

Los inmigrantes, hombres llegados de una Europa que
no satisface ya sus necesidades, traen a la Argentina mu­

chos de sus viejos problemas y, si es posible, recrudecidos,
También en la Argentina se encuentran con una clase que
usufructúa la riqueza, que posee los medios de producción,
que paga el trabajo al 'precio que fija de acuerdo con sus

71 Citado por Dardo Cúneo en Juan B. Justo. Buenos Aires, 1943.



286 EL POSITIVISMO Y LA BURGUESIA ARGENTINA

intereses, que obtiene grandes plusvalías. Inmediatamente
tiende a organizarse, a formar agrupaciones que le protejan.
el Partido Socialista Argentino es una de estas organizacio­
nes en su defensa.

Juan Bautista Justo, un argentino, hablará a estos hom­
bres del pasado de la tierra a la que han emigrado. Les ha­
bla de las gestas de otros hombres que vivieron en esas

tierras defendiendo sus derechos con gran tesón. De las ha­
zañas de un pueblo sacrificado en aras de los intereses

de la nueva clase, la burguesía argentina. "Pero pronto
-dice-- tuvo que luchar contra esta clase, la que dirigía el

movimiento, para defender sus medios de vida, para de­
fender el suelo donde vivía contra la rapiña y el absoluto
dominio de los señores." La burguesía le despoja de todo;
sus tierras son explotadas por esta clase. "Toda tierra les

pareció poca a los señores comerciantes y exportadores de
las ciudades para acapararla y explotarla según nuevas

reglas" .

En la interpretación de la historia argentina de Justo no

aparece ya la vieja disputa entre la civilización y la harba­
rie. Ahora se ve en estas mismas luchas una lucha de clases:
la burguesía contra el trabajador del campo. Los héroes no

son ya los hombres de la ciudad, sino los del campo. En
esta lucha ha triunfado la burguesía aplastando al hombre
de la campiña. "El gaucho -dice Justo- vió su existencia

amenazada, e incapaz de adaptarse a las condiciones de la

época, se rebeló. Así nacieron las guerras civiles del año

veinte y subsiguientes, que fueron una verdadera lucha de
clases. Las montoneras eran el pueblo de la campaña le­
vantado contra los señores de las ciudades. Hombres, mu­

jeres y niños, la población campesina en masa, resistían a

su dominación." La lucha de estas masas era la misma lu­
cha que en Europa habían venido' sosteniendo lös traba·

jadores en contra de la burguesía explotadora. "Los gau-



LA EDUCACION, INSTRUMENTO DE ELEVACION 287

chos defendían el terreno a sn modo, por la libertad." Pero
fueron vencidos. La burguesía argentina los había ido ven­

ciendo en varias batallas .. "Su resistencia, sin embargo, fra­
casó,' ¿ Por qué fracasó? Porque eran de una incapacidad
económica completa; su insurrección, puramente instintiva, no

tendía más que a dejar las cosas como estaban, a un imposible
statu quo, que les permitiera seguir viviendo como habían
vivido hasta entonces. Su triunfo hubiera significado el
estancamiento económico del país, su aislamiento del resto

del munde, revolucionado ya entonces poi el vapor y la
electricidad." "Si los gauchos --concluye- hubieran ven­

cido a la burguesía argentina, este país hubiera sido por

algún tiempo un gran Paraguay, para ser conquistado des­

pués por alguna burguesía extranjera más poderosa, a la que
hubiera sido imposible resistir. La rebelión de las campa­
ñas fracasó porque las masas de los gauchos carecían de toda

aptitud política." 72 Sus mismos nombres se encargan de
traicionarla poniéndola al servicio de sus ambiciones. Rosas,
en nombre de esta clase, se convierte' en supremo dictador
de la misma hasta que es vencido por la burguesía argentina.

IX

POSITIVISMO y SOCIALISMO

75. LA EDUCACIÓN COMO INSTRUMENTO DE ELEVACIÓN SOCIAL

Es interesante mostrar cómo un buen grupo de los positi­
vistas argentinos, especialmente los que siguieron la inf]u�n­
cia de la escuela de Paraná, se orienta hacia el socialismo.
Del mismo positivismo van a deducir los postulados para
establecer la justicia social en la Argentina. Desde luego,

72 Ob. cit.



288 POSITIVISMO Y SOCIALISMO

no siguen al comunismo. Este les parece una solución I ex­

trema que puede ser evitada. Un mal no necesario. Algunos,
como José Ingenieros y Juan B. Justo, hacen la revisión del
marxismo combinándolo con el positivismo de Spencer. Otros
encuentran en Comte presupuestos de justicia social menos

violentos que en los deducidos por la filosofía marxista.
Una de las soluciones al problema social que plantea la

lucha de clases lo encuentran en la elevación del nivel edu­
cativo del trabajador. Tal intentó hacer Pedro Scalabrini
en ia Escuela Normal Popular de Esquina, que es puesta
a su cargo. De esta escuela nos dice Victor Mercante: "¡Que
hermoso ideal democrático, un obrero ilustrado, con todas

las idealidades de la vida, un obrero que sepa conservar la

salud y evitar las enfermedades, que sepa hablar, leer yes-
. cribir correctamente, que sepa sentir y utilizar los hechos y
las leyes de orden material, vital y humano, un obrero que,
en fin, sepa cumplir los deberes de la vida." En esta escuela
se diploman en oficios como se diploman en profesiones:
"mucamas, niñeras, lavanderas, agricultores, carpinteros, he­

rreros, sastres, zapateros". Ahora bien, "transformar la edu­
cación en profesión para los niños o niñas que terminan sus

estudios en la Escuela Popular, con su diploma correspon­
diente, que tiene, según mi modo de pensar, un gran valor

permanente.. porque ennoblece la profesión, como la del
médico, del ingeniero, del abogado, del maestro, del den­

tista, comprueba su preparación general y especial y señala
a sus alumnos un rumbo fijo, una destinación práctica, en

armonía con sus inclinaciones y aptitudes conocidas y reco­

nocidas de acuerdo con sus padres o tutores". Lo important»
es dignificar el trabajo más humilde, dade la categoría que
le corresponde en la sociedad. "La Escuela Popular está

muy cerca de este ideal. Desde luego se rinde homenaje al

trabajo productor y moralizador; a sus ojos la lavandera
de Esquina y el emperador de Alemania son ignalmente.res-



LA EDUCACIÓN, INSTRUMENTO DE ELEVACIÓN 289

petables, si cumplen dignamente los deberes de su pro­
fesión." 73

Manuel A. Bermudes, dei grupo de positivistas de la
escuela de Paraná, en un artículo titulado Educación y So­

cialismo, hacia la defensa de los derechos del obrero a la
ilustración. "La ignorancia -decia- no puede ser fuente
de felicidad", oponiéndose en esta forma a quienes asegura­
ban que la difusión de las primeras letras era una crueldad.
"No es la instrucción la que causa males en la sociedad, sino
la falsa dirección moral que se imprime al espíritu." To­

das las masas siguen a sus jefes, "pero un pueblo ilustrado
tendrá buen sentido para elegir o inclinarse hacia el mejor
candidato, y esta es ya una ventaja apreciable". Es falso

que sea una irritante injusticia la difusión de las primeras
letras. Todo lo contrario. "El que llega a comprender su

situación, siendo pobre, no se alarmará porque haya ricos,
ni renegará de su choza humilde ni de sus rústicos padres."
El reconocimiento de l� existencia de otras realidades, ade­
más de la propià, no implica necesariamente la infelicidad.
La educación, por el contrario, ayuda al individuo a conocer

ellugar social que le corresponde y a que se haga responsable
de él. Conociéndolo "tenderá a perfeccionarse y. a elevarse".

Se dice que el humilde tiende a ser necesariamente un

delincuente; pero no hay ta1. "Esa clase mal llamada supe­
rior, que pervierte sus instintos en orgías, que se eleva sin

justicia y muchas veces contra ella, esa es la clase peor, la
más peligrosa; pero a la que el pueblo no conoce, porque no

se le quiere dar el beneficio humano de instruirlo para co­

nocerla. No, la instrucción no puede negarse a nadie, porque
ella es necesaria para la acción, para conocer a los demás y

para elevarse, siquiera sea por ese medio, sobre el nivel de
los animales." Ya han pasado los tiempos en que la igno­
rancia era' indispensable para afianzar la dominación, sigue

73 Víctor Mercante, ob. cit.



290 ' POSITIVISMO Y SOCIALISMO

diciendo Bermudes: "hoy no dominan los perversos, aproo
vechándose de la pobreza intelectual de las masas; hoy se

gobernará con el alma levantada y tendrá más autoridad y
será más seguido el hombre bueno que el pillo... y para
eso es necesaria la educación, para que el pueblo sepa dis­

tinguir". La educación no es la fuente de los odios de clases.
"La instrucción no puede hacer nacer odios. La revolución
social a que asistimos no es producto del odio de los pobres,
sino de las injusticias de los ricos." "Es verdad -agrega­
que nuestras escuelas pierden el tiempo lastimosamente en­

señando muchas cosas estériles, inútiles y hasta perjudicia­
les; pero de allí no puede deducirse la inutilidad de la ins'

trucción, sino la necesidad de su reforma, de acuerdo con

el ambiente y las exigencias del momento." H

76. COMTISMO y SOCIALISMO

J. Alfredo Ferreira, al terminar su Síntesis de la Polí­
tica Positiva de Comte, mostraba también las relaciones del

positivismo comtiano con el socialismo, encontrando en ella
una mejor solución al problema social que la ofrecida por el
comunismo. "La utopía del comunismo -decía- ha sido

útil, sin embargo, porque ha convencido a los proletarios de

que la propiedad les importa más que el poder." El comu­

nismo, con todos sus extremos, ha logrado despertar la
atención del trabajador haciéndole preocuparse por sus

propios problemas. "Deben apreciarse los nobles sentimien­

tos del comunismo, pero no sus vanas teorías utópicas... el

positivismo resolverá mejor que el comunismo la cuestión
social." Los proletarios, al aceptar "la feliz expresión de

socialismo, han aceptado el problema de los comunistas y
rechazado su solución".

74 Manuel A. Bermudes, "Educación y socialismo", en La Escuela Posi­
tiva, año III, 1897.



COMTlSMO y SOCIALISMO 291

El positivismo ya toma en cuenta estos problemas so­

ciales y les ofrece una solución conciliatoria. "La propiedad
-sigue diciendo Ferreira- tiene origen y objeto social: es

un principio comunista que el positivismo sistematiza." "La

propiedad no es una individualidad absoluta como derecho
de usar y abusar." En este aspecto, "la diferencia princi­
pal entre el positivismo y el comunismo se refiere a la se­

paración normal de los poderes elementales". "Platón jun­
taba a la comunidad de bienes la de mujeres e hijos. NUestros

proletarios aceptan sólo la primera." "El comunismo des­
conoce las leyes naturales, pretendiendo comprimir toda

individualidad., cuando los dos caracteres fundamentales del

organismo colectivo son la separación y el concurso de las
funciones." 75

y en otro lugar, Leopoldo Herrera, del mismo grupo po­
sitivista, señalaba las semejanzas y diferencias que existían

entre el comtismo y el socialismo. "El positivismo -decía­

acepta completamente y hace suyo el principio del destino
social de la riqueza; pero mientras el socialismo busca su

solución en un régimen donde la ley establece una igualdad
obligatoria, el positivismo busca la suya en la constitución

de un régimen en que las desigualdades concurran libre­
mente al objeto propuesto, bajo la dirección de una doctrina

común, que no puede ser hoy sino científica."
Haciendo hincapié en las diferencias, decía: "El socia­

lismo llama en su auxilio a la fuerza del estado, el positi­
vismo a la opinión. El socialismo aborda el problema de

frente; el positivismo rodea el obstáculo. El socialismo tras­

torna nuestra organización social y espera el progreso de
una revolución; el positivismo no trastorna nada, pero .si­

guiendo la ley. demostrada por toda la historia, de que el

progreso es el desenvolvimiento del orden, quiere que se pida

:¡ En la Escuela Positiva, año V, 1899.



292 POSITIVISI\W y SOCIALISMO

al orden los medios de realizar el progreso." 76 Simplemente
se trata de métodos distintos; los fines son los mismos: la

justicia social. La violencia revolucionaria no es el único
medio para alcanzar esta justicia; el positivismo posee otros

medios. Tal es lo que en conclusión, nos dicen los positi­
vistas argentinos, que siguen a Comte. "El positivismo es

ante todo -dice Leopoldo Herrera- una filosofía social."
José D. Bianchi, en un artículo sobre el mismo problema,

decía: "El proyecto socialista se armoniza con la política
positiva, aunque el objetivo de su propaganda es directa­
mente social. La doctrina de Comte arranca, en su concep­
ción y aplicación, del gobierno, para responder a todas las
necesidades sociales; la teoría socialista, igualmente cientí­
fica y filosófica, arranca del polo opuesto, de sus víctimas,
y se levanta hasta la abstracción del régimen gubernativo."
"Son dos doctrinas que tienden al mismo fin: reorganización
social. Una trata especialmente el factor político; la otra

estudia el factor económico." Ahora bien, agregaba, "el

problema social consiste en mejorar esa gran masa sin alterar
.la economía general. El espíritu científico puede realizar la

obra. La política positiva y el socialismo tienden a ello."
Sin embargo, es indudable que, "si no se asegura e indepen­
diza la vida material del individuo, su entidad política será

lo que es hoy: instrumento utilizable por cualquiera que

tenga en sus manos el factor económico". La filosofía de

Comte y el socialismo se complementan. Ambos atacan el
mismo problema por diversos puntos. "La doctrina de Comte
no podrá ser consecuente con los hechos sin que el socialis­
mo le ofrezca los elementos aptos para la magna obra." 7ï

y en otro trabajo, titulado Cuestión Social, se refería ya

76 "El positivismo y Augusto Comte", en la revista El Positivismo, año JI,
tomo II. Buenos Aires, 1916.

77 José D. Bianchi, "Política positiva y socialismo", La Escuela Positiuu
,

año IV, 1898.



POSITIVISMO INGLtS y SOCIALISMO ARGENTINO 293

al darwinismo y a su tesis de la lucha por la vida, en la cual

predomina el más fuerte. Para Bianchi el más fuerte es el

que sabe unirse en la colectividad. Los individuos más po·
derosos nunca serán más fuertes que las comunidades bien

organizadas. "No hay existencia independiente -afirma-:
aparte del encadenamiento orgánico que clasifica Darwin,
existe otro lazo y es el de las mutuas ayudas en las luchas
de la vida." De aquí surge la idea de la justicia, base de
toda la vida social. En este sentido, "la cruzada socialista
no es la campaña de un partido que pugna por detentar el

poder en un vaivén de la vida política de las naciones; su

intención es profunda y quiere reconstruir el organismo co­

lectivo, invocando la redención del cuerpo y del espíritu
, l· "78

que aun no se rea iza .

77. EL POSITIVISMO INGLÉS Y EL SOCIALISMO ARGENTINO

No sólo la burguesía argentina, al igual que las burgue­
sías que han surgido en otros países hispanoamericanos, ha
encontrado en las doctrinas de Spencer y Darwin la mejor
justificación teórica de sus intereses, hasta el grado de con­

vertirlas en filosofía oficial; también los socialistas argenti­
nos encontrarán en las mismas la justificación de los propios.
Así como la burguesía encontraba en Spencer la justificación
de su individualismo y en Darwin la de su predominio sobre
los que juzgaba menos aptos, el socialismo argentino encon­

trará en los mismos la justificación de las luchas de la clase

proletaria, Tal será la interpretación que del positivismo
inglés harán José Ingenieros y Juan B. Justo.

Dentro de esta interpretación se encuentran algunos tra­

bajos de Carlos Octavio Bunge (1874-1918). En el titulado
'La evolución del derecho y la política, decía: "Hallo en la

biología la explicación del proceso igualitario del derecho,
78 José D. Bianchi, La escuela positioa, año V, 1899.



294 POSITIVISMO Y SOCIALISMO

que lo es también, naturalmente, de la política, de la moral

y de la religión; e igualitarismo utópico es contrario al prin­
cipio biológico de la especificidad humana." A continuación

exponía la dialéctica, conforme a la cual se desarrolla la
humanidad:

1. La geografía determina la formación de las razas, o

sea la especificidad del género humano. 2. La especificidad
humana origina la guerra y Ja conquista. 3. La conquista
produce las clases 'sociales, 4. Las clases sociales constitu­

yen el estado. En esta forma "la antigua diferencia étnica
se transforma en diferenciación jurídico-política". Está de
acuerdo con el interés de las clases dominadoras mantener

esta nueva diferenciación. Para realizar tal cosa pugnan

por darle eficacia y fundamentos. "Los fundamentos se

cimientan en los sistemas religioso-morales; la eficacia es­

triba en las normas jurídicas, que se fijan luego en leyes."
El derecho es siempre desigualdad. "La especificidad es

tanto mayor cuanto más se sube en la escala animal. El
hombre representa el producto más alto de la escala animal.

Luego la especificidad es en él mayor que en cualquier gé-
. "

nero o especie.
Hasta aquí sigue las conclusiones del positivismo inglés.

Pero del mismo va a deducir conclusiones favorables el

m.ovimiento de los oprimidos. "Sí las razas dominadoras
-dice- pudiesen mantener estacionaria su superioridad, la

organización social, una vez formada, sería invariable. Las
castas o clases quedarían separadas in aeternum ; los conti­
nuadores continuarían indefinidamente su supremacía polí­
tica y económica sobre los conquistados. Pero así como

la biología nos enseñó que Ia especificidad es tanto mayor
cuanto más complicado sea el organismo, demuéstranos tam-

..

bién que todos los organismos, incluso los más complicados,
son susceptihles de degeneraciôn? Los aristócratas, los que
detentan el poder, degeneran coi1Virtiéndose en parásitos. En



POSITIVISMO INGLÉS Y SOCIALISMO ARGENTINO 295

cambio las clases dominadas suelen robustecerse templadas
'con la actividad y el trabajo continuo. "Varias generaciones
de labradores, en circunstancias más o menos favorables, sue­

len dar un resultado inverso al de las simultáneas genera­
ciones de aristócratas; mientras éstos se deprimen, aquéllos
se robustecen."

Mientras la especificidad mantenga superiores a las cas­

tas que mandan, su dominación es justa; se impone por la
fatalidad de las leyes biológicas e históricas. No sucede lo
mismo "cuando los dominados alcanzan una energía vital

mayor que la de sus decadentes conquistadores; entonces la

dominación resulta, aunque no todavía injusta, por lo me­

nos irritante. [Los inferiores dominan a los superiores! Y

éstos, por su instinto animal utilitario, se rebelan; inician

una lucha de clases". El ideal de la lucha de clases será la

igualdad. A una "aristocracia oprobiosa" se opondrá una

"heroica tendencia igualitaria". En igual forma que "las
clases dominadoras inventaron antes el derecho a la desigual.
dad, las dominadas inventan ahora un derecho a la igualdad.
Debido a la degeneración de la tendencia inigualitaria, la
tendencia opuesta triunfa"." Tal es el resorte de la historia.

Aquí cabe señalar otra interesante distinción respecto
a la forma como el mismo positivismo inglés fué interpre­
tado por los positivistas mexicanos. Siguiendo a Spencer, de-

-clan: "La sociedad, como todo organismo vivo, está sujeta
a las leyes necesarias de la evolución", las cuales, "en su

parte esencial, consisten en un doble movimiento de integra­
ción y de diferenciación, en una marcha de lo homogéneo a

lo heterogéneo, de lo incoherente a lo coherente, de lo inde­
finido a lo definido. Es decir, que en todo cuerpo, qu� en

todo organismo, a medida que se unifica o se integra más,
sus partes más se diferencian, más, se especializan, y en

70 "La evolución del derecho y de la política", Revista de Filosofía,
vol. VII, 1918.



296 POSITIVISMO Y SOCIALISMO

este doble movimiento consiste el perfeccionamiento del or­

ganismo, lo que en las sociedades se llama progreso". De

aquí deducían el derecho de la burguesía mexicana a man­

tener el orden social más estricto. Lo primero era homoge­
neizar a la nación, integrarla, darle unidad, después vendría
la heterogeinización, la diferenciación. Antes que las liberta­

des, el orden. La libertad sería el natural resultado de un

buen orden impuesto. Mientras el pueblo no supiese lo que
era el orden no podría aspirar a la libertad. La burguesía
mexicana se encargará de establecer este orden. Se nombra­
ba a sí misma tutor del pueblo mexicano. Para su bien
establecía una de fas más férreas dictaduras. En esta inter­

pretación no se hace sino justificar una vieja actitud con

nuevas teorías. Los conquistadores españoles habían ya dis­

cutido en el pasado varias teorías que justificaban su pre­
dominio sobre los pueblos conquistados. El indio, ayer como

ahora, seguía siendo una criatura incapacitada para disfru­
tar de la libertad. El indio seguía siendo moral e intelec­
tualmente inferior y por lo mismo necesitado de tutores. El

conquistador español ayer y la burguesía mexicana en esta

época encuentran la justificación de su predominio social
en esta supuesta inferioridad del indígena, que forma el

grueso de la población mexicana.

En la Argentina esta interpretación tendría que cambiar.
No existiendo el indígena, no existe tampoco la justificación :

del predominio de una raza superior sobre otra inferior.
Tanto el explotador como el explotado tienen el mismo ori­

gen racial. La inmigración está formada por hombres de
raza semejante a la que se encuentra en la Argentina. La

burguesía argentina pertenece a la misma raza que la clase

trabajadora. Son grupos sociales en los que sólo cabe una

diferencia social, pero no étnica. La única diferencia puede
venir de la aptitud de los unos frente a los otros. En la lucha

por la vida se imponen los más aptos. La aptitud del traba-



POSITIVISMO INGLÉS Y SOCIALISMO ARGENTINO 297

jador argentino no se encuentra reducida previamente, como

la del mexicano, por una supuesta inferioridad étnica. En su

lucha, el trabajador argentino se sabe con las mismas posibi­
lidades de triunfo que la burguesía. Es más, como indi­

viduo sabe que también puede alcanzar el mismo nivel
económico y de confort que el más encumbrado de los bur­

gueses. Su mundo de posibilidades es aún más abierto que
el del trabajador europeo. Sin esta idea no se explicaría
la inmigración. Cada inmigrante espera encontrar en la
América las posibilidades de éxito personal que ya no en­

cuentra en Europa. Su lucha, más que una lucha de clases,
es para obtener mayores posibilidades de triunfo individual.
No aspira a acabar con la burguesía; simplemente aspira a

alcanzar las mismas ventajas que ella, a situarse en el mismo

plano de igualdad económica y social. De aquí que esté más

cerca de Spencer que de Marx. Prefiere la solución socia­
lista que la comunista. Quiere entenderse con la burguesía,
no destruirla.

En el ensayo titulado El problema del porvenir del de­

recho, Carlos Octavio Bunge decía: El socialismo implica, no

sólo una tendencia económica y política, sino también una

impulsión moral y afectiva, una manera suprarrecvoluciona­
ria del principio cristiano. Pero el socialismo absoluto ca­

rece de verdaderas bases científicas. Ni el ambiente está

preparado para aceptar el socialismo absoluto, ni se conoce

todavía una concepción con suficiente prestigio y simpatía
como lo fué en su tiempo la doctrina del contrato social. "La
fórmula más factible'del socialismo es hoy la relativa y

moderada, que estriba en la protección del estado a las cla­
ses pobres." El triunfo del socialismo, si se llegase "a Gon­

seguir en forma de comunismo, será tan pasajero y engañoso
como el de la dmocracia moderna". El hombre progresa y
marcha porque se perfecciona con relación a sus congéne­
res. "Por tanto, perfeccionarse es hacerse superior, en in-



298 POSITIVISMO y SOCIALISMO

teligencia y caracteres, a otros hombres y a otros pueblos.
Ahí hallaríamos la fórmula biológica del progreso: progresar
es especificarse. A ella corresponde una fórmula biológica
del progreso: progresar es aristocrtuizarse. Es decir, per­
feccionarse respecto de otros hombres y pueblos para ci­

mentar en una superioridad real el principio de mando, de

poder y de desigualdad, que constituye la intransmutable subs­
tancia de todo derecho práctico y eficiente." so El comunis­

mo es imposible porque es contrarío a esta diferenciación

biológica. Spencer tiene aquí razón sobre Marx. Se prefiere
una dialéctica en la que el protagonista es el trabajador como

individuo, a una dialéctica en la que la clase es la que tiene

tal papel.
José Ingenieros también deduce de Spencer la dialéctica

que ha de conducir a la clase trabajadora hacia una sociedad
más justa y al mayor bienestar de sus individuos. La divi­
sión de clases entre los que poseen los medios de producción
y los que no los poseen, dice Ingenieros, ha dado lugar a

una organización económica especial. "Esta organización
económica, consecuencia inevitable del actual sistema de

producción capitalista, hace que la esclavitud y la servidum­
bre revistan una nueva forma destinada a ser la última."
El capitalismo encierra al mismo tiempo, en vías de. desarro­

llo, los gérmenes de un nuevo sistema de producción, que
señalará el paso a otro período de la historia económica de

la humanidad: el sistema de producción social. Poseídos
en común todos los medios de producción y transformados
todos los individuos en productores, intelectuales o manua­

les, "desaparecerá la división de la sociedad en clases con

intereses antagonistas y, las. instituciones de clase, cuya
existencia responde a condiciones económicas presentes, que
entonces habrán desaparecido y serán. substituídas por otras

instituciones más en armonía con las condiciones histórico-

so Revista de Filosofía, vol. VII, 1918•.



POSITIVISMO INGLtS y SOCIALISMO ARGENTINO 299

sociales que regirán en el porvenir y que tendrán por base
una concepción científica de la vida y de la sociedad median­
te el doble conocimiento de la esencia y las modalidades de
los factores cósmicos y económicos a que siempre estarán

subordinadas las conveniencias, el desenvolvimiento progre­
sivo y las relaciones mutuas del individuo y de la especie".

Al socialismo se llega por evolución natural y biológica.
La máxima solidaridad social es el fruto de esta evolución.
Solidaridad que tiene su origen en la misma voluntad del in­

dividuo. Dentro de esta solidaridad el individuo alcanza su

máximo desarrollo. "El advenimiento de la organización so­

cialista de la .sociedad -dice Ingenieros- es inevitable y
es la condición esencial para asegurar en el porvenir el libre
desenvolvimiento de todas las aptitudes individuales, dentro
de una verdadera y benéfica solidaridad colectiva." Por
esta vía, "que conduce a una máxima solidaridad social, rea­

lizando la más admirable combinación del individualismo

y el altruísmo bien entendidos, la humanidad se aproximará
a la solución de sus grandes problemas sociales presentes...
hacia Ia fórmula suprema de bienestar: obtener para cada

individuo un máximo de satisfacción de sus necesidades

materiales, intelectuales y morales". Tal es lo que se deduce
de la doctrina de-Spencer, de su teoría de la evolución apli- .

cada al campo de lo social. "Porque esta verdad -dice
José Ingenieros-, que no' pudo escapar a Spencer en su

concepción evolucionista... , es también una' tendencia fun­

damental de la vida y del desenvolvimiento social y econó­

mico de la sociedad humana." El positivismo del filósofo

inglés conduce a un tipo de solidaridad social muy distinto
al que la burguesía derivaba de la misma doctrina: ""al al­
truísmo como justicia social y no como caridad y limosna" .81

81 "Los sistemas de producción en la evolución de las sociedades huma­

nas", La escuela positiva, año IV, 1898.



300 POSITIVISMO Y SOCIALISMO

78. POSITIVISMO Y MARXISMO
'

"El maestro 'Juan B. Justo -dice Alejandro Korn- lo­

gra infundir una nueva enseñanza, saliendo del carácter ne­

tamente burgués que había tomado el positivismo argentino
para vincularlo a las aspiraciones del proletariado y pro­

porcionar así un nuevo contenido." 82 Para realizar esta

reforma el maestro socialisja combina la filosofía positi­
vista de Spencer con la filosofía de Marx, aunque poniendoI

el acento en el primero. Los ideales, las aspiraciones de su

doctrina y acción, coinciden con las del marxismo, pero se

separa de él por lo que se refiere a las bases en las cuales

apoya su pensamiento.
En su libro Teoría y Práctica de la Historia hace un

análisis de las sociedades para hacer destacar en él las cau­

sas de la desigualdad social y la forma como ésta se va

superando. Su interpretación es biologista. La biología se

le presenta como la base de la historia del hombre. El pro­
ceso histórico surge de las diversas fuerzas vivas que se

debaten y luchan en determinadas condiciones biológicas,
apoyado el hombre en una técnica cada vez más poderosa.
Justo cree que en esta lucha por la vida, la técnica y la co­

operación darán al hombre una mayor superioridad. Pero

hasta ahora, dice, esto no ha sido posible porque la técnica

se encuentra en manos de una serie de instituciones "que li-
,

mitan artificialmente el desarrollo y la vida de los grandes
grupos de individucs'I.'"

"En las sociedades modernas -dice- la técnica y
la cooperación estriban en la propiedad privada de los ele­

I
mentos naturales de vida y de los medios de producción
creados por el hombre, y ese dominio exclusivo de cierta

82 Alejandro Korn, Hegel r Marx. Buenos Aires, 1934.
83 Juan B. Justo, Teoría práctica de la historia. Buenos Aires, 1938.



POSITIVISMO y MARXISMO 301

clase de personas sobre el medio físico biológico y los útiles

y materiales de trabajo trastorna las condiciones de la lucha

por la vida." Despojada una parte de la sociedad, el pro­

letario, de los principales elementos de trabajo, la lucha por
la existencia es en ella muy desventajosa, no alcanzando,
en lo general, sino una vida corta y un desarrollo individual

incompleto. El acaparamiento de los medios de producción,
que diría Marx, no sólo produce la desigualdad social. Justo

.

ve en este acaparamiento un ataque a la 'misma naturaleza

y al desarrollo y progreso de la especie humana. Una

parte de ella es sacrificada, al dejársela en condiciones des­

ventajosas para enfrentarse en la lucha por la vida. La
selección sexual es también impedida y trastornada. En la

naturaleza, dice, el macho seduce a la hembra, desplegando,
como los pájaros, su más hermoso plumaje o su mejor canto.

En la lucha por el amor triunfan los que pueden seducir a

la hembra con esta su belleza masculina. "Los que triunfan
en la lucha por el amor trasmiten a su prole los caracteres

que le han hecho vencedores, y así se desarrolla el tipo de
belleza de la especie." Naturalmente se realiza la selección,
propagándose los mejores. En las sociedades humanas no

sucede ya esto. Aquí ya influye poderosamente un medio

artificial, el dinero. En este caso no triunfan ya los mejores
físicamente, sino los que pueden contar con esos medios.

"Cualquiera que sea el origen del que llena la bolsa, ésta es

actualmente en los países comerciales el carácter sexual se­

cundario más apreciado, con la particularidad de que lo

mismo adorna a uno que a otro sexo, pues, así como el de­

generado rico y disoluto suele malograr para la especie lin­

das doncellas, la rica fea es más solicitada que la hermosa
sin dote o sin futura herencia." La especie humana se va

así malogrando.
Sin embargo, pese a esta interpretación biológica de lo I

humano, Justo no la reduce a ello. En realidad lo humano,



302 POSITIVISMO Y SOCIALISMO

lo propiamente humano, surge con la historia, y ésta aparece
a su vez cuando el hombre pasa de ser un ente puramente
biológico a un individuo que se sirve de la técnica para
adquirir ventajas en la lucha por la vida. El punto de par­
rida de la historia se encuentra en la técnica, en la capacidad
del hombre para trasformar su medio. "Desde que el hom­
bre es bastante inteligente para considerarse un animal, tiene

que ver en la biología la base de su historia. Las activida­
des inconscientes son el prólogo de toda actividad voluntaria

y consciente. Las leyes de la vida son las leyes más generales
de la historia." Pero al surgir la técnica, la historia se separa.
"El trabajo humano es lo que subordina la historia a la bio­

logía y al mismo tiempo la separa de ésta."

Acepta, por lo que se refiere al marxismo, su inter­

pretación práctica de la desigualdad de clases y de la
lucha de éstas, pero se opone a toda clase de abstraccio­
nismos. No quiere que lo consideren un filósofo, sino un

hombre de acción. Marx, antes que nada, ha sido un filó­
sofo y se ha perdido en abstracciones en detrimento de la

práctica. Para Justo la teoría de la plusvalía marxista es

sólo una alegoría. Se opone al método dialéctico. A la ne­

gación de la negación de Hegel, opone Justo lo que llama
"la afirmación por la afirmación", Marx y Engels han dado
demasiada importancia a la dialéctica hegeliana, consideran­
do que gracias a ella ha sido posible el socialismo científico.

Justo no cree tal cosa. "Que Marx y Engels -dice-,
ufanos de su grandiosa concepción la hayan atribuído a la

dialéctica, no sería una ilusión sin ejemplo." 84 Ya en el

pasado Pitágoras atribuía a los dioses la formulación de

algunos de sus teoremas. Hegel lo mismo puede dar la base

para un socialismo científico como para toda clase de reac­

cionarismos. Justo no quiere que la lucha del proletariado
dependa de tal tipo de abstracciones o filosofías. Quiere

84 Juan B. Justo, El realismo ingenuo, Buenos Aires, 1937.



POSITIVISMO Y MARXISMO 303

que se apoye en la ciencia, una ciencia práctica, de experi­
mentación, una ciencia positiva, podría decirse. "La expe­
riencia -dice- es la fuente del conocimiento, la crítica
inexorable de la ilusión."

Respecto a las ciencias, niega a éstas su carácter absolu­
tista. "Las ciencias -dice- no son sino verdades relativas."
Éstas se relacionan con el hombre. "Nada se saca en limpio
manipulando esas dos abstracciones, el hombre y la natura­

leza. No hay leyes físicas y leyes intelectuales; todas las

leyes son físicas e intelectuales, naturales y humanas. No
están escritas en el mundo sino para ser descifradas por
nuestra clave .y sólo existen en el sentido y al alcance de
esta clave. De ahí su relatividad." Justo ha basado su in­

terpretación en esta experiencia. En su profesión de médico
ha visto al hombre como lo que es, como un ente biológico
empeñado en la lucha por la vida. Lucha en la cual ha
faltado solidaridad en detrimento de grupos humanos.

Partiendo de esta tesis se opone también a la dictadura
del proletariado, la considera un mito que, va perdiendo im­

portancia en la mente del pueblo. "La idea de una repen­
tina transformación social que establezca de golpe un orden

perfecto, va perdiendo terreno en la mente del pueblo, a

medida que se ocupa éste con más inteligencia de los proble­
mas de cada día." 85 Ningún estado, ningunaTey, puede
cambiar de golpe las relaciones entre los hombres estable­
ciendo otras capaces de realizar la propiedad colectiva. El

problema principal es de capacitación, de educación. De
10 que se trata es de hacer "pasar a manos del pueblo en­

tero esa función de dirección que hoy monopoliza la clase

privilegiada propietaria." 86 Se trata, no de establecer una

dictadura, sino de alcanzar, por diversos medios, el control
de la técnica, que.ahora se encuentra en unas pocas manos.

8;; J usto, Teoría y práctica de la historia.
86 J usn B. J USIO, Sociulismo, Buenos Aires, 1932.



304 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL

Alcanzando este control, la desigualdad se irá eliminando, ya

que todos los individuos tendrán las mismas oportunidades
y se desarrollarán de acuerdo con sus posibilidades naturales.
Antes que la revolución está la educación, de manera que
se formen hábitos de cooperación social y la técnica pueda
así estar al servico de toda la sociedad.

X

EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL

HISPANOAMERICANA

79. EL URUGUAY Y EL PROBLEMA DE LA EMANCIPACiÓN
MENTAL

El Uruguay y la Argentina comparten su proceso intelec­
tual hasta la llamada Guerra Grande, en que se lucha contra

Rosas. Su capital, Montevideo, sirve de refugio a los derro­

tados unitarios y a los miembros de la llamada Asociación
de Mayo. Juan Bautista Alherdi, Esteban Echeverría, Do­

mingo F. Sarmiento y otros más de los próceres de la emanci­

pación mental de la Argentina realizan en esta ciudad mu­

chas de sus obras o se preparan para derrotar al tirano.
Desde 1839 hasta 1851, el Uruguay estuvo en guerra con

el gobierno argentino de Rosas, a consecuencia de la cual
Montevideo sufrió un largo sitio. Dentro de sus defensas
fueron surgiendo muchas de las obras que en pro de la emano

cipación mental realizó la generación de próceres ya citada.
Andrés Lamas (1820·1891) sufre la influencia de esta

generación, especialmente la de Alberdi, a quien en un prin­
cipio combatió por lo que se refiere a la interpretación de
éste sobre Rosas. Alberdi había hecho el elogio de Rosas



EL POSITIVISMO Y LA EMANCIPACIóN MENTAL 305

en 1837 con motivo de la ascensión al poder, viendo en ella
el triunfo del pueblo, de las clases humildes. "¿No es grande
-decía-, no es hermoso ver que esta plebe que, desde las
edades de Grecia, desde los primeros siglos de Roma, cons­

pira en el continente oriental por su emancipación, tenga ya
un mundo joven gobernado por ella, y esperanzas bien fun­
dadas de que el antiguo también pronto será suyo? Todo
induce a creer que el siglo XIX acabará plebeyo y nosotros,
desde hoy, le saludamos por ese título glorioso." Andrés
Lamas refuta inmediatamente al joven argentino. No está

de acuerdo con él; antes que nada es partidario de la liber­

tad; nada bueno podrá realizarse dentro del régimen auto­

crático. "Si el pensamiento está encadenado -dice-, si

hay un hombre que, aprovechándose de nuestras continuas

oscilaciones políticas, o por una serie de casualidades, se

eleva hasta por el pensamiento mismo, ¿cómo podrá desarro­
llarse la inteligencia? ... ¿ Cómo podrá hacerse la conquista
del genio americano?" Alberdi no puede contestarle; la
realidad de lo que significaba Rosas se lo impide: "La posi­
ción en que me colocaba esta ocurrencia -dice Alberdi-

.
era difícil; apoyar mis sofismas refutados contra sus frîvo­

los ataques, habría sido conceder al despotismo de mi país
más de lo necesario; explicar mis sofismas era imposible,
sin incurrir en la persecusión de Rosas." A través de Miguel
Cané, que se encuentra en Montevideo, explica a Lamas el
sentido de lo expresado. Andrés Lamas es conquistado pron­
to por los jóvenes de Buenos Aires. No son grandes sus dife­
rencias. Juntos, Andrés Lamas y Miguel Cané (1851-1905)
publican en 1838 el periódico titulado El Iniciador."

En la introducción, escrita por Lamas, al citado periódi­
co, la preocupación por la emancipación mental de Hispano­
américa se hace inmediatamente patente. "Dos cadenas
-dice- nos ligaban a la España: una material, visible,

87 Véase Arturo Ardao, Filosofía pre-uniuersitaria en el Uruguay.



306 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL

ommosa: otra no menos ominosa, no menos pesada, pero
invisible, incorpórea, que como aquellos gases incompren­
sibles que por su sutileza lo penetran todo, está en nuestra

legislación, en nuestras letras, en nuestras costumbres, en

nuestros hábitos, y todo lo ata, y a todo le imprime el sello
de la esclavitud y desmiente nuestra emancipación absoluta."
Lamas habla aquí con voz semejante a la de Sarmiento, Al­

berdi, Echeverría, Lastarria, Bilbao, Rodríguez, Bello, Mora

y todos esos grandes pensadores que lucharon en todos los

campos, el educativo y el político, para libertar a la Amé­

rica española de una herencia que consideraban fatal para
su desarrollo. La cadena material, sigue diciendo Lamas,
"pudimos y supimos hacerla pedazos con el. vigor de nuestros

brazos y el hierro de nuestras lanzas". La invisible e incor­

pórea "es preciso que desaparezca también si nuestra per­
sonalidad nacional ha de ser una realidad; aquélla fué la
misión gloriosa de nuestros padres, ésta es la nuestra. Nos
abruman aún pesos que la joven España no puede sufrir y
que quiere arrojar con celo, con patriotismo, con el espíritu
d "Y lui "H d

.

e progreso. cone uia: ay na a menos que conquistar
la independencia inteligente de la nación: su independencia
civil, literaria, artística, industrial." 88

Vencido Hosas y levantado el sitio de Montevideo en

1851, el Uruguay inicia su vida propiamente independiente.
Pero con esta independencia se inicia también una etapa
de anarquía: presidentes que dejan sin terminar sus períodos,
influencias de caudillos militares que chocan entre sí, revo­

luciones o cuartelazos. En 1860 es electo Bernardo P. Berro,
que se preocupa por el progreso de la nación uruguaya. Pero
vuelven los levantamientos. El general Venancio Flores

invade Uruguay desde la Argentina. En 1865 este general
hace un nuevo intento, logrando entrar en Montevideo y

ocupar la presidencia. Durante el gobierno del general
88 Ob. cit.



EL CUARTEL CONTRA LA INTELIGENCIA 301

Flores se forma la Triple Alianza entre el Uruguay, Brasil

y la Argentina, para hacer la guerra al Paraguay. Flo­
res comanda las tropas que luchan contra los paraguayos.
Se caracteriza por los esfuerzos hechos para mejorar al país
en todos los aspectos posibles: el progreso se ofrece en los
ferrocarriles que lo cruzan, en el impulso que se da a la
educación primaria, en los nuevos códigos que se dictan.
En 1868 nuevamente surge la revolución. Bernardo Berro
se alza en armas. Flores muere asesinado y poco después
Berro sufre la misma suerte. Nuevos presidentes y nuevas

revoluciones. Apenas pequeños respiros que sirven para
incrementar, al menos en un mínimo, el progreso del país.
Nada parece dar fin a la anarquía. En 1873 es elegido pre­
sidente el doctor José Ellauri y a las cámaras llega una plé­
yade de universitarios. Los "girondinos del 73" les llaman.
Parece que, al fin, ha llegado al gobierno la generación que
ha de conducir a la nación en forma definitiva por los an­

siados caminos del progreso que el mundo no hispanoame­
ricano está siguiendo. Pero en 1875, el coronel Lorenzo
Latorre toma el poder por las armas e impone a un presi­
dente. Después de aplastar una contrarrevolución, Latorre
se declara dictador. En adelante el cuartel será la única

autoridad competènte. A la dictadura de Latorre sigue la
de Máximo Santos. Desde 1875 hasta 1887 el militarismo

.es la única fuente de orden. El Uruguay, al igual que el

resto de los países hispanoamericanos, parece condenado a

seguir cargando con la terrible herencia. No hay otra al­
ternativa. Es menester elegir entre anarquía o dictadura. La

emancipación mental del Uruguay sigue siendo un ideal a

realizar.

80. EL CUARTEL CONTRA LA INTELIGENCIA

¿Por qué habían fracasado los universitarios? ¿Por qué
habían sido vencidos ·por el cuartel los brillantes "girondi-



308 EL POSITIVISMO y LA NUEVA MORAL

nos del 73"? "Las famosas cámaras girondinas del tiempo
de Ellauri -dice Alberto Zum Felde- han sido tal vez

las más brillantes que el país ha tenido, por ei lujo de saber
universitario de sus debates y por la pomposa elocuencia
de sus discursos. Puede decirse que ellas fueron el más alto

palenque en que mostró sus virtudes y sus defectos esa se­

gunda generación romántica, doctorada en la univeridad,
que se instituyó durante el sitio, y en la que el puro teori­
cismo fué la norma de su profesorado. Polemistas de alto

estilo, los intelectuales del gobierno inseguro y efímero de
Ellauri habían hecho de los debates parlamentarios un

. magnífico torneo de erudición jurídica y de elocuencia re­

tórica. Aquello era una academia, no un parlamento; un

Ateneo no es un órgano de gobierno. Pensaban y discutían

aquellos hombres, de espaldas al país, barajando en lucida
dialéctica los conceptos y las fórmulas aprendidos en las
aulas o leídos en los tratadistas europeos, sin dignarse es­

tudiar la propia realidad nacional, sin encarar los proble­
mas sociales. y económicos sobre el terreno de los factores

. concretos." 89 Estos hombres querían aplicar al país normas

y leyes para las cuales no estaba aún preparado el pueblo.
El resultado fué el fracaso. La realidad volvía a imponerse
en la forma más brutal: la de la dictadura cuartelaria.

En 1880 una nueva generación trataba de enfrentarse
al cuartel. En el Ateneo del Uruguay se concentró este nuevo

grupo que trató de recuperar a la nación uruguaya. Buscó
los medios para realizar la emancipación de que hablara
Andrés Lamas. Aspiró a orientar al país por los caminos del
orden que tiene su origen en la propia libertad del individuo.
Pero los primeros componentes de esta nueva cruzada lle­

gaban con los mismos defectos de sus maestros los "girondi­
nos del 73". "Hacia el 80 -dice Zum Felde- el Ateneo

se encontró frente al Cuartel; ambos representaban las dos
- 89 Alberto Zum Felde, Proceso intelectual del Uruguay. Montevideo, 1941.



EL CUARTEL CONTRA LA INTELIGENCIA 309

fuerzas políticas y sociales en pugna. Pero los jóvenes del

Ateneo, débil minoría docta frente al país inculto y bravío,
se empeñaron en repetir y perpetuar los errores del viejo
principismo de sus maestros, los girondinos del 73, a quie­
nes, en gran parte, se debía el fracaso del gobierno universi­
tario y el entronizamiento del militarismo cuartelero que fué

.

su consecuencia." Este grupo formará luego el partido cons­

titucionalista que, también, habrá de caracterizarse por el
brillo de sus discursos, la redacción de folletos de propa­

ganda y una inútil y ardiente campaña. Éste no era el ca­

mino. Era menester tomar otros rumbos que condujesen a

resultados más efectivos. Era necesario tomar caminos más

positivos, más de acuerdo con la realidad uruguaya. Los

que siguieron este nuevo camino lograrán los mejores fru­

tos. "Aquellos de sus hombres (del Ateneo) que tuvieron
influencia positiva en los hechos -dice Zum Felde- fue­
ron los que se apartaron de sus principios verbalistas para
obrar dentro de la realidad nacional, conciliando el dere­
cho puro con los factores empíricos."

¿ Cómo vencer entonces al cuartel? O en otras palabras:
¿ Cómo vencer a ese espíritu que anidaba en la mente de

los hispanoamericanos, haciendo inútiles sus esfuerzos hacia
el progreso? El único camino era el que ofrecía la propia
realidad hispanoamericana. Había que ir a esta realidad,
contar con ella, adaptar todas las reformas a lo que era ella.
Si el único orden posible, por lo pronto, era el del cuartel,
había que hacer del cuartel un instrumento al servicio de

la regeneración de la nación. A los militares les importaba
ante todo el poder. Mientras no se les pudiera disputar,_ no

hacer tal; pero sí hacer que este poder, con el cual contaban,
fuese orientado hacia ellogro de la emancipación mental del

pueblo. Una vez emancipado, el pueblo mismo se/encargaría
cie sacudir sus cadenas. Lo primero era educar, preparar



310 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL

al pueblo para el buen uso de sus derechos. Tal es lo que
pretende hacer José Pedro Varela.

Varela, . admirador ferviente de los Estados Unidos de

Norteamérica, fué a este país con el fin de conocer sus mé­

todos educativos. Lo que más le interesó fué la educación

primaria. Estudió sus métodos y a su regreso al Uruguay
buscó la oportunidad de ponerlos en práctica. Pronto se

dió cuenta de los errores cometidos por la generación que
llegó al poder con Ellauri. El régimen militar de Latorre,
quele sucedió, le indicó la falsedad del camino tomado. Era
menester utilizar otros medios, si se quería democratizar y
dar libertades al pueblo. Había que educarlo extendiendo
la educación pública, formando escuelas populares sobre
bases semejantes a las que había conocido en los Estados

Unidos. El camino era más largo, pero sus finalidades se­

rían firmemente alcanzadas. ¿ Quién iba a encargarse de

iniciar esta obra educativa? La misma dictadura militar.
José Pedro Varela envía al dictador Latorre su libro titu­

lado De la legislación escolar. Éste recibió con entusiasmo
la obra. En ella Varela se enfrentaba a las tesis de los uni­

versitarios, por ser ajenas a la realidad. "Las instituciones
escritas -dice- no se adaptan al estado de sociabilidad;
mientras las poblaciones rurales no conciben otra cosa que
el absolutismo del caudillo, las poblaciones urbanas, diri­

gidas por el gremio de doctores, marchan por sendas extra- ,

viadas, debido a que la enseñanza de la universidad inculca
teorías ideales que sólo sirven para divorciar las clases del

pueblo." 90
'

De aquí surgió la Ley de Educación Común, que se dic­
tó en 1877 por acuerdo del dictador Latorre. Los doctores
se alzaron contra Varela, acusándolo de haber traicionado
a su clase, a la inteligencia uruguaya, sirviendo a la tiranía.

Pero él contesta: "La tiranía no es un hecho de Latorre: es

90 En Zum Felde, ob. cit.



POSITIVISTAS CONTRA ESPlRITUALISTAS 311

fruto espontáneo del estado social de mi patria. No se

puede combatir con más seguridad la dictadura que transfer­
mando las condiciones intelectuales y morales del pueblo, ni

pueden transforrnarse estas condiciones por otro medio que

por la escuela." Varela, con estas palabras, se muestra fiel
a los grandes ideales de los próceres de la emancipación
mental de Hispanoamérica. Lo importante no era combatir
a una determinada dictadura; lo importate era acabar con

la raíz de todas las dictaduras. "No exterminaré la dicta­
dura de hoy -agregaba-, que tampoco exterminará el

pueblo; pero sí concluiré con las dictaduras del porvenir." Dl

Por este camino la inteligencia terminaría venciendo al
cuartel.

81. POSITIVISTAS CONTRA ESPIRITUALISTAS

Con la reforma educativa de Varela se estableció tam­

bién un nuevo sentido de la realidad. El sentido práctico,
pragmático y empirista de las escuelas norteamericanas se

introducía en la mente de los uruguayos. "La reforma va­

leriana -dicè Zum Felde- constituye uno de los más

importantes factores del movimiento racionalista, anti-reli­

gioso, que caracterizó la vida intelectual del pais a partir del
último cuarto defsiglo XIX, y el más poderoso antecedente
de la campaña filosófica emprendida por los elementos del
Ateneo." Esta reforma fué duramente combatida por la

iglesia, ya que dentro de sus principios estaba el del laicis­
mo en la educación. Así, por un lado se caracterizaba por
un sentido racionalista práctico, opuesto al sentido pura­
mente irrealista de los fundadores del Ateneo. Por el otro

se enfrentaba al dogmatismo religioso, al sostener la ease­

ñanza libre de la influencia de la iglesia, El racionalismo
entró pronto al Ateneo y con él algunas de las teorías del

positivismo científico. Pronto el Ateneo se dividió en dos
91 Ob. �it.



312 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL

grandes grupos: los que seguían al racionalismo, pero en su

forma idealista, y los que aceptaban un racionalismo más de
acuerdo con el positivismo científico. Los primeros se decla­
raron espiritualistas, los segundos positivistas. En el Ateneo
se abrió la gran polémica. Los espiritualistas acusaron al

positivismo de amoral y por ende de perjudicial para la

reivindicación moral de la nación. Los positivistas mostra­

ron cómo su filosofía era la doctrina más apta para alcanzar
esta reforma moral. Espiritualistas y positivistas se dispu­
taron el derecho a ser los directores de la emancipación
mental del Uruguay.

La polémica empezó cuando los ateneistas se enfrenta­
ron a los católicos, atacando los fundamentos dogmáticos
e históricos de la iglesia. Los alcances morales del raciona­

lismo fueron puestos a discusión en el mismo Ateneo. Ya

que era menester eliminar la vieja moral teológica, impuesta
por la Colonia, bueno era saber qué principios morales iban
a sustituirla. Aquí surgieron las dos actitudes: la de los

espiritualistas y la de los positivistas, disputándose el derecho
a fundamentar filosóficamente la nueva moral.

Carlos María de Pena se refería a la contienda que se

había desatado entre los representantes del dogmatismo teo­

lógico y los representanes del racionalismo científico, con­

secuencia de la cual era la polémica suscitada en el Ateneo.
"Los ecos de esa gran contienda -decía- han llegado hasta

este recinto, agitan poderosamente nuestro espíritu, nos pro­
vocan y nos obligan a nuevas investigaciones, y conmueven

hasta sus cimientos el templo donde se asilan nuestras an­

tiguas deidades." El Ateneo no podía permanecer extra­

ño e indiferente a esta lucha. "La juventud sigue, en cuan­

to sus recursos actuales y los sinsabores de la hora presente
se lo permiten, las interesantes peripecias de esa lucha, y

d
- "

recoge sus gran es ensenanzas.

A continuación mostraba cómo la nueva filosofía trans-



POSITIVISTAS CONTRA ESPIRITUALISTAS 313

formaba el concepto tradicional que se tenía de la moral.
Pero sin que tal cosa significase un amoralismo. "Después
de buscar la genealogía de cada ser y la genealogía del hom­
bre -decía- los naturalistas han penetrado en los domi­
nios del alma." "Parece que el mundo moral ha sido

transformado, y que el hombre, átomo perdido en esas eterni­

dades, confundido con la mata de yerba y el pedrusco...

ha sido derribado de su trono." Sin embargo, agrega, "los
naturalistas han tenido que reconocer que el cerebro de ese

animal. .. tiene estremecimientos que atraviesan el tiempo
y el espacio y van más allá de la inmensidad de los cielos,
más allá de las oscuras profundidades del abismo". La lu­

cha por la existencia de este ente "no tiene otro objeto que
el progreso moral, intelectual y físico; el bien del individuo

y el perfeccionamiento de la especie". Los naturalistas han
reconocido que si bien el hombre está sometido a las leyes
de la herencia, "tiene, como ningún otro ser, el poder de

adaptación, la facultad de evitar, de prevenir, de amino­

rar, de sobreponerse al influjo de esa ley fatal: tiene la
libertad". En esta forma se niega la tesis de quienes ven

en el positivismo una doctrina amoral. El positivismo no

niega la facuItad que hace posible la moralidad al aceptar
la libertad. "Hè aquí -terminaba diciendo Pena- las

grandes verdades que ofrecen la filosofía y las ciencias na­

turales al que penetra en sus dominios con espíritu levan­
tado y con -el corazón abierto a las inspiraciones de una fe
nueva. He aquí, si rio me engaño, la profesión de fe de la

juventud del Ateneo. El mote de su escudo es la lucha por
la verdad, el amor a la ciencia es su gran estímulo. Pro­
fesa un culto religioso a la libertad y odia al despotismo,_tan­
to como le repugnan el fanatismo y las tinieblas. Ha levan­
tado este templo porque los viejos templos eran estrechos y
amenazaban derrumbarse... la juventud del Ateneo recoge
las enseñanzas de la naturaleza, presta homenaje a sus más



314 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL

eminentes intérpretes, al propio tiempo que rinde un tributo
de admiración y amor a esos principios morales que son como

los genios tutelares de nuestra libertad y de nuestra dignidad
cívica." 02

Sobre las grandes polémicas que se suscitaron en torno

a las nuevas doctrinas deja recuerdos José T. Piaggio en

un discurso pronunciado en 1883. Decía: en 1875 la cultura

uruguaya recibe una de sus grandes sacudidas. Las mentes

se agitan nuevamente. "Cuando se resolvió establecer cá­

tedras de estudios preparatorios, los nuevos profesores eran

escasísimos." Sin embargo, éstos logran cumplir con su come­

tido. Es la época en que el espiritualismo se halla en su'

apogeo y las controversias sustanciales empiezan a vislum­
brarse "en los silogismos más o menos perfectos que, a

guía de argumentación, hacían valer los noveles filósofos".
"Locke ingresó demasiado temprano." "Krause no ejerció
tant� influencia 'como Kant. Su sistema, algo extravagante
en el dominio de la ciencia y.de la política, no pudo acercarse

a las doctrinas del solitario de Koenigsberg." Las nuevas ideas

agitan las mentes mediante una serie de conferencias. "Era­
mos muy jóvenes, tal vez demasiado jóvenes, pero ardía en

nuestros pechos la llama del puro patriotismo, el concepto
elevado de las ideas científicas, la religión de los recuerdos
santos y las esperanzas halagüeñas."

Las conferencias que, se ofrecen en el Ateneo causan

época en los anales de la universidad. "Las ideas se suce­

dían a cada cambio de orador. No se habían apagado los
ecos de un partidario del positivismo, cuando de pronto
el auditorio sentía resonar en el salón de la fiesta la voz

semi-elocuente de un joven cartesiano." "Unos reían de las
doctrinas spencerianas, y de Darwin se decían tantas cosas...

Otros se ocupaban de criticar doctrinas espiritualistas: Kant

02 "Ecos' de una gran contienda", Anales del Ateneo de Uruguay, año I,
1881.



EL UOSITIVISMO COMO FILOSOFíA AMORAL 315

Fichte, decían ellos, serán grandes y eminentes filósofos;
pero si leyendo sus obras nebulosas... nos presentáis las
nutridas páginas de aquellos investigadores, sociólogos o

naturalistas, claro está que entre la luz y la sombra, lo real

y la imaginación, nos quedamos con la luz y lo positivo." 93

Idealismo contra positivismo. La elección habría que ha­
cerla de una o de otra doctrina. Su finalidad ya la sabemos:

regenerar la moral de la república.

82. EL POSITIVISMO COMO FILOSOFÍA AMORAL

Los idealistas o espiritualistas, como gustaban de lla­
marse, lanzarán una gran campaña contra la nueva filosofía.
El positivismo, dirán, es una doctrina amoral y por lo mismo

incapacitada para orientar la educación del pueblo en su

regeneración. Segundo Viña decia: "El materialismo siem­

pre ha sido lo que es hoy, a pesar de su transformación: la
negación de Dios y por consiguiente de la moral." 91 Pero

-quien habrá de lanzar al positivismo los más duros ataques
será el doctor Prudencio Vázquez y Vega.

Decía el idealista uruguayo: "Paralelamente a la corrien­
te positivista que se ha producido entre nosotros, se ha

originado también una corriente egoísta y utilitaria que es

necesario combatir." y agregaba, los secuaces del positivis­
mo huyen del campo del honor, "tienen por táctica de honor
combatir en la oscuridad de los corredores, pelean en las
cátedras con los jóvenes alumnos e impónense por el terror

en las mesas examiminadoras de nuestra universidad". A
eso no se le puede llamar táctica de honor, sino táctica po­
sitivista. Por esta razón "el espiritualismo está en Ias are­

nas del estadio; él combate a la luz de todas las inteligencias,
acepta la lucha en todos los terrenos elevados... en las

93 Revista de la Sociedad Univërsùaria, 'año I, tomo III, 1896.
94 Anales del Ateneo del Uruguay, 1881.



316 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL

cátedras profesa, como altísima virtud científica, la más

completa imparcialidad en la exposición de los sistemas, la­
discusión libre, la negación de todo exclusivismo y la más

perfecta y noble tolerancia en los ardores del debate".
Vázqucz y Vega pasaba a continuación a hacer una cri­

tica filosófica del positivismo. Lo absoluto según Spencer,'
decía, "es una realidad positivà. Basta, pues, esta circuns­

tancia para tener el derecho a ser objeto de la ciencia". Los

pensadores más eminentes de todas las épocas convienen en

hacer distinción profunda entre los fenómenos y las leyes
morales. Las leyes físicas tienen pOF base la materia y se

cumplen fatalmente; las leyes morales tienen por fundamen­
to primordial la personalidad humana y se cumplen de una

manera libre. Hecho el deslinde entre leyes físicas y leyes
morales, Vázquez y Vega· agregaba: "El mérito y el demé­

rito, la responsabilidad y la aanción moral serían hechos in-
.

comprensibles; el remordimiento que mata y la satisfacción
moral que dignifica y eleva, serían fenómenos inexplicables,
imposibles, si un encadenamiento fatal fuera la ley suprema
de las acciones humanas"! Si así es, "si la evolución positi­
vista es una doctrina verdadera, el egoísmo más perfecto debe
ser el ideal de la naturaleza humana". "La hipótesis de la

evolución no explica, según nuestra manera de ver las cosas,

el fenómeno moral del desinterés". Las acciones libres que
tienen como fin el bien de los demás "no se explican fácil­

mente por la evolución orgánica. Así lo deben entender mu­

chos de los partidarios del transformismo, que son egoístas
por práctica, por convicción y por doctrina". "Valor moral,
punto de honor, dignidad personal, nobleza de carácter, deli­
cadeza de espíritu, generosidad relevante, ver aquí prendas
morales que no conseguiréis aclimatar en el campo helado
del positiv isrño",95

I);; Prudencio Vázquez y Vega, "Crítita de la moral evolucionista", Anales
del Ateneo, 1881.

/



,

EL UOSITIVISMO COMO FlLOSOFtA AMORAL 317

Y en otra conferencia sobre los Dominios de la Psicolo­

gía y la Moral, Prudencio Vázquez y Vega apuntalaba las
anteriores ideas diciendo: "Querer colocar la moral en la
misma categoría de las ciencias físicas, es pretender encua­

drar las acciones humanas en un fatalismo insalvable, negar
la libertad, la responsabilidad y la conciencia". Existe un

ideal de virtud y de perfección moral que puede ser juzgado
y comprendido, pero que no puede ser sometido "al imperio
de una balanza o a la gradación geométrica". A continua­

ción Vázquez y Vega hacía ver la necesidad de una doctrina

que elevase la moral de la época, remedio único contra los
males que dominaban al Uruguay. "Vosotros -decía- de­
béis saber que la atmósfera que respiramos está saturada
de mezquindades y egoísmos, de abyecciones sin nombre y de
servilismos increíbles, y que ese medio ambiente es el que
ha producido, en gran parte, las opiniones utilitarias, que en­

tre nosotros miran con pedantería científica los conceptos
rígidos y categóricos de la moral del deber". Ahora, en esta

época, en que "se busca muchas veces una doctrina filosó­
fica para encubrir o justificar una conducta egoísta o de in­

terés personal, el utilitarismo se presta admirablemente a

tales fines" .96 La doctrina positivista, más que ayudar a la

regeneración moral, se prestaba para justificar muchas in­

moralidades.

Angel Solla, espiritualista y sucesor de Prudencio Váz­

quez y Vega en sus cátedras universitarias, entra en polémica
con Carlos M. de Pena en una conferencia titulada El posui­
vismo y la Metafísica. "Considero como rasgo declamatorio
-decía- o como acto poco meditado el pretender _aplicar
los términos propios de una ciencia natural o médica, l! las
ideas o hechos que _9letl bajo el dominio de otra ciencia que
tiene, a su vez, los términos que han de expresarlos". ¿Qué
es el positivismo? ¿Puede determinarse, desde luego, con

941 "Dominios de la psicología y la moral", Anales del Ateneo, 1882.



318 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL

exactitud su naturaleza y sus fines?, pregunta. "Por más

que parezca extraño a primera vista ---..contesta�, no hay
posibilidad de hacer esa determinación. Reina en su campo
la más espantosa confusión. Cada uno de sus adeptos tiene

su doctrina propia, que difiere esencialmente de la de los

otros; y todas ellas, opuestas y contradictorias entre sí, pre­
tenden formar un cuerpo de doctrina uniforme y compacto".
Es muy probable, agregaba, que haya muchos positivistas
que ni siquiera se hayan dado cuenta de que "en sus filas
existen numerosas sectas que batallan guerra a muerte por
obtener la preeminencia". Ahí está Comte eliminando la me­

tafísica y la psicología. A su vez los discípulos abandonan y

repudian la concepción social de un maestro como Littré, que
sólo acepta parte de la doctrina. Por su lado, Stuart Mill,
distinto a los dos anteriores, no acepta se rebaje el rol de la

psicología. Bain y Spencer forman otra secta separándose
de la psicología racional para apoyarse en las conjeturas
darwinianas. Ahora el propio Pena, agrega, al negar que el

positivismo s�a materialismo, está contra el positivismo, que
afirma lo contrario. Una doctrina contradictoria, había de
deducirse, mal podría servir para regenerar la moral de un

pueblo."

83. EL POSITIVISMO COMO FILOSOFÍA MORAL

Los positivistas uruguayos, bien armados con las nuevas

doctrinas, replicarán a sus contrincantes todas sus objeciones,
especialmente la referida al amoralismo o inmoralismo de
la filosofía positivista. Arechaveleta, en una conferencia
tutulada ¿ La teoría de la evolución es una hipótesis?, empe­
zaba deslindando la filosofía positiva de otras doctrinas, con

las cuales se la quería confundir, Para evitar el error que
cometen generalmente los que combaten la teoría evolucio-

97 "El positivismo y la metafísica", en Anales, 1884.



EL POSITIVISMO C01\'1O FILOSOFíA MORAL 319

nista -decía- confundiéndola ora con el darwinismo, ora

con el transformismo, queremos dar la definición de las tres

doctrinas formuladas por el eminente zoólogo de Jena, Haec­

kel, las cuales constituyen la definición de la filosofía evolu­

cionista o positivista por completo: primero, la teoría de la

evolución; segundo, la teoría de la descendencia; tercero,
la teoría de la selección. O sea, la teoría del monismo, la­
marckismo y darwinismo. Sobre la creación, agregaba, se

han dado dos tipos de explicación, de donde han surgido dos
teorías: la teoría de las creaciones sobrenaturales y la teoría
de la evolución. La primera se basa en una hipótesis irracio­

nal, la segunda en una científica. La teoría de la evolución
ha sido sostenida científicamente por Spencer, Huxley, Haec­
kel y otros. A lo irracional oponemos lo científico y racio­
nal. Así, "mientras el señor Vázquez no nos presente hechos

científicos, ni hombres de saber que puedan compararse con

los que acabamos de enumerar, sostendremos que la teoría

de la evolución es científica y que la opinión del señor Váz­

quez carece de base y ha sido lanzada sin reflexión desde la

tribuna de este Ateneo; un producto, en fin, de ese sistema

a priori de los metafísicos".
A continuación Arechaveleta explicaba, de acuerdo con

su teoría, la filoâofía idealista o espiritualista como un resi­

duo de retraso mental que, por causas fisiológicas, quedaba
aún en varios hombres. "El cerebro -decía- es el órgano
del pensamiento; la corteza espiritual, la verdadera esfera de
la actividad psico-intelectual. Todo pensamiento produce un

cambio en la materia gris. Ningún pensamiento puede nacer

sin este cambio, ni dejar de nacer cuando se produce. Este
cambio consiste en un movimiento que el estado actual de los
conocimientos no nos permite precisar. Su dirección es de­
terminada por las vías nerviosas: fibras y filamentos que
reúnen las células en multiplicados plexus." Ahora bien, si

a estos datos fisiológicos añadimos que el hombre en su cons-



320 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL

titución y saber es heredero de las adquisiciones del pasado;
"que además de la naturaleza irracional e innata de su espe­
cie, posee la de sus antepasados inmediatos, y que el desen­
volvimiento sigue el camino que la herencia le ha trazado,
hacemos .cornprensible, hasta cierto punto, cómo las ideas

espiritualistas, más o menos religiosas, idealistas o raciona­

listas, cuya elaboración empezó en una época que se pierde
en la noche de los tiempos, han venido transmitiéndose de

generación en generación y se hallan tan'profundamente arrai­

gadas en muchos cerebros". "Estas células, que pedimos per­
miso para llamar animistas o espiritualistas, grandes y pe­

queñas, heredadas de nuestros antepasados inmediatos .. "

son las que, vestidas de traje frailuno, asistieron como agen­
tes activísimos a todos los actos monstruosos de la Inquisición
y encendieron hogueras para quemar a los librepensado­
res; las que cometieron las masacres de San Bartolomé",
Esas mismas son las que "visten hoy el traje civil y enar­

bolan el estandarte de la tolerancia". Pero "el fisiólogo
naturalista reconoce su filiación y descubre su árbol genea­
lógico", Son estos mismos elementos los que han creado los
sistemas filosóficos que por estériles están hoy desacredita­
dos. Pues bien, concluye Arechaveleta, "es a la conquista de

esos viejos elementos, inventores de sistemas estériles y que
han pretendido llegar al conocimiento de las causas prime­
ras, a donde va la ciencia con paso lento y seguro, no con

el cruento fin de destruirlas, sino con ellaudable de transfor­
marlas, para que sepan ganar el pan de su alma con el sudor

de su frente"."
Por su parte, Julio Jurkouski partía de la pregunta acer­

ca de si realmente, como afirmaban los espiritualistas, el

positivismo, impropiamente llamado materialismo, era una

doctrina inmoral. "La humanidad, al progresar -dice-,
tiende, no sólo al bienestar material, sino también a la per-

9B "¿La teoría de la evolución es una hipótesis?", Anales, 1881.



EL POSITIVISMO COMO FILOSOFtA MORAL 321

fección moral, pues sin ésta no sería posible aquél". Los que
atacan al bienestar material, considerándolo como Fuente de

inmoralidad, agrega, tienen un modo superficial de ver las

cosas. Para estos moralistas superficiales vale más "propa­
gar la sana moral que tener ferrocarriles o teléfonos". Pero
la realidad muestra todo lo contrario: "la miseria impide el
desarrollo intelectual y moral de una sociedad; el progreso
industrial, asegurando el bienestar, lo favorece". "Las mo­

dificaciones por que la humanidad está pasando, resultan de
la ley fundamental de la naturaleza orgánica, y estas modi­
ficaciones la conducirán necesariamente a la perfección. Esta
es nuestra firme creencia; esa es la base de Ia doctrina ma­

terialista";"
.

"La escuela metafísica -decía en otra conferencia Ju­
lio Jurkowski- ha sido siempre más exclusivista y, ocupan­
do casi siempre posiciones oficiales, ha dado ejemplos de
una intolerancia que ha llegado a menudo a los más grandes
excesos y persecuciones y ha contribuído mucho al atraso de
la marcha de la civilización". En cambio en el positivismo
su lema es "todo por la ciencia y para la humanidad" y no

"todo por la materia y para la materia", como se lo inter­

preta mezquinamente. El hombre es un simple servidor e

intérprete de la naturaleza: pero, "considerándose como me­

dida del universo, guardaba una opinión demasiada alta de
sí mismo para rebajarse hasta ser tal cosa".'?"

Era falso que el positivismo no alentase a la humanidad.
También el positivismo tenía sus ideas y trataba de realizar­
las utilizandc los mejores y. más seguros medios. Martín C.
Martinez decía: "La teoría positivista no suprime nada de su

grandeza a la humanidad, simplemente hace buena justicia
revelan ;.o la importancia esencial, en la creación, de esos

fenónenos pequeños que sólo hieren la imaginación del sa-

09 "La metafísica y la ciencia", Anales, 1881.
100 "El método en metafísica", Anales, 1881.



322 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL

bio y que, en definitiva, explican las condensaciones de los

mundos, su gravitación, la elaboración de las especies". El

positivismo atiende a lo pequeño, dice Martínez, porque de
allí surgen los grandes hechos. No sólo se atiende a las pri­
meras causas o los primeros principios, sino a esa causa

esencial que es anónima por pequeña, pero que, en su con·

junto, forma la fuerza que hace posible el hecho. El pueblo
es esa fuerza anónima, sin la cual la humanidad no podría
alcanzar su progreso. Es a esa fuerza a la que trata de hacer

justicia el positivismo. En la sociedad toma cn cuenta "Ia
influencia de las manos del pueblo, condenadas por la his-

.

I ido" "Y
,

tona a un eterno o VIO. o no se -agrega- que esa

exaltación de la virtud modesta que sublima al hombre su­

perior, disminuyendo su inmenso orgullo, y a la individua·
lidad perdida en la multitud, mostrándole que es un agente
de valor apreciable en el progreso social, pueda retardar a

ningún corazón bien templado en la tarea, borrando de SU

espíritu la visión del ideal". "El evolucionismo se ha limi­
tado a levantar a los pequeños, a ensalzar las virtudes mo­

destas, a demostrar la influencia de las causas generales.
Quizá aminorando la talla de los héroes; pero ha levantado
la de los pueblos, democratizando la historia a la par que Ia
naturaleza" .

El positivismo se presenta así como la doctrina que los

pueblos necesitan, ya que dignifica la tarea de éstos por anó­
nima que sea. El positivismo se presenta como filosofía
democrática. Los directores de la sociedad, agrega .Martínez,

que pretenden ser los causantes del progreso, son sólo e'(pre·
sión de su evolución. "La ascensión al ideal resulta más di­

fícil, porque debe ser la obra de la acción colectiva; pero si
esa dificultad puede quitar bríos a los que estiman =n poco
el bien cuando no es aparatoso, alienta a los servidores -les'

interesados del progreso, porque saben que toda ventaja ot­

tenida, aunque pequeña y diminuta, es adquisición perdura-



EL POSITIVISMO COMO FILOSOFíA MORAL 323

ble y porque todo bien. .. por pequeño que sea, vale la pena
de ser hecho, sin lo cual el porvenir mismo de la humanidad
nos sería indiferente";':"

El descenso de·la moral de la época, replica por su lado
Rosalío Rodríguez, nada tiene que ver con la doctrina posi­
tivista, ni con ninguna otra. "A buen seguro que no es den­
tro de las escuelas filosóficas que se ha de encontrar esa cau­

sa maldita", "Que el positivismo no borra de la conciencia
las ideas del bien y de la justicia, que no arranca del cora­

zón humano el sentimiento del deber, creo que me sería fácil
demostrarlo con sólo exponer las doctrinas de los grandes
maestros". De aquí que sea equivocado afirmar que el posi­
tivismo mutila la moral humana y la razón. "La mutilan
todos aquellos que están acudiendo constantemente a un

principio superior para la explicación de fenómenos de la
vida; la mutilan... aquellos que... fracturándose una pier­
na, padeciendo una infección pulmonar u otra dolencia cual­

quiera, impolran el favor de la divinidad para que los cure."
"El positivismo admite la idea del bien, el sentimiento

del deber y la práctica de la virtud"; de aquí que sean "afir­
maciones calumniosas aquellas por las cuales se dice que,
como doctrina filosófica, arranca del corazón humano los
sentimientos más dignificantes de nuestra personalidad". El

positivismo, por el contrario, "llega a las mismas conclusio­
nes que las doctrinas espiritualistas; como ellas admite que
el hombre debe hacer el bien y evitar el mal; que el bien es

lo que nos lleva al cumplimiento de nuestro fin". En lo
único que se distinguen es en que "el positivismo no quiere
reconocer en el bien y en la justicia: principios simples y ab­
solutos que hayan debido imponerse siempre de la misma

manera a la vida humana, sino que, siguiendo un procedimien­
to de análisis, descompone todas esas pretendidas ideas sim­

riles para encontrar su verdadero fundamento, llegando por

101 "Ideales positivistas", Anales, 1884.



324 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL

fin a comprender que el bien, como el deber y la justicia, no

tienen otra razón de ser que la naturaleza humana con sus

necesidades y sus fines".
,

Respecto a la moral no hay diferencias substanciales
entre el positivismo y el espiritualismo; sólo en lo que se re­

fiere al origen de la misma. "Los metafísicos se paran en el

principio de la jornada, se encuentran con la idea del bien

ya enteramente hecha y, considerándola como un principio
simple e irreductible, no quieren ni siquiera tentar el hacer
su análisis". Nuestros opositores, "los metafísicos de todas
las escuelas, han hecho una confusión lamentable entre la
doctrina positivista y ese utilitarismo egoísta y mezquino
que, disfrazado con un nombre usurpado, empieza a reinar
con pretensiones de erigirse en escuela filosófica". No, el

positivismo nada tiene que ver con esa actitud. En realidad
se puede decir que existen dos positivismos lamentablemente
confundidos: "im falso positivismo, que por añadidura po­
demos llamar indecoroso, frente al positivismo de los gran­
des maestros". "Para el positivista -concluye diciendo Ho­

driguez+e, lo mismo que para el espiritualista, el bien es

nuestro norte".102

84. TRIUNFO DEL POSITIVISMO

Las nuevas ideas terminarían imponiéndose. Y con ellas
una nueva moral. Una moral práctica, asentada aparente­
mente en la realidad. El hombre no esperaba ya nada de lo

trascendente. En adelante tenía que contar consigo mismo.

Angel Floro Costa, llamándose a sí mismo "un viejo darwi­

nista", hacía ver la nueva situación en la cual quedaba la

nueva generación formada en el positivismo. "Yo mismo

considero que el gran profeta Darwin -decía- nos ha he-

102 "Expo�ición de los fundamentos de la moral evolucionista y su crítica",
Anales, 1884.



TRIUNFO DEL POSITIVISMO 325

cho el flaco servicio que Cortés a sus tripulantes, de quemar­
nos las naves, me siento con ímpetus de estrangularle" _ ¡ Cómo
no ha de ser comprendido el justo encono de los metafísicos!

"¡ Era tan bello aquel cielo antiguo poblado de criaturas

romantescas, de faunas enteras de querubes y de silfos, cu­

ya mansión etérea hoy busca en vano ese indiscreto profana­

dor del sacro velo de las nebulosas, que se llama telescopio!"
"¡ Era tan bello soñar con la inmortalidad, con la supremacía
absoluta del espíritu sobre la materia!" ya no se puede
soñar más, es menester actuar, y actuar seriamente en un

mundo en el cual el hombre es el propio responsable de lo

que haga, por' habrelo hecho, y de lo que no haga, por haberlo

dejado de hacer. Costa agrega: "Yo dejé de ser frívolo cuan­

do empecé a instruirme; yo dejé de reírme de los demás
cuando empecé a cultivar algo las ciencias positivas". "Com­

prendí entonces el descarrío de nuestras novedades, compren­
dí entonces el secreto de nuestra feroz intolerancia, y me di
cuenta del triunfo apetitoso y perdurable de nuestra barba­
rie". ¡Abajo todas las fórmulas absolutas! ¡Abajo todas las
teorías a prioril, tal es ellema que la ciencia trae escrito en

sus pendones. Su bandera es la idea de lo relativo, bandera
democrática y liberal. por excelencia, humanizadora, conci­

liadora; en contraposición a lo absoluto, bandera orgullosa,
aristocrática, opresiva, que ha flameado hasta hoy sobre las
fortalezas del dogma y en el castillo de popa de la metafísica

espiritualista" .1Oa Así, al fin, se había encontrado la doctri­
na filosófica que susbstituyese a la vieja doctrina colonial.
La filosofía de la democracia y el liberalismo que substitu­

yese a la 'filosofía aristocrática y opresiva. La emancipación
mental encontraba sobre qué apoyarse.

Sin embargo, el hombre abandonado a sus propias fuer­
zas corría el peligro de desviarse de los rectos caminos que
los próceres de la emancipación mental habían soñado. Ha-

lOS Angel Floro Costa, La metafísica y la ciencia. Montevideo, 1879.



326 EL POSITIVISMO Y LA NUEVA MORAL

bía el peligro de que se apegase a lo material y se convir­

tiese en un egoísta, tal como lo habían visto los espiritualis­
tas. Los mismos positivistas uruguayos se plantean este pro'
blerna. El temor de que su ideal fracase no les es ajeno. Me

preguntaba -dice E. Fernández- si el positivismo, "como
sistema filosófico, pervertía las conciencias, secaba los cora·

zones y precipitaba a los pueblos al abismo, arrancando de
los altares del culto los principios del bien, de la justicia y
de la dignidad del hombre". Se ha llegado hasta afirmar

"que los males del presente, que la ola de corrupciones y de
bizantinismos que amenaza envolver 'a la República, se debe
a la impetuosidad de las corrientes positivistas".

Pero no, agregaba, "el hombre verdaderamente honrado
no es honrado únicamente por miedo al castigo, o por temor

a la sanción de la sociedad, o la ley, o la divinidad, o a prac­
ticar la virtud .eon prescindencia absoluta de móviles mezqui­
nos". Por el contrario, "la escuela evolucionista proclama...

que la humanidad tiende en su marcha colectiva a practicar
la virtud por la virtud misma". "Las acciones que en un prin­
cipio se ejecutaban por el interés, con móviles calculados, se

han transformado hoy, merced al hábito y a las costumbres,
en acciones perfectamente desinteresadas y altruistas". Se
acusa al positivismo de aliado de los gobiernos personales y
arbitrarios: ninguna escuela filosófica admite a los adorado­
res del oro. Los males que se señalan no son males de Il!
doctrina filosófica, sino de los hombres. "En el gran naufra­

gio a que se refieren los adversarios caen... positivistas,
racionalistas, católicos, místicos y, en fin, creyentes de todas
las escuelas filosóficas". Por lo que se refiere a "los que se

encubren con el ropaje de las máximas positivistas para
ocultar un carácter servil y cortesano. .. no son positivistas,

d d d "104
son seres egra a os .

104 "¿La moral de la escuela evolucionista niega la existencia del bien
y del deber?", Revista de la Sociedad Universitaria. 1896.



FRACASO COLONIAL DE ESPA�A EN AMÉRICA 327

En 1890 el positivismo triunfaba definitivamente en el

Uruguay. Spencer se convertía en una especie de- filósofo
oficial. La Universidad de Montevideo aceptaba su filosofía,
desplazando a Cousin y Janet. La nueva generación se im­

pone en la vida cultural, política y administrativa del Uru­

guay. La situación política ha cambiado desde 1886, año

en que el pueblo vuelve a elegir presidente. Este lo es el

general Máximo Tajes, que empieza a devolver al país su

orientación civilista. Los civiles vuelven a dirigir la vida

pública. El cuartel es, al fin, vencido. No falta alguna re­

volución y alguna dictadura, como la de Juan Lindolfo Cues­

tas; pero ya esta dictadura se justifica con los nuevos princi­
pios, dentro de los cuales se destaca el del progreso. En 1903

llega a la presidencia una de las más grandes figuras polí­
ticas del Uruguay, José Batlle y Ordóñez, que da al país uno

de los más grandes impulsos hacia el anhelado liberalismo

y la democracia.

XI

EL POSITIVISMU y LA EMANCIPACIóN POLíTICA CUBANA

85. SOBRE EL FRACASO COLONIAL DE ESPAÑA EN AMÉRICA

Mientras el resto de Hispanoamérica se debatía luchando por
su emancipación mental y trataba de encontrar una doctrina

que substituyese a la que la había dominado, Cuba, siguien­
do el camino inverso, ya señalado, se preparaba, una vez

educada la generación que había de realizarla, a alcanza] su

emancipación política de España. La simiente de los gran­
des maestros cubanos, Caballero, Varela, Luz y Caballero y

algunos otros, daba sus frutos. Después de algunos esfuer­
zos frustrados se preparaban para realizar el máximo de



328 EL POSITIVISMO Y LA EMANCIPACIóN CUBANA

ellos, el que al final había de dar frutos. En 1898 la Isla de
Cuba obtenía su independencia política de España.

Heredero directo de los grandes maestros de la emano

cipación mental cubana lo será Enrique José Varona

(1849-1933). Como sus maestros, luchará ante todo por
alcanzar la emancipación mental de los cubanos como acto

previo a la emancipación política de los mismos y, simulo
táneamente colaborará ardientemente en ésta. El maestro

cubano sabía también de la fatal herencia española en Amé­

rica. Sabía igualmente que no bastaba la independencia po·
lítica para alcanzar la plena independencia de su pueblo.
Allí estaba toda la América hispana en continua lucha con­

tra sí misma, tratando de arrancarse una parte de su ser para
sentirse realmente libre. Sabía también de la existencia de

- cadena� más poderosas que las materiales, con las cuales

España había mantenido a Hispanoamérica sujeta. De estas

cadenas, antes' que de otra cosa, había que libertar a Cuba.
El mal lo llevaba España en sus entrañas y lo había inocuo

lado a sus hijas en este lado del Atlántico. España había
fracasado como nación colonizadora; de aquí que fuera ne­

cesario romper todos los lazos que en alguna forma la unie­

sen con América. "¿ Fué normal la expansión de España?",
se preguntaba en 1896. "Para que lo sea la de cualquier
sociedad -agregaba-, han de concurrir en ella las condi­
ciones siguientes: población no escasa, industria floreciente,
capital abundante, sanas ideas políticas. De ninguna de

ellas podrá gloriarse España". Como siempre, ahí estaba el
eterno modelo conforme al cual deberían de haberse nuestros

pueblos. "Mientras en la América inglesa -dice-- el es­

píritu de autonomía local nace robusto y va siempre en au'
,

mento, en la española nace raquítico y muere apenas nace".
Allí estaba toda la América española como demostración

de esta pesimista tesis. La independencia política de la mis­
ma fué insuficiente y por esto fracasó en sus máximos anhe-



EL POSITIVISMO Y LA EMANCIPACION MENTAL 329

los. "Para comprender las grandes sacudidas que constitu­

yen las revoluciones hispanoamericanas -dice Varona- y

apreciar sus consecuencias próximas, no debem;s perder de
vista que fué una revolución esencialmente política, conce­

bida, deseada y proyectada por una sola clase de la pobla­
ción, en países donde se encontraba radicalmente dividida,
para conquistar en su provecho la soberanía". Vemos cómo

Hispanoamérica se emancipa políticamente, pero al mismo

tiempo vemos cómo aparece "Chile dominado por una oli­

garquía a la veneciana; la Argentina hollada por los cascos

de los corceles de sus gauchos; el Perú gobernado desde sus

cuarteles; Venezuela envuelta en guerras terribles por fúti­
les enmiendas constitucionales; México con sus diez cambios
de formas de gobierno en cincuenta años y sus trescientas
sublevaciones militares. i Las funestas simientes sembradas

por España daban sus venenosos frutos!" La herencia espa­
íiola se expresaba en esta terrible forma. Los dientes del

dragón de la leyenda enterrados en un suelo fértil daban
sus más opimos frutos. "Esos dientes -concluye diciendo
Varona- eran el espíritu de casta, de dominación y privi­
legio; el ideal monárquico, que se esconde, pero deslumbra
en lo íntimo de la conciencia; el hábito de explotación que
no pierde su antiguo imperio". Todo sigue igual, no existe

emancipación alguna. "La mano servil continúa en la ser­

vidumbre, en la miseria, en la abyección. Los mismos ins-

d
. ,. I' dl" 105

trumentos e opreslOn SIguen ap astan o a .

86. EL POSITIVISMO Y LA EMANCIPACIÓN MENTAL DE CUBA

Ênrique José Varona encontrará en el positivismo la dôc­
trina que Cuba necesita para alcanzar, en primer lugar, su

independencia mental. Pero no el positivismo en general,
sino sólo aquel positivismo que fuese capaz de estimular el

105 Enrique José Varona, En voz alta. Habana, 1916.



330 EL POSITIVISMO Y LA EMANCIPACIÓN CUBANA

espíritu de libertad mediante el cual los cubanos habían de

llegar a alcanzar también su independencia política de Es

paña. Como su maestro José de la Luz y Caballero, Varona
se opondrá a toda doctrina que en cualquier forma pudiese
justificar la dominación española, se opondrá a cualquier
doctrina que pudiese estimular el asentimiento de los cu­

banos a la misma. Así, dentro del positivismo empezará
rechazando a Comte. Varona elige el evolucionismo de Spen­
cer, pero no íntegramente; rechaza su cosmología y su in­

terpretación universal de la misma. Nada que signifique la

adopción de un sistema totalitario.. de un sistema que en

alguna forma someta al individuo. Nada de metafísica; sólo

aquello que pueda ser comprobado por la experiencia. Nada
de idealismos; había que ser un realista. La realidad mis­

ma mostraba la independencia de Cuba como necesaria, por
encima de cualquier otra solución, que era más bien producto
de buenas intenciones que de necesidades urgentes.

La Isla sufría múltiples males; para curarlos era menes­

ter obrar como buenos realistas: extirpar la causa del mal,
por dolorosa' que fuese la operación. Al referirse a la exis­

tencia del bandolerismo y a la forma de remediarlo decía:

"¿De qué nos ha de servir, pues, una forma legislativa, su­

poniendo que lo sea, si lo que se necesita es cegar las fuentes
de la corrupción, empezando por lo alto; respetar y enseñar

a respetar todos los derechos, sobre todo los de la persona
humana como tal; abatir las desigualdades arbitrarias; com·

batir los privilegios extra-legales; esparcir la cultura verda­

dera, empezando por la de los sentimientos; en una palabra,
regenerar, morigerar y dignificar a un pueblo entero?" ¿ De

quién es la culpa? "El bandolerismo no retrocede ante la fuer­

za, sino ante la civilización. Y en Cuba lo que avanza es la
barbarie." "Toda la responsabilidad es de la raza dominado­

ra, de la que elabora las leyes y forja las autoridades." 100

106 En Vi tier, Historia de las ideas en Cuba.



EL POSITIVISMO Y LA EMANCIPACIÓN MENTAL 331

Fiel a la doctrina educativa de sus antecesores, Varona

acepta al positivismo spenceriano porque era el que más se

acercaba al ideal de emancipación mental que urgía a Cuba

para alcanzar su independencia política. El positivismo in­

glés, dice, se encuentra "libre de todo dogmatismo, en plena
evolución que no pretende imponer límites al anhelo y nece­

sidad de investigar". "Esta escuela -agrega- asienta sus

afirmaciones sin temeridad, y ha recorrido un espacio no

menos vasto que el que se presenta aún por recorrer. En ella
encontré resuelto ese problema de la filiación histórica que
tan dogmáticamente determina en su favor la escuela positi­
vista francesa, y que es la mayor garantía del vigor y vitali-
d d necesari

. , d " 107
a necesarios para contmuar en VIas e progreso .

Por las mismas razones que Luz y Caballero había re­

chazado a Cousin, Varona rechaza a Comte. Éste encerraba
a las facultades humanas en "el círculo de hierro de una

doble tiranía, cuando necesitan de la más amplia indepen­
dencia para hacer sin tropiezos su evolución, acabando por
sustituir a una ilusoria anarquía el más estrecho y sofocante
socialismo". Para seguir a Comte "era necesario retroceder
nuestra civilización, nuestra organización política y social,
a aquella edad modelo; era necesario sacrificarlo todo, hasta
el más noble atributo del hombre de nuestro siglo, la libertad
de conciencia, a aquella maravillosa conformidad de creen­

cias que hacía palpitar al unísono todos los corazones". El
fondo común de verdades de que hablaban los comtianos se

obtenía sobre la base del sacrificio de lo individual. Frente
a esta filosofía estaba la de Spencer, que justifica la libertad.
La divergencia de opiniones, dice, "he aquí la obra de la evo­

lución; así se cumple la ley del progreso". [Nada de Comte!
En esta doctrina no hay libertad y sin libertad no puede ha­
ber progreso. El progreso para Cuba, sabe Varona, significa
su libertad, su independencia. "¡ Y se nos viene a hablar de

107 "El positivismo", Revista de Cuba, t. vm. Habana, 1880.



332 EL POSITIVISMO Y LA EMANCIPACION CUBANA

una fe demostrada, agrega, refiriéndose .nuevamente al com·

tismo, de una 'doctrina aceptada a la vez por todas las inteli­
gencias! ¿ Qué quimera es ésta? ¿Y se nos presenta como

modelo, como ideal a que debemos tender la unidad de creen·

cias en la Europa de los siglos medios?" 108
I

87. BASES PARA UN NUEVO MÉTODO EDUCATIVO

En la filosofía de Spencer encontrará, así, Varona, los
elementos para orientar la educación de los cubanos hacia el

logro de sus libertades. Respecto al método positivista decía:

"No hay más que tres grados en esa magna labor que llamó

Bacon interpretación de la naturaleza; y no puede ser de otro

modo, porque el proceso del espíritu, al estudiar lo objetivo,
está condicionado por esa misma relación fundamental del

yo al no-yo; no hay más que tres momentos: el sujeto recoge
de la naturaleza los datos inconexos, los somete a una elabo­
ración que le es propia y vuelve a cotejar su obra con la na­

turaleza que le ha dado los fundamentos. De este modo al

principio y al fin está la experiencia; en el centro el espíritu
con sus actividades". La experiencia, he aquí una de las for­
mas más positivas para reeducar a los hispanoamericanos.
Varona, como sus semejantes en Hispanoamérica, ve en la

. faIta de sentido práctico del hispanoamericano una de sus

fallas. El hispanoamericano no sabe ir directamente a la

realidad. La idealiza y, al idealizarla, se olvida de ella. Por
esto insiste en la necesidad-de la experiencia. En esta escala,
dice, "por mucho que ascendamos estamos siempre seguros
de poder bajar hasta el suelo firme. Esta es la conclusión de
una lógica que no ha querido convertirse en auxiliar obceca­
da de ningún sistema empírico o idealista, positivo o metafí­
sico. Tal vez tiene la modesta pretensión de que, siguiendo
sus consejos, se podrá comprobar que ni son depositarios ex-

t
.

108 Ob. cit.



BASES PARA UN NUEVO MÉTODO EDUCATIVO 333

elusivos de la verdad, ni son, en su conjunto, un mero tejido
de errores." Ahora bien, cabe preguntarnos, ¿cuál era la
realidad que podía ser experimentable por los cubanos? La

que ha señalado ya Varona: la realidad cubana. Una reali­
dad que pedía a gritos reformas. Sólo la conciencia de esta

realidad podría llegar a provocar la reacción necesaria para
su reforma. Tal es lo que en el fondo veía Varona al pedir al
cubano que utilizase, como el mejor método, el de la experien­
cia. Además, este método, al mismo tiempo que dignifica al
hombre y lo hace consciente de sus límites, le hace ser toleran­

te frente a los otros, da las bases para un nuevo tipo de convi­

vencia, para un orden apoyado en la conciencia del indivi­

duo, no en la violencia del que tiene el poder. "He aquí otra

gran enseñanza -agrega-, quizá la mayor, del verdadero
método. Nos enseña a ser desconfiados de nuestra propia
obra, nos enseña a buscar lo que justifica la obra ajena, la
obra adversa, la obra contraria; en una palabra, nos enseña

a ser tolerantes." roe

y en otro lugar, al referirse a la psicología, muestra

cómo el hombre, si bien no puede escapar a ciertos deterrni­

nismos, especialmente naturales, sí puede, mediante la edu­

cación, orientarlos. "Los preceptos religiosos y. morales, las
máximas de conducta, los ejemplos, todos los medios de edu­

cación, vienen a ser otros tantos motivos, que entran en pugna

y salen vencedores o vencidos, según su fuerza actual. El

hombre no puede por tanto sustraerse al determinismo, pero
sí puede, en cierto modo, educarlo y guiarlo, que es aquí
vencerlo. No es un autómata; pero, para no serlo, necesita
cultivar tanto la inteligencia como el sentimiento: la educa­
ción es su verdadera redentora". Y agrega, con un sentido

que no podía escapar al afán de libertad de los cubanos: "El
hombre no es libre, pero se hace libre. Empieza por obede­

cer, aoaba por escoger; pero no escoge por capricho, escoge

IOD "Conferencias filosóficas", Revista de Cuba, t. VIII, 1880.



334 EL POSITIVISMO y LA EMANCIPACIóN CUBANA

determinándose." El determinismo aquí, lejos de ser una

limitación para ese afán libertario de Cuba, justifica la li­
bertad. Cuba está determinada a ser libre. Por naturaleza,
de acuerdo con la idea de la evolución de Spencer, la Isla
alcanzaría su independencia, en una forma segura y absolu­

ta, tan segura y absoluta como lo es todo determinismo.
"El día en que de la inspección de las condiciones fisio­

lógicas y de los datos psíquicos personales podamos deducir
científicamente el carácter de un individuo; es decir, cómo

reaccionaría en el mayor número de casos contra los estímu­
los del medio en que se encuentra -_-dice-, sabremos posi­
tivamente lo que hasta ahora ha estado la humanidad hacien­
do a tientas. Sabremos educar." El positivismo ofrece estos

medios. "Esta psicología tan pobre, al parecer, que se limita
a describir los estados mentales. .. y a investigar sus leyes,
nos abre de súbito tales perspectivas que palidecen ante ella

las ciencias que con razón se han titulado, hasta aquí, las

mejores amigas del hombre." Mediante la educación el hom­
bre aprende también a salvar los grandes obstáculos, sin ne­

cesidad de sacrificarse inútilmente. "El hombre no está obli­

gado a taladrar todas las montañas que le cierran el paso;
ahorrando las fuerzas que había de gastar en una empresa
quimérica, avanza más a veces dando un rodeo, y al verse del
otro lado del terrible obstáculo, al encontrar ante sí ancha y
despejada vía, llenos aún de vigor el cuerpo y el ánimo, pue­
de saludar al coloso inmóvil, y darle la espalda gritando con

su voz más entera: ¡Adelante!" 110

88. LIBERTAD INDIVIDUAL Y RESPONSABILIDAD SOCIAL

La nueva doctrina no sólo tenía que ofrecer los elemen­
tos para la emancipación mental y política de Cuba; también

tenía que ofrecer los medios para establecer un nuevo orden,

110 Ob. cit.



LIBERTAD INDIVIDUAL Y RESPONSABILIDAD SOCIAL 335

los principios sobre los cuales tendría que apoyarse éste. Un
orden social distinto al colonial. Un orden donde, al mismo

tiempo que se garantizase la libertad del individuo, se gao
rantizase también su colaboración social, única base para
hacer de la Isla una auténtica nación independiente. De otra

manera la emancipación política resultaría una tarea inútil:
otros individuos, otras fuerzas igualmente egoístas volverían
a esclavizar al país tal como había sucedido en otros países
de Hispanoamérica. Estas fuerzas estaban en la misma san­

gre, en la misma mente de los hispanoamericanos. Había que
vencerlas reeducándolos. Había que extirpar la irresponsa­
bilidad y el _egoísmo. El positivismo spenceriano ofrecía
también los medios: éste, al mismo tiempo que garantizaba
la libertad individual, garantizaba la colaboración social. El
individuo necesita de ia sociedad, sin que tal cosa signifique.

'una reducción de su libertad.

"Lejos de aislar al hombre y dotarlo de una suerte de

categoría misteriosa llamada razón práctica -dice Varo­

na-, que nos permitiera deducir todas las leyes morales; es

decir, lejos de suponer ya nacidos los sentimientos morales

en su integridad y según su aplicación, que ha sido el método
de algunos moralistas contemporáneos para establecer la

ciencia, nos hemos dirigido a los hechos, y hemos visto al

hombre, unidad social, sometido a las acciones y reacciones
del agregado del que formaba parte, y repitiendo luego en

su mente, como una repercusión, todos esos choques. Hemos
analizado uno por uno los elementos del medio en que esta­

ba colocado, uno por uno los elementos de que estaba él for­

mado, y hemos determinado luego las influencias de esos

elementos y sus resultados en su conciencia; y hemos visto

que todo este trabajo de elaboración nos daba por resulíado
la constitución y perfeccionamiento de una clase de estados
emocionales que daban origen a actos y juicios diversos, to­

dos marcados con un sello característico, que dependía de su



336 EL POSITIVISMO Y LA EMANCIPACIÓN CUBANA

misma existencia". "Este sello -agrega- era la morali­
dad, esas condiciones la solidaridad" .111

Varona va a sacar del positivisrno spenceriano conclusio­
nes distintas a las de los positivistas mexicanos. Mientras
éstos deducían un tipo de libertad y moralidad que justifi­
caba sus limitados intereses, el cubano va a deducir del mis­
ma una libertad responsable. De acuerdo con los mexicanos,
los más aptos son los que tienen mayores derechos sociales.
El más apto no tiene por qué sacrificarse o, al menos, limi­
tarse frente al menos apto. La aptitud, que puede, inclusive,
ser determinada por la riqueza, sitúa al individuo sobre los
demás. La sociedad era simplemente un buen y útil instru­
mento puesto a su servicio o bien un mal necesario porque
era también una garantía de su individualidad. En Varona

sucede todo lo contrario. "El individuo -dice- que se abs­
tiene de hacer daño a sus semejantes no será un estorbo para
el ejercicio de. las actividades de las otras unidades del gru·

po; pero, si se aprovecha del concurso, no contribuirá al

progreso común... disfrutará de una vida incompleta".
Vida incompleta es la que colabora en el progreso común. "El
individuo que presta su auxilio para la obra de la colectivi­
dad y lo recibe, atento a la utilidad que le reporta el trueque,
será un elemento provechoso en una gran suma de actos ven·

tajosos para el conjunto y los individuos; pero limitará for­
zosamente su acción, por lo mismo que está perfectamente
determinado... ; todavía su vida no será completa". Sólo
el individuo "capaz de cercenar algo de sus utilidades y de

imponerse alguna privación, por favorecer a otro miembro
de la comunidad que lo necesita, atento sólo al sentimiento

y progreso de la colectividad... éste es el ser perfectamente
moral". El hombre es moral porque es social, cuanto más

social más moral. "No dañar, cooperar, hacer bien; éstos

111· "La moral en la evolución", Revista de Cuba, t, IV, 1878.



AUTONOMISMO CONTRA SEPARATISMO 337
-

son los preceptos máximos que en una u otra forma nos dicta
la solidaridad".

El individuo tiene obligaciones, y estas obligaciones lo'
son con la comunidad a la cual pertenece. "¿En qué grupo
tienen cabida los deberes del hombre para consigo mismo?",
pregunta. "En ninguno -contesta-, porque no concibo al
hombre obligado consigo mismo". "La conservación del in­

dividuo es una necesidad, no un deber, porque esto supone
una dependencia, y es un absurdo que el individuo dependa
de sí mismo". "No debemos confundir la higiene individual
con la higiene social -termina diciendo-, ni los llama-

, , '1 1 "11')
mientos organ,lcos con os preceptos mora es·.

�

XII

SPENCER CONTRA HEGEL

89. AUTONOMISMO CONTRA SEPARATISMO

El problema de la emancipación política de Cuba había de
dar lugar a dos actitudes y con ellas a dos corrientes ideoló­

gicas: una de carácter tradicionalista y otra revolucionaria.
La primera será partidaria de la autonomía frente a España,
pero sin separación; la segunda será partidaria de un radical

separatismo. El autonomismo aspiraba a fundar la nacio­

nal idad cubana, pero por medios pacíficos, utilizando los
..

medios legales y el convencimiento de la metrópoli. Se as-

I piraba a una autonomía del tipo de la realizada por Ingla­
terra con sus colonias. En este sentido siguen la§___ ideas
de sus antecesores ,Agustín Caballero y Félix Varela. l--o�
sepf. xtistas, en cambio, son partidarios de los métodos revo­

lucionarios para alcanzar la plena independencia política de

la Isla.
112 Ob, cit:



3311 SPENCER CONTRA HEGEL

Rafael Montoro (1852-1933) será el director del movi­

miento autonomista cubano. Movimiento que en un princi­
pio toma el nombre de Partido Liberal, para luego conver­

tirse decididamente en autonornista. El tribuno cubano había

pasado su juventud en España, donde recibe la influencia fi­
losófica que ha de orientar su doctrina. Regresa a su patria
cuando apenas empieza ésta a convalecer de la larga guerra
que, durante diez años, desde 1869, han estado sosteniendo
los patriotas cubanos para alcanzar su independencia bajo la

jefatura de Carlos Manuel de Céspedes. La revolución ha
sido vencida. Desde 1878 a 1892 la Isla tiene una relativa
autonomía que le ha sido concedida por España. Los revolu­

cionarios, sin embargo, no descansan, continúan luchando,
aunque casi sin esperanzas. En esta lucha se destaca la figura
máxima de José Martí. Esta es la Cuba que encuentra Mon·
toro a su regreso. Inmediatamente se empeña en una cam­

paña para alcanzar una auténtica autonomía de la Isla. Para
ello recurre a todos los medios legales y a una intensa pré­
dica de más de tres lustros. Se opone a la separación vio­

lenta, porque espera llegar a alcanzar esta separación me­

diante una pacífica evolución.
En 1881, al exponer su doctrina, decía: "El Partido Li­

beral pide para Cuba leyes especiales en
....el sentido de la

mayor descentralización dentro de la unidad nacional".
Para ello hay que actuar dentro de la ley, de acuerdo con

un principio constitucional. En el artículo 89 de la Consti-
*

tución de 1876 se dice: «Las provincias de ultramar serán

gobernadas por leyes especiales»." De aquí la necesidad de

que la forma del gobierno local de la Isla sea forzosamente
distinta de la aceptada por el régimen de las provincias
peninsulares. "Porque así lo requieren las condiciones pe'
culiares de Cuba, que en lo social, político y económico dan

origen a necesidades distintas de las conocidas allende el
océno." Montoro aspira a una diputación iñsular, desde



AUTONOMISMO CONTRA SEPARATISMO 339

donde sea posible resolver los problemas administrativos

y económicos que se presenten en asuntos puramente locales,
colaborando con el gobernador general de la Isla. "Habría

-dice-, por lo tanto, que introducir una reforma radical
en los presupuestos generales de Cuba; distinguir entre lo

que es nacional y lo que es local. .. , y llevar lo primero a

los presupuestos generales de la nación, cuyo voto incumbe
a las Cortes, reservando lo segundo, o sean los gastos e in-

. gresos puramente locales por su naturaleza, objeto y fin, a

los presupuestos de Cuba, que habrán de ser votados en ese

concepto por la diputación insular." Y, siguiendo ideas ya

expuestas por. Caballero y Varela, decía : "Abogamos... por
la constitución de un gobierno responsable local, al modo
del que tienen las grandes colonias inglesas del Canadá y
Australia." 113

Luchando en pro de estas ideas, vuelve a España para
convencer a sus gobernantes. En la península inicia también
una campaña con este fin. En una conferencia pronunciada
en el Ateneo de Madrid en 1894 expone su programa y las
causas que lo justifican. "La injusticia y los atropellos
-dice-, sólo la injusticia y la desigualdad hacen que de­

caigan en las colonias el respeto y el amor a .la madre Es­

paña, como ellos 'se acentúan y se arraigan cuando la metró­

poli se muestra propicia a consagrar en las nuevas sociedades
todas las condiciones necesarias para su desarrollo y pros­

peridad. Así se ha producido ese hermoso espectáculo de
las colonias inglesas." Su partido representa la actitud más

sensata, ya que rehuye toda actitud violenta, causa de tantos

desastres. "Dentro de la democracia -dice- hay diversi­
dad de tendencias fundamentales. Hay el radicalismo revo­

lucionario, que ha causado todos los grandes desastres que
llora el mundo moderno, y hay la democracia liberal y pro­

gresiva, cuya doctrina tiene por base el reconocimiento y la

113 Rafael Montara. Nuestra doctrina, 18B1.



340 SPENCER CONTRA HEGEL

garantía de la personalidad humana con todos sus derechoe

y todas sus necesarias determinaciones. Esta democracia li­

beral es la que nuestro partido ha procurado siempre re­

presentar." 114

España aún tenía tiempo de enmendar errores; pero
cuanto más tardase en enmendarlos más hondas tendrían

que ser sus reformas. Cuba podía aún seguir fiel en sus

ligas con la nación española; pero no por mucho tiempo.
Cuando más se tardase, más difícilmente iba a lograrse man­

tener tal fidelidad. En 1892 había dicho también a los

espafiolcs; "Ayer todavía, con reformas modestas y gra­

duales, pudo calmarse la agitación de los espíritus. Hoy
estas reformas tiene ya que ser más hondas. Mañana, sí,
mi voz desapasionada lo advierte a todos, mañana tendrán

que ser aún más trascendentales, y acaso lleguen tarde. Es­

temos o no en la vida pública, un grande y formidable cla­

mor las pedirá a nombre del pueblo." 115 Sin embargo, como

se sabe, su voz no es escuchada. El Partido Unión Constitucio­

nal, formado por la clase española que defendía sus dere­
chos al patronato, y todos los adictos a la metrópoli, se

opusieron al Partido Autonomista. Sólo ante el peligro ya
inmediato que habría de provocar la revolución de 1895, la

metrópoli concede una relativa autonomía a la Isla. El
Partido Liberal Autonomista empieza con este acto a realizar
su programa; pero ya es demasiado tarde. El pueblo
exige otra cosa, y ésta es la plena emancipación política de'
la Isla.

90. HEGEL Y EL AUTONOMISMO CUBANO

Rafael Montoro, como ya se dijo, se había formado en

España y en ella había recibido las influencias filosóficas

que gUIaron sus ideas- políticas. Muy joven aún encuentra

114 El programa autonomista, 1894.

lUi Discurso en el Teatro Tacón en 1892.



HEGEL Y EL AUTONOMISMO CUBANO 341

en la metrópoli a su compatriota José del Perojo, que
funda en 1875 la Revista Cotuemporânea. Perojo ha es­

tado en Alemania, donde ha seguido los cursos de Kuno
Fischer. Conoce bien a Kant y al idealismo alemán. La fi­

losofía alemana se ha puesto de moda en España. Don Fran­
cisco Giner de los Ríos, junto con Salmerón y Sanz del Río,
encabezan el movimiento krausista español. Otros, como el

propio Montero, se afilian al hegelianismo. De la doctrina
de Hegel habrá de extraer el tribuno cubano las tesis de su

doctrina. De él derivará sus principios de autoridad y orden

y, con ellos, el de la renuncia a la revolución.
La historia, de acuerdo con la doctrina, sigue una marcha

frente a la cual son inútiles todos los esfuerzos violentos por
desviarla de su camino. "Las leyes históricas -dice Monto­
ro- reinan con poder incontrastable sobre los hechos po­
líticos que, cuando se consideran superficialmente, parecen
tan movedizos y variables." "Ni en la naturaleza, ni en la
historia -agrega- son posibles esas apariciones fantasma-

. góricas, esas transformaciones milagrosas con que sueñan

algunos." Todas las grandes reformas que presenta la his­

toria n'o son fruto de una transformación milagrosa, sino el
fruto de calladas, continuas y dolorosas pruebas para alcan­
zarlas. "Volved+la mirada a cualquiera de las grandes re­

formas de nuestro siglo -dice-- y veréis cómo a todas pre­
éedió un dolorosísimo período de prueba y de conquista." 116

De estos dolores, de estas pruebas y conquistas, habla "ese
monumento de genio .y de saber", que es como llama a la

Fenomenología del Espíritu de Hegel. Montoro sabe de los

grandes errores cometidos por España, de sus nefastas con­

secuencias en la Colonia, pero, fiel al filósofo alemán, cree

en la superación de los mismos, en su negación dialéctjca� El

viraje histórico vendrá; tarde o temprano habrá de venir; es

116 Antonio S. de Bustamante y Montara, La ideología autonomista. La

Habana, 1933.



342 SPENCER CONTRA HEGEL

ésta ley ineludible de la historia. Sólo hay que saber esperar

y preparar su llegada. Nada podrá la impaciencia para

apresurarlo: la dialéctica- marcha por sí sola, y lo que ha de
ser será. Si la realidad es asfixiante la energía se pondrá
tensa y, con ella, la voluntad de superarla. La rebeldía es

necesaria; pero siempre con un límite: las leyes. Esto es, el
estado. No se debe romper con el estado, que es el órgano de
la historia universal. Sólo él puede realizar la supera­
ción, la aufheben hegeliana,

"Del pueblo libre de la Colonia", decía, habrá de surgir
"el pueblo libre de la República, tan naturalmente como de la
semilla brota el grano o como asciende el hombre a la edad

madura, desde la inexperiencia a los entusiasmos de una

vigorosa juventud". La Colonia es pensada, siguiendo a He­

gel en su Fenomenología, como la etapa histórica del siervo,
privada aún de la libertad del estado, aunque ya consciente

de su libertad .: Lo que los autonomistas temen es que trate de
alcanzar la libertad de estado antes de tiempo. Montoro
teme que Cuba quiera ser libre, sin que antes su sociedad "se

halle en la situación de plenitud y energía, de población y
de riqueza, de organización y de cultura que evite su caída
en el caudal de otra vida más fuerte". Pensando con segu­
ridad en los Estados Unidos, teme que Cuba se independice
de España para caer, falta del vigor, que sólo se puede ob­
tener históricamente a la manera hegeliana, bajo la depen­
dencia de otra nación. Cuba seguiría en su condición de
siervo. "En ella nuestra historia quedaría disuelta en la his­
toria densa y honda de un pueblo dominante, en que volve­
ríamos a vivir una libertad ajena, a pesar de que nuestra

independencia señale con una dramática ironía hacia una

plenitud política que de nada sirve sin una plenitud vital." 111

Montoro considera, siguiendo también a Hegel, que Amé­
rica en general y Cuba en particular están autodescubriéndo·

117 Ob. cit.



HEGEL Y EL AUTONOMISMO CUBANO 343

se, preparándose para tomar su puesto en la cultura univer­

sal. Esto es, haciendo historia. Es más, parece que América
está asumiendo rápidamente su papel en la historia, mien­
tras Europa va perdiendo éste. Allí está la llamada ameri­
canizaciân de la civilización europea. Los Estados Unidos
están dando un nuevo sentido a la historia universal al inva­
dir en forma al parecer irremediable la cultura europea.

Respecto a Cuba dice Montoro: "Sabemos que sólo son

duraderas las obras que no se improvisan, las que se prepa­
ran cuerdamente con la reflexión y la constancia." En este

sentido considera que Cuba no está aún madura para tomar

su puesto enIa historia; antes "debe vigorizarse profunda­
mente, ejercitarse con la dura disciplina y el largo aprendi­
zaje". Este aprendizaje debería hacerse en la vida política
cubana. Era menester empezar por un duro entrenamiento
cívico.

De acuerdo con este entrenamiento, mediante el cual
había de prepararse a Cuba para la asunción de su historia

colonial, decía, refiriéndose a la necesidad de que hubiese
inclusive un Partido Conservador: "Yo os declaro ingenua­
mente que vería con satisfacción un verdadero partido con­

servador entre nosotros. Lo combatiría porque yo amo la

libertad, pero no vacilaría en considerar su �xistencia como

un hecho fausto para el país. La misión de los partidos con­

servadores no puede ser, en efecto, más necesaria ni tampoco
más elevada. .. Ellos son los depositarios de la tradición...

ellos representan ese espíritu de permanencia que crea la
solidaridad de todas las generaciones en el sentimiento de
la patria... ; esos partidos, en suma, tienen la alta misión.
de unir el hoy al ayer, el presente al pasado, para que las

transiciones nunca sean violentas, ni inseguras." ll8

118 Ob. cit.



344 SPENCER CONTRA HEGEL

91. SPENCER Y EL SEPARATISMO

Frente a la tesis hegeliana de Rafael Montore se alza la

de Enrique José Varona, apoyado en el positivismo de Spen-\

cer, Montoro era un idealista, Varona un realista. El pri-
mero es optimista, el segundo pesimista. Varona no cree en

las soluciones del Partido Autonomista. ¡ Hay que ser rea­

listas! Nada podrá Cuba por los caminos legales. Nada
concederá España a la Isla que no le sea arrancado por la
fuerza. Allí estaba la larga historia colonial de Cuba: puras

decepciones y golpes para los patriotas. Las de los autono­

mistas no eran las primeras voces que pedían comprensión
para la Isla de parte de la metrópoli. Todo había sido inútil.
No se podía continuar en una actitud idealista, era menester

ser plenamente realistas; y la realidad mostraba que el único

_
camino para poner fin a todos los males era la independen­
cia plena rle Cuba. Los utopistas autonomistas, nota Varona,
con el propósito de mantener la paz a todo costo, cohiben la
iniciativa popular e imponen una solución arbitraria. Estos

luchan por la asimilación moral del pueblo cubano al pueblo
español; lo cual, además de ser un empeño insano, supone
la anulación de la personalidad del pueblo cubano, como

agregado social con caracteres propios.
r

Varona va más lejos que los autonomistas:. la indepen·
dencia de Cuba, si ha de tener alguna, tendrá que ser total.
Es un partido de la revolución, y para sostener esta tesis

se va a servir de la teoría de la evolución de Herbert Speno
cer. La misma teoría que en otros países hispanoamericanos
había servido para negar las revoluciones, como hicieran los

positivistas mexicanos, en Varona va a justificar la revolu­
ción cubana de independencia. Al hablar de la evolución
decía: "Así como perecen millones de millones de gérmenes
por cada planta o animal que nace", en igual forma, "infi-



SPENCER Y EL SEPARATISMO 345

nitas ideas e imágenes pasan por la mente humana sin dejar
huella, por una que logra arraigarse, asociarse y contribuir
a la acción". Así es como evoluciona la naturaleza y el hom­
breo Todas esas pequeñas causas van realizando la modifica­

ción, "pero con tan extraordinaria lentitud que la adaptación
de los individuos que van viniendo se realiza de un modo

, insensible.
Sin embargo, esto no implica que a veces se den saltos,

que a veces la evolución se presente en forma de revolución.
"A veces -dic� parece romperse esta marcha regular y

surgir causas accidentales dotadas de particular energía
para removerlo y variarlo todo. De súbito parecen estallar
trastornos y revoluciones políticas y religiosas y cambiar la
·faz de una sociedad". Pues bien, esto también está de acuer­

Jo con la evolución, es-una de sus formas de expresión. "To­
das esas pequeñas causas señaladas -agrega-, aunque
obran a la aventura y sobre un corto número de individuos
a la vez, van acumulando energía", hasta que el equilibrio
llega a romperse. Entonces es cuando "ciertas ideas apare­
cen falsas, ciertas instituciones absurdas". "Como el medio

ha ido modificándose imperceptiblemente, la adaptación ha

quedado en defecto por uno o muchos puntos, y el malestar
es consiguiente: Las ideas de reforma comienzan a abrirse

paso, y cuando han llegado a apoderarse de las inteligencias
de una minoría apasionada y activa, porque toda revolución
es obra de una minoría, no tardan en tomar cuerpo y reali-

, zarse por medios pacíficos o violentos". Entonces se "ve a la­

vieja sociedad despojarse de su antigua forma y tomar otra

más flamante: se ha verificado una revolución" .111l La revo­

lución queda así justificada como una solución para- resolver
los problemas cubanos.

Sin embargo, como buen realista, Varona sabe que nunca

una revolución es suficiente para transformar a la sociedad.

110 Varona, La moral en la ecoluciôo.



346 SPENCER CONTRA HEGEL

Después de realizada ésta, es menester iniciar una segunda
tarea: la adaptación de la sociedad a las nuevas formas. La
revolución no modifica plenamente a la sociedad, sólo trae

al primer plano un conjunto de ideas conforme a las cuales
habrá de ser modificada. Estas ideas, mediante la revolu­

ción, son puestas "en condiciones de influir más directamente

y más constantemente sobre la masa de los asociados. La ge·
neralidad de éstos no se ha modificado en nada". Es entono

ces cuando da comienzo una sorda pugna entre lo nuevo y lo

antiguo. Allí estaba, nuevamente, el resto de Hispanoamé­
rica, embarcada en esa lucha. El triunfo, en esta lucha, de
una o de otra fuerza, sigue diciendo Varona, es aparente,

.

"porque a veces se cree que ha triunfado lo antiguo con el
nombre de reacción, y en realidad lo que ha triunfado es un

compromiso de ideas y prácticas, y en que con la forma anti­
gua van mezclados no pocos elementos de lo nuevo; y otras se

cree que las revoluciones lo han sumergido todo, cuando no

ha hecho sino vaciar en nuevos moldes muchas ideas y senti­
mientas de lo viejo". Lo que en realidad se ha logrado es

avanzar algunos pasos y algo tan importante "como facilitar
las nuevas adaptaciones que ya eran necesarias". La revolu­
ción no es así una radical ruptura con el pasado, sino una

forma de facilitar la adaptación de éste al futuro. Esto es la

evolución, así se obtiene el auténtico progreso. "¿Cómo no

recordar -dice Varona- las revoluciones de la América

Latina, que parecen derrocarlo todo y, pasadas las primeras
y grandes conmociones, poco a poco van dejando al descu­
bierto el mismo antiguo régimen con nombres nuevos?" 120

El ritmo natural de la evolución no queda roto; simplemente
la revolución es una de sus formas de expresión. Cuba, pue·
de deducirse de estas ideas, como lo habrán deducido los pa·
triotas cubanos, debe lanzarse a la lucha revolucionaria. El

equilibrio ha quedado roto, la adaptación es ya defectuosa,
120 Ob. cit.



TRANSFORMACIÓN MENTAL DEL MEXICANO 347

el malesrar es ya insoportable. Hecha la revolución, el país
volverá al equilibrio que le corresponda dentro de la evolu­
ción. La naturaleza misma de las cosas proclama esta nece­

sidad. No es menester seguir aguardando. La revolución es

una forma natural de la evolución de la sociedad cubana.

XIII

LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO

92. TRANSFORMACIÓN MENTAL DEL MEXICANO

A la actitud de admiración de que son objeto los Estados Uni-.
dos en Hispanoamérica, se une en México la de desconfianza,
natural consecuencia de la guerra de 1847 con este país. Mé­

xico se siente débil e inferior frente al poderoso "Coloso del
Norte". Esta debilidad e inferioridad la achaca a su origen
racial: el hispánico o latino. Se considera a México un pue­
blo débil, porque pertenece a una raza desordenada, anárqui­
ca e incapaz de organizarse para realizar obras semejantes a

las que han hecho de Norteamérica un pueblo poderoso.V'
La raza blanca es considerada como una raza utopista,

idealista y soñadora que sacrifica la realidad a los sueños.

Una raza que desprecia todo esfuerzo material y prefiere man­

tenerse en el mundo de los idealismos sin fruto. Necesaria­

mente, se concluye, los pueblos formados por esta raza ten­

drán que ser inferiores frente a pueblos con espíritu práctico
como Inglaterra y los Estados Unidos. La historia daba la ra­

zón a estos críticos: Inglaterra había vencido a la teocrática

España, y en América sus hijos habían vencido a los hijos de
ésta. Norteamérica había vencido porque se había encontrado
con un pueblo débil. De esta debilidad nadie era culpable;
eran defectos raciales. Los mexicanos, en lugar de organizar-

1:l1 Véanse mis trabajos sobre el positivismo, de los cuales este capítulo es

un resumen.



348 LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO

se, no habían hecho otra cosa, a partir de su independencia,
que matarse los unos a los otros por ideas que no eran sino pa­
labras y por caudillos que decían encarnar tales ideas. De

aquí la necesidad de arrancar desde sus raíces esta mala ín­

dole heredada por los mexicanos.
El instrumento que mejor podría realizar esta transfor­

mación de los mexicanos era la educación. Pero para ello
era menester encontrar una doctrina, una ideología, un ins­

trumental de pensamiento que realizase tal cambio. La doc­
trina positivista iba a ofrecerse como el instrumento adecua­
do. El positivismo era una doctrina .para hombres prácticos,
.para hombres que, como los sajones, han hecho de sus países
grandes pueblos. La misma doctrina, se pensó, podría dotar
a los mexicanos de una serie de cualidades sin las cuales no

es posible ni una auténtica libertad ni una auténtica democra­
cia. Uno de los defensores de esta doctrina, Telesforo Gar­

cía, decía: "En el país donde el positivismo arraiga en el
carácter nacional, donde tiene su teatro propio, donde el mé­
todo experimental se aplica a todas las manifestacioñes de
la vida, en Inglaterra, en fin, es donde está más segura la
libertad y mejor garantizado el derecho". Todo lo contrario

sucede en los países donde imperan filosofías metafísicas o

idealismos absolutistas, como en "Alemania, cuna de todos
los idealismos absolutos; Francia, madre de todos los dere­
chos absolutos; España, Italia y las demás naciones que se

han amamantado a la ubre de esas bellezas... , han sido víc­

timas de toda clase de tiranías, no obstante los sacerdotes que
a nombre de lo absoluto queman en unas partes y guillotinan
en otras". Pueblos positivistas y prácticos como Inglaterra y
los Estados Unidos han sabido cuidar de sus libertades, mien­

tras que pueblos metafísicos como Alèmania, Francia y Es­

paña, en nombre de la libertad tomada metafísicamente, la

han hecho imposible.
El positivismo se presentaba también como el mejor ins-



TRANSFORMACIóN MENTAL DEL MEXICANO 349

trumento para enseñar a los mexicanos a organizarse mental

y socialmente. Del orden establecido en la mente de los me­

xicanos dependía el orden social que tanta falta les hacía. De

aquí que doctrinas o sistemas filosóficos que buscasen su apo­

yo en un mundo fuera de lo positivo, se les considerase como

inadecuados para esta mente. ¿ Cómo vamos a regenerarnos,

preguntaba Telesforo García, si incrementamos los defectos
de nuestra raza, los defectos del genio latino, haciéndolo des­
bordarse en vez de ponerles un dique racionalmente levanta­
do? Los latinos, agregaba, tenemos un espíritu "eminente­
mente soñador, eminentemente místico", por lo cual resulta
absurdo que "en vez de disciplinar el entendimiento con mé­

todos científicos muy severos, en vez de guiar la actividad
hacia fines positivos, bien marcados, se busque la conternpla­
ción, se solicite la fantasía, se halaguen los ensueños y se

enerve el trabajo que ha de poner sobre las sienes del hombre
la corona del rey de la naturaleza".

"Pudiéramos decir -continúa explicando nuestro positi­
vista- que en la historia la raza latina aparece como una

raza sintética y la raza sajona como una raza analítica. Ésta,
para completarse, tiene que buscar las grandes síntesis; aqué- .

Ua, los grandes análisis." Los mexicanos, co�o miembros de
Ja familia latina, necesitan completarse con las cualidades

propias de la raza sajona: el sentido práctico de la vida y la

capacidad de trabajo material. Pero para lograr esto, para

que los mexicanos puedan llegar a ser "muy investigadores,
muy experimentalistas, muy prácticos", es menester que

"adoptemos métodos y enseñanzas que persigan estos fines",
en vez de adoptar métodos y sistemas que incrementan nues­

tros defectos de raza, en vez de reducirlos, ya que cualidades
como las que pueden despertar sistemas educativos sobre ba­
ses metafísicas, "las hemos recibido de la naturaleza en ple­
tórica abundancia" .122

122 En La Libertad, periódico político. México, 1878·1884.



350 LA RAZA LATINA y EL POSITIVISMO

Justo Sierra (1848-1912), uno de los más grandes edu­
cadores mexicanos, hacía aún más patente la necesidad de

que los mexicanos se transformen mental y socialmente, si

es que querían sobrevivir en esa lucha por la vida, en la que,
conforme a la teoría de Darwin, sólo sobreviven los más
fuertes. Para ello era menester pasar de la era militar, Ia
era de las revoluciones, de las guerras intestinas, a la era in­

dustrial, la era del trabajo, del máximo esfuerzo personal.
y era menester hacerlo "aceleradamente, porque el gigante
que crecía a nuestro lado y que cada vez se aproximaba más

a nosotros, a consecuencia del auge .fabril y agrícola de sus

estados fronterizos y el incremento de sus vías férreas, ten­

día a absorbemos y disolvernos si nos encontraba débiles".12S
La historia había hablado ya unos años antes: México había

sido vencido por el país del Norte; pero no por la superiori­
dad de las armas, sino por la superioridad de la organización
mental y social que habían recibido los norteamericanos, En
vano los liberales se habían esforzado por dar al pueblo me­

xicano una educación y una organización progresistas; los

viejos intereses del clero y la milicia heredados de la Colonia
fueron más fuertes y se opusieron al progreso. Estos mismos
intereses fueron los que derrotaron a México y no las armas

del Norte. De aquí que, al término de esta lucha, el partido
innovador se propusiese resueltamente realizar un programa

que diese fin a tal situación. Este programa consistió, dice

Justo Sierra, en "instruir al pueblo con absoluta independen·
cia de la iglesia, colonizar al país, rompiendo la barrera de
la intolerancia religiosa, desestancando toda propiedad raíz

amortizada por el clero". Sólo así s� podría alcanzar y for­
mar 10 que tanta falta había hecho por encontrarse ausente

en la guerra con el país del Norte: una conciencia nacional.
Tal fué la obra que pretendió realizar una generación, la

128 Justo Sierra, Evolución política del pueblo mexicano. México, 1900-
1902.



LIBERTAD Y ORDEN SOCIAL 351

que se hizo cargo de los desti�os de México entre los años de
1880 y 1910. Esta generación trató de establecer el orden
en la conciencia de los mexicanos y el erden en su organiza­
ción social. Establecieron un nuevo tipo de educación nacio­

nal y trataron, igualmente, de establecer un nuevo tipo de
orden social. Se pretendió hacer de la ciencia la base de amo'

bos órdenes: el positivismo fué el instrumento para estable­
cer el orden mental; el porfirismo, la expresión del nuevo or­

den social.

93. LIBERTAD Y ORDEN SOCIAL

En 1878, recién llegado al poder el general Porfirio

Díaz, mediante una revolución contra el presidente Sebastián
Lerdo de Tejada, surge en la capital mexicana un nuevo gru­

po político que deja oír su voz en un periódico titulado La
Libertad. Dicho periódico tiene como lema el del positivismo
comtiano: "Orden y Progreso". Varios de sus redactores han
sido discípulos de Gabino Barreda (1818-1881), introductor
del positivismo en México y realizador de la reforma educa­
tiva que, apoyándose en la misma doctrina filosófica, hiciera

por encargo del gobierno de Benito Juárez en 1867.

Este nuevo grupo empieza a agitar la opinión pública en

torno a una idea, la del orden. Pero, al decirde los redacto­
res de La Libertad, se habla de un nuevo tipo de orden que
nada tiene que ver con el orden heredado de la Colonia y de­
fendido por los grupos conservadores. El nuevo grupo se

llama a sí mismo conservador ;- pero conservador-liberal.
Nuestra meta, dicen, es la libertad; pero nuestros métodos
son conservadores. Se llaman conservadores porque son

opuestos a los métodos revolucionarios para alcanzar Ia liber­
tad. Esta, dicen, se alcanza por el camino de la evolución, no

por el de la revolución.
Ahora bien, lo urgente, lo inmediato, la base sobre la cual

será posible alcanzar la ansiada libertad, es el orden. Tal es



352 LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO

lo que no han podido entender los liberales. Estos han que­
rido dar al pueblo libertades para las cuales no estaba prepa­
rado: el resultado ha sido la anarquía. Primero es menester

educar, establecer en la mente el conocimiento de la liber­
tad y de las obligaciones que lleva consigo. Mientras los me­

xicanos no tengan este conocimiento- serán inútiles todas las

leyes y constituciones que pretendan establecer la libertad

por simple decreto. Esta pretensión es una simple utopía,
fruto de ese, espíritu tan ajeno al sentido de lo práctico de

que carecen los mexicanos.
Pero al fin ha surgido un grupo de mexicanos con un sen­

tido práctico de la vida, educado en los métodos de la ciencia

positiva. Este grupo habrá de encargarse de establecer, en el

futuro, un auténtico gobierno democrático sobre la .base de
una verdadera libertad social. Pero, mientras tanto, mientras

tal ideal llega a realizarse, será menester establecer, antes

que nada, un orden, al costo que sea necesario. Será menes­

ter acabar con la ya permanente anarquía, con las continuas
revoluciones y cuartelazos:" La Constitución liberal de 1857
era uno de los obstáculos para este orden: había sido hecha

por hombres con mentalidad utópica y para un pueblo utó­

pico, ya que no existía.

Lo más indignante, decía Francisco G. Cosmes, uno de
los redactores de La Libertad, es que todavía existan hombres
con una mentalidad tan atrasada que aún crean en las ideas
sostenidas por los legisladores del 57, "después de medio

siglo de constante batallar por un ideal que una vez realizado
no ha dado sino resultados funestos para el país". "Causa

profunda tristeza, en verdad, el ver que sangrando aún las
atroces heridas que las revoluciones y la guerra civil han he­
cho a la República Mexicana, todavía el ideal revolucionario
encuentre quien lo defienda entre nosotros". Y Justo Sierra,
que fuera director del mismo periódico, dice, haciendo crítica
a los mismos constituyendes del 57: "Nuestra ley fundamen-



LIBERTAD Y ORDEN SOCIAL 353

tal, hecha por hombres de raza latina, que creen que una cosa

es cierta y realizable desde el punto de vista en que es lógica;
que tienden a humanizar bruscamente y por la violencia cual­

quier ideal; que pasan en un día del dominio de lo absoluto
al de lo relativo, sin transiciones, sin matices y queriendo
obligar a los pueblos a practicar lo que sólo resulta verdad
en las regiones de la razón pura; estos hombres, quizá nos­

otros somos de ellos, que confunden el cielo con la tierra, nos

hicieron un código de alianza elevado y noble, pero en el que
todo tiende a la diferenciación, a la autonomía "individual Ile­
vada a su máximo, es decir, al grado en que parece cesar la
acción de los deberes sociales y todo se convierte en derechos
individuales".

Al liberalismo utópico y anárquico había que oponer un

liberalismo realista y de orden: un conservadurismo liberal.

Deseamos, decía Justo Sierra, "la formación de un gran par­
tido conservador, compuesto con todos los elementos de orden

que tengan en nuestro país la aptitud suficiente para surgir
a la vida pública". "No tenemos por bandera una persona,
sino una idea. Tendemos a agrupar en torno suyo a todos los

que piensen que ha pasado ya para nuestro país la época de

querer realizar sus aspiraciones por la violencia revoluciona­

ria, a todos los que crean llegado ya el momento definitivo
de organizar un partido más amigo de la libertad práctica
que de la libertad declamada, y convencido profundamente
de que el progreso estriba en el desarrollo normal de una

sociedad, es decir, en el erden".
"No tenemos por bandera una persona, sino una idea";

en.estas palabras se encerraba el ideal del nuevo erden. Un
orden cuya fuerza no dependiese de la voluntad de un candi­
llo. Un orden impersonal, derivado de la propia mente de
los mexicanos, Pero este orden resultaba, al menos por el

momento, una utopía más. Ante todo era menester educar al

pueblo para el orden. Mientras tanto cualquier orden sería



354 LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO

bueno. El problema parecía insoluble: se quería abandonar
todo orden que dependiese de la voluntad de cualquier cau­

dillo; pero se necesitaba también de alguien, con suficiente

prestigio personal, que estableciese las bases del nuevo erden.

Este alguien, por supuesto, no podría ser otra cosa que sim­

ple instrumento, como algo transitorio, mientras los mexica­
nos adquirían los hábitos mentales para un orden autónomo,
esto es, ajeno a cualquier fuerza que les fuese exterior.

Por lo pronto era menester limitar las libertades cuyo
utopismo era evidente. Era menester llevar la confianza al

país, único camino para que éste iniciase su etapa de regene­
ración. "¡Derechos! -exclamaba Francisco G. Cosmes- la

sociedad los rechaza ya: lo que quiere es pan. En lugar de
esas constituciones llenas de ideas sublimes, que ni un solo

instante hemos visto realizadas en la práctica. .. prefiere la

paz a cuyo abrigo poder trabajar tranquilo, alguna seguridad
en sus intereses, y saber que las autoridades, en vez de lan­
zarse a la caza, al vuelo del ideal, ahorcan a los plagiarios, a

los ladrones y a los revolucionarios", "¡ Menos derechos y
menos libertades, a cambio de mayor orden y paz!" "¡No
�nás utopías! . _. Quiero orden y paz, aun cuando sea a costa

de todos los derechos que tan caro me cuestan". "Es má�
-sigue diciendo--, no está distante el día en que la Nación

diga: Quiero orden y paz aun a costa de mi independen-
• "124

.

cIa,

¿ Cómo alcanzar este orden y paz que con tanta urgencia re­

clamaban? No por medio de la arbitrariedad, decían; no

por medio de gobiernos personalistas, que tan nefastos han
sido para la Nación. "Nada hay más odioso -dice un edito·
rial de La Libertad-, ni más contrario al progreso para nos'

otros que el dominio de uno o de más hombres sin regla fija,
Esto es lo que pensamos de la dictadura", Sin embargo, If

realidad mexicana ha dado origen a las dictaduras, a las ti

124 La Libertad.



GABINO BARREDA Y EL POSITIVISMO COMTIANO 355

ranías. Para acabar con ellas es menester transformar dicha

realidad; pero mientras tanto hay que contar con ella. Para
"acabar con la dictadura de hecho... es preciso dar con una

constitución practicable"; pero como tal cosa resulta imprac­
ticable en las circunstancias actuales, "nos contentamos con

pedir para estos momentos extraordinarios, autorizaciones
extraordinarias". Y Francisco G. Cosmes dice en otro de sus

artículos: "Ya hemos realizado infinidad de derechos que no

producen más que miseria y malestar a la sociedad. Ahora
vamos a ensayar un poco de tiranía honrada, a ver qué efec­

los produce". Esta tiranía "honrada" iba a ser la del general
Porfirio Díaz.'

94. GABINO BARREDA Y EL POSITIVISMO COMTIANO

Pero retrocedamos hacia el maestro que introdujo en Mé­
xico al positivismo. En 1867, el grupo que, según relata Sie­

rra, "era una minoría al día siguiente de la invasión norte­

americana y se había convertido en "la mayoría del país la

víspera de la invasión francesa", triunfaba definitivamente.
En el Cerro de las Campanas el iluso emperador Maximilia­
no pagaba con su vida.la traición del clero y milicia mexica­

nas y la ambición de Napoleón el pequeño. Esté mismo año,
en la ciudad de C;uanajuato, el médico y jurisconsulto Gabino
Barreda (1818.1881) pronunciaba una Oración Cívica, en

la que hacía una interpretación de la historia de México. Lo

importante era que en ella se hablaba de tres grandes etapas
de la misma: la teológica, la metafísica y la positiva. La pri­
mera estaba representada por la época colonial, la segunda
por la guerra de independencia y la lucha contra los -repre­
sentantes del retroceso, y la última etapa, la positiva, se ini­
ciaba con el triunfo de los reformistas. En México, decía

Barreda, el espíritu positivo que había vencido en Europa gao
naba su última batalla. Éste no era sólo un triunfo mexicano:

era un triunfo de la humanidad.



356 LA RAZA LATINA y EL POSITIVISMO

Barreda, entre los años de 1849 y 1851, siguió varios

cursos con Augusto Comte en París, a donde había ido para
terminar la carrera de medicina. Al regresar a México, se

puso de inmediato al lado de las fuerzas reformistas. En
esta oración cívica de que se habla, aplicó a la historia de
México la interpretación positivista. Sin embargo, la divisa

Amor, Orden y Progreso del positivismo comtiano es altera­

da, poniéndose en su lugar Libertad, Orden y Progreso.
Con ello se daba satisfacción a una realidad mexicana: el

partido triunfante, el partido del progreso, llevaba el nombre
de Partido Liberal. Pronto el gran problema de Barreda,
como el de sus discípulos, será el de tratar de conciliar tér­

minos tan opuestos como el de orden y el de libertad. No
tardarán en entrar en pública polémica liberales y positivis­
tas en torno a lo que cada uno de ellos entendía por libertad.

Poco tiempo después de pronunciada la oración cívica, el
mismo año, el Presidente de la República y jefe nato del

partido triunfante, Benito Juárez, hace llamar a Gabino Ba­

rreda para -encargarle establecer las bases para la reforma
educativa de la nación. En dicha reforma se iban a realizar
los sueños de los viejos liberales, de hombres como José Ma­

ría Luis Mora. Era menester preparar a la generación' que
en el futuro había de conducir los destinos de la nación. Tal

era la misión de Barreda: transformar la mente de los mexi­
canos. La transformación tenía que ser radical. Era menes­

ter extirpar de su mente todo lo que pudiese llegar a ser'
fuente de nuevos desórdenes. Juárez, dice Justo Sierra, com­

prendió que las burguesías, en las que forzosamente iba a

reclutarse el grupo que había de tomar la dirección política'
y social del país, necesitaban de una educación preparadora.
La revolución que había vencido con las armas se transfer­

maba, para estabilizar así su triunfo, en revolución mental.
Se daba un paso más en la independencia de la nación, lo

que Gabino Barreda llamaba la "emancipación mental". A



GABINO BARREDA Y EL POSITIVISMO COMTIANO 357

esta nueva tarea se consagraría el educador mexicano. De las
escuelas per él reformadas, de sus propias aulas, saldrían los

jóvenes que encarrilarían al país por nuevas rutas. Una expe­
riencia cuyos resultados no sólo importan para la historia de

México, sino también para la historia general de la cultura,
se iniciaba.

La etapa de la revolución armada había terminado: se ini­

ciaba la etapa de la revolución mental. El orden al servicio
de determinados y limitados cuerpos sociales había sido des­
truído: empezaba un nuevo orden. Éste debería ser tal como

ya lo había pensado Mora, un orden al servicio de la socie­

dad. El viejo orden se había apoyado en la violencia corpo­
ral y en la uiolencia mental, realizadas respectivamente por
la milicia y el clero. El nuevo orden se apoyaría en el con­

vencimiento mental. Mora había dicho: "Los efectos de la
fuerza son rápidos pero pasajeros; los de la persuasión son

lentos, pero seguros". Libremente, sin violencias, por puro
convencimiento, los mexicanos llegarían a establecer un au­

téntico orden. Un orden constructivo y progresista, Sólo este

orden podría concordar con la idea de libertad. Libremente,
los mexicanos, convencidos de sus deberes sociales, llegarían
a establecer el orden que a ellos convenía.

El estado fuê presentado por Barreda como el "guardián
del orden material". Éste era el orden social, aquel en el

- I

cual los derechos de un individuo quedan limitados por los
derechos de los demás. El respeto a los derechos de los demás
era la mejor garantía de respeto para los propios. Este cono­

cimiento, y no otro, era la mejor garantía de orden y de paz.'
Ya Juárez había expresado esta idea al decir: "El respeto al

derecho ajeno es la paz". El orden tendría, así, su origen en

la mente, se apoyaría en un lógico convencimiento. Respeta­
do este orden, cuyos lineamientos señalaría el estado, el in­

dividuo quedaba en absoluta libertad. Ninguna fuerza podría
forzar el ámbito de esta libertad. A esta libertad la llama



358 LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO

Barreda libertad de conciencia. "Que en lo sucesivo -afir­
ma- una plena libertad de conciencia, una absoluta liber­
tad de exposición y discusión, dando espacio a todas las ideas

y campo a todas las inspiraciones, deje esparcir la luz por
todas partes y haga innecesaria e imposible toda conmoción

que no sea puramente espiritual, toda revolución que no sea

intelectual". Esta libertad se encontraría garantizada por un

orden material, aceptado por convencimiento y protegido por
el estado: "Que el orden material, conservado a todo trance

por los gobernantes y respetado por los gobernados, sea

garante cierto y el modo seguro de, caminar siempre por el
sendero florido del progreso y de la civilizaciôn'V"

Con esta idea sobre el "erden material" se atacaba otra

de las fuentes del desorden que también había señalado Mora:
la del gobierno como instrumento al servicio de determinados

privilegios. El gobierno no podía ser otra cosa que guardián
del orden social; los privilegios pertenecían a la esfera del
esfuerzo personal. En esta esfera el individuo era plenamen­
te libre; pero el Estado no podía estar al servicio de ellos en

su aspecto particular. "Sus derechos llegarán hasta donde

lleguen sus capacidades". Pero para alcanzarlos no deberían
hacer del estado un instrumento. Éste no tiene otro papel
que el de cuidar de que sean respetados. Sin embargo, Barre­

da, como buen comtiano, considera que ciertos privilegios,
como el de la riqueza, deben estar limitados por los intereses'
de la sociedad. La riqueza, piensa siguiendo a Comte, es un

bien social; pero se aparta de él no aceptando la intervención

del estado en este aspecto. Lo más que acepta es que los ricos,
una vez cumplidas y satisfechas sus necesidades, sean con­

vencidos en el sentido de que el excedente "tienen que culti­
varlo y utilizarlo, so pena de responsabilidad moral, como

una fuerza pública que la sociedad ha puesto en sus manos

para el bien y el progreso común". Considera innecesario

125 Gabino Barreda, Opúsculos, discusiones y discursos. México, 1877.



GABINO BARREDA y EL POSITIVISMO COMTI'ANO 359

reglamentar la riqueza; lo que debe hacerse es "humanizar a

los ricos".
Cabino Barreda, al igual que sus discípulos más tarde,

pronto entrará en polémica con los viejos liberales en lo que

respecta a la definición de la libertad. - Los liberales habían
tardado poco en darse cuenta de que, detrás de las ideas que
sobre la libertad y el orden exponían los positivistas, se es­

cudaba un nuevo dogmatismo con todas sus consecuencias po­
líticas. Un dogmatismo tan peligroso como el clerical, pues,
al igual que éste, trataba de imponer, mediante una deterrni­
nada educación, unas determinadas ideas. Tal cosa era con­

traria a la libertad de conciencia por la cual los liberales ha­
bían luchado' en el pasado.

A la idea que sobre la libertad tenían los liberales mexi­

canos, Barreda opondrá la idea positivista de la misma. "Re­

preséntase comúnmente la libertad -dice- como una fa­

cuItad de hacer o querer cualquier cosa sin sujeción a la ley
o fuerza alguna que la dirija; si semejante libertad pudiera
haber, ella sería tan inmoral como absurda, porque haría im­

posible toda disciplina y por consiguiente todo orden". La
verdadera libertad no es incompatible con el orden. 'La liber­

tad, agrega, consiste en someterse plenamente a la ley de or­

den que deba regirla. Algo es libre cuando' sigue su curso

normal y natural, cuando no encuentra obstáculos que lo des­
víen apartándolo de su propia ley, de su propio orden. Ba­
rreda pone un ejemplo físico, diciendo: Cuando se dice que
un cuerpo cae libremenie, no se está hablando de un cuerpo

que cae donde quiere, sino que cae siguiendo las leyes de la

gravedad. En cambio, cuando se dice que este cuerpo no cae

libremente, se quiere decir que encuentra obstáculos que lo
desvían en su caída. Esta es la verdadera libertad: el hombre
está limitado por la sociedad que le da sus leyes, y su liber­
tad consiste en actuar de acuerdo con ellas.



360 LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO

95. SPENCER Y LA EVOLUCIÓN DE MÉXICO

La generación formada por Gabino Barreda, la de los
hombres destinados a conducir los destinos de la nación por
el camino del progreso, se encontraría estrecha en los ámbi­
tos del positivismo comtiano. Éste, por más que se había eso.

forzado Barreda, no justificaba la libertad que más podía
interesar a la futura burguesía mexicana: la libertad de enri­

quecimiento, sin más límites que los de la capacidad de cada
individuo. 'EI comtismo, en sentido estricto, subordinaba el
individuo a la sociedad en todos los' campos de lo material.
Tal era el sentido de la Sociocracia de Comte, tal establecía
su política positiva. La política, al igual que la Religión de

la Humanidad, no habían sido aceptadas por los positivistas
mexicanos por ser consideradas contrarias a los intereses por
los cuales se había aceptado-el positivismo. Lo importante
era formar la clase directora de la burguesía mexicana, cada
vez más poderosa. El modelo conforme a la cual debería ser

esta clase lo ofrecían los países anglosajones.
Los teóricos de la burguesía mexicana encontrarán bien

pronto una teoría que justifique sus intereses. Ésta la ofre­
cieron los positivistas ingleses John Stuart Mill y Herbert

Spencer, especialmente el último y, con ellos, el evolucionis­

mo de Charles Darwin. Esta doctrina pareció ser la que me­

jor coincidía con los intereses que se querían justificar. Eran,
además. la mejor expresión del espíritu práctico que tanto

admiraban. De acuerdo con tales doctrinas era menester edu­

car al mexicano. El positivismo inglés, lejos de contrariar la
idea de la libertad individual en la mayoría de sus expresio­
nes, la justificaba. Allí estaban como grandes ejemplos los

regímenes liberales de Inglaterra y los Estados Unidos. Allí

Spencer enfrentándose al estado coercitivo, y Mill defendien­
do la libertad individual. En ambos, el estado no venía a ser



SPENCER Y LA EVOLUCIÓN DE MÉXICO 361

otra cosa que lo anhelado por Mora: un instrumento de pro·
tección de todos y cada uno de los individuos que componen
la sociedad. Además, la idea spenceriana del progreso permi­
tía ofrecer, al menos en un futuro, un ideal de libertad, aque­
lla por la cual había luchado el pueblo en varias ocasiones.
Para ello sólo era menester un determinado grado de pro­

greso.
y aquí volvemos a entroncar con el grupo de jóvenes po­

sitivistas que desde el periódico La Libertad piden un nuevo

orden y aspiran a establecer una tiranía honrada. Este grupo

ya no sigue a Comte, sino a Mill y Spencer. ¿Cómo podrían
entonces justificar ideas que parecen contradictorias? La jus­
tificación la encontrarán en la teoría de la evolución de Spen­
cer. Es para mí fuera de duda, decía Sierra, el hecho de que
la sociedad es un organismo que, aunque distinto de los de­

más, razón por la cual Spencer lo llama superorganismo, tie­
ne sus analogías innegables con los organismos vivos. Al

igual que los organismos animales, la sociedad está también
sometida a las leyes de la evolución. De acuerdo con éstas,
todos los organismos realizan un movimiento de integración
y diferenciación en una marcha que va de 10 homogéneo a lo

heterogéneo, de lo indefinido a lo definido. En los organis­
mos sociales se pasa de la homogenidad sociai a la diferen­
ciación individual, del pleno orden a la plena libertad.

En esta forma no queda negada la idea que solire la liber­
tad siguen sosteniendo los viejos liberales; lo que se niega,
apoyándose en los Principios de Sociología de Spencer, es

que la sociedad mexicana haya alcanzado el alto grado de

progreso que era menester para obtener dicha libertad. No

piensan, como los comtianos, que esta libertad pertenezca a

una etapa de transición metafísica; sino que la considèran
como una meta por alcanzar. No es algo pasado, sino algo
futuro. Pero, para que tal cosa suceda, es menester que antes

la sociedad evolucione en tal sentido. Por esta razón los nue-



362 LA RAZA LATIl'jA Y EL POSITIVISMO

vos conservadores se oponen a la Constitución del 57, conside­
rándola utópica, esto es, fuera de tiempo. Semejantes consti­

tuciones sólo pueden ser buenas para países como los Estados

Unidos, dado el alto grado de progreso que han alcanzado;
pero no para países como México, que se encuentran en una

etapa inferior. "¿No es un contrasentido -preguntan- le­
vantar un edificio gigantesco sobre un terreno fangoso, sin

abrir antes cimientos sólidos?"
Lo primero que debe hacerse es atender al adelanto mate­

rial de un país. Las libertades son inútiles en países mate­

rialmente atrasados. Cuando se logre este adelanto, la li­
bertad en sus múltiples formas se dará por añadidura, por
natural evolución. "El día que podamos decir: la carta funda­
mental nos ha producido un millón de colonos, habremos en­

contrado la Constitución que nos conviene; ya no será una

frase en los labios, será el arado en las manos, la locomotora
en los caminos y el dinero en todas partes." La libertad ideal

ya llegará. Preferimos un progreso normal y lento a preci­
pitar las cosas por la violencia". Estos hombres son partida­
rios del progreso por el camino de la evolución, nunca por el
de la revolución.

Lo urgente, lo inmediato, es fortalecer a la sociedad, in­

tegrarla, homogeneizarla. Porque en la medida en que más
se integre y se haga homogénea, mejor se irá diferenciando

y definiendo. En la medida en que el orden social se haga
más permanente, la libertad individual se irá realizando.
Hasta ahora, piensan los positivistas, México ha sido un país
sin orden, y por ende un país que no ha cumplido con las

leyes del progreso mostradas por Spencer. Por esta razón es

menester, antes que nada, establecer el orden. No es posible
pasar tie la anarquía a la verdadera libertad.

Ahora resulta natural y justificada la petición de un es­

tado fuerte que se encargue de establecer el orden, que tan

necesario es para el progreso de México. Ahora resulta na-



LA GENERACIÓN DE LOS "CIENTiFICOS" 363

tural, dice Justo Sierra, el "pedir para un pueblo que...

está en pésimas condiciones de vida, la vigorización de U"
centro que sirva para aumentar la fuerza de cohesión". Pues,
"de lo contrario, la incoherencia se pronunciará cada día más

y el organismo no se integrará, y esta sociedad será un abor­
to". Es el desorden, sigue diciendo Sierra, el que hace de la
nación mexicana uno de los organismos sociales más débiles

y más inermes de los que están en la órbita de la civilización.
Mientras México va destruyéndose, "junto a nosotros vive un

maravilloso animal colectivo, para cuyo enorme intestino no

hay alimentación suficiente, armado para devorarnos". Fren­
te a este coloso estamos expuestos "a ser una prueba de la
teoría de Darwin, y en la lucha por la existencia, tenemos

contra nosotros todas las prohahilidades'V'"

96. LA GENERACIÓN DE LOS "CIENTÍFICOS"

La evolución política, la de la libertad en el campo polí­
tico, será sacrificada en aras de lo que Sierra llamaba la
evolución social. Esto es, en aras de la organización social
de los mexicanos, imprescindible para alcanzar la supuesta
libertad política, se limitaba toda esta libertad. Desarraigar
los hábitos de desorden de la mente de los 'mexicanos era

tarea muy difíciL "Desgraciadamente -decía Sierra-, esos

hábitos congénitos del mexicano han llegado a ser mil veces

más difíciles de desarraigar que la dominación y la de las
clases privilegiadas por ella' constituídas. Sólo el cambio

tutal de las condiciones del trabajo y del pensamiento en Mé­
xico podrán realizar tamaña transformación". Sólo un es­

tado fuerte podrá realizar tal cosa. El día en que un grupo
o un partido logre mantenerse organizado, ese día la evolución

continuará su marcha. "Y el hombre, necesario en las demo-

126 Justo Sierra, en La Libertad; reunido en Periodismo político, tomo IV

de sus Obras Completas. México, 1948.



364 LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO

cracias más que en las aristocracias, vendría luego; la fun­
ción crearía el órgano".

Todo el poder político, y con él la libertad de los mexi­

canos, será cedida a un hombre fuerte, al general Porfirio
Díaz. "Para que el presidente -sigue diciendo Sierra- pu­
diera llevar a cabo la gran tarea que se imponía, necesitaba
una máxima suma de autoridad entre las manos, no sólo de
autoridad legal, sino de autoridad política que le permitiera
asumir la dirección efectiva de los cuerpos políticos: cámaras

legisladoras y gobiernos de los 'Estados; de autoridad social,
constituyéndose en supremo juez de paz de la sociedad mexi­

cana con el asentimiento general. __ , y de autoridad moral."
Pero todas estas delegaciones y abdicaciones de poder en un

hombre tenían que ser compensadas pOI: la acción del estado
en el campo que tanto importaba a los próceres de la emanci­

pación mental: la educación. La tiranía honrada era una for­
ma educativa mediante la cuallos mexicanos iban a aprender
el significado de la libertad.

El 26 de noviembre de 1876, el general Porfirio Díaz,
que se había levantado en armas contra el gobierno de Sebas­
tián Lerdo de Tejada al grito de "no reelección", se convierte
en presidente interino después de triunfar con sus tropas. El
5 de diciembre del mismo año cede el poder al general Mén­

dez; pero lo vuelve a tomar, con carácter provisional, el 16
de febrero de 1877. El 25 de septiembre de 1880, con su

venia, es elegido el general Manuel González; pero en 1884
vuelve definitivamente a la presidencia, en donde permanece­
rá hasta el 25 de mayo de 1911, al triunfar la Revolución
Mexicana. En torno al general Diaz se agruparán todas las
fuerzas políticas del país. Su figura vino a simbolizar el or­

den y la paz por la que tanto clamaron los hombres educados
- en el positivismo. El. materialismo y la deshumanización fue­

ron convirtiéndose en modelos de vida para la generación que
se formó dentro de su régimen: industria, dinero, Ierrocarri-



LA GENERAClON DE LOS "CIENTIFICOS" 365

les. .. y siempre más dinero. El progreso pareció triunfar
definitivamente. La evolución social pareció marchar a pa­
sos agigantados; pero en su euforia fueron olvidando aque­
llo para ellogro de lo cual se dijo que se había establecido el
orden: la libertad. Se conformarán con un tipo de libertad

muy especial: la libertad de enriquecimiento. Libertad en

la que no todas las cIases podían participar. La falta de la
auténtica 'libertad, presentía Sierra, habrá de hacer abortar
lo que en el terreno de la evolución se ha logrado.

Surgía con el porfirismo un nuevo tipo de mexicano, el

cual, comparándose con la generación liberal que le antece­

dió, se describía de la siguiente manera: "Nos tachan -de­
cían- nuestra falta de creencias, nuestro positivismo, nuestro

mal encubierto desprecio hacia las instituciones del pasa­
do." Tal cosa es cierta pero se debe a la distinta educación

que hemos recibido. "Ustedes -dicen refiriéndose a los li­

berales-, en materia filosófica se nutrieron de Voltaire y
Rousseau, con los enciclopedistas, con el choix de Rapports de
la Revolución Francesa, los más avanzados con la alta meta-

.
física de la escuela alemana; mientras nosotros estudiamos

lógica en Mill y Bain, filosofía en Comte y Spencer, ciencia

en Huxley y Tyndall, Virchow y Helmholtz" .. Distinta edu­
cación que daría lugar a hombres igualmente distintos. "Us­
tedes -siguen diciendo- salían de las aulas ebrios de en­

tusiasmo por las grandes ideas del 89, y citando a Dantón y
a los girondinos, se lanzaban a las montañas para combatir
al clero, para consolidar las reformas, para derribar a los

reaccionarios, para calcar nuestras leyes sobre bellas utopías
que entonces servían de manera corriente en las transaccio­
nes filosóficas". En cambio, "nosotros, menos entusiastas, más

escépticos, tal vez más egoístas, buscamos una nueva expli­
cación del binomio de Newton, nos dedicamos a la selección

natural, estudiamos con ardor la sociología, nos preocupa­
mos poco de los espacios celestes y mucho de nuestro destino



366 LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO

I" "N de cuesti dterrena. os ocupamos e cuesnones que no pue en ser

sometidas al cartabón de la observación y de la experiencia,
La parte del mundo que nos interesa es la que podemos estu­

diar por medio del telescopio y demás instrumentos de inves­

tigación científica." "Nosotros no conocemos la verdad, des­
de luego, a primera vista. Para alcanzarla necesitamos de

largos viajes a las regiones de la ciencia, de afanosos y cons­

tantes trabajos, de laboriosa y paciente investigación".
La nueva generación se considerará a sí misma como la

destinada, por su capacidad, para guiar y orientar al país.
Sus métodos son seguros, perfectos y precisos. Son los méto­
dos de la ciencia, los que aprendieron en las escuelas refer­
madas por Gabino Barreda. Estos métodos -dicen- serán

aplicados a la solución de todos los problemas de México,
incluyendo los políticos. En 1881 hablan ya de la "Escuela
Científica Política de México". En 1886 varios de sus miem·
bros entran a Ia Cámara de Diputados. Algunos de ellos se·

rán en el futuro figuras destacadas del régimen de Porfirio
Díaz: Justo Sierra, Pablo Macedo, Rosendo Pineda, Francis­
co Bulnes y otros. Todos pondrán, en conjunto, su sello a la

época que lleva el nombre de porfirismo. Empezaba la era

de los "científicos".

97. ORDEN POLÍTICO y LIBERTAD ECONÓMICA

En 1892 el partido político llamado Unión Liberal Ian·
zaba a la nación un manifiesto. En éste se hacían patentes
los principios sobre los cuales se apoyaba el régimen porfi­
riano. El destino del manifiesto era apoyar la cuarta reelec­
ción del general Porfirio Díaz. Para ello presentaba un

programa cuyo fin era satisfacer los intereses de la cada vez

más poderosa burguesía mexicana. En dicho manifiesto se

hablaba de analizar "científicamente" la situación social de

México, sus problemas y soluciones. Muy pronto la oposición



ORDEN POUTICO y LIBERTAD ECONóMICA 367

y la masa del pueblo en general, cuyos derechos políticos les
habían sido arrebatados, empezó a dar este partido el despec­
tivo e irónico nombre de Partido de los Científicos.

El citado manifiesto hablaba, entre otras cosas, de la
necesidad de conceder mayores libertades a la sociedad me­

xicana, dado el hecho de que ésta parecía haber alcanzado

ya un mayor grado de progreso. Parecía que, al fin, iban a

ser concedidas las libertades prometidas. Hasta ayer había
sido necesario dar al Ejecutivo un mayor poder; pero ahora

parecía que había llegado la hora de conceder al pueblo ma­

yores libertades.
Nuestro partido, dice el manifiesto, "está ya en plenitud

de imponerse una disciplina racional que le permita ser com­

pletamente explícito en la expresión de su voluntad dentro de
la fórmula constitucional, y tomar una participación más ac­

tiva en la dirección de los negocios públicos, marcando los
derroteros que conducen a su ideal supremo de la libertad
en la permanente conjugación con el orden". El nuevo par­
tido se presenta como el heredero de los ideales del viejo Par­
tido Liberal; pero con una diferencia: la de saber que la li­

bertad no es posible si antes no se ha alcanzado un deterrni­
nado grado de orden. Ahora bien, este orden parece ser ya
una realidad gracias al gobierno de Porfirio 'Díaz. Estable­
cido el orden, la libertad podrá ya dar un paso más.

¿ Cuál va a ser este paso? El partido agrupado en torno

al general Díaz considera que ya se han logrado las condicio­
nes para alcanzar un mayor grado de libertad. "Creemos lle­

gado el momento de iniciar una nueva era en la vida histórica
de nuestro partido; creemos que la transformación de sus

órganos directivos en órganos de gobierno está consumada

ya; creemos que así como la paz y el progreso material han
realizado este fin, toca a su vez a la actividad política conso­

lidar el orden, tócale demostrar que de hoy en adelante la
revuelta y la guerra civil serán un accidente, y la paz basada



368 LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO

en el interés y la voluntad de un pueblo son lo normal; para
ello es preciso ponerla en la piedra de toque de la libertad".
La concesión de mayores libertades iba a demostrar si la so­

ciedad mexicana había alcanzado o no el alto grado de orden

que era menester para alcanzar mayores libertades.
El nuevo partido político propondrá una serie de liberta­

des para las cuales consideraba que estaba ya apto el mexica­
no. Sin embargo, la libertad electoral aún no la consideran
como la más importante ni como la que debía concederse en

ese momento. El pueblo podía tener otras libertades, aun más

importantes que la electoral. "La nación -dicé el manifies­
to- desearía que su gobierno se encontrase en aptitud de
demostrar que considera la paz actual como un hecho defini­

tivo, reorganizando económicamente algunos ramos de la Ad­
ministración. .. Desearía que la libertad de comercio nacio­

nal, por la supresión de las aduanas interiores, llegase a ser

un hecho consumado y no una aspiración periódicamente re­

novada. .. Sólo así la paz habrá penetrado a las futuras ge­
neraciones mexicanas, cuyos recursos se han gravado para
crear nuestro crédito y nuestros progresos, el modo de sopor­
tarlos y aun de permitirle el ahorro de un capital transmuta­

ble en mayor bienestar y vigor. En estas condiciones la paz
, "

nunca aparecerra cara .

¿ Qué significan estas palabras? Primero se empieza por
hablar de la necesidad de establecer mayores libertades;
pero luego se afirma que la menos importante de estas liber­
tades es la libertad electoral o política. La libertad que pro­

ponen para que se conceda de inmediato es la libertad de

comercio; más ampliamente, la libertad económica, que per­
mita el ahorro y formación de un capital o. capitales. Lo que
se pide es la reducción de las intervenciones del estado en el

campo económico, no en el campo político. La libertad polí­
tica bien puede seguir siendo sacrificada si, a cambio de ella,
se obtiene lo que se podría llamar libertad de enriquecimien-



ORDEN POLITICO Y LIBERTAD ECONÓMICA 369

to. Libertad que, por supuesto, sólo podrá beneficiar a quie.
nes posean hienes susceptibles de ser aumentados. Como se

ve, no se trataba de otorgar la libertad que interesaba a los

viejos liberales mexicanos.
Orden político y libertad económica, tal es el ideal de la

burguesía mexicana. El orden político, mantenido por el ge­
neral Díaz, debería ser puesto al servicio de la libertad eco­

nómica de la burguesía. Los derechos políticos tenían un

carácter secundario, no podían interesar mientras no se con­

siderase en peligro la libertad económica. Este derecho se lo
reservará la burguesía para el caso de que se atentase contra

la libertad de enriquecimiento. Sólo se hará uso de él si el

gobierno llegaba a enfrentarse a estos intereses. Así, la liber­
tad política, el derecho a la elección de los gobernantes, po­
dría ser limitado en beneficio de un orden que. satisficiese
los intereses de la burguesía mexicana. Este orden es el que
representaba el gobierno del general Díaz. De aquí se iba
a deducir lo que interesaba al manifiesto: la reelección del

presidente.
La burguesía mexicana consideraba que había llegado a

su apogeo. Su orden era identificado con el orden nacional.
Su partido con el pueblo. Logrado el orden nacional, se de­
bería ya dar el segundo paso, el de la libertad que convenía

a sus intereses. Díaz fué el hombre llamado a conceder esta

libertad y cuidar de que no fuese estorbada. La República,
dice el manifiesto, "tiene conciencia de ser la causa eficiente
de su progreso y su tranquilidad; pero sabe también que un

hombre ha coadyuvado, en primer término, a dar forma prác­
tica a las tendencias generales, y este ciudadano es el que la
convención ha elegido. .. para ocupar nuevamente la Presi­
dencia".127

Ahora bien, continúan diciendo los autores del munifies-

l�j El manifiesto de "Unión Libera)" se encuentra reprodueido por An­

tonio Manero en su libro EL antiguo régimen r la revolución. México, 1911.



LA RAZA LATINA Y EL POSITIVISMO

to, si se le reelige por cuarta vez, no es porque sus servicios
sean considerados como indispensables, sino porque ya ha

dado pruebas de su capacidad para gobernar de acuerdo con

los intereses de la nación. No es indispensable, es útil. La

burguesía cedía en esta forma sus derechos políticos y los del

pueblo mexicano, porque así convenía mejor a sus intereses,
en beneficio de sus derechos económicos. Había logrado ha­
cer de Porfirio Díaz el "tirano honrado" que satisfacía sus

intereses. Por esta razón lo apoyaba y lo apoyaría mientras
así fuese. Ya, desde sus inicios, los teóricos de la burguesía
mexicana distinguían entre lo que llamaban dictadura perso­
nal y dictadura social. La primera era del tipo de las dicta­
duras de que hablaba Mora, las que servían a los intereses de
un determinado grupo o cuerpo social, como lo eran el clero

y la milicia. La segunda, simplemente, era la dictadura esta­

blecida para proteger lo que la burguesía llamaba intereses
de la sociedad; esto es, sus propios intereses, que identificaba
eon los de ésta.

Pero, temerosos de que algún día la dictadura del general
Díaz se pudiese convertir en una dictadura personal, o de la
de un grupo cercano a él, los autores del manifiesto propo­
nen a continuación la independencia del poder judicial, in­

dependencia garantizada con su inamovilidad. También pro­

ponen la creación de partidos políticos, cuya misión sea la de
controlar las actividades políticas de la Cámara y una espe­
cie de vigilancia sobre el Ejecutivo. Una buena medida para
evitar la formación de una dictadura personal. No acepta­
ban otra dictadura que la instrumental, la puesta a su servi­

cio, una dictadura de la burguesía al servicio de la burgue­
sía. El general Díaz no era sino una pieza de ese engranaje.

Pero Díaz, hombre de poder, con mentalidad semejante
a la que los educadores de la burguesía habían querido ex­

tirpar, no aceptaría ser un simple instrumento. El dictador
se opuso y anuló todas las reformas propuestas que, en algu-

,



ORDEN POUTICO y LIBERTAD ECONÓMICA 371

na forma, significaban un límite a su control político. No
estaba dispuesto a mantener el orden que convenía a la bur­

guesía mexicana sino a cambio de la total entrega del poder
político. La burguesía tendría todas las ventajas políticas
que pedía: la libertad económica, la libertad de enriqueci­
miento; pero no una parte del poder político. Díaz no estaba

dispuesto a compartir este poder. Así, el control económico

del país quedó en manos de la burguesía mexicana. José Ives

Limantour, uno de los firmantes del manifiesto, se haría car­

go del control económico del país como Ministro de Hacienda.

¿ Qué iba a suceder una vez que había sido delegada toda
la libertad política de un pueblo a cambio del control econó­
mico de una clase? Justo Sierra, con esa intuición genial que
le había de destacar del resto de la generación a la cual per­

teneció, decía, presintiendo el futuro de ese armazón político
de la burguesía: La nación "ha compuesto el poder de este

hombre con una serie de delegaciones, de abdicaciones, si se

quiere, extntlegales, pues pertenecen al orden social, sin que
él lo solicitase; pero sin que tampoco esquivase esta formida­
ble responsabilidad ni un momento; y ¿eso es peligroso? Te­

rriblemente peligroso para el porvenir, porque imprime há­
bitos contrarios al gobierno de sí mismos, sin los cuales pue­
de haber grandes hombres, pero no grandes pueblos. Pero
México tiene confianza en ese porvenir, como en su estrella
el Presidente; y cree que, realizada sin temor posible de que
se altere y desvanezca la condición suprema de la paz,
todo vendrá luego, vendrá a su hora. ¡Que no se equivo­
que! ...

" 128

128 Justo Sierra, Evolución política del pueblo mexicano.



 



BIBLIOGRAFíA

BIBLIOGRAFíA GENERAL

BELAÚNDE, Víctor Andrés, Hispanic American Culture, Houston, Te­

xas, 1923.

CRAWFORD, William Rex, A Century of Latin-American Thought,
Harvard University Press, Cambridge, Mass., 1944.

FRONDIZI, Risieri, Panorama de la filosofía latinoamericana con­

temporánea, Minerva, Buenos Aires, 1944.

GAOS, José, Antología del pensamiento de lengua española en la
edad contemporánea, Editorial Séneca, México, 1945.

GARcíA.PRAD.�, Carlos, Estudios hispanoámericanos, El Colegio de

México, México, 1945.
.

HENRÍQUEZ UREÑA, Pedro, Las corrientes lùerarias en la América

Hispánica, Fondo de Cultura Económica, México, 1949.
-- Historia de la cultura en lo América Hispánica, Fondo de

Cultura Económica, México, 1947.
INSÚA RODRÍGUEZ, Ramón, 'Historia de la filosofía en Hispanoamé­

rica, Universidad de Guayaquil, Guayaquil, 1945.

QUESADA, Vicente G., La vida intelectual en la América española,
Buenos Aires, 1917.

SÁNCHEZ REULET, Aníbal, "Panorama de las ideas filosóficas en

Hispanoamérica", en Tierra Firme, a. II, núm .. H, Madrid, 1936.

VITIER, Medardo, Del ensayo americano, Fondo de Cultura Econó­

mica, México, 1945.

ARGENTINA

I. Bibliografía General

ALBERINI, Die Deutsche Philosophie in Argentinien, Berlín, 1930.

ESTRADA, José Manuel, La política liberal bajo la tiranía_de Rosas,
J mprenta Americana, Buenos Aires, 1873.

GAIOLDI, Delfina Varela Domínguez de, Filosofía Argentina, La

Vanguardia, Buenos Aires, 1938.

GROUSSAC, Paul, Estudios de historia argentina, Edit. Jesús Menén­

dez, Buenos Aires, 1918.

373



374 BlBLIOGRAFtA

INGENIEROS, José, La evolución de las ideas argentinas, Rosso, Bue­
nos Aires, 1937.

-- Los iniciadores de la sociología argentina, Rosso, Buenos

Aires, 1935.
-- "Influencias de Lamennais durante la emigración argentina",

Revista de Filosofía, vol. VI, Buenos Aires, 1917.

KORN, Alejandro, Influencias filosóficas en la eooluciôn nacional,
Claridad, Buenos Aires.

MARTÍNEZ ESTRADA, Ezequiel, Muerte y úansfiguración de Martín

Fierro, Fondo de Cultura Económica, México, 1948.

ROMERO, José Luis, Las ideas poltíicas en Argentina, Fondo de

Cultura Económica, México, 1946.
SÁNCHEZ VIAMONTE, Carlos, Historia institucional de Argentina,

Fondo de Cultura Económica, México, 1948.

II. Románticos y positivistas

ALBERDI, Juan B�utista, Autobiografía, con prólogo .de Jean Jaurés,
El Ateneo, Buenos Aires, 1927.

-- Obras completas, La Tribuna Nacional, Buenos Aires, 1886.

Escritos póstumos, Imprenta Europea, Buenos Aires, 1895.

Bibliografía sobre Alberdi:

BAQUÉ, Santiago, "Influencia de Alberdi ell la organiza­
ción política del Estado Argentino". Anales de la Fa­

cultad de Derecho, t. 4, Buenos Aires, 1914.

ORGAZ, Raúl A., Alberdi y el historicismo, Rossi, Córdoba,
1937.

PEÑA, David, "Alberdi, Sarmiento y Mitre", Revista de

Filosofía, vol. VIII y vol. IX, Buenos Aires, 1918-1919.
SÁENZ HAYES, Ricardo, La polémica de Alberdi con Sarmien­

to, Edit. Gleizer, Buenos Aires, 1928.

BASSI, Angel c., Ciencia histórica y filosofía de la historia, Talleres
Gráficos Argentinos, Buenos Aires, 1936.

BUNGE, Carlós Octavio, Nuestra América, prólogo de Rafael Alta:
mira, Barcelona, 1903.

ECHEVERRÍA, Esteban, Obras completas, Imp. Mayo, Buenos Aires,
1870.



ARGENTINA 375

-- Dogma socialista, con noticias biográficas de José María Gu­

tiérrez, La Cultura Argentina, Buenos Aires, 1915.
-- Los ideales de Mayo y la tirania, prólogo de Alberdi, apén­

dice de Bartolomé Mitre,EI Ateneo, Buenos Aires, 1928.

Bibliografía sobre Echeverría:
BUCICH, Antonio, J., Esteban Echeverria y su tiempo, Edit.

La Capital, Buenos Aires, 1938.

GUTIÉRREZ, Juan María, Noticias biográficas sobre Don
Esteban Echeverría, en Obras Completas de E. Echeverría,
Buenos Aires, 1870.

SIERRA, Vicente, "Las doctrinas sociológicas de Echeverría",
Revista de Filosofía, vol. I, 1915.

FERREIRA, J. Alfredo, Ensayos de ética, Ferrari Hnos., Buenos Aires,
1944.

Bibliografía sobre Ferreira:

BASSI, Ángel C, J. Alfredo Ferreira, Claridad, Buenos

Aires, 1943.

VICTORIA, Marcos, "El positivismo en la educación argen-
tina", Revista de filosofía, vol. I, 1915.

GARCÍA, Juan Agustín, La ciudad indiana, Claridad, Buenos Air�s.
-- Nuestra incultura, Claridad, Buenos Aires.

INGENIEROS, José, Obras completas, revisadas y anotadas por Aníbal

Ponce, Rosso, Buenos Aires.

Bihliografía sobre Ingenieros:
AGOSTI, Héctor P., José Ingenieros ciudadano de la juven­

tud, Futuro, Buenos Aires, 1945.

BAGÚ, Sergio, Vida ejemplar de losé lngenieros, Claridad,
Buenos Aires.

JUSTO, Juan Bautista, Educación pública, escritos y discursos parla­
mentarios, La Vanguardia, Buenos Aires, 1930.

-- ldeario, compilado y ordenado por Celso Tíndaro; La Van-

guard}a, Buenos Aires, 1938.

-.- El realismo ingenuo, La Vanguardia, Buenos Aires, 1937.
-- El socialismo, La Vanguardia, Buenos Aires, 1933.
-- Teoría y práctica de la historia, La Vanguardia, Buenos Aires,

1938.



376 BIBLIOGRAFtA

Bibliografía sobre Justo:
CÚNEO, Dardo, Juan B. Justo, Americalee, Buenos Aires,

1943.

GHIOLDI, Américo, Juan B. Justo, La Vanguardia, Buenos

Aires, 1933.

KORN, Alejandro, Hegel y Marx, con una disertación sobre
el positivismo, Escuela de Estudios Sociales Juan B.

Justo, Buenos Aires, 1934.

SARMIENTO, Domingo F., Argirópolis, con una introducción biográ­
fica de Ernesto Quesada, La Cultura Argentina, Buenos Aires,
1916.

-- Conflicto y armonía de las razas en. América, La Cultura Ar­

gentina, Buenos Aires, 19.15.
-- Las ciento y una, pot5mica con J. B. Alberdi, precedida por

la "Carta de Yungay" a Justo José de Urquiza, La Cultura Ar­

gentina, Buenos Aires, 1916.

Facundo, La Cultura Argentina, Buenos Aires, 1915.
Mi vida, Colección Estrada, Buenos Aires, 1938.

Bibliografía sobre Sarmiento:

GIJERRERO, Luis Juan, Tres temas de filosofía en las en­

trañas del Facundo, Imprenta López, Buenos Aires, 1945.
MARTÍNEZ ESTRADA, Ezequiel, Sarmiento, Argos, Buenos

Aires, 1946.

ROJAS, Ricardo, El pensamiento vivo de Sarmiento, Losada,
Buenos Aires, 1941.

VARIOS, La escuela positiva, Revista, director J. Alfredo Ferreira,
Corrientes, 1895-1899.

-- Iniciación positiua, Filosofía de la ciencia y moral social,
Buenos Aires, 1938.

-.- El positioismo, Organo del Comité Positivista Argentino, Bue­
nos Aires, 1925-1932.

-- Revista de filosofía, Buenos Aires, 1915.

VICTORIA, Maximio S., Los orígenes del catolicismo y la Eucari�tía_
Biblioteca Racionalista, Buenos Aires, 1936.



BOLIVIA-CUBA 371

BOLIVIA

ARGUEDAS, Alcides, Historia general de Bolivia, Edit. Amó Hnos.,
La Paz, 1922.

BAPTISTA, Mariano, Obras completas, La Paz, 1932_

BUSTILLO, Ignacio Prudencio, Ensayo de una filosofía jurídica, Imp.
Bolívar, Sucre, 1923.

F'RANcovICH, Guillermo, La filosofía en Bolivia, Losada, Buenos

Aires, 1945.

HENÉ-MoRENO, Gabriel, Notas biográficas y bibliográficas, Imprenta
Cervantes, Santiago de Chile, 1901.

TABORGA, Miguel de los Santos, El posùioismo, sus errores y [alsos
doctrinas, Imp. Là Capital, Sucre, 1905.

CUBA

I. Bibliografía general

BACHILLER Y MORALES, Antonio, Apuntes para la historia de las
letras y de la instrucción pública en la isla de Cuba, con intro­

ducción por Francisco González del Valle y biografía del autor

por Vidal Morales, Cultural, S. A., Habana, In6-1937 .

. CALCAGNO, Francisco, Diccionario biográfico cubano, Imp. N. Ponce
de León, Nueva York, 1878.

CHACÓN Y CALVO, José María, Ensayos de literatura cubana, Calleja,
Madrid, 1922.

GONZÁLEZ DEL VALLE, José Z., "Filosofía en la Habana", en De la

filosofía en la Habana de Mestre, Habana, 1862.

MESTRE, José Manuel, De la filosofía en la Habana, Imp. La An­

tilla, Habana, 1862_

MITJANS, Aurelio, Estudio sobre el movimiento científico y litera­
rio de Cuba, Álvarez y Cía., Habana, 1890.

PINEYRO, Enrique, Hombres y glorias de América, Carnier Hnos.,
París, 1903.

VITIER, Medardo, La filosofía en Cuba. Fondo de Cultura Econó­

mica, México, 1948.

Las ideas en Cuba, Edit., Trópico, Habana, 1938.

Apuntaciones literarias, Minerva, Habana, 1935.



378 BIBLIOGRAF1A

II. Bibliografía especial

CABALLERO, José Agustín, Philosophia Electiva, con estudios pre·
liminares de Francisco González del Valle y Roberto Agramon­
te, Biblioteca de Autores Cubanos, Universidad de la Habana,
Habana, 1944:

Bibliografía sobre Caballero:
Luz y CABALLERO, José de la, "Filósofos cubanos", Revista

de Cuba, t, III, Habana, 1878.
GONZÁLEZ DEL VALLE, Francisco, Dos orientadores de la

enseñanza, "El Padre José Agustín Caballero y José de

" la Luz y Caballero", Molina, Habana, 1935.

Luz y CABALLERO, José de la, Aforismos y apuntaciones, ordenados

y anotados por Robe;to Agramonte, retrato de José de la Luz

por Martí, prólogo de Rafael García Bárcena, Biblioteca de Au·
tores Cubanos, Universidad de Ja Habana, Habana, 1945.

-- De la vida íntima, Epistolario y diarios, prólogo de Elías

Entralgo, Biblioteca de Autores Cubanos, Universidad de la Ha­

bana, Habana, 1945.
-- Escritos-literarios, prólogo de Raimundo Lazo, Biblioteca de

Autores Cubanos, Universidad de la Habana, Habana, 1946.
-- La polémica filosófica, "Cuestión de método", prólogo de

Roberto Agramonte, Universidad de la Habana, Habana, 1946.
"-- La polémica filosófica, "Polémica sobre el eclecticismo", pu'.

blicada en tres tomos, Biblioteca de Autores Cubanos, Univer­

sidad de Ja Habana, Habana, 1946, 1947 y 1948. -

-- La polémica filosófica, "Impugnación a las doctrinas filosó­
ficas de Cousin", Biblioteca de Autores Cubanos, Universidad
de la Habana, Habana, 1948.

--- La polémica filosófica, "Polémica sobre ideología, moral

religiosa y mora I uti litaria", Biblioteca de Autores Cubanos, Uni-

versidad de la Habana, Habana, 194,8.
.

-- Filosofía y pedagogía, Cuadernos de Cultura, Habana, 1935.
-- José de la Luz y Caballero como educador, recopilación de sus

escritos e introducción de Francisco González del Valle, Cul­

tural, S. A., Habana, 1931.



CUBA 379

-- Obras completas, en Obras Escogidas de Autores Cubanos, co­

leccionadas por Alfredo Zayas, Habana, 1890_

Bibliografía sobre Luz y Caballero:
RODRÍGUEZ, José Ignacio, Vida de losé de la Luz y Caballe­

ro, Mundo Nuevo, Nueva York, 1874.

SANGUlLY, Manuel, losé de la Luz y Caballero, Edit. O'Reil­

ly, Habana, 1890.

MONTORO, Rafael, Obras, Notas epilogales de José M. Chacón y
Calvo, Edición de Homenaje, Habana, 1930.

-- Ideario autonomisto, Cuadernos de Cultura, La Habana, 1938.
-- "Kant, el neokantismo y los neokantianos españoles", Revista

de Cuba, t. IV, Habana, 1878.

Bibliografía sobre Montoro:
BUSTAMANTE Y MONTORO, Antonio S. de, La ideología auto­

nomista. Imp. Molina, Habana, 1933.

SACO, José Antonio, Historia de la esclavitud de los indios en el
Nuevo Mundo, Habana, 1833.

-- Ideario reformista, Cuadernos de Cultura, Habana, 1935.
-- La vagancia en Cuba, Dirección de Cultura, Habana, 1946.

Bibliografía sobre Saco:

ORTIZ, Fernando, losé Antonio Saco y sus ideas cubanas,
Imp. El Universo, Habana, 1929.

SANGUlLY, Manuej, Obras, Imp. Dorabecker, Habana, 1925-1926.
VARELA Y MORALES, Félix, Cartas a Elpidio, prólogo de Humberto

Piñera Llera en el tomo I y un epílogo de Raimundo Lazo en el II,
Biblioteca de Autores Cubanos, Universidad de la Habana,
Habana, 1945.

-- El Habanero, con estudios preliminares de Enrique Gay y
Calbó y Emilio Roig Leuchsenring, Biblioteca de Autores Cuba­
nos, Universidad de la Habana, Habana, 1945.

-- Lecciones de filosofía, La Verónica, La Habana, 1940.
-- Miscelánea filosófica, prólogo de Medardo Vitier, Biblioteca

de Autores Cubanos, Universidad de la Habana, Habana, 1944.
-- Observaciones sobre la constitución política de la monarquía

española, Biblioteca de Autores Cubanos, Universidad de la

IIa!Jaga, Habana, 1944.



380 BTBLIOGRAFIA

Bibliografía sobre Varela:
CALCAGNO, Francisco, "Filósofos cubanos", Varela, en Re­

vista de Cuba, t. II, Habana, 1877.
CHACÓN y CALVO, José M., "El Padre Varela y la autono­

mía colonial", en Homenaje a Varona, Habana, 1935.
CUEVAS ZEQUEIRA, Sergio, El Padre Varela, contribuciôn

a la historia de la filosofía en Cuba, Tip. Moderna, Ha­

bana, 1923.

GUARDIA, J. M., "Filósofos españoles de Cuba", "Félix Va·

rela, José de la Luz", Revista Cubana, t. XV, Habana,
1892.

RODRÍGUEZ, José Ignacio, Vida del Presbítero don Félix Va·

,rela, Imp. O Novo Mundo, Nueva York, 1878.

VARIOS, Revista Cubana, periódico mensual de ciencias, filosofía, li­
teratura y bellas artes. Director, Enrique José Varona, Habana,
1885·1893.

-- Revista de Cuba, periódico mensual de ciencias, derecho, li­
teratura y bellas artes. Director, José Antonio Cortina, Habana,
1877·1884.

VARONA, Enrique José, "Conferencias filosóficas", Revista de Cuba,
t. VIII a t, xv, Habana, 1880·1884.

-- Conferencias filosóficas, "Moral", Establecimiento Tipográ­
fico, Habana, 1888.

-- Conferencias sobre el fundamento de la moral, D. Appleton
y Cía, Nueva York, 1903.

-- Cuba contra España, Manifiesto del Partid� Revolucionario
Cubano a los pueblos hispanoamericanos, América, Nueva York,
1895.

-- De la Colonia a la República, Sociedad Editorial Cuba Con-

temporánea, Habana, 1919.
-- En voz alta, Imp. Comedia, Habana, 1916.
-- "Estética", Revista de Cuba, t. II, Habana, 1877.
-- Estudios y conferencias, La Habana, 1936.
-- "La evolución psicológica", Revista de Cuba, t. VI, Habana,

1879.
-

-- "Littré", Revista de Cuba, t. x, Habana, 1881.
--

-- "La metafísica en la Universidad de la Habana", Revista dt

Cuba, t. VII, Habana, 1880.



CUBA-CHILE 381

_- "La moral en la evolución", Revista de Cuba, t. IV, Habana,
1878.

_- "Ojeada sobre el movimiento intelectual en América", Revista
de Cuba, t. IV, Habana, 1878.

_- "La psicología en sus relaciones con la fisiología", en Revis-
ta de Cuba, t. IV, Habana, 1878.

-_. "La psicología de Bain", Revista de Cuba, t. II, Habana, 1877.
-- "El positivismo", Revista de Cuba, t. III, Habana, 1878.
-- Las reformas en la enseñanza superior, Tip. El Fígaro, Ha-

bana, 1900.

Bibliografía sobre Varona:
CHUZ, Manuel de la, Tres caracteres, bocetos biográficos

cubanos, Tip. Revista Popular, Key West, Fla., 1889.
VAHELÂ ZEQUEIHA, José, La figura de Enrique José Varona,

Cuba Intelectual, Habana, 1937.
VAHIOS, Homenaje a Enrique José Varona, en el cincuente­

nario de su primer curso de filosofía, Dirección de Cul­

tura, Habana, 1935.

VITIEH, Medardo, Enrique José Varona, Imp. Molina, Ha­

bana, 1935.

CHILE

I. Bibliografía general

AMVNÁTECUI, Mi&uel Luis, Los precursores de la independencia de

Chile, Imprenta de la República, Santiago de Chile, 1870.

BARROS ARANA, Diego, Historia de la independencia de Chile, San­

tiago de Chile, 1866.

DONOSO, Ricardo, Las ideas políticas en Chile, Fondo de Cultura
Económica, México, 194,6.

LDWARDS VIVES, Alberto, La fronda aristocrática, Imp. Universita-

ria, Santiago de Chile, 1945.
,

EYZACUIRRE, Jaime, Fisonomía histôrica de Chile, Fondo de Cultura
Económica, México, 1948.

LACO, Tomás, Sobre el romanïicismo en 1842, Universidad de Chile,
Santiago de Chile, 1942.

MEDINA, José Toribio, "El positivismo en Chile", Revista El Pen­
- samiento Latino, Santiago de Chile, 1900-1901.



3ß2 BIBLIOGRAFíA

MuÑoz RAyo, Jorge, Ensayo sobre la filosofía en Chile (inédito)
PINILLA, Norberto, Panorama y significación del movimiento lite'

rario de 1842, Universidad de Chile, Santiago de Chile, 1942.

VARIOS, Conferencias conmemorativas en el primer centenario dt
la Universidad de Chile (1843-1943), Facultad de Filosofía,
Educación, Santiago de Chile, 1944.

VICUÑA MACKENNA, Benjamín, Los girondinos chilenos, Biblioteca
de Autores chilenos, Santiago de Chile, 1902.

-- Historia general de la República de Chile desde su indepen
dencia a nuestros dias, cinco vols., colaboran varios autores,

Imprenta Nacional, Santiago de Chile, 1866-1882.

II. Bibliografía especial
BELLO, Andrés, Obras completas, Imp. Pedro G. Ramírez, Santiago

de Chile, 1881.

Bibliografía sobre Bello:
AMUNÁTEGUI, Miguel Luis, Vida de don Andrés Bello, Imp.

Pedro Ramírez, Santiago de Chile, 1882.

GAOS, José, "Introducción" a la Filosoiia del entendimien­
to de Andrés Bello, Fondo de Cultura Económica, México,
1948.

MÉNDEZ PLAN CARTE, Gabriel, "Prólogo" a la Antología de

Bello, en la serie El Pensamiento de América, Ediciones
de la Secretaría de Educación Pública, México, 1943.

LIRA URQUIETA, Pedro, Andrés Bello, Fondo de Cultura

Económica, México, 1948.

BILBAO, Francisco, Obras completas, Imp. Buenos Aires, Buenos

Aires, 1866.

Bibliografía sobre Bilbao:

DONOSO, Armando, Bilbao y su tiempo, Edit. Zig-Zag, San­

tiago de ,Chile, 1913.

BARRA, Eduardo de la, Francisco Bilbao ante la sacristía.
refutación a un folleto, Imp. Ferrocarril, Santiago de

Chile, 1872.

BILBAO, Manuel, "Vida de Francisco Bilbao", en Obras

completas de Francisco Bilbao, Buenos Aires, 1866.

CÚNEO, Dardo, "Bilbao en la Argentina", prólogo a El



CHILE 3B3

evangelio americano, Edit. Americalee, Buenos Aires,
1943.

MANDIOLA, Rómulo, Francisco Bilbao y sus panegiristas,
Imp. El Estandarte Católico, Santiago de Chile, 1876.

LAGARRIQUE, Juan Enrique, Dictamen positioista sobre el conflicto
entre el Gobierno y el Congreso, Imp. Cervantes, Santiago de

Chile, 1890.
-- Propuesta de solución para la actual crisis política, Cervan­

tes, Santiago de Chile, 1890.
-- intervenciones religiosas en favor de la paz, Santiago de

Chile, 1942.
-- Sobre el proyecto de ley contra las huelgas, Santiago de Chile,

1892.
-.- Hacia la ·regeneración definitiva, Cervantes, Santiago de Chile,

1908.
-- La Religión de la Humanidad, Santiago de Chile, 1884.
-- En servicio de la doctrina altruista, Cervantes, Santiago de

Chile, 1908.

LAGARRIGUE, Jorge, La dictature républicaine d'après Auguste Comte,
Tip. Auguste Comte, Río de Janeiro, 1937.

-- Le fauz et le vrai posùiuisme, Apostolat Positiviste, París,
1892.

-_ Trozos del diario íntimo, Fundación Juan Enrique Lagarrigue,
Santiago de' Chile, 1944.

LASTARRIA, José Victorino, Obras completas, Imp. .Barcelona, San­

tiago de Chile, 1906·1914.

Bibliografía sobre Lastarria:

FUENZALIDA GRANDÓN, Alejandro, Lastarria y su tiempo,
Imp. Cervantes, Santiago de Chile, 1893.

MELFI, Domingo, Dos hombres, Portales y Lastarria, Nas­

cimiento, Santiago de Chile, 1937.

LETELlER, Valentín, De la ciencia política en Chile y de la neceo

sidad de su enseñanza, Imp. Gutenberg, Santiago de Chile, 1886.
-- La evolución de la historia, Imp. Cervantes, Santiago de Chile,

1900.

La tiranía y la revolución, Cervantes, Santiago de Chile, 1891.



384 BIBLIOGRAFíA

Bibliografía sobre Letelier:

GAÜ}AMES, Luis, Valentin Letelier y su obra, Imp. Univer
sitaria, Santiago de Chile, 1937.

PERú

l. Bibliografía general
IBÉRICO y RODRÍGUEZ, Mariano, "La filosofía en el Perú", Mereu·

rio Peruano, a. IV, vol. IV, Lima, 1921.

LEGUÍA, Jorge Guillermo, Estudios históricos, Ercilla, Santiago de

Chile, 1939.
-- Hombres e ideas en el Perú, Ercilla, Santiago de Chile, 1941.
RIVA AGÜERO, José de la, Carácter de la lùeratura del P'erú ùulepen­

diente, Lima, 1905.

SÁNCHEZ, Luis Alberto, La lùertuura peruana, Lima, 1928-1929.

VALCÁRCEL, Luis E., Ruta cultural del Perú, Fondo de Cultura Eco­

nómica, México, 1945.

II. Bibliografía especial

CORNEJO, Mariano H., Discursos parlamentarios y po1iticos, Lima,
1902.

-- Discursos políticos, Imprenta del Estado, Lima, 1913.
-- Discursos políticos, Imprenta del Estado, Lima, 1919-1920.

DEÚSTUA, Alejandro, El problema nacional de la educación, Edit.
El Callao, Lima, Perú, s. f.

-- A propósito de un cuestionario sobre la reforma de la ley de

instrucción, Imp. Dávila, Lima, 1914.
-- La reforma de la segunda enseñanza, Imp. Centro Editorial,

Lima, 1916.

GONZÁLEZ PRADA, Manuel, Anarquía, Ercilla, Santiago de Chile,
1940.

-- Bajo el oprobio, 1. Bellenard, París, 1933.
-- Figuras y figurones, con un estudio crítico de Rufino Blanco

Fombona, París, 1938.
-- Horas de lucha, El Progreso, Lima, 1908.
-- Páginas libres, Santiago de Chile, 1930.
-- Nuevas páginas libres, Ercilla, Santiago de Chile, 1937.
-- Propaganda y ataque, Imán, Buenos Aires, 1939.



PERÚ-URUGUAY

_- Prosa menuda, Imán, Buenos Aires, 194.1.·
-- El tonel de Diógenes, Tezontle, México, 1945.

Bib liografía sabre González Prada:

IBERICO, Mariano, "González Prada pensador", en su libro
El nuevo absoluto, Edit. Minerva, Lima, 1927.

GARRA, Eugenio J., Manuel González Prada, Hispanic Ins­

titute, Nueva York, 1942.

GONZÁLEZ PRADA, Adriana de, Mi Manuel, Edit. Cultura

Antártica, Lima, 1947.

SÁNCHEZ, Luis Alberto, Don Manuel, Edit. Rosay, Lima,
1930.

385

VARIOS, Manuel González erada, por los. más notables es­

crito�es del Perú y América, Imp. Rozas, Cuzco, 1924.

PRADO y UCARTECHE, Javier, Discursos, Imp. El Comercio, Lima,
1905.

--- Estado social del Perú durante la dominación española, Imp.
Diario Judicial, Lima, 1894..

-_ La nueva época: y los destinos lüstôricos de los Estados Uni­

clos, Lima.
-- La evolución de la idea filosófica en la historia, Imp. "Torres,

Lima, 1891.
-- El método positivo en el derecha penal, Gil Editor, Lima,

1889.

VILLARÁN, Manuel Vicente, Cuestiones generales sobre el estado y
el gobierno, Gil, Lima, 1938.

-- Estudios sobre educación nacional, Gil, Lima, 1922.
-- Memorias, Gil, Lima, 1915.
-- El momento actual de la Universidad Mayor de San Marcos,

Gil, Lima, 1922.
-- Las profesiones liberales en el Perú, Imp. La Industria, Lima,

1900.
-- La Universidad de San Marcos de Lima, Gil, Lima, 1938.

URUGUAY

AnDAO, Arturo, La filosofía pre-universitaria en el Uruguay, Edit.
García, Montevideo, 1945.



386 BIBLIOGRAFíA

ARIAS c.t Alejandro, Vaz Ferreira, Fondo de Cultura Económica

México, 1949.
FLORO COSTA, Ángel, La metafísica y la ciencia, Tip. Renand, Mon'

tevideo, 1879.

VARIOS, Anales del Ateneo del Uruguay, Imp. Ruiz y Becchi, Monte'

video, 1881-1886.
ZUM FELDE, Alberto, Evolución histórica del Uruguay, García, Mon'

tevideo, 1945.
-- Proceso intelectual del Uruguay, Claridad, Montevideo, 1941

\

VENEZUELA

RODRÍGUEZ, Simón, Defensa de Bolívar, .Imp. Bolívar, Caracas, 1916
-- "Estado actual de la escuela y nuevo establecimiento de ella",

en el Boletín de la Academia Nacional de Historia, Caracas, 1946

COVA, J. A., Don Simón Rodríguez, Edit. Venezuela, Buenos Aires
1947.

ORREGO Luco, A., Don Simón Rodríguez, Santiago de Chile, s. f.
PICÓN FEBRES, Gonzalo, Don Simón Rodríguez maestro del liberta

dor, Artes Gráficas, Caracas, 1939.



iNDICE DE NOMBRES

Agramonte, Roberto, 10
Alberdi, Juan Bautista, 37, 38,

40,41,42,49, 58, 66, 67, 68,
79, 80, 106, 108, 109, 110,
Ill, 116, 118, 119, 120, 137,
138, 139, 140, 141, 162, 163,
165, 166, 171, 215, 272, 275,
282, 283, 285, 304, 305, 306

Ameghino, Florentino, 172, 283

Amunátegui, Miguel Luis, 188
Antelo, Nicomedes, 257, 258,

259, 260

Aragón, Agustín, 47
Arce Lacaze, Luis, 261, 262
Ardao, Arturo, 10, 305
Arechavaleta, 318, 319, 320
Argos, Santiago, 38

Arguedas, Alcides, 261
Aristóteles, 21

Azpiazu, Agustín, 256

Bacon, Francis, 332
Báez, Cecilio,
Bain, Alexander, 216, 318, 365
Balmaceda, José Manuel, 50,

209, 210, 211, 213, 214
Baptista, Mariano, 257
Barra, Eduardo de la, 191
Barreda, Horacio, 47

Barreda, Gabino, 48, 49, 126,
197, 206, 270, 351, 355, 356,
358, 359, 360, 366

Barros Arana, Diego, 188
Bassi, Ángel C., 49, 272, 273,

275, 278
BatHe y Ordóñez, José, 327
BeHo, Andrés, 23, 34, 37, 55,

59, 61, 83, 84, 85, 86, 135,
136, 137, 172, 175, 306

Bentham, Jeremy, 37, 38, 42,
183

Bergson, Henri, 265

, Bermudes, Manuel, 49, 289, 290
Berro, Bernardo P., 306, 307
Bianchi, José D., 292, 293
Bilbao, Francisco, 27, 37, 38,

57, 58, 71, 72, 73, 80, 92,
93, 94, 100, 102, 103, 105,
107, 11� 113, 12� 12� 127,
128, 130, 131, 132, 133, 178,
215, 306

Bilbao, Manuel, 38

Bolívar, Simón, 87, 104, 111,
121, 128, 129, 130

Bolognesi, Francisco, 231
Bonald, Louis, 39

Boulanger, Jorge Ernesto, 210
Brown, Thomas, 194, 220
Buckle, Thomas, 194, 220

Bulnes, Francisco, 366

Bunge, Carlos Octavio, 280,
293, 297

Bustamante y Montero, Anto­
nio G., 34

Bustillo, Ignacio Prudencio,
262, 263, 264, 265, 267

Byron, George Gordon, Lord,
38

Caballero, José Agustín, 51,
142, 143, 161, 327, 337, 339

Cabanes, Pierre, 38
Cáceres, Andrés Avelino, 254
Cané, Miguel, 305
Carlos II, 144
Carnot, Lazare, 38

,

Caso, Antonio, 19
Castilla, Ramón, 231

Céspedes, Carlos Manuel de,
338

Clemenceau, Georges, 202
Collard, Roger, 41
Comte, Auguste, 42, 51, 172,

179, 180, 181, 190, 191, 193,
387



388 iNDICE DE NOMBRES

194, 195, 196, 197, 198,200, Ellauri, José, 307, 308, 310

201, 203, 205, 206, 207, 208, Engels, Friedrich; 302

210, 212, 216, 220, 222, 223, Espejo, Luis, 201
225,227,256,264,267, 268, Erasmo, 99
269, 271, 272, 277, 278, 280,
288,292,318,330, 331, 356,
358, 360, 361, 365

Condillac, Étienne de, 38
Confucio, 150
Constant, Bcn jamin, 39
Contreras Elizalde, Pedro, 197
Cornejo, Mariano, 50, 241, 242,

251, 252, 253, 254, 255
Cortés, Hernán, 325
Cosmes, Francisco G., 352, 354,

355
Costa, Ángel Floro, 324, 325
Costa, Cruz, 11
Cousin, Victor, 37, 38, 40, 127,

138, 153, ISS, 156, 159, 160,
168, 327, 331

Cuestas, Juan Lindolfo, 327
Crawford, William Rex, 9

Chateaubriand, Vizconde Fran­
çois René, 38, 39

. Danton, Georges Jacques, 365
Darwin, Charles Robert, 237,

242, 257, 293, 314, 324, 350,
360, 363

Deústua, Alejandro O., 247, 248
Díaz, Porfirio, 49, 53, 280, 351,

355,364,366,367, 369, 370,
371

Dorrego, Manuel, 63

Drago, Luis M., 280
Dumas, Alejandro, 38

Echenique, Rufino J., 231
Echeverría, Esteban, 37, 38, 39,

40, 49, 57, 59, 60, 62, 63,
64, 65, 78, 79, 85, 86, 87,
88, 89, 96, 97, 103, 104, 106,
122, 123, 124, 168, 169, 275,
304,306

Felipe II, 78
Fernández, Benjamín, 256
Fernández, E., 326
Ferreira, J. Alfredo, 49, 271,

272, 273, 274, 275, 276, 277,
278, 290, 291

Fichte, Johann Gottlieb, 153,
315

Figueiredo, Jackson de, 46
Fischer, Kuno, 341
Flores, Venancio, 306, 307
Francia, José Gaspar Rodríguez

de, 32, 56, 62
Francovich, Guillermo, 10, 45,

46, 255, 260, 261, 262
Franklin, Benjamín, 202
Fuenzalida, Grandon, 98

Gambetta, Léon, 199
García, Juan Agustín, 280, 281
García, Telesforo, 348, 349
García Moreno, Gabriel, 62
Gandhi Mahatma, 202

Ghioldi, Américo, 50
Gil Fortoul, José, 50
Giner de los Ríos, Francisco,

341
Gómez Robledo, Antonio, 45
González del Valle, José Zaca­

rías, 156
González del Valle, Manuel,

156

González, Manuel, General, 364
González Prada, Manuel, 58,

232, 233, 234, 235, 236, 237,
238, 239, 249

Groussac, Paul, 281
Guillermo II, 202, 240
Guizot, François, 137

Guyou, Jean Marie, 261



iNDICE DE NOMBRES 389

Haeckel, Ernst, 257, 319 194, 195, 196, 197, 200, 201,
Hamilton, William, 41 207, 208, 222, 318

Hegel, Georg Wilhelm Frie- Lagarrigue, Jorge, 48, 50, 188,
drich, 15, 16, 19, 28, 29, 40, 190, 191, 192, 193, 194, 195,
138, 153, 177, 178,302,337, 197, 198, 199,200,201,204,
34.1, 342 207, 208, 210, 211

'

Helmholtz, Hermann, 365 Lagarrigue, Juan Enrique, 48,
Helvecio, Claude Adrien, 38 50, 188, 190, 196, 200, 201,
Henriquez Ureña, Pedro, 9 202, 203, 204, 207, 208, 210,
Herder, Johann Gottfried, 40, 211, 212

174, 175, 176, 177, 178 Lagarrigue, Luis, 188
Herrera, Leopoldo, 49, 291, 292 Lamarck, Jean B., 257
Holbach, Paul Henry, 38 Lamas, Andrés, 304, 305, 306,
Hostos, Eugenio María de, 52 308
Howe, Edith, 272 Lamartine, Alphonse de, 38
Hull, Cora, 212 Lamennais, Félicité de, 34
Humboldt, Karl Wilhelm, 181 '

Laporte, 198
Huxley, Aldous, 319, 365 Laromiguière, Pierre, 41

Lastarria, José Victorino, 34,
38, 50, 56, 57, 59, 81, 82, 83,
84, 90, 91, 98, 99, 104, 107,
108, 120, 124, 125, 126, 133,
134, 135, 166, 167, 171, 172,
173, 174, 175, 176, 177, 178,
179, 180, 181, 182, 183" 184,
185, 186, 187, 188, 189, 190,
191, 193, 194, 195, 206, ;209,
215, 221, 228, 306

Latorre, Lorenzo, 307, 310
Lavoisier, Antoine de, 237

Lemos, Miguel, 197, 198, 199
Lerdo de Tejada" Sebastián,

351, 364
Lerminier, 38, 40

Leroux, Pierre, 37, 38, 40

Letelier, Valentín, 50, 188, 190, \

191, 193, 20� 20� 20� 21�
212,213,214,215,216,217,
218, 219, 220, 222;- 223, 225,
226, 227, 228, 229, 230

Limantour, José Ives, 371
Littré, Émile, 172, 191, 193,

194, 195, 196, 197, 200, 201,
207, 208, 222, 318

Locke, John, 38, 156

Iglesias, Miguel; 232

Ingenieros, José, 50, 262, 280,
282, 283, 288, 293, 298, 299

Insúa Rodríguez, Ramón, 9

Iturbide, Agustín, 32

James, William, 261, 265
Janet, Paul, 327
Jefferson, Thomas, 202

Jouffroy, Theodore" 38,41, 138
Juárez, Benito, ,28, 240, 351,

356, 357
Justo, Juan B., 50, 285, 286,

288, 293, 300, 301, 302, 303,
356, 365

Jurkouski, Julio, 320, 321

Kant, Immanuel, 138, 153, 176,
314, 341

Krause, Kar! Christian Frie­
drich, 268, 314

Korn, Alejandro, 267, 279, 282,
300

Lacalle, P., 276
Laffitte, Pierre, 172, 191, 193,



390 tNDICE DE NOMBRES

López de Santa Anna, Antonio Pardo Bazán, Emilia, 202
56, 62

'

Penn, William, 114, 202

Lyel, Charles, 237, 242 Pena, Carlos María de, 312,
313, 317, 318

Perojo, José del, 341

Piaggio, José T_, 314

Piérola, Nicolás de 231 232
Pineda, Rosendo, 3li6

'

Piñero, Norberto, 280
Pitágoras, 302
Platón, 291
Portales, Diego, 56, 62, 98, 209,

212, 228

Poey, Andrés, 51

Prado, Javier, 50, 241, 242,
Prado, Mariano Ignacio, 231

243, 246

Macedo, Pablo, 365
Maistre, Joseph de, 39
Manero, Antonio, 369
Martí, José, 142, 338

Martínez, Martín c., 32, 322
Martínez Estrada, Ezequiel, 9
Matienzo, José Nicolás, 280

'Marx, Karl, 297, 298, 300 301
302

' ,

Maximiliano, 127, 355
Mendes, Teixeira, 197
Méndez, Gregorio, 364
Menéndez y Pelayo, Marcelino

150
'

Mercante, Victor, 269, 288, 289
Michelet, Jules, 37, 137, 178
Mill, James, 37, 42

Mill, John Stuart, 181,182,184,
1135, 216, 221, 222, 237, 360
361, 365

'

Montalvo, Juan, 58
Montero, Rafael, 340, 341, 342,

344, 351
MonU, Amoldo, 191

Montesquieu, Charles, 220
Mora, José María Luis 34 37

57, 59, 73, 74, 75,' 76: 77'
163, 164, 169, 170, 171,215:
306, 356, 357, 358, 370

Mo�eno, Mariano, 63, 282
Munoz Rayo, Jorge, 10

Napoleón I (Bonaparte) 130
Napoleón III, 72, 181, 2i0
Newton, Isaac, 257, 365

O'Higgins, Bernardo, 32, 92,
202, 211

Oliveira Torres, Ïoâo Camilo
de,45

Ortega y Gasset, José, 16, 17

Quesada, Ernesto, 280

Quinet, Edgard, 37
Quiroga, Juan Facundo, 34,

282

Ramos Mejía, José María, 280
281

'

Reid, Thomas, 41
René-Moreno, Gabriel, 257,

259, 260
Ribeiro de Mendoça, Joaquín
198,

'

Rivadavia, Bernardino 32 62

282, 283
",

Rivarola, Rodolfo, 280
Robiner, 198, 199, 207

Rodríguez, José Ignacio 150
Rodríguez, Rosalía, 3�i3
Rodríguez, Simón, 104, 109,

110, 121, 128, 129, 130, 133,
306

Roosevelt, Theodore, 202
Rosas, Juan Manuel de, 28, 50,

56, 62, 63, 66, 70, 79, 259,
268,271, 281, 282,285,287,
304, 305, 306

Rousseau, Jean Jacques, 38,
221, 365



INDICE DE NOMBRES

Saco, José Antonio, 35, 142, Tajes, Máximo, 327
143, 144, 145, 147, 148, 158, Tolstoi, León, 202
161. Torres, José, 48

Saint Simon, Claude, 37 Tyndall, John, 653
Salmerón, Nicolás, 341
Sánchez de Bustamante, Daniel,

261, 262
Sánchez Reulet, Aníbal, 9

Sanguily, Manuel, 149
San Martín, José de, III
Santos, Máximo, 307
Sanz del Río, 341

Sarmiento, Domingo Faustino,
27, 28, 34, 37, 49, 55, 56,
58, 63, 68, 69, 70, 77, 78, 84;
100, 1I3, 114, lIS, 1I6, 1I7,
122, 161, 171, 172, 215, 236,
258, 267, 268, 271, 272, 275,
279, 281, 282, 283, 304, 306

Savigny, Friedric Karl von, 40
Scalabrini, Pedro, 49, 268, 269,

271, 288

Schelling, Friedrich Wilhelm,
153

Sierra, Justo, 49, 284, 350, 352,
353, 355, 361, 363, 364, 365,
366, 371

Sócrates, 253
Solla, Ángel, 317

Spencer, Herbert, 48, 49, 50,
51, 52, 172, 212, 213, 214,
220, 221, 222, 237, 239, 241,
254, 257, 260, 261, 263, 265,
279, 280, 281, 293, 295, 297,
298, 299, 300, 316, 318, 319,
:127, 330, 331, 332, 334, 337,
344, 360, 361, 362, 365

Stewart Dugald, 41

391

Ugarte, Pedro, 38

Valera, Juan, 202

Varona, Enrique José, 51, 142,
328, 329, 330, 331, 332, 333,
334, 335, 336, 338, 343, 345,
346

Vázquez y Vega, Prudencio,
315, 316, 317, 319

Vico, Giovanni Battista, 174,
176, 177, 178, 220

Victoria, Maximio, 49
Vicuña Mackenna, Benjamín,

38, 188

ViJlarán, Manuel Vicente, SO,
241,243,244, 245, 246, 247,
248, 249, 250

Villemain, François, 38

Viña, Segundo, 315

Virchow, Rudolf, 365

Vitier, Medardo, 10, 143, 144,
148, 330

Washin¡!ton, Jorge, Ill, 130,
202

Washington, Booker, 240, 263

Zambrana Vázquez, Antonio,
190, 195

Zum Felde, Alberto, 308, 309,
310, 31I



 



íNDICE GENERAL

PREFACIO •••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• o', 9

INTRODUCCIÓN

I. Hispanoamérica y su conciencia histórica 15

1. Sentimiento de dependencia, 15.-2. Renuncia negativa
al pasado hispanoamericano, 20.-3. Hispanoamérica y su

afán por hacer una nueva historia, 24.

II. El romanticismo en Hispanoamérica 30

4. La autonomía intelectual, 30.-5. El romanticismo y el
sen tido de originalidad, 33.---6. Influencias filosóficas, 36.

III. El positivismo en Hispanoamérica .... , . . . . . . . . . . . . . 43

7. El positivismo como filosofía para un nuevo orden, 43.-
B. El positivismo y sus diversas interpretaciones en Hispano­
américa, 47.-9. Esperanzas y fracaso del positivismo, 52.

Primera Parte

LA EMANCIPACIÓN MENTAL

I. Emancipación política y emancipación mental 55

10. La i'evolución de independencia y la reacción colonial,
55.-11. Repudio de la herencia social, 57.-12. La colonia

'en la mentalidad hispanoamericana, 60.

II. Medioevo y modernidad en la cultura americana

13. Hispanoamérica, baluärte medieval, 64.-14. ,La moder­

nidad en la mentalidad hispanoamericana, 66.-15. Civili­
zación contra barbarie, 6B.-16. Catolicismo o republicanis­
mo, 71.-17. Progreso contra retroceso, 73.

64

III. La herencia española en Hispanoamérica 74

lB. Espíritu de cuerpo contra intereses nacionales, 74.-19.
Atrofiamiento de la facultad de pensar, 77.-20. Vicios
heredados de la colonia, 80.-21. Bondades de la herencia

española, B3.
393



394 íNDICE GENERAL

IV. Urgencia de la emancipación política 86

-22. De la soberanía ilimitada al despotismo, 86.-23. Evo­
lución y revolución, 89.-24. Impotencia de los libertado­
res para establecer un nuevo orden, 92.

V. La nueva generación y su programa . . . . . . . . . . . . . . . . 94

25. El tercer partido, 94.-26. El partido progresista, 98.-
27. Absolutismo de los partidos en Hispanoamérica, 100.-
28. La educación como solución, 103.

-

VI. Norteamérica como modelo 105

29. Las dos Américas; 105.-30. El progreso como libertad

y esfuerzo individual, 110.-31. Sajonización de Hispano­
américa, 113.

VII. En torno a la solución hispanoamericana lIB

32. Vuelta a la realidad hispanoamericana, 118.-33. Re­
acción contra Europa, 120.-34. Hispanoamérica frente a

Norteamérica, 128.-35. Por una cultura original, 133.-36.
En torno a una filosofía americana, i37.

VIII. Aprendizaje en cabeza ajena 142

37. El proceso cubano de independencia, 142.-38. Indepen-
dencia y herencia, 143.-39. Educación para la libertad,
149.-40. Batalla por là indepe!Jdencia mental, 153.

IX. Hacia la filosofía de un nuevo orden . . . . . . . . . . . . . . .. 161

41. El ideal para una nueva Hispanoamérica, 161.-42. La
industria como base para un nuevo orden social, 164.-43.
La filosofía como base del erden, 167.-44. Encuentro con

el positivismo, 171.

Segunda Parte

NUEVO ORDEN

I. El positivismo como filosofía liberal 175
45. Contra el fatalismo histórico, 175.-46. Lastarria y el

comtismo, 178.-47. Lastarria y Stuart Mill, 181.

II. Ortodoxos y heterodoxos 187

48. El positivismo en la vida intelectual chilena, 187.-49.



INDICE GENERAL

Los ortodoxos chilenos, 194.-50. El apóstol de la humani­

dad, 201.-51. La heterodoxia chilena, 206.-52. Dos actio

tudes, 208.

395

III. En torno a una ciencia política 215

53. ¿Es posible una ciencia de la política?, 215.-54. La
ciencia política y la historia, 217.--'55. ¿Qué teoría política
elegir?, 221.-56. Ciencia politica para estadistas, 224.

IV. Decepción y demolición 231

57. La gran derrota, 231.-58. Demolición del pasado, 233.-

59. Manuel González Prada y el positivismo, 236.-óO.
Contra la desigualdad racial, 239.

V. Positivismo y nacionalidad 241

61. La sombra del pasado como obstáculo a la nacionalidad,
241.-62. Educación moralista y educación práctica, 247.-
63. El problema indígena, 249.-64. La libertad como fun­
damento del progreso, 252.

VI. Positivismo y regeneración social 255

65. Estrangulamiento de Bolivia, 255.-66. El problema de
la regeneración boliviana, 257.-67. Spencer y el nuevo

orden boliviano, 260.-EI nuevo positivismo de Ignacio Pru­
dencio Bustillo, 264.

VII. El positivis�o como educación para la libertad 267

69. Comte y el liberalismo argentino, 267.-70. El lndiví-
duo y su educación para la libertad, 269.-71. El positivismo
y su interpretación argentina, 276.

VIII. El positivismo y la burguesía argentina 279

72. La generación de 1880, 279.-73. El ideal de una raza

argentina, 282.-74. Lucha de clases, 284.

IX. Positivismo y socialismo 287

75. La educación como instrumento de elevación social,
287.-76. Comtismo y socialismo, 290.-77. El positivismo
inglés y el socialismo argentino, 293.-78. Positivismo y

marxismo, 300.



396 iNDIcE GENEÎ{AL

X. El positivismo y la nueva moral hispanoamericana 304

79. El Uruguay y el problema de lu emancipación mental,'
304.---S0. El cuartel contra la inteligencia, 307.---S1. Posi­
tivistas contra espiritualistas, 311.---S2. El positivismo como

filosofía amoral, 315.---S3. El positivismo como filosofía

moral, 318.---S4. Triunfo del positivismo, 324 .

.

XI. El positivismo y la emancipación política cubana 327
85. Sobre el fracaso colonial de España en América,.327.-
86. El positivismo y la emancipación mental de Cuba, 329.-

'

87. Bases para un nuevo método educativo, 332.---S8. Li­

bertad individual y responsabilidad social, 334.

XII. Spencer contra Hegel , � . . . . . . . . . . . .. 337
89. Autonomismo contra separatismo, 337.-90. Hegel y el
autonomismo cubano, 340.-91. Spencer y el separatísmo,
344.

XIII. La raza latina y el positivísmo 347

92. Transformación mental del mexicano, 347.-93. Libertad

y orden social, 351.-94. Gabino barreda y el positivismo
comtiano, 355.-95. Spencer y la evolución de México, 360.-,
96. La generación de los "científicos", 363.-97. Orden

político y libertad económica, 366.

BIBLIOGRAFÍA ••......•...• � ..•...•.••••......•...... '.
373

1NDICE DE NOMBRES •..•...•..••...•.•..........•.....
3S7



Este libro se terminó de impri­
mir el día 31 de agosto de 1949,
en los talleres .de "Gráfica Pan­

americana", S. de R. L., Pánu­
co 63. De él se tiraron 1,000
ejemplares y en su composición
se utilizaron tipos Bodoni 12:12,
10:10 y 8:8. Se encuadernó en

Encuadernación Zenzontle, Pánu­
co y Usumacinta. La edición es­

tuvo al cuidado, de Julián Calvo.


