


Católicos, protestantes y liberales.indb   2 16/02/16   21:23



CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

EL DEBATE  
POR LAS IMÁGENES RELIGIOSAS  

EN LA FORMACIÓN  
DE UNA CULTURA NACIONAL  

(1848-1908)

Católicos, protestantes y liberales.indb   3 16/02/16   21:23



CENTRO DE ESTUDIOS HISTÓRICOS

Católicos, protestantes y liberales.indb   4 16/02/16   21:23



CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

EL DEBATE  
POR LAS IMÁGENES RELIGIOSAS  

EN LA FORMACIÓN  
DE UNA CULTURA NACIONAL  

(1848-1908)

Gabriela Díaz Patiño

EL COLEGIO DE MÉXICO

Católicos, protestantes y liberales.indb   5 16/02/16   21:23



Primera edición, 2016

D.R. © El Colegio de México, A.C.
 Camino al Ajusco 20
 Pedregal de Santa Teresa
 10740 Ciudad de México
 www.colmex.mx

ISBN 978-607-462-890-6

Impreso en México

201.7097209
D277c

Díaz Patiño,Gabriela
Católicos, liberales y protestantes : el debate por las imágenes 

religiosas en la formación de una cultura nacional (1848-1908) / 
Gabriela Díaz Patiño. – 1a. ed. – Ciudad de México : El Colegio 
de México, Centro de Estudios Históricos, 2016.

435 p. ; 22 cm.

ISBN 978-607-462-890-6
1.México – Religión – Aspectos sociales – Historia – Siglo 

XIX. 2. Iglesia protestante – México – Historia – Siglo XIX.  
3. Iglesia católica – México – Historia – Siglo XIX. 4. Política 
cultural – México – Historia – Siglo XIX. 5. Libertad religiosa – 
México – Historia – Siglo XIX. 6. México – Religión – Aspectos 
sociales – Historia – Siglo XX. 7. Iglesia protestante – México – 
Historia – Siglo XX. 8. Iglesia católica – México – Historia – Siglo 
XX. 9. Política cultural – México – México – Historia – Siglo 
XX. 10. Libertad religiosa – México – Historia – Siglo XIX. 11. 
Ídolos e imágenes – México – Historia – Siglo XIX. 12.  Ídolos e 
imágenes – México – Historia – Siglo XX. I. t.

Católicos, protestantes y liberales.indb   6 16/02/16   21:23



ÍNDICE

Reconocimientos 11
Prólogo 13
Introducción 17

PRIMERA PARTE

EL MODELO DEVOCIONAL ROMANO  
Y LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO

 1. Renovación espiritual y redefinición del ícono  
cristiano (1823-1899) 33

  La imagen artística del catolicismo en el siglo XIX 35
  Construcción de una nueva política de la imagen  

de devoción católica 44
    Proyecto de renovación espiritual 45
    Primacía de María en el proyecto de re-evangelización 51
    El Rosario: activa eficacia de re-evangelización 66
    San José: Patrono de la Iglesia Universal 73
    El Sagrado Corazón de Jesús: emblema del proyecto  

   de “reconquista religiosa” 77
 2. La Reforma Religiosa en México (1856-1881) 93
  Organización y administración de la institución  

  eclesiástica mexicana 94
  Fundamento de la lucha contra la cultura católica  

  en México 99
  Imágenes demolidas, raptadas, reclamadas y extraviadas 105
    La disputa por la imagen de Nuestra Señora de la Merced 105

[7]

Católicos, protestantes y liberales.indb   7 16/02/16   21:23



8 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

    Decaimiento de la devoción a la imagen de Nuestra  
   Señora del Carmen 114

    Imágenes destruidas y desaparecidas 119
  Ofensiva liberal contra los espacios sociales y culturales  

  de las imágenes devocionales 127
    Las reformas y el proyecto cultural en el gobierno  

   de Benito Juárez 127
    La reforma religiosa de Lerdo de Tejada 143
    La ratificación de la reforma religiosa en México 149

SEGUNDA PARTE

ICONOCLASIA PROTESTANTE EN MÉXICO
 3. Crisis en las estructuras espirituales del catolicismo  

en México (1850-1900) 155
  Los primeros esfuerzos por introducir las doctrinas  

  protestantes en México 156
    La lucha y el miedo por la libertad de creer 156
    El estado de observancia religiosa 162
  Difusión de las doctrinas protestantes en la arquidiócesis  

  de México 164
    Primeros textos de las doctrinas protestantes 164
    Manuel Aguas: �El reformador religioso en México� 171
    Expansión de las iglesias protestantes en la arquidiócesis  

   de México 190
 4. La propaganda iconoclasta protestante 197
  Coincidencias en el proyecto cultural liberal y el protestante 199
  Fundamentos doctrinales de la iconoclasia protestante  

  decimonónica 201
    La Virgen María en el debate inicial contra el culto  

   a las imágenes religiosas en México 201
    La literatura de controversia 209
    Los debates impresos 220
  Contenidos de la propaganda iconoclasta en la prensa  

  protestante 229
    “¿Es la Iglesia Romana idólatra?” 231

Católicos, protestantes y liberales.indb   8 16/02/16   21:23



9INTRODUCCIÓN

    El Sagrado Corazón de Jesús: �forma regente del culto  
   católico-romano” 246

    El nuevo reinado de María 248
    Sobre otros santos y milagros 255

TERCERA PARTE

REDEFINICIÓN DE LA CULTURA CATÓLICA MEXICANA
 5. Reacomodo de las estructuras simbólicas del catolicismo  

en México (1855-1908) 259
  Los primeros esfuerzos por introducir las doctrinas  

  protestantes en México 261
    La celebración del dogma inmaculista en México 261
    Movimiento mariano nacional 276
  El proceso de normatividad de la imagen devocional  

  en México a finales del siglo XIX 298
    Devoción y piedad religiosa en la gestión arzobispal  

   de Próspero M. Alarcón 311
 6. El discurso iconódulico en el Arzobispado de México 317
  Transmisión del modelo devocional romano  

  en la arquidiócesis de México 318
    Iconodulia en la prensa católica 318
    La literatura católica en defensa de las imágenes  

   de devoción católica 329
    El proyecto editorial de Regis Planchet 343
    El grabado como propaganda de la imagen devocional 

   católica 349
  Renovación en el arte sacro 368
    La pintura y escultura de tema católico  

   en la arquidiócesis de México 368
    Los vitrales 374
    Reordenamiento de las imágenes escultóricas y pictóricas 387
    Procesiones y peregrinaciones 397

Epílogo 405
Bibliografía 417

Católicos, protestantes y liberales.indb   9 16/02/16   21:23



Católicos, protestantes y liberales.indb   10 16/02/16   21:23



RECONOCIMIENTOS

Este libro se basa en la tesis doctoral que presenté en El Colegio de México 
en 2010 y quiero expresar mi gratitud a todas las personas e instituciones 
que hicieron posible esta investigación desde su gestación.

Al Consejo Nacional de Ciencia y Tecnología (Conacyt) por financiar 
mis estudios de posgrado durante una gran parte de mi formación acadé-
mica; a El Colegio de México, por permitirme formar parte de sus filas y 
por la beca que me extendió para la redacción final de la tesis. El proyecto 
de becas para estudiantes distinguidos del Instituto Nacional de Estudios 
Históricos de las Revoluciones de México (INEHRM) ayudó a costear una 
parte importante de la pesquisa documental en archivos y bibliotecas, para 
lo cual también conté con la beca de Movilidad Nacional Santander-Uni-
versia. Sin el apoyo de estas instituciones mi investigación doctoral habría 
sufrido grandes inconvenientes.

Mi sentido agradecimiento va para el Dr. Guillermo Zermeño Padilla a 
quien tuve la suerte de tener en calidad de director de tesis. Traté de sacar 
el mayor provecho de la lectura y atinadas observaciones que hizo de mi 
trabajo y de la generosidad con la que acoge a sus estudiantes en El Colegio 
de México.

Los doctores Jorge Traslosheros Hernández, Andrés Lira, Jaime del 
Arenal, Alicia Azuela, Nelly Sigaut y Alfonso Alfaro, en calidad de lecto-
res en los seminarios de investigación aportaron valiosos comentarios en 
torno a la versión original cuando fue presentado como tesis. También 
quiero agradecer a Luis Aboites, quien leyó minuciosamente el texto e 
hizo señalamientos de mucha utilidad. Asimismo agradezco en suma los 
comentarios y atinadas observaciones de los dictaminadores del texto 

[11]

Católicos, protestantes y liberales.indb   11 16/02/16   21:23



12 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

para su publicación, traté de seguir sus recomendaciones hasta donde me 
fue posible.

Para la investigación propiamente dicha conté con el apoyo y amabili-
dad de Berenice Bravo Rubio y Marco Antonio Pérez Iturbe, encargados 
del Archivo Histórico del Arzobispado de México; a Ténoch David Sesma 
Meneses y a Consuelo Castillo, encargados del Archivo de la Iglesia Me-
todista de México, agradezco el apoyo prestado durante la pesquisa do-
cumental en dicho recinto. De la Biblioteca “Luis González y González”, 
de El Colegio de Michoacán, quiero mencionar en especial a Emeterio 
Martínez Saldívar, quien me auxilió con los materiales del Fondo Especial. 
Desde Jalisco también recibí el apoyo de José Refugio de la Torre Curiel. 
Por último, a todo el personal de la Biblioteca “Daniel Cosío Villegas” en 
El Colegio de México mi más profundo reconocimiento.

Gracias al Programa de Becas Posdoctorales de la UNAM, bajo la Coordi-
nación de Humanidades, pude retomar la investigación en el Instituto de 
Investigaciones Históricas. A esta institución todo mi agradecimiento por 
el tiempo y por el espacio para dar forma final al texto. En especial quiero 
agradecer al doctor Jorge Traslosheros Hernández por el intercambio aca-
démico durante los dos años de mi estancia posdoctoral y por su calidez 
humana.

Por último, quiero agradecer y dedicar este trabajo a mis padres, a mis 
hermanos y a mis sobrinos. A Israel, a Mónica y a Juan Carlos porque los 
quiero. A Martín, a Israel y a Goretti por la frescura de su presencia en mi 
vida. A Martín Díaz por transmitirme un modelo de responsabilidad y 
disciplina y porque de forma indirecta es él quien orientó mi pasión por 
la Historia en general y por la Historia del catolicismo en particular. A la 
presencia y recuerdo de Guadalupe Patiño por su legado de amor, por su 
ejemplo de vida y por recordarme insistentemente que hay que sonreír.

Católicos, protestantes y liberales.indb   12 16/02/16   21:23



PRÓLOGO

Mi aproximación al tema de las imágenes religiosas es consecuencia de un 
largo camino académico. Comenzó durante la elaboración de mi tesis de 
licenciatura en historia, en la cual me propuse contar la historia de lo que 
pasó en la arquidiócesis de Michoacán en relación con el establecimiento 
del catolicismo social entre los años que van de 1897 a 1913. Presenté a 
los actores que estuvieron a favor y en contra del proyecto católico-social 
en sus inicios, traté de establecer el diálogo entre la organización de los 
católicos para la realización de dicho proyecto y el debate que se generó 
con el gobierno liberal de Michoacán.1 Cuando se decidió dar conclusión 
al trabajo, observé, entre otras cosas, que la fecundidad de fuentes daba pie 
a diversas problemáticas, una de las cuales era el desarrollo de las formas 
devocionales en los siglos XIX y XX, tema prácticamente ignorado por la 
historiografía nacional hasta aquel momento.

La lectura de las fuentes me hizo percibir un panorama devocional dis-
tinto al de la época colonial. Durante la gestión arzobispal de Atenógenes 
Silva y Álvarez Tostado (1900-1911) en la arquidiócesis de Michoacán, clé- 
rigos y seglares describían en sermones, disertaciones, apologías, artículos pe- 
riodísticos o de revistas una importante oleada a favor de la devoción del 
Sagrado Corazón de Jesús. La continuidad discursiva y el fortalecimiento 

1 Producto de esa investigación son los siguientes artículos de mi autoría: Díaz, “Un 
arzobispo entre dos fuerzas: el proyecto católico-social de Atenógenes Silva en Michoacán”, 
2000, pp. 29-33; “Francisco Elguero Iturbide, un historiador católico frente al positivis-
mo”, 2001, pp. 151-166; “El catolicismo social en la arquidiócesis de Morelia. 1897-1913”, 
2003, pp. 97-134; “Ideología y política de los católicos en Michoacán: una mirada a través 
de la prensa católica, 1899-1914”, 2007, pp. 183-207.

[13]

Católicos, protestantes y liberales.indb   13 16/02/16   21:23



14 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

de dicha devoción me hicieron pensar en la relevancia histórica y en el im-
pacto social de la imagen del Sagrado Corazón de Jesús en la arquidiócesis 
de Michoacán a finales del siglo XIX y principios del XX. Por eso, cuando 
ingresé a El Colegio de Michoacán presenté esa temática de investigación, 
y en su desarrollo pude establecer los nexos entre la construcción social de 
la representación religiosa del Sagrado Corazón de Jesús y la reestructura-
ción de la organización eclesiástica en la arquidiócesis de Michoacán entre 
los años de 1875 a 1923. Sin embargo, el problema del alcance emotivo 
de la devoción al corazón deífico y su incidencia en la construcción de la 
sociabilidad de los fieles quedaron todavía en el aire y ese, según pensé, 
sería el objeto de mi siguiente investigación.

Aunque desde un inicio tuve claro que lo que me interesaba era obser-
var la incorporación y los efectos de la devoción del Sagrado Corazón de 
Jesús en la religiosidad de los fieles, a medida que avanzaba en el análisis  
de las fuentes consultadas, tras revisar a no pocos autores y en gran parte por 
las persistentes observaciones que recibí de mi director de tesis –en cuanto 
a convertir a las imágenes devocionales en mi objeto de estudio– llegué a 
la conclusión de que para entender el fenómeno devocional decimonónico 
en México había que hacer una revisión de lo que las imágenes de devoción 
católica significaban en el contexto nacional. Por tanto, mi trabajo tenía 
que ser una historia de la imagen devocional en el México decimonónico. 
Había que revalorar el significado de la imagen religiosa integrándola a los 
contextos a los que pertenece, esto es, lo religioso, lo espiritual, lo social 
y también lo político. En el proceso de recepción religiosa, las imágenes 
son cargadas de significados –no necesariamente similares– por quienes las 
crean y por quienes las observan. En ese sentido, es fundamental conside-
rar los contextos devocionales o religiosos, pues son los que constituyen el 
camino más viable para reconstruir tanto las razones que pudieran guiar a 
los creadores como la mirada de aquellos para quienes son construidas las 
imágenes religiosas. En ese sentido también fue importante establecer la co- 
nexión entre la producción de las imágenes devocionales y la evolución de 
las ideas religiosas.

A través del estudio de la formación de la imagen devocional es posible 
internarse en los significados religiosos y espirituales depositados durante 
la creación de la imagen, en los intereses políticos y sociales involucrados, 
en las prácticas religiosas, en la sociabilidad de la imagen, en la evolución 

Católicos, protestantes y liberales.indb   14 16/02/16   21:23



15PRÓLOGO

y transformación de los contenidos; en fin, sumergirse en la cultura visual 
del catolicismo.

A partir de la importancia histórica que tiene el análisis de este fenó-
meno, en el presente trabajo se intenta hacer una primera aproximación 
al estudio de la imagen religiosa desde una perspectiva de la historia cul-
tural, entendida como el estudio de las prácticas a través de las cuales los 
individuos aprehenden y organizan la realidad social. Si bien, un estudio 
de las imágenes de devoción católica implica tanto el análisis de quienes 
las crean como de quienes las reciben y apropian, este libro se concentra 
en los grupos de elite que reciben, construyen y difunden los sentidos de  
las imágenes devocionales en la segunda mitad del siglo XIX. Esperamos que  
nuestras reflexiones permitan abrir con profundidad el estudio a la mirada 
de los fieles, quienes dan otra razón de ser a las imágenes devocionales. 
En suma, esta investigación reflexiona sobre la formación de una cultura 
nacional vista a través del debate generado por los discursos sobre los usos 
y funciones de las imágenes de devoción católica en el proceso de Reforma 
liberal en la arquidiócesis de México.

Católicos, protestantes y liberales.indb   15 16/02/16   21:23



Católicos, protestantes y liberales.indb   16 16/02/16   21:23



INTRODUCCIÓN

En la historia del cristianismo las imágenes han mantenido un papel esen-
cial. De acuerdo con la doctrina eclesiástica primero fueron las Escrituras 
hebreas –Antiguo Testamento– que marcan las normas y preceptos por 
los que debía regirse el pueblo hebreo y en donde se anuncia la llegada 
de un Mesías, luego vino la Palabra de Jesucristo que quedó registrada 
en el Nuevo Testamento y después llegaron las imágenes figurativas como 
instrumentos de apoyo para la evocación, memoria y el perpetuo recuerdo 
de la Pasión de Jesucristo. Por eso la definición de imagen en los inicios de 
la construcción teológica del cristianismo fue primordial para explicitar la 
esencia misma de Dios, sus manifestaciones ante los hombres y distinguir-
se de prácticas paganas.1 De tal forma que las imágenes religiosas, enten-
didas en este estudio como la representación simbólica de los contenidos  
doctrinales, han acompañado la formación, evolución y permanencia  
del cristianismo. En ese sentido, todo estudio sobre las imágenes cristianas 
obliga necesariamente al análisis de la interacción entre las representacio-
nes visuales y textuales.

1 Los Padres de la Iglesia del siglo IV construyeron, a partir de los fundamentos de la 
teología trinitaria, las bases de una política de la imagen cristiana. Desde su visión, Padre, 
Hijo y Espíritu Santo no son personas distintas sino distintos modos de manifestación del 
Dios consustancial. Por consiguiente se apuntaba que la representación de Dios sólo es po-
sible a partir de la comprensión de la existencia del Hijo de Dios; Jesucristo es la imagen de 
Dios. Por eso, según la doctrina patrística, las primeras imágenes figurativas de la cristian-
dad hicieron referencia a Jesús: el pez, el cordero, el pelícano alimentando a sus polluelos 
con su propia sangre y los anagramas de Cristo. Véase Schönborn, El ícono de Cristo. Una 
introducción teológica, 1999, pp. 15-26.

[17]

Católicos, protestantes y liberales.indb   17 16/02/16   21:23



18 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Una parte importante de la cultura visual del cristianismo se ha cons-
truido en función de los acuerdos y desacuerdos sobre la legitimidad de los 
usos de las imágenes devocionales. La construcción de la imagen cristiana 
dio inicio con la representación de símbolos cristianos y escenas del Anti-
guo Testamento encontradas en las paredes de las catacumbas durante los 
primeros siglos de nuestra era. Conforme transcurrió el tiempo esas imáge-
nes simbólicas se fueron complejizando. Más tarde, el valor espiritual que 
se proporcionó a las primeras reliquias de los mártires cristianos, suscitó la  
producción de imágenes crísticas en los receptáculos que las guardaban  
y detonó la veneración a las imágenes de esos objetos; el origen sobrenatu- 
ral depositado sobre otras imágenes, como el paño de la Verónica en el que,  
de acuerdo con la tradición cristiana, se grabó el rostro de Jesucristo tras 
secarse el sudor camino al monte Calvario, fueron también motivo de ve-
neración entre los primeros cristianos. Pero, la conversión del emperador 
romano Constantino, junto con el establecimiento del catolicismo como 
religión oficial del Imperio y el mito de la “visión de la cruz” durante la 
batalla del Puente Milvo, hicieron de las imágenes religiosas una política 
de Estado. Así, la ascendente producción de representaciones de Cristo y 
escenas bíblicas hasta los siglos VI y VII ocasionó la integración de éstas con 
imágenes de los emperadores cristianos para promover entre los súbditos la 
relación entre Dios y el soberano.

Vino entonces la iconoclasia bizantina. Sustentada sobre el argumento 
de la imposibilidad de una representación de lo divino a través de la pro-
ducción humana de imágenes y en donde el propio misterio de la Encar-
nación, retomado por los teólogos de los siglos VIII y IX, no alcanzaba a los 
defensores de los íconos para justificar la representación de Jesucristo como 
imagen de Dios, desatando entonces la furia contra las imágenes sacras.2 

2 De acuerdo con la doctrina cristiana la Encarnación es el misterio y el dogma eclesiás-
tico que hace referencia a la doble sustancia (divina y humana) depositada en la persona de 
Jesús como hijo de Dios. Para los defensores iconódulicos de los siglos VIII y IX, las palabras 
de san Pablo: “Él es la imagen del Dios invisible” (Col., 1, 15) y “a Dios nadie lo vio jamás; 
el hijo único que está en el seno del Padre, nos lo ha dado a conocer” (Jn. 1, 18), son la 
evidencia bíblica de que siendo Jesús el Verbo hecho carne para habitar entre los hombres 
y haciéndose tangible, es como se hace posible la representación figurativa del Dios hecho 
carne. Sobre el desarrollo de los usos de la imagen cristiana en los primeros siglos de nuestra 
era y la iconoclasia bizantina véase Grabar, La iconoclastia bizantina, 1998; Besançon, La 

Católicos, protestantes y liberales.indb   18 16/02/16   21:23



19INTRODUCCIÓN

Ante el desacuerdo, fundamentalmente teológico, se separaron las iglesias 
cristianas de oriente y occidente. Apoyados por la continuidad que seguían 
dando las masas a la tradición de adorar y evocar por medio de imágenes 
sacras, un sector importante de la Iglesia católica romana emprendió la 
construcción de una teoría y política de la imagen visual y mental, decidi-
da a tocar la sensibilidad de los pueblos e impregnar el entorno privado y 
público de las sociedades. Sin dejar de escucharse voces opositoras –como 
la de San Bernardo–, las imágenes fueron utilizadas como medio de adoc-
trinamiento, como objetos de culto y como estímulo para la meditación.3 
Pasaron los siglos y occidente se llenó de monumentales construcciones 
eclesiásticas, ricamente decoradas y saturadas de imágenes escultóricas y 
pictóricas. También aumentaron los rituales en torno de esas imágenes re-
ligiosas artísticas o de otras nuevas, cuyos orígenes divinos les concedían 
grandes celebraciones populares.

Ante este escenario, ya en el siglo XVI, nuevamente surgieron desde el 
interior mismo de la institución eclesiástica diversas posturas contra los 
usos que se estaban dando a las imágenes religiosas. Para Lutero, Calvino 
y Erasmo de Rotterdam –este último dentro de la corriente cristiana más 
ortodoxa– el abuso de las imágenes sacras estaba fomentando la supers-
tición en las poblaciones, por tanto se hacía necesario que la institución 
eclesiástica impulsara una devoción a Cristo más interior y personal; a este 
argumento se sumó el de una nueva controversia iconoclasta –manifestada 
con la destrucción masiva de templos y sus imágenes–, que pretendía una 
revalorización de la Palabra (la Biblia) y la suspensión del culto confe-
rido a las imágenes religiosas de la Virgen María y los santos. La Refor-
ma protestante conllevó una nueva escisión de la Iglesia católica romana, 
cuya respuesta a la iconoclasia protestante se dio en el Concilio de Trento 
(1545-1563) en donde –con el apoyo teórico de la Compañía de Jesús– se 
estableció la legitimidad canónica y devocional de las imágenes religiosas; 
se impulsó un mayor culto sobre aquellas imágenes que se consideraban 

imagen prohibida: una historia intelectual de la iconoclasia, 2003; Schönborn, El ícono de 
Cristo. Una introducción teológica, 1999.

3 Una síntesis importante sobre el desarrollo de la imagen religiosa del periodo posterior 
a la querella bizantina de las imágenes la encontramos en Gombrich, Los usos de las imáge-
nes, 2003, pp. 48-79 y en Plazaola, El arte sacro actual, 1965, pp. 363-426.

Católicos, protestantes y liberales.indb   19 16/02/16   21:23



20 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

de origen divino, y sobre las elaboradas por mano humana y que, desde 
la perspectiva conciliar, perpetuaban la memoria del sacrificio del Hijo de 
Dios para el perdón de los pecados, los sufrimientos de María y el ejem-
plo de vidas de santidad. Dio inicio entonces otra etapa importante en la 
producción artística católica, cuya expresión estuvo dirigida a excitar al 
máximo las emociones de los espectadores. Esta etapa se prolongó hasta 
finales del siglo XVIII, momento en el que la Iglesia católica y el catolicismo 
enfrentaron un nuevo periodo de crisis.

Si bien, las ideas ilustradas habían cuestionado los dogmas, estructuras 
y sistema de valores de la Iglesia católica, las revoluciones de finales del 
siglo XVIII –Revolución industrial, Revolución francesa y las revoluciones 
de independencia en América– vinieron a debatir directamente el lugar 
que debía ocupar la religión bajo el establecimiento de un nuevo régimen, 
constituido por los nacientes Estados nacionales. El amplio poder econó-
mico, político y social que manejaba la Iglesia católica romana impedía, 
desde la perspectiva liberal, el establecimiento de Estados nacionales se-
culares y autónomos. Dio principio entonces en Occidente una política 
generalizada dirigida a debilitar las estructuras organizativas de la insti-
tución eclesiástica: nacionalización y amortización de bienes eclesiásticos, 
supresión de órdenes religiosas, masculinas y femeninas y la secularización 
de los nacimientos, el matrimonio y las defunciones. Pero, además de las 
respuestas de las jerarquías eclesiásticas, los Estados liberales se enfrentaron 
con un muro mucho más profundo de traspasar: el modo de vida de las 
poblaciones, fundamentado por las ideas y costumbres del catolicismo. El 
nacimiento, la vida infantil, adolescente y adulta y hasta la misma muerte, 
la educación escolar, los valores morales y éticos, la asistencia pública esta-
ban guiados por una cultura católica milenaria. De ahí que, a partir de la 
segunda mitad del siglo XIX, muchos gobiernos liberales comenzaran a ver 
la necesidad de erradicar esas formas culturales que, desde su perspectiva, 
impedían la concreción de Estados con claros principios de libertad, igual-
dad y de progreso social. A decir de Christopher Clark, esas políticas repre-
sentaron en la Europa del Este una “guerra cultural” en la que los valores y 
las prácticas colectivas de la vida moderna estaban en juego.4

4 Clark y Wolfram Kaiser, Culture Wars: Secular-Catholic Conflict in Nineteenth-Century 
Europe, 2003, pp. 5-9.

Católicos, protestantes y liberales.indb   20 16/02/16   21:23



21INTRODUCCIÓN

La Iglesia católica dio diversas respuestas a las transformaciones que 
se estaban suscitando. Si bien, una de las reacciones más conocidas fue la 
condena que hizo Pío IX de todas las ideas que cuestionaban doctrinal y 
estructuralmente a la institución eclesiástica, pronto la Santa Sede dirigió 
sus esfuerzos a encontrar los mecanismos para fortalecer la cultura católi-
ca, frente al proyecto liberal de introducir en las sociedades una “cultura 
secularizada”. En ese terreno las imágenes de devoción católica jugaron 
un papel fundamental; fueron revaloradas por la institución eclesiástica 
como una vía de defensa contra los cambios políticos, sociales, culturales 
y económicos planteados por el liberalismo y por el avance del protestan-
tismo. A lo largo de la segunda mitad del siglo XIX se construyó un mode-
lo devocional renovado, representado por las imágenes de la Inmaculada 
Concepción de María, por el Sagrado Corazón de Jesús y por San José. 
La inserción de este modelo devocional en las sociedades surgidas de las 
revoluciones tuvo efectos de aceptación, pero también de rechazo y crítica.

En este contexto es que la presente investigación explora la relación 
entre las imágenes de devoción católica, la política de reforma religiosa del 
Estado mexicano y un proyecto de redefinición del catolicismo en el Méxi-
co decimonónico. El propósito obedece a un interés concreto: entender el 
efecto que la secularización decimonónica tuvo sobre la cultura católica5 
y las respuestas que en el plano doctrinal y religioso dio la institución 
eclesiástica en México frente a la gran ola revolucionaria que se generó en 
el siglo XIX. Las imágenes de devoción católica representan una ventana 
idónea para observar qué fue lo que ocurrió con el catolicismo practicado 
en México a lo largo de la segunda mitad del siglo XIX.

La historiografía que aborda el tema de la Iglesia católica mexicana de-
cimonónica ha hecho poca referencia al efecto que las políticas de separa-
ción de poderes de ambas instituciones tuvieron sobre la cultura católica.6 

5 Por cultura católica se entiende en esta investigación el modo de vida (costumbres, 
prácticas religiosas, cosmovisión de la existencia, el modo de ser y hacer frente a las circuns-
tancias sociales, políticas y económicas de una sociedad) que hombres y mujeres de todos 
los estratos sociales adoptaron en todos los ámbitos de la vida, siguiendo las pautas de la 
Iglesia católica romana.

6 Desde la década de los noventa del siglo XX la historiografía mexicana ha abordado 
el tema sobre el desarrollo de la Iglesia católica en el México decimonónico desde una 
perspectiva esencialmente política en cuanto a las relaciones Iglesia-Estado. Los pioneros 

Católicos, protestantes y liberales.indb   21 16/02/16   21:23



22 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

¿Cuál era el paisaje devocional en el siglo XIX? o, ¿en qué medida las políti-
cas religiosas tomadas por los gobiernos liberales afectaron la espiritualidad 
y religiosidad de las naciones católicas? son cuestiones que no habían sido 
abordadas por la historiografía eclesiástica y religiosa de los siglos XIX y XX 
hasta hace muy poco. Justamente, nuestro diálogo en esta investigación se 
establece con aquellos trabajos que han abordado el tema del impacto de 
la secularización decimonónica sobre la cultura católica en general y so- 
bre las imágenes religiosas en particular.

Para el caso de México los esfuerzos se han concentrado en el virreina-
to.7 El tema de las implicaciones políticas de ciertas devociones en el Méxi-

sobre el tema fueron: Goddard, El pensamiento político y social de los católicos mexicanos. 
1867-1914, 1981; Ceballos, El catolicismo social, un tercero en discordia: Rerum Novarum, 
la ‘cuestión social’ y la movilización de los católicos mexicanos (1891-1911), 1991; Romero 
de Solís, El aguijón del espíritu. Historia contemporánea de la Iglesia en México (1895-1990), 
1994; Meyer, Catolicismo social en México hasta 1913, 1992. En los últimos años en México 
se han estado realizando trabajos que abordan el tema del catolicismo social desde una pers-
pectiva regional, entre otros: O’Dogherty, De urnas y sotanas. El partido católico nacional 
en Jalisco, 2001; Barbosa, “La Iglesia y el gobierno civil”, 1998; Menéndez, Iglesia y Poder. 
Proyectos sociales, alianzas políticas y económicas en Yucatán (1857-1917), 1995; Padilla, El 
catolicismo social y el movimiento cristero en Aguascalientes, 1992; Enríquez Licón, Pocas 
flores, muchas espinas. Iglesia católica y sociedad en la Sonora porfirista, 2002; Bautis-
ta, “Clérigos virtuosos e instruidos” y “Entre la disputa y la concertación”, 2001; Guerra, 
“Las encrucijadas del catolicismo intransigente-demócrata (1929-1932)”, 2005, pp. 42-73 
y “La salvación de las almas. Estado e Iglesia en la pugna por las masas, 1920-1940”, 2007, 
pp. 121-153. Estos trabajos, junto con varios otros, representan un esfuerzo importante 
por tratar de explicar la complejidad del pensamiento católico decimonónico en México.

7 Serge Gruzinski ha recordado el peso estratégico y cultural de las imágenes religiosas 
en la construcción del México colonial y barroco. Sin embargo, Gruzinski le dio peso 
exclusivo a la imagen al grado de concluir que el catolicismo es una religión de la imagen, 
olvidando que también comprende palabras, principios, ceremonias e instituciones que son 
tan fundamentales en la conformación del catolicismo como las imágenes. No obstante, el 
trabajo de Gruzinski nos muestra las múltiples posibilidades de análisis que nos proporcio-
nan las imágenes. En ese sentido Gruzinski plantea que “la guerra de las imágenes abarca, 
además del tema de las luchas por el poder, temas sociales y culturales” y que “la imagen 
puede ser el vehículo de todos los poderes y de todas las vivencias”. Gruzinski, La guerra 
de las imágenes, 1994. Por su parte, William B. Taylor se ha aproximado al estudio de las 
imágenes religiosas en México con el propósito de explicitar el catolicismo sincrético que 
se desarrolló en la región centro-occidente del país. En uno de sus varios trabajos sobre 
el tema, Taylor analiza una estampa de Nuestra Señora del Patrocinio, mandada hacer a 

Católicos, protestantes y liberales.indb   22 16/02/16   21:23



23INTRODUCCIÓN

co de los siglos XIX y XX, aunque poco, ya ha comenzado a ser explorado. 
Se ha analizado particularmente la imagen del Sagrado Corazón de Jesús 
desde los usos políticos en que se vio envuelta dicha imagen religiosa.8 
Asimismo, sobre la utilización de las imágenes religiosas como mecanismos 
para enfrentar el proceso de nacionalización de los bienes eclesiásticos en 
México se han realizado varios estudios, así como sobre la conexión que 
existió entre las imágenes de devoción católica (particularmente la imagen 
guadalupana) y la política durante las luchas ideológicas más intensas entre 
liberales y conservadores.9 Aunque poco, se ha abordado la forma en la que 

mediados del siglo XVIII, y la confronta con el relato textual en torno de la historia de la 
devoción que realizó el fraile Francisco de la Rosa, con el propósito de entender los usos y 
funciones que se le otorgaron a esa imagen devocional. Taylor, “Nuestra Señora del Patroci-
nio y fray Francisco de la Rosa: una intersección de religión, política y arte en el México del 
siglo XVIII”, 1998, pp. 281-312. Y estableciendo, en otro artículo, un registro de imágenes 
escultóricas de cristos en varias comunidades campesinas de la región centro-occidente de 
México, pudo determinar que la devoción a imágenes crísticas era tan fuerte como las imá-
genes marianas. Taylor, “Two shrines of the Cristo Renovado: religion and peasant politics 
in late colonial Mexico”, 2005, pp. 945-974. Pierre Ragon centra uno de sus estudios en 
analizar las formas en las que fueron introducidas las imágenes y la devoción de los santos 
en el México colonial, con ello aborda el tema del catolicismo que se creó en la Nueva 
España. El trabajo de Ragon se aproxima más al estudio de las formas devocionales, que en 
el caso de México se han concentrado fundamentalmente en las imágenes marianas de la 
época colonial. Ragon, Les saints et les images du mexique (XVIe-XVIIIe siècle), 2003.

8 Correa, “El rescate de una devoción jesuítica. El Sagrado Corazón Jesús en la prime-
ra mitad del siglo XIX”, 1998, pp. 369-380; Torres Septién, “De cerro a montaña santa: 
la construcción del monumento a Cristo Rey (1919-1960)”, 2004, pp. 113-154, en este 
trabajo la autora estudia las implicaciones políticas en la construcción del monumento a 
Cristo Rey en Silao, Guanajuato; Díaz Patiño, Renovación espiritual y proyecto nacional, en 
dictamen, 2010; Rodríguez, “El Sagrado Corazón de Jesús: imágenes, mensajes y trans-
ferencias culturales”, 2009, pp. 145-167. Jaime del Arenal Fenochio hace una sugestiva 
investigación sobre la introducción de la devoción de Nuestra Señora del Sagrado Corazón 
de Jesús en México a través del registro de imágenes escultóricas y pictóricas en varios tem-
plos del país y del análisis de los devocionarios. Arenal, “Una devoción mariana francesa en 
México: Nuestra Señora del Sagrado Corazón”, 1998, pp. 159-174. Recientemente el tra-
bajo doctoral de José Alberto Moreno abre nuevas pautas para el estudio de la religiosidad 
mexicana a finales del siglo XIX y principios del XX. Moreno, “Devoción y cultura católica 
en la arquidiócesis de México, 1880-1920”, 2010.

9 Tapia, “Identidad social y religión en el Bajío zamorano. El culto a la Purísima un 
mito de fundación. 1850-1900”, 1986. En este artículo se destaca la devoción mariana en 

Católicos, protestantes y liberales.indb   23 16/02/16   21:23



24 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

los fieles han vivido su relación con los movimientos de conflicto religioso, 
es decir, sobre cuáles fueron las circunstancias que los motivaron a parti-
cipar o no dentro de los proyectos eclesiásticos.10 En ese sentido existen 
algunas propuestas de observar los fenómenos religiosos a partir de los 
espacios de sociabilidad que se generan, es decir, de los lugares y las prácti-

la segunda mitad del siglo XIX como una forma de construcción de la identidad cultural 
de la población zamorana, tanto de la clase dominante como de la población más humilde  
al identificar en la imagen un medio para recuperar la salud frente a la epidemia de có- 
lera morbus que había diezmado a la población. Para la clerecía zamorana la Purísima 
Concepción fue una forma de identificación de lo propio frente a la imagen guadalupana. 
Tapia Santamaría analiza las relaciones entre las prácticas religiosas en torno a la Purísima 
Concepción y la presencia de la tropa liberal en Zamora, el desencadenamiento de la epi-
demia y el control del clero diocesano sobre la homogeneización y uniformidad del culto. 
La devoción a María también se destaca en los trabajos de Ceballos, “Siglo XIX y guadalu-
panismo: de la política a la coronación y de la devoción a la política”, 1998, pp. 317-332, 
y Adame, “Significado de la coronación de la imagen de Nuestra Señora de Guadalupe en 
1895”, 1997. Ambos trabajos describen la forma en la que la facción más intransigente del 
catolicismo mexicano de finales del siglo XIX promovió sus planes de organización interna 
apoyándose sobre todo en el culto a la virgen de Guadalupe por ver en ella un símbolo de 
identificación con las particularidades e intereses nacionales. Otro trabajo de gran impor-
tancia para entender la religiosidad mariana del siglo XIX es el estudio de Cecilia Bautista, 
“Dos momentos en la historia de un culto”, en donde analiza la historia devocional de la 
imagen de la Virgen de Jacona o Nuestra Señora de la Esperanza desde los orígenes del mito 
devocional hasta la coronación de la imagen en el año de 1886. Bautista, “Dos momentos 
en la historia de un culto”, 2006, pp. 11-48.

10 Gabriela Aguirre analiza las movilizaciones católicas, cubiertas con el velo de celebra-
ciones religiosas, realizadas en la segunda década del siglo XX como respuesta a las políticas 
anticlericales de los gobiernos posrevolucionarios. Aguirre, “Acciones y reajustes del clero 
católico en México”, 1998, pp. 27-50. Becker y Jennie Purnell señalan al respecto, que la 
historiografía que aborda el llamado periodo postrevolucionario ha contribuido a crear 
una imagen de pasividad y manipulación absoluta de los sectores campesinos y obreros, 
por una parte, y del grupo seglar en lo referente a la historia eclesiástica, por otra. Asimis-
mo que se les ha dejado fuera, como actores activos, del proceso histórico de formación 
del Estado mexicano. Becker, Setting the Virgin on fire. Lázaro Cárdenas, Michoacán peas-
ants, and the redemption of the Mexican Revolution, 1995, p. 4. Purnell, Popular movements 
and state formation in revolutionary Mexico. The agraristas and cristeros of Michoacán, 1999,  
pp. 1-4. Véanse también Wright-Rios, Revolutions in Mexican Catholicism, 2009; Rugeley, 
Of wonder and Wise men. Religion and popular cultures in southeast Mexico, 1800-1876, 2001.

Católicos, protestantes y liberales.indb   24 16/02/16   21:23



25INTRODUCCIÓN

cas en donde se presentan las representaciones religiosas. Estos espacios de 
sociabilidad pueden ser institucionales o populares.11

Esta investigación presenta el debate ideológico entre católicos, protes-
tantes y liberales a propósito de un elemento, en apariencia mínimo, como 
puede pensarse que es la imagen religiosa. Nos propusimos ver el discurso 
en torno a la imagen sacra que esos tres actores sociales construyeron. Por 
una parte, las respuestas del papado frente a una nueva asonada contra las 
imágenes del catolicismo emprendida por los nacientes Estados nacionales 
y, por otra, la movilización en contra de los usos de las imágenes de devo-
ción católica que iniciaron los gobiernos liberales en México y los grupos 
protestantes que se instalaron en la arquidiócesis de México y, finalmente, 
la recepción de la jerarquía eclesiástica mexicana al modelo devocional ro-
mano y su respuesta a la política religiosa de Estado.

La delimitación espacial y temporal se estructuró a partir de la dimen-
sión internacional, nacional y regional que caracteriza la relación jerár-
quica de la institución eclesiástica. A lo largo del siglo XIX y los primeros 
años del XX, las imágenes devocionales fueron revaloradas desde el Vaticano 
no sólo como una vía de defensa contra la secularización, también como 
una forma de adaptación espiritual para mantener la fe y el modo de vida 
católico. Desde la cúpula papal se diseñó un aparato de organización que 
pretendía reforzar la cultura católica adaptada a las nuevas circunstancias 
históricas. Para ello se fue introduciendo, a través de diversos mecanismos, 
un proyecto de “restauración religiosa” sintetizado en un renovado modelo 
devocional (1848-1899). Por su parte, el episcopado mexicano atendió a 
la propuesta romana, pero las respuestas al proyecto papal fueron distintas 
en cada diócesis. En el terreno de las imágenes devocionales las posturas de  
los arzobispos se vieron reflejadas por el énfasis puesto en la aplicación 
de las disposiciones papales para introducir el modelo icónico devocional. 
Por tanto, he seleccionado la arquidiócesis de México como universo de 
análisis debido a que experimentó tanto el proyecto diseñado por la Santa 
Sede al pie de la letra, como un proyecto que propugnaba por la restau-

11 Aunque de forma indirecta el trabajo de Patricia Londoño aborda el tema de las imá-
genes religiosas dentro de las escuelas y asociaciones católicas, logrando reconstruir la so-
ciabilidad religiosa decimonónica en las provincias colombianas de Medellín y Antioquia. 
Londoño, Religión, cultura y sociedad en Colombia. Medellín y Antioquia. 1850-1930, 2004.

Católicos, protestantes y liberales.indb   25 16/02/16   21:23



26 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

ración eclesiástica y religiosa desde la experiencia nacional, circunstancias 
que se llevaron al terreno de las imágenes devocionales. En ese sentido, 
la periodización se estableció a partir de la postura de los gobiernos libe-
rales en México en relación con las imágenes devocionales (1856-1881); 
en cuanto al discurso iconoclasta de los grupos protestantes (1850-1900) 
y por la organización interna de la jerarquía eclesiástica mexicana (1855-
1908). De esta forma el tiempo de estudio considerado va de 1848, año 
en el que tomó posesión de la silla pontificia Pío IX –el promotor inicial 
de un renovado modelo devocional– a 1908, año en el que el arzobispo de 
México, Prospero María Alarcón, renovó la consagración de los fieles de la 
arquidiócesis a la imagen devocional del Sagrado Corazón de Jesús en un 
acto público de amplias proporciones.

A lo largo de la investigación se recabaron diversos tipos de fuentes do-
cumentales. Siguiendo el criterio de identificar los espacios de socialización 
de las imágenes devocionales registramos los repositorios donde se encuen-
tran los materiales en el espacio institucional, estos son: iglesias, museos, 
archivos eclesiásticos, bibliotecas y hemerotecas. En estos repositorios nos 
encontramos con pinturas, esculturas, manuscritos y textos impresos que 
han sido importantes para entender la dimensión de la inserción de cier-
tas imágenes devocionales: folletería, memorias de las reuniones, circulares  
de los obispos, reglamentos de asociaciones, sermones, conferencias, artícu- 
los de periódicos o revistas y boletines eclesiásticos.

Por otra parte, a diferencia del arte sacro de los siglos postridentinos, en 
donde hay una preeminencia de la pintura sobre la escultura, en el siglo XIX 
hubo una disminución importante en el terreno de la producción pictó-
rica.12 Desapareció el dramatismo expresivo del barroco, desvaneciéndose 
el “imperio de los sentidos” al que alude Humberto Borja,13 y aparecie-
ron el realismo y el naturalismo, en el que lo que importa es alcanzar la  
realidad que está más allá de los sentidos y que es irrepresentable. Eso  
lo que podemos observar en el registro de imágenes devocionales del Sagra- 
do Corazón de Jesús, de la Inmaculada Concepción de María y de San José 
dentro de algunas de las iglesias en las que pudimos realizar un levanta-
miento fotográfico. La información sobre esas y otras imágenes dentro de 

12 Plazaola, Historia del arte cristiano, pp. 251-273.
13 Borja, La construcción del sujeto barroco, 2002, p. 4.

Católicos, protestantes y liberales.indb   26 16/02/16   21:23



27INTRODUCCIÓN

los templos de las parroquias pertenecientes a la arquidiócesis de México, 
principalmente del Valle de México, se complementó con los registros de 
imágenes religiosas de la Dirección General de Sitios y Monumentos del 
Patrimonio Cultural. El registro más o menos puntual de las imágenes 
devocionales en la arquidiócesis nos permitió trazar la extensión geográfi- 
ca de las devociones anteriormente citadas dentro de la jurisdicción ecle-
siástica señalada. Para ello pudimos revisar la correspondencia de los curas 
párrocos en la que solicitaban información sobre los lugares que debían 
ocupar las imágenes religiosas.

Entre los archivos eclesiásticos revisados se encuentran: el Archivo His-
tórico del Arzobispado de México (AHAM) y el Archivo del Cabildo Catedral 
Metropolitano (ACCM). En ambos repositorios se encuentran documentos 
que permitieron observar las normas establecidas por las autoridades ecle-
siásticas para el cumplimiento de los deberes religiosos. Para el tema que 
nos ocupa, las imágenes devocionales, encontramos fuentes diversas, desde 
las Actas Capitulares que nos permiten conocer las negociaciones, discu-
siones y acuerdos entre el cabildo eclesiástico y el arzobispo en relación con 
la forma de llevar a efecto determinadas devociones; o bien, la correspon-
dencia entre curas párrocos donde preguntan sobre el ordenamiento de las 
imágenes religiosas en los templos e informan sobre la desaparición, robo 
o incidentes de algunas imágenes devocionales. En el AHAM se encuentra 
gran parte de la documentación que generaron las gestiones arzobispales de 
Pelagio Antonio de Labastida y Dávalos (1863-1891) y de Próspero María 
Alarcón (1891-1908). A partir de la revisión detallada de las fuentes hemos 
podido observar el grado de devoción que se le dio a cada imagen religiosa 
y, por consiguiente, las preferencias devocionales y de proyectos religiosos 
de cada gestión arzobispal.

La documentación sobre la normatividad que siguieron las imágenes 
devocionales desde los distintos niveles de la autoridad eclesiástica, se 
complementó con las fuentes encontradas en el Fondo Especial de la Bi-
blioteca de la Universidad Pontificia de México, el Fondo Reservado y la 
Colección Lafragua de la Biblioteca Nacional y la Colección Especial de 
la Biblioteca Daniel Cosío Villegas en El Colegio de México. Gran parte 
de la documentación emitida por la Santa Sede, como son las encíclicas 
y mandatos pontificios o las actas del Concilio Vaticano I y del Plenario 
Latinoamericano, se encuentran en dichos recintos. De la misma forma 

Católicos, protestantes y liberales.indb   27 16/02/16   21:23



28 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

catecismos, novenarios, cartas pastorales o edictos y mandatos expedidos 
durante las gestiones arzobispales de Labastida y Dávalos y de Próspero 
María Alarcón, así como las actas y decretos de los concilios provinciales 
que se llevaron a cabo a fines del siglo XIX se encuentran en los fondos es-
peciales de estas bibliotecas.

El cuidado que tuvo la Iglesia católica para registrar los momentos más 
importantes en la vida de los individuos, como lo era la forma de efectuar 
el culto y devoción a Cristo, a las vírgenes y a los santos, nos permite obser-
var que la documentación oficial muchas veces era criticada, cuestionada o 
simplemente desobedecida; los curas párrocos y los mismos feligreses están 
en constante comunicación con las autoridades eclesiásticas. Si quieren 
realizar una fiesta, una procesión, si quieren coronar una virgen, tienen que 
consultar al arzobispo. De esta forma tenemos que la documentación gene-
rada por la Iglesia permite percibir la dinámica de la sociedad y sus valores.

Las crónicas de alguna celebración religiosa, como la declaración dog-
mática de la Inmaculada Concepción de María celebrada en México en 
abril de 1855, en distintos lugares del arzobispado de México o de la Re-
pública Mexicana; planteamientos litúrgicos o teóricos; la transcripción 
de algunos sermones, o bien, los reglamentos de las asociaciones devotas 
que se establecieron a lo largo del siglo XIX y primeros años del XX con el 
objetivo principal de fomentar ciertas prácticas devocionales en torno a 
algunas imágenes religiosas, permiten observar las circunstancias en las que 
se presentaron algunas devociones, los cambios y adhesiones que sufrieron 
las expresiones religiosas alrededor de dichas imágenes y la participación 
de distintos actores. Tanto la prensa católica como la folletería generada 
por las asociaciones católicas, sostenidas la gran mayoría por seglares, im-
primieron en sus páginas diversas ideas que explicaban el sentido y prác-
ticas de las devociones fomentadas por la Santa Sede a lo largo del si- 
glo XIX. La Hemeroteca Nacional y la Biblioteca Nacional concentran gran 
parte de esas fuentes documentales. El Archivo del Centro de Estudios de 
Historia de México Carso (antes Condumex) resguarda documentación 
que permite complementar la información proporcionada por los archivos 
eclesiásticos, la prensa y las asociaciones católicas. Asimismo, la revisión 
de las Leyes de Reforma, la Ley Orgánica y otras disposiciones del Estado 
en materia de religión nos permitieron observar el proyecto de Reforma 
Religiosa del Estado.

Católicos, protestantes y liberales.indb   28 16/02/16   21:23



29INTRODUCCIÓN

En cuanto a las fuentes protestantes pudimos consultar el Archivo His-
tórico de la Iglesia Metodista de México, en donde se encuentran en su 
totalidad varios de los periódicos editados durante esos años por la Iglesia 
metodista. Asimismo, en la Biblioteca y en la Hemeroteca Nacional con-
sultamos otros periódicos y diversos impresos protestantes. Las mismas 
fuentes eclesiásticas nos proporcionaron importantes datos sobre el progre-
so del protestantismo en la arquidiócesis y sobre diversos escritos de propa-
ganda iconoclasta que habían sido prohibidos por la jerarquía católica en 
aquel momento. Con todo, la información que domina es la generada por 
las instituciones religiosas y por el Estado.

Comencemos ahora nuestro recorrido por el pasado de muchas imáge-
nes devocionales que hoy son tan representativas para una parte importan-
te de la población nacional.

Católicos, protestantes y liberales.indb   29 16/02/16   21:23



Católicos, protestantes y liberales.indb   30 16/02/16   21:23



PRIMERA PARTE

EL MODELO DEVOCIONAL ROMANO  
Y LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO

Católicos, protestantes y liberales.indb   31 16/02/16   21:23



Católicos, protestantes y liberales.indb   32 16/02/16   21:23



1. RENOVACIÓN ESPIRITUAL  
Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO  

(1823-1899)

Para la religión católica el siglo XIX representa un momento de profundas 
reflexiones sobre su razón de ser. Müller-Armak describe a detalle, cómo 
los descubrimientos en el terreno de las ciencias naturales, pero fundamen-
talmente las ideas de progreso, del dominio de la razón, de la libertad y del 
bienestar de los individuos influyeron notoriamente en un decaimiento  
del espíritu religioso y “descreimiento de Dios”.1

Hacia finales del siglo XVIII y a lo largo de la primera mitad del XIX las 
autoridades eclesiásticas desde distintas regiones de Europa, reconocieron 
con preocupación el desencanto y enfriamiento de la vida religiosa que se 
estaba dando en todos los estratos sociales.2 Ese fenómeno de decaimiento 

1 Müller-Armack, El siglo sin Dios, 1986, pp. 62-76.
2 Según Peter M. Jones, quien estudió varias comunidades rurales del sur de Francia en 

las cuales se dio un proceso de conversión masiva al protestantismo, el desencanto religioso 
fue producto del clima revolucionario de fines del siglo XVIII, el cual sirvió como “cataliza-
dor de las tendencias latentes” de esos pueblos, que de tiempo atrás venían luchando contra 
la institución eclesiástica, al grado de llegar a abandonar el culto católico. Jones, “Quelques 
formes élémentaires de la vie religieuse dans la France rurale (Fin XVIIIe et XIXe siècles)”, 
1987, pp. 91-115. William J. Callahan resalta que en la España de la segunda mitad del 
siglo XIX se dio un proceso de acelerada “descristianización”, pero que desde las primeras 
décadas del siglo el clero reportaba señales claras de alejamiento de la religión. Asimismo, 
observa que para la clerecía decimonónica el liberalismo, la secularización y los cambios 
económicos eran factores que provocaban una especie de incredulidad entre los fieles católi-
cos. Callahan, Church, Politics and Society in Spain, 1750-1874, 1986, pp. 241-246. Por su 
parte, Jean Delumeau argumenta que los efectos de las revoluciones políticas sometieron al 
antiguo mundo religioso, otrora estable, a fuertes tensiones; y que la cristianización en vís-
peras de las grandes convulsiones que se produjeron en las postrimerías del siglo XVIII estaba 

[33]

Católicos, protestantes y liberales.indb   33 16/02/16   21:23



34 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

del espíritu religioso se acentuó aún más con el avance de las ideas liberales 
y la política de separación de poderes de la Iglesia católica y el Estado, que 
emprendieron hacia mediados del siglo XIX diversos gobiernos en Europa 
y América. A las medidas tomadas en el orden económico (incautación  
de bienes eclesiásticos), administrativo (supresión de órdenes religiosas) y de  
organización de la institución eclesiástica (injerencia del Estado en la ad-
ministración del matrimonio, defunciones, educación y asistencia social) 
siguieron otras en el campo de las manifestaciones externas del catolicismo 
(reducciones de festividades religiosas). Con ciertas políticas, unas más ra-
dicales que otras, los gobiernos liberales en general defendieron la idea de 
conservar las creencias espirituales en el terreno personal y, por tanto, toda 
práctica religiosa debía ser confinada al interior de los templos.

Las transformaciones no sólo se estaban dando en las ciencias, en lo 
económico, en lo político o en lo social, también se estaban dando en 
el terreno de lo espiritual. La sensibilidad religiosa decimonónica estaba 
igualmente siendo trastocada. Por eso, la historia del catolicismo en el si- 
glo XIX no debe limitarse al estudio de las relaciones de poder entre la Igle-
sia católica y los Estados, también es necesario entender las agitaciones que 
experimentó la espiritualidad católica en ese siglo revolucionario. ¿Cómo 
se vio afectada la forma de ver y entender a Cristo bajo contextos que 
cuestionaban la tradición doctrinal del catolicismo?, ¿de qué forma reac-
cionaron las jerarquías eclesiásticas ante los cuestionamientos de los fieles, 
la disidencia religiosa y el desánimo hacia las prácticas del catolicismo?, ¿de 
qué forma se comenzaron a representar las imágenes de Cristo, de María y 
los Santos ante la ola revolucionaria que cuestionaba los dogmas de su exis-
tencia?, ¿cómo recibieron las autoridades eclesiásticas las nuevas propuestas 
artísticas de representación?, ¿qué relación se establece entre el arte sacro 
decimonónico con las autoridades eclesiásticas y con la propia espiritua-
lidad católica?, ¿influyeron las nuevas representaciones católico-divinas en 
la construcción de una renovada política eclesiástica de la imagen sacra?

“lejos de ser total”. De tal forma que el descenso de la observancia religiosa en los primeros 
años del siglo XIX no era más que la evidencia de la desintegración de la antigua “civilización 
de costumbres” religiosas que antes fortalecían los mecanismos coercitivos que empleaban 
el Trono y el Altar. Delumeau, El catolicismo de Lutero a Voltaire, 1973, pp. 251-270. En la 
misma tónica se encuentra el trabajo de Lortz, Historia de la Iglesia, 1982, p. 443.

Católicos, protestantes y liberales.indb   34 16/02/16   21:23



35RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

Los artistas son una voz y una mirada de las sociedades y la represen-
tación artística de lo divino es una ventana para observar cómo se estaba 
transformando el pensamiento religioso. Sin el afán de hacer una valora-
ción estética del arte sacro del siglo XIX, nos remitimos a la observación de 
algunas obras artísticas de tema cristiano con el único objetivo de entender 
hacia dónde se estaba dirigiendo la representación de lo católico de la época.

Desde esa perspectiva, que nos muestra ya no únicamente el conflicto 
de poder entre la institución eclesiástica y el Estado, sino el impacto de 
las revoluciones del pensamiento sobre la milenaria tradición de la cultura 
católica, podemos entender, por una parte, cómo incidieron las transfor-
maciones producidas por las revoluciones del siglo XIX en la producción 
y significados de la imagen sacra. Y por otra, cuál es la novedad de los 
discursos a favor y en contra de la imagen religiosa, que se enfrentaron 
fundamentalmente en la segunda mitad del siglo XIX, en comparación con 
movimientos iconoclastas de otras épocas.

LA IMAGEN ARTÍSTICA DEL CATOLICISMO  
EN EL SIGLO XIX

Diversos estudios contemporáneos sobre el arte sacro del siglo XIX coinci-
den en que éste decayó de forma importante tanto en la cantidad como en 
su calidad. En términos estéticos, para los historiadores del arte las obras 
de tema religioso en el siglo XIX “destacan por su academicismo y correc-
ción, dando como consecuencia composiciones frías y desapasionadas”.3 
No obstante, el historiador Alain Besançon afirma la existencia de una 
importante producción de arte cristiano, señalando que los artistas comen-
zaron más bien a “apartarse de los caminos tradicionales…o, mejor dicho, 
si bien continúan siguiéndolos, junto a éstos se abren otros que incorporan 
otro espíritu”.4

Aunque a lo largo del siglo XIX, la Iglesia católica siguió requiriendo 
a los artistas para la realización de imágenes pictóricas y escultóricas, no 

3 Preckler, Historia del arte universal de los siglos XIX y XX, 2003, p. 97. Véase también 
Plazaola, Historia del arte cristiano, 1999, pp. 252-273; Navascués, El siglo XIX bajo el signo 
del Romanticismo, 1992, pp. 184-187.

4 Alain Besançon, La imagen prohibida, 2003, p. 329.

Católicos, protestantes y liberales.indb   35 16/02/16   21:23



36 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

puede negarse que la influencia de las nuevas doctrinas filosóficas propició 
la independencia artística y el desinterés de las grandes figuras plásticas 
decimonónicas sobre el tema del cristianismo (Monet, Renoir, Manet, Van 
Gogh y Cézanne fueron desafectos a abordar de forma directa la represen-
tación de lo religioso, aun cuando sus obras están llenas de una profunda 
espiritualidad personal). Si sumamos al aumento de la indiferencia religio-
sa entre los artistas, la disolución de los gremios, el influjo del neoclasicis-
mo, el anticlericalismo de algunos gobiernos liberales que desembocó en 
la supresión de conventos y cofradías que daban trabajo a los imagineros 
y, finalmente, el surgimiento de la fabricación de esculturas sacras en serie, 
se comprende esa sensación de debacle del arte cristiano decimonónico.

No obstante, coincidiendo con los argumentos de Besançon, creemos 
que la espiritualidad católica de la época tuvo sus propias manifestaciones 
artísticas que fueron consecuencia de las transformaciones de pensamien-
to, al tiempo que influencia y motivo para la elaboración de nuevos pro-
gramas –seglares y eclesiásticos– sobre la imagen sacra. Desde finales del 
siglo XVIII y a lo largo de todo el XIX surgieron en Europa algunas corrientes 
artísticas inspiradas por el espíritu romántico, naturalista y nacionalista 
que expresaron su propia visión de la religiosidad católica. Francia, Ingla-
terra, Alemania y España fueron algunas de las naciones europeas en donde 
se originaría un importante foco de producción de la representación de lo 
divino en las artes plásticas. Bajo los principios subjetivistas, sentimentales 
y fantasiosos que defendió el Romanticismo surgieron movimientos como 
el de la Hermandad Prerrafaelista en Inglaterra o el de los Nazarenos en 
Alemania. Estos movimientos artísticos llegaron a influir en la producción 
de obras sacras de algunas naciones latinoamericanas, entre ellas México.

La percepción de debacle del arte sacro por parte de los críticos deci-
monónicos, que se extiende a la actualidad, y el desinterés hacia la temática 
religiosa de algunos artistas manifiesta la lucha ideológica que se estaba 
viviendo. Por una parte, había quienes añoraban el sentimiento contrarre-
formista que imperó en la representación de lo católico-divino por cerca de 
dos siglos y, por otra, el interés de muchos artistas centrado en la ciencia y 
en el hombre y en donde Dios parece perder importancia.5 Por eso, inde-

5 Hacia finales del siglo XIX Luis Alfonso, uno de los críticos de arte más influyentes 
escribió: “… todos, absolutamente todos, los intentos efectuados en lo que va del siglo para 

Católicos, protestantes y liberales.indb   36 16/02/16   21:23



37RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

pendientemente de las características estéticas de las obras, lo que resulta 
importante destacar para el objeto de nuestro problema de investigación 
son los temas abordados, la libertad creadora de los artistas y las permisio-
nes y objeciones manifestadas por las autoridades eclesiásticas.

Desde el punto de vista de la Iglesia católica el neoclasicismo es la ex-
presión del desinterés religioso de las elites artísticas e intelectuales. El de-
seo generalizado por recuperar las huellas del pasado clásico, permitió a 
los artistas liberarse un poco de tener que abordar el tema religioso, que 
simplemente parecía ya no ser inspirador. No obstante, los mecenas ecle-
siásticos y aristócratas no dejaron de solicitar a los grandes artistas plásticos 
de la época obras de tema religioso que llenaron los altares de nuevas ba-
sílicas e iglesias.

Haciendo una somera revisión de las obras pictóricas y escultóricas de 
tema religioso de los artistas más representativos de finales del siglo XVIII y 
principios del XIX en Europa, se percibe de a poco la ausencia de la tradi-
ción exaltada y patética del Barroco. Aun así, en escenas como La adora-
ción de los pastores de A. R. Mengs (1770), San Roque rezando a la Virgen 
de Jacques Louis David (1780), La Anunciación de Goya (1787), o La 
comunión de los apóstoles de Vicenzo Camuccini (1826), sin dejar del todo 
la técnica de la pintura sacra contrarreformista, ofrecen en sus trazos una 
espiritualidad más apegada a la ilustración católica –racional e intimista–, 
donde el dramatismo barroco comienza a quedar diluido por la influencia 
clasicista.

producir cuadros religiosos, han fracasado: lo mismo Overbeck y su escuela, imitando con 
pueril ahínco las tablas de los trecentistas italianos, que Cornelius y sus adeptos buscando 
en Miguel Ángel pauta para la composición y el dibujo; así Puvis de Chavannes inspirándo-
se en los pintores fresquistas del Renacimiento, como Bonnat haciendo del Crucificado un 
estudio de anatomía, cuantos en Italia o en España, a la vez que en Francia o Alemania, han 
tenido a empeño seguir con el pincel las líneas que trazó la pluma del Nuevo Testamento, 
han podido triunfar como dibujantes, como coloristas, como compositores, como eruditos, 
de cualquier manera, menos como pintores genuinamente religiosos. [...] a todos ha faltado 
lo esencial, aun poseyéndolo todo, hasta el genio: les ha faltado la fe. Así, una candorosa 
Virgen de Fray Angélico, o un Ecce Homo escuálido de Morales, dicen más (como que dicen 
‘creo’) que las composiciones más famosas y con más suma de talento y de saber pintadas 
por los más eximios artistas de doscientos años acá. Honrarán las obras de éstos un Mu-
seo: merecer un altar, sólo aquéllas”. Alfonso, “El arte al final del siglo. La pintura”, 1890,  
pp. 223-224.

Católicos, protestantes y liberales.indb   37 16/02/16   21:23



38 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

También es significativa la evolución en la representación del rostro y 
apariencia corporal de Cristo, de aspecto cada vez más caucásico, con fac-
ciones serenas, ausente de dolor y con una expresión dulzona y hasta cursi. 
Se van dejando a un lado los tonos oscuros, que daban mayor dramatismo 
a la escena, abriendo paso a los colores claros y pasteles. Vemos en las obras 
antes mencionadas el paso artístico del convencionalismo religioso de 
Francisco de Goya (1746-1828), por ejemplo, a una religiosidad más ilus-
trada y crítica expresada en la obra religiosa de Jacques-Louis David (1748-
1825), o los trazos renacentistas de la pintura sacra retomados por Auguste 
Dominique Ingres (1780-1867), o la propuesta de un Cristo de apariencia 
linda, amable, acogedora y sin rasgos del dolor de la crucifixión como los 
íconos crísticos del ucraniano Vladimir Borovikovsky (1757-1825).6 Lo 
mismo ocurre con las representaciones de María. La constante es la imagen 
de Inmaculada Concepción, revestida del manto azul de pureza y la túnica 
roja que preludia los dolores de su personal sufrimiento ante la pasión y 
muerte del Hijo; por lo general despliega una actitud indulgente, se deja 
atrás el llanto, la postura de las manos unidas y la cabeza en gesto de resig-
nada aceptación del mandato del cielo, sustituyéndola por una mirada de 
asistencia y autoridad.7

6 La ausencia de sangre, de señales del martirio y el acento lumínico sobre un cuerpo 
de Cristo de suaves líneas, observadas en el Cristo Crucificado de Francisco de Goya (1780) 
son distintivos de una religiosidad un tanto más ilustrada y crítica. Asimismo, el Cristo en 
la Cruz de Jacques-Louis David (1782) llama la atención por la inserción de la Crucifixión 
sobre la ciudad de Jerusalem en un segundo plano y por la expresión de Jesús, un tanto más 
humana en donde más que dolor vemos un rostro temeroso y perplejo. Por su parte, Domi-
nique Ingres a pesar de que su pintura de tema religioso está inspirada en la escuela Rena-
centista de Rafael, propone en su Cristo Bendiciendo (1834) un rostro crístico moderno, sin 
agonía o condescendencia divina. Pero, sin duda, el ejemplo más claro de transformación 
de la espiritualidad católica decimonónica es la pintura e ilustración religiosa de William 
Blake. Este pintor, poeta e ilustrador inglés se expresó en contra de la racionalidad ilustrada 
en temas de espiritualidad y del progreso de la modernidad. Pero también en contra de los 
dogmas rígidos establecidos por la institución eclesiástica. Su obra pictórica y poética sin 
duda influyó en expresiones plásticas posteriores.

7 Las representaciones de María y de algunos santos comienzan a ser insertas en contex-
tos históricos del momento. Así vemos una Virgen María indicando al Niño Jesús escuche 
las súplicas humanas en La Virgen intercediendo ante San Roque de Jacques-Louis David 

Católicos, protestantes y liberales.indb   38 16/02/16   21:23



39RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

Por lo que respecta a la escultura sacra, si bien sufrió los efectos del 
desinterés religioso por parte de muchos artistas en la primera mitad del si- 
glo XIX, hubo una producción de importantes obras, sobre todo en España. 
Aunque varias disposiciones de los reyes Borbones sometieron al arte es-
cultórico a una fuerte disminución de su representación,8 lograron destacar 
las obras escultóricas de los imagineros José Esteve Bonet (1741-1802), 
quien mantuvo la tradición barroca en su obra, y por eso fue requerido por 
eclesiásticos diocesanos y por diversas órdenes religiosas en toda España. 
Asimismo, José Piquér (1806-1871) realizó varias esculturas de santos para 
los altares de la Iglesia de Santa María en Tolosa. Otro escultor importan-
te fue José Ginés (1768-1823), quien experimentó la transición entre su 
formación barroca y el auge del arte neoclásico solicitado por los mecenas 
reales cuyo interés estaba enfocado en la imitación de la antigüedad clási-
ca. No obstante estos ejemplos de arte escultórico de tema cristiano, para 
varios historiadores del arte la representación de lo católico en España se 
vio afectada e influenciada por las nuevas ideologías de la época y más que 
responder a una genuina expresión fervorosa por parte del artista se res-
pondía a intereses estéticos y de culto oficial.9

Esta situación de alejamiento de los artistas hacia el tema religioso cam-
bió en la segunda mitad del siglo XIX. El movimiento eclesiástico y seglar 
de “restauración” del catolicismo comenzó a generar una nueva atmósfera 
en los países de tradición católica. Ante la necesidad social de expresar la 
espiritualidad católica, arraigada como parte de la identidad personal y de 
muchos pueblos, surgieron movimientos artísticos que dieron cauce a esa 
urgencia.

(1780) o la representación de El Voto de Luis XIII de Jean Auguste Dominique (1824), en 
donde se recuerda la consagración de Francia a la Virgen en 1638.

8 La Real Orden del 25 de noviembre de 1777 obligaba a someter a la revisión de 
la Real Academia los dibujos de los retablos para que nada excediera ni en forma ni en  
materiales. En 1791 se ordenó la prohibición de construir altares de madera y, finalmente 
el 12 de febrero de 1817 una Real Orden prohibió practicar el arte de la escultura a todo el  
que no haya sido nombrado escultor por la Real Academia. Navascués, El siglo XIX bajo el 
signo del Romanticismo, 1992, pp. 178-184.

9 Cabrerizo Hurtado, “El arte cristiano del siglo XIX en España: romanticismo y deca-
dencia”, 2005, p. 2.

Católicos, protestantes y liberales.indb   39 16/02/16   21:23



40 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

En Francia, al tiempo que se habían desarrollado muchas de las prin-
cipales ideas de desacuerdos doctrinales y políticos con el papado y un 
fuerte anticlericalismo, se gestó un importante movimiento de respuesta 
católica. En relación con la difusión de las imágenes de devoción católi-
ca, el clero intentó fortalecer la tradición artística de algunas cofradías es- 
timulando a los artesanos e imagineros a crear nuevas obras que propagasen 
la fe católica.10 A la par, aunque de forma más esporádica, las autoridades 
eclesiásticas, en un esfuerzo por mantener la unión entre el arte moderno 
con la institución eclesiástica, seguían encargando a los artistas plásticos 
de mayor prestigio la elaboración de obras para el culto y la decoración de  
viejas y nuevas iglesias, al parecer sin importar su filiación religiosa. Es el 
caso del pintor francés, Eugene Delacroix (1798-1863), que aunque de-
clarado públicamente ateo, su obra de tema religioso es amplia y de gran 
envergadura estética y depositaria de una profunda emoción espiritual. Por 
su insistencia en plasmar la grandeza de la naturaleza frente al ser humano 
se le considera uno de los máximos representantes del Romanticismo fran-
cés. Respetando siempre su personal estilo –destacaba el color por sobre 
las líneas–, Delacroix matizó en sus pinturas de inspiración religiosa los as-
pectos humanos y afectivos de las historias sagradas.11 La obra religiosa de  
Delacroix vislumbra la inquietud espiritual que estaban experimentando 
muchos hombres y mujeres de la elite intelectual, que fueron formados en 
su infancia y primera juventud bajo los principios morales del catolicismo, 
formación que ya en la madurez fue cuestionada por las nuevas ideas li-
berales y anticlericales que impregnaban su tiempo. De tal forma que las 

10 Particularmente se aprovechó la afluencia comercial que se encontraba alrededor de 
la iglesia de Saint Sulpice, en París.

11 Vemos en el Cristo en el lago de Genazaret (1854) como destaca la imagen de un 
Jesucristo impávido y tranquilo en contraste con la angustia de los apóstoles que luchan 
desesperadamente por mantener a flote la barca que se agita brutalmente contra las olas 
provocadas por una tormenta. Lo que Delacroix pretende es salir de los esquemas alegóricos 
impuestos por la tradición pictórica eclesiástica del barroco. Por eso le vemos tanto en su 
Cristo en la Cruz (1845) como en Cristo en la columna (1849) resaltar el elemento humano 
de Jesús dejando a un lado los contenidos dogmáticos y divinos. Sus representaciones se 
centran en la soledad de Cristo y en el drama humano lleno de dudas, sufrimiento y resig-
nación. Lo mismo ocurre con el sufrimiento de María, una madre que pierde a su hijo en 
el contexto de una muerte cruel, es la sensación que imprime en La Piedad (1840). Véase 
Metropolitan Museum of Art, Eugène Delacroix, pp. 47-49.

Católicos, protestantes y liberales.indb   40 16/02/16   21:23



41RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

representaciones religiosas de Delacroix expresan los sentimientos de una 
nueva sensibilidad artística y religiosa.

Adelantándose a las nuevas expectativas de la espiritualidad católica y 
marcando con la disyuntiva ideológica en la representación de lo divino 
se encuentra el pintor alemán Caspar David Friedrich (1774-1840). Este 
pintor dio respuesta, a través de sus obras, a la inquietud moderna sobre 
la imposibilidad de representar a la divinidad de forma evidente, que va-
rios escritores y filósofos de la época habían manifestado. Para Friedrich la 
forma más pura de acercarse a la representación de Dios era a través del 
paisaje. De esta forma, Friedrich logró integrar en sus obras dos conceptos 
fundamentales del Romanticismo en cuanto al tema religioso se refiere, 
la Naturaleza y la presencia de Dios.12 En esa tónica de profunda espiri-
tualidad se encuentra el movimiento pictórico alemán conocido como los 
nazarenos –integrado por artistas declarados públicamente católicos devo-
tos. Cabe adelantar que este movimiento artístico tuvo una importante 
recepción entre varios pintores mexicanos formados en Europa en aquella 
época. Los nazarenos centraron su inspiración en la recuperación de los 
temas y valores tradicionales del cristianismo medieval. De las obras de 
sus principales representantes –Johann Friedrich Overbeck (1789-1869) 
y Peter Von Cornelius (1783-1867)–, se dice que eran una imitación de 
los grandes pintores del Renacimiento y cuyos temas fundamentales eran 
retomados del Antiguo y del Nuevo Testamento.13

Mientras esto ocurría en Alemania, en Inglaterra otro grupo impor-
tante de artistas fundaba en 1848 la Hermandad Prerrafaelista, cuya ins-
piración se encontraba, como la de muchos artistas de la época, en la na-
turaleza, intentando expresar una especie de revelación mística a través del 
lenguaje paisajístico. En su afán por exponer su rechazo al arte académico 
inglés, desde su perspectiva carente de sinceridad, establecieron un estilo 
que retoma los detalles minuciosos y los colores claros y luminosos de 
la pintura anterior a la época de Rafael –de ahí el nombre del grupo. La 

12 Besançon, La imagen prohibida, 2003, pp. 350-361. En La cruz en la montaña (1808) 
Friedrich intenta expresar las esperanzas de una parte de la humanidad depositadas sobre la 
fe cristiana. Véase Wolf, Caspar David Friedrich, p. 16.

13 Otros integrantes del movimiento de los nazarenos fueron Franz Pforr, Georg  
Ludwing Vogel, Joseph Wintergest y Philipp Otto Runge.

Católicos, protestantes y liberales.indb   41 16/02/16   21:23



42 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

cuestión religiosa fue abordada desde la personal creencia de cada uno de 
los integrantes de la Hermandad.14 En términos más generales, la preocu-
pación de los miembros de este movimiento inglés fue destacar la falta de 
compromiso ideológico y espiritual como consecuencia de privilegiar la 
función de la razón por sobre el espíritu.

Los movimientos artísticos mencionados, relacionados con las corrien-
tes católico-religiosas denominadas en unos lugares como despertar católico 
y en otros como movimiento de restauración de la cristiandad, desembo-
carían a fines del siglo XIX y principios del XX en otros movimientos más 
generalizados para toda Europa: el simbolismo y el expresionismo. La pin-
tura naturalista ya no satisfacía las aspiraciones de expresión religiosa y se 
comenzó a acudir al realismo pictórico en aras de poder reflejar en las obras 
artísticas una concepción más propia del mundo, concepción que cada vez 
prescindía con mayor facilidad de la presencia de Dios. Tanto el simbolis-
mo como el expresionismo son estilos artísticos mucho más sofisticados 
e intelectualizados, que están un tanto más alejados de la cultura popular 
católica. Además, gran parte de la pintura religiosa que seguía al simbolis- 

14 Atraído siempre por la imagen de lo femenino, Dante Gabriel Rossetti (1828-1882) 
pintó dos obras con el tema de la Virgen María. En 1849, La adolescencia de María, en 
donde, a través de una escena familiar cotidiana, parece intentar presentar toda la sim-
bología alrededor de los dogmas marianos, está saturada de diversos elementos de la vida 
de María durante su infancia, adolescencia y como madre de Cristo-Jesús. En 1850 pintó 
Ecce Ancilla Domini, una muy personal interpretación de la anunciación del arcángel Ga-
briel a la virgen María, representada como una bella adolescente confusa y temerosa ante 
la presencia celestial. Siguiendo el patrón realista y de cotidianidad, John Everett Millais 
(1829-1896) pintó a la Sagrada Familia en el cuadro titulado Cristo en casa de sus padres 
(1850), representación que, como muchas de las obras de los integrantes de la Hermandad 
Prerrafaelista, causó gran polémica. Pero quien realmente sintió una atracción muy parti-
cular hacia la representación del tema cristiano fue William Holman Hunt (1827-1910). 
Gran parte de su obra pictórica está dedicada al tema de lo católico, en gran medida por 
su profunda devoción. Títulos como La luz del mundo (1854), El chivo expiatorio (1855), 
El hallazgo de Jesús en el templo (1860), La sombra de la muerte (1873) o la Familia inglesa 
de conversos, son una muestra clara de la ideología inicial con que se fundó la Hermandad 
Prerrafaelista. Hunt siempre defendió y trató de mantener la idea de volver a la época en 
que los artistas todavía eran artesanos “fieles al Señor” que se esforzaban en representar a la 
Naturaleza, no pensando en la fama terrenal sino en la mayor gloria de Dios. Argan, El arte 
moderno, 2004, pp. 170-171.

Católicos, protestantes y liberales.indb   42 16/02/16   21:23



43RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

mo o al expresionismo fue rechazada por las autoridades eclesiásticas.15 
Aunque no se haya abandonado por completo la representación de lo divi-
no sí son mucho menos las ocasiones en las que se abordó el tema católico 
hacia finales del siglo XIX y principios del XX. Como apunta nuevamente 
Besançon, para los artistas de la época “el catolicismo es una cuestión de 
costumbres heredadas” y tras el indiferentismo religioso que aumentó con 
las nuevas generaciones, lo católico dejó de ser parte de una convicción 
personal. Las obras que a principios del siglo XX representaron la idea de 
lo divino-católico estaban sumergidas en una nueva realidad, influenciadas 
por otras corrientes de pensamiento como el esoterismo o la teosofía.16

Por supuesto, siempre atentas a las expresiones artísticas de lo católico, 
las autoridades eclesiásticas censuraban o aprobaban las obras presentadas. 
Ya para principios del siglo XX, las jerarquías eclesiásticas manifestaban que 
el trabajo de los artistas plásticos en relación con la representación de lo  
divino, no hacía más que evidenciar tanto una era de incertidumbre reli- 
giosa como el avance y aceptación de las nuevas ideas en los distintos  
sectores sociales.

Al observar que la producción artística de lo divino seguía los mismos 
caminos que la secularización de las sociedades –esto es, autonomía del 
arte, de los valores estéticos y de la propia visión de la religiosidad católi-
ca–, círculos eclesiásticos del más alto nivel y grupos de laicos reforzaron la 
idea de una “decadencia del arte cristiano” y marcaron una brecha entre las 
expresiones artísticas de tema religioso independientes de los parámetros 
eclesiásticos establecidos y las obras religiosas destinadas al culto divino.17

Pero previo a esa conclusión, a principios del siglo XIX y desde el ponti-
ficado, se fue construyendo una nueva relación entre la Iglesia católica y el 
arte sacro y las imágenes de devoción católica en general. La tradición y la 

15 Los cuadros de tema religioso del alemán Emile Nolde (1867-1958), por ejemplo, 
no pudieron ser exhibidos por presiones eclesiásticas. Blázquez, “La pintura religiosa en los 
expresionistas alemanes”, 2002, p. 255. El Cristo Amarillo (1889) de Paul Gauguin, inspi-
rada en una talla policromada del siglo XVII, presenta a Cristo en la parte central del cuadro 
acompañado por tres mujeres con vestimenta y apariencia bretona, pero que representan 
a la madre de Jesús, a María Magdalena y María Salomé, madre de los apóstoles Santiago 
el Mayor y Juan.

16 Besançon, La imagen prohibida, 2003, pp. 375-389.
17 Echeverría, “La reflexión estética y sus márgenes”, 2010.

Católicos, protestantes y liberales.indb   43 16/02/16   21:23



44 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

experiencia de luchas iconoclastas pasadas mostraban que, además de ser 
un resorte emotivo que despertaba el fervor religioso, los íconos religiosos 
proporcionaban un vínculo infranqueable entre la institución eclesiástica 
y los fieles. En la medida en que el arte sacro se fue alejando de una visión 
mítica del pasado, expresada en los movimientos artísticos “nazarenos” o 
“prerrafaelistas”, la Iglesia católica decidió alejarse del arte sacro moderno y 
construir su propia idea de la representación de lo católico. Así, se fue eri-
giendo, sobre todo a lo largo de la segunda mitad del siglo XIX, un proyec-
to de recuperación del ícono sustentado en un discurso de re-evangeliza- 
ción de las sociedades. Con ese discurso se fue otorgando a los tradiciona-
les íconos de la cristiandad nuevos significados acordes con las necesidades 
de la Modernidad.

CONSTRUCCIÓN DE UNA NUEVA POLÍTICA  
DE LA IMAGEN DE DEVOCIÓN CATÓLICA

En términos de representación figurativa, la normatividad seguida por la 
Iglesia católica a finales del siglo XVIII estaba guiada por los decretos del 
Concilio de Trento (1545-1563).18 Si bien hasta finales del siglo XIX no 

18 En la última sesión del concilio –4 de diciembre de 1563– se reafirmó la licitud ca-
nónica y devocional de las imágenes sagradas en respuesta a la iconoclasia de los seguidores 
de Lutero, Zwinglio y Calvino. Las bases doctrinales del Concilio de Trento sobre la imagen 
sacra se encontraban en los argumentos iconófilos del Concilio II de Nicea (787), el cual 
estableció fundamentalmente la distinción entre el culto dado a Dios (latría), la veneración 
tributada a las imágenes de los santos (dulía) y la ofrecida a la Virgen María (hiperdulía). 
Plazaola, El arte sacro actual, 1965, pp. 543-545; Schmitt, “La culture de l’imago”, 1996, 
pp. 3-36. En el siglo XVI, los reformadores acusaron a las órdenes monásticas y a la Santa 
Sede de haber caído en un exceso de ceremonias y de intermediarios en la comunicación 
con Dios, y en consecuencia haber motivado formas de devoción idolátricas olvidando 
por completo que la devoción a Cristo debía ser “completamente interior y personal” sin 
el auxilio de imágenes e intermediarios de ningún tipo. El concilio tridentino subrayó la 
distinción entre la imagen objetivada –cuadro o escultura– y la esencia de lo que represen-
taba. Decretó el valor litúrgico y didáctico de las imágenes religiosas, en el entendido de 
que éstas no solamente eran útiles por su función instructiva y de persuasión evangélica, 
eran también un medio que permitía a los fieles (especialmente a los iletrados) lograr una 
verdadera comunicación mística y ascética con Dios. Machuca, Los sacrosantos ecuménicos 
concilios de Trento y Vaticano, Decreto XXV, 1903, pp. 355-356.

Católicos, protestantes y liberales.indb   44 16/02/16   21:23



45RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

hubo señalamientos sistemáticos por parte de la Iglesia católica sobre los 
usos y funciones de las imágenes sacras bajo las nuevas restricciones polí-
ticas y asonada iconoclasta, desde las primeras décadas decimonónicas se 
dio una serie de acciones en torno al rescate del ícono como otra vía para 
la defensa del catolicismo. Esas acciones iban más dirigidas hacia una re-
composición de las tradiciones del catolicismo que, desde la visión de las 
autoridades eclesiásticas, eran amenazadas por diversos factores. Por una 
parte, el desarrollo de las ideas racionalistas y el surgimiento de un renova-
do movimiento de expansión protestante, que cuestionaban el papel de la 
institución eclesiástica y el lugar que debía ocupar la religión en la socie-
dad. Por otra, estaba el desapego de los fieles católicos al cumplimiento de 
la observancia religiosa (asistencia a misa, la recepción sacramental, etc.) 
y la práctica de una religiosidad independiente de las normas eclesiásticas.

Las disposiciones de Trento, si bien lograron impulsar entre las órdenes 
religiosas y entre los fieles un mayor culto hacia las imágenes sacras en 
general, también lograron –aun cuando las autoridades eclesiásticas pre-
tendieron regular los usos y funciones de las imágenes religiosas– reactivar  
en el mundo católico una piedad exacerbada que se traducía en un sinfín de 
imágenes devocionales a las que se rendía culto por medio de diversas ma- 
nifestaciones externas. A tal grado, que a mediados del siglo XVIII, de la 
mano de las ideas ilustradas, la monarquía borbónica quiso acabar con los 
excesos devocionales y la superstición popular haciendo la vida religiosa 
más austera y apegada a los rituales litúrgicos. De esta manera, el segui-
miento de una política religiosa restrictiva resaltó la distinción entre una 
religiosidad popular y otra oficial. Asimismo, la fecundidad que vivió la 
pintura religiosa hasta mediados del siglo XVIII, hizo de las obras de arte 
sacro una de las principales vías institucionales para la defensa de la fe 
católica. Sin embargo, los complejos contenidos teológicos de las represen-
taciones artísticas religiosas, sumados a la falta de adecuadas explicaciones 
doctrinales a los fieles católicos, separaron aún más las expresiones de reli-
giosidad del pueblo con las establecidas oficialmente por la Iglesia católica.

Proyecto de renovación espiritual

Ese distanciamiento entre la feligresía católica y la institución eclesiástica 
fue percibido con mayor sensibilidad por el pontífice León XII (1823-

Católicos, protestantes y liberales.indb   45 16/02/16   21:23



46 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

1829). La falta de interés por la representación artística de lo católico desde 
finales del siglo XVIII y la práctica de una religiosidad popular independien-
te de las autoridades eclesiásticas, era señal de una crisis de la religiosidad y 
espiritualidad católica en los diversos sectores sociales. Frente a las circuns-
tancias que había establecido la Revolución francesa, Pío VI (1775-1799) 
y Pío VII (1799-1823) estuvieron más concentrados en tratar de recuperar 
y mantener el statu quo de la Iglesia católica, que en pensar en la salvación 
de las almas y la difusión de la doctrina cristiana. Pero León XII tuvo una 
visión especial hacia el tema del creciente indiferentismo religioso por el 
que atravesaba el mundo.

León XII decidió concentrar sus esfuerzos pastorales en la restauración 
de la piedad católica. Para este pontífice el decadentismo religioso era pro-
ducto de la expansión de ideas novedosas que habían iniciado una guerra 
de desprestigio contra las autoridades eclesiásticas desde su más alto nivel. 
Pero el peligro más importante para León XII se encontraba en el movi-
miento ideológico que se había emprendido contra los propios dogmas 
del catolicismo. En su primera encíclica, Ubi Primum, señala “el azote de  
la indiferencia en materia de religión” producido, según su visión, por “un 
diluvio de libros perniciosos y contrarios a la fe” que habían alcanzado el 
uso de las Sagradas Escrituras para causar “un extravío mayor del espíritu”.19 
Por ello era prioritario responder a las acusaciones de riqueza desmedida 
e inmoralidad al interior de las instituciones eclesiásticas, con programas 
que restablecieran la confianza de los fieles en la Iglesia católica y en la re-
cuperación de la tradición del catolicismo. En ese sentido, señalaba en esa 
primera encíclica que más que una restauración material, lo que la Iglesia 
católica necesitaba era una renovación espiritual y para ello era preciso que 
Roma se convirtiera de verdad en una ciudad santa, modelo para toda la 
cristiandad.20 Pero, al igual que la clase clerical, los fieles católicos también  

19 Ubi Primum, dada el 5 de mayo de 1824. Este documento papal era una adver- 
tencia contra el proyecto de la traducción en lenguas vulgares que la Sociedad Bíblica Bri-
tánica y Extranjera había dado inicio en Escocia en el año 1804.

20 Con motivo de la celebración del Jubileo universal León XII publicó el 20 de di-
ciembre un edicto de doce artículos sobre el culto divino y la veneración que se debe a las 
iglesias. Ante la serie de acusaciones contra muchas costumbres de Roma, León XII quería 
presentar una Iglesia católica regenerada y ocupada en sus deberes ministeriales. Berault, 
Historia general de la Iglesia, 1854, p. 408.

Católicos, protestantes y liberales.indb   46 16/02/16   21:23



47RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

tenían responsabilidades que cumplir. León XII recordó a los fieles la obli-
gación de cumplir con los preceptos eucarísticos, ir a misa los domingos, 
algunas veces con advertencias amenazadoras de incurrir en una “conducta 
criminal” si no se cumplía con la práctica dominical. En su encíclica Quo 
Graviora advierte a la feligresía, principalmente a los jóvenes universitarios, 
de cuidarse de la masonería o de cualquier sociedad secreta que difundiera 
ideas contrarias a las enseñanzas de la Iglesia católica.21

Bajo esa lógica, la pastoral de León XII concentró sus esfuerzos en 
restablecer con rigurosidad la disciplina espiritual –cuya razón de ser era 
proporcionar a todos los fieles un método de perfección para acercarse 
a Dios–, por medio del rescate de los rituales que habían marcado una 
tradición en el catolicismo. Por eso se empeñó en llevar a cabo el Jubileo 
Universal correspondiente al año de 1825. Esta ceremonia –fundamentada 
en la tradición hebraica de santificar el quincuagésimo año y proclamar la 
remisión de los pecados a todos los habitantes de la tierra como se indicaba 
en el Levítico 25:10–,22 fue retomada por la Iglesia católica por primera  
vez en el año 1300 por el Papa Bonifacio VIII.23 Debido a los disturbios 
políticos ocasionados por la Revolución francesa, el Jubileo correspondien-
te al año de 1800 tuvo que suspenderse. Parecía que los rescoldos de esos 
disturbios, y nuevos argumentos en contra del papel del catolicismo en las 
sociedades impedirían el de 1825. Pero, a pesar de las advertencias hechas 
tanto por las autoridades monárquicas europeas como de gran parte de 
la Curia Romana sobre las dificultades que representaría para los fieles la 
práctica del Jubileo Universal, León XII anunció en la Bula Quod Hoc 
Ineunte del 24 de mayo de 1824 la realización del Jubileo, el cual comen-
zaría a partir de las primeras vísperas de la vigilia de Navidad concluyendo 
al fin del año de 1825.

21 Quo Graviora, dada el 13 de marzo de 1826.
22 “Declararéis santo el año cincuenta, y proclamaréis en la tierra liberación para todos 

sus habitantes. Será para vosotros un jubileo”. Sagrada Biblia, 2008, p. 128.
23 En la Bula de anunciación, Antiguorum fida relatio, el pontífice concedía la remisión 

e indulgencia para los pecados a quienes “siendo verdaderamente penitentes confiesen sus 
pecados” y visitasen en la ciudad de Roma las basílicas de San Pedro y San Pablo. Con el 
transcurso de los años, esta celebración ajustó su realización a cada veinticinco años y agre-
gó la visita a los templos de San Juan de Letrán y de Santa María la Mayor. André Michel, 
Diccionario de derecho canónico, 1848, p. 199.

Católicos, protestantes y liberales.indb   47 16/02/16   21:23



48 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Como tradicionalmente se hacía, el pontífice concedió “el perdón, la 
remisión y la indulgencia plenaria de todos sus pecados a los cristianos 
que verdaderamente contritos, confesados y fortalecidos por la sagrada co-
munión a lo menos una vez al día por espacio de treinta días seguidos o 
interpolados, ya sean naturales […] y por espacio de quince días solamente 
siendo extranjeros o peregrinos, devotamente visitaren las Iglesias de San 
Pedro, San Pablo, de San Juan de Letrán y de Santa María la Mayor” en 
Roma.24 Debido al incendio que en 1823 dañara de forma importante la 
Basílica de San Pablo –y pese a los inmediatos trabajos para su restaura-
ción– León XII decidió sustituir la visita a ese recinto por el de la Iglesia de 
Santa María de Trastevere.25

La convocatoria que hizo León XII a los fieles para visitar las basílicas 
mayores en Roma con motivo del jubileo, bajo el contexto en el que se rea-
lizó, adquirió una dimensión y significado particular. Por una parte, frente 
a las constantes acusaciones sobre abusos eclesiásticos y las políticas que 
estaban afectando la economía y el poder de influencia de la institución 
eclesiástica, León XII destacaba en varios documentos pontificios el pa-
pel expiatorio y redentor de las prácticas de espiritualidad del catolicismo, 
como la celebración jubilar:

En este año en que con razón llamamos el tiempo aceptable y de salud, nos 

felicitamos de habérsenos presentado tan señalada ocasión de trabajar para res-

taurarlo todo en el Señor por medio de la saludable expiación de todo el pue-

blo cristiano, después de la deplorable serie de males que hemos llorado. […]

Proclamamos el año de expiación e indulto, de redención y de gracia, de re-

misión y de indulgencia, en el cual por un modo mucho más sagrado y para 

colmarnos de bienes espirituales, vamos a ver renovado por el autor mismo de 

la gracia y de la verdad lo que una ley símbolo de lo venidero había instituido 

cada cincuenta años en el pueblo judaico. […].26

24 Carta encíclica de Ntro. Smo. Padre el Papa León XII y Bula de Jubileo para  
el año 1825, p. 43.

25 Artaud de Montor, Historia del Papa León XII, t. II, 1850, p. 134.
26 Carta encíclica de Ntro. Smo. Padre el Papa León XII y Bula de Jubileo para el  

año 1825, pp. 37-41.

Católicos, protestantes y liberales.indb   48 16/02/16   21:23



49RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

Asimismo, la magnitud que se pretendía lograra la celebración quería 
mostrar el alcance popular del catolicismo en las sociedades. No obstante, 
las difíciles condiciones para los peregrinos por el cierre de las fronteras, 
por los caminos vigilados y las pocas posadas en servicio, el Jubileo no 
logró la afluencia esperada.27

Por otra parte, el comportamiento ordenado y piadoso, por el que tanto 
clamó León XII, quería borrar el carácter supersticioso con el que algunos 
liberales adjetivaban a las manifestaciones de religiosidad católica. En ese 
sentido, la ceremonia jubilar también vislumbraba la intención eclesiástica 
de mirar hacia los primeros tiempos de la cristiandad y buscar en ellos los 
signos de su restauración. El esfuerzo papal por retomar una celebración 
jubilar, quería significar la restauración de la cristiandad en tiempos mo-
dernos. Por eso la necesidad de retomar la visita de fieles de todo el mundo 
a las iglesias que resguardaban los tesoros más antiguos y preciados del 
cristianismo. Por eso también se concedió una indulgencia extraordinaria  
a quienes veneraran uno de los íconos más antiguos del catolicismo: el de la 
Virgen de la Clemencia, un mosaico fechado entre los siglos VI y VII, con-
servado en la Basílica de Santa María en el barrio de Trastévere, en Roma.28

Esta imagen de María representa a la Virgen de Theotokos o madre 
de Dios, un tipo iconográfico popularizado en los primeros años de la 
cristiandad y que teológicamente enfatizaba la doble naturaleza de Jesús 
–humana y divina (figura 1). La sugerencia de visitar y orar frente a la anti- 
gua imagen devocional de la Virgen de la Clemencia, representaba para 
León XII, una forma de reafirmar la necesidad de retornar al más puro 
sentimiento de piedad cristiana frente a las convulsiones políticas y sociales 
por las que atravesaba la humanidad y que estaban afectando directamente 
a la Iglesia católica y al catolicismo.

27 L’amie de la religion, 1825. En México El Sol apuntaba: “El número de los peregrinos 
atraídos por el Jubileo es excesivamente pequeño […]. Esta vez sólo 36 peregrinos llega-
ron a la abertura de la Puerta Santa, y en la primera semana sólo 440. La causa de ello se 
atribuye en parte a la severidad ejercida por la policía de cada Estado en el examen de los 
pasaportes de los peregrinos.” El Sol, 18 de abril de 1825.

28 El fresco representa a la virgen María coronada con Jesús niño en su regazo, acom-
pañados por San Jorge y San Teodoro, dos santos guerreros importantes en la tradición 
cristiana bizantina.

Católicos, protestantes y liberales.indb   49 16/02/16   21:23



Figura 1. Virgen de la Clemencia o Virgen Theotokos (siglo VII) fresco que se halla 
en la Basílica de Santa María en Trastevere, en Roma. Imagen tomada de Beckwith, 
John, Early medieval art, London/New York, Thames and Hudson, 1969, p. 31.

Católicos, protestantes y liberales.indb   50 16/02/16   21:23



51RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

La idea de peregrinar hacia las primeras grandes basílicas de la cristian-
dad –o en su caso visitar las principales iglesias en las distintas localidades 
del mundo, como fue exhortado en la bula Charitate Christi, en la que se 
extiende la indulgencia del jubileo a todo el mundo católico– y postrarse 
frente a los íconos de mayor tradición, que como la Virgen de la Clemencia 
eran de los pocos conservados de la época preiconoclasta bizantina, signifi-
caba comenzar a restituir el lugar que siempre había tenido el catolicismo 
y la Iglesia católica en las sociedades occidentales.

Aunque la muerte de León XII (1829) detuvo parcialmente sus inicia-
tivas –Gregorio XVI (1830-1846) concentró su pontificado en restable-
cer las relaciones con diversas naciones en Europa y América–, durante 
el pontificado de Pío IX (1848-1878) se dio continuidad a la idea de una 
renovación espiritual de las sociedades y se sentaron las bases para la con-
formación de una renovada teología icónica, que pretendió responder a la 
política iconoclasta que aplicaron varios Estados liberales en occidente y a 
los antiguos y nuevos argumentos iconoclastas planteados por las diversas 
corrientes protestantes a lo largo de la segunda mitad del siglo XIX.

Primacía de María en el proyecto de re-evangelización

Al inicio de su pontificado Pío IX estableció una abierta lucha de poder 
entre la Iglesia católica y los nacientes Estados nacionales exponiendo los, 
considerados por la institución eclesiástica, “errores del siglo” para buscar 
así la mejor forma de corregirlos.29 En su primera encíclica (Qui Pluribus) 
señaló como el principal de esos errores, la concepción racionalista del 
universo viendo en ella el origen de todos los males de la modernidad, 

29 Cabe señalar que el inicio del pontificado de Pío IX estuvo marcado por la agitación 
general que acosaba a Roma y a los Estados Pontificios. El Papa fue desterrado de Roma 
y no regresó sino en abril de 1850. El alejamiento del Papa del Vaticano era un signo que 
presagiaba la llamada cuestión romana, en la que se ponía a discusión el poder temporal  
del Papa, y que tendría como conclusión la pérdida de los Estados Pontificios en 1870. 
Cuando Pío IX regresó a Roma en 1850 y pretendió llevar a cabo el Jubileo o Año Santo 
correspondiente a esa fecha, no fue posible ni siquiera convocarlo dada la situación de las 
relaciones entre la Iglesia y el Estado en Roma. Esto preocupó a Pío IX y a un amplio grupo 
de jerarcas eclesiásticos, que se preguntaban si sería posible en el futuro la celebración jubi-
lar dado que se estaba poniendo en discusión el poder temporal del Papa.

Católicos, protestantes y liberales.indb   51 16/02/16   21:23



52 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

pues es, según Pío IX, a partir de la separación entre fe y razón que muchos 
Estados comenzaron a aplicar diversas políticas contra la Iglesia católica. 
Pero afirmaba Pío IX que, además de los anteriores, había “otra clase de 
errores y engaños monstruosos, con los cuales los hijos de este siglo atacan 
a la religión cristiana y a la autoridad divina de la Iglesia”, refiriéndose a los 
nuevos intentos de las iglesias protestantes por expandir su doctrina:

Tales son las sectas clandestinas salidas de las tinieblas para ruina y destruc-

ción de la Iglesia y del Estado, condenadas por Nuestros antecesores, los Ro-

manos Pontífices, con repetidos anatemas en sus letras apostólicas, las cuales 

Nos, con toda potestad, confirmamos, y mandamos que se observen con toda  

diligencia.30

Para enfrentar a los dos principales enemigos –liberales y protestan-
tes– era necesario, de acuerdo con el discurso de Pío IX, unificar a toda la 
Iglesia católica. Se tenía que terminar con las divisiones al interior de la ins-
titución eclesiástica (encíclica Ubi Primum I de 1847), pero esencialmente 
había que afirmar la unidad de todos los católicos frente a las divisiones 
políticas y sociales que las nuevas filosofías estaban provocando. Para ello 
Pío IX pensó desde el inicio de su pontificado en la imagen devocional de 
la Inmaculada Concepción de María como un símbolo de identificación 
con el catolicismo.31 En 1849 lanzó una nueva encíclica informando sobre 
el estudio que se realizaría en torno a la concepción sin pecado original de 
la Virgen María para después poder definirla como doctrina de la Iglesia 

30 Qui pluribus, noviembre de 1846. En la primera mitad del siglo XIX las diversas deno-
minaciones protestantes en Europa iniciaron un fuerte movimiento para lograr una mayor 
presencia en países como la Gran Bretaña, Prusia, Suecia, Suiza, Holanda y Estados Unidos. 
En estos países, las congregaciones protestantes buscaron el reconocimiento de la tolerancia 
religiosa. Además, estas iglesias procuraron fundar misiones, lo mismo en el continente 
africano, que en la India o en América.

31 Antes de ser declarada dogma de fe, la idea de que María estuvo exenta de la mancha 
del pecado original desde el momento de su concepción fue considerada por la Iglesia ca-
tólica sólo como un misterio. Pero teólogos y pensadores defendieron esa creencia durante 
muchos siglos. En 1477 el Papa Sixto IV proclamó la doctrina de la Inmaculada Concep-
ción y durante el Concilio de Trento se consagró el triunfo de su doctrina. Marina Warner, 
Tú sola entre las mujeres, 1991, pp. 317-320.

Católicos, protestantes y liberales.indb   52 16/02/16   21:23



53RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

católica y con ello cumplir, dice la encíclica, con los deseos de la comuni-
dad católica mundial.32

¿Por qué escoger como símbolo de identidad del catolicismo a la Virgen 
María en su advocación de Inmaculada Concepción? Si bien es cierto que 
la devoción a la Madre de Jesucristo estuvo siempre presente en los países 
de tradición católica, a fines del siglo XVIII se desarrolló, fundamentalmente 
en Francia, un importante movimiento devocional a la imagen mariana. 
Después de los tiempos de crisis producidos durante la Revolución fran-
cesa y el Imperio de Napoleón Bonaparte, se dio un renacimiento católico 
encabezado simbólicamente por la imagen de la Virgen María bajo dis-
tintas advocaciones. Esa renovación de la espiritualidad católica e intensa 
devoción por María se sostuvo gracias a diversos relatos sobrenaturales que 
consagraron definitivamente la piedad popular hacia la Madre de Dios.

Entre 1830 y 1846 se divulgó por toda Europa un fenómeno de apari-
ciones de la Virgen María en varias localidades de Francia. La primera se 
desarrolló en París a la religiosa vicentina Catalina de Labouré en 1830, en 
la que, de acuerdo con el relato de la monja, la Virgen María se le apareció 
para solicitar la elaboración de una medalla con características particulares 
que tenía que ser difundida entre los fieles.33 En 1836 en la parroquia de 
Nuestra Señora de las Victorias en París perteneciente al convento agusti-
no –que durante la Revolución Francesa se convirtió en bolsa de valores–, 
fue escuchada en diversas ocasiones una voz divina por el cura-párroco, 
Carlos Elénor de Genettes, solicitando la consagración de la parroquia al 
Santísimo e Inmaculado Corazón de María. En 1840, se extendió por Eu-
ropa occidental el relato de una nueva aparición de la Virgen a una monja, 
Sor Justina Bisqueyburu. Esta vez la Virgen solicitaba la elaboración de un 
escapulario verde con la imagen de la Virgen y de su Inmaculado Cora-

32 Ubi Primum II, febrero de 1849.
33 En 1830, la monja Catalina de Labouré, de la congregación religiosa de Hijas de 

la Caridad de San Vicente de Paul, en París, Francia, informó a su confesor haber tenido 
varias apariciones de la Virgen María. La más importante, de acuerdo con su relato, fue la 
del 27 de noviembre de ese año, en la que se apareció la Madre de Dios vestida con túnica 
blanca y manto azul parada sobre un globo terráqueo. De sus manos abiertas salían rayos 
de luz que descendían hacia el globo.

Católicos, protestantes y liberales.indb   53 16/02/16   21:23



54 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

zón.34 Finalmente, en 1846 –el mismo año en que subió a la silla pontificia 
Pío IX– se dio a conocer la aparición de la Virgen en la pequeña aldea de 
La Salette, Francia, a dos niños.35 La Virgen había dejado a los niños un 
mensaje apocalíptico que describía las circunstancias que en ese momento 
aquejaban a la Iglesia católica y al catolicismo, tales como el anticlericalis-
mo y anticatolicismo que adoptaron varios gobiernos liberales y la poca 
observancia religiosa entre los fieles.36

34 A partir de 1840 la monja Justina Bisqueyburu, de la congregación de las Hermanas 
de la Caridad de San Vicente de Paul, en París, Francia, comenzó a experimentar varias vi-
siones de la Virgen María. De acuerdo con su relato, la Virgen se aparecía vestida con túnica 
blanca y manto azul, las manos estaban dobladas hacia su pecho sosteniendo su corazón, 
del cual salían llamas resplandecientes. En otra aparición la Virgen sostiene en su mano 
izquierda un escapulario atado con cordones verdes y con la imagen mariana, tal y como se 
le apareció a la monja Bisqueyburu.

35 En el año de 1846 dos niños pastores de un poblado cercano a la Salette, Francia, 
Melanie Calvat y Maximino Giraud, divulgaron haber visto a la Virgen María. De acuerdo 
con la narración de los pastores, la virgen llevaba un vestido blanco ceñido con un delantal 
y sobre sus hombros un chal blanco decorado con rosas de diferentes colores en los bordes 
y coronada con una diadema de rosas que irradiaba rayos luminosos.

36 El mensaje de la Virgen de La Salette tenía que ser difundido, según el testimonio 
de la joven Melannie Calvat, en 1858. Ese mensaje describía los acontecimientos políticos 
por los que en ese momento atravesaba la Santa Sede; hablaba de las divisiones internas 
de la institución eclesiástica, del indiferentismo religioso y de la corrupción e ignorancia 
eclesiástica: “Los sacerdotes, ministros de mi Hijo, por su mala vida, por sus irre verencias 
y su impiedad al celebrar los santos misterios, por amor del dinero, por amor del honor y 
de los placeres, los sacerdotes se han transformado en cloacas de impureza … Los jefes, los 
conductores del pueblo de Dios, han descuidado la oración y la peni tencia, y el demonio ha 
oscurecido sus inteligencias; se han convertido en esas estrellas errantes que el viejo diablo 
arrastrará con su cola para hacerlos perecer.  Que el Vicario de mi Hijo, el Soberano Pontífi-
ce Pío IX, no salga más de Roma después del año 1859; pero que sea firme y generoso, que 
combata con las armas de la fe y del amor; yo estaré con él. Que desconfíe de Napoleón; su 
corazón es doble y querrá ser a la vez Papa y emperador… Los malos libros abundarán sobre 
la tierra y los espíritus de las tinieblas exten derán en todas partes un relajamiento universal 
para todo lo que concierne al servicio de Dios; tendrán un gran poder sobre la naturaleza; 
habrá iglesias para servir a estos espíritus. De un lado a otro serán transportadas personas 
por estos malos espíritus e incluso sacerdotes, pues ellos no se habrán conducido según el 
buen espíritu del Evangelio. Olvidada la santa fe de Dios, cada individuo querrá guiarse 
por sí mismo y ser superior a sus semejantes. Se abolirán los poderes civiles y eclesiásticos, 

Católicos, protestantes y liberales.indb   54 16/02/16   21:23



55RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

Existen muchas coincidencias en esas primeras apariciones. En dos 
de las tres mariofanías, la Virgen María se apareció con las característi-
cas simbólicas de la Inmaculada Concepción, esto es, vestida de blanco 
y túnica azul, coronada con aureola de estrellas, posando sobre un globo 
terráqueo que aplastaba una serpiente y, en algunas ocasiones, con las ma-
nos en posición de oración, unas veces sosteniendo un globo coronado con 
una cruz –Medalla Milagrosa–, otras con su corazón atravesado por una 
espada –Escapulario Verde (figuras 2 y 3). La Virgen de la Salette, según el 
relato de los niños, apareció con túnica blanca, con rosas en la cabeza, en 
la cintura y en los pies, estaba sentada y llorando, en sus manos, pegadas 
al pecho llevaba un gran crucifijo del que salían rayos luminosos. En esas 
primeras apariciones los mensajes coincidían en la solicitud de aumentar 
las prácticas devocionales en torno de la imagen mariana a través del uso de 
escapularios o medallas, de nuevas oraciones y de la consagración de tem-
plos o poblaciones a la Inmaculada Concepción o su Inmaculado Corazón.

Estos fenómenos religiosos prepararon oportunamente las intenciones 
de Pío IX para declarar como dogma de fe la concepción inmaculada de 
María.37 El 8 de diciembre de 1854 se celebró en Roma la fiesta de la In-
maculada Concepción. Ese día Pío IX leyó su epístola apostólica Ineffabilis 
Deus, en la que notificaba que:

[…] declaramos, afirmamos y definimos que ha sido revelada por Dios, y de 

consiguiente, que debe ser creída firme y constantemente por todos los fieles, 

la doctrina que sostiene que la bienaventurada Virgen María fue preservada 

inmune de toda mancha de pecado original en el primer instante de su con-

cepción por singular gracia y privilegio de Dios omnipotente, en atención a 

los méritos de Jesucristo, Salvador del género humano, es revelada por Dios, y 

por lo mismo debe creerse firme y constantemente por todos los fieles [...]. Por 

todo orden y toda justicia serán pisoteados�. Calvat, La aparición de la Santísima Virgen en 
el monte de la Salette, 1881.

37 Cabe tener presente la anécdota transmitida desde la propia Sede Pontificia que 
resaltó la aparición de la Virgen María en su advocación inmaculista al propio Pío IX. La 
solicitud de la Virgen al Papa fue que diera a conocer a toda la humanidad su concepción 
inmaculada. De acuerdo con lo difundido esa aparición dio origen a la solicitud del pon-
tífice de iniciar un estudio para analizar detenidamente los fundamentos de la concepción 
inmaculada de María.

Católicos, protestantes y liberales.indb   55 16/02/16   21:23



Figura 2. Virgen de la Medalla Milagrosa. Estampa popular.

Católicos, protestantes y liberales.indb   56 16/02/16   21:23



Figura 3. Escapulario Verde del Inmaculado Corazón de María. Escapulario popular.

Católicos, protestantes y liberales.indb   57
16/02/16   21:23



58 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

lo cual, si alguno, pretendiere en su corazón sentir de modo distinto a como 

por Nos ha sido definido sepa y tenga por cierto que está condenado por su 

propio juicio, que ha sufrido naufragio en la fe y se ha apartado de la unidad 

de la Iglesia [...].38

El documento pontificio y la celebración que se llevó a cabo para hacer 
público el decreto tienen diversas implicaciones. Pío IX encontró, desde el 
principio de su pontificado en la imagen de la Inmaculada Concepción un 
símbolo fuerte que le permitiría afirmar la autoridad del pontífice como 
cabeza de la Iglesia católica.39 Las políticas religiosas y eclesiásticas esta-
blecidas por varios gobiernos europeos y las divisiones entre los propios 
miembros de las jerarquías eclesiásticas locales, habían logrado debilitar 
enormemente la imagen papal, por ello Pío IX decidió imponer, a través de 

38 Inneffabilis Deus, diciembre de 1854.
39 Pío IX y sus asesores teológicos –muchos de ellos miembros de la Compañía de 

Jesús– tuvieron presente que la imagen de María se presentaba dentro de la historia del 
cristianismo como símbolo de restauración de la Iglesia en momentos críticos. Durante los 
primeros tiempos del cristianismo las representaciones iconográficas de María se habían 
centrado en su papel como madre de Cristo-Dios, y más tarde, como la principal imagen 
intercesora en la jerarquía de los santos. Desde el siglo VIII, como consecuencia de la evo-
lución y crecimiento de la devoción mariana, su imagen fue reconocida como símbolo del 
poderío imperial romano en función de su identificación con la Iglesia católica. A partir 
del siglo X con el auge de las órdenes monásticas, la imagen de la Virgen María comenzó 
a ser identificada y representada como defensa de la institución eclesiástica y de un mo-
delo ideal de la vida cristiana. Esa representación se retomaría en el siglo XV, cuando la 
Iglesia católica respondió a los ataques de la Reforma protestante. La teología de la época 
se dedicó a exaltar a la Virgen, afirmando por primera vez de manera oficial la creencia 
de que María estuvo exenta de la mancha del pecado original desde el momento de su 
concepción, proclamando así la validez de la doctrina y representación de la Inmaculada 
Concepción. Para el tema de las representaciones marianas véase: Warner, Tú sola entre las 
mujeres, 1991 y Mâle, L’art religieux de la fin du XVIe siécle, XVIIe siécle et du XVIIIe siécle. Étude 
sur l’iconographie aprè le concile de Trente, 1951. Según Daniel Russo a lo largo de la Edad 
Media la imagen de María apareció siempre situada en medio del poder político y religioso, 
fuese como defensa de la fe entre las distintas escuelas teológicas, como símbolo de prestigio 
en la legitimación del poder político o como símbolo de integración territorial. Russo, “Les 
representations mariales dans l’art d’Occident du Moyen Âge. Essai sur la formation d’une 
tradition iconographique”, 1996, pp. 173-294.

Católicos, protestantes y liberales.indb   58 16/02/16   21:23



59RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

la declaración del dogma inmaculista, la absoluta autoridad del pontífice 
en materia doctrinal y religiosa.40

Entre los miembros de la congregación de teólogos y cardenales que 
iniciaron los estudios sobre la creencia inmaculista había importantes 
divergencias. Más allá de la declaración del dogma sobre la concepción 
inmaculada de María se estaba discutiendo la declaración dogmática de 
la infalibilidad papal.41 Frente a los desacuerdos internos, Pío IX decidió 

40 La teoría de la infalibilidad defendida por la escuela teológica de los jesuitas se fun-
damentaba en las palabras de Jesucristo a Pedro en el Nuevo Testamento. La infalibilidad 
papal es el derecho que adquiere el Papa, como legítimo sucesor de San Pedro, derecho 
que es infalible cuando habla “ex cátedra”, permaneciendo libre de error alguno según la 
divina promesa de Jesucristo a San Pedro. La fuente de infalibilidad es la supuesta asistencia 
sobrenatural del Espíritu Santo y su propósito es mantener y guiar a la Iglesia en su verdad 
y sin errores en lo que se refiere a la fe y la moral. Vilanova, Historia de la teología, 1989, 
pp. 572-584.

41 Con el propósito de definir dogmáticamente la infalibilidad pontificia Pío IX convo-
có en 1869 al I Concilio Vaticano. En la bula de indicción que envío el pontífice a la pri-
mera sesión del concilio, subraya que el proyecto de restauración que pretendía establecer 
el concilio debía principiar con el reconocimiento de la infalibilidad papal en materia dog-
mática y moral. Bula Audis ad modum del 29 de junio de 1868. Durante el concilio se defi-
nieron dos posturas teológicas: los teólogos de la Universidad Gregoriana de Roma, dirigida 
por los jesuitas, y los de las facultades de teología del mundo germánico. Para los seguidores 
de la escuela alemana el problema de la infalibilidad pontificia era muy sencillo. El Papa y 
la curia romana estaban reaccionando a intereses temporales dado que la responsabilidad 
propia del Papa en cuanto a la unidad de la Iglesia en la fe no era discutida por las doctri-
nas racionalistas o liberales. Para la escuela alemana el dogma de la infalibilidad papal lo 
único que provocaría sería una escisión aún más amplia entre los católicos. Los protestantes 
“montarían la brecha, con tanta más bravura cuanto tienen la historia de su lado”, “muchos 
católicos abandonarán la Iglesia y los liberales reafirmarán sus posiciones anticlericales y los 
no-católicos se harán más inquebrantables en o desde la oposición”. James C. Holland, “El 
legado de una educación”, en Acton Institute. Para el estudio de Religión y Libertad, Ottawa, 
bajado de la página electrónica: www.acton.org/es. A tal argumento, la escuela jesuita res-
pondió que la implantación del liberalismo significaba que la Iglesia ya no era considerada 
una societas perfecta y por consiguiente la religión se reducía a una cuestión privada. Por tan-
to, la defensa que pretendía hacer la Iglesia y el Papa ante el estado de cosas que siguieron a 
la revolución francesa “consiste en la restauración, que comporta la inclusión de la religión 
como componente irrenunciable de la nación”. Además argumentaban que el siglo XIX, bajo 
el signo de las doctrinas racionalistas y liberales, estaba planteando nuevos problemas a la 
apologética y a la exégesis sobre la cuestión del conocimiento religioso y de las relaciones  

Católicos, protestantes y liberales.indb   59 16/02/16   21:23



60 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

omitir las diferencias entre los obispos de la curia para finalmente aprobar 
su declaración en calidad de dogma bajo el supuesto de una infalibilidad 
con que Jesucristo había investido a sus vicarios en materia de doctrina. 
Así, la encíclica Ineffabilis Deus destaca la labor de la autoridad papal en  
el desarrollo de la devoción de la Inmaculada Concepción, ya que ocupa 
más de la mitad del texto en reseñar históricamente las distintas interven-
ciones pontificales en la defensa del dogma inmaculista.42 En ese sentido,  
el dogma de la inmaculada concepción de María revistió varios significa-
dos, entre los principales, que siendo una representación religiosa cuestio-
nada durante siglos por distintas corrientes teológicas en torno a la legiti-
midad de su doctrina, se presentó en el siglo XIX como una devoción nunca 
interrumpida y más bien fortalecida por la fe pontificia y popular contra 
el positivismo y el racionalismo. El hecho de que la definición haya venido 
del Papa en las condiciones históricas en las que se encontraba su imagen 
como cabeza de la Iglesia, fuera y dentro de la institución eclesiástica, im-
plicó una acción defensiva en torno a su autoridad en materia religiosa, 
es decir, como única autoridad para dirigir las creencias de la cristiandad.

Teológicamente se presenta en la encíclica Ineffabilis Deus a la Virgen 
María como la “vencedora gloriosa de las herejías” de la cual habían habla-
do todos los pontífices. En su representación simbólica aparece la serpiente 
(alegoría del demonio) a los pies de la Virgen María, significando la lucha 
entre la Madre de Dios y el enemigo de la fe cristiana. En ese sentido 
Pío IX refirió en su encíclica el antagonismo radical entre la Iglesia y “la 
Revolución de los tiempos modernos, que tiene sus gérmenes más activos 
y profundos en el desorden de las pasiones, fruto del pecado del hombre 
caído”. Así como la cabeza de la serpiente es aplastada por la Virgen, así 

entre la fe y la razón, planteamientos que estaban dividiendo a los católicos, por tanto se 
hacía necesario establecer los principios doctrinarios que debían regir el pensamiento cató-
lico sin dejar pie a discusiones. En la “mística de la autoridad” fomentada por los jesuitas, 
la voluntad de Dios se identificaba con la forma institucional de la autoridad, a través de la 
cual se articula la voz de Dios. Para combatir la incredulidad era necesario defender la pure- 
za de la fe, restaurar las costumbres desde las bases clericales y, por último, promover la uni- 
dad cristiana. De ahí que, finalmente, pero no sin grandes desacuerdos, se proclamara la 
definición dogmática de la infalibilidad pontificia en materia doctrinal y sobre la disciplina 
y dirección eclesiales en la constitución Pastor Aeternus, promulgada el 18 de julio de 1870.

42 Ineffabilis Deus, Epístola Apostólica del 8 de diciembre de 1854.

Católicos, protestantes y liberales.indb   60 16/02/16   21:23



61RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

será aplastada la Revolución, convirtiéndose María en la primera revolu-
cionaria, dispensadora y tesorera de todas las gracias.43

De esta forma, y a pesar de las condiciones políticas y de poca seguri-
dad, la celebración para la declaración del dogma inmaculista se hizo con 
un amplio despliegue de lujos. La ceremonia se llevó a cabo en la Basílica 
de San Pedro. De acuerdo con algunas crónicas, tras el anuncio de dicho 
festejo llegaron a Roma centenares de peregrinos que venían del interior 
del país y del extranjero. A la ceremonia asistieron cardenales, arzobispos 
y obispos de todo el mundo, y los edificios y casas cercanas a la Basílica 
fueron adornados para la festividad.44 Así realizada, esta fiesta religiosa res-
pondía a la necesidad de la Iglesia católica de hacerse presente en el am-
biente revolucionario, burgués y liberal que ponía en duda no sólo su papel 
político sino también su doctrina. Por eso la celebración de la declaración 
dogmática de la Inmaculada Concepción va de la mano de lo popular y lo 
institucional. En los momentos políticos por los que atravesaba la institu-
ción eclesiástica en general, y el Vaticano en particular, la fastuosidad de  
la celebración del dogma inmaculista se presentaba como un símbolo  
de poder político y doctrinal.

43 La lucha entre la serpiente y la Virgen, entre los hijos de la Revolución y los hijos de 
la Iglesia, se delinea, pues, como la lucha total e irreconciliable entre dos “familias espiri-
tuales”, como lo había profetizado en el siglo XVIII San Luis María Grignion de Montfort, 
el santo al cual se debe la lectura tal vez más inspirada y luminosa del pasaje del Génesis 
que constituye el punto de apoyo de la Ineffabilis Deus: “Pondré enemistades entre ti y la 
Mujer; y entre tu raza y la descendencia suya, Ella quebrantará tu cabeza, y tú andarás ase-
chando a su calcañar” (Gen. 3, 15). “Dios –comenta San Luis María– no puso solamente 
una enemistad, sino enemistades, y no solamente entre María y el demonio, sino también 
entre la posteridad de la Santísima Virgen y la posteridad del demonio. En otras palabras, 
Dios puso enemistades, antipatías y odios secretos entre los verdaderos hijos y siervos de 
la Virgen María y los hijos y esclavos del demonio. ¡No hay entre ellos la menor sombra 
de amor, ni correspondencia íntima existe entre unos y otros!” La oposición entre estas dos 
familias espirituales está destinada a dividir implacablemente la humanidad, hasta el fin 
de la historia. Sobre este fondo de cuadro se sitúa la lucha entre la Iglesia y la Revolución. 
Bogliolo, “Pío IX y l’Immacolata”, 1982, p. 326.

44 El Universal, 12 de diciembre de 1855. En el AHAM: Fondo episcopal/Sección Secre-
taría Arzobispal/Serie Correspondencia/Caja 90/Exp. 5/fojas 4. Relación de la fiesta de la 
Inmaculada Concepción de la Sma. Virgen María, celebrada en Roma el 8 de diciembre  
de 1854 traducida del italiano por un sacerdote devoto de aquel ministerio y antiguo cape-
llán coadjutor de un seminario consagrado al mismo.

Católicos, protestantes y liberales.indb   61 16/02/16   21:23



62 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Para que quedara una huella indisoluble de ese símbolo, Pío IX man-
dó construir en la Plaza de España en Roma un monumento a la Virgen 
Inmaculada, el cual quedó terminado en 1856 y fue bendecido por el pro-
pio Pío IX el 7 de septiembre de 185745 (figura 4). Con ello se culmina-
ba el programa de fastos papales dispuestos con motivo de la definición 
dogmática del misterio concepcionista que él mismo había proclamado. 
De esta forma, la ceremonia de proclamación del dogma inmaculista y el 
monumento a la Inmaculada Concepción dieron inicio a la pauta que, en 
materia de escenificaciones religiosas, marcó la Santa Sede para representar 
el triunfo del pontífice reinante, de la Iglesia católica y del catolicismo.

Esta imagen de María como símbolo de restauración de la Iglesia ca-
tólica y del catolicismo se reafirmaría con otras disposiciones que forma-
ron parte del programa de renovación de la espiritualidad cristiana que 
fomentó Pío IX durante los años de su pontificado. Pero serían de mucho 
mayor apoyo las nuevas apariciones de la Virgen María en diversos paí-
ses europeos y que siguieron a la declaración del dogma inmaculista. En 
1858 se expandió por toda Europa la noticia de una nueva aparición de la 
Virgen María. Esta vez fue en el pueblo de Lourdes en Francia a una jo-
vencita de catorce años llamada Marie Bernard Soubirous.46 La petición de 
la Virgen consistía en la construcción de un santuario que fungiera como 
centro de peregrinación en Lourdes. En 1871 se apareció la Virgen a dos 
niños del poblado de Pointmain, Francia, cerca de Laval, localidad que se 
encontraba amenazada por tropas de Prusia.47 La única petición de la Vir-

45 La columna de la Inmaculada Concepción realizada por el artista Giuseppe Obice. 
El ícono inmaculista – hecho de bronce– fue colocado sobre una columna de mármol y fue 
inaugurado y bendecido por el propio Pío IX el 8 de diciembre de 1857.

46 Bernardette de Soubirous propagó en su poblado natal (Massbielle, Francia) que 
había tenido una visión de la Virgen María el 11 de febrero de 1858. En aquella primera 
aparición, la Virgen se presentó vestida de túnica y velo blanco, un ceñidor azul, sobre cada 
uno de sus pies se encontraba una rosa amarilla y en su brazo derecho colgaba un rosario. 
Después de dar a conocer que la Virgen le había anunciado 15 apariciones más, curiosos y 
devotos comenzaron a visitar el lugar. En 1862 una comisión eclesiástica declaró auténticas 
las apariciones en Lourdes. En 1874, Pío IX dio el título de Basílica al Santuario y en 1933 
Bernardette fue proclamada santa por el Papa Pío IX.

47 En el contexto de la guerra entre Prusia y Francia, iniciada por Napoleón III en julio 
de 1870, varios niños del poblado de Pointmain, encabezados por los hermanos Barba-
dette, llamaron la atención de los habitantes el 17 de enero de 1871 diciendo que veían a 

Católicos, protestantes y liberales.indb   62 16/02/16   21:23



Figura 4. Columna de la Inmaculada Concepción de María que se encuentra en la plaza de 
España en Roma. Imagen tomada del periódico La Cruz, México, 1855.

Católicos, protestantes y liberales.indb   63 16/02/16   21:23



64 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

gen fue la oración continua para la salvación del pueblo, cosa que, según 
el relato, pusieron en práctica los habitantes de Pointmain. Se consideró 
como milagro, pues a los once días de la aparición se firmó el pacto de paz. 
Otra aparición en Francia, que tiene cierto grado de reconocimiento ecle-
siástico, es la que ocurrió en el pueblo de Pellevoisin en 1876 a una joven 
que fue curada milagrosamente tras varias apariciones de la Virgen.48 La 
vidente relató otras revelaciones sobre el estado del catolicismo en Francia. 
Otras mariofanías de trascendencia se dieron en Alemania, en el pueblo de 
Marpingen en 1876 a tres niñas.49 En 1879 quince personas atestiguaron 
haber visto en el aguilón de la parroquia de Knock, en Irlanda a la Virgen 
María, a San José y a San Juan Evangelista acompañados por un Cordero.50

A excepción de Nuestra Señora de Lourdes y de la aparición de María 
en Marpingen que, según los testigos, se dieron a conocer como la In-
maculada Concepción, las nuevas mariofanías no tuvieron características 
que las relacionaran directamente con la advocación inmaculista, ni en la 
forma visual en la que aparecieron a los videntes ni en los mensajes que 

la Virgen María. Todos los niños coincidieron en la descripción de la aparición: un halo 
alrededor de la virgen vestida con una túnica azul profundo y estrellas doradas, su pelo era 
cubierto con un velo negro y en su cabeza se encontraba una corona de oro. Posteriormente 
fue apareciendo un crucifijo rojo con la inscripción: JESUCRISTO.

48 En el año de 1876 una mujer de 32 años, Estelle Faguette, habitante del poblado 
de Pellevoisin, Francia, dijo haber sido curada de una enfermedad mortal, tras haber visto 
a la Virgen María, quien en uno de sus mensajes le revelaría: Yo soy toda misericordiosa. 
Después de ser sanada, Estelle Faguette tuvo diez apariciones más, haciendo un total de 
quince visiones de la Virgen. En una de las apariciones la Virgen le solicitó a Estelle que 
difundiera un escapulario blanco dedicado al Sagrado Corazón de Jesús. A esta imagen se le 
dio el título de Madre de la Esperanza en alusión a la oración que la mariofanía dictó a los 
niños videntes y porque en el pueblo la principal advocación mariana era a Nuestra Señora 
de la Esperanza. En Pellevoisin la Virgen se dejó ver totalmente vestida de blanco y con un 
corazón rojo sobre su pecho.

49 En junio de 1876 tres niñas de ocho años de la comunidad de Marpingen en Alema-
nia, dijeron haber visto a la Virgen María, quien se expresó diciendo: “Soy la Inmaculada 
Concepción. Rogad con fe y no pequéis. La Virgen se apareció sobre la copa de un árbol 
vestida de blanco, con corona de oro y rodeada por rayos luminosos.

50 En esa ocasión la Virgen vestía túnica blanca, sobre su cabeza tenía una corona de 
oro con una rosa en el centro. Al lado derecho se encontraba San José con vestido blanco 
y a la izquierda San Juan Evangelista vestido de obispo, en traje blanco y con un libro en 
su mano izquierda.

Católicos, protestantes y liberales.indb   64 16/02/16   21:23



65RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

se expusieron. Curiosamente casi todas emergieron bajo la advocación de 
la imagen mariana que se veneraba en el pueblo en el que se desarrolló el 
fenómeno, o con nuevas características que permitieron el nombramiento 
de la Virgen bajo nueva advocación local. En Marpingen los testimonios 
no son muy específicos en cuanto a la forma en la que apareció la Virgen. 
Esta mariofanía, junto con la de Knock y otras que se dieron a cono-
cer en diversas poblaciones europeas fuera de Francia, coinciden funda- 
mentalmente en las circunstancias políticas de las localidades.51 Muchas 
de ellas, como Marpingen o Gietrzwaldzie (Polonia) o Filippov (Suiza), 
se encontraban bajo el dominio del Imperio de Prusia y la aplicación de 
la Kulturkampf de Bismark que pretendía acabar con el influjo cultural  
de la religión católica.52

Los testimonios de esas apariciones concuerdan en cuanto a la petición 
de la edificación de una capilla y de un programa de prácticas devociona-
les que tenía como objetivo resistir las políticas contra el catolicismo y la 
Iglesia católica.

Las muestras piadosas de los fieles ante los fenómenos religiosos o la 
tradición y aumento de las expresiones de religiosidad popular, a pesar del 
bajo nivel de observancia religiosa, indicaban a los jerarcas de la Iglesia 
católica que era en esas manifestaciones públicas donde se encontraba la 
verdadera fuerza y defensa del catolicismo frente a los embates liberales 
y la presencia del protestantismo. Pero, el siguiente pontífice, León XIII 
(1878-1903), quiso llevar el proyecto de renovación espiritual al terreno de 
lo formal e institucional. León XIII enfocó parte de su pastoral en mejo- 
rar la disciplina religiosa entre los fieles por medio de su instrucción litúr-
gica y evangélica en las asociaciones religiosas, en los centros de enseñanza 
católica o a través de las misiones. En ese sentido, grandes esfuerzos se 
concentraron en impulsar esa cultura exacerbada de piedad religiosa; por 

51 Joaquim Bouflet hace mención de otras apariciones marianas en Europa: Itaca,  
Croacia en 1866; Filippov, Bohemia en 1866; Lacherboden, Austria, 1871; Gietrzwaldzie, 
Polonia en 1877, y Castelpretoso, Italia en 1888. Bouflet, Las apariciones de la Virgen en 
http://usuarios.lycos.es/contemplatio.

52 Blackbourn, Marpingen. Apparitions of the Virgin Mary in Bismarckian Germany, 
1993, pp. 17-21.

Católicos, protestantes y liberales.indb   65 16/02/16   21:23



66 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

eso el aumento de indulgencias, de jubileos ordinarios o de levantamiento 
de nuevos santuarios como centros de peregrinación.53

El Rosario: activa eficacia de re-evangelización

Aunque León XIII se dejó ver más conciliador en sus mensajes papales que 
Pío IX, si leemos detenidamente cada uno de sus documentos pontificios 
encontraremos una postura incluso más defensiva contra cada una de las 
ideologías que estaban poniendo en peligro la permanencia de la cultura 
católica. En su primera encíclica ratificó la condena a las “falsas filosofías 
del siglo”, pero destacó la necesidad de concentrar todos los esfuerzos en 
moldear los sentimientos de fidelidad de la niñez y la juventud, ya que a 
través de ella se podía asegurar el futuro de “la nueva cristiandad”.54

El proyecto espiritual de León XIII tenía como objetivo redefinir la 
presencia del catolicismo en las sociedades. De la mano de la Compañía 
de Jesús buscó la forma de contrarrestar los efectos de las políticas liberales 
que iban dirigidas a debilitar la cultura católica, y la expansión de las ideas 
protestantes. Encontró como la solución más viable “restituir a su vigor, así 
en la vida privada como en todos los sectores de la vida social, la norma de 
sentir y obrar cristianamente, única y excelente manera de extirpar los ma-
les presentes, y precaver los peligros que amenazan”.55 Para ello había que 
empezar desde el núcleo de toda sociedad: la familia. León XIII comenzó 
por explicar a los fieles que las nuevas filosofías no sólo estaban desestabi-

53 Una indulgencia es la remisión de los pecados otorgada por la Iglesia católica a los 
fieles. Ésta puede ser parcial o plenaria según sean perdonados los pecados parcial o total-
mente. Catecismo de la Iglesia católica, 1999, pp. 413-414. En el siglo XVI fue la venta de 
indulgencias uno de los principales reclamos de Lutero a la Iglesia católica romana. Este 
reclamo sería retomado por las iglesias protestantes en el siglo XIX.

54 Inscrutabili Dei Concilium, abril de 1878. En la encíclica Quod apostolici muneris 
de diciembre de 1878 reflexionó específicamente sobre el socialismo, el comunismo y el 
nihilismo tachándolas de falsas teorías que pretenden engañar a las clases más débiles por su 
condición social: campesinos y obreros. Insistió también en la obligación del clero de llevar 
la doctrina cristiana con mayor empeño a esas clases sociales procurando que ésta llegué “al 
ánimo de todos y penetre en el fondo”.

55 Sapientiae Christianae, enero de 1890.

Católicos, protestantes y liberales.indb   66 16/02/16   21:23



67RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

lizando la estructura gubernativa de los pueblos, estaban desarticulando 
moralmente a la familia.56

León XIII respondía así a los liberales que tachaban a la Iglesia católi-
ca de retrógrada. Sus documentos papales insistieron constantemente en 
que las ventajas materiales y el progreso social que el liberalismo hubiese 
podido traer a las sociedades habían tenido como precio en todo caso, la 
desmoralización del ser humano y una mayor pobreza para quienes poco 
tenían. Pero aún más, las políticas liberales que decidieron acabar con la 
cultura católica habían, según León XIII, declarado una guerra contra los 
pueblos mismos, pues se estaba atentando contra la creencia de los indivi-
duos. Frente a la disyuntiva de luchar por la patria o por la Iglesia católica 
León XIII no dudó en afirmar la obligación de todo cristiano de “antepo-
ner a los bienes del cuerpo los del espíritu, y frente a nuestros deberes para 
con los hombres son incomparablemente más sagrados los que tenemos 
para con Dios”.57

Así, desde la perspectiva de León XIII, el fortalecimiento de la presen-
cia católica en las sociedades sólo se daría a través del aumento del respaldo 
de la feligresía. Por ello, uno de los ejes principales de su proyecto de res-
tauración religiosa se basó en el aspecto devocional que situaba “la rigurosa 
observancia de los preceptos de la Iglesia” y las manifestaciones externas 

56 “[…] la familia, la cual, miserablemente trastornada en nuestros días, no puede vol-
ver a su dignidad perdida, sino sometiéndose a las leyes con que fue instituida en la Iglesia 
por su divino Autor. El cual, habiendo elevado a la dignidad de Sacramento el matrimonio, 
símbolo de su unión con la Iglesia, no sólo santificó el contrato nupcial, sino que propor-
cionó también eficacísimos auxilios a los padres y a los hijos para conseguir fácilmente, 
con el cumplimiento de sus mutuos deberes, la felicidad temporal y eterna. Mas después 
que leyes impías, desconociendo el carácter sagrado del matrimonio, le han reducido a la 
condición de contrato meramente civil, siguiose desgraciadamente por consecuencia que, 
profanada la dignidad del matrimonio cristiano, los ciudadanos vivan en concubinato legal, 
como si fuera matrimonio; que desprecien los cónyuges las obligaciones de la fidelidad,  
a que mutuamente se obligaron; que los hijos nieguen a los padres la obediencia y el respeto; 
que se debiliten los vínculos de los afectos domésticos, y, lo que es de pésimo ejemplo y muy 
dañoso a la honestidad de las públicas costumbres, que muy frecuentemente un amor malsa-
no termine en lamentables y funestas separaciones”, Sapientiae Christianae, enero de 1890.

57 Varias son las encíclicas en las que hizo mención al deber de los hombres para con la 
Iglesia católica, las principales son: Diuturnum Illud, junio de 1881 y Sapientiae Christia- 
nae, enero de 1890.

Católicos, protestantes y liberales.indb   67 16/02/16   21:23



68 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

de religiosidad, como la contraofensiva de la Iglesia católica al proceso de 
laicización que se estaba desarrollando en muchos países. A través de la 
reactivación de la piedad y el culto público y privado, la Iglesia católica re-
afirmaba frente a los Estados la permanencia de una cultura católica difícil 
de erradicar.

Si varios Estados habían dado muestras claras de dirigir sus políticas 
no solamente contra la institución eclesiástica sino contra el modo de vida 
católico, la respuesta tenía que enfocarse entonces en su fortalecimiento. 
Había que inundar nuevamente los espacios cotidianos de ese modo de 
vida. Las festividades religiosas, las oraciones públicas, las peregrinaciones, 
las lecturas, la educación, los espacios de sociabilidad, la vida misma de 
cada ser humano a través del cumplimiento estricto de los sacramentos eu-
carísticos (bautismo, comunión, matrimonio, extremaunción), todo tenía 
que sumergirse en la catolicidad.

Si bien durante el pontificado de León XIII ya no hubo apariciones ma-
rianas de envergadura, sí hubo un programa devocional en donde la presen-
cia de María se hizo constante. León XIII rescató la devoción al Santísimo 
Rosario de María. A lo largo de su pontificado publicó diez encíclicas y tres 
epístolas sobre el Santo Rosario.58 Por medio de esta devoción se intentó 
reintroducir la costumbre de la oración pública y cotidiana. En 1883 pu-
blicó su primera encíclica sobre la devoción al Santísimo Rosario de María. 
En el documento exhortaba a todos los fieles a recitar el Santo Rosario de 
forma diaria y pública o en privado. En privado todas las familias católicas 
tendrían que reunirse para rezar el rosario en un espacio especial al interior 
de sus casas. Públicamente porque el mes de octubre León XIII lo consagró 
a la devoción del Santísimo Rosario, lo cual implicaba un día para la festi-
vidad que tendría que celebrarse “con esplendor y con pompa”. A lo largo 
del mes en todas las iglesias y capillas dedicadas a la Virgen María se con-
vocaría a los fieles a rezar “al menos cinco decenas del Rosario, añadiendo 
las Letanías Lauretanas”. León XIII pidió que en las cofradías dedicadas al  

58 Supremi Apostolatus, septiembre de 1883; Salutaris ille spiritus, diciembre de 1883; 
Superiore Anno, agosto de 1884; Quamquam pluries, agosto de 1889; Octobri mense, sep-
tiembre de 1891; Magnae Deis Matris, septiembre de 1892; Laetitiae Sanctae, septiembre de 
1893; Iucuda Semper, septiembre de 1894; Auditriucem populli, octubre de 1895; Fidemtem 
piumque, septiembre de 1896; Augustísima Virginia, septiembre de 1897; Diuturni Tempo-
ris, septiembre de 1898, y Parta Humano Generi, septiembre de 1901.

Católicos, protestantes y liberales.indb   68 16/02/16   21:23



69RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

Santísimo Rosario lo cantasen procesionalmente por las calles “conforme 
a la antigua costumbre”. En donde las circunstancias no lo permitieran, 
sustituirlo con una mayor asistencia de fieles a los templos. Para motivar la 
participación de los fieles se concedieron indulgencias plenarias.59

La exhortación a la práctica diaria de la oración pública o privada 
cumplía una doble función. Por una parte, se iniciaba el proyecto de re-
evangelizar a las sociedades. La práctica de la oración, que implica la repe-
tición oral de un discurso, es un ejercicio de memorización sobre la vida 
de Jesús, de María o de algún santo, y al mismo tiempo un ejercicio que 
logra influir en el ánimo de los fieles mediante la movilización de resortes 
afectivos. Regularmente la oración tiene que hacerse frente a la imagen de 
quien se hace mención, así la palabra y la imagen estaban íntimamente 
relacionados. A través de ambas era posible el acto de fe. El propósito de 
evocar mentalmente a las personas divinas a través de la oración era el  
de “estimular más a los fieles a la devoción y al culto” además de inducirlos 
hacia ciertos comportamientos morales.60 Por otra parte, por medio de la 
oración, de la asistencia diaria a los templos y de las festividades públicas 
se pretendió impregnar de religiosidad nuevamente la vida diaria de los in-
dividuos y demostrar así a los Estados el arraigo de la cultura católica. Si la 
Iglesia católica lograba reavivar el sentimiento religioso entre las nuevas ge-
neraciones de católicos contaría más fácilmente con ellos para enfrentar a 
quienes pretendieran despojarlos de lo que formaba parte de su identidad.

León XIII recurrió a la devoción de la Santísima Virgen del Rosario por 
su papel mítico en la salvación de la Iglesia católica en distintos momentos 
de la historia. La devoción nació en el siglo XIII en el sur de Francia durante 
la misión de Santo Domingo a esas tierras para convertir al catolicismo a 
quienes se habían adherido a la Iglesia albigense.61 Durante su misión San-

59 Supremi Apostolatus, septiembre de 1883. A quienes cumplieran con las disposiciones 
papales se concedía siete años y siete cuarentenas de indulgencias.

60 Michel de Certeau nos introduce en los métodos gestuales utilizados dentro de la 
espiritualidad jesuita durante los momentos de oración. Michel de Certeau, La debilidad de 
creer, Buenos Aires, Ediciones Katz, 2006, pp. 33-43.

61 La Iglesia albigense no creía en Jesús como hijo de Dios. También negaba los sacra-
mentos y la creencia de que María es la Madre de Dios. Se rehusaban a reconocer al Papa 
y establecieron sus propias normas y creencias. Durante años los Papas enviaron sacerdotes 
que trataron de convertir a la población.

Católicos, protestantes y liberales.indb   69 16/02/16   21:23



70 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

to Domingo compuso la fórmula del Santo Rosario y se dedicó a propagar-
la usándola como arma contra los enemigos de la fe.62 León XIII no pudo 
haber encontrado ninguna devoción más a propósito que la del Santísimo 
Rosario de María para enviar el mensaje de unión de los católicos contra 
los nuevos enemigos del catolicismo:

De los varios modos de rezar y de las fórmulas que saludable y piadosamente 

se emplean en la Iglesia católica, es por muchas razones recomendable la que se  

llama el Rosario Mariano. Entre los motivos, como en Nuestras Letras Encí-

clicas afirmamos, se destaca muchísimo el que el Rosario se instituyó especial-

mente para implorar la protección de la Madre de Dios contra los enemigos 

del catolicismo; a este respecto nadie ignora que para conjurar las calamidades 

que afligían a la Iglesia fue este rezo muchas veces de gran provecho. Pues no 

sólo la devoción particular sino en las públicas circunstancias conviene que 

este modo de rezar ocupe nuevamente aquel sitio de honor que lograra mucho 

ha, cuando todas las familias cristianas no dejaron pasar un día sin rezar el 

Rosario.63

En todas las encíclicas dedicadas a la devoción del Santo Rosario de 
María, León XIII recordaba los distintos momentos en los que la Iglesia 
católica había recurrido a la imagen devocional de María como la principal 
intercesora de los hombres ante Dios. En su discurso planteaba que frente 
a la lucha que en el siglo XIX estaba emprendiendo la Iglesia católica contra 
la destrucción de la fe cristiana se hacía necesaria la invocación a la Virgen 
para vencer como antaño a los “nuevos enemigos de la Iglesia católica”. 

62 Supremi Apostolatus, septiembre de 1883. Nuestra Señora del Rosario o Virgen del 
Rosario, patrona de las batallas por su constante relación en luchas que enfrentaba la Iglesia 
católica contra la herejía. Desde su origen mítico: la Virgen se apareció a santo Domingo 
con un rosario en las manos y le enseñó a rezarlo, a su vez santo Domingo se los enseñó a 
los soldados que luchaban en la cruzada albigense, dando por resultado su victoria. En el si- 
glo XVI, Pío V instauró como fecha de su festividad el 7 de octubre, aniversario de la victoria 
en la batalla de Lepanto (cristianos contra turcos) y cambió su nombre por el de Nuestra 
Señora de las Victorias y agregó a la letanía lauretana el título de Auxilio de los Cristianos. 
Gregorio XIII le devolvió su nombre de Virgen del Rosario. León XIII agregó el título de 
Reina del Santísimo Rosario en las letanías de la Virgen.

63 Salutaris ille spiritus, diciembre de 1883.

Católicos, protestantes y liberales.indb   70 16/02/16   21:23



71RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

Pero más que confrontar a quienes se habían apartado definitivamente de 
la fe cristiana había que acabar con la ignorancia, la debilidad de espíritu 
y el indiferentismo religioso, los verdaderos enemigos a vencer en la lucha. 
La única forma de hacerlo era por medio de la oración. En ese sentido el 
rezo del Rosario fortalecería la fe al recordar los misterios y uniría a las 
naciones disidentes de la Iglesia católica –si algo tenían en común la Iglesia 
católica con las Iglesias de oriente era la creencia y devoción a la Virgen 
María. La renovación de los planteamientos protestantes contra el culto 
que la Iglesia católica profería a la Madre de Dios presentaba las grandes 
diferencias doctrinales entre los cristianos. Para sustentar la unidad entre 
los fieles a Cristo y la legitimidad de la Iglesia católica de Roma como la 
portadora de la verdadera doctrina, León XIII recordaba que muchas de las 
imágenes de la Virgen María que se veneraban en Italia y principalmente 
en Roma habían sido producidas en oriente. Esas imágenes “eran testigos 
de aquellos tiempos en que la familia de los cristianos vivía estrechamente 
unida por doquiera, y como prendas bien caras de la común herencia”.64

Los documentos papales insistían en arraigar la costumbre del rezo del 
Rosario diario. Se instauró así como obligatorio en todos los templos ese 
ejercicio piadoso y se incitó al restablecimiento y multiplicación de aso-
ciaciones católicas y cofradías que impulsaran esa práctica devocional.65 
León XIII incorporó la alabanza “Reina del Santísimo Rosario, rogad por 
nosotros” en las Letanías Lauretanas.66 Se levantaron templos dedicados a  
la Virgen María, las peregrinaciones a los diversos santuarios marianos 
cada vez eran más numerosas, se realizaron congresos dedicados al estudio 
de la imagen y devoción a la Madre de Dios y se dio inicio a la práctica de 
coronar imágenes marianas principalmente en países de América Latina.

La primera imagen de María coronada canónicamente en el siglo XIX se 
dio en el año de 1886 en Jacona, Michoacán, a la imagen de la Virgen de 
la Esperanza. Miguel Plancarte, sacerdote que estudiaba en el Colegio Pío 
Latinoamericano de Roma presenció en el año de 1885 la renovación de la 
coronación de la imagen de la Madonna della Strada que se encuentra en 
la Iglesia del Gesù perteneciente a la Compañía de Jesús –esta imagen ya 

64 Auditriucem populi, octubre de 1895.
65 Auditriucem populi, octubre de 1895.
66 Salutaris ille spiritus, diciembre de 1883.

Católicos, protestantes y liberales.indb   71 16/02/16   21:23



72 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

había sido coronada canónicamente en 1638. La intención inicial de Plan-
carte era lograr la coronación de la Virgen de Guadalupe, sin embargo, las 
diferencias políticas y doctrinales entre el episcopado mexicano lo hicieron 
pensar en la coronación de la antigua Virgen de la Raíz como preámbulo a 
la coronación guadalupana.67 Efectivamente, a la coronación de la Virgen 
de la Esperanza le seguirían otras en México y en América Latina.68

Estas celebraciones trascienden su significado puramente religioso si 
tomamos en cuenta el contexto sociopolítico en que son realizadas. Las co-
ronaciones representaban un acto simbólico de la respuesta del episcopado 
latinoamericano al proyecto propuesto desde el Vaticano. El culto mariano 
se convirtió en la expresión devocional de la reforma eclesiástica. Las co-
ronaciones de imágenes fueron un elemento simbólico al cual la jerarquía 
católica latinoamericana acudió para reclamar una posición de importan-
cia en las sociedades y establecer nuevos espacios eclesiales. La imagen de 
la virgen como reina de los cielos “revela la más profunda ambición de la 
Iglesia para ella misma, bien en vida futura... bien sobre la tierra, donde 
espera gobernar con plenitud del poder espiritual”.69 América Latina se 
convertía así en el escenario idóneo para expresar el alcance de influencia 
de la Iglesia católica sobre las sociedades por la profunda devoción mariana 
que se mantuvo en prácticamente todo el continente.

67 Miguel Plancarte escribió: “Vi luego una gran dificultad para trabajar con entera 
libertad: en Guadalupe, dije, hay Cabildo; teniéndomelas que haber con tantas opiniones 
voy al fracaso y tal vez me quede yo con mis buenos deseos y la Indita, sin Corona; pero 
luego me consolé pensando que, sin tantas dificultades, se podía coronar a la Virgen de mi 
infancia, a Nuestra Señora de la Esperanza; que se llevaría a cabo esa festividad nunca vista 
en América y que serviría de ejemplo y de estímulo para que se coronara no sólo a Nuestra 
Sra. de Guadalupe, sino a todas las imágenes veneradas en México y en América”. Citado 
en Monroy, “Nuestra Señora de la Esperanza en México, la primera coronada”, en http://
www.siame.com.mx/index.php?option=com_content&task=view&id=2401&Itemid=14.

68 Antes de la coronación de la Virgen de la Esperanza en Jacona, Michoacán se cele-
braron las coronaciones de Nuestra Señora de la Veruela en Aragón y de Nuestra Señora 
de Monserrat en Cataluña en el año de 1881. En mayo de 1887 se coronó a la Virgen de 
Luján; en 1892 a Nuestra Señora del Rosario de Córdoba; Nuestra Señora del Milagro 
de Salta en 1902; en Chile a Nuestra Señora de Andacollo en 1901 y en 1904 a Nuestra 
Señora de Aparecida en Brasil.

69 Warner, Tú sola entre las mujeres, p. 150.

Católicos, protestantes y liberales.indb   72 16/02/16   21:23



73RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

A la consagración de la humanidad al Sagrado Corazón de Jesús que 
León XIII llevó a cabo en 1899, le siguió el Congreso Mariano en 1900, 
en Lyon, Francia en el que se pidió que, después de la consagración de la 
humanidad al Sagrado Corazón, debía hacerse la consagración del uni-
verso a la Santísima Virgen, Reina del Universo. Se pidió la instauración 
de la Fiesta de María Reina, y que se incluyera en la Letanía Lauretana la 
invocación, “Reina del Universo, ruega por nosotros”.

Para seguir “excitando la religión y la piedad de todos los fieles” se im-
pulsó el culto hacia otras imágenes devocionales de fuerte tradición.

San José: Patrono de la Iglesia Universal

Tras la desintegración de los Estados Pontificios en 1870, Pío IX tomó la 
decisión en materia espiritual de proclamar, esta vez, a San José como Pa-
trono y Protector de la Iglesia Universal. Ya desde el comienzo de su pon-
tificado había realizado algunas acciones para el fomento de esta devoción, 
como fijar la fiesta y rito del patrocinio de San José en la dominica III des-
pués de Pascua, o al señalar al Santo José como “la más segura esperanza de 
la Iglesia después de la Santísima Virgen” durante la definición del dogma 
inmaculista. La intención de avivar esta devoción era darle un lugar más 
preeminente en la sagrada liturgia. Por eso, al tiempo que lo proclamaba 
patrono de la Iglesia Universal elevó su fiesta del 19 de marzo a rito doble 
de primera clase.

La mirada puesta sobre esta imagen devocional, poco nombrada en los 
textos bíblicos lo mismo que por los padres de la Iglesia, adquiría diver-
sos significados en esos momentos de incertidumbre para la institución 
eclesiástica. Doctrinalmente, Pío IX justificaba la presencia de San José 
en el decreto de 1870, aludiendo al hecho de que éste había sido elegido 
por el espíritu santo como esposo de la Virgen María y protector del hijo 
de Dios.70 Lo que Pío IX pretendía era jerarquizar la asistencia del poder 
divino. En la liturgia cristiana Jesús tiene el predominio de la adoración, 
María, su madre le sigue, aunque en la preferencia de los fieles se haya ante-
puesto a cualquier otra imagen devocional. En cambio la devoción a José, 
aunque a partir del concilio de Trento gozó de una importante devoción 

70 Quemadmodum Deus, dado el 8 de diciembre de 1870.

Católicos, protestantes y liberales.indb   73 16/02/16   21:23



74 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

–sobre todo en América–, desde mediados del siglo XVIII y hasta el último 
cuarto del XIX, recibió muy poca atención por parte de la Iglesia católica.71 
Al proclamar a San José como Patrono de la Iglesia Universal en el año 
de 1870, al poco tiempo de la pérdida de los Estados Pontificios, Pío IX 
daba un aviso al mundo de la renovación espiritual de la Iglesia católica y 
anunciaba a los gobiernos liberales que la cultura católica podía prevalecer 
independientemente de las circunstancias históricas por las que atravesara 
la institución eclesiástica.

Pío IX decidió así que la proclamación de San José se llevará a cabo 
el 8 de diciembre, día de la celebración de la Inmaculada Concepción de 
María, con el objeto de asociar simbólicamente “los lazos que existen por 
voluntad de Dios, entre San José y la Virgen María, entre la Iglesia del cielo 
y la de la tierra, entre la Eucaristía y la Santificación de los miembros de 
Cristo”.72 Pocos meses después del nombramiento de San José como Patro-
no de la Iglesia Universal, Pío IX lanzó un nuevo documento, Inclytum Pa-
triarcham, en el que desarrolló con mayor profundidad las justificaciones 
pontificias para el reconocimiento devocional de todos los católicos hacia 
José, padre putativo de Jesucristo:

El ilustre Patriarca, el bienaventurado José, fue escogido por Dios prefiriéndo-

lo a cualquier otro Santo para que fuera en la tierra el castísimo y verdadero 

esposo de la Inmaculada Virgen María, y el padre putativo de Su Hijo único. 

Con el fin de permitir a José que cumpliera a la perfección un encargo tan 

sublime, Dios lo colmó de favores absolutamente singulares, y los multiplicó 

abundantemente. Por eso, es justo que la Iglesia Católica, ahora que José está 

coronado de gloria y de honor en el cielo, lo rodee de magníficas manifestacio-

nes de culto, y que lo venere con una íntima y afectuosa devoción.73

De esta forma, San José comenzó a tener una gran popularidad devo-
cional entre los fieles cristianos de la segunda mitad del siglo XIX. Muchas 

71 En 1481, con el Papa Sixto IV, San José ingresó en el Misal Romano y Grego- 
rio XV, en 1621 extendió su fiesta a la Iglesia Universal. En el siglo XVI la imagen de  
san José es retomada como modelo del buen cristiano.

72 Quemadmodum Deus, dado el 8 de diciembre de 1870.
73 Inclytum Patriarcham, dado el 7 de julio de 1871.

Católicos, protestantes y liberales.indb   74 16/02/16   21:23



75RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

de las congregaciones religiosas y asociaciones de seglares que se fundaron 
en esos años se consagraron al Santo Patrono de la Iglesia Universal y co-
menzaron una labor de propagación de la devoción a gran escala.

Por su parte, León XIII promovió la devoción a la imagen de San José. 
En 1889 habló por primera vez de esta imagen devocional en la encíclica 
Quamquam pluries, ubicándola como un importante auxilio a las necesi-
dades espirituales de la época. La devoción josefina se sumaría al programa 
espiritual de León XIII, quien afirmaba que era “de gran importancia que 
la devoción a San José se introduzca en las diarias prácticas de piedad de 
los católicos”.74 Sumado a la justificación teológica de la doble dignidad 
depositada en José como esposo de María, Madre de Jesús y como pa- 
dre putativo del Hijo de Dios, León XIII recordaba el papel de José  
como “custodio legítimo y natural, cabeza y defensor de la Sagrada Fa-
milia”. Pío IX le había reconocido su papel de protector de la familia de 
Nazaret y el de protector de la Iglesia de Cristo.

Para León XIII, la imagen devocional de José articulaba simbólicamente 
su proyecto de redefinición del catolicismo ante la modernidad. Esa redefi-
nición partía de las bases familiares, en donde cada uno de sus integrantes 
debía cumplir un papel esencial en la cristiandad de las sociedades bajo los 
nuevos paradigmas culturales, políticos y sociales. La idea de retornar a  
los orígenes del cristianismo y formar, desde la base familiar, a las “hues-
tes de Cristo” partía del modelo de la Sagrada Familia. El papel de María 
como núcleo de expansión de la doctrina cristiana quedaba claro, ese era el 
papel de las madres en el hogar. El del padre, como la imagen de José, el de 
custodio de las verdades cristianas y defensor contra cualquier intromisión 
que pretendiese cuestionarlas. Pero además, San José era modelo, lo mismo 
para ricos que para pobres, para padres que para madres:

Los padres de familia encuentran en José la mejor personificación de la pa-

ternal solicitud y vigilancia; los esposos, un perfecto de amor, de paz, de fide- 

lidad conyugal; las vírgenes a la vez encuentran en él el modelo y protector 

de la integridad virginal. Los nobles de nacimiento aprenderán de José cómo 

custodiar su dignidad incluso en las desgracias; los ricos entenderán, por sus 

lecciones, cuáles son los bienes que han de ser deseados y obtenidos con el pre-

74 Quamquam pluries, agosto de 1889.

Católicos, protestantes y liberales.indb   75 16/02/16   21:23



76 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

cio de su trabajo. En cuanto a los trabajadores, artesanos y personas de menor 

grado, su recurso a San José es un derecho especial, y su ejemplo está para su 

particular imitación. Pues José, de sangre real, unido en matrimonio a la más 

grande y Santa de las mujeres, considerado el padre del Hijo de Dios, pasó  

su vida trabajando, y ganó con la fatiga del artesano el necesario sostén para su 

familia. Es, entonces, cierto que la condición de los más humildes no tiene en 

sí nada de vergonzoso, y el trabajo del obrero no sólo no es deshonroso, sino 

que, si lleva unida a sí la virtud, puede ser singularmente ennoblecido. José, 

contento con sus pocas posesiones, pasó las pruebas que acompañan a una 

fortuna tan escasa, con magnanimidad, imitando a su Hijo, quien habiendo 

tomado la forma de siervo, siendo el Señor de la vida, se sometió a sí mismo 

por su propia libre voluntad al despojo y la pérdida de todo.75

Para arraigar estas ideas en los fieles, León XIII estableció que durante 
el rezo diario del Rosario en todos los templos y en los hogares se añadiese 
una oración a San José. También exhortó a los fieles a realizar prácticas 
privadas de piedad durante el día del festejo a la imagen devocional de 
San José (19 de marzo), la cual aun cuando no era festividad obligatoria, 
León XIII sugirió a los párrocos y feligreses se fuese estableciendo como tal 
a fuerza de la tradición y costumbre de oraciones y ejercicios piadosos.76 
Incluso por influencia del mismo pontífice, miembros de episcopados de 
diversas naciones en Europa y América, lucharon por obtener de sus res-
pectivos gobiernos el restablecimiento de la fiesta de San José como fiesta 
de precepto, lo cual implicaba, además de la misa obligatoria para los ca-
tólicos, declarar la fecha como jornada no laborable. Los obreros católi- 
cos de diversas naciones comenzaron a asociar el mensaje josefino de  
León XIII, el cual subrayaba el papel de José como obrero artesanal, con 
diversas luchas por establecer sus derechos laborales. De esta forma, la de-
voción a San José se convirtió durante el pontificado de León XIII en un 
elemento de presión social para varios gobiernos liberales.77

75 Quamquam pluries, agosto de 1889.
76 Quamquam pluries, agosto de 1889.
77 El episcopado de España, Portugal, Italia, Gran Bretaña y Viena lucharon ardua-

mente y durante varios años de debates para obtener de los gobiernos la declaración del día 
de la festividad a San José (19 de marzo) como fiesta de precepto. Olea, “Un aspecto de la 
devoción josefina de León XIII”, 2005, pp. 205-232.

Católicos, protestantes y liberales.indb   76 16/02/16   21:23



77RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

En cuanto a la imagen figurativa de San José, promovida para su expo- 
sición en los templos, se caracterizó en el siglo XIX fundamentalmente por 
su sobriedad en atributos. Se fijó la representación de San José en edad 
madura, dejando atrás la imagen barroca de un José anciano. Destacan la 
azucena o lirio, en sustitución de la vara florida que se manejó hasta finales 
del siglo XVIII,78 vistiendo con túnica en tonos ocres, morado o verde y 
generalmente llevando en sus brazos a Jesús-niño (figura 5).

Desde que en el siglo XVI, carmelitas y jesuitas iniciaron el culto a San 
José extendieron su devoción a espacios estatales, destacando en la icono-
grafía y literatura josefina postridentina el papel del padre putativo de Jesu-
cristo como defensor de conflictos armados y convirtiéndolo en protector 
de monarcas. A lo largo del siglo XIX se retomaron las pocas raíces bíblicas 
para devolver a la imagen devocional de San José su papel de defensor de 
la fe cristiana y completar así el mensaje, pastoral e iconográfico, de la  
devoción a la Sagrada Familia que Pío IX y León XIII estaban construyen-
do como modelo devocional de la modernidad.

El Sagrado Corazón de Jesús: emblema del proyecto  
de “reconquista religiosa”

Por influencia de la Compañía de Jesús, Pío IX comenzó a reimpulsar la 
imagen devocional del Sagrado Corazón de Jesús.79 En 1856 autorizó ex-

78 Este atributo de la vara se origina en los Evangelios Apócrifos, donde se relata que 
fueron convocados al templo un hombre de cada tribu de Israel, para elegir esposo para la 
Virgen María. José fue por la tribu de Judá. Cada hombre debía llevar una vara, las que fue-
ron dejadas sobre el altar. Cuando al día siguiente el sacerdote ingresó al Sancta Santorum, 
un ángel tomó la vara más pequeña, la de José y, según algunas versiones la vara floreció, y 
según otras la paloma del Espíritu Santo surgió de ella, señalando al elegido para desposar a 
la Virgen. Así se cumpliría lo narrado por el Profeta Isaías: “Y saldrá una rama de la raíz 
de Jesse, y una flor saldrá de su raíz” (Is. 11,1).

79 La devoción al Sagrado Corazón de Jesús dio comienzo a finales del siglo XVII con las 
visiones que la monja visitandina Margarita María Alacoque dijo tener de Jesucristo con el 
corazón encarnado y envuelto en llamas. La Compañía de Jesús comenzó a tener injerencia 
en el impulso de la devoción a través del director espiritual de la monja, el sacerdote jesuita 
Claudio de la Colombière, quien, al ver las coincidencias con la espiritualidad jesuita, so-
licitó la presencia del padre Jean Croiset para dar impulso a la devoción. Verheylezoon, La 
devoción al Sagrado Corazón, 1956, pp. 7-20.

Católicos, protestantes y liberales.indb   77 16/02/16   21:23



Figura 5. San José. Escultura de finales del siglo XIX en la Iglesia de San Agustín en Tlalpan, 
ciudad de México. Fotografía: Gabriela Díaz Patiño.

Católicos, protestantes y liberales.indb   78 16/02/16   21:23



79RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

tender la fiesta del Sagrado Corazón de Jesús a todas las iglesias, apuntan-
do en las actas aprobatorias que esa imagen devocional era “el remedio de 
todos nuestros males”. En septiembre de 1864 declaró beata a Margarita 
María Alacoque, la monja que a fines del siglo XVII testificó haber visto a 
Jesucristo bajo la advocación del Sagrado Corazón de Jesús. En su famosa 
encíclica Quanta Cura, donde condenó los errores modernos, hizo men-
ción de la necesidad de recurrir a esta devoción en auxilio de los males que 
sufría el catolicismo:

Pero si siempre fue necesario, Venerables Hermanos, dirigirnos con confian-

za al Trono de la gracia, para obtener de él misericordia y auxilio en tiempo 

oportuno, ahora de modo especial debemos hacerlo, en medio de tan grandes 

calamidades para la Iglesia y para la sociedad civil, en presencia de tan vasta 

conspiración de enemigos y de tan grande acumulación de errores contra la so-

ciedad católica y contra esta Santa Sede. Nos, hemos juzgado, pues, útil excitar 

la devoción de todos los fieles, a fin de que, uniéndose a Nos y a Vosotros, no 

dejen de rogar y de suplicar con las oraciones más fervorosas y más humildes 

al clementísimo Padre de las luces y de la misericordia; a fin también, de que 

recurran siempre, en la plenitud de su fe, a Nuestro Señor Jesucristo, que nos 

redimió con su Sangre; y pidiendo continuamente y sin desfallecimiento a su 

Corazón dulcísimo, víctima de su ardiente caridad hacia nosotros, para que 

con los lazos de su amor todo lo atraiga hacia sí, de suerte que inflamados 

todos los hombres en su amor Santísimo caminen rectamente según su Cora- 

zón, agradables a Dios en todas las cosas, y dando frutos en todo género de 

buenas obras.80

A partir de entonces, los jesuitas, junto con otras congregaciones, tra-
bajaron arduamente en la difusión de la devoción al deífico corazón; ob-
tuvieron diversas aprobaciones para la Sociedad de Misioneros del Sagra-
do Corazón de Jesús –fundada en 1854 en Francia por el sacerdote Julio 
Chevalier– y la autorización para crear asociaciones seculares destinadas a 
fomentar la devoción entre los fieles cristianos. En 1875, tras varias peti-
ciones, lograron que Pío IX concediera la consagración de la Iglesia cató-
lica al Sagrado Corazón de Jesús. La fórmula de consagración individual 

80 Quanta Cura, diciembre de 1864.

Católicos, protestantes y liberales.indb   79 16/02/16   21:23



80 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

expresaba tres aspectos clave de la respuesta de la Iglesia católica frente a las 
políticas liberales, que afectaban directamente el estatus de la institución 
eclesiástica: un rechazo radical a la idea de que la religión debía limitarse 
a la conciencia individual; la condena de los esfuerzos de algunos católi- 
cos por conciliar su fe religiosa con el liberalismo, y la pretensión de sepa-
rar el poder de la Iglesia y el Estado, manteniendo un control eclesiástico 
sobre el mundo secular. Según la fórmula de consagración de Pío IX, los 
males que atacaban a las sociedades del siglo XIX podían ser enfrentados a 
través de la práctica devocional a la imagen del Sagrado Corazón de Jesús.

En el Syllabus Errorum de 1864, Pío IX señaló a la filosofía racionalista 
como la promotora principal de la falta de piedad al rechazar lo sobrena-
tural, al negar la divinidad de Jesucristo y al conceder independencia del 
pensamiento y de la voluntad y, por tanto, autonomía para decidir sobre 
las creencias religiosas. En respuesta a esas teorías la imagen del Sagrado 
Corazón de Jesús recordaba la naturaleza humana y divina de Jesucristo 
al mostrar el corazón humano del hijo de Dios. La cruz, la corona de es-
pinas y el corazón traspasado recordaban el nacimiento de la Iglesia para 
resguardar y expandir en las sociedades el mensaje de Jesús en la tierra y el 
revestimiento sobrenatural de la institución eclesiástica. En el liberalismo 
encontraba Pío IX el nacimiento del anticlericalismo que en muchos países 
se estaba desarrollando. Eran los gobiernos liberales, según el pontífice, 
quienes estaban despojando a la Iglesia católica de los bienes y los derechos 
otorgados por su investidura. Los liberales, afirmaba Pío IX, exaltaban el 
poder del Estado sobre cualquier otro, acusando a la Iglesia católica de 
retrógrada. Pero la imagen de Jesús mostrando su corazón sangrante era 
el símbolo de fortaleza y humildad frente a los ataques que recibía el ca-
tolicismo. Por eso, en su fórmula de consagración se hacen las siguientes 
peticiones:

Quisiera por su medio [el Corazón de Jesús] obtener la conversión de los pe-

cadores y despertar la indiferencia de tantos, que si bien tienen la dicha de 

pertenecer a vuestra Iglesia, con todo nada se conmueven por los intereses 

de su gloria y de esta misma Iglesia, Esposa vuestra. Quisiera por él también 

conseguir el desengaño de esos católicos, que sin dejar de mostrarse tales por 

el ejercicio de muchas obras de caridad, viven sin embargo muy aferrados a sus 

propias opiniones, rebeldes a las decisiones de la Santa Sede o mal animados 

Católicos, protestantes y liberales.indb   80 16/02/16   21:23



81RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

contra sus enseñanzas, para que se persuadiesen de que quien desoye a la Igle-

sia desoye a Dios que está con Ella. Por estos Santísimos fines… he de prestar 

un obsequio grato a vuestro amabilísimo Corazón.81

A partir de ese documento la devoción al Sagrado Corazón de Jesús 
tuvo un nuevo impulso en todo el mundo. Su representación figurativa se 
extendió por todas partes. Se dio un importante movimiento imaginero y 
arquitectónico del Sagrado Corazón de Jesús. Si bien, a decir de algunos 
especialistas, dicho movimiento no logró engendrar una obra plástica de 
primer orden, la imagen devocional del corazón deífico llegó a muchos 
hogares en todo el mundo hasta convertirse en uno de los íconos más po-
pulares del catolicismo moderno. En todo caso, sí logró imponentes obras 
arquitectónicas. El movimiento arquitectónico sacro del Sagrado Corazón 
de Jesús daría inicio en 1870, con la colocación que hiciera Pío IX, de la 
primera piedra para la edificación de un templo dedicado al Corazón de 
Jesús en Roma, sin embargo debido a la anexión de Roma al reino de Italia 
el trabajo se detuvo, reiniciando en 1880 y concluyendo en 1887. Así, en 
diversas naciones de Europa y América se comenzaron a construir templos 
dedicados a la imagen devocional del Sagrado Corazón de Jesús.82

Para que la imagen del Sagrado Corazón de Jesús llegara al sentimiento 
de los fieles con los nuevos significados que la Iglesia católica le estaba 
otorgando se tuvo que normar la producción de su representación. De 
hecho, la imagen del Sagrado Corazón de Jesús ha sido objeto de las más 
minuciosas prescripciones por parte de la Sagrada Congregación de Ritos. 
Desde su punto de vista, la devoción del Sagrado Corazón de Jesús pre-

81 Fórmula de Consagración al Divino Corazón de Jesús aprobada por decreto de la  
Sagrada Congregación de Ritos, abril de 1875.

82 En 1875 se colocó la primera piedra de la basílica al Sagrado Corazón de Jesús en 
Montmartre, Francia. Edificio religioso en homenaje a los ciudadanos franceses muertos 
durante la Guerra franco-prusiana. El edificio fue concluido en 1914. Otra construcción 
de gran envergadura en el último cuarto del siglo XIX fue el Templo Nacional Expiato- 
rio del Sagrado Corazón de Jesús en Barcelona, España, cuyo proyecto dio inicio en 1889. 
En México el movimiento arquitectónico en honor del Sagrado Corazón de Jesús dio inicio 
en Zamora, Michoacán en el año de 1892 con la construcción del Templo Expiatorio del 
Sagrado Corazón de Jesús.

Católicos, protestantes y liberales.indb   81 16/02/16   21:23



82 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

sentó graves desviaciones tanto en su representación figurativa como en los 
significados devocionales.

La imagen de un corazón humano sangrante rodeado por elementos de 
la crucifixión, en alusión al corazón de Cristo –ampliamente representada 
en múltiples alegorías en el barroco novohispano– fue objeto de críticas 
importantes a finales del siglo XVIII por parte de la corriente teológica ilus-
trada que veía en las devociones jesuitas un retroceso a los ideales de una 
religiosidad más intimista y racional. Por eso la imagen tuvo que sujetarse 
a varias modificaciones, al grado de que la imagen del Sagrado Corazón 
de Jesús de Pompeyo Batoni, la más popularizada a finales de ese periodo 
entre los fieles, fue prohibida por la Sagrada Congregación de Ritos (figu- 
ra 6). La vívida imagen del corazón Sangrante de Jesucristo, a decir de Ana 
Isabel Pérez, había servido en el mensaje de fastuosidad –símbolo del po-
derío de la Iglesia– y el patetismo, incitador de la piedad y la sumisión ba-
rroca.83 Pero el siglo XIX comenzó a exigir argumentos más racionales para 
venerar una imagen crística que parecía integrar justamente todos los ele-
mentos por los cuales se ponía en entredicho la existencia del catolicismo.

En mayo de 1877 la Sagrada Congregación estableció como oficial, 
que toda imagen del Sagrado Corazón de Jesús que estuviese expuesta a 
la veneración pública, debía ser representada con Jesucristo de pie con un 
corazón sobre la imagen, el cual “ha de representarse en medio de una 
gloria de llamas o rayos; ha de presentar la herida; ha de estar rodeado 
horizontalmente de una corona de espinas y rematado por una cruz en me- 
dio de llamas”.84 Los decretos de la Sagrada Congregación de Ritos sub- 
rayaban que la representación del Corazón no podía hacerse sin que éste 
figurase como visible.85 En 1878 la Sagrada Congregación de Ritos decretó 

83 Pérez Gavilán, “La iconografía del corazón en el barroco novohispano”, 1998,  
p. 110.

84 Francisco Camprubí, “La iconografía del Sagrado Corazón de Jesús”, en Cor Jesé, 
1957, p. 357.

85 El Cristo de Thorvaldsen es el más claro ejemplo de esta nueva representación crísti-
ca. Realizado entre la primera mitad del siglo XIX para la iglesia de Nuestra Señora de Co-
penhague, atrajo la atención de católicos y protestantes. Sin embargo, debido a la conexión 
entre Thorvaldsen y la Iglesia de Jesucristo de los Santos de los últimos días, su Jesucristo 
Resucitado comenzó a ser fuertemente criticado por la jerarquía católica romana.

Católicos, protestantes y liberales.indb   82 16/02/16   21:23



Figura 6. Representación del Sagrado Corazón de Jesús de Pompeyo Batoni (1780).  
Estampa popular digitalizada.

Católicos, protestantes y liberales.indb   83 16/02/16   21:23



84 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

que “no basta en las estatuas con que el corazón esté pintado, sino que ha 
de tener relieve”.86

Por su parte, León XIII, a la par que dio impulso a la imagen devocio-
nal de la Santísima Virgen del Rosario, consolidó la devoción al deífico 
corazón al grado de convertirlo en el emblema del proyecto de redefinición 
del catolicismo.

Las impugnaciones protestantes de colocar a la imagen y representación 
de la Virgen María, madre de Jesucristo, por encima de Él no se hicieron 
esperar. La propia declaración del dogma inmaculista fue duramente cri-
ticada tanto por las iglesias protestantes como por algunos miembros de 
la Iglesia católica, pues se afirmaba que se estaba erigiendo la imagen de la 
Virgen María como el principal símbolo de la reforma eclesial, razón por  
la cual, a instancias de la Compañía de Jesús, se reactivó el culto y devoción 
a la imagen del Sagrado Corazón de Jesús. Para los jesuitas, en el devocio-
nario cristiano ninguna imagen podía ser más importante y efectiva en la 
tarea de desagravio y reparación de los “desórdenes” causados por el libera-
lismo y otras corrientes teóricas de pensamiento, que iban en contra de la 
institución eclesiástica y por consiguiente en contra del “derecho divino”. 
La imagen crística tenía que ser capaz, por sí misma, de unificar cualquier 
tipo de nacionalismo y regionalismo, por ello hacía falta su presencia en la 
defensa del catolicismo.

Aun cuando León XIII impulsó vigorosamente la devoción a la Santísi-
ma Virgen del Rosario, en sus encíclicas nunca dejó de enfatizar los títulos 
de María como “auxiliadora, bienhechora y consoladora de los cristianos”, 
ella era la principal mediadora entre Dios y los hombres. Pero el Sagrado 
Corazón de Jesús fue para León XIII la imagen religiosa que sintetizaría la 
esencia de la doctrina católica: Dios hecho hombre a través de Jesús nos 
muestra su corazón llagado, ensangrentado y coronado por una cruz y una 
corona de espinas para recordar su misión de sacrificio para el perdón de 
los pecados. Por eso, desde su llegada a la silla pontificia, León XIII apoyó 
todos los esfuerzos de la Compañía de Jesús por convertir esta devoción 
en el verdadero símbolo de la cristiandad. Bajo su pontificado, se estable-
cieron importantes asociaciones católicas que tenían como fin exclusivo 

86 Francisco Camprubí, “La iconografía del Sagrado Corazón de Jesús”, en Cor Jesé, 
1957, p. 358.

Católicos, protestantes y liberales.indb   84 16/02/16   21:23



85RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

propagar la devoción del Sagrado Corazón de Jesús. Un ejemplo de ello 
es el Apostolado de la Cruz, que fundó en México Concepción Cabrera 
de Armida, o el nombramiento de la asociación de la Guardia de Honor, 
fundada en 1863, a archicofradía de la Guardia de Honor del Sagrado 
Corazón de Jesús en 1878. El 28 de junio de 1889 León XIII elevó la fiesta 
del Sagrado Corazón de Jesús al rango de doble de Primera Clase (el honor 
más grande), y por tanto obligatoria en todos los templos.

Todos los esfuerzos por colocar la imagen devocional del Sagrado Co-
razón de Jesús como emblema del proyecto de re-evangelización se vieron 
coronados en 1899. Con el previo relato aparicionista,87 León XIII anun-
ció la Consagración de toda la Humanidad al Sagrado Corazón de Jesús, la 
cual iba a realizarse a principios del nuevo siglo como parte de los festejos 
del Jubileo. Sin embargo, la gravedad del estado de salud del pontífice 
propició el adelanto de la fecha de la consagración para el 11 de junio  
de 1899. En la encíclica Annum Sacrum León XIII aseveraba:

Como en otro tiempo, oprimida la Iglesia por el yugo de los Césares, se apare-

ció en lo alto una cruz a Constantino, cual emblema y causa de la victoria, que 

presto se siguió: así hoy se nos muestra otra señal felicísima y divina, el Cora-

zón sacratísimo de Jesús […] En él se han de cifrar todas nuestras esperanzas.88

El acto de consagración implicaba un doble reconocimiento de los 
hombres hacia Jesucristo: a su derecho nativo como “Rey y Señor de to-
dos los hombres y del universo entero”, derecho otorgado por la unión 
hipostática entre Dios y Jesús, el mismo Dios hecho hombre; y además, el 
derecho de conquista “que le otorgaba la gran obra de la Redención, por 
la que adquirió nuevo título de dominio sobre el mundo, fundado en su 
Sangre y en su muerte”.89

87 El 15 de enero de 1899 León XIII recibió una carta de la monja alemana María del 
Divino Corazón Droste Zu Vischering en la que relataba las apariciones que tuviera del 
Sagrado Corazón de Jesús y en las que le solicitaba diera a conocer al pontífice sus deseos 
de ser consagrado a toda la humanidad, en http://www.historiadelaiglesia.org/2009/06/
la-monja-que-impulso-leon-xiii_11.html.

88 Annum Sacrum, mayo de 1899.
89 José Antonio de Aldama S. J., “Tres encíclicas pontificias sobre el culto al Sagrado 

Corazón su objeto y su carácter”, en Cor Jesé, 1956, pp. 4-8.

Católicos, protestantes y liberales.indb   85 16/02/16   21:23



86 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Aunque León XIII definió una política aparentemente más conciliado-
ra y propositiva que su antecesor, su postura de incluir en la consagración 
a toda la humanidad, católica y no católica, supone un radicalismo velado 
en sus acciones:

El reino de Cristo también abraza a todos los hombres privados de la fe cris-

tiana, de suerte que la universalidad del género humano está realmente sumisa 

al poder de Jesús.90

En la encíclica, León XIII destacó que frente a las convulsiones provo-
cadas por la aplicación de las nuevas filosofías se hacía necesario el recono-
cimiento público de la soberanía de Dios sobre todas las cosas y el derecho  
de la Iglesia a compartir el poder público y las decisiones relacionadas  
con el gobierno de las naciones:

Una consagración así, aporta también a los Estados la esperanza de una situa-

ción mejor, pues este acto de piedad puede establecer y fortalecer los lazos que 

unen naturalmente los asuntos públicos con Dios. En estos últimos tiempos 

sobre todo, se ha erigido una especie de muro entre la Iglesia y la sociedad civil. 

En la constitución y administración de los Estados no se tiene en cuenta para 

nada la jurisdicción sagrada y divina, y se pretende obtener que la religión no 

tenga ningún papel en la vida pública. Esta actitud desemboca en la pretensión 

de suprimir en el pueblo la ley cristiana; si les fuera posible hasta expulsarían 

a Dios de la misma tierra.91

Al igual que con la fiesta y mes dedicados al Santísimo Rosario de Ma-
ría, León XIII pidió a los fieles que se prepararan haciendo un triduo en 
la iglesia principal de cada pueblo, la cual incluía el rezo de las Letanías 
del Sagrado Corazón de Jesús aprobadas para uso público. Con estas dis-
posiciones se daba continuidad al programa de reconquista espiritual que 
pretendía impregnar la vida pública y privada de las sociedades de una 
cultura católica renovada.

90 Encíclica Annum Sacrum, 1899.
91 Encíclica Annum Sacrum, 1899.

Católicos, protestantes y liberales.indb   86 16/02/16   21:23



87RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

La imagen devocional del Sagrado Corazón de Jesús se extendió por 
todo el mundo, lo mismo que su significado de restauración de la cristian-
dad en las sociedades modernas a través del reconocimiento público de la 
reparación de la “Soberanía Social de Jesucristo”. Encíclicas, pastorales, 
mandatos, triduos, novenas y cualquier cantidad de documentos y litera-
tura católica inundaban los templos, asociaciones y hogares cristianos con 
la decidida intención de adoctrinar a los fieles en la idea de “proclamar el 
Reinado del Sagrado Corazón de Jesús sobre todas las naciones”.

El auge que estaba adquiriendo el culto al Corazón deífico terminó 
por distinguir una fase culta y otra popular en las expresiones religiosas 
relacionadas con la devoción al Sagrado Corazón de Jesús, distinción que 
se vio expresada principalmente en las imágenes que se veneraban dentro 
de los templos y las destinadas a la adoración privada. En relación con 
las representaciones destinadas a la veneración pública sobre los altares, la 
Sagrada Congregación de Ritos prohibió en 1891 “colocar en los altares 
la representación del corazón solo, separado de la figura del Redentor”, lo 
cual sólo fue permitido en objetos de devoción privada como devociona-
rios, ornamentación de objetos religiosos, entre otros92 (figura 7).

En 1899, en las Actas y Decretos del I Concilio Plenario Latinoameri-
cano se establecieron varios ajustes en torno a la normatividad de los usos 
y funciones de las imágenes religiosas. Cabe adelantar que las disposiciones 
del Concilio Latinoamericano tuvieron una importante recepción entre 
el episcopado nacional mexicano. León XIII redefiniría así el papel de las 
imágenes religiosas en las sociedades modernas:

Es preciso inculcar con mucho cuidado a los fieles que la historia de los miste-

rios de nuestra Redención, manifestada en cuadros y otros objetos semejantes, 

sirve para enseñar al pueblo los artículos de la fe, y grabarlos en la memoria, y 

hacer que los tenga presentes; que se saca gran provecho de las imágenes, no 

sólo porque recuerdan al pueblo los beneficios y dones que le ha conferido 

Cristo; sino porque se ponen ante los ojos de los fieles los milagros de Dios por 

92 La representación del Corazón de Jesús conservada en el Sagrario de la iglesia de San-
ta Inés en la ciudad de México, es un ejemplo de las imágenes del Corazón de Jesús que se 
prohibieron en los templos, sin embargo, algunas iglesias como ésta decidieron conservarlas 
por su valor histórico y devocional.

Católicos, protestantes y liberales.indb   87 16/02/16   21:23



88 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Figura 7. Estampa popular de principios del siglo XX que 
representa al Corazón de Jesús.  Digitalizada. Este tipo  
de representaciones libres del Corazón Deífico fueron mu-
cho más comunes en los objetos de devoción popular.

medio de sus Santos y los admirables ejemplos de éstos, para que den gracias a 

Dios, imiten a los Santos en su vida y costumbres, y se muevan a adorar y amar 

a Dios, y a cultivar la piedad.93

De esta forma se daba respuesta a las ideas protestantes que estaban en 
contra del uso de las imágenes religiosas y al culto específico de las imágenes 

93 Actas y decretos del Concilio Plenario de la América Latina, 1906, pp. 236-237.

Católicos, protestantes y liberales.indb   88 16/02/16   21:23



89RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

de los Santos y de la Virgen María. Aunque se subrayó, como en Trento, 
la necesidad de que los obispos dirigieran la producción y representación 
de las imágenes sacras “para que nada se presente que sea desordenado, 
o ridículo, o deshonesto, o profano”. Se prohibió la representación de la 
Santa Cruz, de historias de los Santos y figuras o emblemas de los sagrados 
misterios en el suelo. En la práctica este decreto fue difícil de ejecutar pues 
en muchos pueblos americanos se tenía, y aún se conserva, la costumbre de 
pintar, esculpir o incluso decorar con flores o aserrín el suelo de las iglesias 
durante alguna fiesta patronal o festividad de la liturgia oficial.

Con el objeto de uniformar la piedad cristiana, en el concilio latino-
americano se decidió enfocar la liturgia al interior de los templos en las 
imágenes devocionales de la Sagrada Familia: Jesucristo, María y José.

En las actas del concilio se exhortaba a sacerdotes y feligreses a rendir 
culto a la imagen devocional del Sagrado Corazón de Jesús, para ello se 
ordenó que “la fiesta del Sagrado Corazón de Jesús se celebre solemnemen-
te en todas las iglesias, y especialmente en las parroquiales”, asimismo se 
sugirió la práctica de ejercicios especiales los viernes primeros de cada mes 
a la que “se podrá añadir la Misa Votiva del S. Corazón de Jesús” siguiendo 
las prescripciones de la Sagrada Congregación. El culto brindado al Sagra-
do Corazón y la celebración de los divinos oficios delante del Santísimo 
Sacramento, eran motivo para ganar indulgencias. También se incitaba a 
los párrocos y rectores de iglesias a promover los ejercicios del mes del  
S. Corazón de Jesús, a recomendar la inscripción de los fieles en las pías 
hermandades dedicadas al Sagrado Corazón o en la asociación del Aposto-
lado de la Oración.94

Con respecto a la producción de imágenes del Sagrado Corazón des-
tinadas a la veneración pública los decretos del concilio latinoamericano 
ordenaban que se siguieran las normas establecidas por la Sagrada Congre-
gación de Ritos, insistiendo que la imagen debía “representar la persona de 
Jesucristo con su Corazón manifiesto exteriormente, y no el solo Corazón” 
y que éstas podían permitirse en lo privado siempre y cuando guardasen los 
elementos tradicionales y no fueran motivo de idolatrías y supersticiones. 
Por otra parte, se insistió en aclarar a los fieles que “el culto al Sagrado Co-
razón de Jesús en la Eucaristía, no es más perfecto que el culto a la misma 

94 Actas y decretos…, 1906, p. 228.

Católicos, protestantes y liberales.indb   89 16/02/16   21:23



90 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Eucaristía, ni diferente del culto al S. Corazón de Jesús”.95 Más tarde la 
Sagrada Congregación de Ritos confirmaría que el título de Corazón de 
Jesús Eucarístico “sólo podía permitirse en las cofradías que con el mismo 
título ya habían sido aprobadas; pero que no se había de admitir en la Sa-
grada liturgia” para evitar confusiones entre la feligresía. Se vedó también 
la traslación de imágenes religiosas de un templo a otro.

Se prohibió el culto y representación al Corazón de San José, que ya 
Gregorio XVI había reprobado, por tanto se pidió que salieran del mer-
cado las imágenes “que juntamente con los SS. Corazones de Jesús y de 
María representaban el de San José” y que cuidaran los párrocos que no 
se introdujera su culto. Finalmente, en los decretos de la Sagrada Congre-
gación de Ritos de 1914 se prohibió exponer en el altar las efigies de dos 
corazones, uno de los cuales representase el de Jesús y el otro de María, 
aunque sí fue permitida su devoción privada. La misma prohibición tuvo 
la imagen del Sagrado Corazón en sus apariciones a la, entonces, beata 
Margarita Alacoque, como en el cuadro que se conserva en la Iglesia de 
Santa Teresa (la Nueva) de la ciudad de México (figura 8).

De esta forma, vemos como las tres imágenes religiosas que integraron 
el modelo devocional propuesto por el Vaticano forman parte de una uni-
dad teológica que pretendía introducir en las sociedades un nuevo orden y 
sentido de la cristiandad. En los tres íconos estaban depositados los valores 
que legitimaban los “derechos de Dios y de la Iglesia sobre el gobierno de 
los hombres”: la conservación de las creencias y costumbres cristianas, la 
dirección moral de los comportamientos y conductas humanas, la armo-
nía familiar en los hogares y el bienestar de todas las clases sociales. Su 
inserción en las sociedades surgidas de las revoluciones tuvo efectos de 
aceptación pero también de rechazo. En muchos lugares, ese modelo devo-
cional fue adaptado y asumido como referente de una identidad nacional 
o regional e incluso local, como a continuación veremos para el caso de la 
arquidiócesis de México.

95 Actas y decretos..., 1906, p. 227.

Católicos, protestantes y liberales.indb   90 16/02/16   21:23



91RENOVACIÓN ESPIRITUAL Y REDEFINICIÓN DEL ÍCONO CRISTIANO

Figura 8. Pintura al óleo dedicada a Santa Margarita María Alacoque. Se encuentra en el 
templo de Santa Teresa la Nueva, ciudad de México.

Católicos, protestantes y liberales.indb   91 16/02/16   21:23



Católicos, protestantes y liberales.indb   92 16/02/16   21:23



2. LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO 
(1856-1881)

Todos los hombres que viven contentos con sus  
preocupaciones religiosas, oponen fuertes resisten-
cias a la Reforma, aun que ésta sea conforme al dog-
ma cristiano y a la conveniencia social. Lo que en 
ellos fue una vez obra de la necesidad o efecto de 
la ignorancia, después lo reputan como una verdad 
que les parece indispensable; y cuando los encarga-
dos de ilustrarlos olvidan este deber y fomentan di-
recta o indirectamente el error, arraigan más y más 
la preocupación y hacen que para destruirla sea ne-
cesario un esfuerzo extraordinario.

BENITO JUÁREZ1

La Reforma eclesiástica y religiosa que emprendió el Estado mexicano a 
mediados del siglo XIX no fue exclusiva del país. La incautación de bienes 
eclesiásticos, la supresión de órdenes religiosas, la expulsión de miembros 
de la jerarquía católica, el encarcelamiento de sacerdotes beligerantes, la 
intervención del Estado en asuntos que habían sido de competencia ecle-
siástica, entre otras, fueron parte de las acciones de un movimiento que se 
desató en muchos de los países de occidente que al amparo de la ideología 
liberal propugnaban por una nueva época definida por las ideas de progre-
so, razón, libertad e igualdad.

1 Benito Juárez, “Pensamientos de Juárez” en El evangelista mexicano ilustrado,  
tomo XXVIII, núm. 5, 1 de marzo de 1906.

[93]

Católicos, protestantes y liberales.indb   93 16/02/16   21:23



94 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

En las páginas siguientes exploraremos las políticas que en materia ecle-
siástica y de religiosidad tomaron los gobiernos liberales que desde media-
dos del siglo XIX llegaron a la presidencia, para ver las consecuencias que 
éstas tuvieron sobre las imágenes de devoción católica. ¿Existió por parte 
de los gobiernos liberales una verdadera lucha contra la cultura católica en 
México?, ¿en qué medida fueron afectadas las manifestaciones religiosas en 
torno de las imágenes de devoción por las disposiciones legislativas en con-
tra de la institución eclesiástica y a favor del progreso social e individual?, 
¿fueron las imágenes religiosas objeto de un ataque concreto (iconoclasia) 
por parte del Estado?, son los cuestionamientos principales a los que trata-
mos de dar respuesta. Pero antes conviene presentar el entorno geográfico 
que concentra nuestro análisis.

ORGANIZACIÓN Y ADMINISTRACIÓN 
DE LA INSTITUCIÓN ECLESIÁSTICA MEXICANA

Como parte del proyecto de reforma emprendido desde la Santa Sede por 
Pío IX, se fijó la necesidad de establecer nuevas divisiones eclesiásticas 
como medida de reorganización para un mayor control sobre las iglesias 
locales.2 Aunque el episcopado nacional mexicano había manifestado la 
necesidad de realizar varias divisiones eclesiásticas desde principios del si-
glo XIX, éstas no se habían podido concretar.3 Hacia la mitad del siglo se 
volvió a pensar en la urgente necesidad de dividir las diócesis ya que por 
efecto del inmenso territorio resultaba imposible prestar la atención debida 
a todas las parroquias. Por tanto, con la intención de mantener un mayor 
control sobre la estructura administrativa y espiritual de clérigos y fieles se 
comenzaron a concretar los proyectos de división territorial eclesiástica en 
el país. La arquidiócesis de México, espacio geográfico de nuestro estudio, 
quedó reducida a más de la mitad de su antiguo territorio.

2 Véase Bautista, “Hacia la romanización de la Iglesia mexicana…”, 2005, pp. 99-139.
3 Hacia 1831 Juan Cayetano Gómez de Portugal, obispo de Michoacán, consideró 

como una de las prioridades para la reorganización eclesiástica de ese momento una nueva 
división territorial de su diócesis, en razón del inmenso territorio que abarcaba el obispado 
de Michoacán.

Católicos, protestantes y liberales.indb   94 16/02/16   21:23



95LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

Según datos del Ministerio de Justicia y Negocios Eclesiásticos, en 
1850 existían en el territorio nacional once diócesis dependientes de la 
Provincia Eclesiástica de México. Éstas eran: Puebla, Oaxaca, Michoacán, 
México, Chiapas, Guadalajara, Yucatán, Durango, Linares, Sonora y Ve-
racruz, aunque esta última tropezó con varias dificultades antes de su erec-
ción definitiva.4 Por tanto, oficialmente la división eclesiástica de México 
en 1850 constaba de diez obispados.

El arzobispado de México abarcaba un amplio territorio que iba de 
costa a costa, desde Tampico en el noreste hasta Acapulco en el suroeste. 
Comprendía la parte más al norte del actual estado de Veracruz, el oriente 
de San Luis Potosí, el rincón nororiental de Guanajuato, las porciones 
oriental y suroeste de Querétaro, todo Hidalgo, el Estado de México, el 
Distrito Federal, Morelos y buena parte de Guerrero.

El problema de la administración de una diócesis tan extensa fue apa-
rentemente resuelto en el año de 1818 con la creación de vicarías forá-
neas, las cuales dieron una solución alterna a los problemas de gobierno 
de la diócesis. Se erigieron doce vicarías foráneas: Almoloya, Ixcateopan, 
Ixmiquilpan, Cuernavaca, Tepecoacuilco, Tantoyuca, Santiago Querétaro, 
Chimalhuacán Chalco, Zacualtipan, Tulancingo, Tecozautla y Tenango 
del Valle, las cuales se conservaron hasta la división del arzobispado con 
nuevas diócesis en 18635 (figura 9).

De acuerdo con la descripción que nos ofrece Fortino Hipólito Vera,  
en 1849 el arzobispado de México contaba con 248 parroquias, 194 servi-

4 Portes, La lucha entre el poder civil y el clero, 1983, p. 77, quien a su vez toma los 
datos de la memoria del Ministro de Justicia y Negocios Eclesiásticos, Lic. Castañeda.  
En 1857, Jesús Hermosa ratificó estos datos e incluyó los obispados de San Luis Potosí y 
Baja California. Hermosa, Manual de geografía y estadística de la República Mexicana, 1991, 
pp. 70-77. Aunque la erección de Veracruz como diócesis fue en el año de 1844 no se dio 
su autorización sino hasta 1850, pero durante esos años la disputa de varias ciudades por 
tener la sede del obispado impidió la ejecución de su erección hasta el año de 1864. García, 
Apuntamientos de historia eclesiástica, 1922, pp. 107-108.

5 Bravo y Pérez, Una iglesia en busca de su independencia: el clero secular del arzobispado 
de México 1803-1822, 2001, p. 74, quienes a su vez consultaron el Edicto de erección de 
vicarías foráneas en el arzobispado de México, Archivo del Cabildo Metropolitano, Edictos 
1811-1831, caja núm. 17, 10 de octubre de 1818.

Católicos, protestantes y liberales.indb   95 16/02/16   21:23





97LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

das en propiedad y 30 en interinato.6 Asimismo, Hipólito Vera registró que 
tras la claustración y nacionalización de bienes eclesiásticos fueron segre-
gadas 88 parroquias para formar los obispados de Querétaro, Tulancingo 
y Chilapa en 1863, el primero pasó a ser diócesis sufragánea de la recién 
erigida Provincia Eclesiástica de Michoacán, mientras que Tulancingo y 
Chilapa lo fueron de la de México.7 En 1873 se dio una división más a la 
arquidiócesis de México cambiando los límites y sedes de las vicarías forá-
neas, quedando como tales: Pachuca, Amecameca, Chimalhuacán Chalco, 
Cuernavaca, Tenancingo, Tujupilco, Almoloya, Tenango del Valle, Jilote-
pec y Huichapan. Así en 1880, la Arquidiócesis de México contaba con 
164 parroquias8 (figura 10).

La ciudad de México, mantenía además de la Catedral y la Colegiata de 
Guadalupe, catorce parroquias: Sagrario Metropolitano, San Miguel, San-
ta Catarina Mártir, Santa Veracruz, San José, Santa Ana, Santa Cruz y So-
ledad, San Sebastián, Santa María la Redonda, San Pablo, Santa Cruz Aca- 
tlán, Santo Tomás la Palma, Salto del Agua en Regina y San Cosme. Había 
doce iglesias en la capital: la Profesa, Santo Domingo, el Carmen, Santa 
Catalina, la Encarnación, San Lorenzo, la Concepción, Santa Clara, San 

6 Vera, Itinerario parroquial del arzobispado de México y reseña histórica, geográfica y 
estadística de las parroquias del mismo arzobispado, 1981, p. IX. Por su parte, Luis Alfaro y  
Piña confirma este mismo número de parroquias en el arzobispado para el año de 1860 
y añade el registro de 704 eclesiásticos. Alfaro y Piña, Relación descriptiva de la fundación, 
dedicación etc., de las iglesias y conventos de México, con una reseña de la variación que han 
sufrido durante el gobierno de D. Benito Juárez, 1863, p. 348.

7 Como parte de una reforma en la organización de la Iglesia católica mexicana se con-
cretó el proyecto de establecer una nueva división en la geografía eclesiástica del país. En 
1863 se erigieron en nuevas provincias eclesiásticas a Michoacán y a Guadalajara. El arzo-
bispado de México se quedó con nueve diócesis sufragáneas (Puebla, Oaxaca, Chiapas, Yu-
catán, Veracruz, Chilapa, Tulancingo, Tamaulipas y Tabasco); el de Michoacán con cuatro 
(San Luis Potosí, León, Querétaro y Zamora), y finalmente el arzobispado de Guadalajara 
se quedó con seis (Durango, Linares, Sonora, Zacatecas, Colima y Sinaloa). Bravo, Diócesis 
y obispos de la Iglesia mexicana (1519-1965), 1965, p. 33.

8 Vera, Itinerario parroquial…, 1981, pp. IX, XI-XII. Hipólito Vera describe así la dis-
tribución de las parroquias en la arquidiócesis de México: “Sagrario Metropolitano, parro-
quia arquipresbiterial de Santa María de Guadalupe, 13 parroquias de la capital además 
del Sagrario, 10 vicarías foráneas, 40 parroquias llamadas de cordillera y 99 sujetas a las  
vicarías foráneas. Algunas de estas parroquias tienen otras iglesias filiales donde reside un 
vicario con el título de auxiliar o fijo, y son el número de 59 en toda la diócesis”.

Católicos, protestantes y liberales.indb   97 16/02/16   21:23





99LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

Juan de Dios, San Hipólito, San Fernando y los Ángeles. Ocho conventos 
de religiosos y 21 de religiosas; sumados a éstos se encontraban colegios y 
hospitales de religiosos y otros tantos administrados por el clero secular y 
otros por seglares asociados a la Iglesia católica.9

Vemos que el dominio de lo católico en el paisaje arquitectónico de la 
ciudad de México era contundente. Pero así como la presencia del cato-
licismo a través de los bienes raíces y fincas pertenecientes a las corpora-
ciones eclesiásticas podía ser tan aplastante, lo era también el arraigo de la 
cultura católica entre la población mexicana, urbana y campesina. Diversas 
y numerosas actividades de devoción fuera y dentro de los recintos de cul-
to así lo demostraban. Tal era la presencia del elemento religioso entre la 
población que, como sugiere Jaime del Arenal Fenochio, llegó a propiciar 
y justificar la causa independentista y a constituir uno de los elementos 
más fuertes de identificación con el nacimiento de la nación mexicana.10 
Sin embargo, como ocurrió en otros países de occidente, ese elemento 
chocaría muy pronto con los propósitos liberales de fundar un gobierno 
republicano. ¿Cómo conciliar, en la formulación de una ideología nacio-
nal fundamentada en un vocabulario simbólico, la arraigada tradición del 
catolicismo con la creación de un Estado secular?, fue uno de los debates 
que se generó entre la elite política y la intelectualidad mexicana a lo largo 
del siglo XIX.

FUNDAMENTO DE LA LUCHA  
CONTRA LA CULTURA CATÓLICA EN MÉXICO

A lo largo de la dominación española en América las imágenes religiosas 
lograron establecer una red de identidades locales fundamentadas en la 
fe católica que los pobladores americanos habían asimilado a su manera. 
Las imágenes devocionales lo invadieron todo, se reproducían en escul-
turas, lienzos, estampas, medallas, crucifijos, rosarios, recuerdos de pere-
grinación. Su presencia se encontraba en espacios públicos y privados, lo 
mismo en los altares domésticos que en las iglesias, en síntesis, poblaron 

9 Basurto, El arzobispado de México, 1901. Véase también Morales, Continuidades y 
rupturas urbanas en los siglos XVIII y XIX, 2005, pp. 182-183.

10 Arenal, “Modernidad, mito y religiosidad en el nacimiento de México”, 1989, p. 240.

Católicos, protestantes y liberales.indb   99 16/02/16   21:23



100 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

la sociedad completa. De esta forma, al pasar al México independiente la 
gama de imágenes devocionales era infinita, cada pueblo, cada barrio, cada 
iglesia mantenían culto a una imagen de devoción en particular, la cual era 
sometida a una serie de cultos oficiales y populares. Aunque estas imágenes 
devocionales fueran tan diversas y condensaran los valores y creencias es-
pecíficas de determinado grupo o pueblo, todas eran sostenidas por la base 
doctrinaria del catolicismo.

Por eso, no es extraño que en la primera mitad del siglo XIX las pro-
puestas para la formación identitaria del Estado nacional mexicano, tanto 
del grupo más tradicional encabezado por Iturbide como las del grupo de 
corte liberal dirigidos por los continuadores de la insurgencia, no pudie-
ran evitar la integración en sus proyectos del catolicismo popular como 
parte de la definición de lo que debía ser la nueva nación.11 No obstante, 
la dualidad ideológica que experimentaron políticos y clérigos, entre la 
convicción de llevar a la nación hacia un camino de libertad y progreso 
al tiempo que ser fieles a la esencia doctrinal del catolicismo terminó por 
establecer posturas radicales. Esa lucha ideológica tuvo su origen a finales 
del siglo XVIII, cuando la aplicación de las políticas borbónicas en materia 
religiosa propició el inicio de la transformación de la espiritualidad católica 
novohispana.12

11 Pérez, “Pintura de historia e imaginario nacional: el pasado en imágenes”, 2001,  
pp. 73-110. Véase también Acevedo, “Los comienzos de una historia laica en imágenes”, 
2003, pp. 34-53.

12 Impregnada por las ideas del racionalismo de la Europa de las Luces la dinastía 
borbónica desarrolló una actitud crítica hacia las manifestaciones de religiosidad popular. 
Instauró una serie de reformas, en esa materia, con la intención de eliminar todas aquellas 
costumbres que a su consideración, fomentaban la superstición, eran disruptivas y ridículas 
y cuya práctica impedía en parte la concreción de la imagen de un Estado centralizador, 
fuerte, dinámico y racional. Gonzalbo, “Del tercero al cuarto concilio provincial mexica-
no, 1585-1771”, 1985, pp. 5-31; Pani, “Religiosidad ilustrada y religiosidad popular. Las 
procesiones a finales del siglo XVIII”, 1997, pp. 51-77. La adopción de las ideas ilustradas 
por parte de la monarquía borbónica permitió el desarrollo de una teología fuertemente 
influenciada por el racionalismo ilustrado, partidario de la libertad de conciencia, la auste-
ridad y el rigorismo en el culto, así como la adopción de puntos de vista racionalistas sobre 
la fe. Con relación a las imágenes religiosas y devociones populares había cierta inquietud 
entre los miembros del clero con tendencia ilustrada por el estatus que había adquirido la 
imagen de la Virgen María en sus diversas advocaciones u otras imágenes de santos, como 

Católicos, protestantes y liberales.indb   100 16/02/16   21:23



101LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

Personajes como José Joaquín Fernández de Lizardi o José María Luis 
Mora reflejan el grado de recepción que había alcanzado el reformismo his-
pánico en las postrimerías del virreinato. Lizardi, por ejemplo, manifestó 
esa lucha con gran claridad al afirmar que si bien el gobierno debía defen-
der la religión católica también debía “cortar por el pie todos los abusos 
que se han introducido y se sostienen a la sombra de la misma religión”. 
Muchos eran los abusos que, a decir de Lizardi, se cometían, pero en ma-
teria de religiosidad se había llegado a extremos ofensivos para la misma 
divinidad, dado que hasta “las ceremonias de los Sacramentos son puras 
ritualidades y exterioridades que nada agregan a su esencia; y sin embargo, 
la Iglesia las usa y las manda”.13

En razón de estas ideas, que flotaban en el ambiente de otros sectores 
sociales en México, los hombres –herederos de una formación ilustrada y 
deseosos de establecer una República federal– que comenzaron a dirigir 
al país vieron la necesidad de erradicar las formas culturales que, desde su 
perspectiva, impedían la concreción de la imagen de un Estado con claros 
principios de libertad, igualdad y de progreso social. Cuando en 1833 llegó 
a la presidencia el médico jalisciense Valentín Gómez Farías se dio inicio 
a la ejecución de una serie de reformas para transformar al país. Varios 

Santiago Apóstol. Por tal razón, durante la segunda mitad del siglo XVIII se encuentra un 
importante desarrollo de la cristología, en donde se potenciará el culto al Santísimo Sacra-
mento por medio de la Eucaristía. Se trabajó por colocar sutilmente la imagen de Cristo, 
a través de la imagen eucarística como la más importante de entre las imágenes devocio-
nales. Díaz, “El discurso mariano en la transición y renovación cultural del catolicismo en 
la Nueva España de finales del siglo XVIII y principios del XIX” ponencia presentada en el  
53 Congreso Internacional de Americanistas, 24 de julio de 2009.

13 Fernández de Lizardi, Obras. V-Periódicos, 1973, pp. 83 y 208. También José María 
Luis Mora escribió varias críticas sobre la enseñanza religiosa por medio de los catecismos: 
“…los verdaderos amantes del cristianismo han hecho, hacen y harán todos los esfuerzos 
posibles para que la educación religiosa, que hasta hoy se ha dado a los nuestros por cate-
cismos muy imperfectos, y cuyo menor defecto es ser palabras de hombres, se ministre en lo 
sucesivo por la escritura de la lectura divina especialmente por la de los santos evangelios.” 
Extracto de una carta dirigida a James Thomson, agente de la Sociedad Bíblica Británica 
y Extranjera, de 1829. Gringoire, “El protestantismo del doctor Mora”, 1954, p. 336. Para 
una idea más precisa de las ideas religiosas que permeaban en las primeras décadas del si- 
glo XIX entre la elite política e intelectual de México, véase Hernández, “Discusión reli- 
giosa en el espacio público mexicano, 1812-1827”, 2007.

Católicos, protestantes y liberales.indb   101 16/02/16   21:23



102 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

decretos estaban enfocados directamente a debilitar económica y social-
mente a la institución eclesiástica: se prohibió al clero regular y secular, 
tratar asuntos políticos (6 y 8 de junio de 1833); se suprimió la coacción 
civil para el pago del diezmo y para el cumplimiento del voto monástico 
(27 de octubre y 6 de noviembre respectivamente); supresión de sacristías 
mayores (17 de diciembre de 1833); los edificios jesuitas fueron cedidos a 
los estados de la Federación (31 de enero de 1834), y se ordenaba la secula-
rización de todas las misiones de la República (16 de abril de 1834).14 Pero 
el proyecto que más importaba a esa generación de políticos e intelectuales 
era el educativo, se pretendía operar una profunda transformación en el 
campo de la educación con el propósito guiar el proyecto de introducir 
a México a la modernidad, y para ello era esencial “una reforma que sea 
gradual y caracterizada por revoluciones mentales que se extiendan a la 
sociedad, y modifiquen no sólo las opiniones de determinadas personas, 
sino las de toda la masa del pueblo”.15

De la mano de estas reformas prácticas, que no llegaron a consolidarse, 
se fueron dando otras reformas simbólicas. De forma natural, se fueron 
diseñando imágenes que fueran representativas de ese nuevo Estado na-
cional mexicano, sin que esto significara soslayar la avasalladora presencia 
de las imágenes de devoción cristiana.16 Esos nuevos íconos laicos tenían 

14 Staples, “Secularización: Estado e Iglesia en tiempos de Gómez Farías”, 1986,  
pp. 109-123.

15 Mora, El carácter de los mexicanos, en http://bibliotecadigital.ilce.edu.mx/sites/fon-
do2000/vol1/caracter/html/1.html.

16 Entre los proyectos puestos en marcha para la construcción de una identidad nacio-
nal renovada se pensó primero en la construcción de símbolos propiamente republicanos, 
tales como la figura del héroe nacional y la celebración de las fiestas que conmemoraran los 
acontecimientos más representativos de la historia militar del movimiento independentista. 
Los líderes de la independencia fueron elevados a la categoría de héroes que comenzaron 
a ser reverenciados como santos. Los acontecimientos históricos que, a consideración de 
los líderes políticos en turno, habían marcado el surgimiento y consolidación de la nación, 
fueron motivo de rituales y escenificaciones públicas. Se comenzaron a crear los museos 
históricos que eran llenados con “reliquias” de las hazañas de los héroes de la nación. Estos 
últimos junto con los líderes políticos, más tarde los presidentes, las batallas militares, el 
pasado prehispánico, los paisajes naturales o la propia población fueron temas todos re-
presentados a través de la pintura, y del grabado con el objetivo único de que los símbolos 
republicanos pudieran adquirir más visibilidad y más efectividad política. Véase Chust y 

Católicos, protestantes y liberales.indb   102 16/02/16   21:23



103LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

que convertirse en imágenes tan esenciales como las religiosas para la po-
blación. Es entonces cuando empiezan a convivir los íconos de la cultura 
católica mexicana con los íconos de una cultura liberal en construcción.

En el discurso de los gobernantes se hacía cada vez más patente la idea 
de que el pueblo mexicano había estado sojuzgado por la influencia del ca-
tolicismo, el cual comenzaba a ser considerado públicamente como sinóni-
mo de retraso, manipulación, superstición e ignorancia. La fe religiosa de- 
bía convertirse en un acto de interiorización personal, que no necesitara  
de la parafernalia devocional impuesta por el catolicismo español. El Esta-
do debía defender el derecho de los ciudadanos a profesar la fe que mejor 
se ajustara a sus creencias. Así, a lo largo de la primera mitad del siglo XIX se  
sientan las bases de los principales argumentos que cuestionaron la utilidad 
del catolicismo en la formación de los ciudadanos y por tanto en el cum-
plimiento de las leyes civiles.

Aunque, a partir de la segunda mitad del siglo XVIII con la Ilustración, 
ya se habían manifestado los primeros cambios en relación con el papel 
de la Iglesia católica en la sociedad, es en la segunda mitad del siglo XIX, 
frente a la resistencia que venía oponiendo la institución eclesiástica y la 
propia sociedad, que el gobierno liberal juarista decidió minar, de forma 
mucho más drástica, la presencia de esa cultura católica que, a su juicio, 
contradecía los nuevos valores que el Estado quería implantar. Para ello, se 
decretaron leyes que tuvieron consecuencias importantes sobre el culto a 
las imágenes religiosas.

Para Melchor Ocampo, el principal ideólogo de la reforma eclesiástica 
y religiosa en el México de la segunda mitad del siglo XIX, el problema de 
la influencia de la Iglesia católica sobre la sociedad debía atacarse desde 
distintos frentes, tal y como lo habían propuesto Mora y Gómez Farías, 
pero con medidas más radicales. Por una parte, reduciendo el poder eco-
nómico y social de la institución eclesiástica a través de una intervención 
en sus bienes, una reforma del arancel de obvenciones parroquiales, la dis-

Minguez, La construcción del héroe en España y México, 1789-1847, 2003, p. 425; Zárate, 
“La conformación de un calendario festivo en México en el siglo XIX”, 2004, pp. 182-214; 
Morales, “Transfiguraciones de la mirada devota”, 2000, pp. 53-80 y Patronato del Museo 
Nacional de Arte, Instituto Nacional de Bellas Artes, Los pinceles de la Historia. La fabrica-
ción del Estado (1864-1910), 2003.

Católicos, protestantes y liberales.indb   103 16/02/16   21:23



104 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

minución en el número de sus efectivos y el mantenimiento del culto y  
sus ministros por parte del Estado.17 Por otra, que ante los “desmedidos 
abusos eclesiásticos” en la impartición del culto, el Estado debía intervenir 
a través de la creación del Registro Civil, con el objeto de disminuir la 
intervención del clero en los actos de la vida de los ciudadanos.18 Final-
mente, Ocampo proponía decretar la extinción de cofradías, archicofradías 
y hermandades, así como dar inicio a la demolición de los templos no ne-
cesarios para el culto.19 Cada una de estas propuestas tuvo efectos directos 
sobre el culto a las imágenes devocionales.

No hubo una construcción teórica iconoclasta por parte del Estado. Sin 
embargo, varias de las leyes expedidas tuvieron como consecuencia la reduc- 
ción de los espacios físicos en donde habitaban las imágenes y en donde 
se establecían las relaciones sociales y culturales entre éstas y los creyentes. 
Sin una declarada política iconoclasta, que iría en contra de la filosofía de 
respeto y libertad a las creencias de los individuos, los gobiernos liberales 
que luchaban por implantarse en el Estado nacional mexicano dieron pie  
a que con la ejecución de muchas de sus leyes se demolieran monasterios, 
se extraviaran las imágenes religiosas o se suspendieran los cultos. De esta 
forma, las imágenes religiosas parecen, a la distancia, haber sido una espe-
cie de enemigos invisibles a vencer por parte del Estado, enemigos que ha-
bitaban y existían en las conciencias de los individuos; por tanto, el reto era 
transformar esas conciencias para disminuir la presencia de las imágenes 
de devoción cristiana y sus ritos.20 Pero para ello se necesitaba de tiempo. 
Lo primero era debilitar el gran influjo que ejercía la Iglesia católica sobre 
la sociedad a través de una clara separación de poderes entre el Estado y la  
institución eclesiástica, la reducción de su economía y del número de  
religiosos y con la autorización oficial de nuevos cultos religiosos.

17 Ocampo, Obras completas II. Escritos políticos, 1901, p. 118.
18 Ocampo, Obras completas II. Escritos políticos, 1901, pp. 230-233.
19 Ocampo, Obras completas II. Escritos políticos, 1901, pp. 118 y 407.
20 Desde muy joven Ocampo veía en los templos, espacios de distracción pero esen-

cialmente de aturdimiento para el pueblo. En un relato de viaje escrito por Ocampo en 
1839 escribió al respecto: “[…] el que quiere cosas y no nombres, el que verdaderamente 
desea los adelantos de la especie humana, ve con dolor esa multitud de peajes espirituales 
(refiriéndose a las múltiples iglesias en los pueblos y ciudades de México) que esquilman al 
rebaño sin provecho alguno”. Ocampo, Obras completas III. Letras y Ciencias, 1901, p. 592.

Católicos, protestantes y liberales.indb   104 16/02/16   21:23



105LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

El tema de la religiosidad en el siglo XIX mexicano ha sido poco abor-
dado por la historiografía. En los archivos eclesiásticos encontramos un 
sinnúmero de informes del periodo que nos ocupa, cuyo tema central versa 
sobre las imágenes religiosas: apariciones de imágenes, abusos cometidos 
tanto por los fieles como por los propios sacerdotes en el culto a determi-
nada imagen devocional, traslaciones o querellas sostenidas en nombre de 
las imágenes de devoción católica, etc. Esos informes son más que anecdó-
ticos. En años posteriores a 1861, cuando se vigorizó la aplicación de las 
Leyes de Reforma, se registraron varios casos ejemplares de los efectos in-
mediatos que tuvieron las mismas sobre las imágenes religiosas y su culto.

IMÁGENES DEMOLIDAS, RAPTADAS,  
RECLAMADAS Y EXTRAVIADAS

La disputa por la imagen de Nuestra Señora de la Merced

En octubre de 1886 fray Manuel Burguichani, vicario provincial de la or-
den religiosa de los mercedarios y encargado de la iglesia del hospital del 
Apóstol San Pablo de religiosos agustinos en la ciudad de México, dirigió 
una carta al gobernador de la mitra de la Catedral Metropolitana con el 
objeto de hacer constar que la imagen de Nuestra Señora de la Merced, 
antiguamente “titular del convento grande de la Merced de esta capital”, 
había sido colocada y reverenciada desde hacía veinticuatro años en un 
altar fabricado, para ese fin exclusivo, al interior de la mencionada parro-
quia21 (figura 11). Fray Manuel Burguichani aclaraba que el altar erigido 

21 Esta imagen devocional comenzó a ser venerada en el ex convento de la Orden de 
los mercedarios de la ciudad de México desde el año de 1596. Fray Francisco de Vera, 
encargado del convento mercedario en Guatemala, pidió que la imagen fuera trasladada 
al convento que se fundaría en la ciudad de México. Las características iconográficas de la 
imagen devocional de Nuestra Señora de la Merced que se encontraba en el templo de los 
mercedarios en la ciudad de México son las siguientes: Colocada de pie sobre una peana y 
sobre la luna (el principal de los distintivos iconográficos marianos), la imagen de Nuestra 
Señora de la Merced lleva un manto decorado con motivos florales sujetando con el brazo 
izquierdo al Niño Jesús vestido con faldón y sosteniendo en su mano derecha dos rosas; en 
la mano derecha de la Virgen parece sostener un báculo y no unas cadenas abiertas como  
es la representación tradicional, simbolizando con ellas la liberación de todos los pecados 

Católicos, protestantes y liberales.indb   105 16/02/16   21:23



Figura 11. Escultura de Nuestra Señora de la Merced tallada en madera. Tomada de Padua, 
La madre de Dios en México. Leyendas y tradiciones religiosas, 1888.

Católicos, protestantes y liberales.indb   106 16/02/16   21:23



107LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

para venerar la imagen de Nuestra Señora de la Merced en el templo de 
San Pablo había sido nombrado pontificalmente de Ánima Perpetuo, lo 
que significaba que éste no podía dedicarse a otra imagen “ni dicha imagen 
de la Santísima Virgen ponerse en otro Altar; ni mucho menos sacarse para 
otro templo, por ningún motivo sea el que fuere, pues no tiene derecho 
ningún sucesor mío en el cargo de Provincial”.22

En 1886, fray Manuel Burguichani tenía una edad muy avanzada y su 
salud estaba fuertemente deteriorada por lo que temía que tras su muerte 
el nuevo vicario provincial de la orden mercedaria solicitara la traslación 
de la imagen de Nuestra Señora de la Merced, así como de otras imágenes 
y ornamentos que se encontraban al interior de la iglesia de San Pablo. Por 
tanto, el comunicado de Burguichani tenía como objetivo adelantarse a 
esa petición. Desde luego que semejante misiva extrañó en gran medida 
al promotor de la Sagrada Mitra, encargado de todos los asuntos relati-
vos al culto religioso en las parroquias pertenecientes a la arquidiócesis de 
México, dado que no entendía si era un comunicado informando sobre la 
situación, o bien, si se esperaba algún tipo de aprobación por parte de las 
autoridades catedralicias. Por tales razones, el Promotor pidió aclarar varios 
puntos relativos al motivo de tal comunicado y a la situación real en la que 
se instaló la imagen referida:

El promotor trata de saber si la comunicación entraña un simple aviso de los 

hechos o si se espera la aprobación de la Sagrada Mitra.

Segundo: si el altar que nuevamente se ha fabricado es el dedicado a la 

Sma. Virgen de las Mercedes o si la parroquia también se dedicó a la Sma. Sra., 

lo cual impronta un asunto bien grave, supuesto que la parroquia como cree el 

promotor, pertenece a la jurisdicción ordinaria.

Tercero: impuesta la concesión de la Silla apostólica a favor del altar para 

que sea de Ánima, es necesario ver los términos de la concesión, supuestas las 

últimas disposiciones de la Santa Sede relativas a este punto: saber si había en 

para quienes se acogen a su protección, en la misma mano derecha la Virgen lleva un es-
capulario en el que está impreso el escudo de la orden de los mercedarios. Tanto la Virgen 
como el Niño Jesús aparecen coronados.

22 AHAM, Fondo especial, sección: Secretaría Arzobispal, serie: convento, caja 188,  
Exp. 56, año 1886.

Católicos, protestantes y liberales.indb   107 16/02/16   21:23



108 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

la parroquia algún otro altar privilegiado y en tal caso saber si en las preces se 

expresó así, a cuyo efecto se dignara el M. R. P., enviar una copia de ellas.

Cuarto: suponiendo, entre otros, el caso de que la Comunidad reconocida 

por la ley civil, se reuniera en algún lugar, no ve el Promotor el fundamento 

en que se apoye la negación del derecho del futuro Provincial para trasladar la 

Santa Imagen. Conveniente sería que el M. R. P. Provincial Burguichani fijara 

sus derechos y los del sucesor.

Quinto: el M. R. P. Provincial se dignara ampliar su informe diciendo si 

cuando vino la concesión del altar privilegiado se presentó a la Sagrada Mitra 

o si se creyó autorizado para ponerla en ejecución sin aquel requisito.

Todos los puntos que deja apuntados el Promotor entrañan cuestiones que 

es necesario dilucidar ya que por una fortuna vive aún el M. R. P.23

Como lo indican los puntos que el promotor de la Sagrada Mitra de-
seaba aclarar, el caso de la imagen de Nuestra Señora de la Merced envolvió 
diversas problemáticas. Por una parte, el origen de las causas de su trasla-
ción, que se encontraba en la aplicación de las Leyes de Reforma sobre las 
órdenes monásticas y sus bienes y, por otra, la afectación que dicha ley y 
dicho traslado tuvieron sobre el culto que practicaban los fieles en torno de 
la mencionada imagen, así como la normatividad eclesiástica que regía los 
usos y funciones de las imágenes devocionales.

La historia de la traslación de la imagen de Nuestra Señora de la Mer-
ced, a la que alude fray Manuel Burguichani en su oficio, se remonta al año 
de 1861, y en la causa esencial de los conflictos generados por su traslación 
se encuentra efectivamente la ejecución sobre el convento de la Merced de 
los artículos primero y quinto de la ley del 12 de julio de 1859, que decla-
raban nacionales los bienes eclesiásticos y la supresión de “las órdenes de 
los religiosos regulares que existen, cualquiera que sea la denominación o 
advocación con que se hayan erigido”.24

Así, en 1860 se resolvió, como una de las primeras obras modernas 
de urbanización dentro de la ciudad de México, la construcción de una 

23 AHAM, Fondo especial, sección: Secretaría Arzobispal, serie: convento, caja 188,  
Exp. 56, año 1886.

24 Decreto del 12 de julio de 1859, en Colección de las Leyes, decretos, circulares y providen-
cias (1856-1861), 2006, pp. 63-64.

Católicos, protestantes y liberales.indb   108 16/02/16   21:23



109LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

plaza de mercado que reubicara el comercio desorganizado al interior de la 
ciudad emplazado hasta entonces en la periferia urbana. Para ello era nece-
sario contar con un espacio de amplias dimensiones, por lo que en 1861, 
como resultado de la supresión de las órdenes monásticas y la desamortiza-
ción de sus bienes, se informó a la orden de los mercedarios la resolución 
de desmantelar su convento, iglesia y claustro, ya que en agosto de ese año 
comenzarían las labores de demolición del convento para la construcción 
de la plaza de mercado.25

En 1856 el periódico religioso La Cruz describía y mostraba, a través 
de la publicación del dibujo de Pietro Gualdi, la opulencia del convento e 
iglesia de Nuestra Señora de la Merced antes de su demolición (figura 12). 
El convento gozaba de amplias dimensiones y el interior del templo era 
rico en decoración e imágenes, sobresalía por su fastuosidad. Por referen-
cias literarias sabemos de la afable convivencia entre los frailes mercedarios 
y los vecinos de los alrededores, de la tradición de asistencia a misa todos 
los domingos al templo de los mercedarios y de la amplia devoción que 
recibía la imagen de Nuestra Señora de la Merced. La imagen del tem- 
plo de la Merced de Gualdi da testimonio de la pérdida no solamente del 
altar de la imagen de Nuestra Señora de la Merced, también de otros alta-
res y sus imágenes; el periódico La Cruz registraba que en los corredores 
bajos del claustro se encontraban cerca de quince cuadros de la vida de San 
Pedro Nolasco y que algunos de los altares habían sido renovados al “estilo 
moderno”.26

Una de las preocupaciones principales de los frailes, tras la orden de 
desalojo, debió ser el destino que sufrirían las imágenes devocionales  
que se encontraban en el interior de la iglesia. Aunque la misma ley del 

25 María Dolores Morales encontró en el Archivo Histórico de la Ciudad de México 
que el convento de los mercedarios fue vendido a la señora Cándida de Barrón, quien com-
praría muchos bienes eclesiásticos para regresarlos a la Iglesia. Sin embargo, al término del 
Imperio el claustro volvió a poder del gobierno, dando por resultado la demolición absoluta 
de la iglesia. María Dolores Morales, “La nacionalización de los conventos y los cambios 
en los usos de suelo. Ciudad de México, 1861-1882”, en Morales (coord.), Continuidades  
y rupturas urbanas en los siglos XVIII y XIX. Un ensayo comparativo entre México y España,  
2005, p. 156.

26 La Cruz, septiembre 25 de 1856. San Pedro Nolasco fue fundador de la orden mer-
cedaria en el siglo XI.

Católicos, protestantes y liberales.indb   109 16/02/16   21:23



Figura 12. Interior del templo de Nuestra Señora de la Merced. Dibujo de Pedro Gualdi litografiado por Decaen, realizada 
en 1841. Tomada del periódico católico La Cruz, t. III, núm. 8, septiembre 25 de 1856.

Católicos, protestantes y liberales.indb   110
16/02/16   21:23



111LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

12 de julio de 1859 había establecido: “Las imágenes, paramentos y vasos 
sagrados de las iglesias de los regulares suprimidos, se entregarán por for-
mal inventario a los obispos diocesanos”, al mismo tiempo decretaba en el 
artículo siguiente: “Los libros, impresos, manuscritos, pinturas, antigüeda-
des y demás objetos pertenecientes a las comunidades religiosas suprimi-
das, se aplicarán a los museos, liceos, bibliotecas y otros establecimientos 
públicos”.27

Bajo esta perspectiva no se sabía con claridad el criterio para determinar 
cuáles objetos quedarían en manos de los eclesiásticos y cuáles en manos 
del Estado.

Además, la experiencia de otros conventos suprimidos había demostra-
do la enorme posibilidad de que éstos se vieran despojados de muchos de 
los objetos sagrados, entre ellos las propias imágenes devocionales. En la 
relación que hace Luis Alfaro y Piña sobre el estado de los bienes eclesiás-
ticos en 1863 destacó la pérdida de muchas obras pictóricas y escultóricas 
de arte sacro que se encontraban al interior de los recintos religiosos y que 
fueron extraídas y puestas a la venta pública. Tal fue el caso de muchas de 
las pinturas que se encontraban en el convento de Nuestra Señora de la 
Merced.28

Además, se dio el caso de que, como consecuencia de la aplicación de 
los decretos de desamortización y nacionalización de bienes eclesiásticos, 
muchos descendientes de donadores de altares y de imágenes religiosas que 
se veneraban en los recintos religiosos, haciendo uso de los derechos de las 
leyes establecidas, comenzaron a reclamarlas como propiedad de particu-
lares.29 Asimismo, se registraron algunas controversias entre miembros de 

27 Colección de Leyes y decretos…, 2006, pp. 66-67.
28 Alfaro y Piña, Relación descriptiva…, 1863, p. 75.
29 Un caso, como muchos otros, pero que ejemplifica claramente esta situación es el de 

una casa en Cuautitlán que había sido donada, junto con una imagen de la Divina Pastora, 
por el dueño, Juan Antonio Gómez, a la parroquia del lugar desde el año de 1823 para ser 
arrendada. El dinero obtenido por las rentas sería invertido “en una misa cantada de tres 
ministros cada año el día cinco de agosto a la Divina Pastora” y el resto sería destinado a las 
necesidades de la cofradía de las Ánimas de la misma parroquia. Pero cuando se dieron las 
leyes de desamortización la nuera del señor Gómez reclamó la casa y la imagen devocional 
como propiedad familiar. AHAM, Fondo Episcopal, Secretaría Arzobispal, Serie parroquias, 
caja 30, Exp. 41, año 1866.

Católicos, protestantes y liberales.indb   111 16/02/16   21:23



112 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

las órdenes regulares con los diocesanos por el traslado y sostenimiento 
definitivo del culto de ciertas imágenes religiosas que habían mantenido 
un importante arraigo devocional entre los fieles.

Bajo esta situación, la demolición del templo de la Merced y la ex-
claustración de los religiosos, que propició su dispersión, hicieron muy 
complicado el resguardo de las imágenes y el mantenimiento del culto que 
se practicaba en torno de ellas. Ahora bien, hay que señalar que el temor 
principal de los mercedarios recaía sobre la imagen de Nuestra Señora de 
la Merced, la cual gozaba de una extensa devoción no sólo entre los fieles 
del barrio, sino en toda la ciudad y pueblos circunvecinos.30

Entre la documentación que entregó fray Manuel Burguichani al pro-
motor de la Sagrada Mitra, se encuentra la relación de todo lo acontecido 
durante la traslación de la imagen. En los documentos se asienta que sien-
do fray Manuel Burguichani comendador del Convento de la Merced de 
las Huertas en el año de 1861, fue el principal promotor de la traslación  
de la imagen de Nuestra Señora de la Merced al templo de San Pablo.

Cabe aclarar que la razón principal por la cual el fraile mercedario in-
sistió y luchó tanto porque se llevara a efecto dicho cambio de la imagen, 
puede explicarse por el hecho de que sabía que él sería destinado a la pa-
rroquia de San Pablo y que la imagen representaba importantes réditos 
económicos y espirituales. Pues bien, en los informes se menciona que 
al momento de ser intervenidos los bienes que se encontraban al interior 
de la iglesia del convento, se solicitó al presidente de la República, Benito 
Juárez, se entregase al presbítero Luis G. Yresola la imagen de Nuestra 
Santísima Madre de la Merced con el objeto de que ésta fuera trasladada a 
la parroquia de San Pablo “para que tuviese allí su culto”.31

30 José Tomás de Cuéllar, en su novela Chucho el Ninfo, describió en la década de los 
cuarenta del siglo XIX la forma en la que se celebraba anualmente durante el mes de sep-
tiembre, en la ciudad de México, la fiesta de Nuestra Señora de la Merced. Las festividades 
daban comienzo con el novenario, un acontecimiento para los fieles devotos de gran algara-
bía ya que “los nueve días transcurren entre repiques, cohetes, música, vendimias, maitines, 
función y procesión de la Virgen”, y el 24, día de la fiesta, “se cierran oficinas y comercios” 
para que todos los creyentes puedan celebrar el gran día. Cuéllar, Historia de Chucho el 
Ninfo y La Noche Buena, 1947, pp. 10-58.

31 AHAM, Fondo especial, sección: Secretaría Arzobispal, serie: convento, caja 188,  
Exp. 56, en el oficio fechado enero 14 de 1870.

Católicos, protestantes y liberales.indb   112 16/02/16   21:23



113LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

Desde luego, la traslación fue autorizada por mandos civiles, entre  
numerosos conflictos. Por principio de cuentas el interventor del convento 
mercedario de aquel año de 1861, presbítero Juan Nepomuceno Enríquez, 
se negaba a obedecer el oficio del gobernador del distrito en el que daba 
orden expresa de entregar la imagen para ser depositada en la parroquia de 
San Pablo. Asimismo, cuando los fieles se enteraron del traslado de la ima-
gen se amotinaron para impedir la orden del supremo gobierno. Finalmen-
te, el 15 de mayo se logró trasladar la imagen a la parroquia de San Pablo.32

Pero, a la muerte de Burguichani en 1887, las principales autoridades 
de la orden mercedaria en México representadas por el vicario provincial 
interino de la Orden, fray Luciano Huertas, solicitaron la recuperación de 
las imágenes, pinturas y ornamentos que se depositaron en la parroquia de 
San Pablo, entre ellas la imagen de Nuestra Señora de la Merced, para su 
traslado a la Iglesia de Belén, recinto en el que algunos de los mercedarios 
lograron reubicarse.33 En una carta escrita por el maestro general de la 
orden de la Merced en Roma se hacía constar ante la Sagrada Mitra los 
abusos, que a su consideración, habían sido cometidos por el fraile Manuel 
Burguichani en el traslado de los bienes descritos anteriormente a la parro-
quia de San Pablo desde el año de 1861. La carta explicaba:

[…] ninguno de mis antecesores autorizamos jamás la cesión de la imagen de 

Nuestra Santísima Madre de la Merced a la parroquia de San Pablo de esa ciu-

dad como tampoco la donación del ornamento de festividad, ni de otra cosa 

alguna perteneciente a nuestra provincia de México, que se dice hecha por el 

finado R. P. F. Manuel Burguichani. En consecuencia V. P. R., considerando 

esos objetos como simple depósito, y no como donados, donde quiera que  

se encuentren, debe recobrarlos y vindicarlos para uso de nuestros religiosos, 

por todos los medios a que haya lugar. Dios guarde V. P. R. Roma 20 de ju- 

nio de 1887.34

32 AHAM, Fondo especial, sección: Secretaría Arzobispal, serie: convento, caja 188,  
Exp. 56, en el oficio fechado 15 de mayo de 1861.

33 El edificio de Belén pertenecía a los religiosos del Orden Tercero de Nuestra Señora 
de la Merced, ahí tenían establecido su colegio de estudios, Alfaro y Piña, Relación descrip-
tiva…, 1863, p. 76.

34 AHAM, Fondo especial, sección: Secretaría Arzobispal, serie: convento, caja 188,  
Exp. 56, en el oficio de 5 de septiembre de 1887.

Católicos, protestantes y liberales.indb   113 16/02/16   21:23



114 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Pero los mercedarios no contaban con que los veinticuatro años trans-
curridos, la construcción del altar privilegiado en la parroquia de San Pablo 
para la realización del culto público a Nuestra Señora de la Merced, y la 
solicitud pontificia concedida por Pío IX en 1876 “para que el referido 
altar sea de ánima perpetua” representaban elementos en su contra. Con 
esto Burguichani había asegurado para siempre el mantenimiento del culto 
público de la imagen de Nuestra Señora de la Merced, que durante siglos se 
había celebrado en el templo de los mercedarios, se celebrara entonces en 
la parroquia de San Pablo. Ante la orden pontificia la única sugerencia que 
podía hacer la Sagrada Mitra era que los mercedarios se dirigiesen “direc-
tamente a la Santa Sede exponiendo el caso y las dificultades que hay en la 
traslación de la Santa Imagen sin olvidar los años que lleva de estar en la pa-
rroquia de S. Pablo sin que los religiosos, incluso el Provincial, hayan dicho 
una palabra en contra”.35 Además, durante todos esos años Burguichani se 
había encargado de fomentar la devoción entre los fieles de la parroquia 
de San Pablo y de los que habían tenido por tradición asistir a las festivi-
dades de la imagen mercedaria en el ex convento y templo de la Merced.36

Toda esta situación derivó en diez años más de peticiones y revisiones 
para que la imagen de Nuestra Señora de la Merced fuera entregada a los 
mercedarios finalmente en 1897 y fuese colocada en la Capilla de Nuestra 
Señora de Belem, donde se venera desde entonces.

Decaimiento de la devoción 
a la imagen de Nuestra Señora del Carmen

Pero no ocurriría lo mismo con otras imágenes religiosas cuyos múltiples 
traslados terminaron por minar la celebración de su culto. Así ocurrió con 

35 AHAM, Fondo especial, sección: Secretaría Arzobispal, serie: convento, caja 188,  
Exp. 56, en el oficio de 28 de septiembre de 1887.

36 En nota periodística se describe la profusión con la que fray Manuel Burguichani 
había logrado establecer tradicionalmente la celebración de la fiesta de Nuestra Señora de 
la Merced en la parroquia de San Pablo: “Numerosísima fue la concurrencia que llenaba 
anteayer las espaciosas naves del templo a la hora de la función solemne; no había libre ni 
el más pequeño espacio, y sin embargo, eran notables la devoción y el recogimiento de los 
fieles que admiraban la belleza del templo, sus millares de luces, sus magníficos adornos, la 
armoniosa orquesta y cuanto da brillo y solemnidad a esas festividades religiosas”, La Voz de 
México, 26 de septiembre de 1886.

Católicos, protestantes y liberales.indb   114 16/02/16   21:23



115LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

la imagen de Nuestra Señora del Carmen perteneciente al convento que 
bajo la misma advocación mariana acogía a la orden masculina de religio-
sos carmelitas que se regían bajo la regla de San Alberto y que se encon-
traba situado al nororiente de la ciudad de México. Con motivo de la ley 
de exclaustración, se mandó destruir por completo el convento de Nuestra 
Señora del Carmen de la capital. El convento quedó dividido en 1863 en 
varios lotes para edificación de casas particulares, con la intención de entre-
garlas a los familiares de los héroes de la independencia y para la apertura 
de nuevas calles.37 Durante el desalojo de los religiosos se convino en que 
varias de las imágenes que se encontraban al interior del templo fueran 
trasladadas a la iglesia de San Joaquín, mientras que la imagen de Nuestra 
Señora del Carmen, junto con otras imágenes y paramentos religiosos, se-
rían trasladados inicialmente a la iglesia de Santo Domingo.38

Sin embargo, el 16 de julio de 1870 se celebró la restauración del an-
tiguo templo del Carmen siendo, como se observa en la fotografía que 
rescató Antonio García Cubas, lo único que quedó del convento (figu- 
ra 13). Ese mismo año el padre fray Pablo Antonio del Niño Jesús de la 
orden del Carmen y encargado de la iglesia, logró reinstalar a la imagen en 
su antiguo altar.39 Pero al año siguiente de su reinstalación, 1871, algunos 
representantes de la archicofradía de Nuestra Señora del Carmen, fundada 
en el templo carmelita, reclamaron la imagen aduciendo que había sido 
una contribución de uno de los miembros de la misma para el culto a la 
Virgen María bajo esa advocación. Además, argumentaron que dado que 
la orden masculina de los carmelitas había sido suprimida, el convento 

37 María Dolores Morales indica que en efecto la mayor parte del convento del Car-
men se dividió en 1863 en 67 lotes con el objetivo de ser vendidos para formar una nueva 
colonia; sin embargo, el proyecto no prosperó dejando en ruinas el convento. Morales, 
Continuidades y rupturas…, 2005, p. 156.

38 AHAM, Fondo Episcopal, Secretaría Arzobispal, Serie iglesia, Caja 56, Exp. 91. Oficio 
con fecha 3 de agosto de 1870. Luis Alfaro y Piña menciona que cuando en mayo de 1861 
se comenzó a destruir el campanario del convento fueron “robadas de orden del mismo  
gobierno las alhajas de más valor y los mejores ornamentos del templo, así como va- 
rias reliquias que se veneraban en uno de los altares”. Alfaro y Piña, Relación descrip- 
tiva…, 1863, p. 74.

39 Las imágenes que fueron trasladadas a la iglesia de San Joaquín fueron solicitadas a la 
Sagrada Mitra igualmente por el fraile en ese mismo año de 1870. AHAM, Fondo Episcopal, 
Sección Secretaría Arzobispal, Serie Conventos, Caja 54, Exp. 77.

Católicos, protestantes y liberales.indb   115 16/02/16   21:23



Figura 13. Templo de Nuestra Señora del Carmen. Fotografía de la demolición de 1863. 
Tomado de Antonio García Cubas, El libro de…, 1950, p. 156.

Católicos, protestantes y liberales.indb   116 16/02/16   21:23



117LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

destruido, el templo cerrado y siendo una propiedad particular, era justo 
trasladar la imagen al hogar del antiguamente cofrade que la reclamaba.40

Ese mismo año de 1871 la Sagrada Mitra había acordado trasladar la 
imagen a la Iglesia de Santa Teresa la Antigua “como medio de concilia-
ción”, sin embargo, el fraile carmelita, junto con un nutrido grupo de 
feligreses, impidieron el nuevo traslado reteniéndola dentro de la iglesia 
del Carmen. En un oficio dirigido a la Sagrada Mitra los vecinos del barrio 
manifestaban el derecho que les asistía en función de todo lo que habían 
invertido económica y espiritualmente en el retorno de la imagen a su lu-
gar tradicional de devoción:

Creemos sinceramente S. S. Y. Y que alguna consideración merecen nues-

tros votos, nuestra voluntad unánime, nuestro anhelo constante; cuando sólo 

merced a nuestros esfuerzos y a no pocos sacrificios, se logró que el gobierno 

permitiera restablecer en ese templo el culto católico, practicar después con 

tal objeto la reposición completa que fue necesaria, construir colateral y últi-

mamente promover una suscripción para la compra de los vidrios y cortinas 

con que cubrirla. Más aún sin fijarnos en tales pormenores; y aunque ningún 

valor se diera a nuestros deseos, creemos fuera de orden que la imagen que  

por largos años se veneró en ese convento que lleva el nombre de su advoca-

ción, y se erigió precisamente para tributarle culto, vague aquí y ahí cuando 

puede ya permanecer en el.41

Por su parte, fray Pablo Antonio del Niño Jesús expuso los fundamen-
tos canónicos que a su juicio autorizaban la defensa de la que consideraba 
“propiedad de la orden”. En primer lugar manifiesta en su oficio que ya 
había sido suficientemente debilitado “el culto y el honor a Dios Nuestro 
Señor y la devoción de la Santísima Virgen María” en virtud de la orden 
gubernativa que mandó la clausura del templo. Que asimismo, la trasla-
ción de la imagen a la iglesia de Santo Domingo y el empeño del señor 
Agustín García y otros miembros de la también extinta archicofradía del 

40 AHAM, Fondo Episcopal, Sección Secretaría Arzobispal, Serie Conventos, Caja 54, 
Exp. 77. Oficio con fecha 1 de agosto de 1871.

41 AHAM, Fondo Episcopal, Sección Secretaría Arzobispal, Serie Conventos, Caja 54, 
Exp. 77. Oficio con fecha 31 de Julio de 1870.

Católicos, protestantes y liberales.indb   117 16/02/16   21:23



118 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Carmen en que la imagen “permanezca arrinconada en la sala, decente 
pero profana del Sr. García; y que sea su patrimonio o exclusivo para los 
fines que les convenga”, estaban provocando el olvido de la devoción.42 Fi-
nalmente, aquejó las disposiciones que canónicamente habían establecido 
distintas legislaciones eclesiásticas relativas a la fábrica de las iglesias:

Las imágenes celebres, o en lenguaje ritual, las imágenes insignes, como esta, 
aun cuando originariamente sean de particulares, caen bajo el dominio emi-
nente que la Iglesia tiene sobre todo lo relativo al culto y buena dirección 
espiritual de los fieles. Esta es regla general; y la historia enseña que esta clase 
de imágenes, siempre han pasado de la casa particular al templo, primeramen-
te, porque la devoción que excitan es una prueba de que Dios las elije para 
utilidad común y después porque la Iglesia con su sabiduría y su celo regula-
dor, no quiere que los legos, de ordinario muy apegados a un espíritu privado 
intervengan directamente en asuntos que de suyo se prestan con facilidad a 
deplorable abuso, pues la autoridad eclesiástica puede extraer, y de facto ha 
extraído, aunque con circunspección y suavísima prudencia, de las cosas de 
sus hijos fieles, las imágenes insignes, con mayor razón puede y debe oponerse 
a que dichas imágenes, ora sean de congregaciones religiosas, ora estén dedi-
cadas a un templo, sean arrebatadas del lugar sagrado, para entregarlas, como 
suele decirse, al brazo secular. Pretender otra cosa, sin otro fundamento que el 
sic volo es un verdadero atentado.

Los templos tienen su derecho, tan sagrado o más que los de un particular. 
Los mismos prelados de la Iglesia no pueden, fundándose solamente en el sic 
volo, sic jubeo, trasladar una imagen insigne de uno a otro templo, en esto pro-
ceden con gran circunspección y cordura, movidos de muy poderosas razones, 
y casi siempre, después de oír los alegatos y el parecer fiscal. ¿Y por qué? Porque 
no quieren ni deben perjudicar al templo ni a los fieles; porque el templo tiene 
derecho a su conservación, a su reparación, a su dotación competente, todo así 
dispuesto por los cánones […].43

La Sagrada Mitra se encontraba ante difícil disyuntiva dado que aun 
cuando estuviera de acuerdo en todo lo expuesto por los vecinos del tem-

42 AHAM, Fondo Episcopal, Sección Secretaría Arzobispal, Serie Conventos, Caja 54, 
Exp. 77. Oficio de 19 de agosto de 1870.

43 AHAM, Fondo Episcopal, Sección Secretaría Arzobispal, Serie Conventos, Caja 54, 
Exp. 77. Oficio de 19 de agosto de 1870.

Católicos, protestantes y liberales.indb   118 16/02/16   21:23



119LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

plo del Carmen y por fray Pablo Antonio del Niño Jesús, el adjudicatario 
directo de la imagen amenazaba con dirigirse a las autoridades civiles para 
reclamar el derecho de propiedad. En tal caso, tras demostrar que efecti-
vamente era propiedad particular, las leyes le concederían el derecho de 
recuperar su imagen y obligarían a los religiosos a entregarla, y a la Sagrada 
Mitra no le quedaría más opción que ratificar la orden del gobierno civil. 
Aunque no se tiene registro de la decisión final, podemos suponer que 
la imagen fue entregada al señor Agustín García, pues al tomar parte las 
autoridades civiles en ese asunto la única resolución posible era la entrega 
de la imagen a su dueño. Por tanto, el culto que se celebraba a la ima- 
gen de la Virgen del Carmen dentro del templo carmelita bajo la regla de 
San Alberto desapareció.

Pero no todas las imágenes religiosas sufrieron el mismo destino. En 
el mejor de los casos les pasaría lo que a la imagen de Nuestra Señora de 
la Merced o la de la Virgen del Carmen, es decir, su traslado a otro recin-
to religioso, aunque en detrimento de su culto. Pero otras imágenes que 
se encontraban al interior de conventos, monasterios, claustros, capillas e 
iglesias enajenados y demolidos por orden del Supremo Gobierno, sufrie-
ron una destrucción total.

Imágenes destruidas y desaparecidas

Un caso que conmocionó en su momento a muchos hombres y mujeres 
que vivieron la segunda mitad del siglo XIX fue la destrucción de gran parte 
de las propiedades de la orden franciscana en la ciudad de México. Ésta 
comenzó con la demolición del convento en 1856, decisión tomada por 
el presidente interino Ignacio Comonfort después de haberse descubierto 
una conspiración al interior del convento franciscano.44 Tras la aprehensión 
de los conjurados se emitió un decreto estableciendo que “con el objeto de 
una mejora y embellecimiento de la capital de la República”, el presiden-
te nacional instaba a desalojar los edificios cuya destrucción permitiría la 
comunicación entre la calle llamada Callejón de Dolores y la de San Juan 
de Letrán. Los edificios a los que se refería Comonfort eran la enfermería, 

44 Antonio García Cubas registra el acontecimiento ocurrido la noche del 14 de sep-
tiembre de 1856. García, El libro de mis recuerdos, 1950, pp. 85-86.

Católicos, protestantes y liberales.indb   119 16/02/16   21:23



120 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

la cocina, varias celdas y parte de la huerta del convento franciscano.45 
Posteriormente, y con el amparo de que dentro de las instalaciones francis-
canas se estaban realizando diversas conspiraciones contra el gobierno, se 
resolvió, al día siguiente del decreto para la apertura de la nueva calle, que 
quedaba suprimido el convento de franciscanos de la ciudad de México y 
“se declaran bienes nacionales los que le han pertenecido hasta aquí”. Los 
religiosos fueron desalojados y se acordó que “la iglesia y las capillas junto 
con los vasos sagrados, paramentos sacerdotales, reliquias e imágenes” se 
pondrían a disposición del arzobispo de México.46

No obstante que cinco meses después del decreto del 17 de septiembre 
de 1856 se permitió a los religiosos franciscanos regresar a la parte libre del 
convento y continuar con el sostenimiento de sus cultos, el 27 de mayo de 
1861, en cumplimiento del decreto del 5 de febrero de ese año, se ordenó 
la venta total del convento franciscano. La orden religiosa de San Francisco 
en la ciudad de México perdió así la capilla de los Servitas (figura 14),47 
la capilla de Nuestra Señora de Aranzazu (figura 15), la cual sería defini-
tivamente demolida para construir en su lugar el templo de San Felipe de 
Jesús, con órdenes del arzobispo Pelagio Antonio de Labastida y Dávalos,48 
el templo del Tercer Orden,49 la capilla del Señor de Burgos50 y, finalmente, 

45 Decreto del 16 de septiembre de 1856.
46 Decreto del 17 de septiembre de 1856.
47 En cuyo interior se encontraba, además de un retablo mayor dedicado a Nuestra 

Señora de los Dolores y adornado con las estatuas vestidas de San Felipe Benicio y Santa 
Juliana, San Juan Evangelista y Santa María Magdalena, nueve altares consagrados a San 
Joaquín, Santa Ana, la Santísima Trinidad, San José, San Gabriel, el Señor de la Humani-
dad, San Cosme, Santa Rita y Nuestra Señora de Guadalupe. Además, poseía los lienzos 
de la Aparición de la Virgen a los Siete Siervos de Florencia y otro, que se encontraba en 
la sacristía que representaba el árbol genealógico de los Servitas. García, El libro de mis 
recuerdos, 1950, p. 94.

48 Con la capilla fue destruida la imagen de Nuestra Señora de Aranzazu construida en 
piedra. García, El libro de mis recuerdos, 1950, p. 95.

49 Fueron destruidos con el templo los retablos que se encontraban en su interior junto 
con las imágenes que eran: en el mayor, Nuestra Señora de Guadalupe, el Santo Ecce Homo 
y un Crucifijo, el del Sagrario de Nuestra Señora de los Dolores, de la Purísima, Señor  
San José, el Señor de la Columna, San Antonio y San Francisco. García, El libro de mis 
recuerdos, 1950, p. 95.

50 Esta capilla contenía un retablo adornado con cuatro lienzos de la Pasión de Jesu-
cristo y un nicho grande con marco de plata y cristales, que resguardaba la imagen del 

Católicos, protestantes y liberales.indb   120 16/02/16   21:23



Figura 14. Demolición de la capilla de los servitas. Litografía de 1861 tomada de Ramírez, Los conventos…, 1975.

Católicos, protestantes y liberales.indb   121
16/02/16   21:23



Figura 15. Capilla de Nuestra Señora de Aranzazu perteneciente al convento franciscano de  
la ciudad de México antes de su total demolición. Fotografía de 1860 tomada de Tovar  
de Teresa, La ciudad de…, 1992, p. 12.

Católicos, protestantes y liberales.indb   122 16/02/16   21:23



123LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

parte del templo principal dedicado a su santo patrono, San Francisco, en 
cuyo interior, exactamente en la antesacristía, se encontraba una capilla 
dedicada a la Purísima Concepción que fue totalmente destruida.51 Más 
tarde, en 1869, lo que quedaba del templo fue comprado por la Iglesia 
anglicana que se estaba instalando en la ciudad de México. A instancias del 
pastor Ryley y siguiendo la tradición anglicana de no venerar más imagen 
que la de Jesucristo se destruyeron las estatuas de la Virgen de Balvanera, 
Santo Domingo y San Antonio que se encontraban en la portada lateral 
del templo. Además, el pastor inglés hizo desaparecer los bajorrelieves del 
escudo simbólico de la fraternidad de Santo Domingo y San Francisco y 
el que representaba la impresión de las Llagas del Salvador en el Seráfico 
Padre52 (figuras 16a y 16b).

Así pues, con el decreto del 5 de febrero de 1861 dio inicio un periodo 
de destrucción y desalojo de importantes recintos e imágenes de devoción 
que representaban una tradición en la vida religiosa, social y de cotidiani-
dad de muchos mexicanos. El trabajo que realizó en 1863 Luis Alfaro y 
Piña sobre el estado de las principales iglesias y conventos de la República 
Mexicana en ese año, da testimonio del destino que tuvieron muchos de 
los objetos sagrados que se encontraban dentro de dichos recintos. Así, 
por ejemplo, de la Catedral Metropolitana fueron extraídas “la custodia 
grande en que se sacaba al Divinísimo Sacramento en la procesión del día 

Santo Cristo de Burgos que fue trasladado a San Lorenzo y posteriormente a la iglesia  
de la Concepción. Contenía además los altares dedicados a San Cristóbal, de la Virgen  
bajo la advocación de Nuestra Señora de los Montes Claros y de los Santos Justos y Pastor; 
altar del Señor de la Columna; altar de Nuestra Señora de la Luz y altar de Nuestra Señora 
de la Barquera. García, El libro de mis recuerdos, 1950, p. 97.

51 El templo se vio desmantelado en algunas de sus partes. Fue necesario trasladar 
algunas de las imágenes más veneradas en el templo a otras iglesias como fue el caso de la 
imagen de Nuestra Señora de la Macana y una escultura de la Purísima Concepción, las 
cuales fueron trasladadas al templo de Corpus Christi. La Capilla de la Purísima tenía sus 
paredes adornadas con catorce cuadros pintados al óleo, en láminas de cobre, de las cuales 
once representaban diversos pasajes de la vida de la Virgen y uno, con su marco de plata, 
la imagen de Nuestra Señora de Guadalupe, todo esto fue destruido. Además, había dos 
cuadros: uno que representaba a la Virgen de la Silla y otro a San José y un altar circular en 
cuyo frente estaba el Sagrario que tenía por remate un templete dentro del cual estaba la 
estatua de la Purísima. García, El libro de mis recuerdos, 1950, pp. 82-83.

52 García, El libro de mis recuerdos, 1950, p. 79.

Católicos, protestantes y liberales.indb   123 16/02/16   21:23





125LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

de Corpus; la custodia de los domingos de Minerva; el copón grande en 
que se depositaba el Santísimo Sacramento”; de la Colegiata de Guadalupe 
se extrajeron la crujía, el marco de oro de la Virgen de Guadalupe, unas 
imágenes de plata que había de la Purísima Concepción y de la Asunción 
de María Santísima, unas cruces y un sagrario”; del edificio del Seminario 
Conciliar, que fue demolido por orden del 22 de febrero de 1861, “la cus-
todia de oro que quedaba; el cáliz de oro destinado para las misas conven-
tuales; el bejuco pastoral y anillo del apóstol San Pedro y catorce medallas 
de oro de la Santísima Virgen; libros y papeles de la clavería y el bastón de 
Agustín de Iturbide, que en la abdicación de su imperio depositó a los pies 
de la Santísima Virgen”.53 Igual destino tendrían algunas de las pinturas, 
alhajas y ornamentos de valor de muchos de los templos y conventos des-
truidos. En el mejor de los casos muchos de esos objetos serían trasladados 
a la Academia de San Carlos o vendidos a particulares.

Es de esta forma que puede hablarse de un periodo de iconoclasia mo-
derna en México. Bajo el convencimiento de que era necesario romper la 
influencia social y política de la Iglesia católica romana, así como el arrai-
go del modo de vida católico entre la población, los gobiernos de Benito 
Juárez y Sebastián Lerdo de Tejada, esencialmente, iniciaron una política 
de modernización urbana para la ciudad de México. Además de muchos 
edificios religiosos, también fueron destruidos los altares de iglesia como el 
de los agustinos, algunos altares de la orden de Santo Domingo, la casa de 
ejercicios de San Felipe Neri fue destruida completamente y con ella “los 
nichos y pequeños retablos en que se veneraban imágenes de Jesucristo, de 
María Santísima y otros santos, había otras imágenes en el refectorio, lien-
zos con pasajes de la Pasión, imágenes de Jesucristo crucificado y de la Do-
lorosa”, así como pequeñas imágenes en escultura y estampas religiosas.54

53 Alfaro y Piña, Relación y descripción…, 1863, pp. 14-15 y 23-32.
54 Alfaro y Piña, Relación y descripción…, 1863, pp. 62-90. Las obras de Guillermo 

Tovar de Teresa, Antonio García Cubas, Manuel Ramírez Aparicio, la colección litográfica 
de la Biblioteca Nacional de México, la monografía de la Inspección General de Monu-
mentos Artísticos e Históricos, entre otros registran imágenes de la destrucción de muchos 
edificios religiosos. Tovar de Teresa, La ciudad de los palacios. Crónica de un patrimonio 
perdido, 1992; Antonio García Cubas, El libro…, 1950; Ramírez, Los conventos suprimidos 
en México, 1975; Toussaint, La litografía en México en el siglo XIX, 1934, y Monografías de 
Arte, Iglesias y conventos de la ciudad de México, 1920.

Católicos, protestantes y liberales.indb   125 16/02/16   21:23



126 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

El propio edificio del Sagrario metropolitano –adyacente en el costado 
oriental de la Catedral– fue amenazado en varias ocasiones por el goberna-
dor de la ciudad de México Juan José Baz con ser derrumbado para instalar 
en su lugar el Palacio del Poder Legislativo de la Federación. La pretensión 
de muchos liberales de la época era acabar con la aplastante presencia de la 
Iglesia católica, y que mejor que presentando al lado del principal edificio 
del catolicismo en la capital –la catedral metropolitana– un nuevo recinto 
para los debates parlamentarios. Las palabras de uno de los congresistas no 
podían ser más claras:

[…] decorando con las estatuas de nuestros grandes oradores parlamentarios, 

del mismo modo que la Catedral ostenta en su frontispicio las estatuas de los 

santos padres que brillaron por su elocuencia en la tribuna sagrada.

Una orden para que dentro de tres días quede desocupado el Sagrario, que 

es propiedad de la nación, será bastante para que el 16 de septiembre de 1869, 

en las mismas bóvedas donde se repercutían las palabras de anatema contra la 

constitución de 1857, resuenen los discursos de apertura de las sesiones del 

quinto congreso constitucional. Francisco G. Monctezuma.55

Pero además, a decir de Manuel Olimón, las leyes y acciones de des-
amortización afectaron diversos “bienes comunitarios” de orden religioso 
en todo el país.56

Con ese espíritu, entre 1855 y 1867 se expropiaron en el país un total 
de 37 conventos, 18 de mujeres y 19 de hombres. Asimismo se naciona-
lizaron múltiples fincas urbanas y rústicas; innumerables terrenos, sitios, 
lotes, huertas, plazuelas, corrales y magueyales fueron puestos a la venta o 
utilizados como recursos de la federación,57 como fue el caso de parte del 
jardín del convento franciscano, en el cual se instaló un cuartel militar, o el 
convento de Santa Isabel que tras destruir los altares de la iglesia fue puesto 
en venta y convertido en una fábrica de hilados.

55 El Siglo Diez y Nueve, 7 de septiembre de 1869.
56 Olimón, Los bienes culturales como medio de evangelización, 2000, p. 153.
57 Véase Memoria de las operaciones que han tenido lugar en la oficina especial de desamor-

tización del Distrito, 1862.

Católicos, protestantes y liberales.indb   126 16/02/16   21:23



127LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

El destino de la imagen de Nuestra Señora de la Merced, o el de la Vir-
gen del Carmen y la destrucción del convento y templo de San Francisco 
dice mucho de la aplicación de una reforma religiosa que sí iba dirigida 
contra el clero –como lo declaraban la Ley de desamortización del 25 de 
junio de 1856 y el Decreto de nacionalización del 1 de julio de 1859–, 
pero fundamentalmente, creemos, quería menguar la fuerte influencia que 
el catolicismo tenía sobre las conciencias de los mexicanos. Aunque para 
muchos académicos, nacionales y extranjeros esa política de destrucción 
representa un daño al patrimonio nacional, lo cierto es que para muchos 
hombres y mujeres de la segunda mitad del siglo XIX, representó en ese 
momento un mecanismo para introducir a México al orden y a la moder-
nidad.58 El gobierno liberal de Benito Juárez proyectaba así una transfor-
mación de la cultura nacional en donde el catolicismo, más allá de signi-
ficar una concepción religiosa del mundo se había convertido en el modo 
de vida de una nación, el cual había que erradicar si se pretendía insertar a 
México en “la experiencia de la modernidad”.

OFENSIVA LIBERAL CONTRA LOS ESPACIOS SOCIALES  
Y CULTURALES DE LAS IMÁGENES DEVOCIONALES

Las reformas y el proyecto cultural  
en el gobierno de Benito Juárez

A mediados del siglo XIX Guillermo Prieto escribió en su Memoria de mis 
tiempos “lo íntimo [de la comunidad religiosa] era corrupto e insoporta-
ble”, “penetrando bajo ese bosque de arbustos de santidad con perfumes 
de infantil inocencia ¡qué zarzales de intrigas y vileza!, ¡qué víboras de dela-
ción y de espionajes!, ¡qué complots tenebrosos cubiertos con el sigilo de la 
confesión!”59 Esa era una imagen generalizada entre algunos miembros de 

58 El historiador Serge Gruzinski escribió: “el año 1861 perteneció a las demoledoras, 
que derribaron decenas de edificios en algunos meses. Muchos de los vestigios monumen-
tales de la ciudad antigua desaparecieron, tachados del mapa urbano. Los soldados irrum-
pieron en las iglesias para arrancar las estatuas barrocas de sus zócalos y para desmantelar 
las estructuras de los grandes retablos, utilizando la fuerza de sus caballos”. Gruzinski, La 
ciudad de México. Una historia, 2004, p. 84.

59 Prieto, Memorias de mis tiempos. 1828-1853, 1976, pp. 195-196.

Católicos, protestantes y liberales.indb   127 16/02/16   21:23



128 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

la intelectualidad mexicana y partidarios de las ideas liberales en la segunda 
mitad del siglo XIX. El discurso de la Iglesia católica como una fuerza capaz 
de mover a su antojo a la sociedad completa bajo el amparo de tener “en 
sus manos las llaves del cielo y del infierno”, o la del clero como una cla-
se corrupta, desmoralizada, oportunista e improductiva y, finalmente, del 
propio catolicismo como fuente de fanatismo, ignorancia y manipulación 
se comenzó a reforzar durante el proceso de Reforma liberal en México 
(1856-1861).

La generación de políticos que decidieron en la segunda mitad del si-
glo XIX emprender una reforma radical en las relaciones entre el Estado y 
la Iglesia católica está integrada por hombres que distinguieron entre la 
propia conciencia religiosa y el papel de las instituciones civiles y religiosas 
en las sociedades. Melchor Ocampo, por ejemplo, manifestó públicamente 
la necesidad que tenía la sociedad mexicana de dividir los temas de índole 
temporal –que él denominó como “relaciones de los hombres entre sí”–, 
de los temas espirituales, “relaciones del hombre para con Dios”.60 Por ello, 
el objetivo general de la reforma liberal en materia eclesiástica se presentó 
de esta manera:

Sumisión del clero a la potestad civil en sus negocios temporales, dejándolo, 

sin embargo, con todos los medios necesarios para atender ampliamente y 

consagrarse de una manera exclusiva, como es debido, al ejercicio de su sagra-

do ministerio.61

De esta forma, las primeras leyes tomadas por el Estado liberal de la se-
gunda mitad del siglo XIX, se dieron en detrimento de las propiedades ecle-
siásticas, pues se emitieron diversas disposiciones con ese objeto a partir del 
año de 1856. Cuando Ignacio Comonfort pronunció el decreto sobre des-
amortización de bienes en corporaciones, aduciendo que “uno de los ma-
yores obstáculos para la prosperidad y engrandecimiento de la nación, es la 
falta de movimiento o libre circulación de una gran parte de la propiedad 
raíz, base fundamental de la riqueza pública”, muchos establecimientos 

60 Ocampo, Obras completas I. Polémicas religiosas, 1901, pp. 195 y 198.
61 Ocampo, Obras completas II. Escritos políticos, 1901, p. 119.

Católicos, protestantes y liberales.indb   128 16/02/16   21:23



129LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

eclesiásticos pasaron a manos del gobierno o a particulares.62 La destruc-
ción de innumerables edificaciones religiosas en la ciudad de México es un 
ejemplo de los propósitos de las Leyes de Reforma que pretendieron atacar 
fundamentalmente el poder económico y político del clero.

Las acusaciones que pronto hiciera la jerarquía eclesiástica mexicana 
a los ideólogos de la Reforma de atacar no exclusivamente a la institu-
ción eclesiástica sino de forma particular al catolicismo, y las reacciones 
violentas con las que se manifestó una parte importante de la sociedad 
mexicana, llevaron a discutir a los liberales, puros y moderados, sobre “la 
tendencia natural que todos tenemos a rechazar aquello que viene a chocar 
contra los hábitos adquiridos”.63 Esto conllevó a pensar ya no sólo en la 
necesidad de cambiar el estatus de la institución eclesiástica sino a intentar 
modificar, en la medida de lo posible, el modo de vida católico entre los 
mexicanos, el cual depositaba toda su existencia en manos del clero y del 
catolicismo, elementos ambos que –según Ocampo– mantenían un “fu-
nesto dominio sobre el resto de la sociedad”. Todo ello quedó evidenciado 
cuando, a pesar de la demolición de muchos templos y conventos, o de la 
supresión de las órdenes religiosas que fomentaban los ritos alrededor de 
las imágenes devocionales, o de la suspensión momentánea de los cultos a 
varias de esas imágenes, muchas prácticas religiosas siguieron llevándose a 
cabo. El gobierno veía que el espíritu del catolicismo seguía impregnando 
a la sociedad completa, y que para lograr una verdadera transformación de 
la cultura mexicana dominada por lo católico se necesitaban medidas mu-
cho más profundas. Ya desde 1856 lo había expresado el diputado Miguel 
Buenrostro al referirse a la necesidad de corregir las expresiones “fanáticas” 
de la religiosidad:

Se pretende también que el Congreso se incline ante los errores y preocupacio-

nes y respete los descarríos del vulgo. Si así hubiera obrado Hidalgo, no habría 

proclamado la independencia. […]64

62 Leyes civiles vigentes que se relacionan con la Iglesia, y sentencias pronunciadas con  
arreglo a ellas por los tribunales de la República, 1893, p. 1.

63 Zarco, Historia del congreso extraordinario constituyente (1856-1857), 1979, p. 552.
64 Zarco, Historia del congreso extraordinario…, 1979, pp. 584-585.

Católicos, protestantes y liberales.indb   129 16/02/16   21:23



130 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Así, cuando en 1857 entró en vigor la nueva Constitución Política de la 
República, se tocaron aspectos que iban mucho más allá del debilitamiento 
material de la institución eclesiástica. En el artículo tercero se estableció 
la absoluta “independencia entre los negocios del Estado y los negocios 
puramente eclesiásticos” teniendo obligación el Estado, en ese terreno, 
únicamente de “proteger con su autoridad el culto público de la Religión 
Católica, así como el de cualquiera otra”. Sin embargo, en el artículo 123 
se decretó que el Estado tendría derecho de “ejercer en materia de culto 
religioso y disciplina externa la intervención que le designen las leyes”.65 
Con ello se dejaba entrever el interés del Estado por frenar o limitar las 
manifestaciones externas de cultos públicos.66 Así fue comprendido por la 
jerarquía católica. La primera preocupación manifestada por el arzobispo 
de México, Lázaro de la Garza y Ballesteros, era que al intervenir el Estado 
en lo que en la Constitución se llamaba “disciplina externa”, lo hacía tam-
bién en relación con “los sentimientos de piedad” dado que:

[…] en la Iglesia no había distinción de disciplina interna y externa, sino que 

toda su disciplina tenía por objeto dirigir los actos externos, así como la doc-

trina o enseñanza sobre fe y costumbres, tenía por fin arreglar el interior del 

hombre, para que supiese lo que debía creer, esperar y obrar; que de la unión 

de ambas cosas, es decir, del arreglo debido de los sentimientos del alma y de la 

manifestación externa de ellos, resultaba lo que forma el culto que tributamos 

a Dios, y que tanto en lo perteneciente a la doctrina o enseñanza sobre fe y cos-

tumbres, como en las disposiciones o reglamentos de la Iglesia para su gobierno, 

era la Iglesia, no solo independiente de todo poder humano; sino también la 

única que de todo ello podía conocer y juzgar, según la voluntad de Jesucristo.67

65 Leyes civiles vigentes que se relacionan con la Iglesia, y sentencias pronunciadas con  
arreglo a ellas por los tribunales de la República, 1893, p. 25.

66 En 1858 el periódico católico La Cruz presentó un artículo en el que expresaba, 
desde su perspectiva, las intenciones de los llamados reformadores por acabar con el catoli-
cismo: “Reforma, gritan algunos sin cansarse, reforma y sólo reforma. ¿Pero qué pretenden 
con estos gritos? ¿Cuál reforma desean? ¿Acaso la de las costumbres? […] leyendo muchos 
de nuestros periódicos liberales se ve que no es otra la que siguen actualmente los que 
pretenden hacernos felices, destruyendo el culto público y quitando al pueblo sus con-
vicciones religiosas”. “Dos palabras a los reformadores del catolicismo en México”, en La  
Cruz, febrero de 1858, p. 50.

67 Lázaro de la Garza y Ballesteros, Tercera carta pastoral, 1859.

Católicos, protestantes y liberales.indb   130 16/02/16   21:23



131LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

En ese sentido, el arzobispo de México daba a entender que se estaban 
atacando directamente las libertades del individuo, dejando con ello muy 
lejos el espíritu con el que pretendía gobernar el Estado liberal. Por otra 
parte, la Constitución de 1857 proponía, si bien no tan claramente, la 
entrada de nuevos cultos en el país. Esta situación venía preocupando a 
la jerarquía católica desde la declaración de independencia en 1821. En 
1857, ante la cada vez más fuerte posibilidad de establecer constitucional-
mente la tolerancia y libertad de cultos, la amenaza que había comenzado 
a representar la propaganda protestante en el país desde hacía algunas déca-
das, adquiría mucho más sentido. Los principios disidentes postulados por 
el protestantismo eran acogidos, consciente o inconscientemente, por un 
número creciente de mexicanos. De acuerdo con la visión de la jerarquía 
católica, la permisión por parte del Estado para el establecimiento de gru-
pos protestantes no haría más que debilitar, en este caso, el poder espiritual 
de la Iglesia católica en México:

[…] lo que en realidad propone la Constitución en su artículo, y el Sr. Juárez 

en el suyo, es que ya no haya en la República solamente la única Religión en 

que todos pudiéramos salvarnos; sino otras muchas que pudiéramos abrazar y 

asegurar en cualquiera otra de ellas nuestra condenación. Y aunque se nos diga 

que la admisión de toda clase de religiones entre nosotros, no es obligarnos 

a que abandonemos la que profesamos y siempre hemos profesado, ¿quién 

negará que la miseria humana, el espíritu de novedad, la seducción y otros 

alicientes pudieran llevarnos a semejante desgracia?68

Para el episcopado mexicano las intenciones de debilitar no sólo el po-
der temporal sino, principalmente, el espiritual, por parte del gobierno 
juarista se veían cada vez más claras. Cuando en julio de 1859 salió a la luz 
pública el manifiesto del gobierno de Juárez en el que se decretaban las Le-
yes de Reforma, el clero asumió que el Partido Liberal estaba decidido a re-
ducir la influencia eclesiástica a los templos. Primero se ratificó la total in-
dependencia “entre los negocios del Estado y los puramente eclesiásticos”; 
se suprimieron las corporaciones de regulares masculinas, las cofradías, 
archicofradías y hermandades; se cerraron los noviciados en los conventos 

68 Lázaro de la Garza y Ballesteros, Tercera carta pastoral, 1859.

Católicos, protestantes y liberales.indb   131 16/02/16   21:23



132 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

de monjas y, finalmente, el 12 de julio de 1859 se declararon nacionales 
los bienes eclesiásticos. A estas disposiciones se sumaron las que prohibían 
la enseñanza religiosa en establecimientos públicos, la supresión del pago 
del diezmo, utilizado en gran parte para la celebración del culto dentro de 
los templos y durante las ceremonias religiosas con manifestaciones en las 
calles. Desde luego, también la prohibición de la intervención eclesiástica 
en lo relativo a las defunciones en cementerios, que habían pasado a ser 
administración del Estado, lo mismo que los matrimonios.

Estas disposiciones afectaban, según el parecer del clero, el derecho 
de los hombres sobre sus creencias, dado que al cerrar los monasterios 
y suprimir las cofradías y hermandades se estaban cerrando los espacios 
de oración por excelencia de los creyentes, o al hacer valer únicamente el 
matrimonio o las defunciones civiles y no los eclesiásticos, se estaban afec-
tando directamente principios morales y creencias de los mexicanos. Por 
lo tanto, desde la óptica eclesiástica, el Estado estaba corriendo el riesgo 
de “herir la susceptibilidad religiosa” y provocar con ello “demostraciones 
y conatos hostiles”. La Iglesia, en esos primeros años de la Reforma, hacía 
lo propio para azuzar a los fieles contra los “crueles enemigos” de la Iglesia:

[…] la imparcialidad política del episcopado y su interés decisivo por el bien 

de todos se han puesto en duda, no porque la hayan tenido los principales mo-

tores de la persecución a la Iglesia, sino porque sus tendencias, muy disfrazadas 

al principio, más perceptibles enseguida, manifiestas después y descaradas al 

fin, han sido, no precisamente el establecimiento de tal o cual forma de go-

bierno, el triunfo de tal o cual idea exclusivamente política, sino la destrucción 

completa del catolicismo en México, la rotura de nuestros vínculos sociales, la 

proscripción de todo principio religioso, la sustitución de la moral evangélica, 

única de tal nombre, por esa moral facticia del interés y la conveniencia, que 

no se ha llamado universal sino porque deja un campo libre para sus extravíos 

a todas las pasiones.69

Con estas palabras se define la postura rebelde que había tomado el 
episcopado mexicano a inicios de la segunda mitad del siglo XIX. Desde 

69 Manifestación que hace el venerable clero y fieles de sus respectivas diócesis y a todo el 
mundo católico…, agosto 30 de 1859, en Vera, Colección de Documentos Eclesiásticos de 
México de la Iglesia mexicana, 1887, p. 460.

Católicos, protestantes y liberales.indb   132 16/02/16   21:23



133LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

su perspectiva, la Iglesia católica estaba siendo atacada por el Estado no 
sólo a través de la persecución al clero o con el debilitamiento económico 
de la institución sino, y lo que consideraban más catastrófico, a la propia 
religión, tratando por diversos medios de desencantar al pueblo de su fe 
cristiana. Eso se veía ejemplificado, según la opinión clerical, con las leyes 
que pretendían eliminar las manifestaciones cultuales, ya que el Estado 
había comprendido que el poder de la Iglesia no se encontraba solamente 
en sus bienes materiales sino en la fe católica de los mexicanos. Así lo ma-
nifestaban los jerarcas eclesiásticos:

La idea de avasallar la Iglesia encadenando sus libertades asomó desde el prin-

cipio, dejando traslucir a los ojos de la crítica, que llegaría un tiempo en que 

pasase a las más horribles exageraciones, hasta el extremo de querer extirpar la 

religión, acabando con la Iglesia después de escarnecer a sus ministros.

[…]

Por una de esas fascinaciones harto comunes entre los que no se sienten anima-

dos de la fe ni comprenden el espíritu y eficacia de la doctrina, llegaron a creer 

que la irresistible fuerza de la Iglesia para salir siempre victoriosa era más físico 

que moral, consistía menos en su doctrina y ministerio que en los tesoros del 

Tabernáculo y en las cuantiosas rentas con que expensa el culto y atiende a sus 

muchas y grandes instituciones piadosas: creyóse que robándola, todo estaría 

concluido, siendo una misma cosa, en el cálculo de sus esperanzas, empobrecer 

que avasallar y aun extinguir completamente a la Iglesia.70

Para el episcopado nacional las disposiciones que estaba estableciendo 
el Partido Liberal tras su triunfo, estaban dirigidas a minar la presencia del 
catolicismo en el país. Sólo así se explicaban la persecución a los jerarcas71 
y la autorización del ingreso de nuevos cultos; pero el principal peligro, 
de acuerdo con el pensamiento clerical, estaba en que el Estado parecía 
no conformarse con el establecimiento de esas leyes, sino que estaba “vio-

70 Vera, Colección de Documentos Eclesiásticos de México de la Iglesia mexicana,  
1887, p. 463.

71 Fueron expulsados del país en el primer gobierno de Juárez el delegado apostólico en 
México, Luis Clementi, el arzobispo de México Lázaro de la Garza y los obispos Clemen-
te de Jesús Munguía, Pedro Espinosa Dávalos, Pedro Barajas, Joaquín Fernández, Fran- 
cisco de Paula Verea y Pelagio Antonio de Labastida y Dávalos.

Católicos, protestantes y liberales.indb   133 16/02/16   21:23



134 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

lentando” los espacios destinados al culto, haciendo “caer las campanas 
sagradas de las torres, profanar los templos, arrebatar los ricos y cuantiosos 
tesoros que decoran la casa de Dios y calificar de delitos de Estado la resis-
tencia moral de las autoridades eclesiásticas, la indignación del sentimiento 
católico y hasta las lágrimas inofensivas de un pueblo oprimido”.72

Así se leía la ley del 11 de agosto de 1859 que estableció la reducción 
de los días festivos. Aunque no pudo evitarse del todo mantener fechas 
esenciales en la vida religiosa de muchos mexicanos, el Estado trató de 
reducir la cantidad de festividades religiosas que detenían toda actividad 
en el país. En dicho decreto se establecieron como días de asueto “los do-
mingos, el día de Año Nuevo, el jueves y viernes de la Semana Mayor,  
el jueves de Corpus, el 16 de septiembre, el 1 y 2 de noviembre y los días  
12 y 24 de diciembre”, en una segunda circular se corrigió señalando  
el 25 de diciembre en lugar del 24.73 Pero, para evitar contradicciones 
entre las leyes y la aplicación por parte de los funcionarios –muchos de 
ellos adscritos en esa cultura católica–, se procuró subrayar que quedaban 
derogadas “todas las leyes, circulares, disposiciones cualesquiera que sean, 
emanadas del legislador, de institución testamentaria o de simple costum-
bre, por las cuales había de concurrir en cuerpo oficial a las funciones 
públicas de las iglesias”, es decir, que ningún funcionario público podría 
asistir, como tal, a cualquier tipo de acto religioso.74

El proyecto del Estado liberal, encabezado en ese momento por Juá- 
rez, de “descatolizar” a la sociedad mexicana –como lo calificaba el episco-
pado mexicano– se estaba llevando a efecto. Cuando en 1860 se estableció 
constitucionalmente el decreto de libertad de cultos, el clero mexicano 
llegó a pensar que se concretaría. La ya de por sí persistente presencia de 
grupos protestantes en el país, que estaba quitando adeptos al catolicismo, 
tendría ahora, con la autorización del Estado, muchas más posibilidades 
de difundir abiertamente sus ideas y credos, abriendo templos y realizan-
do una directa propaganda de conversión. Pero no solamente se abría la 

72 Vera, Colección de Documentos Eclesiásticos de México de la Iglesia mexicana,  
1887, p. 469.

73 Decreto del 11 de agosto de 1859 y Circular del Ministerio de Gobernación del 26 de 
octubre de 1859.

74 Decreto del 11 de agosto de 1859.

Católicos, protestantes y liberales.indb   134 16/02/16   21:23



135LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

posibilidad de fundar iglesias bajo otros credos religiosos que no fueran el 
del catolicismo, el Estado estaba cerrando los templos católicos de mayor 
tradición entre la población de la ciudad de México:

El C. Juan J. Baz, Gobernador del Distrito Federal, a sus habitantes, sabed:

Que en cumplimiento de lo prevenido en el art. 11 de la ley de 12 de Julio de 

1859, y habiendo en vano solicitado ponerme de acuerdo con los gobernado-

res de la mitra, he dispuesto lo siguiente:

Art. 1o. Quedan cerradas para el culto las iglesias de los conventos suprimidos, 

exceptuando la de Santa Clara, y en consecuencia se cierran las siguientes:

Santo Domingo, San Francisco, San Diego, San Agustín, el Carmen, la Mer-

ced, San Fernando, San Cosme, la Concepción, Balvanera, Jesús María, la 

Encarnación, Santa Inés, San Bernardo, Capuchinas, Enseñanza Nueva, Santa 

Isabel, la Profesa, la Santísima, San Camilo, Espíritu Santo, Porta-Coeli, San-

tiago Tlaltelolco, Colegio de San Pablo, San Pedro de Belén.

Los encargados de estas iglesias remitirán inmediatamente a este gobierno las 

llaves de ellas.

Art. 2o. Quedan abiertas al culto católico las siguientes:

Catedral, Sagrario (parroquia), Santa Teresa la Antigua, Enseñanza Antigua, 

Santa Catalina, Santa Clara, Colegio de Niñas, Jesús, San José de Gracia, San 

Miguel (parroquia), San Pablo idem, Santa Cruz Acatlán idem, Salto del Agua 

idem, Regina, San Jerónimo, San José (parroquia), las Vizcaínas, San Juan de 

la Penitencia, San Miguel de Belén, Santa Brígida, Corpus Christi, Santa Vera-

cruz (parroquia), San Juan de Dios, San Antonio de las Huertas, San Lorenzo, 

Santa Catarina Mártir (parroquia), Santa Ana idem, Santa María idem, Los 

Ángeles, San Sebastián (parroquia), Loreto, Monserrate, Santa Teresa la Nue-

va, Soledad de Santa Cruz (parroquia), Santo Tomás la Palma idem. Todas las 

capillas que hay en los suburbios.

Y para que llegue a noticia de todos, mando se imprima, publique y circule a 

quienes corresponda. México, octubre 24 de 1861. Juan J. Baz. J. M del Cas-

tillo Velasco, secretario.75

75 Leyes civiles vigentes que se relacionan con la Iglesia, y sentencias pronunciadas con  
arreglo a ellas por los tribunales de la República, México, Tipografía Guadalupana de Reyes 
Velasco, 1893, pp. 83-84. El templo de San José de Gracia y el de San Francisco serían 

Católicos, protestantes y liberales.indb   135 16/02/16   21:23



136 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Asimismo se establecieron severas sanciones contra quienes cometieran 
algún agravio contra personas, templos o prácticas por el simple hecho de 
no comulgar con ellas.76 Además, en el mismo decreto de 1860 se estable-
cieron diversas prohibiciones, sanciones y limitaciones a las manifestacio-
nes religiosas.

Art. 11. Ningún acto solemne religioso podrá verificarse fuera de los templos, 

sin permiso escrito concedido en cada caso por la autoridad política local, se-

gún los reglamentos y órdenes que los gobernadores del Distrito y los estados 

expidieron, conformándose a las bases que a continuación se expresan:

1a. Ha de procurarse de toda preferencia la conservación del orden público.

2a. No se han de conceder estas licencias cuando se tema que produzcan o den 

margen a algún desorden, ya por desacato a las prácticas y objetos sagrados de 

un culto, ya por motivos de otra naturaleza.

3a. Si por no abrigar temores en este sentido, concediere dicha autoridad una 

licencia de esta clase, y sobreviniere algún desorden con ocasión del acto re-

ligioso permitido, se mandará cesar éste y no se podrá autorizar en adelante 

fuera de los templos. El desacato en estos casos no será punible, sino cuando 

degenere en fuerza o violencia.77

El propósito de las leyes que tocaban el tema de las manifestaciones 
religiosas públicas era llevar a efecto la idea de una sociedad libre de ritos 
externos, y respetuosa de todos los credos religiosos. El 1 de mayo de 1861, 
por ejemplo, fue suprimida aunque vuelta a restablecer por la regencia del 
Imperio mexicano la tradición de la lotería de Nuestra Señora de Guada-
lupe destinada para sostener el culto en su santuario. A lo largo de 1861 se 
suspendieron, por orden del gobierno de Benito Juárez, muchas funciones 
religiosas de tradición centenaria en diversos establecimientos eclesiásticos, 
como la procesión de letanías de San Marcos que salía de la Catedral para 
la iglesia de Santo Domingo, o las funciones dedicadas a Santo Tomás, a 
San Juan Nepomuceno y la de la Natividad de la Santísima Virgen cele-

comprados por líderes protestantes llegando a convertirse en los principales centros de culto 
protestante en la capital del país y centro directivo de la arquidiócesis de México.

76 Decreto sobre libertad religiosa dado el 4 de diciembre de 1860, artículo 10.
77 Decreto sobre libertad religiosa dado el 4 de diciembre de 1860, artículo 10.

Católicos, protestantes y liberales.indb   136 16/02/16   21:23



137LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

bradas en el antiguo edificio del Seminario Conciliar.78 También quedó 
suspendida, por orden del 16 de enero de 1861, la costumbre que des- 
de 1742 se tenía de sacar en procesión pública al Sagrado Viático; por la 
misma orden se prohibió el uso de las campanas “permitiendo sólo los  
toques del alba, mediodía, oraciones de la noche y los puramente necesa-
rios para llamar a los fieles a los oficios religiosos”.79

Para el gobierno juarista, esas prácticas religiosas externas contradecían 
“el espíritu” de las disposiciones sobre libertad religiosa en México, dejan-
do abierta la posibilidad de provocar la “discordia entre los sectarios de 
diversos cultos”. Además, para el Estado muchas de esas manifestaciones 
culturales no hacían más que distraer a los habitantes, llegando a afirmarse 
que no convenía “que los negocios de la vida civil se entorpezcan por causa 
de religión, poniéndose a los transeúntes en la necesidad de ocupar en ac-
tos de un culto el tiempo que destinan a otros asuntos”.80

Por eso, en septiembre de 1862 se subrayó nuevamente, para que no 
hubiera lugar a dudas, que cada vez que se quisiera “sacar fuera de los 
templos cualquiera objeto sagrado” se hiciese de tal forma que “no llame la 
atención, ni dé lugar a demostraciones religiosas”.81 En diciembre de 1862 
se ratificó el decreto que prohibía el repique de campanas por motivo de 
cualquier festividad religiosa.82 Sin embargo, aun con la aplicación de esas 
leyes y las continuas precisiones a lo ya establecido en los temas de religiosi-
dad, el Estado no lograba contener las manifestaciones religiosas públicas. 
Ese mismo año de 1862, el vicario capitular de la arquidiócesis de México 
escribió a la Secretaría de Justicia para preguntar en qué medida tocaban 
las Leyes de Reforma “los actos del culto que se celebran en las catedrales 
y colegiatas”, dado que gran parte de las celebraciones religiosas en dichos 

78 Alfaro y Piña, Relación y descripción…, 1863, pp. 23-27.
79 Alfaro y Piña, Relación y descripción…, 1863, p. 21.
80 Decreto sobre libertad religiosa dado el 4 de diciembre de 1860, artículo 10.
81 Decreto del 6 de septiembre de 1862.
82 “Gobierno del Distrito de México. Aviso importante. Por el Ministro de Relacio-

nes Exteriores y Gobernación se dice a este Gobierno, con fecha de ayer, lo siguiente: 
Contestando a V. el oficio de esta fecha, en que manifiesta la razón por qué se repicó en 
la festividad de hoy, debo decirle que el C. Presidente se ha servido acordar que por nin- 
gún motivo se concedan licencias de esta clase. […] Diciembre 8 de 1862.” Leyes civiles 
vigentes…, 1893, p. 93.

Católicos, protestantes y liberales.indb   137 16/02/16   21:23



138 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

establecimientos eran motivo de grandes manifestaciones populares que 
salían de los templos, fuese a través de procesiones o actos cultuales en las 
calles, a lo que el Estado respondió a través de sus magistrados y temiendo 
una violenta reacción por parte del pueblo, que “dichos actos y las demás 
ceremonias que celebran los extinguidos cabildos, no están comprendidos 
en el expresado decreto”, refiriéndose al del 30 de agosto de 1862 que es-
tablecía la supresión de todos los cabildos eclesiásticos y prohibía el uso de 
vestimentas y cualquier distintivo religioso fuera de los templos.83

Aunque el decreto de la prohibición de formas exteriores de culto  
a las imágenes era detenido esporádicamente, esos actos pronto volvían a 
renacer sin problema alguno. Contener ese espíritu de la sociedad se hacía 
más difícil en la medida en que las propias autoridades civiles, a pesar de 
las consignas legislativas, se negaban a ejecutar las leyes establecidas por el 
gobierno juarista. Así lo denunciaba El Monitor Republicano:

No hay más que dar un paso fuera de esta capital y llegar al primer pueblo 

cercano, para asombrarse de lo que es capaz el clero cuando cuenta con el más 

ligero apoyo. Las procesiones, las fiestas de los templos, los sermones que tra-

tan de cuestiones políticas, las contribuciones eclesiásticas que no reconocen 

límite, y hasta el cobro del antiguo diezmo, todo esto y mucho más se halla 

en acción plena, combatiendo, minando, destruyendo lo que nuestra patria 

ha adquirido como un título de gloria, con el bautismo de sangre de tres ge-

neraciones.84

Aun cuando el gobierno de Juárez había prohibido el uso del traje sacer-
dotal o de cualquier orden religiosa en las calles, éste se seguía usando sin 
ningún temor; también se había restringido el uso de las campanas de los 
templos católicos, pero éstas seguían sonando sin escrúpulos; y de forma 
mucho más clara eran las continuas manifestaciones religiosas en las calles, 
a pesar de las prohibiciones y sanciones dictadas para tales desacatos. En 
la documentación de la Secretaría Arzobispal de la catedral metropolitana 
se informaba, por ejemplo, de imágenes religiosas que seguían recibiendo 

83 Decreto del 30 de agosto de 1862.
84 El Monitor republicano, 23 de julio de 1868.

Católicos, protestantes y liberales.indb   138 16/02/16   21:23



139LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

culto público incluso en casas particulares,85 o del rumor sobre aparicio- 
nes de imágenes marianas y el inicio del culto público a las mismas por par- 
te de los fieles.86 De esta forma, el gobierno juarista comprendió la dificul-
tad de establecer una verdadera transformación en la cultura católica en el 
país. Para el gobierno el principal enemigo en ese sentido fueron los curas 
párrocos, pues constantemente instaban a sus feligreses a realizar diversas 
ceremonias religiosas públicas, en aras de una supuesta petición devota 
contra las disposiciones que limitaban los actos religiosos al interior de los 
templos. O bien seguían realizando los actos tradicionales como el toque 

85 En 1866 se informaba a los gobernadores de la mitra que “[…] en las calles de la 
estampa de S. Andrés núm. 4 había una imagen del Niño Jesús a la cual se atribuían con-
tinuos milagros siendo visitada por gran número de gentes aún no vulgares; me pareció 
oportuno pasar a acercarme y efectivamente encontré que en dicha casa que es de vecindad 
en el segundo patio cuarto no. 6 se halla un altar portátil con una imagen pequeña en un 
cuadro; el cuarto tiene el aspecto de un oratorio pues no se hallan en él muebles de otro 
uso, hay velas y lámparas que arden continuamente, gran cantidad de milagros de plata y 
se refieren con ese nombre algunos hechos de protección especial a las personas que han 
concurrido; se recogen limosnas aunque no por solicitud de la señora dueña de la Imagen, 
y con ella, según dice, todos los días se celebran dos o más misas en la Iglesia de Betlemitas, 
siendo algunas catadas”. AHAM, F. E, Sección: Secretaría Arzobispal; Serie: Correspondencia;  
Caja 220; Exp. 77; 1866. Otro ejemplo de esa naturaleza es el informe que en 1869 envía 
el cura párroco de la Villa del Carbón advirtiendo que en la parroquia se comenzó a fabri-
car una capilla para una imagen esculpida en una pieza de Nuestra Señora de Guadalupe. 
AHAM, F. E, Sección: Secretaría Arzobispal; Serie: Parroquias; Caja 83; Exp. 46; 1869.

86 En 1868 el cura de Jilotepec informó: “[…] hace un mes que un pobre aldeano lla-
mado Juan Bautista Nolasco, se ocupaba en celebrar una cerca de piedra, y en una de tantas 
se encontró esculpida una imagen que al parecer es la de María de Guadalupe, con la única 
diferencia que esta se ve con corona imperial; en los días de su aparición los rancheros, la 
llevaron a una capilla que se llama de canalejas, y allí comenzó a tener una especie de culto 
público, yo para evitar este mal, como también para cerciorarme de la verdad y disponer lo 
más conveniente, mandé traer la piedra donde se halla la sagrada imagen y desde el momen-
to que llegó a este curato, todos los vecinos de esta villa de toda condición y edades, han 
venido a visitarla, confesando todos a una voz a que es la imagen de María de Guadalupe, 
tributándole culto con oraciones y limosnas.” El cura pregunta a los gobernadores de la 
Sagrada Mitra si es conveniente colocar la imagen en el templo a lo que se le responde: 
“[…] si a su juicio lo esculpido en la piedra representa alguna imagen de Nuestra Señora 
puede colocarla en la Iglesia para el culto público, y que dentro de dos meses nos dé razón 
del estado en que se encuentra la devoción que le tengan”. AHAM, Fondo Especial, Sección: 
Secretaría Arzobispal; Serie: Parroquias; Caja 16; Exp. 23; 1868.

Católicos, protestantes y liberales.indb   139 16/02/16   21:23



140 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

del alba en Catedral respondido al unísono por los otros templos de la 
capital, o las campanadas de las tres de la tarde recordando las agonías del 
Señor y el toque de ánimas al anochecer, o las tradicionales procesiones  
del Sagrado Viático.87 Por todo esto, en diciembre de 1862 Juárez preten-
dió ser mucho más estricto estableciendo la pena de uno a tres meses de 
prisión a los sacerdotes culpables de infracciones a las Leyes de Reforma. 
Para el gobierno era evidente que “ni la claridad con que la ley sobre liber-
tad de cultos circunscribió al recinto de los templos la libertad de las fun-
ciones sacerdotales, y de todos los actos públicos religiosos, ni las órdenes 
recientes y bien terminantes con que se ha mandado corregir las infraccio-
nes de aquella regla importantísima, bastan para reducir los sacerdotes a la 
obediencia de las disposiciones dictadas en esta razón”.88 Para el gobierno 
de Juárez, pese a cualquier explicación, el clero se resistía a aceptar que las 
leyes de reforma religiosa tenían que ajustarse a la conveniencia de todos 
los ciudadanos de la República, eso significaba el respeto a todos los credos 
religiosos, por lo que si se permitían las prácticas religiosas públicas del 
catolicismo se tendrían que permitir las de otras creencias religiosas moti-
vando con ello, desde la óptica liberal, enfrentamientos entre los mismos 
mexicanos “cuando solo deberían contarse dos bandos en la República, el 
de mexicanos y el de invasores del territorio nacional”.89

Por esa misma circunstancia, Juárez determinó en marzo de 1863 que 
quedaban proscritas las prácticas religiosas en los colegios y establecimien-
tos de instrucción pública:

Pugnando con las prescripciones de la ley general sobre libertad religiosa, la 

disposición de los reglamentos de los establecimientos de enseñanza que pre-

viene se exija a los alumnos la observancia forzosa de ciertas prácticas religio-

87 García Cubas reseña cómo, todavía en los albores de la segunda mitad del siglo XIX, se 
desarrollaba esa tradición entre los capitalinos. Se comenzaban a encender los faroles cuan-
do caminando por las calles era común encontrarse repentinamente con el sonido de una 
sonora campanilla anunciando que el Sagrado Viático se acercaba, inmediatamente salían 
de sus casas los vecinos con velas encendidas y junto con los transeúntes se descubrían y po-
nían de rodillas al paso de la estufa con el Divinísimo custodiada por dos soldados quienes 
cantaban el “Alabado”. García, El libro de…, 1950, pp. 196-218.

88 Decreto del 8 de diciembre de 1862.
89 Decreto del 8 de diciembre de 1862.

Católicos, protestantes y liberales.indb   140 16/02/16   21:23



141LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

sas, como la confesión y comunión que manda la Iglesia Católica, especial-

mente en el tiempo llamado de cuaresma, el C. Presidente ha tenido a bien 

disponer, que mientras se dictan las disposiciones generales que deben regir en 

los colegios sobre enseñanza y prácticas religiosas, se prevenga a los rectores 

y directores de los establecimientos de instrucción pública, que por ningún 

motivo se exija forzosamente a los alumnos esas prácticas, dejándolos en este 

punto en plena libertad para seguir las inspiraciones de su conciencia; sin que 

por ningún motivo se permitan los superiores hacerles indicaciones en este 

sentido, ni mucho menos ejercer coacción alguna.

Como el poder que los rectores y profesores ejercen sobre sus educandos, 

es una delegación de la patria potestad y no de la autoridad pública, mientras 

los hijos estuvieren en poder del padre y éste pida se le entreguen para hacerlos 

observar las prácticas religiosas que juzgare conveniente, los dichos rectores los 

entregarán sin poner obstáculo alguno al ejercicio de la autoridad paterna.90

Además, ordenó que en todos los establecimientos dirigidos por la 
Compañía Lancasteriana, que había abierto escuelas de educación básica 
costeadas con fondos públicos, “cese la instrucción y prácticas religiosas”,91 
sentando las bases, con este decreto, para el futuro establecimiento de la 
educación laica. Pero la intención de secularizar los espacios físicos y las 
conciencias de los mexicanos estaba resultando una tarea prácticamente 
imposible. La religiosidad parecía seguir impregnándolo todo, al interior 
de las casas, en las escuelas o en las calles su presencia era inevitable. Sin 
embargo, y pese a todo, se logró terminar paulatinamente con costumbres 
como las procesiones del sagrado Viático, la figura del clérigo con sotana y 
capa negra o la de los religiosos distinguidos por su hábito regular, las fun-
ciones del Vítor, entre otras.92 Aunque las ceremonias populares realizadas 
para las fiestas de Semana Santa, Navidad o día de muertos, y la cotidia-
nidad sumergida en lo católico, como las muñecas vestidas de monja con 

90 Decreto del 26 de marzo de 1863.
91 Decreto del 30 de marzo de 1863.
92 “Formaba el vítor un grupo numeroso de personas… que con banderolas… reco- 

rrían las calles próximas al templo en que había de efectuarse la función titular… bam-
boleando la escultura de un santo o de la Virgen… El objeto de tal vítor era el de invitar 
al vecindario para la compostura de las casas durante el día y su iluminación durante las 
noches del novenario…”. García, El libro de…, pp. 375-381.

Católicos, protestantes y liberales.indb   141 16/02/16   21:23



142 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

las que jugaban las niñas, los libritos de primera comunión, el recital del 
Catecismo, el rumor de los milagros, todas estas prácticas y actividades, y 
muchas otras, seguían marcando la vida diaria de la sociedad mexicana de-
cimonónica. Aunque las Leyes de Reforma no fueron suprimidas durante 
el imperio de Maximiliano de Habsburgo (1864-1867) muchas de las fun-
ciones religiosas que el gobierno de Benito Juárez había suspendido fueron 
restablecidas, al igual que muchas de las órdenes religiosas y sus conventos. 
No se podía pretender que de la noche a la mañana se terminara con una 
cultura católica afianzada a lo largo de tres siglos.

La política religiosa que siguió Maximiliano de Habsburgo daba conti-
nuidad al proyecto de separación de poderes eclesiásticos y civiles. El nuevo 
emperador mexicano no dio marcha atrás a las leyes de desamortización de 
bienes eclesiásticos, ni a la separación de poderes de la Iglesia y el Estado, 
ni derogó, como le fue solicitado, la ley sobre la tolerancia religiosa, e hizo 
caso omiso de las instrucciones que enviará el pontífice Pío IX para resta-
blecer el orden eclesiástico en México y las relaciones con el Vaticano.93 No 
obstante, en materia estrictamente de religiosidad en el Segundo Imperio 
se siguió una política moderada, se permitieron las manifestaciones públi-
cas religiosas sin ninguna restricción, misma política que decidió continuar 
Benito Juárez tras el derrocamiento del Imperio de Maximiliano de Habs-
burgo y la nueva expulsión de varios miembros del episcopado nacional, 
entre ellos el arzobispo de México, Pelagio A. Labastida.

Esa política que decidió emprender Juárez hacia su último periodo de 
gobierno, provocó que la prensa liberal más combativa siguiera denun-
ciando la transgresión a las leyes cometidas por los fieles a instancias de 
las autoridades eclesiásticas y de las propias autoridades civiles, pues era 
frecuente en esos años de aplicación de las Leyes de Reforma, la presencia 
de “autoridades bastante débiles, para permitir esas farsas religiosas (las 
procesiones) contra las prevenciones de la ley”.94 Pero, como bien observa 
Marta E. García Ugarte, a nivel local la situación de la Iglesia católica sí se 
vio deteriorada, pues en muchas poblaciones las autoridades civiles exage-
raban el cumplimiento de las Leyes de Reforma impidiendo muchas veces 
la celebración de los sacramentos, provocando a su vez entre la población 

93 García Ugarte, Poder político y religioso. Siglo XIX, 2010, pp. 1066-1088.
94 La Bandera de Juárez, abril 2 de 1873.

Católicos, protestantes y liberales.indb   142 16/02/16   21:23



143LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

cierto distanciamiento con la vida religiosa de antaño.95 Bajo el gobierno 
de Sebastián Lerdo de Tejada esta situación se intensificó con una política 
religiosa más severa.

La reforma religiosa de Lerdo de Tejada

Tras la muerte de Benito Juárez (1872) subió a la presidencia de la Re-
pública Sebastián Lerdo de Tejada, quien decidió enfrentar la resistencia 
social al proyecto estatal de secularización de los espacios con medidas  
más drásticas para fortalecer las disposiciones constitucionales en mate- 
ria de religión.

Primero se derogó el artículo 11 de la ley sobre libertad de cultos que 
permitía la celebración de cualquier acto religioso, siempre y cuando se 
presentara un permiso “concedido en cada caso por la autoridad política 
local”. En mayo de 1873 Lerdo de Tejada decretó: “En ningún punto de 
la República podrán tener lugar, fuera de los templos, manifestaciones ni 
actos religiosos de cualquier culto”, bajo ninguna circunstancia.96 Desde 
luego, el citado decreto, como muchos otros, sería interpretado según la 
conveniencia de los interesados. En octubre de 1873 el obispo de la dió-
cesis de Durango, José Vicente Salinas, en razón del proceso que se les 
seguía a unos sacerdotes a los que se sorprendió predicando en contra del 
gobierno dentro de las instalaciones del Seminario Mayor de Durango, 
preguntaba al gobierno lerdista sobre la jurisdicción de las causas seguidas 
a quienes por cualquier circunstancia cometieren algún desacato a las leyes 
constitucionales en otros estados de la República. A lo que se respondió, 
que cualquier infracción a las Leyes de Reforma “pertenece exclusivamente 
a la órbita de las atribuciones administrativas federales”.97 De la misma for-
ma, en noviembre de 1874 el gobernador del estado de Chiapas, Cayetano 
Gómez Pérez, preguntaba que si así como se derogó el artículo 11 de la ley  
sobre libertad religiosa, quedaba derogado el artículo 4o. de la misma  
ley que permitía se diera “fácil acceso a los ministros de los cultos respec-
tivos en los panteones, y que los encargados de éstos faciliten cuanto esté 

95 García Ugarte, Poder político y religioso. Siglo XIX, 2010, p. 1311.
96 Decreto del 13 de mayo de 1873.
97 Leyes civiles vigentes que se relacionan con la Iglesia…, 1893, pp. 119-121.

Católicos, protestantes y liberales.indb   143 16/02/16   21:23



144 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

de su parte para que se verifiquen en esos lugares las ceremonias religiosas 
que los interesados deseen”, a lo que se respondió que “para la práctica de 
dichas ceremonias no pueden reputarse los cementerios ni panteones como 
lugares públicos” y por tanto no se derogaba el citado artículo.98 

El gobierno de Lerdo de Tejada estaba decidido a hacer acatar las Leyes 
de Reforma, convencido de que sólo así se legitimaría el papel del Estado 
ante la sociedad. Con ese propósito incorporó a la Constitución, en 1874, 
la Ley Orgánica que pretendía restringir aún más los espacios a los católi-
cos, y dio inicio a una cruenta persecución contra el clero que manifestara 
de forma pública su desobediencia a las leyes. La Ley Orgánica establecía 
que ninguna autoridad civil, corporación o tropa podrían asistir, bajo nin-
guna circunstancia, a ningún acto religioso, que sólo quedarían como días 
festivos aquellos que solemnizaran “acontecimientos puramente civiles” y 
que los domingos serían considerados como días de descanso para las ofici-
nas y establecimientos públicos, sin obligación de efectuar acto religioso al-
guno. Se prohibió terminantemente la instrucción y práctica de cualquier 
culto dentro de los establecimientos públicos, imponiendo severas multas 
y la posibilidad de la destitución laboral a quienes incurriesen en desacato  
a dicha orden federal; se estipuló que las contribuciones parroquiales de-
bían ser voluntarias; igualmente se establecieron sanciones enérgicas contra 
quienes realizaran actos religiosos externos:

Ningún acto religioso podrá verificarse públicamente si no es en el interior de 

los templos, bajo la pena de ser suspendidos el acto y castigados sus autores con 

multa gubernativa de diez o doscientos pesos o reclusión de dos a quince días. 

Cuando al acto se le hubiese dado además un carácter solemne por el número 

de personas que a él concurran, o por cualquiera otra circunstancia, los auto- 

res de él, lo mismo que las personas que no obedezcan a la intimación de la 

autoridad para que el acto se suspenda, serán reducidas a prisión o consignadas 

a la autoridad judicial incurriendo en la pena de dos a seis meses de prisión.99

Además de limitar las manifestaciones religiosas al espacio privado, se 
vetó la recolección de limosnas y diezmos fuera de los templos, se termina-

98 Leyes civiles vigentes que se relacionan con la Iglesia…, 1893, pp. 121-122.
99 Ley Orgánica del 14 de diciembre de 1874.

Católicos, protestantes y liberales.indb   144 16/02/16   21:23



145LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

ron de abolir las congregaciones religiosas que aún quedaban en territorio 
mexicano, y se prohibió reclutar miembros para las femeninas. También 
se determinó que serían infractores de la ley aquellos clérigos que pro-
nunciasen cualquier tipo de discurso “aconsejando el desobedecimiento 
de las leyes, o provocando algún crimen o delito”. Se ordenó que todas las 
reuniones, dentro de los templos, fueran públicas y que debían estar bajo 
la vigilancia de la policía.100

La prohibición de la enseñanza religiosa fue uno de los aspectos que 
más preocupó a la jerarquía eclesiástica mexicana. El proyecto del resta-
blecimiento de la catolicidad en las sociedades estaba sujeto precisamente 
a la transmisión de la doctrina cristiana a las nuevas generaciones, para el 
episcopado mexicano, dicha prohibición, preparaba:

[…] generaciones enteras sin religión alguna, aglomeraciones de familias con-

denadas a una vida puramente animal, y pueblos de ateos sin Dios y sin ley.101

Pero la recrudecida política de Lerdo de Tejada, lejos de minar la pre-
sencia del catolicismo popular avivó los ánimos ya bastante agitados entre 
los campesinos, por las medidas tomadas en relación con las tierras comu-
nales por parte del gobierno juarista. Que además se pretendiera prohibir 
las prácticas ancestrales de los pueblos, era atentar contra la organización 
de las comunidades y sus tradiciones más preciadas. El establecimiento de  
la Ley Orgánica, junto con las disposiciones de expulsar del territorio na-
cional a los miembros de la Compañía de Jesús, a las Hermanas de la Ca-
ridad, a los Pasionistas y a algunos grupos de paulinos, motivaron el levan-
tamiento armado de comuneros y campesinos en el occidente central del 
país.102 A decir de la prensa liberal se levantaron en armas varios grupos de 

100 Ley Orgánica del 14 de diciembre de 1874.
101 Exhortación de los arzobispos mexicanos al clero y a los fieles, México, 19 de  

marzo de 1875.
102 En 1873 Tiburcio Montiel, gobernador del Distrito Federal, escribió en relación 

con la situación religiosa en el país en ese momento: “Y en los momentos en los que cierro 
esta memoria, se anuncian conflictos más formales en los cuales el partido católico amenaza 
insurreccionarse, no ya contra otra secta, sino contra el país y sus autoridades constituidas, 
preparándose una guerra religiosa que acaso será terrible, como todas las de su género, si 
el gobierno no frena con mano de hierro al clero que predica esa sangrienta cruzada, sin 

Católicos, protestantes y liberales.indb   145 16/02/16   21:23



146 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

fieles, guiados por algunas misiones jesuitas establecidas en esas regiones.103 
Aunado al conflicto armado, se intensificaron los conflictos de católicos 
contra las misiones protestantes que hacían proselitismo religioso a lo largo 
y ancho del país. Estas dos circunstancias provocaron el establecimiento 
de sanciones más severas en delitos contra la libertad de cultos. En dichos 
artículos del código penal se establecían sanciones contra quien obligase:

[…] a otro a practicar un culto contra su voluntad, o a guardar determinadas 

fiestas religiosas, o le impida practicar el culto de la religión que profesa o 

guardar sus fiestas […]. Los que por medio de un alboroto o desorden impidan 

intencionalmente los ejercicios de un culto […], los que interrumpan algún 

acto solemne religioso con licencia de la autoridad política que deba darla 

[…]. El que con palabras u otro cualquier acto externo, escarneciere o ultra-

jare las creencias religiosas o las prácticas u otros objetos de un culto […] al 

que con acciones, palabras, señas, amagos o amenazas ultraje a un ministro de 

algún culto cuando se halle ejerciendo alguna función de su ministerio […].104

La respuesta de rechazo por parte del episcopado mexicano al movi-
miento religionero –como se le denominó– y a las agresiones de católicos 
contra protestantes, fue manifestada en una carta pastoral firmada por los 
tres arzobispos de México. En ella, aun cuando se reprobaban tajantemen-
te las disposiciones constitucionales en materia religiosa, se condenaba el 
que los fieles recurrieran a las armas y a la violencia:

Por más que creamos que con esa serie de disposiciones llamadas orgánicas, 
se ataca en lo más vivo á la divina constitución de la Iglesia, puesto que se 

coarta su libertad hasta los últimos extremos: por más que en ella se impida 

la enseñanza religiosa, prohibiéndola rigurosamente en todas las escuelas y 

establecimientos de educación, dependientes del Supremo Gobierno nacional, 

de los estados y de los municipios: por más que se prive á la Iglesia aun del 

temor de agregar un nuevo crimen social sobre los infinitos que se registran en su sombría 
historia”. Memoria que el gobernador Tiburcio Montiel presenta al ciudadano oficial mayor 
encargado de la Secretaría de Gobernación, México, 1873, p. 56.

103 La Bandera de Juárez, abril 2 de 1873.
104 Leyes civiles vigentes…, 1893, pp. 133-134.

Católicos, protestantes y liberales.indb   146 16/02/16   21:23



147LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

recurso de la mayor parte de las limosnas de los fieles: por más que se agraven 

todas las supremas disposiciones anteriores, que pugnan con los dogmas de la 

religión; y por más, en fin, que no se deje á los sacerdotes, ni á los fieles otra ex-

pectativa, que la de la más espantosa miseria para los primeros, y casi absoluta 

falta de libertad para el cumplimiento de los deberes religiosos á unos y otros: 

Nos, venerables hermanos y muy amados hijos nuestros, nos abstenemos de 

toda amarga queja; y adorando como es debido los inescrutables designios  

de Dios, recibimos y os exhortamos á que recibáis con humildad y resigna-

ción enteramente cristianas, la prueba que en su misericordia nos envía, no en 

verdad para que abusemos de ella, dando lugar en nuestro corazón á pasiones 

mundanas y bastardas, que se desahogan por medio de la insubordinación y 

del odio; sino para que avivando nuestra fe y colocando nuestra esperanza 

solo en Dios, copemos en nuestra conducta el divino modelo de paciencia y 

de caridad, que la religión nos obliga á contemplar á todas horas en Jesucristo 

nuestro Redentor.105

No obstante lo mencionado en la carta pastoral, las principales auto-
ridades eclesiásticas siguieron expresando sus desacuerdos con las dispo-
siciones del gobierno lerdista e instigando a la población. Los puntos que 
especialmente preocupaban al episcopado mexicano eran los relacionados 
con la prohibición de la enseñanza religiosa en establecimientos públi-
cos, pues, según expresaban, sin la instrucción doctrinal básica desde las 
edades más tempranas de los fieles, se abrían las posibilidades de formar 
sociedades sin religión y, por tanto, “pueblos de ateos sin Dios y sin ley”. 
En ese sentido, lejos de instar al desacato contra los poderes del Estado, 
la jerarquía católica sugería la búsqueda de establecimientos educativos 
que pudieran proporcionar a los infantes el conocimiento de la doctrina 
cristiana. Pues dado que estaba “garantizada por la misma Constitución 
federal, la absoluta libertad de enseñanza, no faltan en el país otras mu-
chas escuelas y establecimientos particulares, en que se enseña a los ni-
ños la religión de nuestros padres”. Por eso mismo, se solicitaba el apoyo 
económico de quienes tuvieran los recursos para llevar a otros sectores de 

105 Instrucción Pastoral que los Illmos. Sres. Arzobispos de México, Michoacán y  
Guadalajara, 1875.

Católicos, protestantes y liberales.indb   147 16/02/16   21:23



148 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

la sociedad menos favorecidos la posibilidad de instruirse en esos esta- 
blecimientos.106

Con respecto a las trabas impuestas al ejercicio del culto católico, el ele-
mento de gran contradicción entre el Estado y el episcopado mexicano se 
encontraba en la tolerancia religiosa y libertad de cultos. Como demuestra 
Jean-Pierre Bastián, durante el gobierno lerdista se crearon las condiciones 
más favorables para permitir la difusión de la propaganda religiosa pro-
testante.107 En otros documentos pastorales la jerarquía católica expresaba 
que la ley de 14 diciembre de 1874 era innecesaria en un país en donde la 
prácticamente totalidad de la población ejercía el credo católico. Frente a 
esa “realidad”, aseveraban los jerarcas, resultaba incomprensible la multi-
plicidad de disposiciones en contra del ejercicio del único culto que se pro-
fesaba en México. No obstante, esas disposiciones se agravaron, de acuerdo 
con la perspectiva clerical, con la adhesión de la Ley Orgánica:

Prohibidos ya hace tiempo todos los actos religiosos fuera de los templos, 

los gobernadores de los estados, los prefectos y demás autoridades políticas, 

hacían, hasta cierto punto, llevadero para el pueblo católico semejante rigor, 

usando de la facultad que la ley les otorgaba para conceder permisos particu-

lares respecto de esto […].

Hoy nadie puede ya pensar de esta manera, puesto que después de una paz 

de siete a ocho años, no sólo se renueva aquella prohibición, sino que se eleva 

al rango de una ley constitucional; se quita a todas las autoridades del país la 

facultad de dispensar de su cumplimiento en casos particulares, y se reagrava 

haciéndola extensiva hasta proscribir bajo las más severas penas toda invo-

cación pública del nombre de Nuestro Señor Jesucristo, no solo en las calles 

y en las plazas, sino aun en el interior de los edificios destinados á la educa- 

ción de la juventud y de la niñez, como los colegios y escuelas, y aun en los 

asilos del dolor y de la desgracia, como los orfanatorios, hospicios, hospitales 

y casas de corrección.108

106 Instrucción Pastoral que los Illmos. Sres. Arzobispos de México, Michoacán y  
Guadalajara, 1875.

107 Bastián, Disidentes…, 1989, pp. 73-85.
108 Instrucción Pastoral que los Illmos. Sres. Arzobispos de México, Michoacán y  

Guadalajara, 1875.

Católicos, protestantes y liberales.indb   148 16/02/16   21:23



149LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

Frente a esta circunstancia, el episcopado mexicano afirmaba que había 
que luchar internamente por conservar siempre viva la fe cristiana, a través 
de la oración y una vida caritativa, acciones que no podían ser prohibidas 
por el Estado. En cuanto a la prohibición de colectar para el culto fuera 
de los templos se sugería que para continuar con el desarrollo del culto 
cristiano era fundamental la asistencia a los templos, santuarios, hospitales, 
capillas, en fin, a todos aquellos recintos religiosos abiertos todavía con 
autorización del Estado, y que su asistencia fuese con el ánimo de mostrar 
caridad para la continuidad del culto católico.109

La ratificación de la reforma religiosa en México

Si bien al llegar a la Presidencia de la República, Porfirio Díaz declaró que 
reconocía en todo, tanto a las Leyes de Reforma como las adiciones de la 
Ley Orgánica, se sabe del pacto que estableció con la institución eclesiásti-
ca para garantizar el cese del levantamiento religionero.110 De tal forma que 
pronto estableció una nueva política de conciliación con el poder eclesiás-
tico abriendo la posibilidad para que éste pudiese recuperarse y reorgani-
zarse. Desde el inicio del gobierno de Díaz se establecieron las diferencias 
con respecto a su postura en materia religiosa:

El encargado del Poder Ejecutivo y cada uno de los secretarios del despacho, 

tienen la íntima convicción de que las leyes que han sancionado la indepen-

dencia del Estado y de la Iglesia […] y todas las comprendidas bajo el nom- 

bre de Leyes de Reforma, son el complemento necesario de la Constitución  

de 1857 y el resumen de los principios vitales de la revolución que hoy se  

consuma por los esfuerzos y el prestigio del C. General Porfirio Díaz y del 

ejército constitucionalista.

Esta declaración en manera alguna servirá para inaugurar una época de 

intolerancia ni de persecución, lejos de eso, el Ejecutivo Federal no olvida que 

conforme a nuestras instituciones la conciencia individual debe ser respetada 

hasta en sus extravíos; y por lo mismo, aunque firme y resueltamente decidido 

109 Instrucción Pastoral que los Illmos. Sres. Arzobispos de México, Michoacán y  
Guadalajara, 1875.

110 Ochoa, Afrodescendientes sobre piel canela, 1997, pp. 113-128.

Católicos, protestantes y liberales.indb   149 16/02/16   21:23



150 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

a cumplir la Constitución y las Leyes de Reforma y a reprimir su desobedien-

cia y transgresión, no permitirá que el desacuerdo en las opiniones religiosas 

sirva de pretexto para destruir la igualdad de derechos entre los ciudadanos. El 

cumplimiento de las leyes nos acercará a la concordia.111

La política de conciliación que emprendiera Porfirio Díaz abarcó tanto 
a la Iglesia católica como a las diversas confesiones protestantes. Si bien 
es cierto que la estrecha relación entre miembros de la jerarquía católica 
mexicana y Porfirio Díaz permitió el restablecimiento del poder eclesiásti-
co y abrió la posibilidad para la recuperación y reorganización de la institu-
ción eclesiástica en el país, también es cierto que a lo largo de la dictadura 
porfirista las congregaciones protestantes casi duplicaron su número.112

No obstante, la política de conciliación hacia la Iglesia católica mexi-
cana provocó severas críticas por parte de la opinión pública, y por eso 
justamente en 1881 Díaz tuvo que volver a ratificar su compromiso con el 
cumplimiento de las Leyes de Reforma:

Ha tenido noticias el Presidente de la República de que, en varias poblaciones 

de distintos estados, se desprecian las leyes de reforma, permitiéndose que fue-

ra de los templos haya procesiones u otras ceremonias o actos religiosos, y que 

los ministros del culto usen sus trajes especiales, así como tolerando de otras 

maneras que se conculquen las disposiciones que expresan las citadas leyes, que 

significan la conquista de la separación de la Iglesia y el Estado, que a fuerza de 

costosos sacrificios, supo llevar a cabo el pueblo mexicano para su propio bien, 

y aun para el de la misma Iglesia.

En circular fecha de ayer ha manifestado esta Secretaría, que no teme el 

Ejecutivo federal que jamás retroceda la República en la senda de la reforma y 

el progreso, porque jamás cuando se ha palpado la evidencia de la verdad y el 

esplendor de la luz se vuelve al error y a la sombra; pero además de ser estrecha 

y terminante obligación de los gobernadores de los estados el hacer cumplir las 

leyes federales, así como el Presidente tiene el deber de vigilar que en toda la 

111 Circular del 15 de enero de 1877.
112 Jean-Pierre Bastián registra que entre 1877 y 1882 las sociedades protestantes au-

mentaron de 125 a 239, y entre 1882 y 1890 aumentó a 566 para mantenerse hasta 1911 
con 600 sociedades en toda la República. Jean-Pierre Bastián, Disidentes…, 1989, p. 87.

Católicos, protestantes y liberales.indb   150 16/02/16   21:23



151LA REFORMA RELIGIOSA EN MÉXICO (1856-1881)

República se lleven a efecto y se respeten; también en casos como los que ahora 

motivan la providencia del Ejecutivo de la Unión, deben considerarse los tras-

tornos del orden público a que dan lugar, los desastres individuales que oca-

sionan y la rémora que siempre traen para la total consolidación de nuestras 

instituciones, en cuya eficacia está cifrada la prosperidad de la República.113

En materia de religiosidad la dictadura de Porfirio Díaz estuvo llena de 
contradicciones. La pretensión de reducir la catolicidad de los espacios fí-
sicos, pensando en que con el tiempo vendrían los cambios en las concien-
cias, que proyectaran los gobiernos liberales de Benito Juárez y Sebastián 
Lerdo de Tejada se fue diluyendo a lo largo de los más de treinta años que 
estuvo Díaz en el poder.

La jerarquía católica mexicana pudo visualizar más claramente su pro-
yecto de “restauración”. Durante esos años se construyó un programa de 
acción que iba desde una profunda reforma del clero o la reevangelización 
del pueblo a través de la instrucción religiosa y la creación de una nueva 
literatura católica, hasta la colaboración seglar a través de las asociaciones 
católicas. Pero esencialmente, en materia de religiosidad, las ceremonias de 
grandes magnitudes que con motivo de las coronaciones marianas se lle-
varon a cabo en distintos lugares de la República evidencian las verdaderas 
relaciones entre la Iglesia católica y el gobierno de Porfirio Díaz.

No obstante, en algunas ocasiones se cumplía con el mandato de las 
leyes. Fundamentalmente durante los primeros años del gobierno de Díaz, 
se presentaron muchos casos en los que se llegó a aplicar severamente las 
sanciones sobre actos religiosos públicos. Un ejemplo de ello es la apre-
hensión que se hizo en 1885 sobre el feligrés Juan Peña, de la parroquia 
de Santa Cruz Acatlán. El párroco informó al arzobispo de México que, 
con el fin de hacer varias visitas procesionales, Juan Peña había sacado la 
imagen del Santo Entierro de Nuestro Señor Jesucristo que se veneraba  
en la mencionada iglesia parroquial desacatando con ello el artículo 5o. de 
la ley del 14 de diciembre de 1874. Asimismo, decía que Juan Peña había 
sido encarcelado y después liberado tras el pago de una multa, pero que 

113 Circular del 12 de abril de 1881.

Católicos, protestantes y liberales.indb   151 16/02/16   21:23



152 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

la imagen “estuvo a punto de ser quemada por las autoridades civiles”, sin 
embargo, se logró recuperarla y depositarla en el templo de Jesús María.114

Unido a este tipo de sanciones civiles, el gobierno de Díaz permitió la 
libre entrada de grupos protestantes, así como la difusión de su doctrina y 
la instalación de iglesias para el desarrollo de sus cultos, autorizando inclu-
so la apropiación, mediante una compra-venta, de templos católicos.115 To-
das estas acciones, que hirieron muchas susceptibilidades, formaron parte 
del proyecto de reforma religiosa y transformación de la cultura nacional.

114 AHAM, Fondo especial, sección: Secretaría Arzobispal, serie parroquias, caja 172, 
Exp. 44, año 1885.

115 Los siguientes templos católicos de la ciudad de México pasaron a manos de socie-
dades protestantes: Iglesia de la Santísima Trinidad, Templo de la Merced, Templo de San 
Francisco, Templo de San José de Gracia, Capilla de San Andrés, Convento de San Fran-
cisco, El Divino Salvador, San Pedro y San Pablo y Santa Catalina canjeado por el de El 
Divino Salvador. En Toluca los jardines del Convento del Carmen fueron comprados por 
presbiterianos; en Chimalhuacán la Capilla de la Natividad fue comprada por la Iglesia de 
Jesús. Datos tomados de Jean-Pierre Bastian, Los disidentes…, 1989, pp. 318-319.

Católicos, protestantes y liberales.indb   152 16/02/16   21:23



SEGUNDA PARTE

ICONOCLASIA PROTESTANTE EN MÉXICO

Católicos, protestantes y liberales.indb   153 16/02/16   21:23



Católicos, protestantes y liberales.indb   154 16/02/16   21:23



3. CRISIS EN LAS ESTRUCTURAS ESPIRITUALES 
DEL CATOLICISMO EN MÉXICO 

(1850-1900)

Para los gobernantes de la joven nación mexicana las manifestaciones pú-
blicas hacia las imágenes religiosas representaron uno de los elementos 
culturales del catolicismo, que impedía, desde la perspectiva liberal, el es-
tablecimiento de una sociedad libre, respetuosa y tolerante de las creencias 
de cada persona; por lo tanto, se hacía necesario desplazar ese elemento de  
identidad por otros nuevos. Asimismo, para varios dirigentes políticos y 
miembros de la intelectualidad mexicana la influencia clerical sobre los 
comportamientos personales y sociales de las masas, significaba el anclaje a 
una regresiva cultura ibérica, por eso, tras la declaración de independencia 
en 1821, hubo pronunciamientos a favor de la tolerancia religiosa. Aunque 
era difícil no pensar en el catolicismo como parte de la identidad nacional, 
el ejemplo de la cultura anglosajona no dejaba de presentarse para algunos 
miembros de las elites de la sociedad mexicana, como modelo alternativo 
para alcanzar el progreso de México. De esta forma, el interés por la en-
trada de capitales extranjeros en el país y la idea de que sólo a partir de la 
libertad de conciencia era posible alcanzar los progresos de la civilización, 
México se presentó como un terreno fértil para el protestantismo.

En este capítulo nos proponemos explicar de qué manera se fue in-
troduciendo en el país el amplio bagaje doctrinal de las diversas corrien- 
tes de pensamiento protestante; las condiciones del catolicismo y el grado  
de penetración de las doctrinas protestantes en la población; en suma,  
queremos observar en qué medida se vio afectada la espiritualidad y reli-
giosidad católica mexicana por la presencia de grupos protestantes, la difu-
sión de sus ideas y la recepción entre la población.

[155]

Católicos, protestantes y liberales.indb   155 16/02/16   21:23



156 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

LOS PRIMEROS ESFUERZOS POR INTRODUCIR  
LAS DOCTRINAS PROTESTANTES EN MÉXICO

La lucha y el miedo por la libertad de creer

Tras la declaración de independencia en 1821, varios de los dirigentes po-
líticos de la nueva nación mexicana se pronunciaron de forma inmediata a 
favor de la tolerancia religiosa, con el objetivo de atraer colonos extranje-
ros, reducir los poderes de influencia moral de la Iglesia católica y propor-
cionar al Estado la consolidación y ampliación de sus atribuciones en ese 
sentido.1 Dicha circunstancia muestra una vez más el grado de recepción 
que habían alcanzado las políticas en materia de control de las manifesta-
ciones religiosas ejecutadas durante el mandato Borbónico en América, 
mismas que influyeron sobre una generación de mexicanos –integrada por 
clérigos y seglares– que propugnaba por la austeridad, el rigorismo en el 
culto y la adopción de puntos de vista racionalistas sobre la fe.2 El alcance 
de dichas ideas se vio reflejado en las distintas discusiones en torno al lu-
gar que ocuparía la religión y la Iglesia católica en la conformación de la 
nación mexicana.

En la primera mitad del siglo XIX los distintos proyectos políticos de 
conformación nacional coincidieron en la integración del catolicismo po-
pular como parte de la definición de lo que sería la nueva nación.3 Pero 

1 Santillán, “La secularización de las creencias. Discusiones sobre tolerancia religiosa en 
México (1821-1827)”, 1995, pp. 175-198.

2 El historiador alemán Peer Schmidt escribe ampliamente sobre esta temática en “Una 
vieja elite en un nuevo marco político: el clero mexicano y el inicio del conservadurismo en 
la época de las revoluciones atlánticas, 1808-1821”, 2006, pp. 67-102.

3 Tras la insurrección independentista la imagen de la Virgen de Guadalupe reafirmó 
su significado ya no sólo como madre e intercesora de los mexicanos, sino también, en ese 
momento se convirtió en símbolo de liberación y encarnación de los intereses de “los naci-
dos en América”. El reconocimiento simbólico de la Virgen de Guadalupe, antes y después 
de la independencia, es significativo. Su inmediata exaltación por el Congreso mexicano 
como “verdadera autora de la emancipación nacional” es signo del reconocimiento del valor 
legal adquirido por la imagen guadalupana a lo largo del periodo virreinal, y que expusieron 
tanto los iniciadores del movimiento insurgente como los constructores ideológicos del 
nuevo Estado nacional. De la misma forma, la imagen guadalupana participó a lo largo 
de la primera mitad del siglo XIX en las grandes celebraciones cívicas nacionales. En 1821 

Católicos, protestantes y liberales.indb   156 16/02/16   21:23



157CRISIS EN LAS ESTRUCTURAS ESPIRITUALES DEL CATOLICISMO

también, ya desde esos mismos años, hubo una lucha constante por esta-
blecer condiciones distintas para otras expresiones religiosas, además de la 
católica. En ese sentido, la tolerancia religiosa comenzó a convertirse en 
un elemento clave para la construcción de un Estado nacional ideológica y 
socialmente secularizado.4

Para los defensores de la tolerancia religiosa, su establecimiento era un 
elemento de progreso esencial para la población que, desde la óptica de 
algunos gobernantes e ideólogos, había estado sojuzgada por la influencia 
del catolicismo. El progreso y modernidad de las nacientes naciones ame-
ricanas dependía, afirmaban algunos, de la transición de “usos antiguos” 
por nuevos:

Siendo el principio de tolerancia una consecuencia forzosa de nuestro sistema 

de libertad política, consecuencia que no es dado a nadie impedir y contrariar, 

pues nace de la misma naturaleza de las instituciones, ¿no dicta la prudencia 

prepararnos poco a poco a esta inevitable mudanza?5

se volvió patrona del imperio mexicano; los diputados le rindieron culto en la sala del 
Congreso; Iturbide fundó una orden de caballería bajo el nombre de la Orden Imperial de 
Guadalupe en 1822, y ese mismo año el Congreso declaraba el 12 de diciembre como fiesta 
civil y nacional; en 1828, la virgen recibió los trofeos militares de la república. Pero, además 
de la imagen de Nuestra Señora de Guadalupe, otras imágenes devocionales tuvieron una 
importante participación en el imaginario patriótico y regionalista de los mexicanos. En 
particular se debe hacer mención de la imagen de San Felipe de Jesús. A decir de Antonio 
Rubial García, la necesidad criolla de tener mártires religiosos nacidos en tierras americanas 
propició la búsqueda de santos propios y el impulso de una retórica patriótica en torno de 
esas figuras santas. Rubial, La santidad controvertida. Hagiografía y conciencia criolla alrede-
dor de los venerables no canonizados en Nueva España, 1999, pp. 77-83. El culto al mártir 
criollo pasó con igual brío del virreinato al México independiente, intensificándose la causa 
de su canonización con obras hagiográficas y ascéticas que exaltaban su figura como un 
criollo que había sacrificado su vida en aras de la religión católica, pero también para de-
mostrar que los hijos de españoles, nacidos en el nuevo mundo, no desmerecían en nada a 
sus antepasados peninsulares y eran capaces de acometer empresas heroicas o incluso santas 
de las que podrían estar muy orgullosos sus “hermanos y compatriotas”. De esta forma en  
1826, el Congreso de la República declaró día festivo nacional el cinco de febrero, día  
en que se conmemoraba la fiesta del santo; y así aparecería en los calendarios de la época a 
lo largo de la primera mitad del siglo XIX.

4 Santillán, “Tolerancia religiosa y moralidad pública. 1821-1831”, 2002, pp. 87-104.
5 Rocafuerte, Ensayo sobre tolerancia religiosa, 1831, p. 5.

Católicos, protestantes y liberales.indb   157 16/02/16   21:23



158 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Asimismo, la insistencia de algunos grupos políticos por establecer la 
libertad de cultos en el país tenía, además del trasfondo ideológico, un 
interés puramente económico. La admiración por el sistema político y eco-
nómico que había logrado establecer Estados Unidos, propició entre los 
dirigentes políticos mexicanos la idea de fomentar la inmigración como un 
medio de reconstruir la decadente economía nacional, pero para ello ten-
drían que garantizarse condiciones favorables, entre las que se encontraba 
la tolerancia de su religión.6

Por su parte, la jerarquía católica mexicana impugnó toda tesis a favor 
de la tolerancia religiosa. Con argumentos moralistas y nacionalistas, el 
clero mantuvo una actitud intransigente frente a la posibilidad de permitir 
la libre entrada de nuevos cultos en el país. Para los jerarcas católicos el 
establecimiento oficial de la tolerancia en materia religiosa podía ser “ca-
tastrófico”. Propiciaría el declive del catolicismo y el consiguiente aumento 
“de la inmoralidad, de la insubordinación, del libertinaje, de la impiedad”, 
poniendo en peligro incluso la estabilidad de la nación y abriendo la posi-
bilidad de una confrontación civil al establecerse la tolerancia religiosa en 
un país eminentemente católico:

Si las innovaciones en materias políticas casi siempre causan trastornos de con-

sideración a los pueblos, mayores las ocasionan las que se versan sobre puntos 

de religión. […] La humanidad llora sobre sus páginas los espantosos desastres 

que han sufrido las naciones por motivos religiosos. La lección de esos infor-

tunios debe hacer cautas a las que hoy existen. Antes de avanzar una línea en 

esa clase de innovaciones, es preciso examinarlas bajo todos sus aspectos. Un 

equívoco en la inteligencia de los principios, o una falta de oportunidad en 

la aplicación práctica de sus consecuencias, puede dar a los pueblos el triste 

resultado de su ruina.7

Con voces como ésta, defendía la jerarquía eclesiástica la amenaza que 
veían en la presencia de otros cultos en el país. Si la institución ya había 

6 Entre los principales defensores de la tolerancia religiosa en la primera mitad del  
siglo XIX en México se encuentran José Joaquín Fernández de Lizardi, Andrés Quintana 
Roo, Joaquín Parrés y Vicente Rocafuerte. Santillán, “Tolerancia religiosa y moralidad pú-
blica. 1821-1831”, 2002, p. 88.

7 J. B. M., Disertación contra la tolerancia religiosa, 1833, Introducción.

Católicos, protestantes y liberales.indb   158 16/02/16   21:23



159CRISIS EN LAS ESTRUCTURAS ESPIRITUALES DEL CATOLICISMO

tenido una pérdida considerable con la supresión de bienes y privilegios, 
el peligro ahora se veía en la lucha cultural que el Estado liberal parecía 
vislumbrar contra la tradición religiosa de la sociedad mexicana. La auto-
rización para el establecimiento de otros cultos en el país así lo presentaba.

A este panorama nacional habrá que agregar el propio proyecto de ex-
pansión de las iglesias protestantes en el mundo. Al tiempo del nacimiento 
del socialismo, la consolidación del liberalismo, la invención de nuevas 
identidades nacionales y la crisis que estaba sufriendo la Iglesia católica, 
el protestantismo encontró nuevas posibilidades para hacerse presente 
en la dinámica de las naciones modernas.8 En América se estaban dando 
las condiciones idóneas para llevar a efecto dicho proyecto. La expansión 
económica y territorial de Estados Unidos hacía factible la idea de captar 
adeptos entre la población de las nacientes naciones independientes. La 
independencia de las colonias españolas y la crisis que estaba sufriendo la  
Iglesia católica motivó la ampliación del proyecto de evangelización de  
las iglesias protestantes –que había iniciado en la India y en África– hacia 
el continente americano.

Si bien es cierto, que desde tiempos virreinales existieron pequeños gru-
pos de protestantes en México, éstos prefirieron por su seguridad mante-
nerse aislados de la sociedad, pero tras la consumación de la independencia 
y la clara posibilidad de establecer constitucionalmente la tolerancia reli-

8 Una de las características fundamentales de algunas confesiones protestantes del si- 
glo XIX fue la integración del racionalismo en la conformación de su teología, en la que 
no era aceptado nada que mantuviese un carácter sobrenatural, por tanto, la revelación, la 
fe, los misterios eran inaceptables. A partir de los últimos años del siglo XVIII dieron inicio 
varios intentos de renovación interior de las corrientes protestantes con la fundación de 
varias instituciones como la Sociedad Misionera Bautista (1792), encabezada por William 
Carey, considerado el padre de las misiones modernas protestantes; la Sociedad Misionera 
de Londres (1795), la cual dio inicio al proyecto de expansión mundial del evangelio en 
lenguas vulgares y no sólo limitado a territorio del Imperio británico; la fundación de la 
Sociedad Bíblica Británica y Extranjera (1804); la Asociación de Gustavo Adolfo (1832),  
la Alianza evangélica (1846) o la Unión evangélica (1887), cuyos propósitos fundamentales 
eran lograr una unión entre las distintas corrientes protestantes y expandir el número de 
seguidores en el mundo a través del proyecto de un vasto plan de misiones protestantes. 
Llorca, S. J., Manual de historia eclesiástica, 1960, pp. 720-724 y Justo L. González, Historia 
general de las misiones, 2008, pp. 146-154.

Católicos, protestantes y liberales.indb   159 16/02/16   21:23



160 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

giosa, la posibilidad de mejores condiciones para una inmigración protes-
tante de mayores magnitudes en el país fue creciendo.9

Así se pretendió hacia 1827 cuando Mariano Michelena y Vicente 
Rocafuerte llegaron a Londres, como representantes diplomáticos, con el 
objetivo de obtener de esa nación el reconocimiento de México como na-
ción independiente. Durante su visita, Rocafuerte se relacionó con diversas 
personalidades conectadas con la Sociedad Bíblica Británica y Extranjera 
y con la British and Foreign Schools Society, impulsora de las escuelas 
lancasterianas, a quienes posteriormente ayudará para su establecimiento 
en México.10

De esa forma, los temores que a lo largo de la primera mitad del si- 
glo XIX manifestó la jerarquía católica mexicana en relación con la propaga-
ción y aceptación de ideas innovadoras, como la de la tolerancia religiosa, 
se veían confirmados ante el latente aumento de grupos protestantes en el 
país y a la libertad que el Estado estaba otorgando para que pudieran ex-
presar sus ideas y creencias. En 1846, por ejemplo, se creó la Dirección de 
Colonización e Industria, instancia que debía hacerse cargo de promover 
la llegada de inmigrantes a México.11

Los temores e indignación del clero mexicano crecieron aún más, pues 
observaban que a pesar de la intervención estadounidense en el país y la 
pérdida de una buena parte del territorio nacional, el proyecto de colo-
nización protestante y establecimiento de la tolerancia religiosa por parte 
del Estado mexicano no retrocedía. Por lo que los argumentos católicos en 
contra de la tolerancia religiosa comenzaron a girar en torno de la amenaza 
a la unidad nacional que la libertad de cultos representaba, y sobre la po-

9 Sobre el tema de los primeros signos de presencia protestante en México, véase Gon-
zalo Báez-Camargo, con el seudónimo de Gringoire, “Protestantes enjuiciados por la in-
quisición”, 1961, pp. 161-179. Trejo, “La introducción del protestantismo en México. 
Aspectos diplomáticos”, 1988, pp. 149-155. También la obra recientemente publicada ya 
citada de Mayer, Lutero en el paraíso…, 2008. También se consultaron varios de los trabajos 
del historiador Carlos Martínez García publicados en la página web www.protestantedigi-
tal.com/newhemeroteca/php.

10 Martínez, “De Sóstenes Juárez a Henry C. Ridley”, en Magacín. Suplemento Do-
minical de Protestante Digital, 2012, en http://www.protestantedigital.com/ES/Magacin/
articulo/4842/De-sostenes-juarez-a-henry-c-riley.

11 Véase Guerrero, El Estado y la administración pública en México, 1989, pp. 323-339.

Católicos, protestantes y liberales.indb   160 16/02/16   21:23



161CRISIS EN LAS ESTRUCTURAS ESPIRITUALES DEL CATOLICISMO

sibilidad de la pérdida de territorio aún más grande que la que tuvo el país 
con Texas, Nuevo México y la alta California:

Vinieron las hordas de vándalos norteamericanos: invadieron la república con 

fuerzas superiores, y después de las horrendas calamidades de una guerra de-

sastrosa, se apoderaron de la mitad del territorio nacional; y estando ya de 

retirada a virtud de un tratado ignominioso de paz, en que a su interesado 

capricho le dieron la ley a la nación; hoy con motivo de la decantada necesidad 

de colonizar el país, se pretende una declaración auténtica de la libertad de con-
ciencia para estimular la emigración de los extranjeros de cualquiera creencia, 

con el fin de que vengan a distribuirse, sin el trabajo ni las penalidades de una 

conquista, el resto del territorio de la república que nos habían dejado.12

Algunos miembros del clero aprovecharon el recuerdo de la guerra con-
tra Estados Unidos para denunciar con mayor ahínco, lo que consideraban 
los peligros que en materia espiritual y doctrinal se corrían si se permitía 
la libre presencia de nuevos cultos en el país, anunciando un cataclismo 
aún más grande que la propia guerra.13 Con esa imagen, se sugería que en 
vista de que los soldados norteamericanos habían tenido comportamientos 
ofensivos hacia la religión católica mostrando poca consideración hacia 
las imágenes de los santos y los templos, no se podía esperar otra cosa  
de los protestantes que se instalasen en el país, dado que al parecer el factor 
religioso sí se encontró en la mira de los ataques y agravios del invasor an-
glosajón, aunque, cabe aclarar, que no se puede hablar propiamente de una 
guerra iconoclasta por parte de los soldados estadounidenses.14

12 Canseco, Inconvenientes de una colonización indiscreta o sea impugnación al estableci-
miento de la libertad de cultos en la República mexicana, 1848, p. 5.

13 Incluso llegaron a retomar las palabras de la prensa liberal que abordó el tema de la 
guerra con Estados Unidos: “Los planes de los Estados Unidos son ocupar sucesivamente el 
territorio mexicano, robar la riqueza de nuestros templos, profanar nuestros altares, destruir 
nuestra religión santa, y aniquilar hasta nuestra raza, porque nos juzgan indignos de figurar 
entre las sociedades civilizadas”, El Monitor Republicano, 3 de julio de 1846.

14 Carlos María de Bustamante registró el ataque y saqueo de los templos, conventos y 
monasterios por parte de las tropas estadounidenses, como parte del botín e inercias de la 
lucha armada; asimismo observó la necesidad que tuvieron muchos clérigos de suspender 
el culto por considerar que se corría peligro de agresiones tanto a los feligreses como a las 

Católicos, protestantes y liberales.indb   161 16/02/16   21:23



162 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

El estado de observancia religiosa

Al debate sobre la tolerancia religiosa y a la creciente presencia de protes-
tantes en el país, se sumó una preocupación más para el clero: el estado del 
catolicismo en México. Pues si bien constitucionalmente la católica era la 
religión oficial, diversas acciones de la población hacían suponer entre el 
clero una profunda crisis de la espiritualidad católica y en consecuencia, 
una mayor posibilidad para que los grupos protestantes pudieran atraer 
adeptos. Las nuevas condiciones de los ahora ciudadanos mexicanos –la 
desaparición del tribunal inquisitorial, la supresión del pago de diezmo 
o la libre decisión de asistir o no a los actos religiosos–, ya fuesen parte 
de las “buenas familias” o de los “léperos y pobres”, permitieron observar 
diversas manifestaciones de desinterés por obedecer las disposiciones ecle-
siásticas en materia doctrinal y administrativa. Las quejas y denuncias de 
desobediencia por parte de la feligresía que hacían los curas párrocos a las 
autoridades diocesanas, fueron en aumento;15 las medidas gubernamen-
tales sobre el pago del diezmo como voluntario, permitieron que muchos 
feligreses de los sectores más pobres, alegaran ante su párroco no poder 
realizarlo; las familias acomodadas, sin dejar de observar los principios sa-
cramentales, aprovecharon las ventajas de las leyes liberales, como la des-
amortización de bienes, para adjudicarse alguna finca eclesiástica, a pe- 
sar de las consignas y peticiones de ayuda clericales.

Por su parte, entre las elites de la sociedad mexicana decimonónica 
se encontraban las mayores contradicciones entre el arraigo de la tradi-

imágenes de devoción. En Puebla, por ejemplo, el ayuntamiento de la ciudad exigió a las 
tropas estadounidenses que se respetara a las personas, a las propiedades, a la religión y al 
culto público. Bustamante, El nuevo Bernal Díaz del Castillo, o sea, historia de la invasión de 
los angloamericanos en México, pp. 211, 363, 377, 381, 386 y 404.

15 El Archivo Histórico del Arzobispado de México registra una importante cantidad 
de quejas y denuncias –que va en aumento sobre todo a partir de la década de 1840– que 
hacían los curas párrocos sobre la desobediencia e inmoralidad de sus feligreses, refiriéndose 
principalmente al descenso del sacramento matrimonial, al desinterés por la confesión y al 
desorden provocado durante las ceremonias religiosas en las que se ponía mayor interés a los 
juegos y verbenas que a la fiesta litúrgica. Para ejemplos más claros de esta situación véase 
Pérez Iturbe, “Lázaro de la Garza y Ballesteros y el clero secular del arzobispado de México, 
1851-1857, de la República católica a la Liberal”, 2006, pp. 123-127.

Católicos, protestantes y liberales.indb   162 16/02/16   21:23



163CRISIS EN LAS ESTRUCTURAS ESPIRITUALES DEL CATOLICISMO

ción religiosa católica y las ideas liberales. Durante una primera etapa de 
introducción de las principales ideas doctrinales de los protestantismos 
(1820-1840) hubo un manifiesto interés por parte de la población hacia 
las traducciones de diversos pasajes bíblicos traídos por agentes protes- 
tantes en el país, a pesar de las consignas prohibitivas de las autoridades 
eclesiásticas.

Aunado a eso, comenzó a extenderse la imagen de una formación inte-
lectual y moral del clero deficiente e hipócrita. A tal grado, que la propia 
jerarquía eclesiástica tuvo que reconocer el bajo nivel educativo de los sa-
cerdotes y comenzar a impulsar una reforma educativa en los seminarios 
conciliares.16 Para algunos obispos la razón del desenfreno moral de mu-
chos clérigos se encontraba en la caótica situación del país y en los gobier-
nos que insistían en atacar los privilegios eclesiásticos, mermando sobre el 
ánimo y deshonor de los sacerdotes.

Pero para el clero mexicano, la causa principal de la considerable baja 
en la observancia religiosa del pueblo se encontraba en la difusión de “to-
das esas ideas innovadoras”. El liberalismo, el socialismo, el nacionalismo 
estaban ofreciendo a los pobladores nuevas formas de entender el mun-
do. Formas que los apartaban de las normas y creencias del catolicismo, 
haciéndolos más proclives a aceptar doctrinas condenadas por la Iglesia 
católica, entre ellas las diversas corrientes confesionales protestantes. Por 
eso, las opiniones del clero en contra de la tolerancia religiosa se orientaban 

16 Refiriéndose al clero nacional, principalmente el de los curatos, decía un informe 
presentado directamente al Papa en el año de 1851: “El clero secular de la capital, es muy 
bueno, generalmente hablando. Pero, en los curatos parece estar bastante abandonada la 
predicación, y esta omisión es una de las principales causas de la grande ignorancia, des-
moralización, y en muchas partes hasta superstición de los Indios. […] Lo que es más 
deplorable en los clérigos, es la ignorancia y corrupción de los vicarios de los curas. […] 
La escasez de clérigos para esas administraciones penosas, la demasiada indulgencia de los 
prelados y el corto número de jóvenes, bien educados, que se dedican al estado eclesiástico, 
son las causas de un mal, cuyas consecuencias son incalculables. Si hubiese más esmero 
en la formación de los clérigos, más rigor en los exámenes, mayor energía en los prelados 
para obligar a los sacerdotes buenos al desempeño de las Vicarías, se iría remediando. Los 
buenos jóvenes se quedan en la Capital. Sería de desear que no hubiese ascenso a los bue-
nos destinos, sin pasar antes por el servicio de las parroquias. Informe, 4 de junio de 1851.  
AAES, México, Fasc. 612, fs. 84r-94r. Tomado a su vez de Chávez, Historia del Seminario 
Conciliar de México, 1996, p. 542.

Católicos, protestantes y liberales.indb   163 16/02/16   21:23



164 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

cada vez más hacia el peligro que representaban para la espiritualidad de los 
fieles. La aprobación de la ley de libertad de cultos significaba fomentar la 
“indiferencia” religiosa y el ateísmo:

[…] la coexistencia de varias religiones produce indiferencia respecto de 

todas, y causa una funesta reacción en la sociedad civil. ¿Está, pues, suma-

mente interesado un gobierno en proteger la religión del país contra cismas é 

innovaciones?17

Pese a todo argumento católico, la discusión sobre la pertinencia de 
establecer la libertad de cultos en México siguió un proceso de defensas y 
sanciones que culminó con la promulgación de la ley del 4 de diciembre  
de 1860. Cabe señalar que la labor de difusión de las principales ideas de- 
fendidas por el protestantismo había comenzado a extenderse mucho  
antes. Pronto, no sólo circularon entre la población las biblias introducidas 
por los agentes bíblicos, a las manos de los fieles estaban llegando otros 
textos con impactantes ideas para el catolicismo en México. Pero ¿cómo se 
desarrolló en el país la transmisión de las doctrinas protestantes?

DIFUSIÓN DE LAS DOCTRINAS PROTESTANTES 
EN LA ARQUIDIÓCESIS DE MÉXICO

Primeros textos de las doctrinas protestantes

Cabe recordar que desde un inicio la imprenta representó para el protes-
tantismo un medio fundamental para su expansión y que la elección an-
glicana como religión oficial del Imperio británico en el siglo XVI marcó la 
entrada y extensión de textos anglicanos al continente americano a través 
de sus colonias.18 Asimismo, aunque por medio de un discurso negativo, 

17 Carta de un amigo a otro contra la introducción de sectas en México, Guadalajara,  
Imprenta de Rodríguez, 1848.

18 A pesar de la estricta vigilancia que pretendió mantener la administración colonial 
española para impedir la difusión de las ideas de la Reforma protestante en la Nueva Es-
paña, inevitablemente, hubo presencia protestante desde época muy temprana que quedó 
registrada en aislados procesos inquisitoriales. No obstante, esa presencia nos permite pen-
sar que así como los individuos de filiación protestante llegaron a territorio novohispano 

Católicos, protestantes y liberales.indb   164 16/02/16   21:23



165CRISIS EN LAS ESTRUCTURAS ESPIRITUALES DEL CATOLICISMO

la propia institución eclesiástica a través de la pluma de teólogos y la voz 
de sus clérigos en múltiples sermones, dieron a conocer los nombres de 
los iniciadores del cisma religioso del siglo XVI en Europa y muchas de sus 
ideas, consideradas heréticas.19 En ese sentido, el reformismo eclesiástico  
y religioso que vivió la Nueva España a lo largo de la segunda mitad del 
siglo XVIII de la mano de los monarcas Borbones, así como la guerra de 
independencia de España a principios del XIX, permitieron a muchos mexi-
canos una lectura distinta sobre Lutero y el protestantismo.

El primer indicio de la propagación de doctrinas protestantes en el 
México del siglo XIX lo encontramos en el año de 1827. La misión que se 
propuso la Sociedad Bíblica Británica y Extranjera en México, fue intro-
ducir la traducción de la Biblia en lengua castellana.20 Con ese objetivo en 
mente, en 1827 llegó a territorio nacional el reverendo presbiteriano de 
origen escocés James Thomson, quien pronto contaría con la amistad y el 
apoyo de importantes personajes de la elite política e intelectual mexicana 
como Vicente Rocafuerte (en ese momento el ecuatoriano, nacionalizado 
mexicano, se desempeñaba como diplomático de México), Lorenzo Zavala 
y José María Luis Mora.21 Al igual que hiciera en otros países de América 
del Sur, Thomson distribuyó entre quienes pudo la versión castellana de la 
Biblia del padre escolapio Phelipe Scío de San Miguel, versión autorizada 
por el propio papado.22 Si bien la traducción del padre Scío había logra-
do llegar a muchos hogares en la península Ibérica y en Hispanoamérica, 

llegaron también algunos textos doctrinales. Gringoire, “Protestantes enjuiciados por la 
inquisición”, 1961, pp. 161-179.

19 Mayer, Lutero en el Paraíso. La Nueva España en el espejo del reformador alemán, 
México, 2008.

20 La Sociedad Bíblica Británica fue constituida el 7 de marzo de 1804 para distribuir 
biblias en lenguas vulgares por todo el mundo a través de sus colportores (vendedores  
de biblias).

21 Para conocer ampliamente la estancia de James Thomson en México véase Martínez, 
James Thomson: un escocés distribuidor de la Biblia en México, 1827-1830, 2011.

22 Phelipe Scío fue un religioso escolapio a quien el rey de España Carlos III encomen-
dó la traducción de la Biblia completa al castellano. Dicha traducción fue realizada con el 
apoyo de otro sacerdote escolapio, Benito Feliú de San Pedro y editada entre 1790 y 1793, 
ya bajo el reinado de Carlos IV. La traducción del padre Scío trató de ajustarse en lo más 
posible a la letra de la Biblia Vulgata e incluye extensas notas que siguen la explicación de 
los Padres de la Iglesia.

Católicos, protestantes y liberales.indb   165 16/02/16   21:23



166 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

su distribución todavía estaba limitada a las familias de mayores recursos 
económicos.23 Las ediciones que hiciera la Sociedad Bíblica Británica –las 
cuales prescinden de los libros deuterocanónicos (o apócrifos) y las notas 
explicativas de los teólogos traductores, ajustándose con ello al criterio lu-
terano de seguir los orígenes del texto original–, lograron una mayor dis-
tribución gracias a su edición en formato más sencillo, además de la venta 
por separado del Antiguo y del Nuevo Testamento.24

En cuanto las autoridades eclesiásticas mexicanas tuvieron noticia de la 
distribución de esas ediciones de la Biblia advirtieron a la población que 
estaba prohibida la impresión, compra, venta o retención de “la Sagrada 
Biblia o libro alguno de ella en idioma vulgar, sin notas y explicaciones 
aprobadas”.25 Aunque durante estos años no hay una condena de exco-
munión –recordemos que acababa de ser abolida la Inquisición (1820) 
y en la sociedad permeaba un sentimiento de decepción y resentimien-
to hacia dicha institución–, las autoridades eclesiásticas advertían que la 
idea de que cada individuo es libre de interpretar las Escrituras “según su 
propio juicio”, como expresaban las diversas denominaciones protestantes, 
era opuesta a lo establecido por la Iglesia católica, quien se adjudicaba “el 
juzgar del verdadero sentido e interpretación de las Escrituras”.26

El gran interés que manifestó el público culto mexicano –seglares y 
religiosos–27 por leer la Biblia motivó la fundación de una Sociedad Bíblica 

23 En México encontramos ediciones españolas de 1794, 1796, 1808, 1824.
24 De acuerdo con algunos autores Thomson traía consigo 300 ediciones de la Biblia y 

1 000 Nuevos Testamentos editados por Staples and Co. que logró repartir en dos meses, 
solicitando entonces el envío de 1 000 ediciones de la Biblia completas y 1 000 Nuevos 
Testamentos más. Téllez, “El proceso de introducción del protestantismo en México, desde 
la independencia hasta 1884”, 1989, pp. 78-88. Por nuestra parte encontramos en diver-
sos acervos bibliográficos ediciones londinenses de Thomas B. Bensley de 1821; Augusto 
Applegath de 1822 y 1825 y una edición de París del impresor J. Smith de 1823.

25 “Tan gravísima obligación nos causa entre otros varios pesares el de que el hombre 
enemigo esté sembrando en el campo del Señor la cizaña de la mala doctrina con la multi-
tud de biblias, que truncas, sin la debida aprobación y respectivas notas circulan; con la de 
libros con estampas, y pinturas, y aun esculturas obscenas que con impudencia se venden 
públicamente con ultraje de las leyes divinas y civiles, y descrédito de la moral pública”. 
Edicto del 17 de junio de 1828.

26 Edicto del 17 de junio de 1828.
27 Otros personajes importantes que se relacionan con la labor de James Thomson 

fueron el Rector del Colegio de San Agustín, José María Alcántara, el presbítero José An-

Católicos, protestantes y liberales.indb   166 16/02/16   21:23



167CRISIS EN LAS ESTRUCTURAS ESPIRITUALES DEL CATOLICISMO

Nacional (1828) en la ciudad de Orizaba, Veracruz, gracias al apoyo de 
José María Luis Mora y otros importantes miembros de la clerecía nacional 
mexicana, quienes estaban muy interesados en realizar versiones propias 
de algunos pasajes bíblicos. Lo que personalmente motivaba a Mora era 
demostrar a la sociedad que la educación religiosa con la que habían con-
tado hasta entonces, estaba plagada de inexactitudes teológicas. Para Mora 
y muchos otros mexicanos la mejor forma de salir del engaño sería por 
medio de la lectura directa de las Sagradas Escrituras:

[…] las gentes de nuestro país adquieren sin cesar nuevos desengaños de que 

no es religión todo aquello que se les ha vendido por tal.

Así, pues, yo que conozco bien el suelo y lo advierto en un estado pro-

gresivo, tengo motivos para concebir las más lisonjeras esperanzas, y en con-

secuencia, no puedo menos de exhortaros a que por ningún motivo desistáis 

de vuestros propósitos de extender la Biblia en nuestra República en todos los 

idiomas propios de ella, especialmente en castellano.28

Las insistentes acusaciones de las autoridades eclesiásticas obligaron a 
Thomson a salir del país en 1830. No obstante, la difusión de las doctrinas 
protestantes continuó por otros medios. En los centros lancasterianos que 
James Thomson logró fundar en México, se impartían lecturas y estudios 
sobre las Sagradas Escrituras. Además, otros pocos protestantes o colabo-
radores liberales de la Asociación Bíblica Británica, como Mora, mantu-
vieron una labor de colporteur o agente bíblico, que consistía únicamente 
en repartir biblias. De esta forma, con la labor del reverendo escocés y la 
buena acogida que tuvo entre un grupo importante de liberales, se fueron 
perfilando ciertas redes para una recepción más amplia unos años más ade-
lante.

Mora quedó a la cabeza de la Sociedad Bíblica Mexicana, otra de las ra-
zones por las que se ha pensado erróneamente en una conversión de Mora 
al protestantismo. Tras el triunfo del conservadurismo en 1834, José María 
Luis Mora tuvo que salir exiliado del país, pero un proyecto de traducción  

tonio López García y el diputado de la legislatura del estado de Veracruz, José Joaquín  
Pesado Pérez.

28 El Observador de la República Mexicana, núm. 8, pp. 276-279.

Católicos, protestantes y liberales.indb   167 16/02/16   21:23



168 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

de los evangelios a varios idiomas indígenas (náhuatl, otomí y tarasco) al 
que dio inicio permitió la continuidad del proyecto de la Sociedad. Así, 
pese a los obstáculos enfrentados para la difusión de la Biblia, la favorable 
respuesta de la sociedad mexicana abrió el campo de perspectivas de diver-
sas confesiones protestantes para introducir otros textos de propaganda, 
que contenían específicamente explicaciones doctrinales que los diferen-
ciaba del catolicismo.

La guerra con Estados Unidos permitió la difusión de las ideas de las 
diversas confesiones protestantes en tierra mexicana. El reverendo William 
H. Norris, agente bíblico de la Sociedad Bíblica Americana, acompañó al 
ejército invasor a lo largo de su ruta y se dedicó a repartir biblias durante 
la guerra, contribuyendo a formar círculos de lectores en diversas partes 
del país, pero fundamentalmente en los estados del norte de México como 
Nuevo León, Chihuahua y Tamaulipas.29 De hecho, la labor fundamental 
de los misioneros protestantes durante esos años estuvo destinada inicial-
mente a esta zona. La Sociedad Bíblica Americana, compuesta de meto-
distas, además de textos bíblicos, comenzó a circular otros títulos como 
El retrato de la Virgen en los cielos, Noches con los romanistas, La verdadera 
libertad, y La verdad y el error. Esto permitió que en 1853 se fundara en 
Chihuahua la Sociedad Apostólica Mexicana, y que un año más tarde se 
extendiera su labor de propagación doctrinal a Nuevo León.30

Tan grande fue la preocupación que causó entre el episcopado nacional 
la entrada de biblias protestantes, que, en colaboración con las autoridades 
civiles, iniciaron en 1854 una campaña para impedir la circulación de esos 
y otros textos:

[…] me ha asegurado personalmente el mismo Exmo. Sr. Ministro de Justicia, 

que por parte del Supremo Gobierno se han tomado ya, y se tomarán las pro-

29 Téllez, “El proceso de introducción del protestantismo en México, desde la indepen-
dencia hasta 1884”, 1989, p. 158.

30 Hacia 1856 se fundó en Monterrey la primera congregación protestante en México, 
compuesta en su mayoría por extranjeros residentes. Téllez, “El proceso de introducción 
del protestantismo en México, desde la independencia hasta 1884”, 1989, p. 159. En una 
circular del año de 1854 y firmada por el arzobispo de México, Lázaro de la Garza y Balles-
teros, se denuncia la introducción de las biblias protestantes y “obras distintas que contri-
buyen al objeto de los protestantes”, a través de la frontera de Texas a Tamaulipas. En Vera, 
Colección de documentos…, 1887, p. 139.

Católicos, protestantes y liberales.indb   168 16/02/16   21:23



169CRISIS EN LAS ESTRUCTURAS ESPIRITUALES DEL CATOLICISMO

videncias más eficaces para evitar la introducción de las dichas Biblias, novelas 

y libros que corrompan las costumbres y aun para asegurarse del verdadero 

objeto que traigan los que, como se dice en el oficio copiado, se introducen a 

la República con el nombre de médicos, curanderos o vendedores de pequeñas 

pacotillas de efectos de comercio, y es regular que las providencias insinuadas 

del Supremo Gobierno, se comuniquen a las autoridades civiles de todos los 

pueblos, para que por su parte cumplan con el objeto laudabilísimo, y suma-

mente recomendable, con que se han expedido y expedirán.31

De esta forma vemos que entre 1826 y 1856, mientras se daba la polé-
mica sobre la conveniencia de establecer constitucionalmente la libertad de 
cultos en el país, de manera lenta pero sostenida, núcleos de protestantes 
lograron surgir en el país. Antes de la promulgación de las Leyes de Refor-
ma y la Constitución política de 1857, aun cuando todavía no se establecía 
como un derecho la tolerancia religiosa, el camino para la expansión del 
protestantismo en México estaba abierto.

A ello también colaboró el grupo de sacerdotes mexicanos conocidos 
como los “Padres Constitucionalistas” quienes decidieron apoyar y de-
fender públicamente las Leyes de Reforma y la Constitución de 1857, y 
distanciarse de la Iglesia católica romana.32 La idea de los “padres consti-
tucionalistas” nunca fue la de separarse de la Iglesia católica, su deseo era 

31 Vera, Colección de documentos…, 1887, p. 139.
32 Desde 1854 un grupo de sacerdotes católicos comenzaron a reunirse en la ciudad de 

México con el objeto de discutir la necesidad de introducir reformas a la Iglesia católica 
frente a las transformaciones políticas y sociales en el país. De acuerdo con las investigacio-
nes de Abraham Téllez, en 1861 el cura Ramón Lozano partícipe de los “padres constitu-
cionalistas”, intentó establecer las bases de una organización religiosa en las parroquias de 
Santa Bárbara y Nuevo Morelos en el estado de Tamaulipas. Dicha organización se había 
propuesto formar una nueva Iglesia denominada Católica Apostólica Mexicana, con la in-
tención de separarse de toda autoridad eclesiástica que no reconociera las Leyes de Reforma. 
Téllez, “Una Iglesia cismática mexicana en el siglo XIX”, 1990, pp. 253-256. A decir de 
Jean-Pierre Bastián los “padres constitucionalistas” –encabezados por Manuel Aguilar Ber-
múdez, Rafael Díaz Martínez, Francisco Domínguez y Enrique N. Orestes– recibieron el 
apoyo de Benito Juárez para fundar una iglesia católica reformista independiente de Roma 
y, sobre todo, de la jerarquía católica mexicana. Para ello el gobierno cedió inicialmente el 
templo de la Merced y posteriormente el de la Santísima Trinidad, ambos confiscados en 
esos años. Jean-Pierre Bastián, Los disidentes…, 1989, pp. 32-33.

Católicos, protestantes y liberales.indb   169 16/02/16   21:23



170 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

establecer en México un patrón apostólico primitivo. Por ello también se 
involucraron en la traducción de varias obras que argumentaban el derecho 
y deber de todo hombre a estudiar las Escrituras.

Este grupo se dio a la tarea de organizar y fortalecer comunidades 
cristianas en la ciudad de México, sobre todo cuando, pasado el tiempo, 
su movimiento se enfrió y se vieron muy complicadas las posibilidades 
de hacer factible la instauración de una Iglesia católica mexicana inde-
pendiente de Roma. Además, en el artículo 2 del tratado de MacLane-
Ocampo (1859) ya se había establecido que los norteamericanos que lle-
gasen a México podían ejercer públicamente su culto, para lo cual “podrán 
comprar las capillas o sitios para el culto público, y serán considerados 
como propiedad de los que las compren, como se compra y conserva cual- 
quier propiedad…”.33 Por tanto, cuando se publicó el decreto del 4 de 
diciembre de 1860 que establecía la Ley de Libertad de Cultos, las con-
diciones para la recepción de las propuestas doctrinales protestantes en el 
país estaban más o menos establecidas.

Una vez obtenida la anuencia oficial del Estado y con la posibilidad 
de organizarse oficialmente como otras instituciones religiosas en el país, 
dio inicio un nuevo proyecto de predicación protestante entre la pobla-
ción mexicana. Proyecto que, lejos de verse truncado con la llegada de 
Maximiliano de Habsburgo al país, se fortaleció. Justo durante los años 
del segundo imperio se logró establecer en la ciudad de México la Igle- 
sia Episcopal estadounidense, de tradición anglicana con John William 
Butler, Sóstenes Juárez y Henry C. Riley a la cabeza.34 Así, a finales de la 
década de los sesenta del siglo XIX comenzó a verse con mayor claridad 
el avance del protestantismo en la arquidiócesis de México. También dio 
inicio una nueva asonada por parte de los protestantismos dirigida prin-
cipalmente contra las imágenes devocionales y lograron una importante 
expansión de sus ideas entre la población.

El impacto que tuvo el movimiento de los Padres Constitucionalistas y 
la inicial labor propagandística que desarrollaron las distintas confesiones 
protestantes en la primera mitad del siglo XIX, permitió que varios sacerdo-
tes católicos mexicanos decidieran separarse de la Iglesia católica romana 

33 Diario de Avisos, México, junio 14 de 1860.
34 Jean-Pierre Bastián, Los disidentes…, 1989, pp. 35-38.

Católicos, protestantes y liberales.indb   170 16/02/16   21:23



171CRISIS EN LAS ESTRUCTURAS ESPIRITUALES DEL CATOLICISMO

para adscribirse a la evangélica que se instaló en la arquidiócesis de México, 
adquiriendo el templo de San José de Gracia para llevar a efecto su culto y 
reuniones evangélicas.35 La conversión de sacerdotes a alguna de las con-
fesiones protestantes fue favorable en varios sentidos para el progreso de 
sus misiones entre los feligreses católicos. La mayoría de dichos misioneros 
continuó con la labor de captar adeptos hacia sus iglesias.36

Manuel Aguas: “El reformador religioso en México”37

El caso del sacerdote católico, Manuel Aguas, miembro de la orden reli-
giosa de Santo Domingo, convertido al protestantismo –bajo el amparo de  
la Iglesia episcopal de Estados Unidos–,38 y nombrado primer obispo  
de la Iglesia de Jesús en la ciudad de México, fue muy sonado por la actitud 
combativa con la que se enfrentó a los cuestionamientos que le hiciera la 
jerarquía católica y a las críticas recibidas por la opinión pública.

Haciendo uso de los folletos y hojas sueltas, el fraile dominico se defen-
dió de los duros ataques del clero y de la prensa católica; puso en eviden-
cia las medidas que tomaba la institución eclesiástica contra aquellos que 

35 El 1 de marzo de 1863, gran parte del monasterio se destinó para cuartel. El resto 
se fraccionó en lotes para casas habitación, mientras que la parte del templo se dedicó al 
culto protestante. Al parecer el templo fue comprado en 1869 por la iglesia anglicana, para 
ser definitivamente adquirido en 1871 por la iglesia presbiteriana. Las primeras reuniones 
evangélicas en el templo de San José de Gracia se realizaban los domingos a las once de 
la mañana. Rosell, Iglesias y conventos coloniales de México. Historia de cada uno de los que 
existen en la ciudad de México, 1979, p. 353.

36 El caso más singular, por su actitud combativa y que analizaremos enseguida, es el 
del padre Manuel Aguas, pero la prensa católica de los años setenta del siglo XIX registra los 
nombres del presbítero Agustín Palacios y del padre Francisco Gracida como otros casos de 
conversión de miembros de la Iglesia católica romana al protestantismo. La Voz de México, 
25 de abril de 1871.

37 Manuel Aguas nació en el estado de Chihuahua en 1830. Fue hijo de un español, 
Francisco Aguas y de Marcela N. La familia se trasladó a la ciudad de México donde a la 
edad de veinte años Aguas decidió ingresar a la orden de los dominicos. La Buena Lid, 
octubre de 1872.

38 Dicha Iglesia era organizada por el misionero chileno, Henry C. Riley, quien antes 
de arribar a México realizaba la labor de pastor en una iglesia de habla castellana en Nueva 
York. Trejo, La introducción del protestantismo en México. Aspectos diplomáticos, p. 168.

Católicos, protestantes y liberales.indb   171 16/02/16   21:23



172 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

decidían no comulgar más con sus ideas y al mismo tiempo, aprovechó 
esos medios para explicar los principales fundamentos doctrinales que lo 
hicieron decidir separarse de la Iglesia católica.

En 1865 encontramos por vez primera dentro de las páginas de un 
periódico de la ciudad de México el nombre de Manuel Aguas. El diario 
católico La Sociedad presentó, a lo largo de varios números, el anuncio del 
presbítero sobre la apertura del Colegio Guadalupano, “establecimiento de 
educación primaria y secundaria”, que estaría bajo su dirección.39 El hasta 
entonces religioso dominico había decidido regresar a la ciudad de México 
e iniciar la labor docente en el mencionado colegio, después de dos años de 
hacerse cargo del curato de Cuautla en Morelos, pues, al parecer, su delica-
da salud no le permitió continuar sus trabajos en esa localidad.

No obstante, poco tiempo después de haberse instalado en la ciudad de 
México tuvo que hacer el traspaso de los derechos del colegio para hacerse 
cargo del curato de Azcapotzalco, dado que el prior de la orden de los 
dominicos consideraba que era importante que Aguas siguiera ejerciendo 
el sacerdocio. Por lo tanto, se le encomendó la administración material y 
espiritual de dicho curato, lugar en el cual estuvo un tiempo muy breve, 
pues en 1867 decidió separarse de ese cargo.

Al parecer a la muerte de Manuel Aguilar Bermúdez (1867), dirigente 
del grupo de padres cismáticos conocidos como los “padres constitucio-
nalistas”, Aguas –simpatizante de las ideas liberales– decidió reorganizar 
el movimiento. Pero por orden del arzobispo de México, Pelagio Antonio 
de Labastida, fue nombrado confesor oficial de los canónigos de la Cate-
dral Metropolitana.40 Fue allí donde finalmente decidió su separación de 
la Iglesia católica.

El día de la celebración del santo Francisco de Asís (4 de octubre)  
de 1869, se solicitó al sacerdote Manuel Aguas la realización del sermón 
para la celebración religiosa de ese día al que asistirían, como era costum-
bre, miembros de la orden franciscana. Para sorpresa de los asistentes, 
Aguas se remitió a hablar de la caridad, omitiendo la mención de San 
Francisco, cometiendo con ello “el desacato de no haber hecho el panegí-

39 La Sociedad, 18 de enero de 1865 y varios números subsecuentes.
40 En Cuautla vivió de 1863 a 1865 y en Azcapotzalco entre 1867 y 1868. La Buena 

Lid, 1 de agosto de 1900.

Católicos, protestantes y liberales.indb   172 16/02/16   21:23



173CRISIS EN LAS ESTRUCTURAS ESPIRITUALES DEL CATOLICISMO

rico de regla”. Sumado esto a otra serie de incidentes relacionados con su 
labor de predicación dentro del recinto catedralicio, el arzobispo lo desti-
tuyó del cargo obligando con ello al padre Aguas a retirarse por un tiempo 
de la vida religiosa.41

Es difícil saber con precisión lo que pasaba por la mente del padre 
Aguas durante ese periodo de su vida, pero parece claro que había surgido 
una transformación en sus creencias religiosas que lo motivaron no sólo a 
dejar el hábito dominico sino a manifestar una postura distinta frente al 
catolicismo que había ejercido durante prácticamente toda su vida. Muy 
probablemente no fue una transformación repentina. En un diario evan-
gélico se hace mención de un incidente durante los años de noviciado de 
Aguas, en el que da muestras de la inquietud que comenzaba a surgir en él, 
frente a los múltiples indicadores de relajación de las costumbres y corrup-
ción que imperaba en los círculos monásticos, inquietud que, al parecer, 
manifestó frente a las principales autoridades de la orden dominica provo-
cando una dura reprimenda. El entonces novicio Aguas fue trasladado al 
convento de Porta Coeli donde terminó su noviciado.42 Cabe mencionar 
que, si bien en el relato que hace dicho periódico sobre la vida de Manuel 
Aguas es claro el propósito de manejar una imagen del dominico como 
el “gran reformador religioso de México”, dicho relato no deja de ser un 
indicador de ese proceso de transformación, que experimentaron muchos 
mexicanos en aquella época.

También debemos tomar en cuenta que los conflictos y los debates 
políticos e ideológicos entre la Iglesia católica y el Estado que estaban su-
cediendo en el país tuvieron que ejercer, como ocurrió con otros religiosos, 
algún tipo de influencia en el pensamiento del fraile dominico quien ma-
nifestó otros intereses fuera de la religión. En 1857, tras la ejecución de la 
orden de exclaustración de los frailes de Santo Domingo, Aguas aprovechó 
el cese momentáneo de sus obligaciones pastorales para estudiar medicina 
homeopática, “cumpliendo así uno de sus deseos de juventud”.43 Tenemos 
entonces que, frente al momento histórico que estaba viviendo el país en 
general y el catolicismo y la institución eclesiástica en particular, podían 

41 La Buena Lid, 1 de agosto de 1900.
42 La Buena Lid, 1 de agosto de 1900.
43 La Buena Lid, 1 de agosto de 1900.

Católicos, protestantes y liberales.indb   173 16/02/16   21:23



174 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

ocurrir importantes cambios en el pensamiento de la población; y el perfil 
humanista de Manuel Aguas lo hacía susceptible en ese momento de una 
transformación de sus ideas y creencias. Además, desde el surgimiento del 
movimiento cismático en 1859 Aguas siempre se mantuvo cerca de sus 
integrantes.

En abril de 1871 salió a la luz pública una nota en la que se daba a 
conocer que el presbítero Manuel Aguas dejaba la confesión católica para 
ingresar “al gremio protestante” y sumarse a los predicadores de la Igle-
sia de Jesús, también conocida como la Iglesia Mexicana.44 Después de la 
noticia pública de su conversión, Aguas encontró el camino para expresar 
sus ideas, principalmente teológicas, que lo distanciaban del catolicismo 
romano y de su Iglesia, y comenzó a publicar a través de la prensa y de 
folletos amplias disertaciones al respecto.

En una carta abierta dirigida al que había sido durante mucho tiempo 
su prelado inmediato, el presbítero Nicolás Arias, Aguas expuso las razones 
que lo hicieron convertirse al protestantismo –en ninguno de sus escritos 
precisa la confesión protestante a la que se convierte, en algunas ocasiones 
habla de la Iglesia protestante provisional de México. Aguas menciona que 
la lectura “de unos cuadernitos de aquellos a quienes combatía, que por ra-
zones de mi oficio tuve que leer”,45 lo motivaron a estudiar a profundidad 
muchos aspectos de las Sagradas Escrituras que se abordaban en ellos, pues 
comprendía que desde la infancia “se me había acostumbrado a atender 
más a los expositores que a lo que dice el divino libro”, dándose cuenta 
así, que durante mucho tiempo más que pertenecer a la religión de Dios 
había pertenecido a la religión del hombre.46 Aguas criticaba el autonom-

44 El Monitor Republicano, México, 11 de abril de 1871. Otros periódicos que comen-
taron la conversión de Manuel Aguas fueron La Orquesta, en su número del 26 de abril de 
1871 y El Ferrocarril, del 27 de abril de 1871. Este último diario agregó a la nota: “Dícese 
que es muy elocuente el orador y numerosa la concurrencia que asiste a la nueva iglesia”.

45 En una semblanza que se hace sobre su vida se menciona que uno de esos “cuader-
nitos” tenía por título La verdadera libertad. A partir de ese folleto Manuel Aguas se dio a 
la tarea de conseguir todos los títulos protestantes que pudo, entre los que se encontraba 
el texto de Merle D’Aubigné, Historia de la Reforma del siglo XVI, obra que según Aguas le 
permitió tener un panorama de la Reforma protestante y del desarrollo de sus ideas. En La 
Buena Lid, 1 de agosto de 1900.

46 La Razón del Pueblo, Mérida, junio 14 de 1871.

Católicos, protestantes y liberales.indb   174 16/02/16   21:23



175CRISIS EN LAS ESTRUCTURAS ESPIRITUALES DEL CATOLICISMO

bramiento de infalible que el Papa se había otorgado durante la celebración 
del Concilio Vaticano I (1869-1870), las riquezas y los privilegios del cle-
ro, los abusos cometidos en nombre de la religión y la manipulación que 
se hacía de los fieles con el único objeto de suministrar bienes materiales 
a los ministros de la Iglesia católica.47 Además, Aguas arremetió contra los 
sacramentos y las tradiciones eclesiásticas desaprobando, como lo hicieron 
los cristianos reformados en el siglo XVI, la confesión frente al sacerdote, 
la veneración y oraciones dirigidas a la Virgen María y a los Santos y el 
pago de indulgencias. Sus explicaciones se tornaban un tanto burlonas y 
sarcásticas:

[…] si te enfermas de gravedad se te llevará el viático; se te darán los Santos 

óleos; se te explicará la indulgencia para los moribundos de Benedicto XIV, 

que por una gracia especial todos los sacerdotes podemos conceder y que se te 

echen escapularios, principalmente el del Carmen que la Virgen ha revelado 

que todo el que lo porte y muera en sábado ni por el purgatorio pasa, y que te 

apliquen las indulgencias de San Camilo; del Rosario, de la Merced, etc., etc., 

y que beses muchas ocasiones este Santo Cristo, que tiene concedidas indul-

gencias muy especiales para la hora de la muerte.

[…]

Hay altares muy privilegiados, por ejemplo el altar de la santa Catedral de 

México, conocido con el nombre de Altar del Perdón, donde diciendo una 

misa se salen cinco almas del Purgatorio, tan grandes así son los privilegios que 

Su Santidad se ha dignado conceder a este bendito altar.48

Frente a estas declaraciones y fuertes críticas hacia la institución ecle-
siástica y hacia el catolicismo, la opinión pública de una importante elite 
católica a través de la prensa no se hizo esperar. La Voz de México instó a las 
autoridades eclesiásticas a que Manuel Aguas fuese “denunciado al pueblo 
fiel como excomulgado…para que nadie comunique con él, si no quiere 
caer en la pena de excomunión”, y al propio presbítero Aguas a “arrepen-
tirse de su apostasía”.49

47 La Razón del Pueblo, Mérida, junio 14 de 1871.
48 El Monitor Republicano, 26 de abril de 1871.
49 La Voz de México, 25 de abril de 1871.

Católicos, protestantes y liberales.indb   175 16/02/16   21:23



176 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

En junio de 1871, el sacerdote católico Javier Aguilar y Bustamante 
invitó a Manuel Aguas a entablar una discusión pública sobre controversia 
religiosa, invitación que Aguas aceptó con gusto, al considerar ésta una 
oportunidad más para exponer las principales ideas doctrinales de la iglesia 
evangélica frente a un público amplio. Pero para su realización, Aguas so-
licitó al presbítero Aguilar y Bustamante que la conferencia fuera pública 
y que se realizara en las instalaciones del templo de San José de Gracia. La 
noticia de dicha reunión causó gran alboroto en todo la ciudad. Aguas se 
había encargado de promoverla mediante carteles colocados en muchas de 
las esquinas de la ciudad de México.50 A decir del semanario La idea cató-
lica “dos sucesos culminantes han tenido con especialidad dividida la aten-
ción pública: las elecciones y el certamen o controversia que sobre puntos 
de religión debió haber tenido lugar hoy en San José de Gracia, entre los 
Sres. Presbítero Dr. D. Javier Aguilar y Bustamante y D. Manuel Aguas”.51 
Efectivamente debió haber tenido lugar pero no se realizó. Todo parecía 
indicar que la polémica se efectuaría sin ningún problema; sin embargo, la 
prensa conservadora de la ciudad de México presionó al sacerdote católico 
Aguilar y Bustamante y a las autoridades eclesiásticas, para impedir la rea-
lización del evento:

Por muchos títulos nos parece esta determinación [el debate entre Aguilar y 

Aguas] inconveniente. En caso de llevarse a cabo debía haberse escogido, no 

un templo protestante o católico, sino un lugar neutral como el aula de algún 

colegio […]

No habiendo, como no hay de alta consideración y respetabilidad, desig-

nadas de antemano […] para realizar la discusión y llamar al orden tanto a los 

contendientes como a los espectadores, creemos imposible que el calor de la 

disputa no conduzca a los que en ella toman parte, a ciertos deslices y deplora-

bles excesos, que cuando menos cubran de ridículo un acto que se quiere dar 

tanta gravedad e importancia. 

Esperamos que estas y otras reflexiones, que ocurran en tropel a la mente 

de cualquiera, y que nosotros omitamos en obsequio de la brevedad, harán de- 

sistir a los Sres. Aguilar y Aguas de su propósito, o determinación quizás,  

50 La Iberia, México, 29 de junio de 1871.
51 La Idea Católica, 2 de julio de 1871.

Católicos, protestantes y liberales.indb   176 16/02/16   21:23



177CRISIS EN LAS ESTRUCTURAS ESPIRITUALES DEL CATOLICISMO

cuando no a las autoridades, sí a los numerosos amigos de uno y otro, a in-

tervenir en el negocio de manera que no lleguen a inaugurarse entre nosotros 

esta especie de palenques ridículos desde ahora, y no poco peligrosos con el 

tiempo.52

En otro comunicado, La Voz de México intentó azuzar a las multitudes 
para impedir la realización del debate aduciendo que “…si no es permi-
tido a nadie disputar pública y formalmente sobre materias de fe, y menos 
en un templo profanado, ¡consiguientemente no es lícito a los verdaderos 
fieles concurrir, ni aun por simple curiosidad, a semejantes disputas. Así lo 
ha dicho el Arzobispo a varias personas que le han consultado!!, si pueden 
asistir a la referida conferencia”.53 Finalmente, Aguilar y Bustamante reci-
bió una nota del arzobispo de México en la que se le hacía saber que existía 
un impedimento dado por el Promotor Fiscal de la Curia Eclesiástica y un 
decreto de la Congregación de Propaganda FIDE que “prohíbe toda dispu- 
ta de palabra, formal y pública sobre materia de fe”, por tanto el arzobispo 
no podía dar su permiso para la ejecución del debate con el ex sacerdote 
católico Manuel Aguas.54 Además, el arzobispo se dirigió al resto de los 
fieles de la siguiente forma:

[…] no les es permitido concurrir, ni aun por simple curiosidad, a la conferen-

cia que el citado Dr. Aguilar tendrá con el padre Aguas el domingo próximo a 

las 10 de la mañana en el templo protestante de S. José de Gracia, ni a ninguna 

otra disputa de palabra, formal y pública sobre materias de fe que pueda haber 

en adelante.55

El día en que se realizaría el debate fue aprovechado por Manuel Aguas 
para disertar ampliamente sobre la historia del movimiento reformista en 
Europa, de sus dirigentes y de las enormes similitudes que encontraba  
en lo ocurrido en la Alemania del siglo XVI y el México del siglo XIX.56 En 

52 El Siglo XIX, 29 de junio de 1871. Tomado a su vez de La Voz de México.
53 La Voz de México, México, 28 de junio de 1871.
54 La Voz de México, México, 1 de julio de 1871.
55 Mandato del arzobispo dado el 29 de junio de 1871. En Vera, Colección de  

documentos…, p. 445.
56 El Monitor Republicano, 7 de julio de 1871.

Católicos, protestantes y liberales.indb   177 16/02/16   21:23



178 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

gran medida, Aguas dio origen a su propio mito como “reformador religio-
so en México” al manifestar, durante el sermón del 2 de julio de 1871 en el 
templo de San José de Gracia, su identificación con el proceso que Lutero 
experimentó y que daría pie a la reforma religiosa en Europa.57

Frente al bullicio que causó toda esa polémica, el arzobispo de Méxi-
co, Pelagio Antonio de Labastida y Dávalos, pronunció el 23 de junio y 
tras finalizar un proceso que le siguió la autoridad eclesiástica, la sentencia 
de excomunión a Manuel Aguas. La sentencia pronunciada en el tribunal 
eclesiástico acusaba al fraile del crimen de plena apostasía, de cometer he-
rejía al manifestar públicamente su conversión a las ideas del protestantis-
mo y de cismático al adscribirse al proyecto de la creación de una Iglesia 
Católica Mexicana independiente de Roma, y al haber iniciado la labor de  
propagación de esas ideas en las instalaciones del templo protestante  
de San José de Gracia. En virtud de esas acusaciones la sentencia expre- 
saba lo siguiente:

[…] examinando detenida y concienzudamente las circunstancias que revisten 

de especial gravedad los crímenes comprobados hasta evidencia en el proceso, 

como son la temeridad del religioso Fr. Manuel Aguas en querer demostrar la 

conveniencia y justicia de su apostasía; la deplorable decisión con que desde 

luego comenzó a hacer pública manifestación de sus errores y perniciosas doc-

trinas; la rebelde obstinación en sostener la herejía y ganar prosélitos, sin que le 

detengan el respeto que debe a su propia dignidad, ni la consideración que tan 

justamente merece la fe ortodoxa de la sociedad en que vive, ni el pensamiento 

de su propia desgracia que afecta desconocer, ni la gratitud a la Santa Iglesia 

católica, de quien tantos bienes ha recibido, incluso el del tiempo que se le ha 

concedido después de su apostasía para retractarse y arrepentirse […]58

Con el único objetivo de “ejercer estricta justicia” y reparar la impresión 
que había causado entre la opinión pública el caso del sacerdote dominico, 
éste quedaba privado del ejercicio de todos los órdenes sagrados e inhabili-
tado para ejercer cualquier tipo de oficio canónico, quedando, además, ex-
comulgado. Se conminaba al fraile Manuel Aguas a arrepentirse y “volver 

57 El Monitor Republicano, 7 de julio de 1871.
58 Vera, Colección de documentos…, p. 445, pp. 225-226.

Católicos, protestantes y liberales.indb   178 16/02/16   21:23



179CRISIS EN LAS ESTRUCTURAS ESPIRITUALES DEL CATOLICISMO

al camino de la verdad, al seno de la Santa Iglesia y a los brazos paternales 
de Dios”. Se ordenó que la sentencia fuese publicada “en las puertas de los 
templos”, lo cual se realizó poco tiempo después de la suspensión del deba-
te entre Aguilar y Aguas, con el supuesto objeto de impedir la entrada del 
ex sacerdote católico a las iglesias, pues, de acuerdo con La Voz de México, 
“el Sr. Aguas intenta presentarse frecuentemente en los templos católicos, 
como lo hizo en Catedral” con el objeto de confrontar al arzobispo por la 
publicación de tal decreto.59

Frente a tal resolución, Manuel Aguas publicó un folleto en el que 
explicaba, además de los puntos doctrinales con los que las diversas confe-
siones protestantes no estaban de acuerdo con el catolicismo, la posición 
en la que se encontraba después de que fue colocado en todos los templos 
católicos de la ciudad de México el edicto de excomunión y su separación 
de la Iglesia católica romana firmado por el arzobispo Labastida.60 A de- 
cir de Aguas, como consecuencia de ese aviso, el día 13 de julio de 1871 fue 
arrojado del templo de San Hipólito a punta de un arma por el sacristán de 
la Iglesia y varias mujeres, hecho que lo hacía suponer que su vida corría 
peligro y acusaba al arzobispo Labastida de haber provocado la agresión. 
En el folleto de defensa, sus palabras contra la iglesia romana en general y 
en contra del arzobispo de México en particular son contundentes:

Habéis mandado, amado hermano, a vuestro súbdito el señor que llamáis Pro-

visor, fulmine contra mí una excomunión mayor, la que era absolutamente 

inútil y ociosa. Con esa excomunión dais a entender que quedo separado de 

toda comunicación con la secta Romana; pero si ya voluntariamente y públi-

camente me he separado de esa secta idolátrica, ¿para qué excomulgarme? Bien 

se comprende que con este paso deseáis amedrentar a las personas meticulosas 

para que no abran los ojos, para que no se les caiga esa venda que vuestro su-

perior, el llamado Pontífice, les ha puesto, con la que es imposible que vean la 

luz, es decir, la verdadera religión.61

59 La Voz de México, México, 9 de julio de 1871.
60 AHAM, Fondo Episcopal, Sección: Secretaría Arzobispal, Serie: Censura, Caja 216, 

Exp. 43.
61 Aguas, Contestación que el presbítero don Manuel Aguas da a la excomunión…,  

1871, p. 1.

Católicos, protestantes y liberales.indb   179 16/02/16   21:23



180 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Al anuncio que hiciera el arzobispo sobre la excomunión del padre 
Aguas se sumaron varias notas a través del periódico La Voz de México, 
en el que se hicieron fuertes declaraciones en torno a la persona del ex 
sacerdote católico y de todos aquellos religiosos o seglares que se hubieran 
convertido al protestantismo. La Voz de México recuperaba los argumentos 
de los folletistas clericales de las décadas de los cuarenta y cincuenta, sobre 
que la pérdida de la fe católica entre los mexicanos se debía a las nuevas 
filosofías que han provocado la libertad de pensamiento y a los gobier-
nos antipatrióticos que han decidido vender la patria “por el oro Norte  
Americano”.

Manuel Aguas contraatacó diciendo que dichas acusaciones estaban di-
rigidas al Partido Liberal, el cual había tratado de rescatar al pueblo de la 
ignorancia y abusos a los que estaban sometidos por parte de la Iglesia ca-
tólica y que, por otra parte, los liberales no habían hecho más que “conser-
var buenas relaciones de amistad” con Estados Unidos; y que en todo caso, 
debería pesar más “sobre muchos sectarios romanos” el haber provocado 
la guerra con Francia al traer al archiduque Maximiliano de Habsburgo 
a gobernar el país.62 Para Manuel Aguas, la verdadera preocupación de la 
jerarquía católica radicaba en la extensión que efectivamente se estaba dan-
do del protestantismo en el país, pues su temor se hacía evidente al haber 
hecho, La Voz de México, un llamado para detener ese avance, subrayando 
la existencia de sesenta congregaciones en la capital y sus cercanías, más las 
establecidas en varios estados lejanos de la capital de la República, además 
de poseer templos y practicar abiertamente su culto. Aguas sugería que lo 
que realmente preocupaba a la jerarquía eclesiástica era que sus “dominios 
se estaban disminuyendo”, por tanto, sugería que era necesario que el go-
bierno liberal tomara cartas en el asunto:

Que el Supremo Gobierno de la Nación abra los ojos y se convenza que mien-

tras Roma domine en el país, nunca será él el que mande entre la gente igno-

rante y fanática que no conoce sus derechos, no los beneficios que nos viene 

con la Constitución liberal que actualmente nos rige, sino el déspota de las 

siete colinas; una sola bula bastará para dejar sin efecto la más justa de sus 

62 Aguas, Contestación que el presbítero don Manuel Aguas da a la excomunión…,  
1871, p. 1.

Católicos, protestantes y liberales.indb   180 16/02/16   21:23



181CRISIS EN LAS ESTRUCTURAS ESPIRITUALES DEL CATOLICISMO

disposiciones, como ha sucedido con las leyes de Reforma, cuya obediencia se 

encuentra recomendada en las Santas Escrituras.63

Manuel Aguas hizo uso de los argumentos nacionalistas del momento 
para defenderse de las acusaciones de “vende patrias y anexionistas” que 
hacía la jerarquía eclesiástica sobre aquellos mexicanos que se unían a las 
“sectas protestantes”. Frente a estas aseveraciones Aguas contra-argumen-
taba y acusaba a su vez a la Iglesia católica de “antipatriótica y traidora” 
pues, según Aguas, la institución eclesiástica no colaboró económicamente 
cuando se dio la invasión norteamericana al país negándose “a auxiliar al 
gobierno que pedía recursos para conservar la independencia nacional”, 
además de haber sido la principal opositora de la Independencia de México 
de España.64 Más que afirmar una posición política, Aguas hacía uso de 
esas explicaciones para subrayar la dependencia que tenían los mexicanos 
de las decisiones romanas, producto de la herencia colonial. En realidad, 
el problema que más importaba al ex fraile dominico era la cuestión reli-
giosa, estaba convencido de la necesidad de introducir en México las ideas 
de la Reforma protestante que en el siglo XVI había cambiado la visión del 
cristianismo y de la institución eclesiástica romana. México necesitaba una 
Reforma religiosa que lo independizara del yugo ideológico romanista. Por 
eso afirmaba:

Si los mexicanos logramos emanciparnos completamente de Roma, entonces 

libres ya de ese enorme peso que gravita sobre las conciencias, nos atreveremos 

a afirmar con toda certeza que ya no había peligro de perder la patria, y que 

en conflicto dado, nuestra y sólo de nosotros será la victoria, porque ya no 

estaremos divididos y sólo existirá la unión, que da la fuerza y hace respirar a 

las naciones.65

63 Aguas, Contestación que el presbítero don Manuel Aguas da a la excomunión…, 1871.
64 Pérez, “Nacionalismo, clero y religión durante la era de Juárez” 1995, pp. 70-71. El 

texto de Manuel Aguas citado por Pérez Montfort es Manuel Aguas, Contestación que el 
presbítero Don Manuel Aguas da a la excomunión que en su contra ha fulminado el Sr. Obispo 
Don Pelagio Antonio de Labastida, Imprenta de V. G. Torres a cargo de M. Escudero, Méxi-
co, 1871, pp. 47-48 y 151-152.

65 Manuel Aguas, Contestación…, p. 48.

Católicos, protestantes y liberales.indb   181 16/02/16   21:23



182 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Tal era el conflicto que estaban provocando los escritos de Manuel 
Aguas en materia religiosa que no se hizo esperar nuevamente por parte de 
la opinión pública la defensa de la religión católica. La Voz de México editó 
un libro a finales de 1871, de autor anónimo, bajo el título de Refutación de 
los errores contenidos en una carta que el Pbro. Manuel Aguas ha publicado al 
abrazar el protestantismo. El texto es, efectivamente, una defensa teológica 
de cada uno de los puntos referidos por Manuel Aguas en la carta que diri-
gió al presbítero Nicolás Arias. Así, se cuestiona la labor de Aguas durante 
los años que fue sacerdote católico, la debilidad de convicciones demostra-
da, según el autor, con un cambio tan radical “tan sólo” por la lectura de 
esos “cuadernitos” a los que había hecho alusión Aguas como parte de los 
inicios de su conversión.66 En el siguiente capítulo, analizaremos detallada-
mente los puntos doctrinales que se defienden en este texto.

Otro texto importante que defendió al catolicismo y a la institución 
eclesiástica de los ataques de Manuel Aguas fue el del sacerdote Juan N. 
Enríquez Orestes. El documento que escribió Enríquez Orestes es im-
portante porque, habiendo formado parte del movimiento de los “Padres 
Constitucionalistas”, apoyó la idea de la creación de una Iglesia católica 
mexicana independiente de la autoridad pontificia. Sin embargo, Enríquez 
parece diferir de Aguas por su acercamiento al protestantismo, pues si bien 
en algún momento él mismo había abogado por la separación de la Iglesia 
católica mexicana de Roma nunca pensó en separarse del catolicismo:

En el púlpito y en la tribuna, en los cuarteles y en los campamentos, en la 

prensa de esta ciudad y en la de Puebla, prediqué con entusiasmo a las masas 

del pueblo, el amor a la patria, el amor a la libertad, la obediencia a la ley; que 

la observancia de esas grandes virtudes del hombre civilizado, no se oponían 

en manera alguna a las virtudes cristianas, al espíritu conciliador, ni a las prác-

ticas religiosas del verdadero catolicismo; y que por esto, todos sin excepción, 

debíamos defender la independencia de nuestro suelo, con la vida, con los 

intereses, con la inteligencia.67

66 Un sacerdote católico, Refutación de los errores contenidos en una carta que el Pbro. Ma-
nuel Aguas ha publicado al abrazar el protestantismo, México, Edición de La Voz de México, 
Imprenta de Ignacio Cumplido, 1871, pp. 8-34.

67 La Razón del Pueblo, Mérida, Yucatán, 26 de junio de 1871.

Católicos, protestantes y liberales.indb   182 16/02/16   21:23



183CRISIS EN LAS ESTRUCTURAS ESPIRITUALES DEL CATOLICISMO

Para Enríquez era importante establecer frente a la sociedad las diferen-
cias ideológicas que separaban al grupo de los “Padres Constitucionalistas” 
de ese nuevo movimiento liderado por Manuel Aguas. Más aun cuando 
Aguas pretendió delatar públicamente en su Contestación que Enríquez 
Orestes había formado parte del Comité de la Iglesia Episcopal Protestante 
para fundar la Iglesia Primitiva de Jesús en México.68 Enríquez escribió en 
su defensa:

La carta impremeditada del padre dominico, D. Manuel Aguas, me hace rom-

per el silencio a que me había sometido. No debía yo ser el primero en refutar 

sus extravíos, ni tengo empeño en hacerlo más que por un deber de conciencia 

que me impele a emitir mi humilde opinión acerca de esto; así por el conoci-

miento y contacto que he tenido con las personas y cosas que en ello se versan, 

como por destruir el error que vulgarmente se ha tenido de que yo haya perte-

necido a alguna de las sectas de Lutero.69

Enríquez afirmaba en su escrito que a fines de 1867, después de un 
largo destierro, los “eclesiásticos reformistas” aceptaron la política conci-
liadora del gobierno de Juárez, con lo que sugiere que decidió apartarse 
del movimiento. Es evidente que Juan N. Enríquez había sido dispensado 
por la Iglesia católica y fue nuevamente aceptado como ministro de la ins-
titución, incluso tal vez fue reprendido por la publicación del texto por las 
autoridades eclesiásticas, pues en una nota de La Voz de México aseguraba 
que “la carta que se ha publicado en el cuaderno que lleva por título Con-
testación que el presbítero etc., no es auténtica, sino inventada por el mismo 
Sr. Aguas”.70 En todo caso, lo que resulta atractivo es la defensa que hace 
en ese momento del catolicismo y la abierta manifestación de una postura 
totalmente contraria al movimiento religioso reformista encabezado por 
Manuel Aguas con una gran acogida. Enríquez cuestionó la profundidad 
de los estudios en filosofía y teología que Aguas aseguraba haber adquirido 
durante sus años conventuales, pues se pregunta: “¿cómo, con el tesoro 
de tales luces, con la fuerza de la argumentación, con el auxilio de tantos 

68 Aguas, Contestación…, p. 65.
69 La Razón del Pueblo, Mérida, Yucatán, 26 de junio de 1871.
70 La Voz de México, 12 de diciembre de 1871.

Católicos, protestantes y liberales.indb   183 16/02/16   21:23



184 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

elementos, como un mal soldado, se ha rendido sin combatir, al primer 
ataque del enemigo?” El presbítero invita a todos los católicos a leer esos 
cuadernitos y a no temer de una posible influencia pues asegura, no son 
más que 

[…] consejos muy vulgares, leyendas sin lógica ni sentido, que no instruyen 

al ignorante, ni pervierten al hombre honrado que ama sus creencias. Leedlos 

uno a uno si queréis, para que os forméis idea de lo que es el protestantismo; 

no temáis la persuasiva voz de esos escritores con quienes se ha identificado 

el padre Aguas; leed también la Biblia sin notas o con ellas, y os aseguro que 

permaneceréis tan católicos como antes.71

Además, aseguraba que así como el padre Aguas salió sin ninguna re-
sistencia del catolicismo, lo puede hacer del protestantismo. También era 
importante para Enríquez aclarar que aun siendo católico seguía apoyando 
la tolerancia religiosa, pues lejos de haber ocasionado un mal a la Iglesia, 
le había hecho saber con precisión “quiénes son sus fieles hijos y quiénes 
no lo eran”.72

En relación con las cuestiones doctrinales y teológicas en contra de los 
usos de las imágenes de devoción católica, en la Contestación que el presbí-
tero don Manuel Aguas da a la excomunión…de 1871, Manuel Aguas hizo 
fuertes declaraciones ridiculizando y acusando a la Iglesia católica de ser 
una iglesia idólatra. Haciendo uso de ciertos recursos literarios, se pregun-
taba qué pasaría si el apóstol San Pablo se apareciera ante el arzobispo de 
México, Pelagio A. de Labastida, en el recinto catedralicio. Seguramente, 
se respondía el autor, el apóstol “pensaría que se encuentra en algún an-
tiguo templo azteca al ver a tantos ídolos que adornaban las paredes de 
ese lugar, e inmediatamente solicitaría unos martillos y unas hachas para 
destruir esas imágenes que tanto insultan a la Divinidad”.73

Siguiendo la ficción de San Pablo dentro de la catedral metropolitana y 
con el arzobispo Labastida como guía de su visita, Manuel Aguas traza las 

71 La Razón del Pueblo, Mérida, Yucatán, 26 de junio de 1871.
72 La Razón del Pueblo, Mérida, Yucatán, 26 de junio de 1871.
73 Escrito impreso por el protestante Manuel Aguas, año de 1871. AHAM, Labastida y 

Dávalos, Caja 216, Exp. 43.

Católicos, protestantes y liberales.indb   184 16/02/16   21:23



185CRISIS EN LAS ESTRUCTURAS ESPIRITUALES DEL CATOLICISMO

orientaciones fundamentales de la teología iconoclasta protestante. De esa 
forma, satiriza el ritual católico de la misa, haciendo preguntar al apóstol 
si el altar principal no es una mesa de sacrificios humanos de los antiguos 
aztecas, a lo que el arzobispo responde que “ese altar sirve para decir misa, 
en la que sacrificamos a Jesús, que es la víctima que ofrecemos todos los 
días al Padre Celestial”, a lo que San Pablo replicaría:

[…] no comprendo cómo es que sacrificáis todos los días a Jesu-Cristo, que 

está en el Cielo a la diestra de Dios Padre, en cuerpo y alma gloriosa; pues 

sabemos que sólo dos ocasiones ha de venir el Salvador a este mundo en carne 

humana: la primera venida ya se verificó, y la segunda tendrá lugar en el últi-

mo día de los tiempos.74

Lo mismo ocurría cuando al ver San Pablo el retablo representando al 
Purgatorio, pregunta por qué se encuentra esa imagen ahí, a lo que se le 
responde que es para que los fieles sepan los padecimientos que se sufren 
en el camino hacia el encuentro con Dios.75

Lo que Manuel Aguas se empeñaba en subrayar era el apego construido 
por las instituciones de la Iglesia católica para venerar o adorar imágenes 
de talla o en pintura, y con ello demostrar que el calificativo de idólatras 
no estaba fuera de lugar. Que la función asignada de medianeros, abogados 
o intercesores de los santos era uno más de los “inventos” a los que había 
recurrido la Iglesia católica, que lo único que había logrado era desviar el 
culto y adoración a Jesucristo, pues aunque, explicaba Aguas, la Iglesia 
católica señalara que a través de las oraciones que se ofrecen a los santos 
también se adora a Jesucristo, los fieles habían encontrado en esas figuras 
mayor consuelo y apoyo que en el propio Jesucristo aumentando cada día 
un santo distinto para cada una de las “aflicciones que agobian a este mun-
do”. Con el fin de ser más explícito en ese afán idolátrico fomentado por 
las autoridades eclesiásticas, Aguas hizo decir al mismo arzobispo:

Las ventajas que de esto nos resultan, cualquiera las puede palpar, porque si 

estamos malos de las muelas por ejemplo, aducimos a Santa Apolonia para el 

74 Contestación que el padre Manuel Aguas…, 1871.
75 Contestación que el padre Manuel Aguas…, 1871.

Católicos, protestantes y liberales.indb   185 16/02/16   21:23



186 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

alivio; si nos enfermamos de los ojos de manera que nos caigan cataratas, le 

pedimos a Santa Lucía…; en los dolores de parto acudimos al bendito San Vi-

cente Ferrer; para hallar las cosas perdidas nos encomendamos a San Antonio 

el Cabezón…; para que nuestras casas no sean presas de incendio, tenemos 

como abogado a San Caralampio; para libertarnos de los ladrones, acudimos 

al buen San Dimas y a las Ánimas Benditas; pues es imposible que se pierda 

algo en las casas en cuyas puertas se colocan estampitas de las Ánimas o de 

San Dimas; para hacer que se vayan de entre nosotros las malas lenguas y los 

chismosos, rezamos la novena de San Judas Tadeo […] Para conseguir dinero, 

nos hincamos delante del Santo Niño Cautivo […]

Además, poseemos muchas reliquias de los Santos, delante de las cuales 

nos hincamos reverentes para adorarlas y besarlas, pues con estos actos meri-

torios ganamos muchas indulgencias y la remisión de todos nuestros pecados. 

Estas reliquias, por otra parte, son muy raras y preciosas; nos han venido de 

Roma la mayor parte, y buenos pesos han costado a nuestros antepasados. Lás-

tima que la policía de Víctor Manuel haya descubierto la gran fábrica romana 

de reliquias de todos precios, de todas especies y de todo gusto que había en la 

Ciudad Eterna, según nos dice Juvenal en el Monitor. “Había en aquel vasto al-

macén, pedazos de huesos, montones de trapos sucios; todo esto guardado con 

el cuidado más exquisito, todo esto conservado, numerado, apartado, puesto 

en sus cajas, marcado con el número de indulgencias que cada reliquia conce-

día, señalando con sus precios y vendido a los creyentes de los dos mundos.”

Este pequeño comercio marchaba a las mil maravillas: desde los cabellos 

de la Magdalena hasta las barbas del bienaventurado San Francisco de Paula, 

que buenos novios concede a las muchachas que le rezan los trece viernes en la 

Iglesia de la Enseñanza de esta Capital.76

Con esas críticas Manuel Aguas buscaba probar el carácter supersticioso 
de los católicos, dado que para ellos las imágenes religiosas y las reliquias 
estaban lejos de representar un objeto desinteresado, puesto que cuando 
un fiel se encontraba frente a una imagen de un santo o alguna de sus re-
liquias, pretendía obtener de ellas un milagro, “atribuyendo grandes virtu-
des a esos amuletos”, olvidando –decía– por completo que sólo Dios puede 
asegurar el bienestar de los hombres.

76 Contestación que el padre Manuel Aguas…, 1871.

Católicos, protestantes y liberales.indb   186 16/02/16   21:23



187CRISIS EN LAS ESTRUCTURAS ESPIRITUALES DEL CATOLICISMO

Para Manuel Aguas el origen de todas esas herejías se encontraba en la 
manipulación hecha por la Iglesia romana de las Sagradas Escrituras puesto 
que suprimió el segundo precepto del Decálogo que dice: “No te harás 
ninguna imagen ni semejanza de cosa alguna que esté arriba en el Cielo; 
no te inclinarás ante ellas, ni las adorarás”. En suma, la idea de orar a los 
santos para que funjan como intercesores entre los hombres y Dios era un 
invento de la Iglesia romana puesto que el único mediador entre Dios y los 
hombres era Jesucristo hombre.77

La causa del olvido de Jesucristo, del decaimiento religioso y del au-
mento del indiferentismo era, según Aguas, consecuencia justamente del 
aumento de “ese número de intercesores y medianeros como tenéis y pro-
curáis aumentar a cada paso” pues con ello se demuestra una gran descon-
fianza a la gracia de Jesús; se debía también al negocio que se había hecho 
de la religión, el autor hacía preguntar al apóstol San Pablo: “¿Por qué 
habéis inventado ese purgatorio, esas indulgencias, esas obras satisfacto-
rias, esa confesión, esa misa, esos santos intercesores e idolatrías?”, de qué 
entonces ha servido, diría el apóstol, el sacrificio de Jesús en el Calvario 
puesto que, según las Escrituras, “creyendo en él con fe viva, se iría a la 
Gloria sin necesidad de tantas mentiras como os rodean”.78

En el mismo texto Manuel Aguas sugería un debate con el arzobispo 
Labastida en el que se discutiera sobre si la Iglesia católica era o no idólatra:

[…] pongamos en claro, mediante una discusión benévola y caritativa, quién 

sigue la verdadera religión, si vos o yo. Por mi parte os protesto, bajo mi pala-

bra de honor, que en el momento en que me convenzáis de que vuestra Iglesia 

no es idólatra, y de que no ha contrariado a las Santas Escrituras, estoy pronto 

a volver humillado a vuestros pies y a sujetarme a la penitencia que tengáis a 

bien imponerme. Pero también exijo de vos, de que en el caso que quedéis 

vencido, en que os demuestre que la Iglesia Romana ha despreciado la palabra 

de Dios; en el caso que pruebe contra el expreso mandato del Señor que es-

tás adorando esas imágenes en vuestros templos, valerosamente las mandaréis 

destruir, y valerosamente os separaréis de Roma, aunque os cueste la vida.79

77 Contestación que el padre Manuel Aguas…, 1871.
78 Contestación que el padre Manuel Aguas…, 1871.
79 Contestación que el padre Manuel Aguas…, 1871.

Católicos, protestantes y liberales.indb   187 16/02/16   21:23



188 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

De acuerdo con el informe de la Secretaría Arzobispal en el área de 
censura, el documento publicado por Manuel Aguas fue distribuido por 
las misiones protestantes en varias parroquias de la arquidiócesis de México 
junto con un cartel que hacía mención a su excomunión, aplicada por el 
arzobispo Labastida, y a la “persecución” de la que, según Aguas, era vícti-
ma por encargo del propio arzobispo.80 Al parecer la distribución de estos 
documentos tenía varios fines. Primero, servía como un medio de evange-
lización dado que su contenido era esencialmente una explicación doctri-
nal de los “errores” del catolicismo y de los fundamentos de las creencias 
protestantes. Desde luego, la intención era la conversión al protestantismo 
tanto de clérigos, como el caso de Aguas, como de seglares. Muchos de 
esos documentos eran enviados directamente a los curas de las principales 
parroquias de la arquidiócesis.81 Segundo, tenía como fin mostrar a los fie-
les las medidas que era capaz de tomar la jerarquía católica contra aquellos 
que no estuvieran de acuerdo con los dogmas dictados desde Roma, subra-
yando con ello lo lejana que se encontraba la clerecía católica de la piedad 
cristiana y del diálogo para el convencimiento.

Frente a este tipo de propaganda protestante y una positiva recepción 
de ella por parte de la feligresía, evidenciada por la expansión del protes-
tantismo en la arquidiócesis, las medidas tomadas por el clero católico 
fueron responder de la misma forma.

Tras estos debates, a finales de ese año de 1871, el sínodo de la Iglesia 
de Jesús, eligió a Manuel Aguas como obispo de dicha Iglesia, a partir 
de entonces se propuso con mayor entusiasmo organizar en México una 

80 Contestación que el padre Manuel Aguas…, 1871.
81 Un ejemplo claro del proceder de los protestantes en cuanto a la divulgación de la 

propaganda doctrinal, se muestra en una carta que el cura de la parroquia de Chimalhua-
cán, Chalco, Fr. Hermenegildo López, dirige al arzobispo explicando que, efectivamente, 
recibió “una carta de un don Silvestre López de Amecameca, corifeo o ministro protestante, 
adjunta la del P. Aguas impresa, que él mismo me remitió”. En la carta que dirige el pres-
bítero Silvestre López al cura de Chimalhuacán se señala que el propósito es: “porque me 
figuro puede importarle; no vaya U. a figurarse que al tener el atrevimiento de mandársela 
sea con objeto de ofenderlo o con alguna mala índole, no, lo hago sencillamente y de buena 
fe, pues que, aunque U. por ahora es ministro romanista, tal vez mañana o pasado no, así 
es que aunque por ahora no estamos de acuerdo en las prácticas de nuestro culto; no odia- 
mos a ninguno”, AHAM, Fondo episcopal, Sección Secretaría Arzobispal, Serie parroquias, 
Caja 61, Exp. 56, Año 1871.

Católicos, protestantes y liberales.indb   188 16/02/16   21:23



189CRISIS EN LAS ESTRUCTURAS ESPIRITUALES DEL CATOLICISMO

iglesia nacional e independiente. Sin embargo, no pudo llevar a cabo este 
proyecto pues murió el 18 de octubre de 1872 a la edad de 42 años.

No obstante, el verdadero proyecto de reforma religiosa en México ha-
bía iniciado por la labor de Manuel Aguas. La manera en la que se enfrentó 
a la jerarquía católica y la opinión pública conservadora fue modelo tanto 
para otros predicadores protestantes como para miembros de la elite po-
lítica durante esos años. Al proyecto de formación de una Iglesia católica 
nacional constituida bajo las directrices de la Iglesia de Jesús intentaron 
dar continuidad antiguos sacerdotes católicos como José María González, 
o incluso personajes de la intelectualidad y política mexicana como Ignacio 
Ramírez (el Nigromante), quien consideraba que una forma de conciliar 
las creencias católicas con el progreso nacional sería a través de la confor-
mación de una Iglesia católica independiente de Roma.82

Otro político e intelectual de envergadura que quedó impactado por 
la personalidad de Manuel Aguas fue Ignacio Manuel Altamirano, quien 
en abril de 1871 escribió un artículo dedicado a señalar el enfrentamiento 
entre Aguas y la clerecía nacional a raíz de su conversión religiosa.83 La 
empatía que muchos intelectuales de la época sintieron con la idea de im-
plantar en México maneras distintas de practicar la fe cristiana radicaba en 
la idea generalizada en ese sector de la sociedad de que gran parte de los 
males que aquejaban a la sociedad mexicana y que impedían el progreso de 
la nación radicaban en la gran influencia que ejercía el clero sobre los fieles, 
esencialmente en el ámbito educativo y moral. La resistencia que oponía 
el clero católico al establecimiento de la escuela laica y la libertad de cultos 
radicaba, de acuerdo con los liberales, en el temor de perder adeptos de su 
iglesia y, por consiguiente, perder poderes económicos y sociales.84

A partir del precedente marcado por Manuel Aguas, distintas iglesias 
cristianas –presbiterianos, metodistas, episcopalistas– comenzaron a enviar 
misioneros con la intención de estudiar las posibilidades de establecer sus 
iglesias en México dando inicio una intensa propaganda doctrinal por par-
te de estas confesiones religiosas en el país.

82 Ignacio Ramírez, Obras completas III, 1985, pp. 364-369.
83 El Federalista, 24 de abril de 1871.
84 Altamirano, “El maestro de escuela”, en El federalista, 20 de febrero de 1871.

Católicos, protestantes y liberales.indb   189 16/02/16   21:23



190 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Además de haber llamado la atención de muchos hombres y mujeres 
que como Aguas se sentían en conflicto con su fe religiosa y el proceder 
de la institución eclesiástica, los escritos de Manuel Aguas siguieron pu-
blicándose hasta bien entrado el siglo XX como fuente fundamental para 
adentrarse en las ideas doctrinales de los protestantismos.

En ese sentido, otra de las acciones que había tomado Manuel Aguas 
para difundir la decisión de su conversión al metodismo fue colocar en 
varias parroquias de la arquidiócesis de México, con ayuda de las misiones 
protestantes y simulando lo que hiciera Lutero con sus 95 tesis, varios 
carteles en los que explicaba las razones doctrinales que lo llevaron a to-
mar esa decisión. Los argumentos que en materia de imágenes religiosas 
planteó Aguas en algunos de los documentos que difundió por gran parte 
de la arquidiócesis, nos evidencian el papel del ex sacerdote católico en 
el avance del protestantismo y de sus doctrinas en la misma arquidióce-
sis, como modelo de un cambio de mentalidad en la sociedad mexicana 
decimonónica, dado que como Aguas hubo otros eclesiásticos, tal vez no 
tan afamados, que optaron por acercarse a la Iglesia Evangélica y a otras 
iglesias protestantes y que comenzaron a predicar en los poblados donde se 
encontraba su templo.85 Así, las misiones protestantes pudieron iniciar su 
labor de predicación.

Expansión de las iglesias protestantes 
en la arquidiócesis de México

La labor de expansión de las ideas protestantes en la arquidiócesis de Méxi-
co podemos observarla gracias a los informes que a instancias del arzobispo 
Pelagio Antonio de Labastida, se solicitaron a todos los curas párrocos de la 
arquidiócesis para verificar el estado que guardaba el protestantismo. Así, 
por ejemplo, en diciembre de 1869 el cura Juan Osorno informaba a la 
Secretaría Arzobispal que en la parroquia de Tizayuca “se había presentado 
una persona que decía ser sacerdote misionero de la Iglesia de Jesús” y que 

85 Fortino Hipólito Vera registra otras sentencias del tribunal eclesiástico contra dos 
sacerdotes católicos. La primera de marzo de 1868 contra el presbítero Francisco Gracida 
y la segunda contra el presbítero Agustín Palacios en agosto de 1871. En Vera, Colección de 
documentos…, 1887, pp. 223-228.

Católicos, protestantes y liberales.indb   190 16/02/16   21:23



191CRISIS EN LAS ESTRUCTURAS ESPIRITUALES DEL CATOLICISMO

comenzó a predicar entre la población y a repartir “infinidad de libros 
prohibidos”.86 O el informe que presentó en 1871 el párroco de Chimal-
huacán, Atenco, Marcos de Jesús Huesca, en el que exponía que varios de 
sus feligreses se habían convertido al protestantismo y que “invadieron una 
parte del cementerio del barrio de San Agustín para ejercer allí su culto”, 
además de “repartir libros heréticos e impíos, fijar cartelones de la misma 
naturaleza en las paredes de los cementerios y esparcir anónimos en la Se-
mana Santa contra mi persona”. Lo que más preocupaba al padre Huesca 
era que el alcalde del pueblo, por orden del gobierno del estado, había 
dado a conocer que existían en Chimalhuacán ciento dos personas, distri-
buidas en tres barrios, pertenecientes “a la secta protestante”, pero aclaraba:

[…] aunque si es verdad que quizá la mitad de estos desgraciados serán tan 

sólo de compromiso o de nombre o más bien dicho de teoría; pero los de la 

otra mitad son en realidad prácticos protestantes, pues sus demostraciones y 

relaciones con los de la Capital de la misma secta ni dejan la menor duda, y a 

pesar de esto varios de ellos se comprometen para ser padrinos de bautismo o 

matrimonio y se presentan a la parroquia para ello […]87

El temor por supuesto radicaba en la posibilidad de que aumentara 
aún más su número. A partir de la revisión de estos informes que aparecen 
a lo largo de las gestiones arzobispales de Pelagio Antonio de Labastida y 
Dávalos (1863-1891) y de Próspero María Alarcón (1891-1908) podemos 
inferir, en términos generales, los métodos utilizados por los protestantes 
para entrar en las localidades y promover así el crecimiento de sus cultos. 
Al parecer, el número de matrimonios entre católicos y protestantes, así 
como la realización de bautizos y de sepelios bajo el rito de alguna de las 
denominaciones protestantes iban en aumento. Los matrimonios mixtos 
eran una preocupación para los párrocos, sobre todo si el miembro protes-
tante era la madre, pues se consideraba que ella transmitiría a los hijos del 
matrimonio las creencias religiosas que practicara. Asimismo, la necesidad 

86 AHAM, Fondo Episcopal, Sección: Secretaría Arzobispal, Serie: parroquias; Caja 42; 
Exp. 47.

87 AHAM, Fondo Episcopal, Sección: Secretaría Arzobispal, Serie: parroquias: Caja 62; 
Exp. 58.

Católicos, protestantes y liberales.indb   191 16/02/16   21:23



192 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

de enterrar a protestantes en lo que eran o habían sido cementerios parro-
quiales era otra preocupación para los clérigos, a los que en ocasiones se les 
solicitaba dar la extremaunción, y para los seglares, quienes no querían ser 
enterrados junto a un protestante. Además había quejas constantes sobre la 
práctica de su culto dentro de los cementerios.88

Pero sin duda uno de los mayores temores del clero era el estableci-
miento de alguna iglesia protestante cercana a sus parroquias o en alguna 
antigua iglesia católica. Fue frecuente el aviso sobre las intenciones de ad-
quirir algún templo o capilla perteneciente a la Iglesia católica. Así ocurrió 
en la parroquia de Ecatzingo. El fraile León de Jesús Aguilar informaba 
que los protestantes habían manifestado su interés por adquirir una de las 
capillas pertenecientes al curato “y tomarla por su propiedad para ejercer 
en ella su culto”, y que había solicitado a las autoridades del poblado que 
se prohibiera la compra del inmueble a esas personas, a lo que el Alcalde 
del municipio respondió que “por mí parte he tomado y tomaré el mayor 
empeño en que tengan su más exacto cumplimiento en este Distrito las 
leyes de tolerancia religiosa”.89 O el caso del pueblo de Joquincingo, cerca-
no a Toluca. En un informe inicial enviado en 1871 se había manifestado 
el aumento en el número de protestantes en el pueblo, al grado de temer 

88 Entre 1866 –año en que se registra en la Secretaría Arzobispal el primer informe so- 
bre un rito protestante en la parroquia de Texcoco– y 1906, contabilizamos 77 informes  
sobre la presencia protestante en la arquidiócesis de México, el mayor número ocurrió 
en la gestión arzobispal de Pelagio Antonio de Labastida con 57. La razón de ese número 
puede ser la solicitud que hizo el arzobispo a los curas párrocos de informar regularmente el  
estado en que se encontraban las parroquias en relación con la presencia de protestantes; y 
porque en la gestión arzobispal de Próspero María Alarcón (1891-1908) el protestantismo 
fue visto con cierto grado de tolerancia. Entre las principales preocupaciones de los párro-
cos de la arquidiócesis se encontraban la de si estaban autorizados a conceder el sacramento 
matrimonial entre católicos y protestantes, o el bautismo, a niños o adultos protestantes o el 
de la absolución a miembros de cualquier denominación protestante. También se encuen-
tran varios informes sobre la introducción de folletos de propaganda protestante; o sobre 
la presencia de ministros protestantes; sobre la conversión multitudinaria de antiguos fieles 
católicos de alguna parroquia al protestantismo; o disturbios por la presencia de protes-
tantes en cementerios católicos; o por la adquisición de algún antiguo recinto católico por 
protestantes y la instalación de una iglesia bajo algún rito reformado.

89 AHAM, Fondo Episcopal, Sección: Secretaría Arzobispal; Serie: parroquias;  
Caja 54; Exp. 68, Año 1870.

Católicos, protestantes y liberales.indb   192 16/02/16   21:23



193CRISIS EN LAS ESTRUCTURAS ESPIRITUALES DEL CATOLICISMO

que se extendiera a otras localidades cercanas; que la razón fundamental 
del progreso del protestantismo, decía el párroco, “no es nacida de malas 
disposiciones, sino efecto de su suma pobreza [de los fieles], pues están en 
una verdadera indigencia”.90 En un segundo informe del año de 1875 se 
observa que se había logrado apagar el ánimo entre los que se decían pro-
testantes pues varios de ellos se habían presentado con el párroco diciendo 
que “estaban convencidos de la falsedad de lo que llamaban Religión los 
protestantes”; sin embargo:

[…] días pasados ha venido a aquel pueblo, un d. Santiago Pascoe acompa-

ñado de otros señores de la secta de Toluca, con el fin de reanimarlos en sus 

opiniones sectarias según estoy informado; y al efecto les compraron una casa 

para los actos de su culto; ofreciéndoles un Piano que han ido a traer a esa Ca-

pital para la solemnidad de dichos actos; la casa la han aseado y puesto sobre 

la puerta que da a la calle la siguiente inscripción: Casa de oración. Doctrina 
de Jesucristo.91

La adquisición de esos inmuebles iba en aumento debido al dinero 
que enviaban las iglesias protestantes de Estados Unidos a las misiones 
en México. En 1884, Jesús Montalvo, cura de una parroquia de Toluca, 
informaba al arzobispo que Carlos Chair había vendido a los protestantes 
una casa para establecer un templo y que tenía pensado venderles el con-
vento de la Merced, el cual fue adjudicado por una deuda con el gobierno 
federal. Dentro del convento había un colegio de niñas y otro de niños 
gratuitos sostenidos por una sociedad católica, y se acababa de fundar una 
casa de asilo para expósitos.92 O en el curato y Vicaría foránea de Santa 
María de la Asunción, en Cuernavaca, donde se habían establecido cuatro 
congregaciones protestantes “una en esta parroquia, otra en Cuautla, Mo-
relos, la tercera en Jojutla y la cuarta en la hacienda de San Nicolás aun-
que han intentado también establecerse en Alpuyeca, Tetecala, Miacatlán 

90 AHAM, Fondo Episcopal, Sección: Secretaría Arzobispal; Serie: parroquias; Caja 71; 
Exp. 38, Año 1871.

91 AHAM, Fondo Episcopal, Sección Secretaría Arzobispal; Serie: parroquias; Caja 90; 
Exp. 32, Año 1875.

92 AHAM, Fondo Episcopal, Sección Secretaría Arzobispal; Serie: parroquias; Caja 22; 
Exp. 18, Año 1884.

Católicos, protestantes y liberales.indb   193 16/02/16   21:23



194 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

y otros puntos”.93 De esta forma vemos que la presencia de importantes 
brotes protestantes que proyectaban extenderse a varias parroquias de la 
arquidiócesis era visible.

El gobierno de la mitra exhortaba en todos los casos sobre protestantis-
mo, que se cuidara de “trabajar con el mayor celo y prudencia para reducir 
a sus feligreses al buen camino por medio de la predicación y propagación 
de buenos libros y demás medios que estén a su alcance, especialmente el 
promover una misión” y que se siguiera dando cuenta de los resultados. 
Las condiciones de la mayoría de las parroquias eran de tanta pobreza que 
casi todos los párrocos respondían que les era imposible la fundación y 
mantenimiento de una misión; sin embargo, lo que sí podían hacer era 
amenazar con la excomunión a aquellos que tuvieran intenciones de visitar 
un establecimiento protestante, con recoger y quemar la propaganda, que 
abundaba dado que era uno de los medios principales con los que conta-
ban las misiones protestantes, o bien, con amedrentar a los predicadores 
llegando a echarles al pueblo entero encima.94

Además de la pérdida de muchos recintos antiguamente católicos lo 
que más pesaba al clero era que, como el caso del templo y convento de 
la Merced en Toluca, se estaban cerrando u ocupando por los protestantes 
muchos espacios de enseñanza y predicación de la doctrina católica en 
prácticamente toda la arquidiócesis. Para clérigos y seglares era una situa-
ción muy violenta ver cómo eran despojados no sólo de un antiguo lugar 
de culto sino de un espacio de sociabilidad cotidiana. El lugar del motivo 
para la fiesta religiosa de un barrio; las imágenes devocionales que antigua-

93 AHAM, Fondo Episcopal, Sección Secretaría Arzobispal; Serie: parroquias; Caja 80; 
Exp. 55, Año 1873.

94 Como ocurrió en 1870 en Chimalhuacán, Chalco. Se estableció en dicha población 
un grupo de protestantes adquiriendo en una compra la capilla de San Bartolo como centro 
para el ejercicio de su culto. Al momento que se disponían a quitar las imágenes de los san-
tos que se encontraban en la fachada de la mencionada capilla y de los altares al interior del 
templo llegaron varios vecinos del pueblo a punta de armas para impedirlo, y a decir de la  
prensa instigados por el cura párroco, el Sr. Villageliú, quien fue puesto a disposición de  
las autoridades civiles. La Voz de México, martes 26 de abril de 1870. Como esta nota, ve-
mos en la prensa mexicana de la segunda mitad del siglo XIX innumerables casos de enfren-
tamientos entre católicos y protestantes. Asimismo, en el Archivo Histórico de la Suprema 
Corte de Justicia se encuentran múltiples expedientes sobre acusaciones tanto de católicos 
como de grupos protestantes.

Católicos, protestantes y liberales.indb   194 16/02/16   21:23



195CRISIS EN LAS ESTRUCTURAS ESPIRITUALES DEL CATOLICISMO

mente eran visitadas para solicitar los favores correspondientes habían sido 
despojadas, cuando no destruidas. Pero los protestantes estaban ofreciendo 
un nuevo espacio para la oración y el acercamiento divino, y justamente 
los años de mayor expansión se dieron durante la gestión del arzobispo La-
bastida. La apropiación de las iglesias católicas por parte de los protestantes 
que llegaban a alguna localidad generaba de forma inmediata la intención 
de “desaparecer” las imágenes de santos, de ángeles y de vírgenes que se en-
contraban en las fachadas de las iglesias y al interior de las mismas. De esa 
forma, al tiempo que se establecía el rechazo a las imágenes de devoción ca-
tólica se transmitían los fundamentos teológicos de su postura iconoclasta.

Católicos, protestantes y liberales.indb   195 16/02/16   21:23



Católicos, protestantes y liberales.indb   196 16/02/16   21:23



4. LA PROPAGANDA ICONOCLASTA  
PROTESTANTE

El tema de los usos y funciones de la imagen religiosa entre protestantes y 
católicos ha sido desde el principio de su disensión un elemento de debate 
entre ambas corrientes cristianas. Los reformadores cristianos del siglo XVI 
coincidieron en que la Iglesia católica permitió y contribuyó al abuso en el 
culto a las imágenes religiosas. El argumento central de los primeros refor-
madores cristianos subraya que el uso de las imágenes en el culto impedía 
el conocimiento espiritual y la relación abstracta con Dios. Asimismo, la 
extensa gama de símbolos e íconos cristianos (cruces, anagramas, la propia 
representación eucarística –el cáliz, la hostia y el vino– el simbolismo ani-
mal, las diversas representaciones marianas y un largo etcétera), no fungían 
más que como distractores externos y alejaban al creyente de la esencia del 
cristianismo, que era el recuerdo de los mensajes de Dios y de su Hijo en 
la tierra depositados en las Sagradas Escrituras.1 La respuesta contrarrefor-
mista, por medio del Concilio de Trento (1545-1563), a los argumentos 
en contra de la devoción y usos de las imágenes religiosas fue reafirmar 
solemnemente su licitud canónica y devocional basados en los argumen-
tos de la querella bizantina y esencialmente en las evidencias de imágenes 
divinas en la tierra y subrayar que el objeto material (pintura o escultura) 

1 El trabajo de Olivier Christin muestra justamente el significado de la iconoclastia 
dentro del proyecto de reforma religiosa propuesto en Francia entre 1530 y 1570, reparan-
do en los fundamentos teóricos y políticos y contestando a dos preguntas fundamentales: 
¿por qué la violencia ejercida sobre las imágenes religiosas más que sobre la clerecía? Y ¿por 
qué, en la mayor parte de las agresiones a las imágenes religiosas, éstas fueron mutiladas 
y no destruidas? Olivier Christin, Une révolution symbolique. L’iconoclasme huguenot et la 
reconstruction catholique, 1991.

[197]

Católicos, protestantes y liberales.indb   197 16/02/16   21:23



198 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

es un vehículo para establecer la relación de lo divino con el hombre.2 Por 
otra parte, se inició el impulso a una producción artística sobre lo divino 
mucho más emotiva con el objeto de sensibilizar la fe de los creyentes y 
reafirmar así la postura eclesiástica respecto al tema de los íconos. De esta 
forma se establecieron las bases teológicas y prácticas de un debate milena-
rio en torno de las imágenes de devoción católica.

El siglo XIX abrió la posibilidad de una renovación de los argumentos 
teóricos iconoclastas e iconódulicos. La devoción hacia las imágenes cató-
licas fue cuestionada esta vez por quienes pretendían establecer las bases de 
un nuevo régimen constituido por los nacientes Estados nacionales. Esa 
situación fue aprovechada por el proyecto de expansión protestante, cuya 
integración del racionalismo en su teología –en la que no era aceptado 
nada que mantuviese un carácter sobrenatural– permitió una amplia iden-
tificación con los proyectos culturales liberales de varias naciones, convir-
tiéndose las imágenes de culto y devoción católica nuevamente en centro 
de importantes debates teológicos y políticos.

En el caso de México, ese debate fue intenso. El Estado liberal mexicano 
dio inicio a un proyecto de transformación del paisaje, mediante la demo-
lición de múltiples edificios religiosos, iniciando así una reconstrucción de 
las ciudades que permitiera aminorar en parte la fuerte presencia material 
del catolicismo. Por su parte, las diversas denominaciones protestantes que 
se establecieron en México iniciaron su lucha contra las imágenes religiosas 
a través de una férrea propaganda iconoclasta. 

¿Cómo fue presentado el desacuerdo iconódulico de los protestantes 
que llegaron a México?, ¿a partir de qué medios transmitieron su postura 
iconoclasta?, ¿cuál fue la recepción del mensaje en contra de las imágenes 
religiosas entre la población? Las ideas que vertió el protestantismo a través 
de varios medios de comunicación (prensa, folletería, instrucción religiosa, 
misiones) tenían como objeto principal transmitir una forma distinta de 
vivir el cristianismo en una sociedad en la que imperaba la cultura católica, 
y es esa forma de transmitir y su contenido en relación con las imágenes 
religiosas, lo que nos interesa desentrañar en este capítulo.

2 Fumaroli, Apologética de las imágenes sagradas, 2004, pp. 17-37.

Católicos, protestantes y liberales.indb   198 16/02/16   21:23



199LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

COINCIDENCIAS EN EL PROYECTO CULTURAL LIBERAL 
Y EL PROTESTANTE

El interés que despertó la lectura en español de las Sagradas Escrituras 
en varios sectores de la población mexicana, acercó a un grupo de la elite 
política e intelectual de México con los recién llegados misioneros protes-
tantes. Este acercamiento permitió el diálogo y la coincidencia en cuanto a 
la forma en la que se vislumbraba el devenir de la nación.

Tanto en el discurso que manejaba la elite liberal mexicana y en mu-
chos de los escritos que comenzaron a divulgar los protestantes se descri-
bía al clero, principalmente a la jerarquía eclesiástica, como la causante 
fundamental del retraso social y cultural de la población y se le culpaba 
de sembrar en el espíritu de los ciudadanos la semilla de la ignorancia, el 
fanatismo y la intolerancia:

Por espacio de sesenta años, ese partido [se refiere al partido conservador,  

al que estaban adscritos miembros de la alta clerecía nacional] que merced al 

sistema colonial, y sobre todo a los cuantiosos tesoros de que se había apodera-

do, pudo influir en la suerte de nuestro pueblo de una manera poderosa, hizo 

siempre una cruda guerra a toda idea de progreso, a toda idea que tendiese a 

emancipar a las masas del duro yugo a que las había sujetado por medio de la 

ignorancia y del terror religioso.3

Fanatismo religioso, superstición y retraso eran los términos que ali-
mentaban el imaginario liberal para describir los males que, desde esa 
perspectiva, fomentaba el catolicismo en las sociedades y en los indivi-
duos. A las Leyes de Reforma, promulgadas por el gobierno de Juárez, se 
atribuía el origen de una nueva era en el país, en donde las ideas de pro-
greso habían logrado vencer al “oscurantismo” que, de acuerdo con los 
escritores liberales, había dominado las conciencias de los mexicanos du-
rante los tres siglos coloniales y los primeros años de vida independiente. 
Pero, además del espíritu de retroceso, al llamado “partido clerical” se le 
acusaba de mantener viva la “superchería y el embrutecimiento” entre sus 
feligreses con el único propósito de sostener el “monopolio religioso” que 

3 El Libre Pensador, México, 5 de mayo de 1870.

Católicos, protestantes y liberales.indb   199 16/02/16   21:23



200 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

aseguraba “las arcas” de la Iglesia, los privilegios de la jerarquía eclesiásti-
ca y los abusos de los sacerdotes menores que, a decir de la prensa liberal, 
no dudaban en manipular a los fieles obligándolos a gastar su dinero 
en donativos para los conventos, construcción de nuevas parroquias y 
capillas, los gastos de cofradías, iluminación de altares o los gastos para 
las fiestas de los santos.4 En el contexto de estas ideas políticas llegaron 
y se establecieron los protestantes en el país, y ese mismo discurso sería 
retomado en la propaganda protestante. Así, vemos desde el principio 
y de forma constante en la prensa protestante escritos en defensa de la 
Constitución de 1857 y de las Leyes de Reforma, y durante el gobierno 
porfirista una crítica, aunque moderada, a la política de conciliación que 
mantenía el régimen dictatorial.

Las ideas liberales y racionalistas en boga beneficiaron el desarrollo del 
proyecto evangelizador y de transformación cultural de las iglesias protes-
tantes en México.

Después de la favorable recepción que en las décadas de 1820 y 1830 
manifestara la población hacia la edición en español de la Biblia, distri-
buida por colporteurs o agentes bíblicos protestantes en el país, aunque 
desperdigados, nunca dejó de aparecer alguna que otra publicación que 
explicaba algún elemento doctrinal del protestantismo. Sin embargo, no 
es hasta 1850 que se comenzó a ver con mayor claridad el establecimiento 
de un proyecto de propaganda doctrinal protestante en México. Tras la 
experiencia de divulgación de la Biblia de James Thomson en México, las 
misiones protestantes que se instalaron en el país fueron perfeccionando 
una importante estrategia de publicidad de sus ideas. Pronto se perca-
taron de que, sin importar los niveles de alfabetización, una vez que los 
folletos, hojas de propaganda, evangeliarios o Libros de Salmos estaban 
en circulación, las ideas impresas en su interior se extendían como tinta 
derramada, llegando a los lugares más recónditos. Comenzaron entonces 
a abordar temas más susceptibles para el catolicismo, como la cuestión 
mariana, el culto a los santos y los usos y funciones de las imágenes de 
devoción católica.

4 El Libre Pensador, México, 5 de mayo de 1870.

Católicos, protestantes y liberales.indb   200 16/02/16   21:23



201LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

FUNDAMENTOS DOCTRINALES DE LA ICONOCLASIA 
PROTESTANTE DECIMONÓNICA

La Virgen María en el debate inicial contra el culto 
a las imágenes religiosas en México

La designación del siglo XIX como “el siglo de María” que hiciera Pío IX 
desde el inicio de su pontificado, fue una provocación para algunas deno-
minaciones protestantes que convirtieron a la madre de Jesucristo en uno 
de los principales puntos de ataque doctrinal contra el catolicismo en el 
siglo decimonónico.

En el año de 1850 apareció en varios estados de la República Mexicana 
un panfleto protestante –de autor anónimo, aunque en otro documento se 
menciona a José de San Pedro como responsable– bajo el título de El retra-
to de la Virgen en los cielos, dibujado según los indicios sacados de la Sagrada 
Escritura.5 En dicho texto se negaba la perpetua virginidad de María, ma-
dre de Jesucristo en la tradición cristiana, y se cuestionaban las formas del 
catolicismo de venerar la imagen mariana bajo múltiples advocaciones.6 
La edición de dicho texto de mayor circulación en México fue el impreso 
en Nueva York por Juan A. Ackley. El retrato de la Virgen es un “impreso 
de veintidós páginas en octavo”, cuyo contenido fundamental, de acuerdo 
con el propio texto, es demostrar a través de las Sagradas Escrituras que 
el segundo artículo de fe dictado por la Iglesia católica, que dice que “Je-
sucristo Nuestro Señor, nació de Santa María Virgen, siendo ella virgen 

5 José de San Pedro era un seudónimo. Así se pone de manifiesto en un opúsculo de 
censura que hizo Pedro Espinosa, Censor de la Junta Diocesana del obispado de Guadala-
jara, sobre los contenidos del folleto protestante, declarando que el nombre de la persona 
que se adjudicaba la autoría del texto es “falso y un engaño”. En Diego Aranda, Prohibi-
ción del libro titulado: El retrato de la Virgen María en los cielos, Guadalajara, Tipografía de  
Rodríguez, 1850, p. 8.

6 A pesar de una búsqueda exhaustiva no se logró localizar el impreso. Sin embargo, sí 
pudimos corroborar que este documento circuló en otras regiones de América Latina en los 
mismos años que en México, al menos se tiene el registro del texto en Puerto Rico. Lidio 
Cruz Monclova, Historia de Puerto Rico. Siglo XIX, 1952, p. 851. También pudimos localizar 
el registro electrónico de una edición española del panfleto correspondiente al año de 1870: 
El retrato de la Virgen María en los cielos según las Santas Escrituras, España, Imprenta de José 
Cruzado, 1870, 32 p.

Católicos, protestantes y liberales.indb   201 16/02/16   21:23



202 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

antes del parto, en el parto y después del parto”, es falso. Los argumentos 
esenciales que sostienen la postura del autor son tres: las evidencias que se 
encuentran en los evangelios y que muestran, según el autor, que Jesús no 
fue hijo unigénito de María; que María no estuvo exenta de toda culpa 
mortal o venial, y por tanto, que no hay un fundamento teológico para 
convertirla en “un ídolo como la ha convertido la Iglesia católica”; y final-
mente, que María no puede mediar entre los hombres y Jesucristo puesto 
que “… no es más que una mujer bienaventurada y dichosa, así como otra 
cualquiera mujer agraciada y salvada…”.7

En el contexto en el que se presentó el folleto, su contenido resultaba 
provocador. La raigambre de la imagen mariana en México es incuestiona-
ble. Tanto para la institución eclesiástica como para los fieles católicos, la 
Virgen María había logrado profundos alcances de significación espiritual 
y social. A lo largo de los tres siglos coloniales y en prácticamente todo el 
territorio nacional, la feligresía identificaba la imagen mariana como un 
elemento simbólico de protección, y a partir de la primera mitad del si- 
glo XIX se sumó a este imaginario la construcción de un sentido de iden-
tidad regional y/o local en que la imagen de la Virgen María, bajo alguna 
advocación representativa de la región, fungía como símbolo de integra-
ción colectiva. Por su parte, la Iglesia católica novohispana había visto en la 
expansión del culto mariano un elemento que afirmaba ideológicamente el 
nuevo orden territorial y espiritual instaurado por la monarquía española; 
y para el siglo XIX se estaba convirtiendo en un instrumento para legitimar 
el papel de la institución eclesiástica mexicana en la conformación de la 
nación. Además, cabe advertir, que ya en 1850, cuando apareció el citado 
folleto protestante, se escuchaba fuertemente en el ámbito clerical mexi-
cano la propuesta de Pío IX de declarar como dogma de fe la concepción 
inmaculada de la Virgen María. Por tanto, en un país que había construido 
una tradición del culto mariano tan fuerte y sólida como México, los cues-
tionamientos vertidos en el impreso protestante no podían pasar por alto. 

La difusión de ese panfleto tuvo una pronta respuesta por parte de la 
jerarquía eclesiástica mexicana. Cuando el texto protestante llegó a manos 

7 Aranda, Prohibición del libro…, 1850, p. 35. Citado del texto anónimo, El retrato de 
la Virgen María en los cielos, dibujado según los indicios sacados de la Sagrada Escritura, Nueva 
York, Imprenta de Juan A. Ackley, 1850, pp. 20-22.

Católicos, protestantes y liberales.indb   202 16/02/16   21:23



203LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

del obispo de Guadalajara, Diego Aranda, solicitó al censor de la Junta 
Diocesana, Pedro Espinosa y Dávalos, una refutación doctrinal a las ideas 
expuestas en el mencionado folleto. Así, en junio de 1850 –muy poco 
tiempo después de haberse difundido en varios lugares de la República– 
salió a la luz pública el opúsculo de Espinosa y Dávalos Prohibición del 
libro titulado: El retrato de la Virgen María en los cielos. Espinosa comienza 
aclarando que si bien el impreso protestante aún no se había distribuido 
extensamente en la diócesis de Guadalajara, se sabía que en la capital de la 
República Mexicana ya circulaba a un precio tan bajo que lo ponía al al-
cance del pueblo, y se temía que de un momento a otro llegara a manos de 
un número importante de fieles. El censor diocesano consideraba necesario 
recoger y destruir todo ejemplar que se encontrase, dado que las caracte-
rísticas del impreso lo convertían en un verdadero peligro para los fieles:

[…] siendo muy pequeño, su precio será muy moderado, lo cual facilitará su 

expendio; podrán en un corto rato leerlo las personas más ocupadas y las me-

nos aficionadas a la lectura; su mismo título excitará la curiosidad de muchos 

y engañará a los más piadosos y timoratos, quienes no han de sospechar que 

en él se combate (y muy de intento) una verdad de fe que parece confesar en 

el mismo título que lleva.8

Espinosa dio respuesta a los puntos desarrollados en el folleto protes-
tante en los que se cuestionaba la perpetua virginidad de María, su exen-
ción del pecado y el lugar que la institución eclesiástica le había concedido 
como principal intercesora de los hombres ante Dios y, por tanto, digna 
de que sus imágenes en cualquiera de sus advocaciones fuesen festejadas 
solemnemente. En relación con las imágenes marianas y con las manifes-
taciones de devoción que la Iglesia católica y los fieles le conferían, Espi-
nosa subrayaba que era injusta y falsa la acusación que hacía el autor del 
panfleto al tacharlas de idólatras dado que, de acuerdo con la tradición 
eclesiástica, había quedado demostrado que cuando se le tributan “a la 
Madre de Dios los obsequios y homenajes que tan justamente se merece… 

8 Aranda, Prohibición del libro…, 1850, p. 8. El edicto de censura emitido por el obispo 
de Guadalajara Pedro Aranda también salió impreso en el periódico de circulación nacional 
El Universal, 29 de septiembre de 1850.

Católicos, protestantes y liberales.indb   203 16/02/16   21:23



204 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

no colocamos un ídolo en el trono de nuestro corazón”, dado que los ca-
tólicos tienen conciencia de que “María de suyo, y sin la gracia del Señor, 
es nada…”. A la sugerencia que hace el autor del panfleto protestante, de 
revisar la Biblia para rectificar la idea que la Iglesia católica ha impuesto a 
María como intercesora de los hombres ante Dios, y dejar de someter las 
oraciones y ruegos a sus retratos como “tienen costumbre” los católicos 
frente a las múltiples imágenes marianas “convirtiéndolas en ídolos”, Es-
pinosa respondió:

Esto es lo que sentimos los católicos acerca de María: no la hacemos un Dios, 

no colocamos un ídolo en el trono de nuestro corazón: veneramos y admi-

ramos en ella los dones del Señor; y cuando el Santo Concilio de Trento la 

declara exenta de la más ligera culpa venial, declara al mismo tiempo, que esto 

lo debió a la gracia especial que se dignó hacerle su liberalísimo bienhechor.9

Espinosa resaltaba que las ideas vertidas en el panfleto protestante eran 
las mismas que había escrito Helvidio –laico que vivió en Roma en el si-
glo IV– en un texto contra la creencia de la perpetua virginidad de María. 
Dichas ideas, declaraba Espinosa, ya habían sido refutadas por los Padres y 
Doctores de la Iglesia, griegos y latinos. De esta forma, retomando los ar-
gumentos dictados por la tradición eclesiástica, Espinosa recordaba que, en 
relación con la veneración e invocación de la virgen, de los ángeles y de los 
santos, la tradición enfatiza que si bien sólo a Dios se debe la adoración con 
fe, esperanza y caridad también se debe honrar, amar y venerar a aquellos 
que lo acompañan en los cielos, y encomendarse a ellos “porque sus ruegos 
son mil veces más eficaces para con Dios, que la oración tibia y defectuosa 
de un miserable”. Con ello justificaba el uso de la tradición eclesiástica que 
era rechazada por el protestantismo.

Bajo ese presupuesto teológico, y siguiendo esta vez la doctrina de San-
to Tomás de Aquino, Espinosa respondía a la idea de una de las corrientes 
del protestantismo que afirmaba que el culto que los católicos ofrecían a las 
imágenes de la Virgen María y de los santos eran “muestras de idolatría que 
han corrompido al cristianismo haciéndolo volver al paganismo”; para Es-
pinosa las enseñanzas del Angélico mostraban que a través de las oraciones 

9 Aranda, Prohibición del libro…, 1850, p. 34.

Católicos, protestantes y liberales.indb   204 16/02/16   21:23



205LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

y culto conferido a quienes esas imágenes representan se venera e invoca a 
Dios, dado que si bien “sólo a Dios dirigimos nuestra oración para pedir la 
gracia y la gloria”, por medio de otro tipo de oraciones se solicita la ayuda 
de los santos para que “por sus ruegos y méritos, nuestras oraciones surtan 
su efecto”.10

Tal fue el revuelo que causó la divulgación del escrito protestante que, 
a la prohibición que hiciera el obispo de Guadalajara y al opúsculo de Es-
pinosa, se sumaron varias notas periodísticas de indignación por la extensa 
difusión que alcanzó el citado texto.11 El 7 y 12 de agosto de 1850 apare-
cieron dos notas en El Universal subrayando, a juicio de los denunciantes, 
“el absurdo” de los argumentos utilizados por el autor del texto referido y 
haciendo hincapié en la amenaza que representaba para la sociedad católica 
mexicana la cada vez más fuerte presencia del protestantismo:

[…] es una producción inmunda, impresa en Nueva York, llena de las inter-

pretaciones gratuitas e indecentes que hacen de la escritura los luteranos, e in-

troducida en México por los que desean reemplazar aquí con aquella absurda 

secta, el verdadero culto católico.12 

Para los fieles católicos que hacían la denuncia del folleto protestante 
se atacaba uno de los fundamentos esenciales del catolicismo, la devoción 
a María:

[…], ¿y ahora que cual nunca se hace sentir la necesidad de acudir a la media-

ción de María Santísima Nuestra Reina, nuestra Madre, nuestra patrona, se 

le insulta, se ridiculizan sus privilegios, y se trata de publicar contra el dogma 

católico de su siempre virginal pureza las producciones escritas con una pluma 

mojada en la hiel de la prostitución más impía?13

10 Aranda, Prohibición del libro…, 1850, pp. 36-38.
11 En la nota del 7 de agosto de 1850, El Universal expresa que se le solicitó publicar una 

refutación a las opiniones vertidas por las autoridades eclesiásticas sobre el texto protestan-
te, la cual se rehusaron a publicar en ese momento, pues lo harían más tarde en un folletín. 
Por su parte, La Voz de la Religión presentó en el mismo mes de agosto la denuncia que un 
grupo de católicos de León, Guanajuato, hiciera sobre la presencia de ese texto en la ciudad.

12 El Universal, lunes 12 de agosto de 1850, núm. 635.
13 La Voz de la Religión, miércoles 28 de agosto de 1850.

Católicos, protestantes y liberales.indb   205 16/02/16   21:23



206 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Los autores del comunicado se preguntaban qué pasaría si, en un caso 
remoto, la “impiedad” vertida en esos textos llegara a inundar la conciencia 
de las nuevas generaciones. En ese sentido, el peligro fundamental de la 
propagación de este tipo de lecturas radicaba, de acuerdo con la perspecti-
va católica, en la influencia que pudieran tener sobre la juventud del país 
y en el consiguiente detrimento de las manifestaciones religiosas “sobre las 
grandezas inefables de la Madre de Dios”. Para los católicos, se hacía nece-
sario que tanto la jerarquía eclesiástica como los representantes del Estado 
pusieran un alto “al desborde de ese torrente impío”.14

No obstante, a decir de los propios denunciantes, el empeño con que 
algunos periódicos y editores, principalmente de la capital metropolita-
na, habían abierto las páginas a autores protestantes, el pueblo mexica-
no se manifestaba en contra de esos “esfuerzos de la impiedad”, viviendo 
“siempre en su primitivo fervor y fuerza, la verdadera devoción a María  
Santísima”:

[…] el venerable y virtuoso párroco de esta ciudad [León, Guanajuato]... dis-

puso que se prestase un obsequio a la Virgen Santísima en los tres días que 

anteceden a su gloriosa asunción al cielo... En efecto, se cantaron las letanías 

de la Santísima Virgen en los tres días indicados, conduciendo en solemne 

procesión la imagen de la Madre Santísima de la Luz, patria de esta ciudad, 

a tres distintas iglesias, como se observa en las letanías mayores de la Ascen-

sión, y celebrándose en cada una de ellas una misa solemne, con un discurso 

análogo que se pronunciaba después del Evangelio. Extasiábase nuestra alma 

al ver la piedad y recogimiento de un pueblo inmenso, que precedido de su 

respetable clero, acompañaba a María Santísima en el día de su triunfo. El dig-

no jefe político y el muy ilustre ayuntamiento de esta ciudad asistieron a estos 

actos religiosos, como representantes de un pueblo católico y eminentemente  

mariano.15

A juicio de esas “personas piadosas e ilustradas”, frente a la pretensión 
de introducir en México ideas religiosas distintas y opuestas a las creen- 
cias de los mexicanos, el pueblo desde distintos puntos de la República, 

14 La Voz de la Religión, miércoles 28 de agosto de 1850.
15 La Voz de la Religión, miércoles 28 de agosto de 1850.

Católicos, protestantes y liberales.indb   206 16/02/16   21:23



207LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

junto con sus autoridades civiles y eclesiásticas, se manifestaban haciendo 
uso de su fe y mostrando su unión en la defensa de sus símbolos más caros, 
en este caso la imagen mariana. Cabe advertir que la imagen devocional 
expuesta al culto público fue aquella que le era representativa al pueblo de 
León, la Virgen María en su advocación de Madre Santísima de la Luz y no 
la Inmaculada Concepción que el Vaticano estaba promoviendo.16

Tras la presión de la opinión pública, el 22 de agosto de 1850 el ca-
nónigo doctoral de la Iglesia metropolitana del arzobispado de México, 
José María Barrientos, pronunció un edicto en el que se censura la obra 
El retrato de María, advirtiendo que el pueblo debía abstenerse de leerlo 
y entregarse todos los ejemplares para su destrucción “bajo las penas ecle-
siásticas de estilo y costumbre en semejantes casos”, es decir, bajo pena de 
excomunión.17

A pesar de las reacciones de los fieles y del clero, la polémica se acre-
centó aún más. A partir del mes de septiembre de ese mismo año de 
1850, un seguidor del protestantismo, al parecer de origen extranjero 
y bajo la firma de D. N. N., comenzó a dar respuesta, primero por vía 
epistolar y más tarde a través del folletín del periódico El Universal, a la 
censura teológica que diera el canónigo de Guadalajara, Pedro Espinosa, 
en el opúsculo ampliamente citado arriba.18 Para el autor protestante (el  

16 La imagen y devoción de la Madre Santísima de la Luz fue introducida en Méxi-
co por el jesuita italiano José M. Genovesi como parte del movimiento espiritual que la 
Compañía de Jesús promoviera desde finales del siglo XVII y a lo largo de la primera mitad  
del XVIII. Esta imagen, junto con las devociones a los corazones de Jesús, María y José,  
fueron duramente criticadas por las reformas borbónicas. Por supuesto en León, Guanajua-
to, donde se encuentra la imagen de la Santísima Virgen de la Luz que trajera el jesuita 
italiano, la devoción es muy grande.

17 La Voz de la Religión, sábado 31 de agosto de 1850. El siglo diez y nueve y El Moni-
tor Republicano anunciaron brevemente la prohibición del libro protestante hecha por las 
autoridades eclesiásticas. El siglo diez y nueve, miércoles, 7 de agosto de 1850. El Monitor 
Republicano presentaba así la nota: “El Retrato de María. La autoridad eclesiástica ha prohi-
bido la lectura de un libro que lleva este título y que según se dice está plagado de herejías 
e impiedades”. Jueves, 8 de agosto de 1850, tomo 1, núm. 8, p. 3.

18 No fue posible localizar los folletines a los que hace alusión el propio Pedro Espinosa, 
ya que al parecer el folletín era un documento suelto al interior del periódico, y la Hemero-
teca Nacional no los conservó o se encuentran sin clasificación y en condiciones difíciles de 
ubicar. Por tanto, no fue posible consultar directamente la respuesta protestante a la censura 

Católicos, protestantes y liberales.indb   207 16/02/16   21:23



208 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Sr. N.) los argumentos utilizados por el doctor en teología Pedro Espi-
nosa, en defensa de la doctrina sobre la perpetua virginidad de María, 
eran débiles dado que “falsea sin advertirlo”.19 La acusación principal 
que hace el Sr. N. a Espinosa era la de interpretar libremente las Sagradas 
Escrituras para adecuar a los intereses de la Iglesia romana el mensaje  
de Dios. En particular, al hablar de la perpetua virginidad de la Madre de  
Dios, el Sr. N. declaraba que las Sagradas Escrituras nada dicen de ese 
asunto y que la doctrina que se ha construido en torno de María es una 
“invención” de los “cuerpos docentes de la Iglesia romana”.20 A esto, Es-
pinosa reitera su postura en un segundo opúsculo, afirmando nuevamen-
te que “la revelación” no se encuentra toda en los libros santos “y, tanto 
menos cuanto que estos nos recomiendan la tradición y nos mandan 
retenerla lo mismo que la Escritura”. Siguiendo esa explicación, concluye 
afirmando que la Iglesia católica “siempre ha apelado a la tradición y a 
la Escritura”.21

Aunque las misivas de uno y otro lado eran en tono cortés, dejaban 
clara y contundentemente la postura de ambas iglesias en relación con el 
tema mariano. Pero la polémica que se suscitó fue más conveniente para 
los grupos protestantes en México.

Al dar cabida al debate teológico, la propagación de las ideas protestan-
tes tuvo efectos favorables dado que finalmente las respuestas publicadas 
por unos y otros se difundieron a través de la prensa teniendo un número 
importante de receptores. Esa sería la estrategia y la tónica que utilizarían 
los protestantes una vez que tuvieran el aval del Estado. Su objetivo era 
exponer con la mayor claridad su doctrina y los puntos de desacuerdo con 
la Iglesia católica.

del Retrato de María. Sin embargo, las respuestas de Pedro Espinosa sí se localizaron, pues 
éstas fueron publicadas a través de otras imprentas. Es por medio de dichos textos que se 
han podido inferir los argumentos protestantes.

19 Pedro Espinosa, Observaciones sobre la impugnación del libro titulado El Retrato de la 
Virgen, y su contestación, México, Tipografía de R. Rafael, 1850, pp. 3-7.

20 Espinosa, Observaciones sobre la impugnación…, 1850, pp. 23-29.
21 Pedro Espinosa, Defensa de algunos puntos de la doctrina católica, o sea Contestación a 

las Nuevas observaciones sobre el opúsculo del Sr. Espinosa al Retrato de la Virgen, Guadalajara, 
Tipografía de Dionisio Rodríguez, 1851, pp. 5-11.

Católicos, protestantes y liberales.indb   208 16/02/16   21:23



209LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

La literatura de controversia

Después de esta primera manifestación impresa en contra de la imagen de 
la Virgen María y tras las reacciones de la jerarquía eclesiástica, la edición 
y distribución de este tipo de panfletos fue mucho más limitada. Pero, a 
partir del establecimiento de la ley sobre libertad de cultos en 1860 co-
menzaría un metódico programa de divulgación doctrinal por parte de las 
diversas denominaciones protestantes.

A inicios de la década de 1860 reaparecieron nuevas ediciones de la 
Biblia protestante, pero esta vez de venta al público mexicano en estableci-
mientos de fácil acceso, como en el expendio que se abrió en lo que había 
sido el templo de San Francisco. Como éste, se abrieron otros estableci-
mientos en muchos lugares de la República Mexicana, a lo que hubo una 
respuesta desde la jerarquía eclesiástica descalificando el contenido de esa 
Biblia y su lectura:

Sabido es, carísimos hermanos e hijos nuestros, que los protestantes en las 

ediciones que han publicado quitan del Sagrado Texto ya más ya menos li-

bros: Calvino desechó siete, a saber: el de Baruch, Job, Judith, la Sabiduría, el 

Eclesiástico y los dos de los Macabeos. Lutero y otros, no contentos con esto, 

suprimen la Epístola de San Pablo a los Hebreos, la de Santiago, la segunda 

de San Pedro, la segunda y tercera de San Juan, la de San Judas Tadeo y el 

Apocalipsis. Y como si esto no bastase, ni el suprimir de los otros libros lo que 

no les acomoda; han adulterado otros lugares para hacer decir a la Escritura lo 

que no dice. Lutero, por ejemplo, hace decir a Jesucristo que “el pan representa 

su cuerpo”, cuando no dice tal cosa el Divino Salvador. A San Pablo le hace 

decir: “Nosotros somos justificados por la fe sola”; y esa palabra Sola no es de 

San Pablo.22

A partir de la circulación masiva de la Biblia protestante y de la adver-
tencia que hicieran los obispos a sus feligreses sobre la lectura de ellas, dio 
inicio a través de la prensa y la folletería una respuesta por parte de los pro-
testantes a las acusaciones de supresión y adulteración de los contenidos 

22 Pedro Espinosa, Carta pastoral con motivo de las Biblias protestantes que han comenza-
do a circular, Guadalajara, Tipografía de Rodríguez, 1866, pp. 5-6.

Católicos, protestantes y liberales.indb   209 16/02/16   21:23



210 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

bíblicos. Pero, a mediados de la década de los sesenta, comenzó una verda-
dera lucha propagandística, dirigida contra aquellas prácticas religiosas que 
calificaban como de “invenciones” de la jerarquía eclesiástica para manipu-
lar y mantener sojuzgadas a las poblaciones. La moderación dictada por las 
consideraciones de orden político, diplomático o teológico no se impuso 
con el mismo rigor en las obras doctrinales publicadas abiertamente o en 
la prensa protestante que comenzó a surgir. En los contenidos de esta li-
teratura cristiano-reformista se abandonó por completo la prudencia que 
se guardaba en cuanto al comportamiento de los miembros de los grupos 
protestantes que se estaban formando en el país. Los folletos, las hojas 
sueltas o los periódicos manifestaban con claridad la idea de abolir todos 
aquellos, considerados ritos innecesarios en las celebraciones litúrgicas y 
llamaban sin embates a la desaparición del culto a las imágenes religiosas 
y a su destrucción.

El 26 de noviembre de 1865 se estableció en la ciudad de México la 
Asociación Protestante de Amigos Cristianos, fundada por algunos miem-
bros de los llamados Padres Constitucionalistas. Su propósito era intro-
ducir en México, a través de la publicación anual de unos textos breves, 
los desacuerdos doctrinales del protestantismo con el catolicismo romano. 
Con ese objetivo en los años de 1866, 1867 y 1868 aparecieron en la ciu-
dad de México unos impresos bajo el título de Calendarios protestantes de 
los amigos cristianos. El primero de estos calendarios presentó inicialmente 
un comparativo de los diez mandamientos tal y como se encuentran en las 
Sagradas Escrituras, buscando el contraste de la forma en la que se enseña-
ba a los niños en el catecismo del padre Ripalda, obra de base para la ense-
ñanza del catolicismo desde la época colonial. El folleto comienza por se-
ñalar sutilmente la crisis que, desde la óptica protestante, estaba viviendo el 
cristianismo, surgida desde las profundidades de la misma Iglesia católica:

Hace años que en la cristiandad hay una casi general persuasión de que la dis-

ciplina de la Iglesia ha decaído en varios puntos, y de que el espíritu del Evan-

gelio se ha convertido en puras ceremonias, o de que se halla como ahogado en 

un hacinamiento de preceptos puramente humanos.23

23 Calendario protestante de los Amigos Cristianos para el año de 1866, México, Imprenta 
literaria, 1866, p. 21.

Católicos, protestantes y liberales.indb   210 16/02/16   21:23



211LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

Esta crisis había sido y seguía siendo percibida, según el texto protes-
tante, por algunos miembros de la propia Iglesia católica quienes denun-
ciaban “los diferentes abusos introducidos en la Iglesia”; con ello se refor-
zaba la idea protestante de centrar las enseñanzas del cristianismo a través 
de la lectura pura de las Sagradas Escrituras, aunque con ello se tuviera 
que padecer, dice el texto, los señalamientos e incluso persecuciones de las 
autoridades eclesiásticas.

Para dar veracidad a sus palabras y llamar la atención de los lectores 
católicos, se presentó, en el texto que analizamos, el sermón que diera el 
“clérigo católico romano” de origen alemán Juan Gossner intitulado El 
catolicismo primitivo. En dicho sermón se desarrolla la idea de la necesidad 
de retornar a los orígenes de las prácticas del cristianismo que reclamaban 
“el exceso de racionalismo y libertad de la modernidad”. Para los protes-
tantes dicho sermón confirmaba que sólo se podía obtener “la verdadera 
enseñanza de la religión” buscando en la Sagrada Escritura, idea esencial de 
los primeros reformadores.24 

En los calendarios de 1867 y 1868 los contenidos fueron mucho más 
explícitos y sugerentes en cuanto a la idea de una manipulación de las con-
ciencias ejercida por la Iglesia católica romana. En ambos textos se señalan 
los puntos principales del absoluto distanciamiento entre el protestantis-
mo y el catolicismo como el culto a los santos, la ceremonia del bautis- 
mo, la lectura de la Biblia con notas interpretativas, el ritual de la Santa 
Misa, la legitimidad del Papa como autoridad principal de la Iglesia católi-
ca, el poder sacerdotal, la existencia del purgatorio, entre otros.

Con una exposición sencilla y afable, los autores de estos textos se pro-
ponen presentar ejemplos sobre la distorsión que, a su juicio, había sufrido 
la religión cristiana como consecuencia de los múltiples rituales y cere-
monias fomentados por la clerecía romana. Así, por ejemplo, se describe 
en los Calendarios la procesión que acompañaba el entierro de un difunto  
y los múltiples signos de superstición que también lo acompañaban como 
la presencia de un caballo blanco en el camino, relacionado con la imagen 
“de la Muerte montada en un caballo pálido”, o la tradición de la llamada 
“subasta del cadáver”, consistente en pedir a todo transeúnte durante el 

24 Calendario protestante de los Amigos Cristianos para el año de 1866, México,  
Imprenta literaria, 1866, p. 22.

Católicos, protestantes y liberales.indb   211 16/02/16   21:23



212 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

camino al cementerio una ofrenda monetaria. Para los autores era impor-
tante presentar estas historias, pues al hacerlo se demostraba la forma en la 
que eran manipulados todos los individuos, sin darse cuenta:

Seguí mi camino, y cuanto más reflexionaba sobre esta escena [la “subasta 

del cadáver”], tanto más me convencía de que era una de aquellas de las más 

groseras extorsiones ejecutada sobre la sencillez supersticiosa de una gente sen-

cilla y supersticiosa a la vez –gente que más que ninguna otra de las que yo 

he conocido, es susceptible y celosamente sensible a las opiniones de sus veci-

nos. El sacerdote, modulando los tonos de su voz, había puesto en juego este 

sentimiento, y así sonsacaba al pueblo. La escena me impresionó tanto, que 

haciendo la plática por la noche a una gran reunión de católicos romanos y 

protestantes, referí el suceso y condené la costumbre.25

A decir de los autores de estos textos, una de las razones por las cua-
les “los sacerdotes católicos romanos” prohibían la lectura de las Sagradas 
Escrituras e incluso negaban que el pueblo tuviese derecho de leerlas, era 
porque al hacerlo el engaño del que eran presas se evidenciaba con la ma-
yor claridad:

Dicen que es porque son demasiado difíciles de entender; mas yo creo que 

es porque son demasiado claras y demasiado fáciles. El lenguaje de la Biblia, 

hablando de ciertas prácticas de la Iglesia Romana, es tan claro y explícito, 

que el pueblo abandonaría aquellas prácticas si leyera la Biblia; y por esta mis-

ma causa es por lo que la Iglesia Romana prohíbe la lectura de las Sagradas  

Escrituras.26

El culto a las imágenes era, para los protestantes, la muestra más clara 
de ese engaño. Hablando de las imágenes religiosas, los calendarios protes-
tantes de 1867 y 1868 expusieron ampliamente las razones y fundamen- 
 

25 Calendario protestante de los amigos cristianos para el año de 1867, México,  
Imprenta de Manuel Castro, 1867, p. 10.

26 Calendario protestante de los amigos cristianos para el año de 1867, México,  
Imprenta de Manuel Castro, 1867, p. 19.

Católicos, protestantes y liberales.indb   212 16/02/16   21:23



213LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

tos de su rechazo, dado que eran la muestra palpable de la idolatría y la 
superstición, practicadas por la Iglesia católica.

Las principales objeciones teológicas que se planteaban, consistían en 
considerar el culto de los santos, de sus reliquias y de sus imágenes como 
un ritual pagano e idolátrico.

Por principio rechazaban la mediación de los santos argumentando 
que, los llamados así por la Iglesia católica, no podían poseer más gra-
cia que cualquier otro cristiano dado que “fueron hombres como cuales 
quiera otro”; señalaban que, puesto que los cristianos se justifican sólo 
por la fe, no podían salvarse por méritos propios, ni mucho menos por 
los que recibían mediante oraciones de la “tesorería” de los santos; y en 
ese sentido, protestaban contra la veneración a las reliquias e imágenes 
religiosas por considerarlo un crimen de idolatría en la medida en que 
la sociedad se veía cada vez más tapizada de santos, de sus pertrechos y 
doctrinas.27

Destacaban especialmente las palabras escritas en el Antiguo Testa-
mento que manifiestan la prohibición absoluta de la fabricación, adora-
ción y culto de “figura alguna”, reiterando que era tan clara y evidente 
la oposición de tales prácticas que por eso la Iglesia se negaba a que el 
pueblo las conociera:

Estos textos [se refiere a las citas bíblicas relacionadas con el tema de las 

imágenes religiosas y el culto a los santos y sus reliquias] son muy fáciles de 

entenderse, y prohíben enteramente, como costumbre pagana, la práctica  

de tener imágenes y pinturas para prosternarnos, arrodillarnos u orar delan-

te de ellas. Y este es cabalmente el concepto que de esta práctica tienen los 

protestantes. Los católicos romanos, por otra parte, tienen una multitud de 

pinturas e imágenes en sus casas y en sus iglesias; y por consiguiente la Iglesia 

Romana halla que es muy difícil explicar estos pasajes de modo que puedan 

conciliarse con sus prácticas: y por miedo de que el pueblo vea que la Biblia 
condena estas prácticas, le dice que no debe leerla, porque es demasiado difícil 
ser entendida”.28 

27 Calendario protestante de los amigos cristianos para el año de 1867, México,  
Imprenta de Manuel Castro, 1867, pp. 27-31.

28 Calendario protestante de los amigos cristianos para el año de 1867, México,  
Imprenta de Manuel Castro, 1867, p. 24.

Católicos, protestantes y liberales.indb   213 16/02/16   21:23



214 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Sin más explicaciones se citan en los calendarios los versículos de los 
libros del Éxodo,29 el Deuteronomio30 y Jeremías31 en donde se expone 
la prohibición del uso y el culto rendido a imágenes religiosas. Del mis-
mo modo se hizo referencia al libro de los Hechos y al del Apocalipsis 
en donde se expresa el rechazo a todo tipo de veneración o solicitud de 
intermediación, por medio de oraciones a los ángeles, a los santos o a la 
Virgen María.32

29 “…no tendrás dioses ajenos delante de mí. No harás para ti obra de escultura, ni 
figura alguna de lo que hay arriba en el cielo, ni de lo que hay abajo en la tierra, ni de las 
cosas que están en las aguas. No las adorarás ni les darás culto”. Éxodo, Versículo 20.

30 “Guardad, pues, solícitamente vuestras ánimas; pues no visteis figura alguna el día en 
que os habló el Señor en orbe, de en medio del fuego; no sea que engañoso, os hagáis figura 
entallada o imagen de hombre o de mujer, ni figura de ninguno de los animales que hay 
sobre la tierra, o de las aves que vuelan debajo del cielo; no sea que alzados los ojos al cielo, 
veáis el sol y la luna y todos los astros del cielo, y cayendo en error, adoréis y deis culto a 
aquellas cosas que el Señor Dios vuestro creó para el servicio de todas las gentes que están 
debajo del cielo.” Deum. 4: 15, 16, 17-19. Véanse también los versículos 23-26.

31 “Esto dice el Señor: No aprendáis según los caminos de las gentes, y no temáis las 
señales del cielo, a las que temen las naciones; porque las leyes de los pueblos vanas son; 
pues uno corta un leño del bosque, obra de mano de un artífice con azuela; lo adorna con 
plata y con oro; con clavos y con martillos lo acopla para que no se desuna. A semejanza de 
paloma fueron hechas, y no hablarán; las tomarán y llevarán porque no pueden andar: no 
las temáis, pues, porque no pueden hacer mal ni bien.” Jer. 10: 2-5.

32 “Y acaeció, que cuando Pedro estaba para entrar, le salió Cornelio a recibir, y pros-
ternándose a sus pies, le adoró. Más Pedro le alzó, y dijo: Levántate, que yo también soy 
hombre”. Hechos 10: 25-26. “Y llamaban a Bernabé Júpiter, y a Pablo Mercurio, porque 
él era el que llevaba la palabra. También el sacerdote de Júpiter, que estaba a la entrada de 
la ciudad, trayendo ante las puertas toros y guirnaldas, quería sacrificar con el pueblo. Y 
cuando lo oyeron los apóstoles Bernabé y Pablo rasgando sus vestiduras, saltaron en medio 
del pueblo dando voces y diciendo: Varones, ¿por qué hacéis esto? Nosotros hombres somos 
también mortales así como vosotros, y os predicamos que de estas vanidades os convirtáis 
al Dios vivo, que hizo el cielo, y la tierra, y el mar, y todo cuanto hay en ellos.” Hechos 14: 
11-14. “Y me postré a sus pies para adorarle. Y el ángel me dijo: Mira, no lo hagas. Yo soy 
siervo contigo y con tus hermanos que tienen el testimonio de Jesús. ADORA A DIOS”. Apoc. 
19, 10. “Y yo Juan soy el que he oído y he visto estas cosas. Y después que las oí, me postré 
a los pies del ángel que me las mostraba para adorarle. Y me dijo: Guárdate, no lo hagas; 
porque yo siervo soy contigo, y con aquellos que guardan las palabras de la profecía de este 
libro. ADORA A DIOS. Apoc. 22: 8-9. “Nadie os extravíe afectando en humildad dar culto a 
los ángeles, que nunca vio, andando vanamente hinchado en su sentido carnal.” Col. 2: 18.

Católicos, protestantes y liberales.indb   214 16/02/16   21:23



215LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

El mismo año de la publicación de los calendarios protestantes salió a 
la luz pública un texto “anónimo” intitulado Contestación de los católicos, 
apostólicos romanos a las doctrinas contenidas en los Calendarios protestantes 
de los años de 1867 y 1868.33 Minimizando la propaganda protestante en 
México, el autor de la Contestación resaltó la presencia de los “dos calen-
darios” que se difundieron en el país –tal vez desconocía la publicación 
del primer calendario protestante de 1866–, como un mero momento de 
transición “en que la Providencia coloca a los pueblos de vez en cuando, o 
para probar su fe, o para acrisolar sus méritos, o en fin, para que por medio 
de la controversia brille la verdad de aquella con el esplendor propio de 
que Dios la dotó”.34 Al hacer un recuento histórico, el autor rememora los 
distintos momentos, a lo largo de los 19 siglos de historia eclesiástica, en 
que la Iglesia católica se había visto enfrentada con otras doctrinas y como 
pudo salir triunfante al grado de pervivir por sobre sus opositores. El pro-
pio Lutero, dice el autor haciendo referencia a Bossuet, aun rompiendo la 
unidad y proclamando la reforma de la Iglesia, lo único que consiguió fue 
dividir aún más a los disidentes entre “Socinianos, Calvinistas, Cuacaros, 
Presbiterianos, Anglicanos, Metodistas”, confirmando con ello, según el 
autor, que la Iglesia católica es “irreformable en su dogma y en su moral” 
y por tanto, que ellos –“los reformados”– están lejos de ser “la verdadera 
Iglesia”. Sin embargo, el autor confiesa que pese a todo “la propaganda 
protestante no cesa de verter su veneno, y aunque divididos entre sí, se 
unen en un solo punto: la destrucción del Catolicismo”. 35

Frente a lo que el autor de la Contestación… consideraba una amenaza 
de invasión ideológica, declaraba que era un deber sacerdotal dar respuesta 
a cada uno de los puntos que se abordaban en los Calendarios y manifestar 
los errores en los que incurría el autor protestante y “enseñar a los fieles el 
sentido de la Santa Escritura según la Iglesia, a la que toca juzgar de él”. El 

33 Contestación de los católicos, apostólicos romanos a las doctrinas contenidas en los Ca-
lendarios protestantes de los años de 1867 y 1868, Toluca, Imprenta del Instituto a cargo de 
P. Martínez, 1867. En otro importante texto sobre el tema del protestantismo en México, 
el señor Merlín Buenaventura, sacerdote católico de Toluca se confiesa como autor de esta 
Contestación. Merlín Buenaventura y Santiago Pascoe, Discusión: ¿Es la Iglesia Romana la 
Iglesia del Anticristo o no?, 2a. ed., Toluca, The Religious Tract Society de Londres, 1878.

34 Contestación de los católicos…, 1867, p. 3.
35 Contestación de los católicos…, 1867, p. 5.

Católicos, protestantes y liberales.indb   215 16/02/16   21:23



216 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

tema que parece haber preocupado más al autor católico, por la extensión 
que dio a su explicación, fue el de la veneración de los santos, sus reliquias 
e imágenes.

Aclaraba que si bien las Sagradas Escrituras son precisas en cuanto a 
la prohibición de la fabricación de figuras, dicha prohibición se refería 
al pueblo hebreo, el cual era “propenso a la idolatría” y la intención de 
aquellas palabras era “apartarlos del sabeísmo y demás extravíos religiosos”, 
pero eso, dice el autor, no significa “que la condenación de figuras sea 
absoluta”.36

El autor retoma los preceptos tridentinos para aclarar la distinción que 
la Iglesia católica hace en relación con la adoración de la divinidad. Recor-
daba el decreto de Trento en el que se resaltan las tres clases de adoración: 
latría, hiperdulía y dulía. La primera es propiamente la adoración que co-
rresponde únicamente a Dios, mientras que las otras son “el respeto y la 
reverencia relativa” que se tiene a los santos, los cuales son considerados 
mediadores entre Dios y los hombres, pero el culto y adoración siempre se 
refiere a Jesucristo “y si se colocan en los templos –las imágenes– es con el 
objeto de recordar sus virtudes y despertar estímulos para la virtud”. Seña-
laba finalmente que al invocar el nombre de algún santo o el de la Virgen 
María no se “aplica” a la estatua, sino “al que representa”.37

A partir de estas publicaciones la década de los setenta sería de auge 
para la literatura protestante. La prestigiada imprenta de Ignacio Escalante 
publicó en 1870 la obra de Giacomo Margotti Roma y Londres; aparecieron 
algunas ediciones de La conversión de Andrés Dunn, una de 1877 editada 
en Toluca por la imprenta del periódico El Heraldo y en 1885 otra por la 
imprenta presbiteriana. Esta última casa editorial realizó importantes tra-
bajos de traducción de obras inglesas protestantes al español como la obra 
de Emilio de Laveleye, El protestantismo y el catolicismo en su relación con la 
libertad y prosperidad de las naciones, la cual fue traducida por el reverendo 
Maxwell Phillips. Este tratado especificaba en las páginas introductorias 
que estaba dirigido a la elite política e intelectual de México pues en él se 
abordaban las diferencias entre los países que habían establecido la libertad 
de cultos y los que todavía luchaban por decretarla constitucionalmente:

36 Contestación de los católicos…, 1867, p. 46.
37 Contestación de los católicos…, 1867, pp. 47-48.

Católicos, protestantes y liberales.indb   216 16/02/16   21:23



217LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

El tratado ha tenido una entusiasta acogida, no solamente en la Europa, sino 

también en Chile y otros países de la América del Sur, donde fue dado a luz 

por la prensa popular para obsequiar el interés universal que había despertado.

La misma acogida esperamos que obtendrá en México, a cuyas circuns-

tancias viene tan a propósito, como si hubiese sido escrito expresamente para 

este país, en que se ve la misma lucha constante entre los republicanos y los 

partidarios del ultramontanismo.

El autor no entra en la consideración de la cuestión religiosa, sino se limita 

exclusivamente al aspecto político y social de la materia, lo cual justamente ha 

de encarecer el mérito de la obrita para muchos de aquellos que se interesan en 

los problemas políticos y sociales que influyen sobre el bienestar de su Patria.38

Este progresivo acercamiento a los temas doctrinales de mayor diferen-
cia con el catolicismo iba de la mano con la organización del protestan-
tismo en México. Una de las medidas principales de los protestantes para 
mantener un acercamiento inicial en las localidades más recónditas, fue 
a través de los folletos y hojas sueltas que se repartían en las mismas. A 
medida que crecían las misiones y congregaciones protestantes en el país, 
la propaganda iba adoptando un tono cada vez más provocador y con- 
tundente en lo que se refiere al reconocimiento de su iconoclastia. Es el 
caso de un opúsculo de autor anónimo bajo el título de La Verdad y el Error 
que, por los informes de los párrocos, circuló en muchas de las parroquias 
de la arquidiócesis de México, y que fue uno de los textos que llegó a ma-
nos de Manuel Aguas. En él se afirmaba:

[…] es necesario que la actual generación sepa acabarse de emancipar del yugo 

férreo que oprime su conciencia; sepa proclamar la libertad del alma. Fuera 

de nosotros, los sacrificadores de la ramera del Apocalipsis; atrás para siempre 

los que nos han enseñado a venerar ídolos; lejos de nuestras familias y de los 

pueblos los que se interponen entre Dios y el hombre, para negociar los bienes 

del cielo.39

38 Emilio Laveleye, El protestantismo y el catolicismo en su relación con la libertad y pros-
peridad de las naciones. Un estudio de economía social, México, Imprenta de la Iglesia Presbi-
teriana. Callejón del Toro, núm. 1, 1877.

39 La Verdad y el Error, por un mexicano. Publicado por la Sociedad de Tratados  
Hispano-Americana, México, p. 1, en AHAM, Labastida y Dávalos, Caja 46, Exp. 37.

Católicos, protestantes y liberales.indb   217 16/02/16   21:23



218 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

El texto se dedica a denunciar lo que consideraban el propósito de los 
jerarcas de la Iglesia católica de obligar a las sociedades, mediante engaños, 
a adorar ídolos inventados, primero, dice el autor fue, “al becerro de oro; 
más tarde veneraría al papa y a todos sus hombres; rendiría adoración a to-
dos los que declarase santos el Vaticano; degradando más y más su culto, se 
prosternaría ante las estatuas y las pinturas que reputaría milagrosos, como 
hoy lo hace aún; e incurría en todas las aberraciones del paganismo”.40

La mención del Vaticano venía a cuento por la reciente celebración del 
Concilio Vaticano I que se llevó a cabo en Roma entre diciembre de 1869 
y octubre de 1870. Recordemos que en el concilio se declaró como dogma 
de fe la doctrina de la infalibilidad pontificia, a través de la encíclica Pastor 
Aeternus, significando con ello la facultad del Papa de ejercer cualquier tipo 
de juicio y declaración en materia de fe, moral y la primacía de jurisdic-
ción sobre todos los católicos romanos del mundo. La prensa protestante  
en México no titubeó en manifestar su desacuerdo rotundo y convertirlo en  
el principal obstáculo para la reunificación de las iglesias cristianas:

Cuando el fanatismo religioso trata de formar un haz compacto para oponerse 

al espíritu de ilustración y progreso que invade todas las sociedades cultas, 

fuerza es que la libertad y el pensamiento salgan al campo de batalla a consu-

mar la derrota de ese enemigo artero que pretende reorganizarse para recon-

quistar sus privilegios y comodidades con perjuicio del adelanto y del bienestar 

universal.

Desde el 8 de diciembre del año próximo pasado está instalado en Roma 

el concilio ecuménico o general de los obispos católicos. […] quieren que la 

Iglesia y el mundo vuelvan a la religión de la Edad Media, y rechazan los prin-

cipios de las sociedades modernas, libertad de conciencia, libertad de cultos, 

casamiento civil, sufragio universal, etc., etc., proclamando a la vez la infali-

bilidad del Papa.

Los politeístas católicos, no contentos con adorar tres dioses, han canoni-

zado y pretenden deificar al hombre.41

La proclamación de la infalibilidad pontificia representaba una nega-
tiva de la Iglesia católica a las intenciones de establecer la unión entre to-

40 La Verdad y el Error.
41 El Libre pensador, México, 5 de mayo de 1870.

Católicos, protestantes y liberales.indb   218 16/02/16   21:23



219LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

das las iglesias cristianas, propuesta por amplios sectores del protestantis-
mo a través del denominado movimiento ecuménico iniciado en el año 
de 1846. La intención del movimiento era conciliar las diferencias doc-
trinales en función de una mejor convivencia entre los variados cuerpos 
eclesiales. En 1857 se había fundado la asociación para la promoción de 
la unidad de la cristiandad, con el propósito de unir en oración a anglica-
nos, ortodoxos y católicos romanos. Si bien, en un principio participaron 
en esta asociación algunos católicos, después, a raíz de la intervención 
doctrinal de Pío IX, con su declaración dogmática sobre la infalibilidad 
pontificia, la abandonaron; y se redujeron aún más las posibilidades de 
un diálogo entre católicos y protestantes. Con la infalibilidad pontificia, 
el Papa confirmaba dogmáticamente varios puntos doctrinales con los 
que los protestantes no estaban de acuerdo, como era el de que todo 
cristiano tenía obligación de creer en los fundamentos religiosos que la 
Iglesia católica había defendido desde el principio del cristianismo y que 
estaban fundamentados en las Sagradas Escrituras y la Tradición; o sobre 
la legitimidad de la autoridad papal, o la reciente definición del dogma 
inmaculista. 

Todas estas definiciones ex catedra, pronunciadas infaliblemente por 
el Papa Pío IX, fueron entendidas como un desafío a cualquier tipo de 
conciliación. Por tanto, tras manifestar su repudio por la proclamación 
de la infalibilidad pontificia, los protestantes en todo el mundo inten-
sificaron el uso de la imprenta para difundir su doctrina y los desacuer-
dos con la Iglesia católica. En México, por supuesto así sucedió. Pero la 
propaganda protestante en México concentró sus esfuerzos en evidenciar 
las muestras de idolatría y las supersticiones del catolicismo. Se aludía 
nuevamente a la principal controversia doctrinal que distanciaba al pro-
testantismo del catolicismo: el carácter “iconólatra o politeísta” de los 
católicos. Para las iglesias protestantes el gran problema radicaba en “el 
olvido de Dios”, consecuencia de esas prácticas iconólatras impuestas, 
aseveraban, por la Iglesia católica. Los grandes debates teológicos, decía 
la prensa protestante en México, se han centrado en tratar “de probar o 
defender el dogma romano de la Eucaristía, quienes ataquen con más o 
menos ardor la infalibilidad pontificia, quienes nieguen la Concepción 
Inmaculada o deslinden las influencias del clero sobre las conciencias; 

Católicos, protestantes y liberales.indb   219 16/02/16   21:23



220 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

pero del Soberano Creador del Universo, ¿quién se ocupa?”.42 Por eso la 
prensa protestante de esos años hacía énfasis en que uno de los grandes 
defectos que habría traído consigo el arraigo del catolicismo romano en 
América era “la iconolatría y el demasiado apego al ritual”, olvidándose 
con ello de Dios.

Los debates impresos

El primer objetivo que se había planteado la propaganda protestante en 
México consistía en combatir el catolicismo acusando a las jerarquías ecle-
siásticas de fomentar el atraso de los pueblos, de oponerse al progreso y de 
impedir la democratización de las sociedades, obstaculizando la educación 
del pueblo. En ese sentido, el tema de las imágenes religiosas y la vene-
ración a los santos y sus reliquias se convirtió en uno de los principales 
argumentos doctrinales con el que el protestantismo pretendía demostrar 
la manipulación que hacía la jerarquía eclesiástica católica.

En este momento, en México, como en muchos otros países, hubo 
una unión solidaria entre las diversas denominaciones protestantes que se 
instalaron en el país. Recordemos que a mediados de 1873 ya se encon-
traban en México congregaciones de la Iglesia congregacionalista,43 de la 
Iglesia presbiteriana,44 de la Iglesia metodista45 y de la Iglesia anglicana 
o episcopal.46 Todas estas iglesias tenían como objetivo conjunto debili-

42 La Luz en México, Periódico de la Sociedad Espirita Central de la República Mexica-
na, México, octubre 23 de 1872.

43 Movimiento que surgió de las iglesias protestantes inglesas a finales del siglo XVI y 
principios del XVII. Creado como una extensión del puritanismo, hizo énfasis en el derecho 
y deber de cada congregación a gobernarse por sí misma, independientemente de cualquier 
autoridad. En general, los congregacionalistas evitaron credos y dieron prioridad a la pre-
dicación por encima de los sacramentos, aceptando solamente el bautismo y la eucaristía.

44 Surgida en los comienzos de la reforma protestante del XVI se crea bajo los fundamen-
tos teológicos de Calvino. Su doctrina se basa fundamentalmente en las Sagradas Escrituras 
y pone especial atención a la exaltación a Dios.

45 Surgida en el siglo XVIII en Inglaterra a partir de un movimiento de renovación de la 
Iglesia Anglicana.

46 Nace en Inglaterra en el siglo XVI con el único objeto de separarse de la obediencia 
del papado romano. No mantiene diferencias doctrinales significativas con el catolicismo, 
sin embargo, aunque en las iglesias anglicanas existen diversas imágenes de Cristo, la Vir-

Católicos, protestantes y liberales.indb   220 16/02/16   21:23



221LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

tar la cultura católica mexicana e introducir una nueva manera de vivir y 
practicar la fe cristiana. Aun cuando no compartían los mismos ritos ni 
estaban del todo de acuerdo en algunos puntos litúrgicos y sacramentales, 
doctrinalmente coincidían en su postura iconoclasta. Así, vemos colaborar 
a Sóstenes Juárez, adscrito a la Iglesia metodista, y a Arcadio Morales, de 
la Iglesia presbiteriana en el periódico El Evangelista, o como este mismo 
diario recomienda la lectura de El Faro, órgano periodístico de la Iglesia 
presbiteriana. Esta unión de las iglesias protestantes nos permite sostener 
que el objetivo principal de las denominaciones cristianas era establecer 
una guerra doctrinal contra el catolicismo y contra la jerarquía católica en 
México, para conseguir un debilitamiento de su influencia en la sociedad.

A lo largo de la segunda mitad del siglo XIX, el movimiento protestante 
en México produjo una abundante literatura iconoclasta, publicada a tra-
vés de la prensa y la folletería. Una de las “modalidades” de esa propaganda 
fue la publicación de debates entre católicos y protestantes. En muchas 
ocasiones, los misioneros protestantes desafiaban al cura párroco, del po-
blado en donde se instalaban, a contestar los puntos doctrinales sostenidos 
en la propaganda que distribuían en las parroquias, y aunque en muchas 
ocasiones la Sagrada Mitra –en este caso del arzobispado de México– su-
gería que no se diera respuesta a esos desafíos, muchos sacerdotes decidían 
combatir la presencia de esa propaganda iniciando amplios debates con los 
pastores de las iglesias protestantes. Tales debates eran aprovechados por 
estos últimos para hacerlos públicos.

Es el caso de una discusión que tuvo lugar en 1873 entre el cura párro-
co de Toluca Fr. Merlín Buenaventura y el pastor de la Iglesia protestante 
de esa misma ciudad, Santiago Pascoe. En mayo de 1873 Buenaventura 
escribió una carta dirigida a Santiago Pascoe. En ella hacía una invitación a 
debatir públicamente aquellos puntos en los que la Iglesia protestante dife-
ría de las creencias católicas. La misiva tuvo una respuesta inmediata y afir-
mativa por parte de Pascoe, aunque con algunas condiciones.47 Finalmente 

gen María y los santos se establece una clara diferencia entre utilizar imágenes en el culto 
(práctica generalmente aceptada), a rendir culto, de cualquier índole, a las imágenes. Este 
criterio distingue al anglicanismo tanto de las tradiciones protestantes como de las católicas 
y ortodoxas en lo que al tratamiento de las imágenes religiosas se refiere.

47 Santiago Pascoe principiaba por aclarar que la idea de la reunión no pudo haber sido 
sugerida por ningún miembro de la Congregación Evangélica, como lo afirmaba Buena-

Católicos, protestantes y liberales.indb   221 16/02/16   21:23



222 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

se decidió que el debate se llevaría a cabo a través de correspondencia entre 
ambos y que más tarde las cartas serían publicadas.

En la primera misiva tanto Pascoe como Buenaventura reconocen que 
el origen de las diferencias entre protestantes y católicos se encuentra en la 
interpretación que hicieron los llamados Padres de la Iglesia de las Sagra-
das Escrituras, interpretación defendida por los católicos y debatida por 
los reformadores cristianos del siglo XVI. Pascoe comenzó señalando que 
no eran pocas ni pequeñas las diferencias entre “la religión de Jesucristo 
y la religión de la Iglesia Romana”. A lo que Buenaventura respondió que 
esas diferencias tenían sus orígenes en el momento en que “infinitas sec-
tas que se contradicen a sí mismas, y pretenden ser de Jesucristo, fueron 
apareciendo en el siglo diez y seis, y subdividiéndose a su agrado, ínterin 
que la Iglesia de Jesucristo, Católica, Apostólica, Romana, fundada por los 
Apóstoles que acreditaron su misión divina con milagros, ha permanecido 
inalterable sosteniendo los mismos principios y las mismas verdades”.48 
Con estas palabras Buenaventura deseaba destacar que las divisiones ge-
neradas al interior de las iglesias protestantes eran ya una razón suficiente 
para desacreditar la veracidad de sus fundamentos doctrinarios. Mientras 
que la Iglesia católica, fundada por los apóstoles, tal y como lo ordenara 
Jesucristo antes y después de su resurrección, no había sido modificada en 
sus principios doctrinales. 

Pascoe respondió que si en el siglo XVI hubo hombres que se separaron 
de la Iglesia romana fue porque comprendieron que ésta estaba “fundada 
sobre tradiciones y fábulas” como la cuestión de la transubstanciación eu-
carística, institucionalizada a través del rito de la Santa Misa, la invocación, 
veneración y creencia en la intercesión de la Virgen María y de los santos 
y el culto a las reliquias e imágenes religiosas. Con ello, el pastor protes-

ventura en su carta de invitación, dado que “nunca hemos querido incitar a nadie a entrar 
en discusiones”. Por otra parte, Merlín Buenaventura había hecho la invitación para que la 
conferencia se realizara dentro de las instalaciones del curato de la parroquia de Toluca en la 
cual fungía como párroco. Sin embargo, Santiago Pascoe no aceptó tal propuesta y sugirió 
que fuera en alguna casa o salón público de la ciudad. También solicitó que la discusión 
fuese bajo el conocimiento de las autoridades civiles de la ciudad. Discusión: ¿Es la Iglesia 
Romana la Iglesia del Anticristo o no?, 2a. ed., México, Impresa por The Religiuos Tract 
Society of London, 1873, pp. 1-6. 

48 Discusión: ¿Es la Iglesia Romana, 1873, p. 4.

Católicos, protestantes y liberales.indb   222 16/02/16   21:23



223LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

tante entraba de lleno al tema de la iconodulía, que a juicio del pastor era 
practicada por la Iglesia católica, afirmando que “Jesucristo nos enseña que 
el culto de las imágenes es cosa que él aborrece y su alma abomina, pero la 
Iglesia Romana manda a todos sus creyentes que adoren a palos, trapos y 
huesos viejos.49

Para el protestantismo el asunto del sacramento eucarístico estaba ínti-
mamente ligado al de las imágenes religiosas, en el entendido de que el cul-
to que se confiere a uno y otros es teniendo presente imágenes escultóricas 
o símbolos, dando con ello muestras de idolatría. Así, la discusión sobre 
la legitimidad de la presencia de imágenes religiosas y del culto conferido 
al Santísimo Sacramento fue de las más controversiales por ambas iglesias.

La imagen del cáliz (la hostia consagrada sobre una copa de vino) es, 
según la liturgia romana, la representación más viva de Jesucristo, pues 
su cuerpo, sangre, alma y divinidad están presentes en el Santísimo Sa-
cramento por medio de la transubstanciación. Por tanto, al rendir culto 
a la Eucaristía se está rindiendo culto a Jesucristo. La legislación postcon-
ciliar para el Rito Latino determinó que el Santísimo Sacramento, ya sea 
en el tabernáculo o expuesto en el altar, debía ser objeto de adoración. 
De acuerdo con la liturgia cristiana, su presencia permanece en las espe-
cies sacramentales hasta que se pierde la apariencia de pan. Por lo que, de 
acuerdo con el ritual católico, a Cristo Eucarístico se le debe adoración y 
ésta se extiende a las Sagradas Hostias reservadas en el tabernáculo después 
de la Santa Misa. Estas últimas son co-objeto de adoración, pues están 
unidas con Cristo en unidad de sacramento. A diferencia de las imágenes 
religiosas de la Virgen María y de los santos, al Santísimo Sacramento se le 
tributa culto de latría.50 Cabe recordar que la imagen del Sagrado Corazón 
de Jesús, nacida por obra de algunos miembros de la Compañía de Jesús 
en el siglo XVII, fue retomada nuevamente por los jesuitas en el siglo XIX 
justamente para contrarrestar los ataques de las iglesias protestantes contra 
el sacramento eucarístico, pues en la veneración del Corazón sangrante de 
Cristo se venera a la Eucaristía.

Para responder a la acusación de que la Iglesia católica practicaba ido-
latría a través del oficio de la Santa Misa, haciendo creer a los fieles que el 

49 Discusión: ¿Es la Iglesia Romana, 1873, p. 43.
50 Catecismo de la Iglesia Católica, Colombia, Librería Juan Pablo II, 1992, pp. 305-327.

Católicos, protestantes y liberales.indb   223 16/02/16   21:23



224 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

pan y el vino eran el cuerpo y la sangre de Cristo cuando eso, según los 
protestantes, no es más que un signo al que se adora, Buenaventura retomó 
las palabras de San Juan en los capítulos 6 y 15, tomadas de una Biblia 
protestante editada en 1864, para sostener que el ritual de la Sagrada Eu-
caristía fue institucionalizado por el propio Jesucristo con el propósito de 
instaurar una “unión moral” entre los hombres y Dios a través del recuer-
do de su sacrificio, y que era el espíritu de sus palabras y de su muerte lo 
que se conmemoraba durante la celebración eucarística. Además, escribió 
Buenaventura, si “la Eucaristía fuera un signo, sería nula la redención del 
hombre”, dado que la redención de toda la humanidad estaba vinculada a 
la muerte real de Jesús sobre la Cruz y al derramamiento de su sangre y no 
a un acto simulado.51 Pero para Pascoe, tal explicación era más que con-
fusa. Sugería entonces a Buenaventura que revisara nuevamente el capítu- 
lo 6 de San Juan, en donde se describe el milagro de la multiplicación  
de los panes, advirtiendo que si las gentes seguían a Jesús era porque éste 
les estaba proporcionando un pan material, pero enseguida Jesús “les ha-
bla de un pan espiritual que les ofrecía” a través de sus palabras. Por lo 
tanto, quedaba claro, según Pascoe, que “todo el discurso tiene por objeto 
el quitar las ideas de sus oyentes de cosas materiales, y fijarlas en cosas 
espirituales”.52 Pascoe fue mucho más enérgico todavía al hablar del ritual 
de la Santa Misa afirmando:

La MISA de la Iglesia Romana es un insulto al sentido común de las gentes: es 

IDOLATRÍA de la clase más baja; es MENTIRA porque afirma que hay lo que no 

hay; es una BLASFEMIA contra Dios.53

Sin hacer mención al concilio de Letrán del año 1215, en que se ins-
taura teológicamente el término transubstanciación, Buenaventura expli-
caba que durante la ceremonia de la Misa, el sacerdote, por medio de su 
investidura y a través de sus palabras, consagraba la sustancia del pan y del 
vino convirtiéndolos en el cuerpo y la sangre de Cristo “sin perder nada de 
su esencia” y “ocultándose este misterio bajo los accidentes sacramentales 

51 Discusión: ¿Es la Iglesia Romana, 1873, p. 68.
52 Discusión: ¿Es la Iglesia Romana, 1873, p. 42.
53 Discusión: ¿Es la Iglesia Romana, 1873, p. 43.

Católicos, protestantes y liberales.indb   224 16/02/16   21:23



225LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

de un modo enteramente milagroso”. Haciendo referencia al capítulo 6 de  
San Juan, Buenaventura afirmaba que las palabras mismas de Jesucristo 
hacían referencia a los “efectos que debía producir en el alma la profesión 
de sus mandatos, y a los resultados espirituales de la asunción eucarística”. 
Pero, afirmaba Buenaventura, más allá de la negación que hicieran los cis-
máticos, los protestantes, o quien fuere, de la doctrina eucarística, ésta es 
una verdad de fe, por tanto, escribió: “aun cuando se hubieran marchado 
todos, permanecería la misma verdad”.54 Además, sostenía que frente a la 
imposibilidad de comprender “los conceptos textuales, claros y terminan-
tes de las santas escrituras, que prueban la presencia real de Jesucristo en 
la Eucaristía”, los incrédulos habían optado por negarla. Concluyó expli-
cando que no podía decirse que los católicos son idólatras porque, según 
palabras del Antiguo Testamento, no era lo mismo los sacrificios que rea-
lizaban los paganos, que el sacrificio eucarístico durante la celebración de 
la Santa Misa, dado que los primeros ofrecían sus actos al demonio y los 
católicos a Dios; y que no podía creerse más a Calvino o a Zwinglio que a 
las palabras de Jesús.55

El propio Buenaventura puso sobre la mesa de discusión dos de los 
temas doctrinales de mayor controversia sobre los que los reformadores 
del siglo XVI basaron su argumentación para separarse de la Iglesia católica: 
la invocación e intercesión de la Virgen María y de los Santos y la vene-
ración de las reliquias. Sobre la invocación de la Virgen y de los Santos, 
Buenaventura insistía, como hiciera en la contestación a los calendarios 
protestantes, que aun cuando efectivamente Dios prohibió en el Antiguo 
Testamento la producción de toda clase de figuras, esas “disposiciones fue-
ron condicionales” dado que “los judíos eran inclinados a la idolatría… 
mas nosotros no adolecemos de la enfermedad de los hijos de Israel”. Se-
gún Buenaventura, el católico sabe que “Sólo a Dios se debe adorar, y el 
culto de las imágenes no es propiamente tal, sino un respeto, un honor, un 
homenaje por lo que representan”.56

De igual forma ocurrió con la acusación sobre la veneración de las 
reliquias. Aun cuando, dice Buanventura, desde los primeros siglos del 

54 Discusión: ¿Es la Iglesia Romana, 1873, p. 69.
55 Discusión: ¿Es la Iglesia Romana, 1873, p. 71.
56 Discusión: ¿Es la Iglesia Romana, 1873, p. 73.

Católicos, protestantes y liberales.indb   225 16/02/16   21:23



226 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

cristianismo éste fue atacado con manifestaciones iconoclastas y en suce-
sivos momentos a lo largo de la historia de la Iglesia católica esas mismas 
manifestaciones se repitieron, nunca los católicos habían dejado de sentir 
el deseo de agradecer espontáneamente, por medio de la conservación y 
devoción de los restos, de quienes hubieran padecido “con su sangre las 
verdades de la fe y edificaron al pueblo católico con esclarecidas virtudes, 
con actos de piedad y abnegación por imitar a Jesucristo”. En cuanto a la 
intercesión de la Virgen María y de los santos, Buenaventura hacía referen-
cia a citas bíblicas con el objeto de demostrar que las llamadas por protes-
tantes “fábulas de la Iglesia Romana”, estaban sustentadas en las Sagradas 
Escrituras.57

La respuesta de Pascoe en relación con el tema de las imágenes religiosas 
no pudo ser más contundente:

Lo que fue idolatría en siglos pasados es idolatría hoy, y la ley de Dios prohíbe, 

expresamente, el inclinar el cuerpo en honra de imágenes, sean semejanzas de 

cosas en el cielo, o en cualquier lugar. La ley de Dios nunca ha sido derogada; 

existe hoy en todo su rigor. 

La adoración que Dios busca es “en espíritu y en verdad” y la adoración 

por medio de cosas materiales, como cruces o imágenes, es la base de toda 

religión fanática y supersticiosa.58

Además, según Pascoe, no se podía culpar sólo a la ignorancia y su-
perstición de los indios cuyo estado era responsabilidad de la difusión de 
las creencias de la Iglesia Romana, dado que lo mismo se ven ese tipo  
de manifestaciones en indios que en “personas ilustradas y ricas”. El culto 
a las imágenes que la Iglesia católica de Roma había establecido era, en 
palabras del pastor presbiteriano de Toluca, “una de las notas más señaladas 
de la APOSTASÍA”. Lo mismo ocurría con la invocación e intersección de la 
Virgen María y de los Santos. Igual que Buenaventura, Pascoe ofreció múl-
tiples citas bíblicas para demostrar el sentido contrario de los argumentos 
expuestos por el sacerdote católico. Además lo acusó de tergiversar las pa-
labras de las Sagradas Escrituras, dado que lejos de estimular la invocación 

57 Discusión: ¿Es la Iglesia Romana, 1873, p. 74.
58 Discusión: ¿Es la Iglesia Romana, 1873, p. 108.

Católicos, protestantes y liberales.indb   226 16/02/16   21:23



227LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

a otros seres lo único que mencionan es “la obligación y privilegio de cada 
Cristiano a orar a Dios por todos los hombres”. En todo caso resultaba un 
absurdo para el protestantismo tener que hacer uso de mediadores para 
llegar a Dios, siendo que Dios estaba en todos lados y podía escuchar a 
cualquiera; por tanto era definitivo “que la Virgen y los Santos de NADA 
SIRVEN absolutamente para alcanzarnos gracias de Dios, o para ayudarnos 
en nuestra salvación”. Nadie, sólo Jesucristo tiene acceso a Dios y él es el 
único mediador entre los hombres y Dios.59

Buenaventura es repetitivo en sus argumentos. Esta vez sólo trata de 
responder a la acusación en torno a la responsabilidad de la Iglesia católica 
en la práctica del fanatismo y superstición de los indígenas mexicanos, las 
cuales, según Buenaventura, eran reminiscencias de las prácticas paganas 
existentes antes de la conquista española. Resaltaba que no era comparable 
la idolatría que practicaban los griegos en la Antigüedad clásica o la que 
practicaban los primitivos pobladores de América, con el culto que tenían 
los católicos de las imágenes religiosas, dado que la devoción manifestada 
a la Virgen y a los Santos para que intercediesen por los hombres era un 
homenaje dirigido a Jesucristo, Dios hecho Hombre. Y que si bien Dios es 
invisible ante los hombres, una vez “que salgamos de esta vida, le veremos 
con el espíritu”.

Mención aparte mereció el tema de la Virgen María. Para Buenaven-
tura, la imagen de la madre de Dios había sido la más difamada por el 
protestantismo. Hacía mención del folleto titulado Retrato de María en los 
Cielos, en él se cernían todos los argumentos en contra de la virginidad de 
María. Tanto el pastor presbiteriano como el sacerdote católico hicieron 
referencia a las Sagradas Escrituras. El primero explicaba el estado marital 
de María con José y su condición de madre no sólo de Jesús; mientras que 
el segundo argumentaba que José no había mantenido relaciones marita-
les con María ni antes ni después de casarse con ella, sabiendo que era la 
escogida para ser la madre del Salvador. Además, aseguraba Buenaventura, 
de que el hecho de ser nombrado Jesús como primogénito de María no 
significaba que hubiese tenido posteriormente otros hijos. A lo que Pascoe 
respondió que en la Biblia apenas se menciona el nombre de María, por 

59 Discusión: ¿Es la Iglesia Romana, 1873, p. 108.

Católicos, protestantes y liberales.indb   227 16/02/16   21:23



228 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

tanto no se explicaba cómo es que la Iglesia católica había instituido “la 
blasfema idolatría que se le tributa”.

Nosotros los protestantes no deshonramos a María en ninguna manera; le 

guardamos todo el respeto debido; pero no consentimos en colocarla en el 

trono que solamente el Divino Salvador debe ocupar.

En cuanto a si María tuvo o no más hijos, para los protestantes no tenía 
relevancia. Pues suponer que por el hecho de que María hubiese tenido re- 
laciones maritales con José, su esposo, antes o después del nacimiento de 
Jesucristo es motivo de mancha y denigración, significaba conjeturar que 
todas las mujeres son sucias y están denigradas.

Acusaba Pascoe a los “romanistas” de haber propiciado la creación de 
mercaderías fuera de sus templos: consuelos, ritos, reliquias, velas benditas, 
bendiciones, indulgencias. Se pregunta con qué derecho la Iglesia derogaba 
la ley del segundo mandamiento que prohíbe el culto de imágenes.

Los Romanistas dan verdadera adoración a sus Santos; creen que las imágenes 

mismas y reliquias obran milagros; rezan el Padre Nuestro a los Santos; y por 

una oración que elevan a Dios, elevan diez a la Virgen. ¡Y a estos insultos a la 

majestad de Dios, Ud., llama corto obsequio!60

Pascoe es bastante irónico con el tema de las imágenes. Relata la vela-
ción que hicieron unos sacerdotes de las partes de una imagen de Cristo 
que apareció en una barranca. Acusa entonces a los propios sacerdotes de 
idolatría, diciendo que es eso lo que se enseña a los indios. Buenaventura 
deja de dar respuesta al tema de la invocación e intercesión de los santos. 
Tras la carta del 23 de julio de 1873, Buenaventura dejó de contestar las 
misivas del pastor Santiago Pascoe.

Los argumentos en contra de los usos que el catolicismo hacía de las 
imágenes religiosas por parte de los protestantes en el país estaban mu-
cho más sustentados teológicamente, pues el protestantismo había logrado 
construir y enriquecer a lo largo del tiempo una teoría iconoclasta a dife- 
 

60 Discusión: ¿Es la Iglesia Romana, 1873, p. 109.

Católicos, protestantes y liberales.indb   228 16/02/16   21:23



229LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

rencia del clero católico mexicano, cuyos argumentos eran circulatorios y 
repetitivos. A lo largo de la segunda mitad del siglo XIX, la clerecía mexica-
na se mantuvo fiel a la ortodoxia católica en relación con la veneración de 
las imágenes devocionales, no quisieron renovar sus argumentos por medio 
de la construcción de una fortalecida teoría de la imagen sacra.

CONTENIDOS DE LA PROPAGANDA ICONOCLASTA 
EN LA PRENSA PROTESTANTE

La prensa protestante comenzó a tener un auge importante a partir de los 
últimos años de la década de 1870. Los periódicos protestantes de mayor 
duración en la ciudad de México fueron El Abogado Cristiano Ilustrado 
(1877-1929), El Evangelista Mexicano (1879-1913), fundados por la Igle-
sia Metodista en México; El Faro (1885-1913), fundado por la Iglesia Pres-
biteriana y La Buena Lid (1892-1903), fundado por la Iglesia Episcopal 
Mexicana.

Por medio de la prensa, los grupos protestantes en México expresaron 
lo que percibían de la realidad nacional, expusieron sus propuestas para el 
desarrollo de un México moderno que rompiera con la herencia colonial, 
y presentaron las coincidencias con el proyecto de transformación de la 
cultura mexicana propuesto por los gobiernos liberales. Pero el objetivo 
central para los protestantes era convertir a sus publicaciones periódicas 
en una literatura de adoctrinamiento. Por lo tanto, sus contenidos eran 
esencialmente de esa naturaleza y por eso mismo, mantuvieron siempre 
una línea de controversia religiosa con el catolicismo:

[…] esperamos guardar la pluma fielmente con el fin de promover “la paz de 

Dios” entre los hombres, mientras nos esforzaremos en explicar y avanzar su 

verdad salvadora y conducir a nuestros lectores a buscar por sí mismos el gra-

cioso auxilio del Santo Espíritu…61

Hemos de hacer todo lo posible para ayudar y fomentar la causa evangelis-

ta en la gran República Mexicana.62

61 El Abogado Cristiano Ilustrado, abril de 1877.
62 El Evangelista Mexicano, enero de 1879.

Católicos, protestantes y liberales.indb   229 16/02/16   21:23



230 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

[…] El Faro no omitirá esfuerzo ni sacrificio alguno para llevar su luz a la 

discusión razonada de las cuestiones religiosas, que tan poderosamente tienen 

que influir en el bienestar no solo temporal, sino eterno, del individuo, parte 

integrante de la familia, como ésta lo es de la sociedad y la Nación.

El Credo religioso pues, que profesamos apoyados en argumentos irrefu-

tables sostendremos, y para cuya propaganda no economizaremos esfuerzo ni 

sacrificio alguno […]63

Al tomar la pluma para dirigirnos al público, recordemos lo que decía 

un predicador: […] cuando considero la necesidad que el pueblo tiene de 

conocer y practicar las enseñanzas del divino Maestro, me siento impulsado a 

proclamarlas y a exhortar a mis hermanos a que no desprecien su propio bien 

rechazando el Evangelio.64

En aras de mantenerse sujetos a las disposiciones legales, era importante 
recalcar el espíritu de respeto y tolerancia que se pretendía imperara en los 
escritos y a partir de esos principios, poder dialogar y exponer las razones 
de sus diferencias religiosas con el catolicismo. No obstante, la prensa pro-
testante fue también una ventana de exposición del anticlericalismo, jus-
tificada en función del movimiento evangélico que declaraba “el derecho 
de cada persona para leer la palabra de Dios libremente, para acercarse a 
Dios por Cristo sin la intervención autoritativa de ningún hombre, y para 
adorar a Dios según el dictamen de su propia conciencia”.65

En ese sentido, la prensa protestante estaba pensada para dos tipos de 
lectores. Por una parte, para quienes compartían la práctica del protestan-
tismo bajo cualquiera de sus denominaciones. Y por otra, pretendía llegar 
al público católico y cumplir así con la esencia de su misión en México: 
presentar a una sociedad mayoritariamente católica una alternativa distinta  
para practicar la religión cristiana. Desde ese propósito de evangelización  
declarado por la prensa protestante, se puede pensar en la construc- 
ción deliberada de un proyecto de reforma religiosa en el país por parte de 
las diversas denominaciones protestantes que buscaban un espacio en la 
sociedad mexicana. Con el apoyo del Estado, la integración a sus filas de 

63 El Faro, enero 1 de 1885.
64 La Buena Lid, octubre 1 de 1892.
65 El Abogado Cristiano Ilustrado, agosto de 1879.

Católicos, protestantes y liberales.indb   230 16/02/16   21:23



231LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

ciudadanos de todos los sectores socioculturales y la posibilidad latente de 
expandir aún más su credo, los dirigentes protestantes emprendieron una 
importante campaña reformadora que pretendía “restituir a sus orígenes la 
antigua Iglesia romana” y con ello “disipar las tinieblas de la ignorancia y 
de la impiedad”.

Entre los principales puntos doctrinales de controversia con el catoli-
cismo y con la jerarquía eclesiástica mexicana expuestos en las páginas de 
los periódicos protestantes se encontraba la negación de tributar culto a la 
Virgen, a los santos, a sus imágenes y a sus reliquias. A lo largo de la segun-
da mitad del siglo XIX, dentro de la prensa protestante imperó la acusación 
hacia los católicos de idólatras, inventores de leyendas, fanáticos e ignoran-
tes manipulados por la clerecía romanista. Estos fueron temas constantes y 
motivo de amplias disquisiciones.

“¿Es la Iglesia Romana idolatra?”

Para las denominaciones protestantes que se asentaron en México el uso 
de las imágenes religiosas sólo era factible si tenía un fin didáctico o peda-
gógico. Los dos órganos periodísticos oficiales de la Iglesia metodista en el 
país: El Abogado Cristiano y El Evangelista Mexicano, así como El Faro de 
la Iglesia presbiteriana, hicieron uso de imágenes de contenido religioso 
como parte fundamental de sus textos.

El argumento iconoclasta protestante del siglo XVI se centraba esen-
cialmente en que el culto conferido a las imágenes de la virgen María y 
los santos era una costumbre impuesta por las jerarquías eclesiásticas, que 
había desviado la atención del culto a Dios y a Cristo. No obstante, en el 
entendido que éstas podían ayudar a analfabetas a entender los pasajes de 
las Sagradas Escrituras, las imágenes religiosas no fueron del todo rechaza-
das en algunas de las publicaciones protestantes. Asimismo, las imágenes 
introducidas en la prensa protestante en México tenían como objetivo lla-
mar la atención del público en general:

[…] he visto las paredes de las casitas tapizadas de periódicos desplegando aun 

sus hermosos grabados de escenas bíblicas y su lectura instructiva e interesan-

te. Esto no me ha parecido falta de respeto, sino más bien una cosa natural y 

propia. Los papeles que habían cumplido su misión de dar gusto e instrucción 

Católicos, protestantes y liberales.indb   231 16/02/16   21:23



232 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

para su lectura, ya servían otro fin de utilidad, y los niños de la familia que 

todavía no sabían leer, desde su niñez se familiarizaban con sus grabados evan-

gélicos, quizá aun haciendo del forro de su casa paternal el abecedario donde 

daban sus primeros pasos en el aprendizaje de las letras.66

Las imágenes que abarcaban páginas completas en El Abogado Cristiano 
y en El Evangelista eran complejos grabados bíblicos cuyo objetivo esencial 
era llamar a la curiosidad. Como ejemplo, vemos en la figura 17 la repre-
sentación de la Tercera tentación de Cristo en la que el demonio se acerca 
a Jesús mientras ora en el desierto para ofrecerle el mundo terrenal, lleno 
de riquezas y sin tener que pasar por los sufrimientos en el Calvario, pero 
con la condición de que le rindiese adoración a Satanás. La imagen jun- 
to con la cita bíblica que acompaña al grabado son aprovechadas para ha-
cer una analogía de los “vicios dominantes de la época”, el éxito profesio-
nal, la ambición de riquezas, los excesos de cualquier tipo que se presen-
taban, según el editorialista, como una tentación para olvidar a Jesucristo 
y sus enseñanzas. De la misma forma, El Evangelista Mexicano introdujo 
imágenes del Antiguo Testamento: por ejemplo, el grabado de Aman y 
Mardoqueo del libro de Esther, realizado por Gustave Doré.67 Se destaca en 
esta imagen la negativa de Mardoqueo de arrodillarse e inclinarse ante la 
presencia de Aman, nombrado príncipe por Asuero, rey de la India hasta 
Etiopía en esos tiempos, en el entendido que sólo a Dios debía reverencia 
y devoción68 (figura 18).

La diferencia que los protestantes veían en el uso que ellos hacían de 
las imágenes, en comparación con los católicos, radicaba en que para las 
diversas denominaciones protestantes las imágenes no eran objeto de devo-
ción sino exclusivamente de instrucción. Se argumentaba que mientras los 
protestantes mostraban dentro de su literatura en general escenas bíblicas 
con el objeto de representar el contenido de las Sagradas Escrituras, los 
católicos “adoraban” esculturas, estampas y múltiples formas figurativas de 
Cristo, de la Virgen María o de los Santos. Desde esa lógica, en las páginas 
de la prensa protestante en México encontramos grabados que presentan 

66 El Evangelista Mexicano Ilustrado, 1 de agosto de 1906.
67 Ilustrador, grabador y escultor francés que nació en 1832 y murió en 1883.
68 Ester 3:4.

Católicos, protestantes y liberales.indb   232 16/02/16   21:23



Figura 17. “La tercera tentación”,  grabado en la portada de El Abogado Cristiano Ilustrado, 
mayo de 1879.

Católicos, protestantes y liberales.indb   233 16/02/16   21:23



Figura 18. “Amán y Mardoqueo”, de Gustave Doré, en la portada de El Evangelista Mexica-
no Ilustrado, 1 de febrero de 1895.

Católicos, protestantes y liberales.indb   234 16/02/16   21:23



235LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

desde los pasajes más conocidos de la vida y Pasión de Cristo hasta esce-
nas de los capítulos más complejos y menos populares del Antiguo Testa-
mento. La mayoría de los grabados religiosos que vemos en El Evangelista 
Mexicano eran los realizados por Gustave Doré (1832-1883), también se 
encuentran reproducciones del pintor alemán Karl Müller (1818-1893). 
Además de los temas religiosos había grabados con otros contenidos que 
querían mostrar ciertas actitudes y comportamientos como los grabados 
del alemán Ludwing Knaus (1829-1910) Una buena profesora (figura 19).

Si bien, El Abogado Cristiano Ilustrado inserta ilustraciones y grabados 
en sus páginas, la mayoría evita ser de referencia religiosa. Pero sobre el 
tema tiene algunos grabados del ilustrador inglés H. Fitzcook (figura 20). 
Sin embargo, la temática esencial de sus imágenes era paisajística, aun-
que continuando con su alianza discursiva con el liberalismo mostraban 
también imágenes de los héroes de la independencia o de Benito Juárez 
y Lerdo de Tejada, haciendo de alguna forma eco al proyecto liberal de 
honrar a los hombres que habían luchado por la construcción nacional e 
independiente de México (figura 21).

De igual forma el uso de la fotografía fue un recurso importante en las 
publicaciones periódicas protestantes. Presentaban regularmente fotogra-
fías de miembros, dirigentes o seguidores del protestantismo en el país, 
grabados de los avances de la presencia protestante en México, como la 
imagen de la Iglesia del Mesías, de la Misión Metodista Episcopal del Sur 
que se fundó en la parroquia de Amecameca, en el Estado de México,  
en 188169 (figuras 22 y 23).

Así, siguiendo la corriente reformista menos radical en el tema de las 
imágenes religiosas, los protestantes en México veían en ellas un comple-
mento útil y eficaz para ilustrar la palabra de Dios, mostrar su postura 
ideológica en política y los avances de su presencia en el país. Sin embargo, 
concientes del poder que las imágenes ejercen sobre la imaginación de los 
individuos, rechazaban la idea de excitar la devoción de los fieles a través 
de imágenes o símbolos. En ese sentido, únicamente aceptaban el uso de 
las imágenes religiosas dentro de cierta literatura como la prensa y tal vez 
algún libro doctrinal, pero las imágenes debían procurar ser fieles testimo-
nios del Evangelio. No aceptaban el uso de estampas religiosas, crucifijos, 

69 El Evangelista Mexicano, marzo de 1884.

Católicos, protestantes y liberales.indb   235 16/02/16   21:23



Figura 19. Grabado del ilustrador alemán Ludwing Knaus. El Evangelista Mexicano  
Ilustrado, 1 de marzo de 1908.

Católicos, protestantes y liberales.indb   236 16/02/16   21:23



Figura 20. “José vendido a los egipcios”, de H. Fitzcook, en El Abogado Cristiano Ilustrado, tomo IV, núm. 10, enero de 1881.

Católicos, protestantes y liberales.indb   237
16/02/16   21:23



Figura 21. El Evangelista Mexicano Ilustrado, 15 de septiembre de 1895. Es un número 
especial en el que se hace referencia a los principales héroes de la independencia e introduce 
un poema de alabanza. Este número presenta también un artículo de Emilio Fuentes y 
Betancourt en el que aborda la excomunión impuesta a Miguel Hidalgo tras su aprehen- 
sión, destacando el maltrato, físico y moral, de la jerarquía eclesiástica.

Católicos, protestantes y liberales.indb   238 16/02/16   21:23



Figura 22. Miembros de la Conferencia General celebrada en la ciudad de México. El Evangelista Mexicano  
Ilustrado, 1 de marzo de 1906.

Católicos, protestantes y liberales.indb   239
16/02/16   21:23



Figura 23. El Templo del Mesías en la parroquia de Amecameca. El Evangelista Mexica-
no, marzo de 1884. En el pie de página se destaca que, como ese templo, se habían fun- 
dado otros en San Agustín Atlapulco, Ayotla, Xochiaca, Santa María Tlalmimilolpam,  
Tulyahuaco y Alpuyeca.

Católicos, protestantes y liberales.indb   240 16/02/16   21:23



241LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

rosarios o las imágenes escultóricas dentro de los templos, en los hogares o 
como objetos de portación cotidiana.

La teoría iconoclasta fue un contenido constante al interior de la prensa 
protestante. La devoción conferida por los católicos a las imágenes religio-
sas era duramente cuestionada. Se afirmaba en los artículos periodísticos 
que la costumbre de tener crucifijos en todas las casas o retratos y escultu-
ras de la Virgen, del Salvador, de los mártires y confesores, junto con la tra-
dición de arrodillarse “ante un montón de míseros despojos humanos”, no 
eran más que prácticas que habían corrompido al cristianismo haciéndolo 
permanecer en el paganismo, pues “únicamente cambiaron unas estatuas 
por otras”. La prensa metodista en México afirmaba que el culto a la cruz 
“y aún la costumbre de orar con los brazos abiertos, fueron tomados del 
paganismo”.

Los autores protestantes en general se remitían a las citas bíblicas en 
las que, a juicio de la tradición luterana, se descalificaba y prohibía la ve-
neración y culto a cualquier imagen.70 La lectura de dichas citas del Evan-
gelio debía ser una prueba contundente para los mexicanos de la idolatría 
practicada por los cristianos fieles a Roma; sin embargo, frente al arrai- 
go de la tradición del culto a las imágenes en la sociedad mexicana, he-
rencia del catolicismo que llegó con los españoles, se hacía necesario, para  
los escritores protestantes, fundamentar aún más los argumentos opues- 
tos a tales prácticas.

Se insistía en que “el catolicismo romano es una mezcla del cristianismo 
y del paganismo o idolatría” dado que está compuesto, según la tradición 
teológica protestante, por dogmas y prácticas religiosas idolátricas estable-
cidas por “los hombres que han fungido como papas o en concilios”. De 
esta forma, la historia de la Iglesia católica era para el protestantismo una 
prueba fiel de sus aseveraciones iconoclastas. Primero, afirmaban, se trans-
formaron los lugares de culto en espacios sagrados:

En el tiempo de las persecuciones de Nerón, Domiciano, Trajano y otros em-

peradores de Roma, mucho menos podían considerarse como sagrados los lu- 

70 En noviembre de 1887 El Faro publicó un artículo titulado “Lo que dice la Biblia res-
pecto de la idolatría” en el que se presentan diez citas del evangelio en torno a la prohibición 
del uso de las imágenes religiosas. Cita al Éxodo, Levítico, Deuteronomio, Isaías, Ezequiel 
y Jeremías. El Faro, noviembre 15 de 1887, p. 176.

Católicos, protestantes y liberales.indb   241 16/02/16   21:23



242 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

gares de las reuniones cristianas, porque en muchas partes y tiempos no eran 

lugares fijos; hoy era el sótano de una casa, mañana la espesura de un bosque, 

otra vez una cueva en las montañas, y en otras ocasiones las catacumbas […]71

En el recuento histórico de la historia de la doctrina que fundamentaba 
el catolicismo, presentado en la prensa protestante en México, se argumen-
taba que tras el establecimiento de templos oficiales se pretendió hacer, en 
distintos momentos de la historia, de la propia imagen de Jesús un ídolo 
por medio de la adoración a la cruz, a la hostia, al cáliz, a la eucaristía, y 
en los últimos tiempos a la imagen del Sagrado Corazón, olvidando el 
verdadero significado de su presencia en la tierra. Para las diversas deno-
minaciones protestantes la imagen que debía tenerse de Jesús tenía que 
estar alejada de los sentidos externos y “más cerca del espíritu”, puesto 
que lo importante de la vida de Jesucristo era su doctrina, sus virtudes y 
sus obras de misericordia y era esa imagen, más mental que física, la que 
debía tenerse delante del espíritu.72 Por tanto, impetraban los articulistas 
protestantes, cuando se pronunciaba una oración hacia Jesucristo no era 
necesario arrodillarse delante de “una figura material en forma de cruz, así 
como de cualquiera otra”, o “usar cerca de su corazón una cruz de plata 
u oro consagrada por el Papa o algún sacerdote” dado que lo esencial era 
tener presente “la idea espiritual (que envuelve la muerte de Cristo en la 
cruz, por los pecadores)”, así como estar en comunión con Dios mediante 
la rectitud de las obras de cada individuo.73

Desde esa perspectiva doctrinal, resultaba importante para los autores 
de la prensa protestante contrastar la justificación histórica que hacían los 
católicos para el uso de las imágenes religiosas, diferenciando a las imá-
genes cristianas de los ídolos paganos y, por otra parte, la que hacían los 
protestantes para su rechazo, arguyendo que eran lo mismo. Con ello se 
pretendía mostrar a los fieles católicos en México que la Iglesia católica 
romana había impuesto una religión fundamentada “en ritos y ceremo-
nias divorciados de la espiritualidad”. En algunos artículos se llega incluso 
a comparar la religión budista o hinduista con el catolicismo haciendo 

71 El Abogado Cristiano Ilustrado, marzo de 1878.
72 El Abogado Cristiano Ilustrado, marzo de 1878.
73 El Evangelista Mexicano, junio de 1879, p. 23.

Católicos, protestantes y liberales.indb   242 16/02/16   21:23



243LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

un relato comparativo entre las ceremonias que se realizaban en torno de 
algunas imágenes de culto en esas religiones y las que eran realizadas por 
los católicos, mostrando incluso grabados que explicaban vivamente los 
contenidos textuales. De esta forma es como se presentaban los argumen-
tos iconoclastas e iconódulicos a la sociedad mexicana. Los autores de la 
prensa protestante concluían al respecto:

[…] los verdaderos adoradores adoran al Padre de una manera intelectual, 

racional y sincera. Cualquiera otra forma que el individuo elija para expresar 

su sentimiento religioso, tiene que ser necesariamente una de tantas que per-

vierten este sentimiento y causan su degradación intelectual y moral.74

En ese sentido, para los protestantes en México fue importante mostrar 
a los mexicanos que muchas de las imágenes religiosas que se veneraban en 
el país eran justamente una mezcla de cultos prehispánicos con ceremonias 
“romanistas”. En torno a la aparición de las imágenes de la Virgen de Gua-
dalupe, el Cristo de Totolapan, el Señor de Chalma, entre un centenar de 
imágenes de devoción cristiana que se encontraban en prácticamente todo 
el territorio nacional, se había construido, de acuerdo con los articulistas 
protestantes, todo un sistema económico y social cuyo objetivo principal 
–aseguraban– había sido sostener a la corona española primero y al papado 
después. Se explicaba que, aunque muchos de esos lugares fueron explota-
dos por los españoles, la Iglesia católica de Roma había logrado establecer 
un sistema que seguía proporcionando importantes recursos a las iglesias 
locales. Así, describían lo que pasaba, por ejemplo, con el Santuario del 
Señor de Chalma:

Se habrá notado que según la descripción anterior [se describe detalladamente 

la construcción arquitectónica del templo y la forma en la que fue decorado el 

interior], el santuario del Señor de Chalma era poco menos que una mina de 

plata. Probablemente no es la misma en la actualidad, pero tiene la suficiente 

para formarse de lo que ha hecho entre nosotros la idolatría que sostiene el 

falso sistema del romanismo.

74 El Abogado Cristiano Ilustrado, 15 de septiembre de 1895.

Católicos, protestantes y liberales.indb   243 16/02/16   21:23



244 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

¿De qué manera, se preguntará, se ha conservado al través del tiempo ese 

culto y esa pompa idolátrica? De la manera más sencilla, es decir, por medio 

de maravillas y prodigios obrados por la virtud del Señor de Chalma; por la 

relación de tales portentos, que adoptó la ciega credulidad de los indígenas, y 

que es también la de otros fanáticos y supersticiosos.75

De acuerdo con el protestantismo, la imposición de este tipo de ma-
nifestaciones religiosas había traído consigo la era de incredulidad en que 
vivían las sociedades modernas. Para los protestantes los únicos responsa-
bles del indiferentismo religioso eran los miembros de la Iglesia católica de 
Roma, que insistían en sostener un sistema basado en el establecimiento 
de una inmensa jerarquía eclesiástica haciendo que “la salvación de unos 
dependa de la voluntad o capricho de otros”. Pero los nuevos tiempos esta-
ban haciendo ver a los hombres la esclavitud de conciencia a la que habían 
estado sometidos provocando con ello una gran desilusión religiosa:

No cabe duda que existe en la sociedad una clase muy numerosa de personas 

que exteriormente observan el reglamento de la Iglesia romana y cumplen con 

sus prácticas aunque se ha apoderado de ellas un espíritu de completa indi-

ferencia religiosa. No tienen fe en los llamados sacramentos y misterios de la 

Iglesia, rechazan en su íntima conciencia muchas de sus doctrinas y dogmas, y 

los pretendidos milagros y apariciones de santos les parecen absurdos y ridícu- 

los. Su asistencia y participación en los actos del culto son motivados del temor 

de perder su posición, de poner en peligro sus intereses materiales, o de acarrear-

se molestias y persecuciones en el seno de la familia o en su círculo social. Su de-

voción es fingida; en su corazón no existe más que una completa indiferencia.76

Los disturbios iconoclastas que se llegaron a dar en algunas poblaciones 
de la arquidiócesis de México, se presentaron en las páginas de la prensa 
protestante como prueba del impacto que estaban teniendo las diversas 
denominaciones protestantes en el país. Así, por ejemplo, se hace mención 
de la destrucción de trescientas imágenes en un poblado de la arquidióce-
sis –no se hace referencia al nombre de la población– y de la ocupación 

75 El Evangelista Mexicano, marzo 1 de 1883.
76 El Abogado Cristiano Ilustrado, febrero de 1880.

Católicos, protestantes y liberales.indb   244 16/02/16   21:23



245LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

que se hiciera de los templos católicos “en donde antes se celebraban las 
ceremonias idolátricas de los romanistas. Los habitantes de ese pueblo han 
removido y destruido voluntariamente sus ídolos cuando recibieron la luz 
del Evangelio, y ahora son protestantes…”.77 O, la destrucción que hiciera 
un miembro de la Iglesia Metodista Episcopal del Sur junto con otro de 
la Iglesia Independiente Mexicana, mejor conocida como Iglesia de Je-
sús, de varias imágenes que se encontraban en el templo de Atlapulco, en 
Chimalhuacán Atenco. El maltrato y destrucción de las imágenes se había 
realizado durante la celebración de una ceremonia religiosa del pueblo.78 
No obstante, que hubo otros casos de iconoclastia en la arquidiócesis de 
México, la intolerancia de los católicos traducida en varias muertes de pro-
testantes o encarcelamientos injustificados a los mismos, propiciaron una 
mayor cautela en la exposición de las ideas iconoclastas por parte de los 
ministros, de las misiones y de la propia prensa protestante, pronuncián-
dose en contra de actos iconoclastas, pero sosteniendo su rechazo al culto 
conferido a las imágenes religiosas:

Los protestantes insisten en la obediencia a la ley del país, y por la mantención 

del buen orden social; protestan contra el crimen, sea quien fuere el que lo 

cometa, protestante o romanista. Desean el abandono de la idolatría, para que 

se tribute culto y homenaje al Verdadero Dios, al único que puede ayudar, 

elevar y salvar al hombre. Pero no desean que se logre esto por medio de la 

fuerza brutal. No procuran convertir a nadie por la fuerza, como lo hicieron 

los conquistadores romanistas.79

Más que incitar a la destrucción de imágenes religiosas, la prensa protes-
tante en México publicaba artículos que mostraban “el peligro” que podía 
representar la realización de ciertos rituales o celebraciones religiosas católi-
cas, la falsedad de las apariciones sobrenaturales o el uso político que le daba 
la Santa Sede a ciertas imágenes religiosas. La prensa protestante se propuso 
esencialmente desprestigiar las centenarias creencias de las imágenes crís-
ticas, de los santos y de la Virgen María bajo sus múltiples advocaciones.

77 El Evangelista Mexicano, septiembre de 1879.
78 El Evangelista Mexicano, junio de 1880.
79 El Evangelista Mexicano, junio de 1880.

Católicos, protestantes y liberales.indb   245 16/02/16   21:23



246 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

El Sagrado Corazón de Jesús: 
“forma regente del culto católico-romano”

Para el protestantismo la Iglesia católica romana había propiciado entre los 
fieles cristianos el olvido de la esencia del significado del sacrificio de Jesús 
con su muerte al “inventar” cualquier cantidad de signos y ritos confusos. 
La idea de la transubstanciación, la celebración de la Misa, el Sacramento 
Eucarístico, las ceremonias de la llamada Semana Santa, entre otras, eran 
todos, de acuerdo con la doctrina protestante, rituales y signos que “sobre-
ponen las formas a lo espiritual”, exceso de formalismos que provocaron el 
cisma religioso en el siglo XVI y cuya persistencia amenazaba con un cisma 
similar en el siglo XIX. Así, cuando en 1875 Pío IX concedió la consagra-
ción de la Iglesia católica al Sagrado Corazón de Jesús, los protestantes 
vieron en dicho acto y en la imagen crística la creación de una “nueva 
leyenda” que pretendía emblematizar la resistencia de la Iglesia católica 
contra la integración de las ideas liberales que proponían la separación de 
la Iglesia y el Estado en muchas naciones.

En un artículo de El Abogado Cristiano que reseña un libro intitulado 
Santos y milagros modernos y de las Edades Medias se presentaba la idea de 
una politización de las imágenes religiosas por parte de la institución cató-
lica. En el caso de la construcción de la historia de la aparición de Cristo 
a la monja Margarita María Alacoque, que diera motivo a la devoción al 
Sagrado Corazón de Jesús a finales del siglo XVII, se encontraban, como 
en muchos otros complejos devocionales en el pasado, miembros de la 
Compañía de Jesús, considerada por los protestantes la orquestadora del 
proyecto de restauración eclesiástica en el mundo católico.

La inteligencia de la Iglesia romana ha estado del todo sujeta a una compañía 

de fanáticos; la superstición ha sido invocada para despertar la discordia en las 

naciones, la guerra en Europa; y a Pío IX, sea débil o vano, se le ha persuadido 

a sancionar los caprichos más disparatados de los jesuitas. Él fue el primero 

que incorporó la adoración del “Sagrado Corazón” en las doctrinas cardinales 

de la Iglesia infalible.80

80 El Abogado Cristiano Ilustrado, marzo de 1878.

Católicos, protestantes y liberales.indb   246 16/02/16   21:23



247LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

Según Eugenio Lawrence, autor de la reseña aparecida en el periódico 
metodista, en el libro Santos y milagros se señalaba que como respuesta a 
los ataques que hicieran en el siglo XVII los protestantes y jansenistas contra 
la Iglesia católica en Francia, la Compañía de Jesús impulsó la devoción 
al Sagrado Corazón de Jesús. En la construcción de su imagen sacra in-
tegraron precisamente los elementos teológicos que más rechazaban los 
protestantes, a saber, el dogma eucarístico, la incitación de una piedad 
exacerbada a través del recuerdo vívido del sufrimiento de Jesús durante 
la Pasión y, fundamentalmente, la proyección de la fastuosidad al interior 
de la institución eclesiástica. Durante mucho tiempo, afirma el autor de 
El Abogado Cristiano, “muchos prelados franceses consideraban dudosa y 
aun inaceptable esta leyenda y culto”; sin embargo, por instancias de la 
Compañía de Jesús “la adoración del Sagrado Corazón por fin ha llegado 
a ser la forma regente del culto católico-romano en la Iglesia en Francia” y 
amenazaban, dice Lawrence, con expandir su devoción a otras naciones.81

Una de las críticas fundamentales del protestantismo a la Compañía 
de Jesús era la construcción de un “sistema donde todo se vuelve forma, 
donde se habla más a los sentidos que al alma”. Por eso, la Santa Sede, 
principalmente bajo el papado de Pío IX tan “afecto a las exterioridades”, 
había solicitado el apoyo de los jesuitas para la construcción de un proyec-
to devocional que captara la atención total de los fieles. En ese sentido, el 
reclamo de los protestantes a Pío IX radicaba en su empeño por separar a 
las iglesias, por mantener los privilegios materiales de antaño y, sobre todo, 
olvidarse de “la doctrina de la justificación por la fe en Jesucristo” creando 
ídolos nuevos en nombre de Dios:

La Iglesia Romana está obcecada. No quiere adoptar la admirable sencillez de 

la Iglesia Primitiva y por defender sus ceremonias y sus tradiciones, sería capaz 

de crucificar a Cristo si viniese otra vez al mundo.82

Dada la forma en la que se había estado desarrollando la difusión de 
esta imagen religiosa, afirma el reseñista de El Abogado Cristiano, el Sagra-
do Corazón de Jesús “es una devoción que está de moda entre nobles y 

81 El Abogado Cristiano Ilustrado, marzo de 1878.
82 El Evangelista Mexicano, febrero 15 de 1883.

Católicos, protestantes y liberales.indb   247 16/02/16   21:23



248 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

ricos”. Señalaba que con el propósito de llegar a las mentes de la niñez y 
de la juventud de ese sector social, se habían creado en Francia las escuelas 
católicas del Sagrado Corazón de Jesús dirigidas por jesuitas y, afirmaba el 
autor, esas mismas instituciones empezaban a expandirse en América. Pero 
lo que más intranquilizaba a Lawrence era el aparato de imposición que, 
según él, se encontraba detrás de la devoción cardícola. Cuando las revolu-
ciones liberales de finales del siglo XVIII y principios del XIX propiciaron el 
desplazamiento del poderío de la Iglesia romanista en todo lo posible por 
el Estado, la Compañía de Jesús comenzó a construir nuevas bases doctri-
narias que permitieran la restauración de la Iglesia católica:

El Sagrado Corazón ha llegado a ser el símbolo de un partido político com- 

prometido a extirpar la herejía, restituir el poder temporal del Papa, y res- 

taurar a los Borbones en Francia. Es la señal de guerra y de muerte al partido 

progresista.83

Asimismo, en Santos y milagros modernos se sugiere que la estrategia de 
la Iglesia católica para recuperar su poder cubre distintos flancos. La de- 
voción al Sagrado Corazón de Jesús no es la única imagen que lucha por 
“deshacer todo sistema nacional de educación y tener a todos los hombres 
sujetos al Papa”; a lo largo de la historia de la Iglesia católica –aseguraba el 
autor– se habían construido otros milagros para mover las conciencias de 
los sectores de las sociedades menos favorecidos y más ávidos de milagros 
que les permitieran esperanzarse en la posibilidad de salir de la miseria. 
Por eso, siguiendo los argumentos protestantes, la institución eclesiástica, 
ante una nueva situación de crisis recurría, como tradicionalmente lo había 
hecho en otras ocasiones, a la imagen devocional de la Virgen María.

El nuevo reinado de María

Para los protestantes, las múltiples historias sobre apariciones de la Virgen 
María a lo largo del siglo XIX no eran más que la mezcla de un fin político 
con el sostenimiento de un culto idolátrico, dado que en todas las aparicio-
nes –y “casualmente” la mayoría en territorio francés el cual protagonizó 

83 El Abogado Cristiano Ilustrado, marzo de 1878.

Católicos, protestantes y liberales.indb   248 16/02/16   21:23



249LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

desde finales del siglo XVIII y a lo largo de la primera mitad del siglo XIX la 
lucha ideológica más crítica contra el Papa– la Virgen hacía mención al res-
tablecimiento del papado y a la declaración del reconocimiento dogmático 
de su concepción inmaculada:

Los adoradores al Sagrado Corazón se unieron al culto de la Señora de la Sale-

ta. Con un frenesí de celo patriótico y religioso los ultramontanos hostigados 

por las vicisitudes de 1870, elevaron sus desesperadas súplicas a la Virgen para 

que descendiera una vez más a fin de rescatar a la Francia y restaurar el papis-

mo temporal.84

La defensa del papado que hizo la Virgen María en sus diversas apari-
ciones iba directamente en contra de los Estados liberales que proclamaban 
la separación de la Iglesia y el Estado, y su presencia bajo la imagen de la 
Inmaculada Concepción contra la nueva asonada del protestantismo. La 
Reforma religiosa del siglo XIX consideraba que el “sistema papal” pretendía 
recuperar su antiguo poderío a través de la sujeción de todas las iglesias ca-
tólicas locales a la Santa Sede y en el grado de difusión que se pudiera hacer 
“del culto a los santos y particularmente el de María, para la imaginación 
humana”, haciendo de ella “una deidad femenina” mucho más fortalecida 
que en épocas anteriores.85

Remitiéndose a las Sagradas Escrituras, los escritores en la prensa pro-
testante en México argumentaban que el culto a María había sido intro-
ducido por “una Iglesia corrompida” cuyo único propósito era luchar por 
mantener a los pueblos engañados, puesto que en el Evangelio únicamente 
se hace mención de María como la madre de Jesús, elegida para proporcio-
nar la naturaleza humana del hijo de Dios, porque:

[…] diremos que no hay error más craso que el de hablar de María como “Ma-

dre de Dios”. Además de ser esta una blasfemia, es una herejía doctrinal peor 

que el arrianismo que dividió a la Iglesia primitiva.86

84 El Abogado Cristiano Ilustrado, marzo de 1878.
85 El Abogado Cristiano Ilustrado, 15 de marzo de 1895.
86 El Abogado Cristiano Ilustrado, 15 de marzo de 1895.

Católicos, protestantes y liberales.indb   249 16/02/16   21:23



250 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Más herejía aun cuando, según los autores protestantes, de acuerdo con 
las Sagradas Escrituras, Dios prohibió “adorar y rendir culto a cualquiera 
criatura, sea la que fuere en vez de a Dios, el Creador”.

En México resultaba primordial esclarecer todas aquellas ideas que, a 
juicio de los protestantes, habían sido introducidas por la Iglesia católica 
para convertir a María en la imagen rectora del catolicismo:

Si desde que nuestra muy amada patria fue conquistada por los españoles, los 

mexicanos han vivido en un error hasta el día de hoy, esta es la razón para que 

siga conservándolo, y con el mismo argumento podríamos sostener e invocar 

los nefastos tiempos de nuestra gentilidad; y así podrán sostener sus aberracio-

nes hasta los judíos y los mahometanos.

Tengamos un poco de amor a las verdades religiosas, y evitemos que en 

lo sucesivo se arrodillen nuestros hijos a los pies de María, para que lo hagan 

solamente a los pies de Jesucristo, que al fin y al cabo, católicos y protestan- 

tes, convenimos en que Cristo es nuestro Redentor; y realmente no fue Ma- 

ría la que murió en la cumbre del Gólgota por redimir a los pecadores,  

sino Jesucristo […]87

Para los protestantes, extranjeros o mexicanos, es decir, los recién con-
vertidos, el país se encontraba viviendo una crisis política justamente por 
la lucha por terminar con un pasado lleno de ataduras y fanatismos y un 
porvenir de progreso religioso, social y económico. En ese sentido, era 
necesario desaparecer “el absurdo sistema del romanismo” que lo único 
que pretendía era mantener sojuzgadas a las poblaciones a través de “esas 
fábulas milagrosas” cuyo protagonista principal era la Virgen María.

Los protestantes comprendieron pronto que María, bajo la multiplici-
dad de sus advocaciones en el país, más que cualquier otra imagen crística 
o de algún santo, se había convertido en el emblema de un proyecto de 
recuperación eclesiástica nacional. El proyecto consistía básicamente en in-
crementar la devoción mariana entre los fieles. Por eso, uno de los objetivos 
esenciales dentro de la prensa protestante en México era esclarecer la forma 
en la que había penetrado en las sociedades lo que ellos denominaban  
la “mariolatría”.

87 El Evangelista Mexicano, febrero 15 de 1883.

Católicos, protestantes y liberales.indb   250 16/02/16   21:23



251LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

Los controversistas de la prensa protestante tuvieron que tomar en cuen-
ta varios elementos para abordar el tema de la Virgen María: la profunda 
tradición del culto mariano en el país, el respeto a las leyes de tolerancia 
religiosa, el temor de acrecentar la imagen de herejes y provocadores que 
el clero nacional se estaba encargando de difundir entre los fieles católicos 
y, finalmente, evitar las agresiones físicas entre católicos y protestantes. 
Frente a todo eso resultaba complicado exponer los principios doctrinales 
del protestantismo que rechazaban el culto a la Virgen María; sin embargo, 
encontraron otro tipo de argumentaciones que evitaban herir susceptibi-
lidades. Presentaban anécdotas de accidentes ocasionados por el fervor de 
los fieles durante las peregrinaciones a algún santuario mariano o durante 
la ceremonia religiosa dentro de un templo o en algún hogar, como el in-
cendio que se presentó en la casa de una familia acaudalada de la ciudad de 
Guadalajara durante la celebración del Viernes de Dolores.88 O el incendio 
que se suscitó en un templo de Orizaba, Veracruz, mientras se celebraba la 
ceremonia religiosa de “la acostada del Niño Dios”.89

En las páginas de sus periódicos también reimprimieron fragmentos 
de aquellos textos que negaban la aparición de la Virgen de Guadalupe al 
indio Juan Diego. Con ello se proponían presentar, a través de la voz de 
miembros del propio clero romano, las divisiones que existían al interior 
de la institución eclesiástica alrededor de esas “fábulas” y al mismo tiempo 
“combatir y condenar el fanatismo” en aras de la paz social, dado que, 
denunciaban los protestantes en México, muchas de esas historias eran 
utilizadas por el clero para azuzar “a los ignorantes contra los gobiernos 

88 “El altar estuvo encendido mucho tiempo, como dicen los romanistas, y cuando se 
acercaba la hora en que debían apagarlo, no sabemos por qué fatalidad una de las velas de 
cera se cayó incendiando el lienzo, que hecho llamas comunicó el fuego a las flores de pa- 
pel de china, al crucifijo y a la Virgen de los Dolores. En esta hora todo fue una Babel… 
hasta que un varón, de esos que no dejan tener sus ocurrencias, empuñando un fuerte ga-
rrote que hubo a las manos, la emprendió contra todo lo que era devorado por las llamas. 
De un golpe hechó abajo el lienzo del Santo Calvario, y en seguida sin andarse con mira-
mientos, y sin reflexionar que era una profanación, en un santiamén derribó a garrotazos a 
la Virgen y al crucifijo, que rodaron hechos pedazos en el suelo. […] Mejor sería ser protes-
tante, que exponerse a derrumbar Santos a garrotazos, en casos de incendio.” El Evangelista 
Mexicano, 15 de mayo de 1883.

89 El Evangelista Mexicano, 1 de febrero de 1895.

Católicos, protestantes y liberales.indb   251 16/02/16   21:23



252 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

haciéndoles creer que la santa religión es atacada, y que tienen el deber de 
vengar a Dios, de la guerra que le hacen los impíos”.90

Fue recurrente la denuncia de ciertas procesiones o manifestaciones re-
ligiosas públicas a varios santuarios marianos en toda la República Mexi-
cana, mostrando así las constantes infracciones a las Leyes de Reforma por  
parte tanto del clero nacional, que al parecer no pretendía acatarla, y  
por parte de las propias autoridades civiles en tales actos. No obstante, 
señalaban los protestantes, se seguían cometiendo graves delitos de intole-
rancia hacia individuos de la religión protestante en el país.91

Hacia finales de la década de 1880, teniendo noticia de las intenciones 
de realizar una magna ceremonia para coronar la imagen de la Virgen de 
Guadalupe, los polemistas protestantes comenzaron a escribir sobre “los 
errores referentes a la bendita Virgen María”, haciendo énfasis en la advo-
cación guadalupana. Afirmaban que el mito de la historia de la aparición 
de la Virgen al indio Juan Diego no era más que una invención del arzo-
bispo Zumárraga. Que una prueba contundente de eso era que se tomara 
un nombre español para bautizarla y no un nombre azteca. Que el objetivo 
de esa invención era explotar “a los hijos del Anáhuac”, como se pretendía 
hacer siglos después:

Un año hace que los obispos, curas y sacristanes quitaron a sus creyentes todo 

el dinero y alhajas que pudieron, con el pretexto de la coronación a la Ima-

gen de Guadalupe. No hubo tal coronación, y sin dar cuenta de en qué se ha 

empleado ese dinero y el valor de las alhajas, con fecha 1 de septiembre del 

presente año, el señor Pedro Gutiérrez ha propiciado una nueva explotación.92

Entre 1885 y 1895 la prensa protestante contribuyó con sus escritos a 
la polémica sobre la historicidad de las apariciones de la Virgen de Gua-

90 El Evangelista Mexicano, febrero de 1883. En otro número de este mismo periódico 
se hace referencia nuevamente a que muchos sacerdotes católicos no creen en la aparición 
de la Virgen de Guadalupe ni en la virtud del agua del pocito de la Villa. El Evangelista 
Mexicano, enero de 1895.

91 Sobre el tema de la intolerancia y los ataques de los católicos hacia los protestantes 
podemos encontrar un sinnúmero de ejemplos en la prensa protestante, principalmente 
durante la segunda mitad del siglo XIX.

92 El Abogado Cristiano Ilustrado, 15 de noviembre de 1888.

Católicos, protestantes y liberales.indb   252 16/02/16   21:23



253LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

dalupe al indio Juan Diego. Si bien presentó los principales argumentos 
de los escritores antiaparicionistas de la época, lo que más importaba a los 
controversistas protestantes era desacreditar las manifestaciones públicas a 
las imágenes marianas en general y a la Virgen de Guadalupe en particular. 
Se relataban otras historias de apariciones de la Virgen en territorio espa-
ñol, como la propia imagen de la Virgen de Guadalupe de Extremadura, 
con el propósito de mostrar que la historia de la aparición guadalupana en 
México no era más que una copia de las historias en Europa, una traslación 
del mito mariano.93

La postura antiaparicionista del obispo de Tamaulipas, Eduardo Sán-
chez, y su manifestación pública dentro de las reuniones del Quinto Con-
cilio Provincial Mexicano de 1895, fue oportuna para la prensa protestan-
te. Se presentaron en varios números de El Evangelista Mexicano su apoyo 
a la decisión del obispo e incitaron a otros eclesiásticos a que manifestaran 
públicamente sus desacuerdos con las creencias de Roma.

Este paso que ha dado el valiente obispo va a ser de gran significación en la 

transición religiosa que el pueblo mexicano está sufriendo en la actualidad. La 

historia del porvenir hablará con encomio de él, y mucho más si sus ideas las 

lleva más lejos aún, es decir, hasta predicar el Evangelio puro.94

Pero así como se congratulaban por la postura del obispo Sánchez, hi-
cieron una crítica muy dura al presbítero Antonio Plancarte y Labastida, 
sobrino del arzobispo de México y encargado de colectar fondos para la 
conclusión de las obras de la Colegiata de Guadalupe, colecta para la co-
ronación de la Virgen de Guadalupe con “toda la pompa pertinente”. Lo 
acusaban de “explotar el sentimiento religioso” a la vez que de “excitar un 
falso patriotismo” con el único propósito de despojar a ricos y pobres de 
todos sus bienes.95 Presentaron punto por punto el programa que propuso 
Plancarte para recabar los fondos necesarios, pero sobre todo hacían hinca-
pié en el abuso del clero para con los pobres a quienes se instaba a cooperar, 
y todo, concluían, “para hacerle al ídolo un templo maravilloso como el de 

93 El Faro, 1 de noviembre de 1885.
94 El Evangelista Mexicano, 1 de octubre de 1886.
95 El Faro, agosto 1 de 1889.

Católicos, protestantes y liberales.indb   253 16/02/16   21:23



254 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

su semejante la Diana de los Efesios. Por esto no deben dar ni un centavo 
aun los fervientes católicos”.96

Asimismo, la prensa protestante cuestionaba los milagros que el cato-
licismo le confería a ciertas imágenes religiosas, como la propia imagen 
de la Virgen de Guadalupe, afirmando que esas historias no eran más que 
una invención de la Iglesia católica romana para engañar a los pueblos y 
mantenerlos en la ignorancia y superstición. Por qué, se preguntan, no se 
ha librado de la pobreza a muchas sociedades, ni de los ladrones, de las 
desgracias naturales como los temblores, las lluvias o las sequías.

Por eso, en 1895, unos meses antes de que se efectuara la ceremonia de 
coronación a la virgen guadalupana, el señor Manuel Zavaleta propuso a 
los miembros de la Alianza Evangélica de la ciudad de México la elabora-
ción de un libro que “exprofesamente tenga por objeto demostrar con toda 
claridad y precisión a nuestros hermanos los romanistas sus principales 
errores referentes a la bendita Virgen María”. Sugirió que se nombrara una 
comisión para la elaboración del libro, cuyo contenido se centraría en mos-
trar “las enseñanzas de las Sagradas Escrituras referentes a la Santa Virgen”, 
señalando todos aquellos pasajes en los que demostraban que lo que ense-
ñaba y creía la iglesia protestante de la Virgen María estaba contenido en 
la Biblia. Esto es, que durante los primeros siglos del cristianismo “no se le 
tributó absolutamente ninguna clase de culto: ni se le consideró como la me-
dianera o abogada de los pecadores: ni se le llamó madre de Dios: ni se cre-
yó en su Concepción Inmaculada”. El libro debía contener todos aquellos 
pasajes históricos que mostraban la existencia de una gradual corrupción 
de la Iglesia en cuanto a las creencias en la Virgen María; que había here-
jías evidentes que “enseña y practica la Iglesia papal: 1o. Sobre los títulos 
indebidos que da a la santa Virgen. 2o. Sobre el culto idolátrico que se le 
tributa. 3o. Sobre el poder que le atribuye; aun sobre el poder omnipotente 
del mismo Dios”. El libro tendría que explicar el hecho de que no existía 
ninguna posibilidad “moral de que la Virgen se aparezca; y aún más, de 
que ella entregue su imagen para ser adorada”; que era absolutamente falsa 
la aparición de la Virgen, bajo la advocación de Guadalupe; que la historia 
antigua de México demostraba que la misma idolatría que tributaban los 
aztecas a sus antiguos ídolos, siguieron tributando los mexicanos a la ima-

96 El Faro, diciembre 1 de 1890.

Católicos, protestantes y liberales.indb   254 16/02/16   21:23



255LA PROPAGANDA ICONOCLASTA PROTESTANTE

gen de Guadalupe. Finalmente, que quedaba demostrado que “la religión 
de los romanistas en este país puede llamarse más bien la religión de María 
que la religión de Dios”.97

Sobre otros santos y milagros

La misma lógica que siguió el discurso teológico protestante sobre el culto 
a la imagen de la Virgen María se siguió sobre los santos. Haciendo refe-
rencia a las Sagradas Escrituras se recordaba que en el Apocalipsis 22: 15 se 
prohíbe la creación y culto de imagen cualquiera, a lo que la Iglesia católica 
siempre había respondido que sólo se refería al paganismo que existía antes 
de la era del cristianismo. Sin embargo, los protestantes acusaban a los 
católicos de pecar de la misma idolatría que los paganos pues, al igual que 
éstos, “los católicos creen que los santos, especialmente los aparecidos les  
hacen algunos milagros” o que eran justamente a los santos a los que se  
les había conferido a lo largo de la historia eclesiástica los títulos “de pa-
trones y defensores de pueblos enteros”.98 Además, sostenidos sobre bases 
evangélicas los protestantes afirmaban que hasta los mismos santos recha-
zaban el culto que se les confería, por ejemplo, en los Hechos apostólicos, 
Pedro le dice a Cornelio cuando éste se arrodilla ante él, “levántate, yo mis-
mo también soy hombre”, y lo mismo sucedió con San Pablo y Bernabé.99

Para el protestantismo todas las manifestaciones públicas y privadas 
de adoración a los santos eran incluso una falta de respeto absoluto a la 
memoria de esos hombres y mujeres que habían predicado con el ejemplo 
la doctrina de Jesucristo.

Esto creen los romanistas respecto a la Virgen y los Santos, y sus costumbres 

respecto a ellos son el adorarlos y honrarlos, el pedirles, el hacerles fiestas, el 

mandarles decir fiestas, el mandarles decir misas, y el poner sus imágenes no 

sólo en los templos, sino también en las casas, en las tiendas, en las pulquerías 

y aun en los burdeles. Son también sus costumbres, el de decir obscenidades 

97 El Abogado Cristiano Ilustrado, 15 de septiembre de 1895.
98 El Faro, marzo 1 de 1887.
99 El Faro, marzo 1 de 1887.

Católicos, protestantes y liberales.indb   255 16/02/16   21:23



256 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

delante de sus imágenes, el embriagarse delante de ellas, y el de representar a la 

Virgen y a los santos de diferentes modos.100

Además, afirmaban los protestantes, se había degenerado tanto la prác-
tica de adoración entre los católicos que existían imágenes divinas predilec-
tas, “creen [los católicos] que una imagen es más milagrosa que otra” o que 
unas imágenes remedian una cosa y otras remedian otras, por eso existen 
peregrinaciones y romerías en distintos puntos de la República.

Los autores protestantes de la prensa en México encontraban en este 
tipo de religiosidad practicada por el catolicismo la causa de la increduli-
dad de la época: “Volvamos de corazón al culto directo de nuestro Dios 
Trino y Uno, y entonces los hombres pensadores no serán incrédulos, y el 
pueblo en general será cristiano en su vida y costumbre”.101

En cuanto al impulso que se daba a la imagen devocional de San José 
los controversistas protestantes veían en la proclamación de San José como 
Patrono de la Iglesia Universal en 1870 a uno más de los emblemas a los 
que recurría la Iglesia católica romana para sostener el yugo sobre las po-
blaciones, esta vez dirigido a las clases trabajadoras, a los padres de familia 
que podían identificarse con la vida de José.

Finalmente, al discurso nacionalista que los periódicos protestantes de 
la época en México manejaron, se incorporó la idea de dejar de venerar a 
los santos y vírgenes y conmemorar con ese fervor a aquellos hombres que 
estaban haciendo de México una nación independiente y libre de cualquier 
atadura política y religiosa.102

Hasta aquí hemos podido observar la construcción de una doctrina 
iconoclasta protestante en México, sustentada teórica y teológicamente. 
Hemos presentado algunas de las respuestas doctrinales de miembros de 
la Iglesia católica romana en México. Pero, en relación con el ataque ico-
noclasta discursivo de los protestantes y el proyecto de transformación de 
la cultura católica, que el Estado liberal mexicano había comenzado a eje-
cutar desde mediados del siglo XIX, el episcopado nacional mexicano tenía 
una respuesta que se unía al proyecto de restauración de la Iglesia católica 
diseñado desde la Santa Sede.

100 El Faro, 1 de febrero de 1890.
101 El Faro, 1 de marzo de 1887.
102 El Evangelista Mexicano, 15 de septiembre de 1895.

Católicos, protestantes y liberales.indb   256 16/02/16   21:23



TERCERA PARTE

REDEFINICIÓN DE LA CULTURA
CATÓLICA MEXICANA

Católicos, protestantes y liberales.indb   257 16/02/16   21:23



Católicos, protestantes y liberales.indb   258 16/02/16   21:23



5. REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS  
SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO EN MÉXICO 

(1855-1908)

El mundo entero es un escenario.1

Tras cualquiera de las disposiciones que pueda adop-
tar la sociedad y la organización de los poderes en-
contraremos siempre presente, gobernando entre 
bastidores, a la “teatrocracia”.2

Como toda institución religiosa, la católica se ha construido y mantenido 
a través de actos simbólicos, constituidos por ceremonias que integran ob-
jetos (paramentos, vestimentas, imágenes o íconos, etc.) para la realización 
ritual. Para Pierre Bourdieu esos actos tienen que ser conscientes por parte 
de quien los produce y reconocidos por quienes los perciben, de tal forma 
que ambas partes deben tener categorías de percepción y de valoración 
idénticas.3 Para que esas categorías, siguiendo con Bourdieu, sean idénticas 
es necesaria una “labor de domesticación” que implica la existencia de “un 
mercado para las acciones simbólicas correctas, tiene que haber recompen-
sas, beneficios simbólicos, a menudo reconvertibles en beneficios materia-
les, tiene que poder ser interesante el desinterés”.4

Hasta finales del siglo XVIII la Iglesia católica pudo mantener vigente 
una forma, podemos decir, de “domesticación” de las estructuras simbó-
licas que le daban legitimidad a su actuar en la sociedad, pero desde el 

1 Esto hace decir Shakespeare a uno de sus personajes en la comedia Como gustéis. 
2 George Balandier, El poder en escenas…, 1994, p. 15.
3 Pierre Bourdieu, Razones prácticas. Sobre la teoría de la acción, 1997, p. 170.
4 Pierre Bourdieu, Razones prácticas. Sobre la teoría de la acción, 1997, p. 171.

[259]

Católicos, protestantes y liberales.indb   259 16/02/16   21:23



260 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

momento en que el Estado comenzó a competir con la Iglesia católica para 
establecerse como rector de los servicios públicos y del orden social, la ins-
titución eclesiástica se obligó a buscar nuevas formas de “domesticación”.

A lo largo de tres siglos, el catolicismo y su estructura institucional en lo 
que había sido la Nueva España, dominaron los espacios administrativos de 
la sociedad y la cotidianidad de sus habitantes. Ese dominio cultural, social 
y económico de la Iglesia católica novohispana comenzó a estrecharse con 
las políticas reformistas de la monarquía borbónica a finales del siglo XVIII. 
Después de la declaración de independencia, si bien se planteó la necesidad 
de una transformación social y política de la nación, una parte importan- 
te de la clerecía resistió los planteamientos liberales intentando aminorar 
esas transformaciones, al menos en lo que a su papel en la sociedad se pu-
diera. Pero a partir de la segunda mitad del siglo XIX, siguiendo la inercia 
de los grandes cambios ideológicos mundiales, México se incorporó a la lu-
cha por construir una sociedad secularizada, democrática y sin privilegios.5

A partir de este escenario, es que nos preguntamos, en los dos últimos 
capítulos, ¡cuál fue la respuesta que desde el catolicismo –entendido no sólo 
como una religión, sino como una forma de organización en una sociedad 
desde una visión de vida– dio México a las políticas de transformación 
cultural por parte del Estado liberal mexicano y a la presencia protestante? 
Ambos aspectos pretendían afectar directamente las estructuras simbólicas 
del catolicismo. Por otra parte, nos preguntamos también ¿cuál fue la res-
puesta al modelo devocional propuesto desde la Santa Sede para efecto de 
la “restauración” de la cristiandad bajo los signos de la modernidad?

La difusión de un discurso liberal que cuestionaba las diversas manifes-
taciones litúrgicas y devocionales –de orden público o privado–; la supre-
sión de órdenes religiosas masculinas y femeninas –promotoras de cultos y 
prácticas religiosas que conformaban en gran medida la vida espiritual de 
la sociedad mexicana; la construcción de una renovada traza urbana y edi-

5 La disminución del poder de la Iglesia y sus doctrinas en la sociedad europea repre-
senta un cambio importante en la vida y el pensamiento occidentales. La obra de Owen 
Chadwick sobre la secularización de la mente europea da seguimiento de este movimiento 
en el siglo XIX, identificando y estudiando los aspectos sociales e intelectuales de este cam-
bio trascendental. El auge de la tecnología, el crecimiento de las grandes ciudades y de una 
prensa más combativa toman un lugar junto a la ciencia evolutiva y el marxismo. Chadwik, 
The secularization of the European mind in the nineteenth century�, 1990.

Católicos, protestantes y liberales.indb   260 16/02/16   21:23



261REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO

ficaciones de orden civil sobre los escombros de templos, conventos y mo-
nasterios; las políticas para suspender las expresiones religiosas populares; 
la propaganda contra las imágenes de devoción católica emprendida por la 
prensa protestante, fueron más que indicios para la jerarquía católica mexi-
cana de que el Estado liberal en México pretendía algo más que mantener 
la religión dentro de los templos. En el discurso del clero nacional y en el 
de la opinión pública conservadora, el ataque de los liberales iba dirigido 
veladamente a “aniquilar” el catolicismo en el país.

Por eso en 1855, ante circunstancias políticas oportunas para la insti-
tución eclesiástica, miembros del episcopado nacional quisieron demostrar 
–siguiendo la pauta romana– a aquellos que pretendían reducir su poder 
de influencia al interior de los templos, su capacidad de convocatoria en 
magnas proporciones. Y a su vez, mostrar que espiritual y moralmente el 
catolicismo, con sus dogmas, era la religión que predominaba en la con-
ciencia de los mexicanos.

LOS PRIMEROS ESFUERZOS POR INTRODUCIR  
LAS DOCTRINAS PROTESTANTES EN MÉXICO

La celebración del dogma inmaculista en México

El 26 de abril de 1855 la Iglesia católica mexicana celebró con gran solem-
nidad en la catedral metropolitana la declaración dogmática de la Inma-
culada Concepción de María.6 Diversas celebraciones se llevaron a cabo a 
partir de ese día y hasta finalizar el año en prácticamente todos los templos 
de la República Mexicana, como lo ejemplifican algunas notas periodís-
ticas y litografías que se realizaron para dar testimonio del evento7 (figu- 

6 Como se describe en el capítulo inicial, la declaración del dogma inmaculista fue 
celebrada oficialmente por Pío IX el 8 de diciembre de 1854. A partir del 6 de marzo de 
1855 se propuso, desde el cabildo del arzobispado de México, realizar algunas celebracio-
nes por la declaración del dogma de fe a la Inmaculada Concepción de María en el país. 
Sin embargo, se tuvo que esperar a recibir la bula declaratoria que expidió la Santa Sede y 
que llegó a México a principios del mes de abril. AHCC, libro 85, Actas de cabildo, 6 y 8 de 
marzo de 1855.

7 Martha Reta, haciendo uso de la información encontrada en las Actas de Cabildo 
Catedralicio del año de 1855 y en la narración que hiciera Antonio García Cubas sobre 

Católicos, protestantes y liberales.indb   261 16/02/16   21:23



262 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

ras 24 y 25). Por el enorme despliegue de actos religiosos, que implicó una 
numerosa congregación de fieles y durante varios días de los meses de abril 
y mayo, el evento fue calificado por la prensa católica como “el más fuerte 
testimonio que se puede presentar de que aquí no han hecho mella las 
doctrinas impías, de que México crece en ilustración y cultura sin abando-
nar la fe de sus antepasados y de que tienen que ser religiosos los hombres 
que gobiernen a este pueblo creyente, so pena de chocar con los más caros 
afectos de los gobernantes”.8

Las palabras de esta cita de El Universal reflejan las preocupaciones y 
argumentos de defensa que hicieran las elites católicas en México, frente 
a las críticas del liberalismo y otras ideologías sobre el estatus eclesiástico 
y la influencia del catolicismo en la sociedad mexicana. Al referirse a la 
presencia de “doctrinas impías” en el país, los católicos querían recordar 
las pretensiones liberales de someter los poderes de influencia de la institu-
ción eclesiástica: la instauración de la tolerancia religiosa, la prohibición de 
cualquier tipo de intervención clerical en la esfera pública, la posibilidad 
cada vez más clara de incautar la totalidad de los bienes eclesiásticos y la 
intervención del Estado en lo que hasta entonces había sido circunscrip-
ción eclesiástica como los asuntos matrimoniales, de nacimientos y defun-
ciones. El cumplimiento de esas medidas provocaría, desde la perspectiva 
católica, dos circunstancias que ponían en peligro la unidad nacional y la 

el evento, reseña detalladamente la forma en la que se llevaron a cabo los festejos de la 
declaración del dogma inmaculista en la ciudad de México, aquel 26 de abril de 1855. 
Asimismo describe las ceremonias religiosas que se realizaron en el interior de la Cate-
dral Metropolitana y en las más importantes iglesias de la ciudad, como el templo de San 
Francisco y en el templo de San Felipe Neri, mejor conocido como La Profesa. La investi-
gación de Reta es además sugerente por los detalles que rescata de las pinturas de la celebra- 
ción que se conservan y que muestran vivamente la puesta en escena que se montó, para 
dar mayor esplendor y magnificencia al evento. Reta, “El ingenio humano a favor de María 
Inmaculada: La defensa teológica del Misterio”, en Un privilegio sagrado: La Concepción de 
María Inmaculada. La celebración del dogma en México, 2006, pp. 154-192. Cabe agregar 
que la prensa del momento registró los festejos que se realizaron en otras iglesias y capillas 
del país. Puebla, Guadalajara, Morelia, Zacatecas, Oaxaca y todos los demás pueblos, villas 
y ciudades, hicieron caso del carácter de “obligatoria y universal” señalada por el Papa. De 
tal forma que, efectivamente, se organizaron eventos en prácticamente toda la República 
Mexicana.

8 El Universal, México, 28 de abril de 1855. 

Católicos, protestantes y liberales.indb   262 16/02/16   21:23



Figura 24. Interior de la Catedral de México el día 26 de abril de 1855 en que se celebró 
la declaración dogmática de la Inmaculada Concepción de María. Litografía de Decaen 
tomada de Decaen, México y sus alrededores, México, Decaen, 1855.

Católicos, protestantes y liberales.indb   263 16/02/16   21:23



Figura 25. Celebración del dogma de la Inmaculada Concepción en el interior 
de la iglesia de la Profesa. Anónimo Mexicano. Tomado de Un privilegio sagrado: 
La Concepción de María Inmaculada. La celebración del dogma en México, México, 
Museo de la Basílica de Guadalupe, 2006, p. 15.

Católicos, protestantes y liberales.indb   264 16/02/16   21:23



265REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO

esencia de la espiritualidad mexicana. De un lado, la disminución notable 
en la observancia sacramental entre los fieles y, de otro, una presencia cada 
vez más grande de grupos protestantes en el país, que junto con las expre-
siones de sus ritos y la divulgación de sus doctrinas a través de la prensa, 
amenazarían, aseguraban, con extender sus creencias entre los mexicanos. 

Por otra parte, una de las críticas más severas que los grupos liberales 
hacían a la Iglesia católica era su rechazo a los avances científicos y de pen-
samiento. Políticos e intelectuales subrayaban que el empeño de las jerar-
quías eclesiásticas por defender ciertos mitos e ideas sobrenaturales lo úni-
co que provocaban era superstición, fanatismo y retraso entre la población. 
Lo mismo ocurría con la idea del rechazo eclesiástico por aquellas tesis 
racionalistas que planteaban la capacidad del individuo para alcanzar por sí 
mismo el conocimiento y la verdad, sin restricción o límite alguno. Frente 
a esas acusaciones, los católicos respondían que el progreso científico no 
estaba peleado con el catolicismo; al contrario, señalaban que la religión, 
“la verdadera”, tenía que guiar los caminos correctos hacia el conocimiento 
de la naturaleza y del hombre. Por tanto, el evento inmaculista reflejaba 
que “México crece en ilustración y cultura sin abandonar la fe”. 

Finalmente, el regreso de Antonio López de Santa Anna a la presidencia 
de la República (1853-1855) representaba, para la jerarquía católica mexi-
cana y para un grupo importante de católicos, la posibilidad de recuperar 
el estatus tradicional. Santa Anna había garantizado la conservación de la 
religión católica como única de la nación, el sostenimiento del culto con 
esplendor y el arreglo de todo lo relativo a la administración eclesiástica 
con la Santa Sede.9

9 De hecho la primera fecha fijada para el festejo, el 22 de abril, tuvo que ser traslada- 
da al día 26 para ajustarse a la agenda del presidente Santa Anna. AHCC, Actas de Cabildo. 
Lib. 85, 21 de abril de 1855. Aunque resultaba grave la postergación por los asuntos ya ade-
lantados y las invitaciones repartidas, finalmente el día 22 se aprovechó para publicar y leer 
la bula Ineffabilis Deus en español, así como un decreto del supremo gobierno que establecía 
el 8 de diciembre como día de fiesta nacional, de la siguiente forma: “Para perpetuar dig-
namente la memoria de la solemne declaración dogmática de la Inmaculada Concepción 
de la Santísima Virgen María, será de festividad nacional el día ocho de diciembre de cada 
año, celebrándose en todos los lugares de la República con las solemnidades establecidas”. 
El Universal, México, 28 de abril de 1855, 21 y 24 de abril de 1855.

Católicos, protestantes y liberales.indb   265 16/02/16   21:23



266 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Frente a este panorama, la declaración del dogma inmaculista no pudo 
haber sido más oportuna en ese momento tanto para la Iglesia católica 
mexicana como para el Partido Conservador. El Universal, órgano perio-
dístico de los grupos más conservadores de la sociedad mexicana, mani-
festaba, desde su óptica, lo que significaba para el país un acontecimiento 
religioso de esa naturaleza:

Tregua por hoy a los asuntos profanos, ya que la Iglesia mexicana, el gobierno 

y el pueblo, las clases todas, la sociedad entera, se consagran a tributar a la 

Reina de los ángeles los más puros homenajes de su amor, uniendo su gozo al 

gozo universal, por la declaración dogmática de su Concepción Inmaculada!

[…]

El piadoso entusiasmo con que celebra hoy México este acontecimiento no-

table en los anales del catolicismo, daría lugar sin duda a largas reflexiones 

sobre las profundas raíces que el sentimiento religioso tiene en nuestra patria. 

Este sentimiento, que es el germen de todos los grandes hechos que ilustran 

la historia de las naciones católicas, es para la nuestra la tabla de salvación en 

las tempestades que la han afligido, así como es el fundamento de su grandeza 

y prosperidad futuras. Así lo comprende el gobierno actual, cuya conducta 

en esta ocasión ha venido a revelar de nuevo al país dos circunstancias que 

fortifican dichosamente las lisonjeras esperanzas que abrigamos. Una de estas 

circunstancias es que el supremo jefe del Estado y todas las demás personas 

que forman su administración, se encuentran animados de aquel espíritu de 

religión y de piedad que dio aliento a nuestros padres para llevar con los es-

tandartes de la Cruz y el culto de la Virgen, los resplandores de la civilización 

a todas las partes del mundo conocido. La otra es que ese mismo jefe y su 

gobierno tienen escrito en su programa, como norma y guía de sus acciones, 

la verdad religiosa que siempre profesaron nuestros abuelos, para llevar a cabo 

por medio de ella, la grande obra de nuestra regeneración social, que la Provi-

dencia y el pueblo les han encomendado.10

Durante la ceremonia religiosa se contó con la presencia del presiden-
te de la República, Antonio López de Santa Anna y con diversas autori- 
dades civiles:

10 El Universal, México, 12 de enero de 1855.

Católicos, protestantes y liberales.indb   266 16/02/16   21:23



267REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO

[…] Su Altísima Serenísima que entró al templo, precedido de los colegios, 

corporaciones religiosas, empleados, etc., y acompañado de los Exmos., e  

Illmos. Sres. obispo de Michoacán, D. Clemente de Jesús Munguía y el obispo 

de Tenagra, Joaquín Madrid, el claustro de doctores, el Exmo. ayuntamiento, 

gobernador y comandante general del Distrito, muchos miembros del consejo, 

caballeros de la orden de Guadalupe, los Exmos. Sres. secretarios de Estado y 

del despacho, la oficialidad de su estado mayor, etc., etc., S. A. S. tomó asiento 

bajo el dosel colocado en el ala derecha de la crujía.11

Cabe recordar que una de las características del gobierno santannista 
estuvo definida por las constantes ceremonias en las que se resaltaba la per-
vivencia de la estrecha alianza del poder civil y eclesiástico.12 La celebración 
del dogma inmaculista en México, no sólo fue un indicador más de las 
relaciones existentes en ese momento entre la jerarquía católica mexicana 
y el Estado; para la clerecía nacional significaba además la oportunidad de 
resaltar el papel fundamental de la religión católica, por sobre cualquier 
otra, como la única garantía de unidad entre los mexicanos. Así lo expresó 
la prensa católica:

Los que vieron la pompa y solemnidad con que se celebró anteayer en México 

la declaración dogmática sobre la Inmaculada Concepción de la Virgen, no 

podrán negar que el sentimiento religioso, no solo es el que más arraigado está 

en el corazón de los mexicanos, sino que es el primero que los anima, y el que 

prevalece sobre todos los demás sentimientos que forman el carácter y distin-

guen las costumbres de una nación.13

11 El Universal, México, 27 de abril de 1855.
12 La ceremonia de la restauración de la orden de Caballeros de Nuestra Señora de 

Guadalupe en la Basílica de Guadalupe, fue motivo para reunir a las autoridades civiles y 
eclesiásticas dentro de un recinto religioso. Lo mismo que la celebración del 12 de diciem-
bre a la que, desde su nombramiento como “Su Alteza Serenísima”, asistía el presidente y las 
autoridades de gobierno o, cuando, en el año de 1854, Santa Anna colocó personalmente, 
durante la celebración de la consumación de la independencia, en el altar de la iglesia de las 
Capuchinas, el estandarte del cura de Dolores. Fausto Ramírez, “La ‘restauración fallida’: 
la pintura de historia y el proyecto político de los conservadores en el México de mediados 
del siglo XIX”, 2001, pp. 204-225.

13 El Universal, México, 28 de abril de 1855.

Católicos, protestantes y liberales.indb   267 16/02/16   21:23



268 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Para la prensa y la jerarquía católica nacional la celebración de la decla-
ración dogmática de la Concepción Inmaculada de María en el país sirvió 
de ocasión para destacar, como lo haría el propio Papa Pío IX, que el papel 
fundamental de la Iglesia católica era ocuparse de las conciencias de los 
creyentes, las cuales estaban en peligro de perderse en la decadencia, irre-
ligiosidad y el libertinaje de pensamiento que las nuevas filosofías estaban 
provocando:

Los innovadores se han empeñado en decir que las creencias religiosas no son 

sino preocupaciones que ha heredado nuestra época de otras épocas de igno-

rancia y de barbarie; y en su afán de extirpar abusos y vicios añejos, han ata-

cado implacablemente todo lo que se ha tenido por respetable y santo en los 

siglos pasados, siendo la religión el primer blanco de sus tiros, como que ella es 

a los ojos de la impiedad el primero de los vicios sociales.14

Para el clero católico mexicano el peligro no se encontraba solamente 
en la expansión de las ideas liberales, racionalistas y nacionalistas, se en-
contraba también en la oportunidad que estaban viendo los protestantes 
de renovar su presencia en lugares en donde no habían tenido mucho eco, 
como lo eran las nuevas naciones en América. No obstante esas nuevas 
circunstancias, el episcopado nacional y la opinión pública conservadora 
aseguraban que el pueblo mexicano había dado muestras claras de su em-
peño por “conservar la fe de sus mayores”, y de que, no importando los 
intentos de debilitar al clero y “acabar con el culto”:

[…] le veréis pelear [al pueblo] valerosamente a favor del orden y de la inde-

pendencia; a favor del orden contra la demagogia turbulenta que viene con su 

ansia de destrucción a derribar nuestros altares; a favor de la independencia 

contra los extranjeros codiciosos que intenten robarnos nuestro suelo, arrojan-

do en él el germen desorganizado de sectas insensatas.15

En ese sentido, la imagen de la Inmaculada Concepción de María, jun-
to con su declaración dogmática, significaba en términos religiosos y polí-

14 El Universal, México, 28 de abril de 1855.
15 El Universal, México, 28 de abril de 1855.

Católicos, protestantes y liberales.indb   268 16/02/16   21:23



269REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO

ticos la representación simbólica más importante en la defensa contra los 
ataques a la doctrina y formas de culto católico. El dogma de fe obligaba a 
todos los católicos a aceptar la pureza originaria de María como una virtud 
inherente e irrenunciable de su persona, lo que la convertía en el elemen- 
to intercesor más importante de la humanidad, vínculo constante entre los 
hombres y Dios.16 El episcopado nacional mexicano entendía que la decla-
ración del dogma inmaculista era la contraofensiva que la Iglesia romana 
lanzaba en el terreno doctrinal a todas aquellas corrientes de pensamiento 
y religiones que la tachaban de idólatra y manipuladora de las conciencias 
con “invenciones supersticiosas”; las celebraciones inmaculistas en el país 
ratificarían la idea de que la Iglesia católica era la única institución posee-
dora de la verdad.

De ahí la insistencia por parte de la opinión pública conservadora en 
México, de acusar a los grupos liberales de introducir en tierras americanas 
a los protestantes con el único objeto de destruir a la “verdadera religión” 
acabando con su culto, a través de injurias contra la Virgen María, “la más 
bella personificación de las creencias cristianas”. Por eso, subrayaban que 
pese a la introducción de esas “falsas doctrinas” en el país, todo el pueblo 
se mantenía fiel a las enseñanzas de la Iglesia católica, haciendo uso de la 
imagen mariana en todas sus actividades cotidianas:

El labrador ha colocado su imagen divina en las florestas y en los campos, para 

atraer las bendiciones del cielo sobre sus rebaños y sus cosechas; la ha colgado 

el marino en su buque, para que su mirada apacible calmara las tempestades; 

la ha llevado el guerrero a las batallas para que le sirva de escudo en los peligros 

de la guerra; los reyes la han puesto sobre su trono, los ricos en sus palacios y 

los pobres en sus cabañas, para que ella consolara los cuidados de los unos y las 

16 Cabe recordar que la definición del dogma de la Inmaculada Concepción de María 
manifiesta doctrinalmente la existencia de una relación entre la Madre de Dios y los aconte-
cimientos históricos, y de modo particular, de la importancia del privilegio de su Inmacula-
da Concepción, como antídoto para los errores contemporáneos, cuyo punto de apoyo está 
precisamente en la negación del pecado original. El fundamento de este privilegio mariano 
está en la absoluta oposición existente entre Dios y el pecado. Al hombre concebido en 
pecado se contrapone María, concebida sin pecado. Y a María, en cuanto Inmaculada, le 
fue reservado vencer al mal, los errores y las herejías que nacen y se desarrollan en el mundo 
a consecuencia del pecado. Bogliolo, Pío IX y l´Immacolata, 1982, p. 326.

Católicos, protestantes y liberales.indb   269 16/02/16   21:23



270 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

miserias de los otros: y el cansancio peregrino, sentándose a orillas de la fuente 

o a la margen de los arroyos, ha encontrado siempre a la Virgen de Nazareth, 

Náyade divina de la poesía cristiana, que le miraba con sus ojos de palomo por 

entre el fresco ramaje y las olorosas flores de que había circundado su efigie 

algún campesino o algún pastor de la comarca.17

El magno evento religioso sirvió de ocasión para evidenciar también 
en el plano de las imágenes religiosas, otra discusión que en ese momento 
se estaba haciendo presente en todas las iglesias católicas del mundo: el 
grado de compromiso con el proyecto de restauración de la Santa Sede. La 
discusión fundamental radicaba en la pretensión de centralizar aún más la 
autoridad del Papa sobre todas las iglesias locales. Algunos obispos plantea-
ban que los contextos nacionales eran distintos y, por tanto, las formas de 
abordar la restauración del catolicismo en cada país requería de proyectos 
adaptados a las circunstancias nacionales. Hablando específicamente de 
las imágenes religiosas, el proyecto papal, que estaba en construcción, se 
comenzó a traducir en la imposición de una piedad uniforme centrada en 
las imágenes de la Inmaculada Concepción de María, el Sagrado Corazón 
de Jesús y San José. La declaración del dogma inmaculista fue el inicio de  
los intentos papales por afirmar la unificación de todos los católicos,  
independientemente de los conflictos internos de cada nación o región, en 
torno a un símbolo de identificación con el catolicismo (la imagen de la 
Inmaculada Concepción), símbolo que más tarde se enfocaría en la imagen 
del Sagrado Corazón de Jesús.18 Pero, mientras esto ocurría, al interior de 
las iglesias católicas en el mundo surgieron diversas opiniones frente al 
proyecto de restauración diseñado desde la Santa Sede, opiniones que se 
manifestaron a través del énfasis en determinadas imágenes devocionales y 
México no fue la excepción. 

17 El Universal, México, en la nota editorial del 12 de enero de 1855.
18 Las impugnaciones protestantes de colocar a la imagen y representación de María, 

madre de Jesucristo, por encima de Él, no se hicieron esperar. La propia declaración dogmá-
tica fue duramente criticada tanto por las iglesias protestantes como por algunos miembros 
de la Iglesia católica, pues se estaba erigiendo la imagen de la Virgen María como el princi-
pal símbolo de la reforma eclesial, razón por la cual, a instancias de la Compañía de Jesús, 
se reactivó el culto y devoción a la imagen del Sagrado Corazón de Jesús.

Católicos, protestantes y liberales.indb   270 16/02/16   21:23



271REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO

Durante la organización de la función religiosa para celebrar el dogma 
inmaculista en la Colegiata de Guadalupe, que se llevaría a cabo el 12 de 
agosto de 1855, se discutió en el cabildo guadalupano la conveniencia  
de sacar o no en procesión la imagen de la Virgen de Guadalupe en represen-
tación de la advocación inmaculista.19 El arzobispo de México, Lázaro de la 
Garza y Ballesteros, junto con otros miembros del cabildo guadalupano, se 
negaron a sacar la imagen por “el temor de cualquiera desgracia que trajera 
en detrimento”. Sin embargo, otros miembros del cabildo de la Colegiata 
pensaban que sería lo más adecuado y que, incluso, sería oportuno coronar 
a la imagen guadalupana “como lo hizo su Santidad en Roma” durante la 
celebración inmaculista, obviamente el Papa lo hizo con una imagen bajo 
la advocación de la Inmaculada Concepción de María.20 Pero la negati-
va del arzobispo fue rotunda.21 Podemos afirmar entonces que, dado que  
la devoción de la virgen de Guadalupe había representado después de la 
Independencia el estandarte del pensamiento del episcopado mexicano  
en relación con los enfrentamientos con el Estado y que, finalmente, era una 
imagen representativa de la concepción inmaculada de María,22 muchos  

19 AHINBG, Secretaría capitular, Actas de Cabildo, caja 313, libro 1, “Acta de Cabildo, 
4 de mayo de 1855”.

20 En un texto que reseña la celebración del dogma inmaculista se refiere a la coronación 
de la imagen “representando la concepción”. Relación de la fiesta de la Inmaculada Concep-
ción de la Sma. Virgen María celebrada en Roma el 8 de Dbre. de 1854, traducida del italiano 
por un sacerdote devoto de aquel ministerio y antiguo capellán coadjutor de un seminario 
consagrado al mismo. AHAM, Fondo Episcopal/Sección Secretaría Arzobispal/Serie Corres-
pondencia/Caja 90/Exp. 5/fojas 4.

21 Se sugirió que fuese el presidente de la República, Santa Ana quien colocara la corona 
sobre el marco de la Virgen de Guadalupe “como lo hizo Su Santidad en Roma, tampoco lo 
aceptó su ilustrísima [el arzobispo Lázaro de la Garza]”. AHINBG, Secretaría capitular, Actas 
de Cabildo, caja 313, libro 1, “Acta de Cabildo 19 de junio de 1855”. 

22 William Taylor nos recuerda que la imagen de María Inmaculada fue la más venerada 
en la Nueva España y que sin duda, la relación de esta imagen devocional con la construc-
ción del mito guadalupano, es muy estrecha dada la representación iconográfica y simbó-
lica. Iconográficamente la Inmaculada y la Guadalupana son representadas en posición de 
rezo, con túnica azul (la guadalupana porta una túnica verde-azulada), una luz resplande-
ciente a su alrededor, paradas sobre la luna y sostenidas por querubines. Simbólicamente, 
Taylor sostiene que por lo menos entre finales del siglo XVII y principios del XVIII el culto 
que se le tributaba a la Virgen de Guadalupe era como madre e intercesora, el mismo que se 
le tributaba a la Inmaculada Concepción. William Taylor, “La Virgen de Guadalupe en la 

Católicos, protestantes y liberales.indb   271 16/02/16   21:23



272 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

miembros del clero nacional consideraron oportuno hacer la relación sim-
bólica de ambas imágenes en un acto religioso de semejantes magnitudes, 
como lo fue la celebración del dogma inmaculista23 (figuras 26 y 27).

No obstante estas discusiones, la jerarquía católica mexicana había ma-
nifestado a través de la organización de los festejos inmaculistas en sus 
respectivas diócesis y por medio de cartas pastorales, su fidelidad al Papa. 
Clemente de Jesús Munguía, obispo de Michoacán, señalaba a sus feli-
greses el sentido de las letras pontificias que declaraban el dogma de la 
Concepción Inmaculada de María. Aseguraba que el objetivo de dicha de-
claración era responder a los ataques que estaba sufriendo la Iglesia católica 
en el mundo:

Veis aquí como el pensamiento de la Concepción Inmaculada de MARÍA está 

íntimamente ligado al plan sapientísimo y amorosísimo de restauración, repa-

ración y salvación del mundo, y como es al mismo tiempo honor para Dios y 

gloria para la humanidad, que triunfa con MARÍA de la saña de su enemigo.24

Asimismo en su carta pastoral, el obispo de Guadalajara, Pedro Espi-
nosa y Dávalos, confirmaba la idea del poder ilimitado del Papa –cuando 
todavía no se declaraba dogma de fe la infalibilidad pontificia, la cual se 
haría en 1870– quien haciendo uso “de la amplia y soberana autoridad que 
en sus manos está depositada”, declaró como dogma de fe que la Virgen 
María “en el primer instante de su concepción… fue preservada y limpia 

Nueva España: una investigación sobre la historia social de la devoción mariana”, en Taylor, 
Entre el proceso global y el conocimiento local. Ensayos sobre el Estado, la sociedad y la cultura 
en el México del siglo XVIII, 2003, pp. 389-427.

23 Con el propósito de seguir la línea devocional impulsada desde Roma, el episcopado 
mexicano fomentó la devoción y culto a la Inmaculada Concepción incorporando el título 
de Inmaculada a las imágenes marianas regionales, así la guadalupana se convirtió en la In- 
maculada Virgen de Guadalupe, la Virgen de Pátzcuaro en la Inmaculada Virgen de la 
Salud, manifestando a su vez la necesidad de reafirmar su identidad regional a través de 
imágenes que les eran propias. La revisión de la forma en la que fue celebrado el dogma 
inmaculista en las distintas diócesis del país nos permitiría averiguar qué imagen fue sacada 
en procesión o cuál se colocó en el altar principal, por las reseñas que hicieron los periódicos 
sobre las celebraciones del dogma parece ser que la única disyuntiva se tuvo en la Colegiata 
de Guadalupe.

24 El Universal, jueves 7 de junio de 1855.

Católicos, protestantes y liberales.indb   272 16/02/16   21:23



Figura 26. Imagen de Nuestra Señora de Guadalupe.

Católicos, protestantes y liberales.indb   273 16/02/16   21:23



Figura 27. Escultura de la Inmaculada Concepción de María, siglo XIX, se 
encuentra en el lateral derecho de uno de los altares, de la Catedral de la 
ciudad de México. Fotografía: Juan Carlos Díaz Patiño.

Católicos, protestantes y liberales.indb   274 16/02/16   21:23



275REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO

de toda mancha del pecado original”. En la consigna para la celebración 
dogmática en el obispado se subrayaba la necesidad de contar con la pre-
sencia de la autoridad civil:

[…] ordenamos que cada párroco invite a las autoridades civiles para que se 

sirvan asistir al Te Deum y en el domingo inmediato a la solemne misa que se 

cantará en honor de nuestra Santísima Madre.25

Fue así como el Vaticano marcó la pauta a seguir. En ese sentido, la 
magnificencia de los festejos tenía como propósito demostrar a aquellos 
que tenían pretensiones de someter a la institución eclesiástica mexica- 
na, que ésta mantenía su fuerza en la respuesta del pueblo a sus exhortos. 
El repique de campanas en todas las iglesias, la salva de artillería, los balco-
nes de prácticamente toda la ciudad adornados, incluso algunos con altares 
“vistosísimos”; el lujo desbordado al interior de las iglesias, que pretendía 
sobrecoger a los fieles; las interminables procesiones que se llevaron a cabo 
sucesivamente en lo que restó del año 1855, pues cada iglesia en la ciudad 
de México llevó a cabo su propia celebración inmaculista.

La serie de festejos dedicados a la celebración del dogma a la Inmacu-
lada Concepción de María cierra una etapa en los intentos simbólicos por 
demostrar la conservación de la unión entre el poder espiritual y tempo-
ral y abre otra, que intenta resaltar la fidelidad del pueblo mexicano a la 
religión católica; asimismo, representó una manifestación de resistencia 
católica al cambio y a la posibilidad de renovación frente a circunstan-
cias históricas que así lo estaban exigiendo a la sociedad completa. Pues, a 
partir de la huida de Santa Anna y tras el triunfo del Partido Liberal enca-
bezado por Benito Juárez, el gobierno intentó –sin conseguirlo– sustituir 
la memoria de esos grandes aparatos teatrales dirigidos e ideados por la 
Iglesia católica y que tan gustoso aceptaba el pueblo. El gobierno juarista 
y lerdista comenzaron a construir un imaginario colectivo capaz de fungir 
como elemento de identidad social, una identidad nueva que pudiera sus-
tituir “deliberada y conscientemente al catolicismo”. Para ello pretendió 
disminuir la presencia de lo católico en la sociedad arrasando primero con 
el paisaje urbano, dominado por la arquitectura religiosa, y después cons-

25 El Universal, jueves 3 y 4 de mayo de 1855.

Católicos, protestantes y liberales.indb   275 16/02/16   21:23



276 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

truyendo un imaginario de descrédito de la institución eclesiástica y de sus 
miembros, e intentando erradicar costumbres y tradiciones centenarias. 
Pero, siguiendo la pauta romana, el episcopado nacional mexicano encon-
tró los elementos para redefinir las estructuras simbólicas del catolicismo 
bajo los nuevos signos de modernidad.

Movimiento mariano nacional

A partir del último cuarto del siglo XIX los esfuerzos de la jerarquía cató-
lica mexicana se enfocaron en conservar los elementos distintivos de la 
religiosidad católica (procesiones, festividades, oraciones, etc.) y en tratar 
de recuperar los espacios sociales que habían ocupado las manifestaciones 
religiosas y crear otros nuevos. En ese sentido las viejas y nuevas devocio- 
nes resultaron ser un vehículo ideal. Las alternativas devocionales (el modelo  
propuesto desde el Vaticano integrado por las imágenes de la Inmaculada 
Concepción de María, el Sagrado Corazón de Jesús y San José; y el fomen-
to nacional a las imágenes marianas, encabezado por el culto a la Virgen 
de Guadalupe) se convirtieron en un elemento fundamental en el proyecto 
eclesiástico en México que pretendía enfrentar las ideas del liberalismo, la 
secularización, el laicismo y los protestantismos.

Entre 1857 y 1870 tanto el clero como un grupo de católicos segla-
res, a través de la prensa, mantuvieron una respuesta combativa a cada 
iniciativa del Partido Liberal en contra de la estructura organizativa de 
la institución eclesiástica y de las tradiciones católicas. La pérdida de es-
pacios físicos religiosos, como los templos y los conventos expropiados, 
destruidos o vendidos; el trastorno en la espiritualidad practicada dentro y 
fuera de esos espacios monásticos, que implicó la desaparición de algunas 
órdenes religiosas o el agrupamiento con otras, que en términos de sus 
prácticas espirituales resultó perjudicial; el mismo trastorno vivido por los 
fieles católicos ante la suspensión de tradicionales festividades religiosas o 
prácticas cotidianas de religiosidad, como la salida diaria del viático, entre 
otras, fueron todos motivos para esa inicial reacción combativa. Pero vimos 
también que a medida que se estrechaba más el espacio de acción de los 
católicos, el combativo discurso manejado inicialmente fue cambiando de 
tono y perspectiva.

Católicos, protestantes y liberales.indb   276 16/02/16   21:23



277REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO

En 1871 Benito Juárez –en un acto que puede leerse más como de 
congruencia con la idea de respeto a todas las creencias religiosas que  
de condescendencia a la institución eclesiástica– permitió al arzobispo de 
México, Pelagio A. de Labastida y Dávalos, regresar al país y terminar con 
su destierro, iniciado tras la caída del imperio de Maximiliano de Habs-
burgo. Una vez reinstalado en la arquidiócesis, Labastida inició la visita 
pastoral a varias parroquias con el objeto de hacer un diagnóstico de lo 
que la aplicación de las Leyes de Reforma había afectado la cotidianidad 
religiosa. Así lo expresó en uno de los edictos en que anunciaba su segunda 
visita general de la diócesis:

Es cierto que por todas partes hemos encontrado espantosas ruinas materiales 

y espirituales, que nos han afligido profundamente; pero confiados en la pro-

tección de Aquel que nos ha enviado en una época de tantas calamidades, y  

que ha ofrecido estar con nosotros hasta el fin de nuestra carrera episcopal,  

y en la intercesión de la Inmaculada Virgen María, en la de los Santos Patro- 

nos de esta arquidiócesis, y en las oraciones de los obispos, acometemos la 

empresa de una segunda visita […]

Sabemos muy bien y lo sabemos por una lamentable experiencia, que hay 

males irremediables, ruinas que jamás se repararán; pero no ignoramos que con 

nuestra presencia en los pueblos más necesitados, con la constante predicación 

del Evangelio, con la asidua cooperación de nuestros párrocos y vicarios […] 

se evitarán […] las consecuencias de esas ruinas y la reproducción de aquellos 

males; oponiendo un dique a la desmoralización que desgraciadamente cunde 

por todas las clases de la sociedad, con la propaganda impía que va debilitando 

la fe de nuestros diocesanos.26

Vemos en este documento, y en otros emitidos por Labastida después 
de su retorno a México, un tono más moderado en contraste con los co-
municados anteriores a su destierro. También observamos un cambio de 
enfoque en cuanto al discurso eclesiástico que acusaba tácitamente de to-
dos los trastornos organizativos y religiosos a las políticas de los gobier-
nos liberales. Si antes Labastida había manifestado su preocupación por 

26 AHAM, Fondo Episcopal, Sección Secretaría Arzobispal, Serie Cartas pastorales,  
Caja 14, Exp. 60.

Católicos, protestantes y liberales.indb   277 16/02/16   21:23



278 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

el despojo material o de prerrogativas eclesiásticas, ahora el problema se 
encontraba en el debilitamiento de la fe que todas esas políticas estaban 
provocando en la sociedad.

Su estancia en Europa, que coincidió con la celebración del Conci-
lio Vaticano I, le permitió contemplar varios aspectos. Entre otros, que 
la Iglesia católica no volvería a ser lo que había sido, pues la Santa Sede 
se había visto disminuida por el Estado italiano en su poder económico, 
político y social, lo cual era un indicador de que había pocas posibilida- 
des para restablecer el estatu quo de la Iglesia católica en el mundo. Por 
otra parte, las medidas legislativas dirigidas a debilitar el modo de vida 
católico y la lucha anticlerical por parte de algunos gobiernos liberales en 
Europa y América, habían logrado provocar dudas importantes en diversos 
sectores de la sociedad. Finalmente, el proyecto de “restauración” propues-
to por el papado comenzaba a girar en torno a la recuperación y fortaleci-
miento de la vida espiritual de los fieles, por medio de una intensificación 
de las prácticas religiosas. 

Desde esa perspectiva general, las medidas que tomó el arzobispo La-
bastida al retornar a México para reestructurar a la Iglesia católica en su 
diócesis se enfocaron al plano religioso, y específicamente a fomentar la 
devoción y culto a la imagen de la Virgen de Guadalupe con el propósito 
de convertirla en emblema del proyecto de restauración de la Iglesia cató-
lica en México.27

En ese sentido, podemos afirmar que el plan de solicitar a la Santa Sede 
la coronación de la imagen de la Virgen de Guadalupe se gestó durante su 
viaje a Roma. Al parecer Labastida comprendió que el plan de reconquista 
espiritual planteado por Pío IX sólo tendría efecto a través del fortaleci-
miento de la vida religiosa, como el medio idóneo para conservar la fe ca-
tólica en las nuevas sociedades y destacar frente a los Estados una presencia 
visible de la Iglesia católica en las calles, pese a las disposiciones liberales de 

27 Jaime Cuadriello proporciona la información en torno al proyecto guadalupano de 
Labastida. Primero la autorización de Pío IX para iniciar una colecta nacional para salvar 
a la Colegiata de Guadalupe de la quiebra financiera, además de una bendición especial 
para la misa del 12 de octubre, fiesta de la Virgen del Tepeyac. Y segundo, la iniciativa 
de fomentar enormes peregrinaciones al Santuario guadalupano. Cuadriello, “La corona  
de la Iglesia para la reina de la nación. Imágenes de la coronación guadalupana de 1895”, 
2003, p. 153.

Católicos, protestantes y liberales.indb   278 16/02/16   21:23



279REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO

secularizar los espacios. No fue casualidad que la primera imagen mariana 
coronada en México y en América Latina se llevara a cabo en Jacona, Mi-
choacán, y que fuera allí donde aparentemente surgiera la idea de coronar 
también con corona pontificia la imagen de la Virgen de Guadalupe.28 
Esto cumplía con el propósito inicial de Pío IX de presentar a la Virgen 
María, en su advocación inmaculista, como el símbolo de lucha política y 
doctrinal de la Iglesia católica.29

En realidad el proyecto espiritual de Labastida parece haber estado ape-
gado al de Roma en lo relativo a inundar los espacios sociales de escenifica-
ciones religiosas.30 Las manifestaciones públicas de religiosidad, orquesta-
das por la jerarquía eclesiástica en Roma y apoyadas por los fieles católicos, 
eran una confrontación con los Estados, que a través de diversas medidas 
legislativas intentaban romper con la influencia de la Iglesia católica y el 
poder del catolicismo. Ese modelo de restauración religiosa llegó a México 
con Labastida. 

28 Labastida era oriundo de Zamora, Michoacán, y miembro de una de las familias más 
prominentes de la región. Dos de sus sobrinos, egresados del Colegio Pío Latinoamerica-
no, se encontraban realizando labores pastorales en esa zona. Miguel Plancarte y Garibay, 
sobrino de José Antonio Plancarte propuso la idea de coronar la imagen de Nuestra Señora 
de la Esperanza, antiguamente conocida como Nuestra Señora de la Raíz. Cuadriello señala 
que Miguel Plancarte y Garibay asistió en abril de 1885 a la coronación de la Madona Della 
Strada, evento que le hizo pensar en la posibilidad de hacer lo mismo con la imagen de la 
Virgen de Guadalupe; sin embargo, las constantes polémicas que surgían entre la propia 
clerecía en torno al tema aparicionista le sugirió pensar primero en solicitar la coronación 
de una Virgen local para impulsar así entre el clero la idea de coronar a la Virgen del Tepe-
yac e incluso llegó a escribir que “…serviría de ejemplo y de estímulo para que se coronara 
no sólo a Nuestra Señora de Guadalupe, sino a todas las imágenes veneradas en México y 
en América”. Cuadriello, “La corona de la Iglesia…”, 2003, p. 155.

29 La coronación se llevó a cabo el 14 de febrero de 1886. Conocida originalmente 
como Virgen de la Raíz, cambió el título de su advocación por el de Nuestra Señora de la 
Esperanza por iniciativa de José Antonio Plancarte, párroco de Jacona. El título correspon-
día con los nuevos significados otorgados a la virgen María por Pío IX.

30 En su destierro y después de él, Labastida había sido testigo de la construcción de 
monumentos religiosos como la columna erigida en Roma en 1856 en honor de la Inmacu-
lada Concepción de María, o la organización de grandes peregrinaciones a nuevos santua-
rios marianos, o la coronación de imágenes marianas como la de Nuestra Señora de Mon-
serrat en España en 1881, la primera imagen mariana coronada en Europa en el siglo XIX.

Católicos, protestantes y liberales.indb   279 16/02/16   21:23



280 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

El movimiento religioso que inició el arzobispo de México con la obra 
del centavo de Guadalupe y que acabó de definirse con la organización de 
las “Congregaciones Guadalupanas” en 1881, tuvo una respuesta favora-
ble en prácticamente todos los miembros del episcopado nacional.31 Pero, 
además, este movimiento motivó la iniciativa de otros prelados y grupos 
seglares de impulsar las advocaciones marianas locales a través de constan-
tes manifestaciones religiosas públicas, violando las leyes que marcaban la 
prohibición de cultos externos, pero que alentaban las prácticas religiosas 
entre la población.

Impregnados de la fuerte presencia de la Virgen María en el paisaje de- 
vocional mexicano a través de sus múltiples advocaciones y como parte 
de una tradición que durante siglos había arraigado en el país, la jerarquía 
católica mexicana centró durante esos años la promoción devocional en 
las imágenes marianas. Después de la coronación de Nuestra Señora de la 
Esperanza en 1886 (figura 28), y tras la declaración pública de solicitar al 
pontífice León XIII la autorización para coronar la imagen de la Virgen de 
Guadalupe, otros jerarcas eclesiásticos decidieron hacer la misma solicitud 
para coronar la imagen mariana de mayor arraigo en sus regiones. Así, 
entre 1895 y 1909 se celebraron varias coronaciones marianas. A la coro-
nación de la Virgen de Guadalupe en 189532 le siguió la de Nuestra Señora 
de la Salud, en Pátzcuaro, Michoacán en 1899;33 luego vino la coronación 

31 La obra del Centavo de Guadalupe fue un programa que consistió en solicitar una 
limosna de un centavo por feligrés a lo largo y ancho del territorio de la arquidiócesis de 
México para concretar la restauración y mantenimiento de la Colegiata de Guadalupe. 
Desde su llegada a México y a lo largo de toda su gestión arzobispal Labastida emitió varias 
circulares para mantener la tradición de dicha obra. Circular del 21 de noviembre de 1871; 
Circular del 12 de marzo de 1874, y Circular del 21 de septiembre de 1884, en Vera, Colección 
de documentos eclesiásticos…, pp. 135, 136 y 576-577 respectivamente. Las “Congrega-
ciones Guadalupanas” fue un movimiento nacional que tenía como objetivo impulsar la 
piedad y devoción a la Virgen de Guadalupe en toda la República.

32 El sábado 12 de octubre de 1895 se llevó a cabo, en la Colegiata de Guadalupe, la 
coronación de la Virgen de Guadalupe. Dicho acontecimiento suscitó un amplio y reno-
vado debate doctrinal y político en torno a la veracidad de su aparición. No obstante, la 
ceremonia fue un acontecimiento en la ciudad de México que, de acuerdo con la prensa de 
la época, logró aglutinar a miles de feligreses.

33 Con motivo de la solicitud de coronación se adhirió a la advocación el título Ma-
ría Inmaculada de la Salud para asociarla al dogma inmaculista. La celebración estuvo 

Católicos, protestantes y liberales.indb   280 16/02/16   21:23



Figura 28. Imagen devocional de Nuestra Señora de la Es-
peranza que se encuentra en Jacona, Michoacán. Tomada de  
Aureliano Tapia Méndez, Nuestra Señora de la Esperanza. His-
toria de una imagen. Monterrey, Producciones al Voleo el Tro-
quel, 1997, s/p.

Católicos, protestantes y liberales.indb   281 16/02/16   21:23



282 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

de la Virgen de la Luz en 1902, patrona principal de León, Guanajuato;34 
siguieron las coronaciones de Nuestra Señora de San Juan de los Lagos, 
Jalisco, el 15 de agosto de 1904;35 la imagen de María Auxiliadora que se 
veneraba en la parroquia de Santa Julia de la ciudad de México, coronada 
el 16 de diciembre de 1906;36 Nuestra Señora de Ocotlán, Tlaxcala, el  
12 de mayo de 1907;37; Nuestra Señora de Guanajuato, el 31 de mayo  
de 1908;38 la Purísima Concepción de Celaya, el 12 de octubre de 1909,39 

presidida por el arzobispo de Michoacán, José Ignacio Árciga, oriundo de la ciudad de 
Pátzcuaro.

34 La solicitud de coronación fue iniciativa de Leopoldo Ruiz y Flores, obispo de León 
–egresado del Colegio Pío Latinoamericano de Roma– quien fue asignado delegado papal 
para colocar la corona sobre la imagen de Nuestra Señora de la Luz. Para más información 
sobre la imagen y el acto de coronación véase Álbum de la Coronación de la Madre Santísima 
de la Luz, México, Editorial Católica, 1903.

35 Fueron varias las solicitudes de coronación que se realizaron desde el año de 1900. 
Sin embargo, la autorización fue dada por Pío X el 29 de enero de 1904. A la corona que se 
mandó esculpir en Nueva York se le agregó una cinta semicircular sostenida por dos ángeles 
en la que se inscribió el título de Mater Inmaculata. Ora pro nobis. La coronación estuvo 
presidida por el arzobispo de Guadalajara José de Jesús Ortiz.

36 A la coronación asistieron los arzobispos de México, Próspero María Alarcón y el 
arzobispo de Michoacán, Atenógenes Silva. Realizó la coronación el Delegado Apostólico, 
José Ridolfi.

37 El Santuario, localizado a unos cuantos kilómetros de Tlaxcala, perteneciente a la 
diócesis de Puebla fue elevado a Colegiata en el edicto del 8 de septiembre de 1906 por 
Pío X. La historia de la imagen de Nuestra Señora de Ocotlán es muy parecida a la de la 
Virgen de Guadalupe pues se apareció a un indio de nombre Juan Diego Bernardino, a 
quien indicó que su imagen aparecería en un tronco y que debía colocarse en la iglesia de 
San Lorenzo. En función de méritos fue concedida la coronación, la cual fue realizada por 
el obispo de Puebla, Ramón Ibarra, también egresado del Colegio Pío Latinoamericano.

38 El 2 de marzo de 1907, en una junta de la Congregación de Nuestra Señora de Gua-
najuato, se propuso solicitar a su santidad Pío X la declaración de Patrona de Guanajuato 
para la imagen referida junto con la autorización para su coronación. El obispo de la dióce-
sis, Leopoldo Ruiz y Flores accedió a enviar la petición, la cual fue concedida en edicto de 
21 de agosto de 1907. José Mora, obispo de León fue el encargado de realizar la coronación.

39 La solicitud para la autorización de su coronación fue hecha por el arzobispo de Mi-
choacán, Atenógenes Silva, quien fue el encargado de realizar la coronación.

Católicos, protestantes y liberales.indb   282 16/02/16   21:23



283REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO

y finalmente, Nuestra Señora de la Soledad de Oaxaca, el mismo año de 
190940 (figuras 29 a 37).

En continuidad con el movimiento mariano que instituyó Pío IX con 
la declaración del dogma inmaculista en 1854, durante el pontificado de 
León XIII la Sagrada Congregación para los sacramentos y el culto divino 
extendió a toda la Iglesia el Rito de coronación de la Virgen bajo cualquie-
ra de sus advocaciones.41 El fundamento teológico para la extensión del 
rito de coronación destaca:

Santa María Virgen con razón es tenida e invocada como reina ya que es Ma-

dre del Hijo de Dios, Rey del Universo, colaboradora augusta del Redentor, 

discípula perfecta de Cristo y miembro supereminente de la Iglesia.42

La Iglesia católica contemplaba que la coronación de una imagen era 
también una muestra de amor y profundo respeto con el que los fieles de-
votos rendían homenaje a la Madre de Dios y Reina de los cielos desde los 
primeros tiempos de la cristiandad.43 Por ello, en el ritual de coronación se 
estipuló que sólo podían ser coronadas aquellas imágenes que debido a la 
gran devoción de los fieles gozasen de cierta popularidad y que pudieran 
demostrar que el lugar en que se veneraba fuese sede y centro de un im-

40 Atendiendo a la tradición de la imagen devocional y al enorme culto conferido a la 
Virgen de la Soledad el arzobispo de Oaxaca, Eulogio Gillow hizo la petición de coronación 
a Pío X. La ceremonia fue precedida por José Ridolfi, delegado apostólico de la Santa Sede 
en México.

41 La incorporación del rito para la coronación de las imágenes a la liturgia romana 
significó la reafirmación por parte de la Iglesia católica de la legitimidad para venerar e 
invocar a la Virgen María y considerarla Reina de los cielos y de la tierra. Con el título Ritus 
servandus in coronatione imaginis Beata. Mariae Virginis, se incluyó en el Pontifical Romano 
el Ordo compuesto en el siglo XVII, que se utilizaba para coronar las imágenes en nombre 
del Cabildo Vaticano.

42 Sagrada Congregación para los sacramentos y el culto divino. Ritual de la coronación de 
una imagen de Santa María Virgen, Prenotandos.

43 La iconografía mariana en occidente y oriente tuvo la costumbre de representar a la 
virgen María con corona real desde los tiempos del Concilio de Efeso (431) y la costumbre 
de coronar las imágenes marianas fue propagada en occidente por los fieles, religiosos o 
laicos, sobre todo desde finales del siglo XVI. Sagrada Congregación para los…

Católicos, protestantes y liberales.indb   283 16/02/16   21:23



Figura 29. Imagen de Nuestra Señora de Guadalupe.

Católicos, protestantes y liberales.indb   284 16/02/16   21:23



Figura 30. Nuestra Señora de la Salud de Pátzcuaro, Michoacán. Estampa popular.

Católicos, protestantes y liberales.indb   285 16/02/16   21:23



Figura 31. Nuestra Señora de la Luz de León, Guanajuato. Imagen 
tomada de Rubén Vargas Ugarte, Historia del culto de María en Ibe-
roamérica y de sus imágenes y santuarios más celebres, 3a. ed., tomo 1, 
Madrid, Talleres gráficos Jura, 1956, p. 273.

Católicos, protestantes y liberales.indb   286 16/02/16   21:23



Figura 32. Nuestra Señora de San Juan de los Lagos, Jalisco. Estampa popular.

Católicos, protestantes y liberales.indb   287 16/02/16   21:23



Figura 33. Imagen de María Auxiliadora que se encuentra en el santuario parroquial de 
María Auxiliadora en la ciudad de México. Fotografía: Gabriela Díaz Patiño.

Católicos, protestantes y liberales.indb   288 16/02/16   21:23



Figura 34. Nuestra Señora de Ocotlán, Tlaxcala. Imagen tomada de 
Luis Mario Schneider, Cristos, santos y vírgenes. Santuarios y devociones de 
México, México, Ed. Planeta, 1995, p. 278.

Católicos, protestantes y liberales.indb   289 16/02/16   21:23



Figura 35. Nuestra Señora de Guanajuato,  
Guanajuato. Imagen tomada del periódico  
La Esperanza, 1908, p. 180.

Católicos, protestantes y liberales.indb   290 16/02/16   21:23



Figura 36. La Purísima Concepción de Celaya, Guanajuato. Imagen tomada del periódico 
La Esperanza de 1909, p. 241.

Católicos, protestantes y liberales.indb   291 16/02/16   21:23



Figura 37. Nuestra Señora de la Soledad de Oaxaca. Imagen tomada de  Luis Mario Schnei-
der, Cristos, santos y vírgenes. Santuarios y devociones de México, México, Ed. Planeta, 1995.

Católicos, protestantes y liberales.indb   292 16/02/16   21:23



293REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO

portante culto litúrgico. Esto, dado que el rito de la coronación canónica 
suponía un medio para dinamizar la vida interior de una comunidad. 

Aunque, cabe destacar, que el caso de la coronación de la imagen de 
María Auxiliadora, titular de la Iglesia de Santa Julia en la ciudad de Méxi-
co no siguió ese protocolo. La imagen fue traída de Turín a finales de 1890 
para ser colocada en la iglesia que construyeron las recién llegadas de Euro-
pa, Hijas de Don Bosco. La imagen sería trasladada posteriormente al tem-
plo dedicado a María Auxiliadora en el Instituto Salesiano, construido para 
la realización del apostolado educativo de las Hijas de Don Bosco. Como 
podemos observar, desde la llegada de los primeros salesianos a México en  
1892 y la ceremonia de coronación de la imagen de María Auxiliadora  
en 1906, no había pasado mucho tiempo. Sin embargo, los encargados de 
solicitar la autorización pontificia para su coronación argumentaron que la 
labor realizada por el Círculo Católico Mexicano y los primeros salesianos 
que llegaron a México fue tan efectiva que desde la primera fiesta de cele-
bración a María Auxiliadora, el 25 de mayo de 1890, el culto profesado a 
dicha imagen devocional por parte de los fieles cristianos mexicanos había 
ido en aumento.44 El caso fue que las condiciones para la autorización 
pontificia de coronaciones en América habían sido favorables. El proyecto 
pastoral de Pío X (1903-1914) fue muy claro en su postura de “restaurar” a 
la Iglesia católica y al catolicismo a través de una vigorización de la vida re-
ligiosa. Por ello alentó y apoyó las misiones religiosas extranjeras en Améri-
ca y otros continentes y estimuló a las autoridades eclesiásticas locales para 
llevar a cabo importantes proyectos que excitaran la devoción popular.45

Como podemos ver en las imágenes devocionales, todas las vírgenes 
coronadas en México fueron estética y discursivamente vinculadas con la 
Inmaculada Concepción de María. La vestimenta utilizada para las coro-
naciones fue diseñada de tal modo que se tuviera presente la imagen de la 
madre de Dios bajo el misterio inmaculista, establecido así por la auto-

44 La Esperanza, 1906.
45 Después de la última coronación de la primera década del siglo XX en México, se 

registró otra etapa de coronaciones que dio inicio en el año de 1921 sobre la imagen de 
Zapopan, luego vino la de la Santísima Virgen de la Soledad de Irapuato en 1922 y la 
imagen de la Virgen de Talpa en 1923, y otras que les siguieron, pero ya como parte del 
movimiento espiritual en respuesta a las nuevas exigencias del clero nacional bajo el ré- 
gimen revolucionario. Vázquez Santa Ana, Imágenes celebres de México, 1950. 

Católicos, protestantes y liberales.indb   293 16/02/16   21:23



294 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

ridad pontificia. Asimismo, las cartas pastorales, los breves en los que se 
anunciaba la autorización pontificia para las coronaciones, o los sermones 
que se realizaron durante la conmemoración del evento religioso, estuvie-
ron íntimamente relacionados con el dogma inmaculista, con el proyecto 
de renovación religiosa y con la idea del arraigado culto que el pueblo 
mexicano había profesado durante siglos a la Virgen María bajo diversas 
advocaciones. 

La razón de ese vínculo visual y discursivo entre las imágenes marianas 
mexicanas y la Inmaculada Concepción tuvo que ver con una demostra-
ción de unidad entre el clero nacional, frente a la preocupación de la Santa 
Sede por las divisiones surgidas en el episcopado mexicano. Por voz del re-
presentante papal en México se sabía que la jerarquía católica se encontra-
ba dividida entre quienes pretendían una reforma clerical y religiosa desde 
fuera, es decir, apoyando las iniciativas del papado –lo cual significaba la 
centralización del poder papal en detrimento del poder capitular–, y entre 
quienes consideraban que la situación eclesiástica podía reestructurarse a 
partir de un proyecto nacional. En ese sentido, a través de la autorización 
de las ceremonias de coronación, la Santa Sede quiso establecer frente al 
episcopado mexicano y el propio Estado la unidad del clero nacional. Así 
lo dejaba entrever León XIII en un breve texto, previo a la coronación 
guadalupana:

[…] no hace aún muchos años, Nos también mandamos que á nombre y au-

toridad Nuestra se coronase con diadema de oro la Imagen de vuestra augusta 

Reina. Con esto, Venerables Hermanos, Nos es grato manifestarlo, quisimos 

dar especial testimonio de la gran satisfacción que nos causa la íntima con-

cordia, que del mismo modo que en vuestra jerarquía, felizmente reina entre 

el clero todo y el pueblo: con lo cual se estrechan y robustecen más y más los  

vínculos que os unen con esta Silla Apostólica. Por lo que siendo así que Voso- 

tros mismos reconocéis como Autora y Conservadora de esa gran concordia 

de los ánimos á la piadosísima Madre de Dios, que se venera bajo el título de  

Guadalupe; con todo el amor de nuestro corazón exhortamos por medio  

de vosotros á la Nación Mexicana, que mire siempre y conserve ese respeto y 

amor á la Divina Madre como la gloria más insigne y fuente de los bienes más 

apreciables. Y sobre todo respecto á la Fe católica que es el tesoro más precioso, 

pero al mismo tiempo el que corre más riesgo de perderse en estos tiempos, 

Católicos, protestantes y liberales.indb   294 16/02/16   21:23



295REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO

persuádanse todos y estén íntimamente convencidos, que durará entre voso-

tros en toda su entereza y estabilidad, mientras se mantenga esa piedad, digna 

en todo de la de vuestros antepasados. Crezcan, pues, de día en día en su devo-

ción, y amen todos con más y más ternura á tan Soberana Patrona y palparán 

que los dones de su eficacísimo patrocinio redundarán cada día más copiosa-

mente en beneficio de la salvación y paz de todas las clases de la sociedad.46

Desde la perspectiva del proyecto de reconquista espiritual diseñado 
desde la Santa Sede las ceremonias de coronaciones a las vírgenes maria-
nas tenían dos objetivos centrales que se estaban realizando en México. El 
primero, para contrarrestar el avance del protestantismo en el país y los 
ataques liberales y racionalistas en contra de la institución eclesiástica y 
de ciertas manifestaciones religiosas. A través de la emblematización de la 
imagen religiosa más atacada por la propaganda protestante en México, se 
demostraba que a pesar de los esfuerzos del gobierno y de los mismos pro-
testantes por desequilibrar la influencia del catolicismo entre la población, 
ofreciendo otras propuestas doctrinales religiosas y filosóficas, “la religión 
católica es la única, cuyo culto público profesan todos” los mexicanos y así 
lo demostraban a la voz del clero que solicitaba su auxilio económico para 
profesar los cultos debidos a la imagen de la Virgen de Guadalupe, tan 
atacada y vilipendiada por las “sectas extranjeras”, y lo demostraban con 
su insistencia en expresar a la Virgen su amor y devoción por medio de las 
manifestaciones en amplias proporciones, aun contradiciendo las leyes del 
gobierno.

En segundo lugar, Labastida orientó el proyecto de “reconquista espi-
ritual” hacia las manifestaciones de religiosidad popular, en el entendido 
que las coronaciones podían representar un nuevo artificio político. La co-
ronación a las imágenes marianas fue una acción del episcopado nacional 
para reclamar su antigua posición hegemónica y establecer la relación con 
la sociedad; volver con una nueva fuerza a las calles, a los hogares e ir intro-
duciendo su presencia en los mismos ámbitos políticos. La promoción que 
hiciera Pío IX al dogma inmaculista desde el año de 1854 y que siguiera 
con las apariciones y coronación de la Virgen de Lourdes como parte de la 
restauración de la Iglesia católica en Francia, tuvo eco en América. Como 

46 Citado en Fortino Hipólito Vera, Segunda Carta pastoral, Cuernavaca, 1894.

Católicos, protestantes y liberales.indb   295 16/02/16   21:23



296 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

lo menciona Marina Warner, la imagen de la virgen como reina de los  
cielos revelaba “la más profunda ambición de la Iglesia para ella misma, bien 
en vida futura... bien sobre la tierra, donde espera gobernar con plenitud 
del poder espiritual”.47 En ese sentido, las diversas celebraciones en torno  
a la coronación de alguna imagen mariana en México se presentaron como 
la acción del episcopado nacional para establecer nuevas condiciones de la 
Iglesia católica mexicana con los gobiernos y la sociedad. La imagen de la Vir-
gen María, bajo las advocaciones más representativas del entorno nacional, 
era el emblema que, desde la perspectiva de los jerarcas eclesiásticos, debía 
unificar a los fieles mexicanos con el proyecto de restauración de la Iglesia 
católica frente al gobierno y frente al avance de los protestantes en el país.48

Siguiendo la propuesta del Vaticano, los esfuerzos de Labastida estuvie-
ron centrados en reforzar el culto a la imagen de la Virgen de Guadalupe 
con el objeto de ir definiendo con mayor fuerza la vida religiosa en México 
y para que la Iglesia católica definiera su presencia frente al Estado y la so-
ciedad. Pero la personalidad protagónica de Labastida muy pronto orienta-
ría el proyecto hacia su muy particular visión de restauración y renovación 
religiosa en el país. 

Cuando en 1875 Pío IX concedió la autorización para que todos los 
católicos se consagrasen al Sagrado Corazón de Jesús, Labastida decidió 
realizar el acto de consagración el 8 de diciembre de 1875 en la iglesia del 
Apostolado de la Oración. Al parecer la fecha fue designada por el propio 
arzobispo de México posponiendo la ceremonia desde el mes de junio en 

47 Warner, Tú sola entre las mujeres. El mito y el culto de la Virgen María, 1991, p. 150.
48 El culto mariano durante esos años tuvo así un proceso de resignificación desde las 

esferas del Vaticano que culminó en la celebración de la coronación de las principales advo-
caciones marianas en distintos países del continente americano. América Latina se convirtió 
en el escenario idóneo para expresar la influencia de la Iglesia católica sobre las sociedades, 
fundamentalmente por la profunda devoción mariana que se mantenía en prácticamente 
todo el continente. A las coronaciones de México se sumó el patronazgo de la Inmaculada 
Concepción para América Latina en 1899; la coronación de Nuestra Señora de Monguí, 
como Reina de Boyacá, Colombia el 8 de septiembre de 1929. Coronación de la imagen 
de Ntra. Sra. de Zapopan, en enero de 1921. Coronación de la imagen histórica de la fun-
dadora y patrona jurada de la ciudad de Rosario, Argentina, 5 de octubre de 1941; de la 
coronación de la Virgen de Cocharca, Perú, 1946; coronación canónica de la venerabilísima 
imagen de Nuestra Señora de la Caridad de San Sebastián de los Reyes, estado de Aragua, 
Venezuela, 22 de enero de 1960, entre otras.

Católicos, protestantes y liberales.indb   296 16/02/16   21:23



297REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO

que fue aprobada por Pío IX.49 Para algunos clérigos la postergación del 
evento y el mismo acto de consagración debió realizarse en tiempo y con 
mucho mayor esplendor y organización:

Confesémoslo, sin embargo, con tristeza, si no con desaliento, salimos de-

rrotados en nuestro proyecto de solemnizar con una función en la grandiosa 

basílica de esta capital, función espléndida que dejase atrás en magnificencia 

todas las más suntuosas funciones, la fiesta del Sagrado Corazón de Jesús, que 

celebró la Iglesia el primer viernes de junio. Queríamos dar a esta función la 

importancia de un elocuente testimonio de la devoción de nuestra patria, ofre-

ciendo en su aniversario centenar al Corazón Sacratísimo de Nuestro Señor 

Jesucristo, como la más significativa protesta contra todas las manifestaciones 

de impiedad que nacionalmente nos han deshonrado en el concepto de todos 

los pueblos de la tierra, como una expiación solemne por los crímenes con que 

hemos llamado sobre nuestro desgraciado suelo este terrible azote de herejía, 

irreligión y general indiferencia o ateísmo, como un acto glorioso de confia-

da y generosa consagración de esta capital delincuente y de toda la nación 

mexicana al benignísimo Corazón de nuestro soberano Redentor, salud, vida y 

resurrección de los pueblos como de los individuos. Esto queríamos nosotros 

y con nosotros algunos católicos fervientes dispuestos a ayudar en su parte 

correspondiente a los gastos no despreciables que la realización de nuestro 

pensamiento exigía.50

El objetivo del acto de consagración al Sagrado Corazón de Jesús era, 
según la fórmula propuesta por Pío IX, expresar el deseo de terminar los 
ataques que los Estados liberales emprendieron contra la autoridad de la 
Santa Sede. Por medio de la comprensión de la devoción al Corazón de 
Jesús, se esperaba que todos los católicos se unieran en pro de “reponer en 

49 En la circular en que se anuncia que se llevará a cabo dicha ceremonia de consagra-
ción, el arzobispo de México señalaba que si bien el acto “debió practicarse el 16 de junio 
próximo pasado, lo que no pudo ser por haber llegado con posterioridad el decreto de 22 de 
abril en que fue aprobado”. Circular del 4 de octubre de 1875 en El Mensajero del Sagrado 
Corazón de Jesús, México, 1875, pp. 273-274.

50 El Mensajero del Sagrado Corazón de Jesús, 1875, pp. 89-90. Algunos números pos-
teriores el escritor de esta cita pidió una disculpa a las autoridades eclesiásticas por sus 
palabras de reproche. 

Católicos, protestantes y liberales.indb   297 16/02/16   21:23



298 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

su trono al divino desterrado”. Pero Labastida tendría su propio monu-
mento de expiación que concretó con la construcción del templo de San 
Felipe de Jesús (1886-1897) en la ciudad de México. Como señala Jaime 
Cuadriello, la razón de este proyecto era, al igual que para Pío IX con la 
consagración al Sagrado Corazón de Jesús en el año de 1875 para la Iglesia 
universal, vindicar la obra histórica de la Iglesia, pero tomando en consi-
deración las circunstancias nacionales.51 Tanto la obra del templo expiato-
rio como la coronación de la Virgen de Guadalupe fueron proyectos que 
Labastida planeó para demostrar que la religiosidad del pueblo mexicano 
podía erigir monumentos, emblematizar imágenes y que la Iglesia católica 
en México aún tenía una enorme capacidad de organización en magnas 
proporciones en todo el país. Además, las dos imágenes devocionales que 
encabezaban el movimiento espiritual de Labastida, la Virgen de Guada-
lupe y el santo Felipe de Jesús representaban íconos surgidos en México. 
Sin embargo, tanto la coronación guadalupana como el templo de San 
Felipe de Jesús, fueron proyectos que Labastida no pudo ver concluidos, 
pues murió en 1891.

No obstante, el proyecto religioso de Labastida tendría continuidad 
con los alumnos egresados del colegio Pío Latinoamericano de Roma y 
por otro grupo de jerarcas, como Próspero María Alarcón y Sánchez de la 
Barquera, sucesor de Labastida en el arzobispado de México (1891-1908). 
Aunque ese otro grupo no coincidía en mucho con las acciones emprendi-
das por Labastida, sí coincidían en la necesidad de establecer condiciones 
para nutrir la cultura católica nacional que pretendía ser diluida por los 
gobiernos liberales.

EL PROCESO DE NORMATIVIDAD DE LA IMAGEN DEVOCIONAL  
EN MÉXICO A FINALES DEL SIGLO XIX

Próspero María Alarcón y Sánchez de la Barquera no quiso poner en riesgo 
la buena relación que una parte del episcopado nacional había establecido 
con el gobierno de Porfirio Díaz. Durante su mandato arquiepiscopal evitó, 
hasta donde pudo, cualquier intromisión eclesiástica en temas de política, 

51 Cuadriello, “La corona de la Iglesia…”, 2003, pp. 155-156.

Católicos, protestantes y liberales.indb   298 16/02/16   21:23



299REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO

llegando a contraponer su opinión con otros eclesiásticos.52 Alarcón tenía 
la idea de una recuperación paulatina de algunos de los espacios perdidos 
por la Iglesia católica, por eso insistió en que la reconstrucción debía reali-
zarse por la vía de la restauración de las costumbres y procurando fomentar 
una intensa religiosidad popular. De ahí su cautela con respecto al progra-
ma católico-social de León XIII, que impulsaba la participación seglar en 
temas de política y acción social.53 No obstante, Alarcón intentó seguir la 
propuesta devocional de León XIII, consistente en impulsar la devoción 
a la imagen del Sagrado Corazón de Jesús, pero siempre suavizando el 
mensaje combativo que se venía construyendo en torno de dicha imagen.

Próspero María Alarcón se concentró en la reordenación al interior de 
la institución eclesiástica. Por eso comenzó su proyecto centrando su aten-
ción en la formación del clero. Para el arzobispo de México la recompo-
sición de la Iglesia católica tenía que partir de sus bases clericales; por tal 
razón dio inicio a la reconstrucción del edificio que había pertenecido al  
ex convento de San Camilo, a donde trasladó el Seminario Conciliar y,  
al mismo tiempo, reformó su plan de estudios para “poner el estableci-
miento a la altura que reclaman de los sacerdotes las necesidades de la épo-
ca”. Incorporó en la planta docente a algunos de los sacerdotes que habían 
sido enviados por Labastida al Colegio Pío Latino Americano en Roma.54 
Asimismo logró reinstaurar la Universidad Pontificia en 1896, además de 
tomar otras medidas para normar la conducta sacerdotal, como fue el res-
tablecimiento de las conferencias eclesiásticas.55 

52 Alarcón llegó a tener algunos roces con el arzobispo de Michoacán, Atenógenes Silva, 
por el apoyo que éste solicitó a los jerarcas eclesiásticos de la República para sostener la 
prensa católica en el país. Véase Díaz, “La soberanía social de Jesucristo…, 2001.

53 Recordemos que Próspero María Alarcón y Sánchez de la Barquera formó parte de 
la corriente más tradicionalista del episcopado nacional, para quienes cualquier acción que 
pusiera en peligro la paz con el gobierno de Díaz debía ser restringida. Díaz, “La soberanía 
social de Jesucristo…, 2001, pp. 29-66.

54 Juan Herrera y Piña (catedrático y rector), Francisco Orozco y Jiménez (vicerrector 
en 1890), Francisco Plancarte y Navarrete (maestro de hebreo y liturgia) fueron los egresa-
dos del Piolatino llamados por Alarcón para dirigir durante su gestión arzobispal el Semina-
rio Conciliar de México, presencia que representó importantes cambios para la institución.

55 José Ordóñez, “Apuntes biográficos del excelentísimo señor doctor Próspero María 
Alarcón y Sánchez de la Barquera”, 1943, pp. 496-504. También consultar Valverde Téllez, 
Bio-Bibliografía Eclesiástica Mexicana (1821-1943), 1949, pp. 80-92.

Católicos, protestantes y liberales.indb   299 16/02/16   21:23



300 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Otro de los logros importantes de su administración arzobispal fue ha-
ber orientado, hacia el tema de lo estrictamente espiritual y religioso, las 
discusiones en el Quinto Concilio Provincial Mexicano, celebrado del 23 
de agosto al 1 de noviembre de 1896. Si bien la celebración del Quinto 
Concilio Provincial Mexicano ha de entenderse como parte del proyecto 
romano de restauración religiosa y eclesiástica, Alarcón logró imponer una 
agenda esencialmente religiosa. 

Recordemos que el Delegado Apostólico en México, Nicolà Averar-
di, nombrado como tal en 1891 para restablecer las relaciones diplo- 
máticas entre el gobierno mexicano y el Vaticano, tuvo como misión tra- 
tar de conciliar las distintas posturas que se generaron entre los miembros 
del episcopado mexicano en torno al proyecto de restauración propuesto 
por la Santa Sede. Con ese objeto Averardi sugirió la realización de varias 
reuniones conciliares y sínodos para actualizar las legislaciones locales de 
acuerdo con el espíritu del Concilio Vaticano I y las enseñanzas de León 
XIII.56 Sin embargo, los temas centrales de la reunión del Quinto Concilio 
Provincial giraron en torno a la renovación y reorganización del magisterio 
eclesiástico y sobre la administración del culto.

Varios factores permitieron que los temas de religiosidad, culto e imá-
genes y símbolos religiosos pudieran ser tema central en las discusiones 
que se desarrollaron durante la celebración del concilio provincial. Por 
una parte, Alarcón subrayó con preocupación los avances logrados por las 
misiones protestantes en el país, aumentando, con ello el indiferentismo 
religioso o la conversión hacia “los errores de la religión”. La presencia 

56 Entre 1882 y 1911 se llevaron a cabo 16 reuniones en distintos puntos de la Repú-
blica Mexicana. Tamaulipas, 1882, 1883, 1885; Oaxaca, 1892-1893; México, 1896; Du-
rango, 1896 y 1911; Guadalajara, 1897; Michoacán, 1897; Chilapa, 1901; Sonora, 1901; 
León, 1903; Puebla, 1906; Huajuapan de León. 1906 y 1910 y, Chiapas, 1908. Gutiérrez, 
Historia de la Iglesia católica, 1974, p. 355. De acuerdo con Manuel Ceballos el propósito 
de estas reuniones fue fundamentalmente establecer las estrategias de acción del episcopado 
mexicano frente a las circunstancias que vivía la institución eclesiástica, aprovechando la 
política de conciliación que manejó Porfirio Díaz. En ese sentido los temas fueron “reorga-
nización de la Iglesia, respeto a la política de conciliación, desplazamiento del campo polí-
tico al social, paternalismo y proteccionismo sobre los grupos más indefensos de la sociedad 
(indígenas, trabajadores, niños) y expansión de agrupaciones católicas de diversos tipos 
(piadosas, periodísticas, femeninas)”, Ceballos, El catolicismo social…, 1991, pp. 116-117.

Católicos, protestantes y liberales.indb   300 16/02/16   21:23



301REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO

protestante se manifestó a través de una intensa propaganda iconoclasta 
que atacaba directamente el culto que los católicos mexicanos realizaban 
en torno a las imágenes de santos, cristos y vírgenes en general, además 
de la propagación, a través de la prensa protestante, de una imagen desfa-
vorable del clero, acusándolo de manipular los contenidos evangélicos. A 
ello también contribuiría el imaginario anticlerical que diversos gobiernos 
propagaron, presentando al clero como un manipulador de la población a 
través del uso de las imágenes religiosas y de la devoción que los fieles les 
profesaban. Con ese panorama, Alarcón destacó que el objeto del concilio 
provincial era:

[…] indicar ligeramente los errores condenados ya, como para dar a los fieles 

una vez más la voz de alerta á fin de que de ellos se alejen, esforzándose en 

conservar sana su inteligencia, y decretar cuanto para la reforma de las costum-

bres en el clero y en el pueblo y para la mutua edificación de los fieles crean 

convenir.57

Asimismo, la política de conciliación eclesiástica que sostuvo el presi-
dente Porfirio Díaz fue un elemento para enfocar las discusiones del con-
cilio provincial hacia el tema de la religiosidad y espiritualidad mexicana, 
dejando de lado los temas sociales y principalmente políticos.58

Los signos de incredulidad e indiferentismo religioso que en distinto 
grado manifestaba haber observado el clero en prácticamente todos los 
sectores de la sociedad, guiaron las sesiones conciliares hacia el tema de 
espiritualidad religiosa. Los informes parroquiales sobre el descenso de la 
observancia religiosa y de la misma carrera sacerdotal corroboraban esa 

57 Edicto del 14 de junio de 1896.
58 En las actas del quinto concilio se estableció cuál debía ser la postura del clero frente 

a las autoridades civiles y en relación con asuntos de política: “Por ningún modo se permi-
tirán los clérigos inmiscuirse públicamente en asuntos políticos en que, según los fines de 
la doctrina católica y las leyes cristianas pueden darse libertad de ideas; sobre todo, deben 
precaverse de atacar injusta e imprudentemente en los papeles públicos, o en diarios o 
periódicos, los actos de las autoridades civiles; y en cuanto a los diarios tendrán presente 
así las instrucciones y mandatos del propio obispo, como y principalmente el artículo 42 
de la Const. Officiorum et munerum de 21 de enero de 1897.” Quinto Concilio Provincial 
Mexicano, México, Imprenta de El catecismo, 1900, p. 111.

Católicos, protestantes y liberales.indb   301 16/02/16   21:23



302 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

idea generalizada entre el clero que participó en las reuniones conciliares 
de 1896 en la arquidiócesis de México.59 Así se estipuló en las actas del 
concilio:

Tenemos ya trazado el camino que todos los prelados y sacerdotes, clero  

y pueblo debemos seguir, si queremos ser hijos fieles de la Iglesia católica y 

cooperar del modo más eficaz al mejoramiento de las costumbres y vigor de la 

disciplina eclesiástica. A pesar de las dificultades que naturalmente nacen de 

la deplorable separación entre la Iglesia y el Estado, la santidad de vida de los 

clérigos ajustada a los Sagrados Cánones, y la sólida piedad de los fieles, guiada 

por los preceptos y consejos de la Iglesia, harán que el reinado de Jesucristo 

59 Mostramos en capítulos anteriores algunos testimonios de los informes enviados por 
párrocos a la Secretaría Arzobispal. Aquí, cito las palabras del presbítero Ignacio García, 
cura encargado de la parroquia de Atlacomulco, y que escribió en dos textos editados en 
1890 bajo el titulo Catolicismo expirante en algunos pueblos de la arquidiócesis de México 
debido a la dominación secular sobre el clero de la misma. En el texto se exponen las irregu-
laridades en las prácticas religiosas de los fieles y el estado del clero y por consiguiente de 
la religión: “[…] el esplendor de nuestra sacrosanta religión se encuentra eclipsado vergon-
zosamente en muchos pueblos de nuestra arquidiócesis, menos por la pobreza de recursos 
para sostener su culto […] que por las prácticas inconvenientes que se le han mezcla- 
do […].” Bajo el subtítulo El clero agoniza en muchos lugares de esta arquidiócesis el presbíte-
ro escribió: “Sí, Santísimo Padre, el clero agoniza en muchos lugares en esta arquidiócesis. 
Este es un cuerpo moral, lo mismo que lo puede ser un ejército, una comunidad religiosa, y 
así como de uno y otra decimos que termina y que agoniza en uno de dos casos y o cuando 
carece notablemente de individuos en proporción de los que requiera el objeto para que  
fue instituido; o cuando teniéndolos, carecen estos en gran proporción, del espíritu  
que les es propio […]; de la misma manera y con mucha más razón por no tratarse ya sólo 
de la existencia de un defecto sino de los dos a la vez, al ver la falta de individuos en propor-
ción de los que se necesitaba en el clero a que me refiero y la falta de espíritu eclesiástico, 
dolorosísimo es decirlo, aun en varios de los pocos que le quedan, obligados nos vemos a 
exclamar con todo el dolor de nuestra alma: el clero palidece, el clero se acaba, el clero está 
en agonía…! Sí, el clero agoniza en personal”. El presbítero García se refería a esta situación 
también por el disgusto que estaba causando entre el clero bajo la venida de sacerdotes 
extranjeros a ocupar puestos eclesiásticos en todo el país: “¿Cuál la de que se tenga que 
mandar al padre D. José Antonio Plancarte a Europa a traer sacerdotes con gran dispendio 
del peculio de la Mitra y sufriendo no pocos fiascos en lo aventurado de las cualidades de 
los que vienen?”. AHAM, Fondo Episcopal, Sección: Secretaría Arzobispal, Serie: Censura, 
Caja 234, Exp. 13, Año 1890.

Católicos, protestantes y liberales.indb   302 16/02/16   21:23



303REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO

ahonde entre nosotros más y más sus raíces, para que no puedan arrancarlo de 

nuestro suelo los huracanes impetuosos de la irreligión y de la inmoralidad.60

Para el arzobispo de México el interés primordial del proyecto de res-
tauración de la Iglesia católica debía centrarse en “la formación de buenos 
creyentes y de dignos ministros del altar, y después en el aumento y pro-
greso de las asociaciones religiosas y la reparación de los templos o creación 
de ellos”; por tanto, el tema de la instrucción de los clérigos fue primordial 
durante el concilio, así como en toda la gestión pastoral de Alarcón:

Importa de todo punto que algunos eclesiásticos adquieran más amplios co-

nocimientos para la más fácil refutación de los errores y más acertada defensa 

de las verdades de la fe, e importa también que educándose algunos cerca de 

la Cátedra Apostólica, beban en su misma fuente la fe y la vía eclesiástica.61

Los acuerdos conciliares dejan ver la preocupación de la jerarquía ecle-
siástica por los escritos anticlericales que aparecieron en la prensa liberal 
mexicana, lo mismo que por la propaganda protestante, ambas con una 
amplia difusión y manifiesta recepción entre los distintos sectores de la 
sociedad. En ese sentido, se consideró que más allá de contrarrestar escri-
tos con escritos, era esencial diseñar un programa de mayores alcances que 
pudiera proporcionar, tanto a clérigos como a seglares, un sólido conoci-
miento doctrinal. Por tanto, las discusiones del concilio giraron en torno a 
la instrucción, disciplina y piedad en los seminarios, en las escuelas católi-
cas y en otros espacios abiertos a la enseñanza religiosa. El tema era cómo 
introducir en esos espacios todo lo relativo a la práctica de una correcta 
piedad cristiana y sus manifestaciones privadas y externas, desde la instruc-
ción dada al magisterio eclesiástico, a partir de la misma formación de los 
seminaristas, así como en la renovación de la instrucción moral y ascética 
de los sacerdotes, a través de conferencias eclesiásticas y organización de 
ejercicios espirituales, en el entendido que serían los párrocos el principal 
vehículo de transmisión de la doctrina cristiana. 

60 Quinto Concilio Provincial …,1900, pp. XI-XII.
61 Quinto Concilio Provincial …, 1900, p. IV.

Católicos, protestantes y liberales.indb   303 16/02/16   21:23



304 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

De la misma forma, debía procurarse la instrucción espiritual del pue-
blo a través de las escuelas católicas dirigidas a formar una infancia y juven-
tud con una sólida formación doctrinal y espiritual del cristianismo; tam-
bién por medio de la predicación dominical, haciendo una renovación de 
los sermones; en el modo de fomentar la piedad a través de una mayor or- 
ganización litúrgica durante las ceremonias religiosas; por medio de la  
organización de una literatura devocional, mucho más accesible tanto eco-
nómica como doctrinalmente y, finalmente, a través de un mayor control 
en cuanto a las manifestaciones públicas de religiosidad.

Con respecto a ese último aspecto, se consideró que en la medida en 
que las prácticas e imágenes devocionales estuvieran alejadas de la estruc-
tura eclesial y prescindiera de la presencia y sanción del clero, debían ser 
sustituidas por prácticas que fortalecieran la relación de los fieles con el 
proyecto de la Iglesia:

Es incuestionable para todo católico la autoridad espiritual que los obispos 

tienen derecho a ejercer sobre los pueblos. Dioles el Señor grandes poderes, 

aunque en todo subordinados al Sumo Pontífice, […] En estos poderes se 

funda el derecho de que hace uso la Iglesia para decidir en puntos de doctrina 

acerca de la fe y de las costumbres, y establecer cánones o reglas de disciplina 

para el gobierno espiritual de los fieles.62

Se defendió la veneración de las reliquias e imágenes de santos, soste-
niendo el argumento que afirmaba que “Dios ha de ser alabado en todos 
sus Santos”. Por tanto, se mandaba a los párrocos y rectores de iglesias dar 
una mayor instrucción a los fieles sobre el culto y utilidad de las reliquias 
“aprovechando la ocasión de que se exponga alguna reliquia”. Además, 
debía evitarse la introducción de cualquier abuso, recomendando en ese 
sentido seguir los lineamientos tridentinos, que sugieren que antes de cual-
quier tipo de veneración a imagen o reliquia alguna se tiene que hacer un 
examen exhaustivo para corroborar su legitimidad, tras lo cual:

Se guardarán con la debida reverencia y seguridad las sagradas reliquias cuya 

autenticidad esté suficientemente probada, y cuando se expongan a la pública 

62 Edicto del 14 de junio de 1896. 

Católicos, protestantes y liberales.indb   304 16/02/16   21:23



305REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO

veneración de los fieles, se observarán las prescripciones litúrgicas. (S. C. de 

R. 12 de agosto de 1854). No se expondrán sino con luces encendidas, y  

de ninguna manera cuando esté expuesto el Santísimo Sacramento.63

Se mandó la realización de un catálogo de las reliquias que se encontra-
sen dentro de todas y cada una de las iglesias de la República, con el objeto 
de ser reconocidas y aprobadas nuevamente por el obispo correspondiente, 
con el objeto de evitar en el futuro situaciones similares a las ocurridas con 
las imágenes religiosas desaparecidas, destruidas o extraviadas durante la 
ejecución de la desamortización de bienes eclesiásticos y exclaustración de 
las órdenes religiosas.64

En cuanto a la Santísima Cruz, los instrumentos de la Pasión y las 
imágenes religiosas en general, se ordenó la debida enseñanza de su culto 
siguiendo las prescripciones del concilio de Trento en cuanto “al debido 
honor y veneración” a que estaban sujetos. En respuesta a la propaganda 
iconoclasta de los protestantes se insistió en las enseñanzas evangélicas en 
relación con el culto de las imágenes religiosas; se ordenó un mayor control 

63 Quinto Concilio Provincial …, 1900, p. 120. 
64 Muchos feligreses pretendieron beneficiarse de la desaparición o extravío de alguna 

imagen religiosa con fuerte tradición devocional en algún barrio, para continuar o dar 
inicio a nuevas prácticas devocionales. Por ejemplo, vemos en el año de 1869 el inicio de 
nuevos cultos a una imagen de la Virgen de Guadalupe supuestamente aparecida en una 
piedra de la ranchería Monte y Peña adscrita a la parroquia de la Villa del Carbón. El infor-
me del cura párroco de la Villa del Carbón tenía como objeto obtener la autorización del 
arzobispo para entregar a los feligreses de Monte y Peña la imagen guadalupana que había 
sido depositada en su parroquia mientras se terminaban las labores de construcción de una 
capilla en la ranchería mencionada. AHAM, Fondo Episcopal, Sección Secretaría Arzobispal, 
Serie Parroquias, Caja 83, Exp. 46, Año 1869. También está el caso del culto que reinició 
una mujer a la imagen del Niño Perdido en el barrio de Tacubaya en el año de 1870. AHAM, 
Fondo Episcopal, Sección Provisorato, Serie Parroquias, Caja 228, Exp. 44, Año 1870. Al 
percatarse las autoridades eclesiásticas de la extensión que estaba alcanzando dicho culto se 
inició una investigación para que la mencionada imagen del Niño Perdido fuera colocada 
en alguna iglesia pública: “Dígase al encargado de la Iglesia de la Antigua Enseñanza que 
si llevaren otra vez a su Iglesia el Niño que llaman milagroso, lo detenga y nos dé aviso 
inmediatamente. Agréguese al encargado de la Antigua Enseñanza que inmediatamente 
que llevaren el Niño llamado milagroso que el conductor se nos presente acompañándolo 
el mismo para acordar lo que convenga”. AHAM, Fondo Episcopal, Sección Secretaría Arzo-
bispal, Serie Parroquias, Caja 77, Exp. 54, Año 1873.

Católicos, protestantes y liberales.indb   305 16/02/16   21:23



306 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

en cuanto a las formas de su presentación, acordes a un estilo clásico y evi-
tando, principalmente en los pueblos, la presencia de imágenes grotescas:

Las imágenes de Nuestro Señor Jesucristo, de la virgen Madre de Dios y de los 

demás Santos, serán de forma noble y de ninguna manera despreciable. Nada 

tendrán de profano, y nada habrá en ellas que según la costumbre aprobada 

por la Iglesia no esté conforme con los originales y modelos, principalmente 

en cuanto a los vestidos. En los campos y en especial en los pueblos de indios, 

suelen encontrarse imágenes muy deformes e indecentes, que convendría qui-

tarlas con prudencia, sobre todo donde su culto vaya acompañado de alguna 

superstición; pero no se quiten sin consultar al obispo y obrando con pru-

dencia, para no dar, con ocasión de un buen fin, pretexto a los ignorantes o 

malévolos, de alborotar a las turbas.65

Del mismo modo, la exclaustración de las órdenes religiosas femeninas 
y masculinas propició diversos trastornos en la espiritualidad practicada 
dentro y fuera de los espacios conventuales. Uno de los principales pro-
blemas a los que se vieron sometidas todas las órdenes religiosas fue la 
traslación de las imágenes devocionales a las que rendían culto al interior 
de sus templos a otros establecimientos religiosos, como fue el caso de la 
imagen de Nuestra Señora de la Merced descrito en el capítulo 2 de esta 
investigación. Otros casos en ese mismo tenor fueron los de la imagen de 
Nuestra Señora del Socorro que se veneraba en la iglesia del ex convento  
de Santa Inés, la cual fue trasladada al Colegio de Niñas;66 o la solicitud que 
en 1870 hicieran el “capellán y los encargados del culto católico del templo 
de Jesús María” al arzobispo de México, para recuperar la imagen de San 
Francisco de Paula que quedó en manos de la iglesia de la Enseñanza tras 
la exclaustración de la comunidad concepcionista en 1861.67 La resistencia 
para entregar las imágenes devocionales a sus antiguos custodios radicaba 
en los beneficios económicos y espirituales que éstas proporcionaban:

65 Quinto Concilio Provincial …, 1900, p. 121.
66 AHAM, Fondo Episcopal, Sección Secretaría Arzobispal, Serie Parroquias, Caja 86, 

Exp. 56, Año 1874.
67 AHAM, Fondo Episcopal, Sección Secretaría Arzobispal, Serie Parroquias, Caja 54, 

Exp. 52, Año 1870.

Católicos, protestantes y liberales.indb   306 16/02/16   21:23



307REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO

Desde que se verificó la donación de dicha Sta. Imagen [Nuestra Señora del 

Socorro] a esta Iglesia [la Enseñanza] por el Sr. Dr. Dn. Salvador Zedillo go-

bernador entonces de esta Sagrada Mitra consideré un deber mío procurarle 

culto y veneración, con tal objeto se ha colocado en el altar mayor no sólo en 

sus festividades que se han solemnizado en cuanto ha sido posible, sino tam-

bién en otros tiempos del año y principalmente en la cuaresma, desagravios y 

en los ejercicios de preparación para alguna indulgencia, como actualmente en  

los que se están verificando para disponerse a la peregrinación en espíritu,  

en cuyos casos una imagen como esta coopera tanto a la devoción de los fieles, 

y careciendo esta iglesia de otra semejante, hacía gran falta para este fin, espe-

cialmente en la próxima tanda de desagravios, que con el favor adquirido entre 

los que concurren a este templo un afecto y devoción tal, que las personas que 

han llegado a entender que pueda ausentarse de aquí no han podido menos de 

manifestar su sentimiento.68

Fueron tantos y constantes los usos y abusos sobre las imágenes devo-
cionales a partir de la aplicación de las Leyes de Reforma que en la década 
de 1880 las autoridades eclesiásticas habían intentado aplicar con mayor 
rigor las prescripciones trindentinas y de la Sagrada Congregación de Ritos 
sobre los límites en la devoción conferida a las imágenes religiosas. Las 
imágenes pasaban de unas manos a otras; eran duplicadas para realizar 
cultos o visitas simultáneas;69 muchas imágenes religiosas antiguamente 
pertenecientes a alguna iglesia fueron pérdidas, otras reclamadas por par-
ticulares e incluso muchas fueron confiscadas por autoridades civiles fuese 
para su destrucción o para ser abandonadas en cualquier sitio. Por esas ra-
zones, el 18 de julio de 1882 se publicó una circular que prohibía las visitas 
particulares de imágenes “en atención a los escándalos y faltas de respeto 
con que algunas veces se reciben esas imágenes y en vista de las actuales 
circunstancias, manifestarse a los propietarios de dichas imágenes que esta 

68 AHAM, Fondo Episcopal, Sección Secretaría Arzobispal, Serie Parroquias, Caja 86, 
Exp. 56, Año 1874.

69 Un caso muy singular fue el de una imagen del Santo Entierro que llamaban “el 
Señor de la consolación”. Esta imagen fue duplicada para mantener el culto público en la 
iglesia de San Bernardo donde fue depositada y al tiempo poder hacer visitas a particulares. 
AHAM, Fondo Episcopal, Sección Secretaría Arzobispal, Serie Parroquias, Caja 183, Exp. 3, 
Año 1882.

Católicos, protestantes y liberales.indb   307 16/02/16   21:23



308 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Sagrada Mitra no aprueba tales visitas”.70 Así, la tradición de trasladar una 
imagen devocional de un templo a otro o las visitas a enfermos, fuese en 
hospitales públicos o en domicilios particulares se fue perdiendo.

Con el propósito de mantener un estricto control sobre las formas de 
religiosidad en torno de las imágenes devocionales se ratificaron y esta-
blecieron nuevas normas en el concilio provincial mexicano de 1896. Por 
principio, toda nueva imagen escultórica tendría que ser esculpida y pin-
tada en su totalidad, incluyendo la vestimenta “de modo que no sea nece-
sario vestirlas con vestiduras de lienzo”. Buscando evitar cualquier tipo de 
profanación, se determinó que aquellas imágenes escultóricas que tradicio-
nalmente eran vestidas mantuvieran su propia vestimenta como única y se 
prohibió el uso de una misma escultura para representar distintas advoca-
ciones cambiando sólo sus vestidos. Asimismo, se restringió la bendición 
de las imágenes expuestas a la pública veneración, así como concesión de 
indulgencias proporcionadas a algunas imágenes devocionales. 

Para evitar conflictos, que habían sido recurrentes entre los fieles, en 
torno a la posición de una determinada imagen devocional dentro del 
templo o si había varias imágenes de la misma advocación donadas por 
distintos fieles y no se sabía cuál debía ocupar determinado nicho o altar, 
el concilio mexicano de 1896 determinó que la imagen del Patrón o titular 
de la iglesia se colocaría en el lugar principal “del que no podrá ser despoja-
da sino con licencia de la Sede Apostólica”. Como vimos en el capítulo dos, 
la aplicación de las leyes que estableció la desamortización de los bienes 
eclesiásticos, propició la traslación y remoción de imágenes religiosas y el 
reclamo de particulares sobre imágenes expuestas a la veneración pública 
por mucho tiempo, en ese sentido el Quinto Concilio Provincial Mexica-
no determinó que no se haría ninguna remoción de imágenes sin consultar 
previamente a las autoridades eclesiásticas;71 se prohibió la erección de al-

70 AHAM, Fondo Episcopal, Sección Secretaría Arzobispal, Serie Parroquias, Caja 183, 
Exp. 3, Año 1882.

71 Con este decreto se establecía la autoridad eclesiástica como única para resolver con-
flictos con las imágenes devocionales. Y es que muchos fieles aprovecharon el apoyo de las 
autoridades civiles para recuperar o apropiarse de alguna imagen religiosa que había sido 
donación familiar a algún templo o convento, y continuar de forma particular los cultos 
a dicha imagen. El caso de una imagen de la Virgen de la Soledad que recibía culto en la 
parroquia de Cuatitlán fue muy sonado pues tuvo que intervenir la autoridad civil a pesar 

Católicos, protestantes y liberales.indb   308 16/02/16   21:23



309REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO

tares a “imágenes que sean de propiedad particular” a menos que hubiesen 
sido cedidas a la Iglesia y que constase oficialmente, “si así no fuese no se 
colocaran de un modo permanente en los altares”.72 Se instó a los párrocos 
y rectores de iglesias a cuidar de cualquier tipo de profanación contra las 
imágenes religiosas, ya fuese por algún miembro de otra religión o incluso 
por fieles católicos cuyas ideas supersticiosas los motivaran a realizar actos 
indebidos con las imágenes de devoción cristiana.73

de todos los esfuerzos eclesiásticos por evitarlo. El informe del cura Basilio Soto menciona 
que “un vecino de la población acompañado de un hijo suyo, y otra persona, pretendieron 
llevarse, a la fuerza para su casa una imagen, que es la Virgen de la Soledad, con pretexto de 
que es suya; se ha aprovechado de mi ausencia en la iglesia y se extrajo el manto y la corona 
de la Santísima Virgen, que de pronto pudo haber a las manos despojándola violentamente, 
y si no se llevó la imagen fue debido a la resistencia que con grande sufrimiento opuso mi 
sacristán”. Temiendo el cura párroco que al intervenir la autoridad civil se tuviera que en-
tregar la imagen devocional al mencionado “vecino de la población” pidió el consejo de las 
autoridades eclesiástica quienes respondieron: “Haga los esfuerzos posibles por sí por medio 
de otros vecinos para recobrar el manto y la corona, sin necesidad de ocurrir a la autoridad 
civil, y que en caso de que no lo logre, ocurra a un abogado que penetrado del derecho de la 
Iglesia lo haga valer eficazmente”. Sin embargo, el cura fue demandado ante las autoridades 
civiles quienes determinaron la entrega de la imagen al señor José Orozco y el pago de una 
multa. AHAM, Fondo Episcopal, Sección Secretaría Arzobispal, Serie Parroquia, Caja 70, 
Exp. 37, Año 1872. En muchas de las disputas sobre la potestad de alguna imagen religiosa 
y en donde tomaba parte una autoridad civil casi siempre terminaba el caso a favor de un 
seglar. Esta situación propició el deseo de muchos fieles para hacerse cargo de los cultos a 
alguna imagen devocional con autorización eclesiástica o sin ella. Muchos son los casos 
que encontramos sobre querellas por la propiedad de imágenes devocionales entre civiles y 
religiosos. Un caso más es el que ocurrió en 1888 entre el cura de la iglesia de San Bernardo 
y un civil que se acreditaba como heredero de la imagen de la Virgen de los Dolores que re-
cibía culto en el mencionado templo. “…con la imperiosa exigencia de sacarla [a la imagen] 
de la Iglesia, para llevarla de visita a una enferma con la condición de volverla a los tres días; 
y habiéndole contestado yo que no podía entregarla sin orden de la Sda. Mitra, por tener 
Altar dedicado hace diez y seis años, estar ya bajo el dominio y veneración pública y tener 
una congregación en vía de alcanzar la correspondiente aprobación eclesiástica y por último 
ser una imagen que forma el culto principal de esta Iglesia, me manifestó con arrogancia 
que al punto la sacaría para siempre con una orden del gobernador civil”, AHAM, Fondo 
Episcopal, Sección Secretaría Arzobispal, Serie Parroquias, Caja 192, Exp. 4, Año 1888.

72 Quinto Concilio Provincial…, 1900, p. 122.
73 Quinto Concilio Provincial…, 1900, pp. 122-123. Las solicitudes para realizar pro-

cesiones con imágenes devocionales locales aumentaron con la aplicación de las Leyes de 
Reforma. En 1877, por ejemplo, los fieles del pueblo de San Bartolomé Naucalpan solici-

Católicos, protestantes y liberales.indb   309 16/02/16   21:23



310 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

En cuanto a las imágenes religiosas que tenían que encontrarse obli-
gatoriamente dentro de las iglesias se encontraba la imagen de San Juan 
bautizando a Jesús, las estaciones del Vía-Crucis “para que los fieles ha-
ciendo este piadoso ejercicio puedan lucrar las indulgencias concedidas 
por la Sede Apostólica”, la de Cristo crucificado, la Cruz, la imagen de la 
Inmaculada Concepción de María y la de San José.74

Haciendo caso omiso de las Leyes de Reforma en general y del decreto 
sobre supresión de días festivos en particular, el Quinto Concilio Mexica-
no estableció que en términos de la religión católica eran catorce los días 
de guardar obligatorios.

Las fiestas que en la Provincia Mexicana se han de guardar, son las siguientes: 

Todos los domingos del año. La Circuncisión de N. S. J. C., 1 de Enero; la 

Purificación de la Sma. Virgen María, 2 de Febrero; el día de Sr. S. José, Esposo 

de la S. V. M., 19 de Marzo; la Anunciación de la Sma. V. M. 25 de Marzo; 

la Ascensión de N. S. J. C., el día de Corpus Christi; la Natividad de S. Juan 

taron a la Secretaría Arzobispal la autorización para trasladar a la catedral metropolitana la 
imagen de Nuestra Señora de los Remedios, que recibía culto en el santuario establecido en 
el mencionado pueblo. El objeto de dicho traslado era hacer algunas funciones y rogativas 
para “implorar el remedio de tantas calamidades como está sufriendo nuestra desgraciada 
Patria”. Aunque debido a las restricciones del gobierno en materia religiosa el arzobispo 
de México, Pelagio A. Labastida negó la autorización. AHAM, Fondo Episcopal, Sección 
Secretaría Arzobispal, Serie Santuarios, Caja 108, Exp. 37, Año 1877. Como ésta, fueron 
varias las peticiones procesionales en el mismo sentido. Es el caso de la imagen devocional 
del Señor de las Misericordias que se veneraba en el pueblo de los Reyes, adscrito a la pa- 
rroquia de San Juan Bautista, Coyoacán. Los feligreses de comunidades aledañas a la parro-
quia solicitaban la prestación de la imagen para realizar una peregrinación a sus respectivos 
pueblos. Los feligreses del pueblo de los Reyes se negaban a prestar la imagen del Señor de 
las Misericordias a los pueblos vecinos argumentando que temían fuese retenida o incluso 
robada. El conflicto se tensionó aún más cuando el presidente municipal de Oxotla, uno 
de los pueblos que solicitaba la imagen devocional, aprovechando su cargo “autorizó el 
acto de extracción de la imagen”, y aunque la imagen logró ser extraída, el párroco de los 
Reyes escribió a la Secretaría Arzobispal que ésta “fue nuevamente colocada en su propia 
capilla desde el 29 en la noche”. AHAM, Fondo Episcopal, Sección Secretaría Arzobispal, 
Serie Parroquia, Caja 118, Exp. 5, Año 1879. El conflicto que se derivó por la apropiación 
de la imagen devocional que incluyó la intervención de las autoridades civiles, nos deja 
ver el significado social y económico que representaban las imágenes religiosas en muchas 
comunidades, más allá de su significado religioso o espiritual.

74 Quinto Concilio Provincial…, 1900, p. 132.

Católicos, protestantes y liberales.indb   310 16/02/16   21:23



311REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO

Bautista, 24 de Junio; el día de los Santos Apóstoles Pedro y Pablo, 29 de  

Junio; la Asunción de la S. V. M. 15 de Agosto; la Natividad de la S. V. M.,  

8 de Septiembre; el día de Todos los Santos, 1o. de Noviembre; la Inmacu- 

lada Concepción de la S. V. M., 8 de dic., la Aparición de la Sma. V. de Gua-

dalupe, 12 de Dic., la Natividad de N. S. J. C. 25 de dic.75 

De la misma forma se ignoraron las leyes que prohibían las manifes-
taciones religiosas fuera de los templos y se recomendó la asistencia a las 
representaciones piadosas y procesiones dado que “sirven de mucho para 
fomentar la piedad de los fieles”.76

Siguiendo con el tema de las fiestas religiosas pero en relación con las 
imágenes de devoción cristiana, el Concilio Mexicano de 1896 recomen-
daba que la representación del Nacimiento de Jesucristo se hiciera con el 
mayor decoro en cuanto a las piezas de la representación. Asimismo se 
prohibió que durante el jueves de la Semana Mayor se colocara la imagen 
de cualquier santo en el altar destinado al Santísimo Sacramento; la colo-
cación de imágenes de Cristo, de la Virgen o de algún Santo después de 
las vísperas del sábado de la cuarta semana de Cuaresma. Se recomendó 
también ampliamente la devoción y culto a la imagen de San José.

Asimismo recomendamos con encarecimiento a todos, así eclesiásticos como 

seglares, la devoción y culto del gran Patriarca San José, Esposo de la Santísima 

Virgen María; y principalmente encargamos a los rectores de iglesia, que de 

un modo especial se le siga dedicando el día 19 de cada mes, y se hagan en su 

honor algunos piadosos ejercicios. En caso de que se consagre todo un mes al 

esclarecido Esposo de la Virgen María, podrá empezar el día 19 de Febrero 

para que termine en el día de su festividad.77

Devoción y piedad religiosa en la gestión  
arzobispal de Próspero M. Alarcón

El concilio provincial de 1896 subrayó la organización del culto como 
una de las principales responsabilidades de la institución eclesiástica para 

75 Quinto Concilio Provincial…, 1900, p. 138.
76 Quinto Concilio Provincial…, 1900, p. 138.
77 Quinto Concilio Provincial…, 1900, p. 136.

Católicos, protestantes y liberales.indb   311 16/02/16   21:23



312 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

controlar los desórdenes y conductas inapropiadas durante la realización 
de prácticas religiosas externas o personales. En ese sentido, la piedad ma-
nejada durante la gestión de Alarcón estuvo centrada en tres devociones: 
en la adoración a la Sagrada Eucaristía, íntimamente relacionada con la 
devoción al Sagrado Corazón de Jesús, devoción a la que Alarcón puso un 
mayor esfuerzo para su difusión, y en la imagen de la Virgen de Guadalu-
pe. Las tres devociones tenían como objetivo reorganizar y reconducir el 
sentimiento religioso hacia actos personales de piedad totalmente compa-
tibles con el individualismo liberal. 

El inicio de la gestión arzobispal de Próspero María Alarcón arrancó con 
la realización de la coronación de la imagen de la Virgen de Guadalupe que 
durante muchos años gestionara su antecesor, Pelagio Antonio de Labasti-
da y Dávalos. Por tal razón, se entiende la preponderancia de esta devoción 
dentro de los estatutos del Quinto Concilio Provincial Mexicano. Pero 
además, el énfasis puesto sobre la promoción devocional a diversas advo-
caciones marianas determinó durante esos años el grado de compromiso 
de los prelados mexicanos con los planes de reforma eclesiástica diseñados  
en la Santa Sede. No olvidemos que el propio Alarcón gestionó la coronación 
de la novedosa devoción a María Auxiliadora, imagen devocional traída de 
Turín y fomentada por las Hijas de don Bosco llegadas en 1892 de Italia.

De tal forma que, aunque Alarcón avivó tanto las devociones marianas 
como la del Sagrado Corazón de Jesús, tuvo mucho cuidado con los dis-
cursos y sentidos otorgados a ambas imágenes devocionales. 

Con relación al culto a la Virgen de Guadalupe, durante el Quinto 
Concilio Provincial Mexicano Alarcón enfatizó:

Exhortamos a todos los Párrocos, y a todos los predicadores de la divina pala-

bra, a que con la mayor frecuencia traigan a la memoria de los fieles la milagro-

sa aparición de la Santísima virgen de Guadalupe, que por constante y antigua 

tradición hemos heredado de nuestros antepasados: recordaran igualmente sus 

beneficios en favor de toda nuestra Nación y de cada uno de los fieles.78

Con el objeto de hacer aún más grande la devoción a la Virgen del 
Tepeyac se ordenó que su imagen y altar fuese adornado “con mayor es-

78 Quinto Concilio Provincial…, 1900, p. 123.

Católicos, protestantes y liberales.indb   312 16/02/16   21:23



313REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO

plendor que las demás”, además de “que no haya ningún templo que no 
tenga un altar o por lo menos una imagen de la misma Santísima Virgen 
María de Guadalupe”.79 Se estableció también el fomento de las oraciones 
públicas y solemnes el día 12 de cada mes en honor de la Virgen, además 
de cantar las letanías lauretanas todos los sábados frente al altar dedicado 
a la guadalupana.

Tras la polémica suscitada en torno a la veracidad de las apariciones de la 
Virgen al indio Juan Diego, con motivo de su coronación, el Quinto Con-
cilio Provincial se pronunció a favor de dichas apariciones, de esta forma:

Que aunque aquella portentosa aparición no sea un misterio o dogma de fe, 

debe sin embargo, admitirse y respetarse como creída desde remotos tiempos y 

muy digna de toda fe, puesto que se apoya en la tradición jamás interrumpida 

y en irrefragables monumentos.80

Para el concilio quedaba demostrada la verdad histórica de ese hecho 
con la concesión que en el pasado hicieran los pontífices de nombrar a 
dicha imagen como Patrona Principal de toda la Nación y de toda la Igle- 
sia mexicana, así como por la autorización que en el año de 1894 hiciera 
León XIII para coronar la imagen de la Virgen. Pero además destacaba:

Para que la Sede Apostólica jamás tache a nadie de imprudencia o temeridad, 

o audacia o escándalo e impiedad, ni reprenda severamente su modo de obrar 

y hablar contra el milagro o apariciones de la Santísima Virgen María de Gua-

dalupe, prohibimos completamente que ninguno se atreva a hablar, escribir o 

enseñar alguna cosa en contrario.81

En cuanto a la devoción al Sagrado Corazón de Jesús, Próspero María 
Alarcón se convirtió en un importante promotor de dicha imagen devocio-
nal. Frente a la solidez que adquirió muy pronto el proyecto de renovación 
católico-social de León XIII, que proponía extender el culto al Sagrado 
Corazón de Jesús como un emblema de lucha religiosa, Alarcón introdujo 

79 Quinto Concilio Provincial…, 1900, p. 123.
80 Quinto Concilio Provincial…, 1900, p. 124.
81 Quinto Concilio Provincial…, p. 125.

Católicos, protestantes y liberales.indb   313 16/02/16   21:23



314 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

como parte de su proyecto pastoral, sobre todo después del Concilio Ple-
nario Latinoamericano al cual tuvo oportunidad de asistir, la promoción 
de la devoción al deífico corazón, matizando el sentido que León XIII le 
otorgara como el arma doctrinal más importante de los católicos que justi-
ficaba todos los esfuerzos de reconquista cultural y social. 

El modelo devocional propuesto por Roma y encabezado por la imagen 
del Sagrado Corazón de Jesús llevaba implícito un mensaje de contraofen-
siva para reconquistar los espacios públicos de los cuales, desde la óptica 
papal, había sido despojada la institución eclesiástica. En ese sentido, Alar-
cón fue mucho más cauteloso en los discursos que enarbolaban las inten-
ciones de integración de los católicos en la esfera pública por medio del 
llamado a “proclamar la Soberanía Social del Sagrado Corazón de Jesús”.

Durante la gestión arzobispal de Alarcón, se trabajó principalmente en 
introducir la devoción al Sagrado Corazón de Jesús a otros sectores que no 
fueran las elites de la sociedad mexicana en donde ya gozaba de su prefe-
rencia. Para ello se pensó en las asociaciones católicas como puente para 
generar una mayor devoción a la imagen del Sagrado Corazón de Jesús 
entre las clases obreras y campesinas del país.

Sin embargo, el concilio mexicano de 1896 fue muy claro en subrayar 
que la organización de seglares en asociaciones piadosas, sería siempre bajo 
la dirección del clero, y con el único objetivo de impulsar la instrucción 
religiosa, la beneficencia y la piedad entre sus miembros. 

Conscientes de las pretensiones de varios grupos de seglares de partici-
par activamente en la vida política del país, enarbolando como bandera los 
principios y valores del catolicismo y de la Iglesia católica, los participan- 
tes del Quinto Concilio Mexicano constriñeron oficialmente las posibili-
dades de una organización seglar, oponiéndose con ello a lo sugerido por  
León XIII en su famosa encíclica Rerum Novarum de 1891. De esta forma, en 
las actas conciliares se propuso conservar las asociaciones seglares en el espíritu 
del “primitivo fervor” y se prohibió la creación de nuevas asociaciones en las 
iglesias en las que ya existiera alguna. Teniendo presente que el movimiento 
seglar debía tener como propósito principal extender y difundir la doctrina 
cristiana y auxiliar al clero en la moralización de la población, se determinó:

Todas las asociaciones, aun en iglesias de regulares, se erigirán y agregarán con 

consentimiento y aprobación del Ordinario y con su autorización por escrito: 

Católicos, protestantes y liberales.indb   314 16/02/16   21:23



315REACOMODO DE LAS ESTRUCTURAS SIMBÓLICAS DEL CATOLICISMO

a él corresponde conceder, examinar, corregir e innovar los estatutos; aunque 

la asociación haya sido agregar a alguna Archicofradía, queda no obstante, 

sujeta a la vista del Ordinario y aunque esté establecida en iglesia de Regulares 

exentos.82

Toda asociación debía nombrar como director de la misma al párroco 
de la Iglesia en donde se establecía. Cabe agregar que aun cuando Alarcón 
permitió la erección de algunas asociaciones como la Archicofradía del Sa-
grado Corazón de Jesús o el Apostolado de la Oración, todas debían dejar 
bien estipulado que su fin principal era instruir sobre doctrina cristiana y 
mantener la dignidad de la religiosidad del pueblo. 

A la muerte de Próspero María Alarcón en 1908 y la llegada a la silla 
arzobispal de José Mora y del Río, uno de los principales promotores del 
proyecto católico-social de León XIII, la participación seglar en la vida 
pública del país fue mucho más intensa.83 Pero la gestión de Mora y del 
Río como arzobispo de México sería bajo otras circunstancias en las que la 
Iglesia católica había logrado ya redefinir sus nuevos espacios y formas de 
influencia. Desde esa redefinición, se intentó dirigir los esfuerzos, eclesiás-
ticos y seglares, al ámbito político, pero esta vez con el objetivo de “fincar 
el triunfo final de Cristo, Rey del Universo”. Pero eso no hubiese pasado 
sin antes haber colocado en el imaginario social al Sagrado Corazón de 
Jesús como la segunda devoción más importante en el país, que fue por lo 
que trabajó Alarcón a lo largo de su gestión arzobispal. Él, junto con otro 
grupo importante de religiosos y seglares logró redefinir en la arquidiócesis 
de México las bases espirituales de una sólida cultura católica a través de 
varios mecanismos como la instrucción religiosa, las asociaciones y la lite-
ratura católica. Pero esa solidez también se lograría respondiendo con rigor 
a las ideas protestantes y liberales que estaban penetrando hondamente las 
conciencias de los mexicanos.

82 Quinto Concilio Provincial…, 1900, p. 117.
83 Como se sabe José Mora y del Río formó parte del grupo de los primeros jóvenes 

enviados a estudiar al Colegio Pío Latino Americano. Pío IX fundó dicho instituto en 1858 
con el propósito de formar sacerdotes disciplinados y leales a las disposiciones de la Santa 
Sede. El objetivo era que esos egresados se integraran, en el futuro, al proyecto de renova-
ción ocupando puestos claves en el episcopado mexicano.

Católicos, protestantes y liberales.indb   315 16/02/16   21:23



Católicos, protestantes y liberales.indb   316 16/02/16   21:23



6. EL DISCURSO ICONÓDULICO  
EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

¿Cómo lograr que los nuevos significados otorgados a los íconos religio-
sos que integraron el modelo devocional romano fueran entendidos tal y 
como habían sido construidos por el aparato institucional? Fue la labor 
que tuvieron las iglesias católicas locales alrededor del mundo. Si bien, 
en los concilios provinciales que se llevaron a cabo en América, junto con  
el I Concilio Plenario Latinoamericano, realizados entre el último cuarto 
del siglo XIX y la primera década del XX lograron establecer la normatividad 
en materia litúrgica y devocional, así como la participación de religiosos y 
seglares en asuntos de piedad cristiana, faltaba observar las formas en las 
que esas reglas y conceptos se llevarían a la práctica. 

De la misma forma, a pesar de la enorme afluencia de fieles tanto en 
las ceremonias de coronaciones marianas como en los nuevos ejercicios 
espirituales como el rezo del rosario y la visita de todos los viernes últimos 
de cada mes dedicados al Sagrado Corazón de Jesús, no significaba que los 
feligreses tuvieran una plena comprensión de los nuevos sentidos otorga-
dos institucionalmente tanto a las ceremonias litúrgicas y populares, a los 
propios íconos religiosos y a los mensajes eclesiásticos. 

Por tanto, el proyecto romano integró al modelo devocional todo un 
aparato de organización que tenía como objeto llevar a la comprensión de 
los fieles los significados depositados en los íconos religiosos y los senti-
dos otorgados a los ejercicios espirituales y manifestaciones de religiosidad 
públicas. Conocer los mecanismos utilizados para introducir en la con-
ciencia de los fieles católicos de la arquidiócesis de México esos sentidos y 
significados de las imágenes de devoción católica, serán la materia de este 
capítulo.

[317]

Católicos, protestantes y liberales.indb   317 16/02/16   21:23



318 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

TRANSMISIÓN DEL MODELO DEVOCIONAL ROMANO  
EN LA ARQUIDIÓCESIS DE MÉXICO

Iconodulia en la prensa católica

Uno de los mecanismos considerados por Pío IX y por León XIII como 
más importantes para extender el proyecto de renovación religiosa y ecle-
siástica fue el fortalecimiento de la literatura católica.1 Los catecismos, mi-
sales, devocionarios y otros libros religiosos, junto con una prensa católica 
(periódicos y revistas) ampliamente organizada, debían tener como propó-
sito esencial reevangelizar a la población por medio de la exposición de los 
aspectos teológicos, históricos y devocionales del catolicismo, además de la 
transmisión de ideas de lo que debía ser, desde la perspectiva católica, una 
sociedad moderna. 

En México, la prensa y la folletería se convirtieron en los principales 
medios utilizados por seglares y clero para defenderse de las críticas a la 
institución eclesiástica y algunas prácticas de religiosidad católica hechas 
por protestantes y liberales. En relación con las imágenes sacras en parti-
cular, la extensa tradición de la prensa conservadora y de toque religioso 
en la capital mexicana permitió que dentro de la arquidiócesis de México 
se desarrollaran importantes argumentos en torno al tema de los usos y 
funciones de las imágenes de devoción católica. 

Cuando Antonio Pelagio de Labastida y Dávalos (1863-1891), subió a 
la silla arzobispal de México, la prensa periódica conservadora que se edi-
taba en la capital del país representaba el medio utilizado por un grupo de 
ciudadanos para exponer sus desacuerdos políticos. En ese sentido, no fue 
necesario ni posible la intervención del arzobispo en el fomento o desarro-
llo de la prensa católica. La producción de estas publicaciones representó 
durante mucho tiempo un negocio lucrativo para muchos seglares. No 
obstante, durante la gestión de Labastida dio inicio un movimiento edito-

1 En las actas del Concilio Plenario de la América Latina (1899) se instaba a los fieles y 
religiosos a cultivar y difundir la literatura religiosa: “Este Concilio Plenario exhorta a los 
eclesiásticos, y a los seglares católicos dotados de las necesarias cualidades, a cultivar las le-
tras y a publicar con la aprobación de los obispos, obras, sobre todo de breves dimensiones, 
favorables a la religión y a la moral, es decir que las recomienden y alaben, y las inspiren por 
decirlo así, a los lectores”, Actas y Decretos…, 1900, p. 409.

Católicos, protestantes y liberales.indb   318 16/02/16   21:23



319EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

rial, encabezado por religiosos europeos y nacionales que derivaba de una 
iniciativa propia de renovación eclesiástica.2

Por su parte, en la gestión arzobispal de Próspero María Alarcón (1891-
1908) el número de periódicos y revistas de tendencia católica se había 
reducido, sea por presiones políticas, por representar un mal negocio, o 
bien, por las propias trabas impuestas por la jerarquía católica. La postura 
de Alarcón frente a la política de conciliación con la Iglesia católica estable-
cida por Porfirio Díaz a lo largo de toda su dictadura, fue de mantener pru-
dencia y aprovechar dicha política para consolidar la reorganización ecle-
siástica en el país, pero fundamentalmente para redefinir la cultura católica 
ante los retos que había impuesto la modernidad. Eso significaba, para 
Alarcón y el grupo más tradicional del episcopado mexicano, mantenerse 
alejados de los asuntos políticos y cualquier tipo de acción que pusiera en 
peligro los logros alcanzados, y eso incluía la propaganda política a través 
de la prensa que se ostentara como católica.3

Con la publicación de las Actas y Decretos del Concilio Plenario Lati-
noamericano y la consigna de León XIII de ajustar todas las legislaciones 
locales con las prescripciones canónicas del concilio latinoamericano, de-
rogando “todas las costumbres aún inmemoriales que de algún modo sean 
contrarias a los decretos del Concilio”,4 Alarcón tuvo que incorporar los 
acuerdos del concilio latinoamericano en su administración pastoral. No 
obstante, lo hizo cuidando las formas para no desautorizar la antigua disci-

2 En la gestión arzobispal de Labastida se presentaron las propuestas editoriales del 
sacerdote español José María Vilaseca y el de la Compañía de Jesús con los títulos de dos 
revistas de divulgación religiosa: El Propagador de la devoción al Señor San José y a la Sagrada 
Familia (1870) y El Mensajero del Sagrado Corazón de Jesús (1875). 

3 En varias ocasiones Alarcón manifestó abiertamente su postura en relación con la 
prensa católica seglar. Por ejemplo, la respuesta negativa que dio Alarcón al arzobispo de 
Michoacán, Atenógenes Silva, ante su petición de ayuda económica para rescatar al perió-
dico católico El País, dirigido por uno de los principales promotores seglares del catolicismo 
social en México, Trinidad Sánchez Santos. O, en el edicto en el que Alarcón presentaba 
a sus feligreses la encíclica Cum multa del 15 de octubre de 1890, en la que León XIII 
manifestaba: “conviene que los católicos opongan la Prensa buena a la mala para defensa 
de la verdad, tutela de la Religión y apoyo de los derechos de la Iglesia”, el arzobispo de 
México hacía énfasis al mismo tiempo en que la prensa jamás debía ser independiente de la 
institución eclesiástica, y por tanto, mantenerse sujeta a los obispos.

4 Actas y Decretos…, 1900, p. 565. 

Católicos, protestantes y liberales.indb   319 16/02/16   21:23



320 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

plina y no entrar en conflictos al interior del cabildo catedralicio y con las 
autoridades civiles. En relación con la prensa católica procuró que al me-
nos las publicaciones que surgieron durante su administración arzobispal 
pasaran por la censura eclesiástica y que su línea editorial se suscribiera al 
tema doctrinal. 

De esta forma, las principales publicaciones católicas que contribuye-
ron a la difusión de los principios cristianos a lo largo de la segunda mitad 
del siglo XIX fueron: El Propagador de la devoción al Señor San José y a la 
Sagrada Familia (1870), El Mensajero del Sagrado Corazón de Jesús (1875), 
El Tiempo (1883-1912), El Círculo Católico (1883-1884), La Defensa Ca-
tólica (1887-1888), El Tiempo Ilustrado (1891-1912), El Apostolado de la 
Cruz (1896-1899), la Gaceta oficial del Arzobispado de México, la cual se 
fundó en 1897 y sigue en circulación, La Ciudad de Dios (1902-1906) y 
La Esperanza (1904-1913). 

Los editores de estas publicaciones decidieron centrar los contenidos 
en la exposición de la doctrina cristiana y en la defensa de la institución 
eclesiástica a los ataques de que, desde su perspectiva, era blanco por parte 
de la prensa liberal y por parte de la propaganda protestante. Pero, algu- 
nas de esas publicaciones manifestaron que esa defensa no la harían a través 
de la confrontación de ideas políticas sino que, siguiendo las prescripciones 
de las autoridades eclesiásticas, lo harían despertando entre los fieles “el 
espíritu de asociación”, y promoviendo “la unión entre las Sociedades Ca-
tólicas”; proporcionando “buenas lecturas”, tanto piadosas como instruc-
tivas “encaminadas todas a favorecer la práctica de nuestra santa religión” 
y, finalmente, muchos de ellos expresaron la necesidad de consagrarse a 
impulsar entre los fieles la devoción a determinadas imágenes religiosas.5

En general, estas publicaciones presentaron, sobre todo en el último 
cuarto del siglo XIX y las primeras décadas del XX, diversos artículos que 
exponían la tradición del uso de las imágenes sacras. Pero fue El Apostolado 
de la Cruz6 la publicación que, con la aprobación del arzobispo Próspero 
María Alarcón, dedicó gran parte de sus contenidos al tema de la imagen 
religiosa. En un primer número, el semanario dominical declaró que los 

5 El Círculo Católico, “Prospecto”, México, domingo 8 de abril de 1883. 
6 Órgano principal de la asociación religiosa del mismo nombre fundada en San Luis 

Potosí por Concepción Cabrera, el 3 de mayo de 1895.

Católicos, protestantes y liberales.indb   320 16/02/16   21:23



321EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

temas centrales que abordarían sus páginas se referirían a lo relacionado 
con la obra del Apostolado de la Cruz, la devoción al Sagrado Corazón 
de Jesús y a María, bajo la advocación de la Virgen de Guadalupe “y en 
general a todo lo que pueda contribuir a la propagación, al desarrollo y al 
sostenimiento de la doctrina católica”.7 El Apostolado de la Cruz representa 
en realidad un manual de simbología, iconografía e iconología cristiana. 
Este semanario recapituló los temas esenciales de la literatura iconódulica 
del tiempo de la Contrarreforma, con el afán de responder a cada uno de 
los puntos que la propaganda protestante en México cuestionaba en rela-
ción con los usos y funciones de las imágenes de devoción cristiana.

Una de las secciones del semanario intitulada “Antigüedades Cristia-
nas” estaba dedicada a explicar el uso y culto a imágenes y símbolos del 
catolicismo. Comenzó por explicar el emblema con el que se identifica-
ba la asociación religiosa del Apostolado de la Cruz, fundada en México  
por iniciativa de la seglar Concepción Cabrera de Armida y aprobada por 
León XIII en 1898. El emblema, dictado según las revelaciones divinas de 
la laica Concepción Cabrera, integra los elementos iconográficos y teoló-
gicos que proyectan la idea de tradición eclesiástica y renovación del ca-
tolicismo bajo los principios establecidos por el papado, por la tradición 
devocional jesuítica concentrada en la oración al corazón de Jesús y en un 
nuevo elemento que integrará con el tiempo la espiritualidad de la Cruz, 
que planteaba “el valor salvífico del sufrimiento” (figura 38). Así lo expli-
can en una de las secciones del semanario:

La luz que baña todo el escudo, representa la Fe, la Verdad, el Padre Eterno; la 

luz que se desprende de la Cruz, y se difunde por rayos, es la Esperanza, el Ca-

mino, el Hijo de Dios Encarnado; la luz que irradia de la paloma iluminando 

la Cruz y los demás misterios, es y representa la Vida, la Caridad, el Espíritu 

Santo. En la parte baja de la Cruz se lee: A. M. D. G. Estas letras nos simboli-

zan al Padre; siguen hacia arriba cuatro insignias: los clavos, el monograma JHS, 

el Corazón y el INRI, los cuales nos representan al Hijo de Dios Encarnado, en 

sus principales misterios, y finalmente sobre la Cruz esta la paloma, símbolo 

del Espíritu Santo.

7 El Apostolado de la Cruz, Prospecto.

Católicos, protestantes y liberales.indb   321 16/02/16   21:23





323EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

tro adorable Salvador está representada por los clavos, así como lo están las 

excelencias de Nuestro Señor Jesucristo en el monograma JHS y en el INRI, y su 

misión divina, en relación con los hombres, en la inscripción Amor y Dolor.8

La cruz, el corazón atravesado por una lanza y la corona de espinas –en 
alusión al Sagrado Corazón de Jesús– y los demás objetos de la Pasión 
fueron elementos simbólicos cuyos significados, en relación con el pro-
yecto de renovación espiritual romano y los propósitos de constituir una 
nueva espiritualidad católica de la asociación del Apostolado de la Cruz 
en México, se explicaron detalladamente entre las páginas del periódico. 
Se explicitó la asociación de todas esas imágenes: el dolor de la crucifixión 
de Jesús por el perdón de los pecados, el momento de instauración de la 
Iglesia católica en el siglo IV en el que se enarboló la Cruz, y los momentos 
críticos por los que atravesaba la Iglesia católica y el catolicismo en el si- 
glo XIX en que fue enarbolada como bandera del proyecto la imagen del 
Sagrado Corazón de Jesús. 

A partir de esta presentación, los autores que escribieron en el semana-
rio trataron de demostrar históricamente la legitimidad del uso de imáge-
nes y símbolos sacros. Por ejemplo, escribieron sobre los usos de la Cruz, 
la cual fue presentada a través de distintas imágenes pintadas o esculpidas 
desde épocas anteriores a Constantino, quien instituyó oficialmente el  
uso de las imágenes en general y el de la Cruz en particular como emble- 
ma del cristianismo.9 

Una vez esclarecido el origen institucional en el uso de las imágenes 
sacras, los articulistas del Apostolado de la Cruz retomaron los argumen-
tos de los apologistas de los primeros siglos del cristianismo que justifica- 
ban los usos de la imagen sacra. Se resaltaba que el origen del error que 
veían los iconoclastas de todos los tiempos en el culto que la Iglesia católica 
fomentaba a las imágenes, signos y reliquias no se encontraba en el hecho 
mismo sino “en las falsas interpretaciones que se daban a estos homenajes”. 
Aclaraban que la idea difundida por protestantes de que el culto tributado 
a las imágenes se dirigía directamente a los objetos sacros era falsa, puesto 
que para los católicos dichos objetos sólo representan un medio “para ele-

8 El Apostolado de la Cruz, 3 de mayo de 1896.
9 El Apostolado de la Cruz, 31 de mayo de 1896.

Católicos, protestantes y liberales.indb   323 16/02/16   21:23



324 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

var los espíritus y los corazones hacia el divino prototipo”, que es Cristo 
crucificado, la Virgen María o los Santos.10 

Con el propósito de afirmar la legitimidad histórica en el culto a las 
imágenes de devoción católica y hacer ver al protestantismo como una 
doctrina llena de contradicciones, los escritores del Apostolado de la Cruz, 
aseguraban que los primeros iconoclastas llegaron a hacer una excepción 
al culto de la Cruz:

Los iconoclastas, si se exceptúa a Claudio de Turín y a los Paulinianos, adictos 

a los errores del maniqueísmo, fueron tan poco enemigos del culto de la Cruz, 

que al decir de Nicéforo, varios lo llevaron hasta la idolatría.11

Para evitar los excesos de iconódulicos e iconoclastas, se explicaba en 
el semanario que durante el segundo Concilio de Nicea (787) se fijaron 
los puntos más importantes en cuanto a la doctrina, la fe y las prácticas 
religiosas. En uno de los decretos del mencionado concilio, transcrito ín-
tegramente en las páginas de El Apostolado de la Cruz, se destacaba la ne-
cesidad eclesiástica de presentar ante los ojos de los creyentes las imágenes 
de Cristo, la Virgen, los Ángeles y todos los Santos con el único objeto de 
avivar el recuerdo del sacrificio de Jesús y el ejemplo de quienes consagra-
ron la vida a seguir sus enseñanzas. Pero se recordaba que en el segundo 
concilio de Nicea también se explicaba que los homenajes que se tributan 
a las imágenes no pertenecen al culto de latría, que sólo se debe a Dios, 
el culto a las imágenes es un culto relativo en cuanto que el que “adora a 
la imagen, adora a la persona que en ella está representada”.12 A partir de 
estos decretos, declaraban los articulistas, se construyó una tradición ecle-
siástica que recuerda concilio tras concilio la esencia teórica del de Nicea.

Por otra parte, para los autores del Apostolado de la Cruz era importante 
esclarecer que cada una de las distintas representaciones para adorar a Cris-
to posee un significado teológico muy especial. Por ello dedicaron muchas 
páginas a explicar cada una de las representaciones y sus significados teoló-
gicos y sociales. El pescado, considerada la más arcaica de las representacio-

10 El Apostolado de la Cruz, 14 de junio de 1896.
11 El Apostolado de la Cruz, p. 106.
12 El Apostolado de la Cruz, p. 106.

Católicos, protestantes y liberales.indb   324 16/02/16   21:23



325EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

nes del crucificado, la Cruz, el crucifijo, el Viático eucarístico, el Cordero, 
el pelícano, fueron presentadas y examinadas en las páginas del semanario. 
Todas estas representaciones, se explicaba, fueron “el medio alegórico que 
encontró el pueblo cristiano y la Iglesia católica para recordar y presentar 
ante los ojos y el recuerdo de los fieles el sacrificio de Dios al permitir que 
su Hijo hecho hombre, Jesús, fuese clavado en la Cruz para el perdón de 
los pecados”.13 El dolor que experimentó Jesús en la Cruz tenía que ser 
retomado por los fieles a través de la aceptación de los sufrimientos que la 
vida presentaba para experimentar el amor de Dios.14 Asimismo, las diver-
sas imágenes de cristos crucificados que eran adorados en muchos pueblos 
en el país o la imagen del Sagrado Corazón de Jesús, cuya devoción seguía 
recibiendo un impulso muy grande por parte del episcopado nacional era 
evidencia, según los escritores del semanario, de la eficacia del uso de las 
imágenes sagradas en los progresos del catolicismo. La devoción y piedad 
que el pueblo profesaba a las imágenes crísticas en las iglesias y dentro de  
sus hogares confirmaban la trascendencia doctrinal del culto en torno  
de las imágenes religiosas.

Ante el señalamiento de los propagandistas iconoclastas del siglo XIX en 
México de que todas esas reproducciones “figuradas” de las humillaciones 
y dolores de Jesús, conservadas como testimonio histórico no eran más 
que “la muestra más horrenda de idolatría” que había surgido desde las 
entrañas mismas de la Iglesia católica, los escritores de El Apostolado de la 
Cruz respondieron que los signos, las representaciones alegóricas de la cru-
cifixión o las imágenes de la Virgen y los Santos habían sido el medio ideal 
para dar alivio espiritual a los primeros cristianos, y al mismo tiempo per-
mitieron estimular la piedad de los fieles que durante los primeros años del 
cristianismo habían tenido que idear formas para expresar su religiosidad:

Habiéndose libertado la piedad individual de muchas trabas que el culto de 

la Iglesia encontraba por todas partes en el seno de una sociedad enteramente 

pagana, no es de dudarse que los cristianos no hayan usado de esa libertad para 

13 El Apostolado de la Cruz, 12 de julio de 1896.
14 Para entender más los orígenes de esa nueva espiritualidad católica concentrada en el 

valor de los sufrimientos humanos ejemplificados por la crucifixión, véase Sicilia, Concep-
ción Cabrera de Armida, 2002, pp. 195-208.

Católicos, protestantes y liberales.indb   325 16/02/16   21:23



326 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

practicar los ritos de su religión y llevar emblemas religiosos cuya manifesta-

ción exterior evitaban por prudencia; y así como en todas las circunstancias de 

la vida trazaban sobre sí mismos el signo de la Cruz y hacían uso de objetos 

piadosos, fáciles de sustraer a las miradas de los idólatras por su pequeño vo-

lumen, nada se opone a admitir la suposición de que pudieran poseer también 

crucifijos portátiles.15

De este análisis histórico los articulistas del semanario pasaron al plano 
teológico. Intentaron responder una a una las tesis protestantes que nega-
ban el significado intrínseco otorgado por la institución eclesiástica a las 
imágenes culturales y de devoción católica. 

Retomando los análisis de los teólogos iconódulicos, para establecer la 
legitimidad divina del culto a las imágenes de los santos, los escritores cató-
licos comenzaron por esclarecer que el culto es la manifestación del ser hu-
mano más profunda para rendir reconocimiento de las grandezas de Dios, 
quien representa el objeto final de todo culto. Subrayaban una y otra vez, 
que existían tres tipos de cultos: “culto de Latría, con que adoramos a la 
Divinidad; culto de Hiperdulía… con éste veneramos a la Madre de Dios; 
y culto de Dulía, con el que honramos a los verdaderos amigos de Dios”.16 
Hubo hombres, explicaban, que se ganaron el derecho de ser reverenciados 
y respetados por conservar y fomentar con ejemplo la fe, la esperanza y la  
caridad en la obra del Creador. Si el ser humano tiene por naturaleza  
la necesidad de honrar a través del recuerdo, la memoria de quienes lu-
charon por ideales nobles, se cuestionan, “¿por qué no hemos de hacer lo 
mismo y mucho más con los Santos venerando sus preciosas reliquias y las 
imágenes que les representan?”

En cuanto a las diversas imágenes y símbolos de Cristo, los escritores 
de El Apostolado de la Cruz aclaraban que dichas imágenes representan la 
naturaleza divina y humana de Jesucristo; por tanto, al rendir homenaje a 
una imagen, por ejemplo, la del Sagrado Corazón de Jesús, se veneraba su 
humanidad y divinidad juntas, nunca separadas. Sin embargo, el amplio 
despliegue de acusaciones de la prensa protestante en relación con el im-
pulso que a partir de la segunda mitad del siglo XIX, desde la Santa Sede, 

15 El Apostolado de la Cruz, pp. 170-171.
16 El Apostolado de la Cruz, 7 de marzo de 1897.

Católicos, protestantes y liberales.indb   326 16/02/16   21:23



327EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

se comenzó a dar a la imagen del Sagrado Corazón de Jesús, identificando 
con ello signos evidentes de idolatría “moderna”, y en el entendido que 
no veían distinción alguna entre el culto conferido a una imagen crística, 
a una imagen mariana o a imágenes de los santos, los articulistas católicos 
respondieron con los argumentos de los primeros padres de la Iglesia:

[…] no adoramos a la Humanidad de Jesús separada de Jesús, sino que la 

adoramos en el mismo Jesús y tal cual está y subsiste en su Divina Persona; y 

como en Jesús no hay dos personas, sino una sola con dos naturalezas, resulta 

que estas dos naturalezas, la divina y la humana, subsisten en una sola Persona 

Divina, esto es, en Dios; de suerte que tan de Dios es la naturaleza humana de 

Cristo, como su naturaleza divina. Luego por esta tan íntima unión, resulta 

que al adorar la Humanidad de Jesús no se puede decir que adoramos una na-

turaleza humana simplemente, sino aquella naturaleza humana que subsiste en 

Dios y que es de Dios, y por lo mismo merece los honores y el culto de Dios.17

Otro asunto que también importaba a los colaboradores de El Aposto-
lado de la Cruz era fomentar la devoción al Sagrado Corazón de Jesús. Por 
ello dedicó varios números a explicar primero la razón teológica del culto 
a la humanidad de Jesús a través de diversas imágenes crísticas, ampliando 
las explicaciones que arriba se citaron y refutando las ideas protestantes que 
tachaban a la imagen del Sagrado Corazón como uno más de los “inventos 
del romanismo” para manipular la piedad de los hombres. En segundo 
lugar, se presentaron las razones que encontró la Iglesia católica, por medio 
de los sumos pontífices, para promover entre los fieles dicha devoción en 
particular. En ese sentido, se explica, la imagen del Sagrado Corazón de 
Jesús se presentaba como un documento provechoso para que los fieles 
pudiesen apreciar con mayor claridad la síntesis del Misterio de la Encar-
nación. Al contemplar la imagen de Jesús con el corazón llagado y el brote 
de su sangre, tiene que evocar entre los creyentes el recuerdo del sacrificio 
constante de Jesús “por la mísera humanidad” y tiene que venir a la mente 
el Sacramento Eucarístico.18 Porque la Encarnación del Hijo de Dios y su 
Redención no eran “hechos pasados e históricos” sino que se encontraban, 

17 El Apostolado de la Cruz, p. 102.
18 El Apostolado de la Cruz, 23 de junio de 1896.

Católicos, protestantes y liberales.indb   327 16/02/16   21:23



328 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

según el semanario, de forma viva en el pan y el vino consagrados para la 
Santa Misa.

De esta forma, la imagen y devoción al Sagrado Corazón de Jesús res-
pondía a otro de los puntos doctrinales de mayor controversia entre cató-
licos y protestantes: la idea de la transubstanciación del pan y el vino en el 
cuerpo y la sangre de Cristo, y el rito de la Santa Misa que conllevaba a su 
vez el ritual eucarístico. En ese sentido, para el catolicismo la imagen del 
Sagrado Corazón de Jesús representaba “una nueva manifestación de las 
mismas riquezas que Dios nos concedió en la Eucaristía”.19 Frente a la indi-
ferencia, la apostasía e impiedad que las transformaciones de las sociedades 
modernas estaban padeciendo, se presentaba Jesús con su Sagrado Corazón 
a una sencilla monja para afirmar por medio de esa imagen la unificación 
de todos los católicos, independientemente de los conflictos internos de 
cada nación o región. Era el Sagrado Corazón de Jesús el símbolo de iden-
tificación con el catolicismo.20 Así se lee en un número de 1896:

[...] la devoción al Sagrado Corazón de Jesús se ha propagado, en términos 

que parece destinada a reformar el mundo entero, a despertarle del profundo 

letargo de la indiferencia religiosa y curarle las hondas heridas abiertas por la 

impiedad […].21

Retomando las ideas de la doctrina católica sobre la producción y efi-
cacia de las imágenes sagradas como multiplicadoras de la gracia de Cristo, 
los escritores católicos, religiosos y seglares, contra-atacaban los argumen-
tos de los escritores iconoclastas que tachaban a la Iglesia católica de fo-
mentar la idolatría. Pero al mismo tiempo querían demostrar que, al igual 
que el protestantismo, el catolicismo tenía una sólida teoría iconódulica 
que justificaba plenamente los usos y funciones de las imágenes religiosas. 
Entonces ampliaron los medios de propaganda impresa para expandir esa 
teoría, pues, además de la prensa, lo hicieron a través de otros medios 
gráficos.

19 El Apostolado de la Cruz, 5 de julio de 1896.
20 El Apostolado de la Cruz, 12 de julio de 1896.
21 El Apostolado de la Cruz, 19 de julio de 1896.

Católicos, protestantes y liberales.indb   328 16/02/16   21:23



329EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

La literatura católica en defensa  
de las imágenes de devoción católica

La forma del folleto resultaba mucho más práctica que las extensas obras 
de apologética a la que estaban acostumbrados los eclesiásticos. El éxito 
propagandístico de los protestantes a través de este medio confirmó a re-
ligiosos y seglares las enormes ventajas de este tipo de literatura. Barato y 
de fácil circulación por su tamaño y volumen, se encontraba al alcance de 
muchos más bolsillos. Además, se pretendía que fuera de lectura sencilla, 
sin las complejidades de los opúsculos teológicos, con el propósito de ha-
cer accesibles a todos los fieles los conceptos más abstractos de la doctrina 
cristiana. El editor de El Tiempo escribió sobre este tipo de lecturas:

[…] es como la artillería ligera de campaña que se transporta rápidamente 

sobre los puntos amagados por el enemigo.22

Aunque fueron pocos los folletos que se dedicaron al tema de la imagen 
religiosa, su divulgación fue amplia y sus contenidos significativos. Entre 
las décadas de 1850 y 1860, los pocos folletos que abordaron el tema de la  
defensa del culto a las imágenes religiosas conferido por el catolicismo, fue-
ron realizados en respuesta a folletos de propaganda iconoclasta editados 
por imprentas protestantes extranjeras.

Pero en 1883 circuló por varios estados de la República un texto anó-
nimo, bajo el título de La fiesta de Todos los Santos en la Iglesia católica: a 
nuestros hermanos los católicos fieles y a nuestros hermanos extraviados por su 
separación del catolicismo.23 La obra, escrita en la ciudad de México pero 
editada y publicada en Guadalajara, aclaraba que tenía como objeto escla-
recer ciertas “doctrinas y prácticas que han sido controvertidas” y dirigida, 
como el título lo afirmaba, tanto a católicos como no católicos. Haciendo 

22 Francisco Régis Planchet, Catedrático del Seminario Conciliar de México, El Culto 
de los Santos, 2a. ed., México, Juan de la Fuente Parres (ed.), 1897, p. 32.

23 El texto tuvo una amplia circulación ya que lo pudimos ubicar en varias bibliotecas 
de los estados del centro del país. En el Fondo Reservado de la Biblioteca “Luis González 
y González” de El Colegio de Michoacán; en el Fondo General y en el de Lafragua de la 
Biblioteca Nacional y en el Fondo Histórico de la Biblioteca Pública del estado de Jalisco 
“Juan José Arreola”.

Católicos, protestantes y liberales.indb   329 16/02/16   21:23



330 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

uso de una explicación histórica de la institucionalización de la fiesta de 
Todos los Santos en la Iglesia católica, el autor –que firma desde Tacubaya 
bajo el apelativo de Un Católico– conduce su disertación hacia el tema de 
la presencia protestante en México y el influjo y avance de sus ideas entre 
los “gobiernos constitucionalistas”, como él los denomina.

El texto está escrito en una prosa fácil, pero al mismo tiempo denota 
un profundo conocimiento de la historia y teología católica, por lo que se 
puede suponer que fue escrito por un religioso, muy probablemente de  
la jerarquía católica mexicana o miembro de alguna orden religiosa, dada la  
férrea defensa que hace de la institución eclesiástica. En el texto se expone 
el origen y pertinencia de la celebración de la festividad de Todos los San-
tos, tema que lo lleva deliberadamente a hablar de la santidad conferida 
por la Iglesia católica a ciertos hombres, del culto al que son sometidos, 
de la gracia de su intercesión ante Dios y de la veneración de sus reliquias 
e imágenes, temas todos cuestionados y atacados por el protestantismo. 
De esta forma, el autor presentaba al público mexicano los argumentos 
para responder a las tesis iconoclastas o “iconomacas” –así nombra a los 
enemigos de las imágenes– que el protestantismo “contemporáneo”, como 
él adjetiva, había revivido al calor de las nuevas ideas e intereses.

En el capítulo primero explicó la razón teológica de la santidad otorga-
da eclesiásticamente a ciertos hombres. La Iglesia es –afirma– quien resuel-
ve quién es meritorio de la santidad en honor de sus virtudes como cris-
tiano, sea que haya contribuido al desarrollo de la institución eclesiástica, 
lo mismo con sus enseñanzas que a través del ejemplo de su conversión o 
que haya muerto por la defensa y propagación de la doctrina cristiana. En 
el texto se menciona que, si bien la Iglesia ha determinado santificar todos 
los días del año con la conmemoración de alguno de los misterios de la 
redención o con alguno de “los nombres de los santos de Dios”, sólo a dos 
de ellos la Iglesia católica celebra su natalicio: la Virgen María y San Juan 
Bautista; de los otros santos se conmemora el aniversario de su muerte 
porque a partir de ella se cumplía “el momento del supremo triunfo de la 
gracia divina sobre el pecado”.24 

24 Anónimo, La fiesta de Todos los Santos en la Iglesia católica, Guadalajara, Imprenta de 
N. Parga, 1883, pp. 3-4.

Católicos, protestantes y liberales.indb   330 16/02/16   21:23



331EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

En los primeros capítulos del folleto se expone detalladamente el desa-
rrollo histórico de la institucionalización de la fiesta de Todos los Santos. 
Se explica que al inicio del cristianismo la Iglesia comenzó por celebrar a 
los apóstoles, en seguida a los mártires y después a los confesores, a los pon-
tífices y, finalmente, a las vírgenes, es decir, aquellas mujeres que murieron 
bajo el signo de santidad. A los primeros cristianos se les había dado el 
nombre de santos “en atención a que se les consideraba santificados por la 
gracia del Espíritu Santo”; posteriormente el título de santo fue reservado a 
quien hubiese dado su vida en defensa del cristianismo. Finalmente, el sen-
tido teológico de la canonización que la Iglesia católica pronuncia sobre el 
estado de un fiel, corresponde sólo a quien, según la institución eclesiásti-
ca, es admitido por Dios en el cielo. Se aclaraba que el proceso para otorgar 
la canonización es largo y tiene que pasar antes de su declaración definitiva 
por dos sentencias interlocutorias: la primera, la declaración de venera- 
ble, por la excelencia de las virtudes pronunciada por la Sagrada Congre-
gación de Ritos. La segunda sentencia es la beatificación, fallo otorgado 
por el pontífice, quien “declara que un fiel cuya vida ha sido santa e ilus-
trada por algunos milagros, se debe juzgar que goza de la bienaventuranza 
eterna; y por lo mismo, se permite a los fieles tributarle culto religioso”.25 
Entre la beatificación y la canonización existe una diferenciación tanto en 
la forma como en los efectos religiosos. En cuanto a la forma, porque la 
beatificación no es una declaración papal. Y en cuanto a los efectos religio-
sos porque sólo a partir de la canonización es posible realizar un culto por 
toda la Iglesia y no individual o en pequeñas comunidades.26

25 La fiesta de Todos los Santos…, 1883, pp. 5-6.
26 “El Papa Alejandro VII, por un decreto del año de 1659 prohibió, en términos abso-

lutos y generales, tributar a los simples beatificados los honores que se conceden a los santos 
canonizados. Mas por la canonización, la Silla Apostólica propone y presenta al nuevo san-
to como tal a toda la Iglesia; y permite y autoriza su culto para la cristiandad entera. En este 
culto público y universal, se comprenden los siguientes honores. 1o. Los nombres de los 
santos canonizados son inscritos en los calendarios eclesiásticos y en los martirologios; 2o. 
se les invoca públicamente en las oraciones y oficios solemnes; 3o. se erigen y dedican bajo 
su advocación templos públicos y altares consagrados; 4o. se ofrece en su honor el sacrificio 
de la Misa; 5o. se celebra su fiesta en el día del aniversario de su muerte; 6o. se exponen 
sus imágenes a la pública veneración en las Iglesias, y se les pinta con la cabeza rodeada de 
una aureola luminosa; 7o. sus reliquias son expuestas a la veneración del pueblo cristiano, 

Católicos, protestantes y liberales.indb   331 16/02/16   21:23



332 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Se señalaba que en razón de algunos abusos cometidos por los fieles, el 
Papa Urbano VIII, por una Constitución del 13 de marzo de 1625 pro-
hibió pintar a las personas muertas en olor de santidad, adornadas con 
aureola luminosa y exponer sus imágenes en lugares santos, altares, iglesias 
o capillas. Igualmente prohibió publicar historias de su vida, o relación de 
sus virtudes y milagros, sin la aprobación del obispo diocesano, así como 
adornar las tumbas con las de los santos aprobados por la Iglesia, y colocar 
en ellas lápidas, imágenes y ofrendas.27 

El autor subrayaba enfáticamente los errores en los que, a su juicio, 
habían incurrido tanto las iglesias orientales como los protestantes en su 
empeño por desterrar el culto a los santos y la veneración a sus reliquias y 
a sus imágenes.28 De las primeras, se afirma en el texto, que desde que se 
diera el cisma griego comenzaron a deformarse tanto la doctrina como las 
costumbres. En cuanto a las iglesias reformadas en el siglo XVI se señalaba 
en el folleto que al suprimir los sacramentos habían cortado los conductos 
de comunicación de la gracia, y al mutilar muchos pasajes bíblicos habían 
“cerrado la escuela donde se aprende a alcanzar la perfección cristiana”.

Abogando por una devoción a Cristo completamente interior y per-
sonal, el protestantismo rechazaba la idea de la intercesión de los santos a 
favor de los fieles cristianos. Las reliquias e imágenes de los santos, objeto 
de devociones colectivas, que a juicio del protestantismo eran “explotadas” 
por la Iglesia católica desde la Santa Sede, eran, ante los ojos de los pro-
testantes, incitadores de idolatría, blasfemias, supersticiones y fanatismos 
extremos. El autor de La fiesta de Todos los Santos hace un recorrido bíblico 

y pueden ser llevadas procesionalmente y con solemnidad religiosa”. La fiesta de Todos los 
Santos…, 1883, p. 9.

27 La fiesta de Todos los Santos…, 1883, p. 15.
28 El Papa Alejandro VII propuso en 1659 que el culto a los santos canonizados debía 

comprender: su inscripción en los calendarios eclesiásticos y en los martirologios; la invoca-
ción pública en las oraciones y oficios solemnes; la erección de templos y altares en honor 
del santo; el ofrecimiento del sacrificio de la Misa en su honor; la celebración de su fiesta en  
el día del aniversario de su muerte; la exposición de sus imágenes a la pública veneración  
en las Iglesia, y que se les pinte con la cabeza rodeada de una aureola luminosa y, final-
mente, que sus reliquias sean expuestas a la veneración pública y llevadas en procesión con 
solemnidad religiosa. La fiesta de Todos los Santos…, 1883, pp. 11-23.

Católicos, protestantes y liberales.indb   332 16/02/16   21:23



333EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

para demostrar la intercesión de los santos y la legitimidad del culto con-
ferido por la Iglesia católica.29

El capítulo siete está dedicado al tema del culto que la Iglesia católica 
tributaba a las imágenes en general y a las imágenes de los santos en parti-
cular. El autor inicia su disertación abordando las declaraciones que sobre 
el tema se hicieron en el Concilio de Trento (1563), concentrándose en 
tres puntos esenciales para sus argumentaciones contra las ideas icono-
clastas del protestantismo, a saber, la imperiosa necesidad de la presencia 
de imágenes de Jesucristo, de la Virgen María y de otros santos al inte- 
rior de las iglesias; la obligación cristiana de tributarles culto y, finalmente, 
la distinción entre el honor y veneración que se confiere a los prototipos 
representados y no a las imágenes. 

El sentido teológico de representar visualmente pasajes de la vida de 
Jesucristo como de los santos o la figura corporal de los mismos consiste 
en “conservar y perpetuar la memoria de sus perfecciones”. Aduciendo a 
los honores que las sociedades modernas concedían a los héroes nacio-
nales, el autor del texto señalaba que ese mismo honor se les debía con-
ferir a los “héroes de la religión”. Además, retomando los escritos de San 
Gregorio Magno, apuntaba que las imágenes de los santos eran de gran 
utilidad práctica para la enseñanza del evangelio, dado que éstas suplían 
a los libros a los que muchos fieles no tenían acceso, sea por no saber leer 
o simplemente por desconocimiento de su existencia, lo cual no ocurría 
con las imágenes. Éstas se encontraban en todos los templos, al alcance de 
todas las miradas; por tanto, el fiel que miraba la representación de Cristo 
o del santo “puede experimentar sentimientos religiosos que suplen a la 
lectura”.30 La instrucción evangélica que recibían los asistentes a las iglesias 
viendo la representación de la Pasión y muerte de Jesucristo en los catorce 
cuadros del Vía-Crucis suele ser muchas veces, afirma el autor, más efectiva 
que la lectura por la impresión que causa en los observadores.31

29 La fiesta de Todos los Santos…, 1883, pp. 30-35.
30 La fiesta de Todos los Santos…, 1883, p. 52.
31 La Vía Crucis o Camino de la Cruz –también se le llama Estaciones de la Cruz o 

Vía Dolorosa–, consiste en una representación en imágenes, que pueden ser pinturas o 
esculturas, que muestran la Pasión de Jesucristo en su camino al Calvario, colocadas en 
las paredes de las iglesias o en lugares reservados para la oración. Su finalidad es recordar a 
los fieles los momentos más importantes de la Pasión y muerte redentora de Jesucristo ha-

Católicos, protestantes y liberales.indb   333 16/02/16   21:23



334 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Resaltando la autoridad moral y doctrinaria de la Iglesia católica para 
establecer lo que es conveniente o no para los fieles, el autor se concentró 
en esclarecer la utilidad del uso pedagógico y cultual de las imágenes reli-
giosas dentro de los templos y en negar la posibilidad de proscribirlas. Para 
él, “en esta materia…puede haber y hay abusos”, pero éstos sólo pueden 
ocurrir o por ignorancia o por “mala voluntad”, lo cual “ha sido previsto y 
prevenido por la Iglesia”.32

Cabe recordar que en México el distanciamiento que se dio, desde el 
principio de la evangelización, entre las manifestaciones religiosas de los 
feligreses de muchas comunidades mestizas e indígenas y la normatividad 
religiosa establecida por la institución eclesiástica, propició grandes con-
flictos entre fieles y clérigos.33 Para los pueblos indios las ceremonias rea-

ciendo ejercicios de meditación mientras se les observa. La tradición de esta representación 
tiene sus orígenes en las visitas que desde la época de Constantino, en el siglo IV, realizaban 
peregrinos cristianos a Tierra Santa. Comprendiendo la dificultad de peregrinar a la Tierra 
Santa, el papa Inocente XI en 1686 concedió a los franciscanos –quienes en el año de 1342 
fueron nombrados custodios de los lugares más importantes de la Vía Crucis– el derecho 
de erigir Estaciones en sus iglesias, y declaró que todas las indulgencias anteriormente obte-
nidas por visitar devotamente los lugares de la Pasión del Señor en Tierra Santa las podían 
en adelante ganar los franciscanos y otros afiliados a la orden haciendo las Estaciones de la 
Cruz en sus propias iglesias según la forma acostumbrada. Inocente XII confirmó este pri-
vilegio en 1694 y Benedicto XIII en 1726 lo extendió a todos los fieles. En 1731 Clemen- 
te XII lo extendió aún más permitiendo las indulgencias en todas las iglesias siempre que 
las Estaciones fueran erigidas por un padre franciscano con la sanción del ordinario (obis-
po local), al mismo tiempo se fijó en catorce el número de Estaciones. Benedicto XIV en 
1742 exhortó a todos los sacerdotes a enriquecer sus iglesias con las Estaciones de la Cruz. 
En 1857 los obispos de Inglaterra recibieron facultades de la Santa Sede para erigir ellos 
mismos las Estaciones con indulgencias cuando no hubiese franciscanos. En 1862 se quitó 
esta última restricción y los obispos obtuvieron permiso para erigir las Estaciones ya sea 
personalmente o por delegación siempre que fuese dentro de su diócesis. Solans, Manual 
Litúrgico, Barcelona, Vda. e Hijos de Subirán, 1928, pp. 557-558.

32 La fiesta de Todos los Santos…, 1883, p. 52
33 A finales del siglo XVIII y a lo largo de todo el XIX, las principales ceremonias religiosas 

de los pueblos indios se realizaban la mayoría de las veces sin la intermediación del cura 
párroco. Las leyes borbónicas que a finales del siglo XVIII pretendieron modificar los usos y 
costumbres de los pueblos y de las castas, lo único que hicieron fue evidenciar, en primer 
lugar, las acentuadas contradicciones de la institución eclesiástica durante estos años, ya que 
ésta lo mismo impulsaba y elogiaba las muestras de entusiasmo religioso practicadas por 
muchos pueblos indígenas, que emitía cualquier cantidad de edictos prohibiendo ciertas 

Católicos, protestantes y liberales.indb   334 16/02/16   21:23



335EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

lizadas en torno de las imágenes de sus santos patronos habían pasado de 
ser un modelo de espiritualidad cristiana, que tenía como objeto principal 
la salvación personal, a convertirse en un elemento de identidad colectiva 
local. Los miembros de los pueblos tenían la firme convicción de que los 
recursos recaudados para la realización del culto religioso estaban orienta-
dos al bienestar de la comunidad. Las fiestas religiosas realizadas en torno 
de las imágenes de sus santos patronos los definían como parte del pueblo 
y bajo una lógica jerárquica que limitaba con precisión las divisiones entre 
los grupos, su función y estatus. La cantidad de conflictos entre los curas 
párrocos y la feligresía en muchos pueblos, citados por varios estudiosos 
de la religiosidad a finales del siglo XVIII y principios del XIX, son ejemplos 
claros de la resistencia, oculta o evidente, que existió a las prohibiciones y 
sanciones eclesiásticas y civiles durante estos años.34 Seguramente el autor 
de La fiesta de Todos los Santos tenía en mente estas circunstancias y por ello 
aclaraba que las únicas causas por las cuales se cometían errores en las prác-
ticas religiosas era o “por ignorancia o por mala voluntad”. Observaba que 
si bien hay fieles que desconociendo la tradición y enseñanza de la Iglesia 
católica incurrían en errores, sea de omisión o exageraciones al momento 
de practicar algunos actos religiosos, debía haber un grado de comprensión 
en el momento de calificar estos actos pues:

[…] no hay que juzgarles por la manifestación externa, sino por la fe habitual 

e implícita bajo cuya inspiración obran; y por lo cual están unidos a la Iglesia y 

a su doctrina, aun cuando sean incapaces de deslindar los términos teológicos 

de la misma enseñanza que practican.35

Para el autor de La fiesta de todos los Santos, la Iglesia católica reafirma-
ba la legitimidad del uso y culto de las imágenes, pues aun cuando ésta 

actividades y comportamientos durante las celebraciones religiosas. En segundo lugar, se 
mostraba la absoluta incomprensión por parte de las autoridades civiles y eclesiásticas de la 
religiosidad practicada por estos pueblos. 

34 Pani, “Religiosidad ilustrada y religiosidad popular. Las procesiones a finales del si- 
glo XVIII”, 1997, pp. 64-68; de Paz Sánchez y Hernández G., La América española (1763-
1898). Cultura y vida cotidiana, 2000, pp. 55-67; Chance y William B. Taylor, “Cofradías 
y cargos: una perspectiva histórica de la jerarquía cívico-religiosa mesoamericana”, 1987; 
Voekel, Alone Before God. The Religious Origins of Modernity in Mexico, 2002.

35 Anónimo, La fiesta…, p. 53.

Católicos, protestantes y liberales.indb   335 16/02/16   21:23



336 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

es consciente de los abusos que existían “está convencida de que serían 
mayores los males que resultarían de la supresión de dicho culto”, en el 
entendido de que el abuso de las manifestaciones en torno de las imágenes 
se limitaba a un reducido número de “gentes sencillas y rudas que pueden 
incurrir en sus prácticas en un error material, pero no en un error formal”. 

En ese sentido, se insiste en el texto, en que el error no era tan grave 
como sería el peligro que correría la cristiandad completa si se permitiera 
la supresión definitiva del uso y culto de las imágenes. Para el autor de La 
fiesta de Todos los Santos, las imágenes cumplían con la función de instruir a 
aquellos que no supieren leer, quienes correrían el peligro de carecer “de las 
únicas páginas que les pueden instruir y conmover sobre los misterios de 
la redención y de los frutos de ella realizados”. Pero, además, las imágenes 
cumplían con otra función: la de “conmover”, acción humana que, a decir 
del autor, sólo es posible a través de los sentidos. Recordemos que desde fi-
nales del siglo XVIII y a lo largo de la primera mitad del XIX algunas novenas y 
disertaciones teológicas sobre imágenes y devociones marianas, subrayaban 
la importancia de éstas, más como estimulantes de sentimientos fervorosos 
entre los fieles que como instrumentos estéticos o catequéticos. A través de 
las imágenes devocionales se pretendía llevar al fiel cristiano a un estado sen-
timental de regocijo, de arrepentimiento, de esperanza e incluso de comba-
te. Ante el importante avance del protestantismo en la sociedad mexicana y 
la presencia de un gobierno liberal que había declarado una confrontación 
directa contra la cultura católica en el país, era necesario, desde el punto 
de vista eclesiástico, fortalecer doctrinalmente a “las huestes del cristia-
nismo” a través de una reevangelización y una mayor flexibilidad frente a 
sus muestras tradicionales de religiosidad. En ese sentido el autor escribió:

[…] el pueblo católico, sin imágenes en sus templos, sin esos cuadros que le 

representan constantemente su origen, su destino, sus esperanzas, sus deberes 

quedaría expuesto, sin defensa alguna, a la acción de ese frío glacial que irradia 

de las lisas paredes de los templos o salones protestantes; y que atrofiando los 

espíritus, les pone en camino de la indiferencia, de la duda, de la negación, de 

la nada religiosa. […] Medítese con calma sobre esto, y dígase con imparcia-

lidad cuál de los dos males ha debido preferir la Iglesia católica, portándose 

como buena madre de familia.36

36 La fiesta de Todos los Santos…, 1883, p. 55.

Católicos, protestantes y liberales.indb   336 16/02/16   21:23



337EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

De este análisis doctrinal, el texto pasa al plano histórico y disciplinar. 
El autor subraya nuevamente el papel “prudente” de la institución eclesiás-
tica en relación con las formas de introducir entre católicos y no católicos 
la “verdad de la doctrina cristiana”. Según el autor, frente a la propensión 
a la idolatría que manifestaban tanto judíos como gentiles en los prime-
ros tiempos de predicación del cristianismo, la Iglesia católica “fue muy 
cauta y reservada a propósito del uso y culto de las imágenes” para evitar 
escándalos o reincidencias paganas. Con ese argumento respondía a los 
protestantes que afirmaban que, siguiendo los preceptos de las Sagradas 
Escrituras, los primeros cristianos no hicieron uso de imágenes religiosas.37 
No obstante, asegura el autor del texto, nunca “fue proscrito el uso y vene-
ración de las imágenes de los Santos” en esos primeros años del cristianis-
mo. Como hicieran otros tratados sobre el uso y culto de las imágenes, en 
el texto que estamos analizando, se reseña la “autenticidad” del uso de las 
imágenes religiosas en los cinco primeros siglos de la Iglesia.38 Se describe 
a detalle algunos testimonios que histórica y tradicionalmente se tienen de 
ciertas imágenes religiosas y de la existencia del culto que se les concedió. 
Así, se hace mención en el texto de la estatua de bronce representando al 
Salvador en el acto de la curación de la hemorroidiza en Cesárea de Filipo, 
también de la imagen escultórica de la Virgen del Pilar en Zaragoza, Es-
paña y de otra imagen de la Virgen María pintada por el Evangelista San 
Lucas. El texto justifica históricamente las imágenes del Buen Pastor en los 
cálices, la aparición, desde el siglo II de imágenes de la Cruz y de la Virgen 
María con el Niño Jesús en los brazos que se encuentran en las catacumbas 
de Roma, en donde se encuentran pintadas imágenes del Buen Pastor, así 
como representaciones simbólicas de algunos misterios, las imágenes de la 
Cruz cristiana en los estandartes de Constantino, y sobre la propia Cruz de 
Jesucristo descubierta por Santa Elena. Todos esos testimonios históricos, 
explica el autor, fueron objeto de culto en los primeros siglos del cristia-
nismo y su presencia demostraba que nunca había sido del todo rechazado 

37 La fiesta de Todos los Santos…, 1883, p. 56.
38 Aunque con propósitos más teológicos que políticos el libro del jesuita Louis Richeo-

me, Trois discours pour la religión catholique, les saints et les images, que analiza el historiador 
francés Marc Fumaroli, hace un recuento histórico del uso de las imágenes en los cinco 
primeros siglos de instituida la Iglesia católica. Marc Fumaroli, “Los jesuitas y la apologé-
tica…, 2004, pp. 23-26.

Católicos, protestantes y liberales.indb   337 16/02/16   21:23



338 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

su uso por parte de la Iglesia. Subrayaba que las propias disposiciones del 
Concilio de Elvira (entre el 300 y 324), reprobando el culto a las imágenes 
sagradas son pruebas de la vigencia de la práctica en esos primeros siglos. 
Pero para responder con amplitud a la tesis protestante que afirma que 
en los cinco primeros siglos de la Iglesia las imágenes fueron rechazadas 
e ignoradas, el autor afirmaba que incluso las disposiciones del Concilio 
de Elvira tuvieron que haber sido transitorias y por causas excepcionales, 
dado que quedó demostrada la práctica del culto a las imágenes sagradas 
posteriormente.39

A diferencia de otros tratados de la imagen que se escribieron sobre 
todo durante el periodo de la contrarreforma y que trataron de demos-
trar la autenticidad de muchas de las reliquias e imágenes de devoción en 
los primeros siglos del cristianismo, en el texto que estamos analizando se 
denota un interés por mostrar que la formación y veneración de las imá-
genes en los años del nacimiento del cristianismo no fue ni condenada, ni 
censurada por las autoridades eclesiásticas.40 Que hayan existido o no esas 
imágenes era lo de menos, lo importante para el autor era reafirmar la ca-
pacidad conciliadora y conocedora de la Iglesia católica ya que ésta “puede 
y ha podido en todo tiempo modificar y cambiar todas sus disposiciones 
disciplinares, según que en su sabiduría lo juzgue conveniente para la edi-
ficación del pueblo cristiano”.41

En su último capítulo, el texto de La Fiesta de Todos los Santos describe 
uno a uno los errores en los que, desde la perspectiva del autor, habían in-
currido los protestantes en el tema del culto a los santos, a sus reliquias y a 
sus imágenes. El primero de ellos era suponer que el culto que los católicos 
rinden a los santos atenta contra el culto a Dios. Se aclaraba en el texto, 
como se hizo en la prensa católica, que una cosa era la esencia y naturaleza 
divina de la cual es exclusivamente partícipe Dios, y otra es la gracia divina 
que confiere la Iglesia católica en nombre de Dios a ciertos hombres por 
sus virtudes religiosas y su muerte en nombre de su fe cristiana. Por tanto, 
se explicaba, que la Iglesia católica distingue perfectamente el culto que 
tributa a Dios como ser supremo (latría), el que tributa a la Virgen María 

39 La fiesta de Todos los Santos…, 1883, pp. 57-62.
40 La fiesta de Todos los Santos…, 1883, pp. 57-60.
41 La fiesta de Todos los Santos…, 1883, p. 60.

Católicos, protestantes y liberales.indb   338 16/02/16   21:23



339EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

como la obra más perfecta de Dios (hiperdulía) y el que se tributa a los san-
tos, bajo el concepto de siervos de Dios (dulía). Suponer que el único culto 
que se podría deber a los santos “es el de la imitación de sus virtudes”, sin 
incluir la invocación ni suponer su intercesión ante Dios, sería tanto como 
equiparar el honor que se otorga a los héroes nacionales, y no es lo mismo, 
afirma el autor, el honor que se otorga entre los hombres que el otorgado 
por la propia divinidad.42

En relación con el rechazo de los protestantes a la divina intercesión de 
los santos, el autor de La fiesta de Todos los Santos afirmaba que tal negación 
se reducía a la “ignorancia completa de la doctrina católica o a la altera- 
ción maliciosa” de la misma. Dado que los protestantes niegan tal creencia 
argumentando que creer en el poder sobrenatural de otros seres es tanto 
como creer en la “insuficiencia de la redención por Jesucristo”, están igno-
rando, decía, la distinción entre la santidad esencial de Dios y la santidad 
otorgada por gracia de Dios. El autor extiende su argumento señalando 
que en la doctrina católica hay una gran diferencia entre mediación de 
redención, la cual corresponde únicamente a Jesucristo y la mediación  
de intercesión. La mediación de redención fue consumada durante la Pa-
sión de Cristo para la humanidad entera, pero se va realizando en la medi-
da en que cada individuo acepte o no creer en el sacrificio de Jesús. La in-
tercesión de los santos es una especie de apoyo por el que éstos “nos ayudan 
a pedir y conseguir la gracia necesaria para vivir y obrar de manera que nos 
asimilemos y hagamos efectiva en nosotros la redención ya consumada”.43 

En cuanto a la idea protestante que sostiene que, finalmente, los llama-
dos santos una vez muertos como cualquier otro ser humano nada conocen 
de lo que acontece en la tierra, se refuta en el texto que para todo católico 
es verdad de fe que la condición de los santos es la misma que la de los 
ángeles, y las Sagradas Escrituras testifican la presencia de los ángeles en la 
tierra, por lo cual se deduce la misma presencia de los santos.44

Respecto a la veneración de las reliquias y la afirmación que hicieran los 
protestantes de que éstas no son más que objetos de dudosa procedencia 
y sus supuestos poderes milagrosos meras creencias supersticiosas, el autor 

42 La fiesta de Todos los Santos…, 1883, pp. 62-63.
43 La fiesta de Todos los Santos…, 1883, pp. 64-66.
44 La fiesta de Todos los Santos…, 1883, pp. 65-66.

Católicos, protestantes y liberales.indb   339 16/02/16   21:23



340 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

anónimo explica que una vez que queda establecida la santidad de una 
persona, sus restos quedan santificados también pues “el hombre se santi-
fica como tal, es decir, como compuesto de alma y cuerpo; por esta razón 
los cuerpos están llamados a la resurrección universal para vida y muerte 
eterna…y sería una impiedad el no venerar nosotros lo que sabemos que 
es grato al mismo Dios”.45 

Pero a las voces del protestantismo que señalaran que muchas de las 
reliquias que los católicos veneraban eran falsas, y aunque en el texto se 
aceptan los abusos que se habían y se pudiesen seguir cometiendo en 
esta materia, “más por ignorancia que por maldad”, el autor aclaraba que 
muchos de los ejemplos que presentan los protestantes para demostrar el 
engaño en que la propia institución eclesiástica mantiene a sus fieles, no 
son más que historias tergiversadas o mal interpretadas para satisfacción 
de sus intereses. Así, por ejemplo, se señala el caso de las momias o reli-
quias encontradas en el templo de Santo Domingo durante la demolición 
o reestructuración del mismo por parte del gobierno de Benito Juárez, el 
hallazgo se dio en el año de 1861. Pues bien, a decir de la prensa liberal y 
protestante, lo que se suponía que eran reliquias de mártires no era más 
que polvo envuelto en pergaminos, demostrándose el engaño de los frai-
les franciscanos hacia los fieles cristianos del lugar.46 En el texto católico 
que analizamos se rebatió esta acusación asegurando que el polvo en los 
pergaminos eran cenizas de los mártires. Además, afirmaba que ese tipo 
de argumentos ya se había hecho en relación con las reliquias de los santos 
bautizados, como se les conoce a los mártires que murieron en defensa de 
la fe cristiana en Roma y que fueron sepultados en las catacumbas, pero 
que aun cuando no se supiera a ciencia cierta la identidad de los mártires, 
era un hecho que muchos hombres y mujeres sepultados en esos lugares 
fueron héroes religiosos que defendieron hasta la muerte su fe en Cristo-
Jesús. Asimismo el autor negaba la posibilidad de que en las catacumbas se 

45 La fiesta de Todos los Santos…, 1883, p. 66.
46 El descubrimiento de las momias causó gran expectación entre la población, no sólo 

de la ciudad de México sino en la prensa y en otras obras se hizo referencia al aconteci-
miento. Antonio García Cubas, El libro de mis recuerdos…, p. 131. Véase también Domín- 
guez Michael, “Las aventuras de una momia”, en Letras Libres, noviembre de 2004, en 
http://www.letraslibres.com/index.php?art=9980.

Católicos, protestantes y liberales.indb   340 16/02/16   21:23



341EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

hubiesen mezclado los cuerpos de personas paganas con la de los cristianos, 
como habían asegurado las tesis reformistas.47

Por lo que respecta a los errores que el protestantismo encuentra en la 
veneración de las imágenes a los santos, el autor se limitó a esclarecer las 
que él considera confusiones en las que incurrían los “iconómacos” con-
temporáneos. Los protestantes afirmaban que los católicos en su culto a 
las imágenes no se refieren al original solamente, sino que suponen cierta 
virtud inherente a la imagen misma, lo cual “si no es una idolatría formal, 
es por lo menos una superstición”. La preocupación principal de los pro-
testantes, según el autor de La fiesta de Todos los Santos, se encuentra en el 
hecho de que no todas las imágenes de una misma advocación, en el caso 
de ciertas imágenes de la Virgen María, gozan de las mismas manifestacio-
nes de culto, por lo tanto “los católicos admiten o suponen alguna virtud 
propia de la imagen misma, que no es común a todas”. El autor retoma 
los análisis de los tratados teológicos y ascéticos de los primeros años del 
siglo XIX en México para establecer el carácter afectivo de ciertas imágenes 
religiosas.

Es cierto que hay imágenes que los católicos veneramos más que a otras de la 

misma advocación, pero esto no depende de manera alguna de que atribuya-

mos a determinada imagen o a su materia virtud alguna propia; sino porque 

la devoción y afecto que profesamos al original, se excitan más viva y piadosa-

mente al aspecto de una cierta imagen, que a la vista de las demás de la misma 

advocación. Esta diferencia de afectos devotos puede depender de circunstan-

cias muy varias y muy distantes e independientes de la material representación, 

y que más bien suponen la intervención de un determinante que está sobre la 

esfera material y de los sentidos.48

47 La fiesta de Todos los Santos…, 1883, pp. 67-73.
48 La fiesta de Todos los Santos…, 1883, p. 74. En un texto de principios del siglo XIX 

que hace una defensa de las imágenes devocionales se introduce por primera vez en México, 
relacionado con el tema, el elemento del “afecto” del devoto hacia la imagen misma. Para 
el autor de dicho texto, aunque la adoración, que se debe sólo a Dios, la veneración, que 
se debe a la Virgen María y a los santos en general, está dirigida a lo divino, el afecto de  
las personas devotas se manifiesta directamente en las imágenes. De ahí, la necesidad  
de distinguir entre las imágenes religiosas que sirven de vehículo de adoración y veneración 
y las “imágenes prodigiosas”. Aunque las de adoración hayan sido realizadas por manos 

Católicos, protestantes y liberales.indb   341 16/02/16   21:23



342 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Hay imágenes, se afirma en el texto, como la de la Virgen del Pilar en 
España o la de Guadalupe en México, que se han hecho célebres, prime- 
ro por el milagro que obró Dios en el momento de su creación y segundo, 
por la convicción de los fieles cristianos que deciden creer “que Dios se 
complace especialmente del culto religioso mediante aquellas imágenes”. 
El autor se pregunta ¿por qué manifestamos más veneración a unas imáge-
nes que a otras?, y se responde que eso se debe a que algunas imágenes nos 
excitan sentimientos de piedad y devoción más grandes.

Todo aquello en que tienen que intervenir los sentimientos y afectos íntimos 

del hombre conforme a su naturaleza, tiene que revestirse de una forma huma-

na, aunque sea de un orden superior; y con tal que sus afectos y sentimientos 

no salgan de los límites de lo honesto, y le encaminen a un fin justo y santo, 

esos afectos y sentimientos se santifican también.49

El texto concluye señalando que la intención al escribirlo fue la de con-
tribuir a la tarea de llevar las enseñanzas de la Iglesia católica, en materia 
del culto a las imágenes de los santos al mayor número de fieles posibles. 
Aclara que principalmente está pensado para aquellos fieles a los que su 
“exacerbada devoción” los lleva a cometer abusos en las demostraciones 
de su piedad, proporcionando con ello los ataques tanto de liberales co- 
mo de protestantes. Para el autor, la propaganda protestante y los periódi-
cos liberales habían logrado generar en la sociedad mexicana una atmósfera 
de incertidumbre y desconocimiento de los principios vitales del catoli-
cismo. Dado que las disposiciones doctrinales o normas litúrgicas de la 
Iglesia católica, eran poco o nada conocidas entre los creyentes, se estaba 

humanas –a diferencia de las imágenes de culto– prodigaban igualmente múltiples favores y 
milagros. A través de estas imágenes Dios confirmaba la legitimidad de su veneración, pues 
eran la forma en la que manifestaba su presencia entre los hombres. De la misma forma, la 
presencia misteriosa de imágenes marianas aparecidas en grutas o montes y la realización de 
milagros y portentos atribuidos a determinadas imágenes devocionales eran manifestacio-
nes de la divinidad sobre la tierra y eran esas señales las que movían el sentimiento de devo-
ción más profundo entre los fieles. Fr. Pedro Pablo Patiño, Disertación critico-theo-filosófica 
sobre la conservación de la santa imagen de Nuestra Señora de los Ángeles, México, Imprenta 
de Mariano José de Zúñiga y Ontiveros, 1801, pp. 1-2.

49 La fiesta de Todos los Santos…, 1883, p. 75.

Católicos, protestantes y liberales.indb   342 16/02/16   21:23



343EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

haciendo necesaria la búsqueda de medios para que éstas llegasen a ellos de 
una forma simplificada.50

El proyecto editorial de Regis Planchet

Eso es lo que trató de hacer el presbítero francés, Jean Francis Regis Plan-
chet a través de una iniciativa literaria que emprendió a finales del si- 
glo XIX.51 Desde su arribo a Oaxaca en noviembre de 1894 dio inicio a la 
publicación de varios textos propagandísticos que tenían como objeto ins-
truir a los fieles en doctrina, en contestar a las tesis protestantes divulgadas 
a través de la prensa y folletería y en defender a la institución eclesiástica de 
los discursos anticlericales lanzados por la prensa liberal.

El también catedrático del Seminario Conciliar de México dio inicio 
a su labor de difusión publicando varios textos de divulgación doctrinal 
católica como el Catecismo abreviado de la doctrina cristiana, El Escapulario 
de Nuestra Señora del Carmen, El Infierno, El Purgatorio y María y el protes-
tantismo entre otros muchos títulos que se reeditaron en varias ocasiones 
entre 1895 y 1900.

Entre los textos de mayor difusión escritos por Planchet en esa época 
estuvo el de María y el protestantismo –se editó tres veces en 1896 y le 
siguieron varias ediciones en la primera década del siglo XX. Dicho texto, 
aunque no lo decía explícitamente, fue elaborado para dar respuesta a la 
propaganda protestante que desde mediados del siglo XIX se había dedica-
do a cuestionar y criticar el culto que los católicos conferían a la madre de 
Jesucristo. En el texto Planchet indicó que su objetivo era “impugnar la an-
tigüedad” del culto a María y demostrar “la grandeza de sus prerrogativas y 
la eficacia de su poderosa intercesión”.52 Principia su opúsculo presentando 
algunos testimonios teológicos que hablan de la importancia de María en 

50 La fiesta de Todos los Santos…, 1883, pp. 76-86.
51 No encontramos muchos datos biográficos sobre Francis Regis Planchet. Se sabe que 

nació en Janzieux (Loire, Francia) en 1864, que llegó a Oaxaca en noviembre de 1894 por 
invitación del arzobispo Eulogio Gillow, a quien conoció en Estados Unidos; y también se 
sabe que se fue de México en 1901 para radicar en El Paso, Texas. Bravo, “Catolicismo y 
Porfiriato”, 1958, p. 438.

52 El Tiempo, 3 de julio de 1896.

Católicos, protestantes y liberales.indb   343 16/02/16   21:23



344 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

la vida y mensaje de Jesucristo.53 Reseña históricamente el culto concedido 
a la madre de Dios desde la antigüedad, pasa por los persas, sigue con los 
bracmanes, druidas, egipcios, chinos, los indios del Brasil y los mexica-
nos.54 Para justificar las prerrogativas conferidas por la Iglesia católica a la 
Virgen María, como su virginidad perpetua, su privilegio de “Madre de 
Dios” y el culto que le rindieron los apóstoles, Planchet hizo acopio de 
innumerables citas bíblicas y de los padres de la Iglesia. En suma, la obra 
de Planchet redunda en los mismos argumentos iconódulicos que había 
venido planteando el clero y el movimiento seglar a través de la prensa. 
Aun así, el texto de Regis Planchet no pasó desapercibido para el periódico 
presbiteriano El Faro, quien en una breve nota entre sus páginas mencio-
nó el texto advirtiendo que lo que terminaba demostrando el autor era la 
preeminencia de la Virgen María en el desarrollo del catolicismo dejando 
a Jesucristo en segundo plano.55 

Regis Planchet siguió publicando diversas obras en el mismo tenor. 
Refutó la opinión protestante en torno a la existencia del infierno y del 
purgatorio, al rechazo del bautismo de los párvulos; y con el mismo pro-
pósito de instruir a los fieles escribió sobre el matrimonio y la Eucaristía.56 

En relación con el tema específico de las imágenes religiosas anticipó su 
perspectiva en una defensa y promoción que hizo sobre el uso y prácticas 
religiosas en torno del Escapulario del Carmen. En 1897 tocó ampliamen-
te el tema en el libro intitulado El culto de los santos. Según el editor de El 
Tiempo –una de las publicaciones que mayor promoción hizo de las obras 
de Regis Planchet–, dicho opúsculo era una respuesta a cada uno de los 
“sofismas aducidos” que se presentaban en una obra protestante intitulada 
Los romanistas adoran ídolos, y que circulaba en los ambientes intelectuales 
de la sociedad mexicana.57

53 Planchet, María y el protestantismo, 1895, p. 10.
54 Planchet, María y el protestantismo, 1895, pp. 9-23.
55 El Faro, 1 de agosto de 1896.
56 Régis Planchet, El Purgatorio, México, Juan de la Fuente Parres, 1896; Régis Plan-

chet, Tratado de la Eucaristía, México, Librería de C. Bouret, 1899; Otros títulos fueron 
Teología moral, 1897; Tratados de los actos humanos y de conciencia, 1898; Tratados del decá-
logo y de los preceptos de la Iglesia, 1900.

57 El Tiempo, 8 de enero de 1897.

Católicos, protestantes y liberales.indb   344 16/02/16   21:23



345EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

Entre las primeras de esas críticas que hacía la mencionada obra pro-
testante estaba la idea de que la Iglesia católica romana en México había 
logrado llenar de oscurantismo, ignorancia y fanatismo a la sociedad com-
pleta, pero que la declaración de independencia y posteriormente la guerra 
de Reforma habían propiciado un despertar de las conciencias. Despertar 
que había provocado una confrontación con la institución eclesiástica y 
con la religión católica. Frente a esa situación, a decir de la obra protestante 
citada, la jerarquía católica mexicana había iniciado una lucha por man-
tener el estatus de sus privilegios. Estatus, que según los protestantes, sólo 
podía mantener a través del sojuzgamiento de la población. Por eso, los je-
rarcas eclesiásticos insistían en alimentar la esperanza de los fieles cristianos 
por medio del sostenimiento de sus múltiples “invenciones milagrosas”, 
como la aparición de la Virgen de Guadalupe al indio Juan Diego o la 
imposición de una nueva devoción como la del Sagrado Corazón de Jesús.

Regis Planchet refutó todas esas aseveraciones, mediante una exposi-
ción de citas bíblicas y de la tradición teológica en esa materia, afirmando 
que era legítimo el culto que se confería a María, a los santos y a los ánge-
les, pues lejos de ser una mera “invención” –como sostenía la propaganda 
protestante– las palabras mismas que enseñó Jesucristo durante la Cena 
en la que decía “creo en la comunión de todos los santos”, eran suficiente 
prueba para demostrar la existencia de éstos al lado de Jesús en los cielos y, 
por tanto, el derecho a ser venerados como sus amigos.58 

Sin aportar planteamientos nuevos, Regis Planchet aseguraba que los 
santos y los ángeles tenían el privilegio de observar lo que pasaba en la 
tierra y que eso estaba demostrado en las Sagradas Escrituras. Los relatos 
evangélicos de su presencia entre los hombres anunciando los designios 
divinos eran muestras de ello, por consiguiente estaba justificada su invo-
cación por medio de la oración, pues al hacerlo los fieles son escuchados. 
El hecho de que los mismos protestantes en los orígenes de su apostasía 
hubiesen manifestado la creencia en el poder de intercesión de los santos, 
no hacía más que demostrar las contradicciones de su doctrina.59 

58 Pbro. Francisco Régis Planchet, El Culto de los Santos, 2a. ed., México, Juan de la 
Fuente Parres (ed.), 1897, pp. 3-4.

59 Régis Planchet, El Culto de los Santos, 1897, pp. 7-8.

Católicos, protestantes y liberales.indb   345 16/02/16   21:23



346 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

A la acusación de que al invocar y venerar a los santos se cometía una 
injuria contra Dios, Planchet respondió que si bien la invocación jamás es 
independiente de Jesucristo, ésta se hacía con el único objeto de que las 
peticiones fuesen atendidas con mayor prontitud, pues afirmaba, “Él ha de 
otorgarnos más fácilmente una gracia si se la piden los Santos, que si se la 
pedimos nosotros”. Defendía la tradición de la Iglesia católica de conser-
var las reliquias, las cuales, afirmaba, son consideradas como signos de la 
presencia de los santos en la tierra y un recuerdo constante de sus acciones. 
Explicaba que la tradición religiosa de los siglos subsiguientes al estableci-
miento del cristianismo era una muestra evidente de la existencia y práctica 
del culto de las reliquias de los Santos por parte de los fieles de la Iglesia 
primitiva y no una mera “invención” de la Iglesia católica ya constituida. 
Ésta lo único que hizo, según Planchet, fue rescatar del olvido el ejemplo y 
las enseñanzas de los fundadores de la Iglesia. En ese sentido, las imágenes 
sagradas eran un elemento esencial de esa memoria autorizando su uso por 
la propia divinidad, por Cristo y por sus discípulos.60

El presbítero francés quiso ante todo desacreditar, con una postura más 
agresiva, los argumentos teóricos e históricos utilizados por los escritores 
protestantes –a diferencia del autor de La fiesta de todos los santos, quien 
se limitó a presentar detalladamente la tradición completa del uso y culto 
de las imágenes religiosas. Planchet señalaba que cuando se ha pretendido 
establecer el protestantismo en algunas naciones a través de actos blasfe-
mos, como lo eran la destrucción pública de las imágenes religiosas, no se 
hacía más que evidenciar el verdadero sentido que los católicos otorgaban 
a la veneración de las imágenes, es decir que “sus ultrajes no se dirigen a 
las efigies que azotan y queman, sino a las personas que representan; del 
mismo modo, nuestros homenajes hacia las imágenes, no van dirigidos a 
la madera, al mármol, al papel o a la piedra, sino a las personas que reinan 
en el cielo”.61

Al mismo tiempo Planchet planteaba las premisas de la teoría de las 
imágenes que la tradición eclesiástica había mantenido a lo largo de los 
siglos. Escribió al respecto:

60 Régis Planchet, El Culto de los Santos, 1897, pp. 14-15.
61 Régis Planchet, El Culto de los Santos, 1897, p. 15.

Católicos, protestantes y liberales.indb   346 16/02/16   21:23



347EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

Las santas imágenes son, por otra parte, el medio más eficaz para encender 

nuestro amor hacia Dios y sus Santos. Si la palabra habla a los oídos, un retrato 

habla a nuestros ojos con más viveza y elocuencia. Al aparecer en el mundo 

Nuestro Señor se manifestó por su forma exterior, y se manifestó tan dulce y 

amable, que San Juan lo llamó un cordero…

Si la forma exterior de Jesucristo tenía tanta influencia sobre los corazones, 

¿por qué no influiría sobre nosotros la imagen de aquella misma forma exte-

rior? ¿Por qué no nos animaría a ser virtuosos, cuando las pinturas obscenas 

de los agentes de Satanás son tan perniciosas para corromper a la juventud?

Señalaba que la conservación de las imágenes religiosas veneradas du-
rante los primeros siglos del cristianismo, eran también muestra de la legi-
timidad del uso otorgado a éstas, puesto que si así lo hacían los primeros 
cristianos era porque seguían fielmente las prescripciones de Cristo y sus 
discípulos. Refrendaba que las imágenes religiosas habían cumplido con el 
papel de instructivos doctrinales para quienes no saben leer, habían servi-
do y continuaban sirviendo para “transmitir a las generaciones venideras 
el recuerdo glorioso de las virtudes de los Santos”. Por eso, recordaba que 
San Gregorio había establecido que las imágenes se erigieran lo mismo en 
las iglesias que en las casas particulares o en las calles, puesto que cuanto 
mayor fuera su presencia entre los creyentes, el amor y veneración a Dios 
sería infinito.62 

Por otra parte, en el discurso de defensa de las reliquias y de las imá-
genes de Regis Planchet el culto de la Cruz tiene un sitio preponderante, 
como lo tendrá en todo el movimiento de renovación religiosa de la se-
gunda mitad del siglo XIX. La Cruz representa la presencia de Dios en la 
tierra a través del sacrificio del hijo encarnado. A través de varios ejemplos 
históricos Planchet aseguraba que los mismos protestantes habían reveren-
ciado el signo e imagen de la Cruz, contradiciendo con ello toda su teoría 
iconoclasta.63 Las imágenes todas, concluía Regis Planchet, habían servido 
de soporte desde su origen al culto cristiano, e insistió en que así lo demos-
traban las pruebas históricas de su presencia entre los primeros cristianos.

62 Régis Planchet, El Culto de los Santos, 1897, p. 17.
63 Régis Planchet, El Culto de los Santos, 1897, pp. 19-20.

Católicos, protestantes y liberales.indb   347 16/02/16   21:23



348 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Pero, a pesar de haber sido un vigoroso defensor de la doctrina cristia-
na y del proyecto de renovación espiritual y eclesiástica romano, Planchet 
tuvo serios enfrentamientos con la jerarquía católica –específicamente con 
el arzobispo de México, Próspero María Alarcon–, por manifestar cier-
tas diferencias doctrinales y de organización eclesiástica. Las diferencias 
de Planchet con el arzobispo dieron inicio por un mal entendido en re-
lación con la prensa católica dirigida por seglares. Específicamente Régis 
Planchet acusó al director del periódico católico El País, Trinidad Sánchez 
Santos, de sostener su periódico con el apoyo económico del episcopado 
nacional.64 Planchet afirmó en diversos periódicos, que tanto el director de 
El País como el arzobispo de México se solapaban uno a uno sus propios 
intereses y atacaban a aquellos que manifestaban diferencias políticas y 
doctrinales.65 El trasfondo del malentendido se encontraba en la negativa 
del arzobispo Alarcón para apoyar el nuevo proyecto editorial de Régis 
Planchet. A principios de 1899, el presbítero francés decidió hacerse car-
go de la revista cultural La Semana Católica, esta vez bajo el título de La 
Nueva Semana Católica. La postura de Régis Planchet se vio reflejada de 
forma inmediata en la nueva etapa de la revista, cuyas intenciones ya no 
sólo estarían destinadas al fomento de la piedad en las familias, también 
se proponía “promover en el clero el amor al estudio de las ciencias ecle-
siásticas, y a combatir el protestantismo, la masonería, el liberalismo y el 
yanquismo”.66 Esta postura no satisfizo al arzobispo Alarcón, quien dejó de  
apoyar su publicación dando inicio a las acusaciones de Regis Planchet  
de tener preferencia sobre algunas publicaciones “ignorando las necesida-
des actuales de todos los católicos”. La revista no duró mucho tiempo, en 
julio de 1899 salió el último número.

Las diferencias entre Próspero María Alarcón y Régis Planchet se acen-
tuaron después de que el arzobispo de México regresó de Roma en 1899, 
tras haber asistido al Concilio Plenario Latinoamericano. Muchos cléri-
gos que tuvieron un conocimiento de lo que se trataría en las reuniones 

64 El Popular, 27 de mayo de 1901.
65 Régis Planchet hacía estas aseveraciones sin saber que Alarcón fue uno de los pocos 

arzobispos que se negaron a colaborar económicamente para sostener el periódico dirigido 
por el señor Sánchez Santos, tal y como lo manifestó en correspondencia privada al arzo-
bispo de Michoacán, Atenógenes Silva. Díaz, Renovación espiritual…, 2010, pp. 122-123.

66 La Nueva Semana Católica, 2 de julio de 1899.

Católicos, protestantes y liberales.indb   348 16/02/16   21:23



349EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

conciliares esperaban una reforma drástica en la legislación diocesana; sin 
embargo, tal reforma no se ejecutó como algunos clérigos esperaban, entre 
ellos, Régis Planchet. Así que el presbítero francés publicó un texto en el 
que se explicaban las modificaciones que León XIII sugería en distintos 
rubros de la acción diocesana.67 Cuando Alarcón tuvo noticias de dicho 
texto no sólo lo desaprobó sino que logró que se incluyera en el catálogo 
de libros prohibidos.68 

Para Alarcón la postura manifiesta de Planchet ponía en peligro las 
relaciones establecidas con el gobierno de Porfirio Díaz e iban en contra 
de su pastoral. El arzobispo de México consideraba que los escritos del 
presbítero francés querían orientar la actitud de clérigos y seglares hacia 
acciones mucho más confrontadoras frente a las transformaciones políticas 
y sociales de la sociedad mexicana. Planchet se dedicó fundamentalmente a 
contradecir públicamente muchas de las acciones pastorales del arzobispo 
de México. Aseguraba, por ejemplo, que, desde Roma, León XIII había 
retirado el pago del diezmo;69 que podía realizarse la lectura de aquellos 
libros registrados como prohibidos siempre y cuando se demostrara que no 
había peligro de perversión;70 y lo más importante, que debía ajustarse la 
legislación eclesiástica diocesana con lo establecido en el Concilio Plenario 
Latinoamericano. Los conflictos siguieron un tiempo pero Regis Planchet 
decidió viajar a Estados Unidos y ya no regresó a México, pero siguió es-
cribiendo y publicando sus posturas en relación con la situación política 
de México y el estado de la Iglesia católica y del catolicismo en el país.71

El grabado como propaganda  
de la imagen devocional católica

También formaron parte del proyecto de difusión de la doctrina católica 
otro tipo de obras cuyo propósito era traer a la memoria el recuerdo de una 

67 Régis Planchet, El derecho canónico y el clero mexicano, 1900.
68 José Ordóñez, “Apuntes biográficos…”, 1943, p. 501.
69 El País, 13 de junio de 1901.
70 El País, 12 de julio de 1901.
71 Otras de las obras más importantes de Régis Planchet tras su partida del país fueron: 

La cuestión religiosa en México (1906); La propaganda protestante en México (1922); El robo 
de los bienes de la Iglesia, ruina de los pueblos (1936).

Católicos, protestantes y liberales.indb   349 16/02/16   21:23



350 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

cultura católica que había dado identidad a los mexicanos y que, desde la 
óptica clerical, tenía que ser recuperada. Esa fue la intención de la magna 
obra titulada La Madre de Dios en México, editada por la casa editorial 
del barcelonés J. Ballescá en 1888 en la ciudad de México y firmada por 
Antonio María de Padua. La obra, revisada y autorizada por la autoridad 
eclesiástica, constó de dos tomos de amplio formato y su contenido relata 
la historia de algunas de las imágenes religiosas que gozaban de un amplio 
culto en México. Si bien, en el título se destaca a la Virgen María, la obra 
habla de algunas de las imágenes crísticas de mayor tradición en el país.72

El objetivo era presentar una historia del catolicismo en México a través 
de la narración de la historia de algunas de las imágenes de devoción cató-
lica de mayor tradición cultural en el país. De esa forma, se destaca en el 
texto el estado religioso en que se encontraban los habitantes prehispánicos 
antes de la llegada de los españoles y el trabajo apostólico de los primeros 
misioneros que lograron implantar la fe católica entre los habitantes de las 
nuevas colonias españolas. Asimismo, se subraya el progreso del catolicis-
mo en la Nueva España gracias a la presencia de las imágenes religiosas. Se 
explicaba que unas habían sido traídas por las órdenes religiosas, otras por 
los soldados y por los primeros colonos españoles, y que otras aparecieron 
de forma milagrosa en diversos pueblos como prueba de la legitimidad de 
la conquista espiritual de América. Desde la perspectiva católica del autor, 
México era un pueblo que gozaba de los beneficios divinos en abundancia; 
las múltiples imágenes que aparecieron “como escudo contra toda clase de 
males” en territorio mexicano así lo demostraban.

Aunque el autor subrayaba que la obra estaba dirigida a los sectores 
sociales más devotos y no a la clase intelectual y política, el presbítero José 
Ildefonso Catell escribió en el prefacio, que una obra de esa naturaleza 
tenía que llegar al corazón y al entendimiento de todo hombre de buena 

72 En el tomo I se narra la historia de la imagen del Señor de Santa Teresa, de la imagen 
de Nuestra Señora de los Remedios, de la Virgen de Zitácuaro y de Nuestra Señora de Gua-
dalupe. En el tomo II se escribió sobre la Virgen de los Ángeles, Nuestra Señora de San Juan 
de los Lagos, Nuestra Señora de Zapopan, Jesús Nazareno, el Señor de Chalma, el Señor del 
Sacromonte, Nuestra Señora de la Merced, el Santo Niño Cautivo, Nuestra Señora de la 
Defensa, también sobre la imagen de la Santa Cruz de Tepic, Nuestra Señora de la Fuente, 
el Señor de la Columna, Nuestra Señora de la Soledad, Nuestra Señora del Pueblito, San 
Felipe de Jesús y Nuestra Señora de Talpa.

Católicos, protestantes y liberales.indb   350 16/02/16   21:23



351EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

voluntad. Para Catell el rescate de las tradiciones, pero fundamentalmente 
las religiosas, era esencial para el proyecto de renovación del catolicismo  
en las naciones:

¡Las tradiciones religiosas! ¿qué país no las tiene? Y no sólo las hallamos en to-

das partes, sino que hasta en corazones en que creíamos no habían de tener el 

menor arraigo, las vemos allí acariciadas, queridas, y no es extraño dar con es-

píritus que juzgábamos perdidos en el desierto de la duda, pero que conservan 

en lo más íntimo de su ser, como una suprema esperanza, el recuerdo de una 

antigua leyenda, el amor a una vieja tradición que la identifican con su patria, 

con el amor de familia, con los sentimientos más tiernos y más hermosos que 

el escepticismo habría acabado por borrar, pero que se guardan vivos todavía 

gracias a la influencia, quizá hasta inconsciente, de estas tradiciones.73

Desde la perspectiva eclesiástica, la propaganda del catolicismo a través 
de obras como La Madre de Dios en México ayudaría a arraigar la fe en los 
pueblos. De acuerdo con el prologuista, eran tiempos en que se estaba 
demostrando que el escepticismo liberal había llegado a una fase de des-
encanto y que sólo la religión católica era capaz de reedificar a los pueblos:

Renovemos, pues, esas almas por medio de las ideas sólidamente católicas; tra-

bajemos por sacudir el polvo de estériles preocupaciones; hagamos que la fe no 

viva únicamente en las regiones del espíritu, sino que informe las costumbres 

públicas y privadas; que la rodee el prestigio de la popularidad.74

Para Antonio María de Padua el rescate del catolicismo sólo llegaría 
por medio de las manos de los fieles devotos que nunca, según su punto 
de vista, fueron seducidos por los modernos ideales. México necesitaba 
en esos momentos del apoyo y la fe católica pues “mil distintas y concen-
tradas fuerzas” combatían el modo de vida de los mexicanos. Fuerzas que 

73 Antonio María de Padua, La Madre de Dios en México. Leyendas y tradiciones religio-
sas y historia anecdótica de las principales imágenes milagrosas de la Santísima Virgen María 
y de Nuestro Señor Jesucristo veneradas en los templos católicos de México, tomo I, México,  
J. Ballescá y Compañía, 1888, p. IV.

74 La Madre de Dios en México, 1888, p. IV.

Católicos, protestantes y liberales.indb   351 16/02/16   21:24



352 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

se traducían en las críticas anticlericales del liberalismo, en las leyes que 
intentaban limitar las manifestaciones religiosas al ámbito privado, en el 
avance del protestantismo en el país y en la difusión de sus doctrinas. Pero 
el combate que Antonio María de Padua proponía no era respondiendo de 
forma directa a los ataques doctrinales con polémicas y discusiones, para el 
autor era mucho más eficiente reforzar entre los fieles católicos la doctrina 
y la tradición del catolicismo:

Nuestro objeto es hablar al corazón de los creyentes, reuniendo en un libro, 

destinado a ser la más grata lectura de las jóvenes y madres cristianas, las más 

bellas tradiciones conservadas acerca de esas imágenes milagrosas ante las cua-

les la devoción mexicana se postra diariamente en solicitud de consuelo, am-

paro y protección.75

Precisamente, La Madre de Dios en México estaba destinada a la mu-
jer mexicana por representar, para el catolicismo, el principal transmisor  
de las creencias religiosas en las familias. A la mujer mexicana estaba re-
servada la tarea de impedir el propósito de los gobiernos liberales y de 
las diversas denominaciones protestantes, de acabar con las tradiciones y 
costumbres católicas en el país. En ese sentido, la obra pretendía ser un 
auxiliar en la labor evangelizadora de las mujeres:

[…] a su sagrado ministerio nos proponemos cooperar con este libro, que es 

en resultado la historia anecdótica de la fundación y progresos del catolicismo de 
México: con sus páginas entre las manos, la incomparable mujer mexicana po-

drá alimentar en las tiernas almas de sus hijos el amor a una Religión, única en 

méritos, porque ella, como ninguna, ha civilizado al mundo, y como ninguna 

ha sido la fuente del progreso y el adelanto social.76

Cabe destacar dos aspectos importantes en relación con la edición de 
La Madre de Dios en México. Aun cuando el autor insistió en que su estu-
dio estaba dirigido a las almas más devotas de la sociedad mexicana, era 
evidente que una obra con sus características –dos tomos con formato de 

75 La Madre de Dios en México, 1888, p. VI.
76 La Madre de Dios en México, 1888, p. VI.

Católicos, protestantes y liberales.indb   352 16/02/16   21:24



353EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

gran folio y con la integración de litografías mandadas hacer especialmente 
para la edición de la obra–,77 que implicaba un alto costo, sólo podía ser 
adquirida por las elites. Además, la forma en la que estaba estructurado 
su estudio se dirigía a capturar principalmente la atención de las damas 
católicas instruidas. En muchos sentidos, para las jerarquías católicas de 
todo el orbe el proyecto de renovación religiosa y eclesiástica sólo podía ser 
dirigido desde las cúpulas del poder político y económico.

Asimismo, el autor de la obra que analizamos consideraba que las cir-
cunstancias políticas por las que atravesaba México debían ser aprovecha-
das para el proyecto de renovación del catolicismo. Si bien, apunta que la 
guerra de Reforma influyó negativamente en una parte de la sociedad, en 
otra, la mayoría para el autor, el sentimiento religioso logró restablecer la 
unidad nacional. Según Antonio María de Padua, bastaron “algunos años 
de relativa calma”, refiriéndose a la política de conciliación porfirista, para 
que los mexicanos se percataran de que lo que los unía como nación era el 
sentimiento católico.78 Según Antonio María de Padua, el protestantismo 
incluso, había colaborado involuntariamente a esa conciencia nacional. 
Pues a pesar de que durante los primeros años de las misiones protestantes 
en el país hubo quienes se unieron a ellas, según el autor, pronto se percató 
la sociedad de las diferencias con el modo del ser mexicano:

[…] nuestros caracteres ardientes, expansivos, sociables, independientes y 

francos no pueden congeniar con los fríos, egoístas y rudos de las gentes del 

Norte: nuestro espíritu, nuestro corazón, necesitan calor, colores y sentimien-

tos, y, como ha dicho Leixner, nada de esto puede ofrecer el espantoso vacío de 

la secta protestante y sus fariseos y escribas, que cumpliendo con su obligación 

creen haberlo hecho todo.79

Pero no por eso habría que bajar la guardia, sobre todo ante los avances 
protestantes en la conquista de la conciencia de los mexicanos. De ahí la 

77 La edición de las litografías integradas a la obra fue un trabajo encargado a la recién 
fundada imprenta española Espasa, y firma como autor de las litografías R. Gantó, de quien 
no hemos podido encontrar información.

78 La Madre de Dios en México, 1888, p. VII.
79 La Madre de Dios en México, 1888, p. VII.

Católicos, protestantes y liberales.indb   353 16/02/16   21:24



354 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

necesidad de obras como La Madre de Dios en México. El traer a la memo-
ria los recuerdos de los progresos que, según el autor, trajo consigo el ca-
tolicismo a los mexicanos y los continuos beneficios espirituales de los que 
habían gozado y seguían gozando, fortalecería “el ánimo de los que nunca 
han dejado de creer” y ayudaría a restaurar “el espíritu católico” de quienes 
sucumbieron. Por eso se esperaba que la obra fuera leída por católicos y no 
católicos. Por eso también se había decidido presentar una obra de calidad 
tipográfica, con bellas litografías que acompañaban el relato minucioso de 
la historia de las imágenes religiosas seleccionadas.

La obra presenta la historia de las imágenes devocionales más repre-
sentativas del culto católico en México, y aunque se muestran algunas 
imágenes crísticas como la del Señor de Chalma o el Señor del Sacro-
monte, e incluso la del Santo Niño Cautivo que se veneraba en la catedral 
metropolitana, en la obra domina la presencia del culto mariano en el 
paisaje devocional mexicano. La portada de la obra destaca justamente la 
relevancia de la Madre de Jesucristo en el desarrollo histórico del país: del 
centro de la representación aparece sobre el Valle de México la imagen de 
la Inmaculada Concepción de María con el niño Jesús en brazos e ilumi-
nada por el Espíritu Santo. En la parte superior izquierda se encuentra la 
Basílica de Guadalupe y en la derecha la ermita del Pocito en el Tepeyac 
en donde, de acuerdo con la tradición del mito guadalupano, se dieron las 
primeras apariciones de la Virgen de Guadalupe al indio Juan Diego. Con 
estas imágenes se recordaba la gracia con la que había sido bendecido el 
pueblo mexicano y la respuesta de éste con la construcción de la Colegia-
ta, asegurando la continuidad del culto conferido a la imagen devocional 
guadalupana. En la parte inferior de la ilustración, a la izquierda aparece la 
imagen de la iglesia de la Santa Veracruz, una de las primeras edificaciones 
católicas en el Valle de México, y a la derecha la catedral metropolitana, 
con ello se significa el progreso del catolicismo en el país a lo largo de más 
de 350 años (figura 39).

La obra de Antonio María de Padua exhibe las imágenes devociona-
les de mayor tradición en la ciudad de México hasta esos años, como la 
pintura de Nuestra Señora de los Ángeles, de centenaria tradición en la 
parroquia bajo su advocación o la igualmente centenaria imagen del Cristo 
de Chalma (figuras 40 y 41). La narrativa del texto destacaba, entre otras 
cosas, que a pesar de los desastres de la naturaleza, como el terremoto 

Católicos, protestantes y liberales.indb   354 16/02/16   21:24



Figura 39. Portada del libro La Madre de Dios en México. Además de los elementos descritos 
en el apartado del capítulo, hay que señalar la presencia del Escudo de la Santa Sede y del 
Estado de la Ciudad del Vaticano con la que se cierra la imagen.

Católicos, protestantes y liberales.indb   355 16/02/16   21:24



Figura 40. Litografía de Nuestra Señora de los Ángeles, según el autor de La Madre 
de Dios en México, la imagen fue litografiada tal y como se conservaba en  el tem- 
plo de Nuestra Señora de los Ángeles en la ciudad de México. La tradición señala que 
esta imagen fue mandada hacer por el cacique del pueblo de Tlatelolco para los muros 
de su capilla y es la que se conservaba en el templo para su adoración.

Católicos, protestantes y liberales.indb   356 16/02/16   21:24



Figura 41. Representación  libre de Nuestro Señor de Chalma, en la que el artista 
destaca la labor evangelizadora de los primeros misioneros en territorio mesoame-
ricano, y de cómo la evangelización logra la presencia divina a través de apariciones 
milagrosas para desterrar los errores idolátricos. Litografía de R. Gantó en La Madre 
de Dios en México.

Católicos, protestantes y liberales.indb   357 16/02/16   21:24



358 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

de 1845 que destruyó el templo de Santa Teresa en donde se veneraba la 
imagen del Santo Crucifijo o Señor de Santa Teresa, o las diversas inunda-
ciones que afectaron el templo de Nuestra Señora de los Ángeles, la mila-
grosa presencia divina y la fuerte devoción del pueblo permitieron la con-
tinuidad de sus cultos. Asimismo ocurría con aquellas imágenes cuyo culto 
había sido afectado por las leyes de reforma como la imagen devocional de 
Nuestra Señora de la Merced, por eso en la obra se exhibieron imágenes 
elocuentes de la tradición conventual en el desarrollo del catolicismo en el 
país (figuras 42 y 43).

Según la tradición religiosa en México, imágenes como la del Señor de 
Chalma o Nuestra Señora de Guadalupe habían aparecido milagrosamente 
en sitios en donde se adoraban imágenes prehispánicas y, según el autor, 
gracias a la labor misionera de los primeros frailes franciscanos, agustinos 
y dominicos se habían logrado extirpar las prácticas paganas e introducir 
el catolicismo a través del culto a imágenes crísticas y marianas. A partir 
de esos primeros esfuerzos evangelizadores los pobladores mesoamericanos 
aceptaron, de acuerdo con el texto, la tradición del evangelio y se dio inicio 
a la expansión del culto católico a través de la construcción de numerosas 
iglesias en todo el territorio. La narración de cada una de las imágenes 
religiosas historiadas es amplia, según el autor, porque era necesario “para 
fijar de un modo endeble en la imaginación la historia y los hechos del 
catolicismo”.80 Porque –escribió el autor– en las circunstancias por las que 
atravesaba el catolicismo en ese momento, era importante destacar los be-
neficios que trajo consigo la implantación de la religión cristiana entre los 
pueblos indígenas de México, y consecuentemente la conquista española. 

Antonio María de Padua concluyó señalando que su estudio había pre-
tendido demostrar los grandes beneficios de la religión católica en cual-
quier sociedad y bajo cualquier circunstancia. Para el autor, había que des-
tacar que así como hiciera el catolicismo al introducirse entre los pueblos 
prehispánicos eliminando la idolatría y los sangrientos cultos paganos, en 
ese momento –finales del siglo XIX– la religión católica erradicaría “todas 
las doctrinas falsas y todos los extravíos”.81

80 La Madre de Dios en México, 1888, tomo II, p. 619.
81 La Madre de Dios en México, 1888, p. 624.

Católicos, protestantes y liberales.indb   358 16/02/16   21:24



Figura 42. Litografía de Nuestra Señora de la Merced y restos de su convento en México 
realizada por R. Gantó, para la obra de La Madre de Dios en México.

Católicos, protestantes y liberales.indb   359 16/02/16   21:24



Figura 43. Litografía del interior de la Iglesia de Jesús María en la ciudad de México. Se encuentra en el libro La Madre 
de Dios en México.

Católicos, protestantes y liberales.indb   360
16/02/16   21:24



361EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

Con ese mismo propósito se intensificó la edición y circulación de otro 
tipo de literatura católica, cuya característica era la presencia de grabados 
de imágenes religiosas que junto con los textos integrados, tenían el ob-
jetivo de transmitir la esencia doctrinal del catolicismo y el mensaje de 
restauración religiosa en las naciones. El uso de la lectura de este tipo de 
propaganda católica llegó a ser esencial en la práctica de los actos piadosos, 
públicos e individuales.

Desde la Santa Sede se planificó que aquellos libros piadosos que du-
rante largo tiempo habían sido confinados exclusivamente al ambiente de 
conventos, monasterios y seminarios, se integraran a la vida diaria del de-
voto cristiano. Hasta mediados del siglo XIX encontramos novenas, triduos 
o jaculatorias que eran más bien extensos tratados ascéticos y piadosos que 
exponían la tradición milagrosa o el culto de alguna advocación crística, 
mariana o de algún santo (figuras 44 y 45). Pero a partir de la segunda mi-
tad del siglo XIX creció una literatura devocional mucho más simple, cuyo 
propósito era exponer de forma breve las peticiones u oraciones dirigidas a 
una imagen devocional específica, las cuales servían para pedir auxilio divi-
no. Esta literatura llevaba en la portada la imagen de aquel a quien estaba 
dedicado el culto, los nombres del autor y el patrocinador, la autorización 
eclesiástica para su publicación y ciertos requisitos del rezo, como los días, 
el lugar, y a veces, la hora en que se debía rezar (figura 46). La función de 
los grabados en este tipo de literatura era la de identificar primero la ima-
gen devocional a la que se dedicaban oraciones de auxilio o gracias y segun-
do, evocar su imagen en la mente durante los ejercicios piadosos. Si bien, a 
lo largo de la segunda mitad del siglo XIX inundaron el mercado devocional 
mexicano las novenas dedicadas a la Inmaculada Concepción de María, 
a la Virgen de Guadalupe y a San José, los textos devocionales que más 
abundaron fueron del Sagrado Corazón de Jesús. Con el mandato papal 
de impulsar la devoción al deífico corazón en el siglo XIX, los catecismos, 
misales, devocionarios y la prensa católica integraron en sus páginas textos 
y grabados que expresaban los aspectos teológicos, históricos y prácticos de  
la devoción al Sagrado Corazón de Jesús. Así, durante la segunda mitad  
del siglo XIX y principios del XX, proliferaron las imágenes del Sagrado Co-
razón de Jesús en libros piadosos, en novenas, septenarios y triduos. 

Al tiempo que se extendía esa literatura religiosa creció la producción 
de estampas religiosas como parte de la propaganda católica que se desa-

Católicos, protestantes y liberales.indb   361 16/02/16   21:24



362 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Figura 44. Carátula del Oficio de la Semana Santa, París, Librería 
de Rosa, 1851.

rrollaba a finales del siglo XIX. Las estampas religiosas se convirtieron en la 
forma más eficaz de propagar las costumbres del catolicismo y de introdu-
cir el mensaje de defensa de la Iglesia católica. Las estampas podían consis-
tir únicamente en el grabado de la imagen devocional (figura 47) o bien, 
podía estar acompañada de una breve oración o mensaje eclesiástico como 
fue el caso de las estampas y escapularios dedicados al Sagrado Corazón de 
Jesús82 (figuras 48 y 49).

82 Sobre los significados teológicos, políticos y sociales otorgados a la imagen devocio-
nal del Sagrado Corazón de Jesús en México, véase Díaz, Renovación espiritual…, 2010.

Católicos, protestantes y liberales.indb   362 16/02/16   21:24



Figura 45. Portada de la novena de Juan Francisco Cabañas, Novena en honor del Sagrado Corazón de Jesús, 
México, Tipografía R. Rafael, 1846, 61 p.

Católicos, protestantes y liberales.indb   363
16/02/16   21:24











368 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

realizar la práctica de la oración colectiva o individual; varias de esas indul-
gencias fueron concedidas a novenas ofrecidas al Sagrado Corazón de Jesús 
en reparación de los pecados de la humanidad. El fervor religioso motivó 
la iniciativa de algunos fieles a repartir gratuitamente estampas religiosas u 
hojas sueltas. Vemos como las imágenes religiosas se convirtieron de este 
modo en instrumentos de persuasión ideológica al servicio del proyecto 
romano. Instrumentos al que se sumaron las imágenes religiosas al interior 
de los templos, el espacio principal para encauzar los sentimientos de fer-
vor religioso.

RENOVACIÓN EN EL ARTE SACRO

Desde finales del siglo XVIII la producción de arte sacro, utilizado tradicio-
nalmente por la institución eclesiástica como medio de adoctrinamiento 
y motivador del fervor religioso, sufrió importantes transformaciones du-
rante el proceso secularizador de las sociedades en occidente. La pérdida 
de poder económico de las instituciones eclesiásticas, la autonomía que 
adquirieron los artistas en la decisión de la realización de sus obras y las 
nuevas filosofías de pensamiento que influyeron en el desinterés por el 
tema de lo católico-divino entre los artistas, propiciaron la reducción en 
la producción de nuevas obras de arte sacro. No obstante, en la búsque-
da para transmitir los mensajes de renovación eclesiástica y religiosa, la 
construcción arquitectónica de nuevos templos dedicados en su mayoría al 
Sagrado Corazón de Jesús y el reordenamiento jerárquico de las imágenes 
de devoción católica al interior de los antiguos y nuevos templos –basado 
en el modelo devocional romano–, la Iglesia católica encontró el medio 
idóneo de transmisión al mayor número de fieles.

La pintura y escultura de tema católico  
en la arquidiócesis de México

Desde luego, la Academia Nacional de Artes de San Carlos en la ciudad de 
México marcó en gran medida las líneas artísticas e ideológicas de muchos 
artistas mexicanos formados en ella a partir de la segunda mitad del si- 
glo XIX. La presencia de los catalanes Pelegrí Clavé (1810-1880) como di-
rector de pintura de la Academia de San Carlos de 1846 a 1867 y de  

Católicos, protestantes y liberales.indb   368 16/02/16   21:24



369EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

Manuel Vilar (1812-1860), director de escultura de 1846 a 1860 –año de 
su muerte en la ciudad de México–, influyeron en la continuidad de los 
temas religiosos en las composiciones artísticas de los estudiantes de la Aca-
demia. Aunque se puede pensar que muchas de esas obras respondieron 
más a la exigencia académica por abordar los temas sacros que a una con-
vicción ideológica de los propios artistas, pues haciendo un seguimiento de 
ellos después de su paso por la Academia, vemos que muchos abandonaron 
el tema sacro en sus obras. No obstante, hubo algunos artistas que consa-
graron su obra completa al tema católico-divino aportando importantes 
producciones artísticas que respondían a los proyectos de renovación del 
catolicismo en el país.

Iniciada la segunda mitad del siglo XIX destacó la obra religiosa de Juan 
Nepomuceno María Bernabé del Corazón de Jesús Cordero de Hoyos o, 
Juan Cordero (1822-1884), estudiante de la Academia Nacional antes de 
la llegada de Clavé, terminando su formación en Roma en la Academia  
de San Lucas donde, al igual que Clavé, estuvo influenciado por el movi-
miento de los nazarenos el cual privilegiaba los temas bíblicos. A su regreso 
de Europa se presentó para competir por la dirección de pintura de la 
Academia Nacional de San Carlos con sus obras El Redentor y La mujer 
adúltera, ambas de 1853.83 Tras haber fallado en sus aspiraciones fue llama-
do para realizar las obras de remodelación de los templos de Jesús María en 
1855, Santa Teresa en 1857 y San Fernando en 1859. En la iglesia de Jesús 
María pintó Jesús ante los doctores, obra considerada el reinicio de la pintura 
mural en México; en el templo de Santa Teresa, Cordero se encargó del 
decorado de la bóveda, de la parte interior de la cúpula y del ábside de la 
capilla con varios murales como la Renovación del Cristo de Santa Teresa, La 
Divina Providencia y Dios Padre rodeado de las virtudes (figura 50). Mien-
tras que en el templo de San Fernando pintó la cúpula y las pechinas. Tras 
las duras críticas recibidas por estas obras Cordero dejó por mucho tiempo 
el tema religioso en sus producciones artísticas.84

83 Juan Cordero regresaba de Roma a los 29 años y deseaba ocupar el puesto de Pele-
grí Clavé en la dirección de pintura de la Academia de San Carlos, sin embargo, Bernar- 
do Couto deseaba que el catalán continuara en la dirección y le ofreció la subdirección  
a Cordero, la cual rechazó. Salvador Toscano, Juan Cordero y la pintura mexicana en el si- 
glo XIX, 1946, pp. 6-7.

84 García Barragán, El pintor Juan Cordero, 1984, pp. 37-44.

Católicos, protestantes y liberales.indb   369 16/02/16   21:24



Figura 50. Dios Padre rodeado de las virtudes, obra pintada por Juan Cordero. Cúpula del templo de Santa Teresa 
la Antigua, ciudad de México. Fotografía: Gabriela Díaz Patiño.

Católicos, protestantes y liberales.indb   370
16/02/16   21:24



371EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

Como director de pintura en la Academia Nacional de San Carlos,  
Pelegrí Clavé introdujo en México la tradición de los nazarenos o puristas 
con quienes tuvo contacto en su paso por Roma, llegando a intercambiar 
ideas con Bertel Thorvaldsen y Friedrich Overbeck.85 La influencia de los 
nazarenos se vio reflejada en las obras iniciales de varios de los estudiantes 
de la Academia Nacional como Joaquín Ramírez (1839-1866) con su obra 
El interior del arca de Noé (1857), o Rafael Flores (1832-1886) con La 
Sagrada Familia (1857). Lo mismo ocurrió con la obra de Santiago Rebull 
(1829-1902), sus obras de tema religioso, realizadas durante el periodo en 
que fue alumno de Clavé y después enviado a Roma son descritas por la 
crítica artística mexicana como de “notable corrección en el dibujo, sobrie-
dad en la gama del colorido, sentimiento en la expresión y buen gusto en 
la distribución de las luces y de las sombras”, era pues, la pintura de Rebull 
como Clavé entendía el arte “cristiano, suave y pulcro”,86 muy probable-
mente la fuerte influencia e incluso intervención en la composición por 
parte de Clavé en las obras de sus estudiantes fue lo que orilló a muchos 
de ellos a dejar el tema sacro a un lado, con la intención de separarse de 
las comparaciones con la obra de su maestro.87 Otros importantes pintores 
que dieron continuidad a las enseñanzas de Clavé fueron José Salomé Pina 
(1830-1909), de los pocos que mantuvo su interés por el tema católico-
divino en sus obras, de las cuales destacan San Carlos Borromeo repartiendo 
limosna al pueblo (1853) y Salida de Agar e Ismael para el desierto (1852); 
fue nombrado director de pintura de la Academia de San Carlos tras la 
partida de Pelegrí Clavé en 1867 y en 1889 fue invitado a colaborar en la 
decoración de la Colegiata de Guadalupe.88 También forma parte de esta 
primera etapa de pintores mexicanos que abordaron el tema católico-divi-

85 Escobar Ceballos, Pintando la nueva nación, 2012, p. 30.
86 Moyssén Echeverría, Julieta Ortiz (ed.), La crítica de arte en México, 1999,  

pp. 135-137.
87 Escobar Ceballos, Pintando la nueva nación, 2012, p. 60.
88 A José Salomé Pina se atribuye su intervención en la desaparición de una corona 

sobre la cabeza de la Virgen de Guadalupe en la tilma original atribuida al milagro de Juan 
Diego. Varios autores mencionan que el abad de la Colegiata de Guadalupe, Antonio Plan-
carte y Labastida, pidió a Pina hiciera desaparecer de la pintura dicha corona para poder 
justificar la coronación que se estaba solicitando a la Santa Sede. Lauro López, Catecismo 
histórico guadalupano, 1953. 

Católicos, protestantes y liberales.indb   371 16/02/16   21:24



372 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

no bajo la influencia de la Academia Nacional, Felipe Santiago Gutiérrez 
(1824-1904), cuya obra completa estuvo destinada a dicho tema iniciando 
con La caída de los ángeles rebeldes (1850), pasando por El anuncio de la 
muerte de José (1856) y las obras realizadas para el templo del Carmen  
y de la Merced de Toluca. Su pintura fiel a las enseñanza de Clavé estu- 
vo dedicada a temas bíblicos y en menor medida a algunos retratos y esce-
nas de costumbres.

En cuanto a la escultura sacra, ésta fue menor que la producción pictó-
rica y, al igual que la pintura, estuvo marcada por la influencia del director 
de escultura de la Academia de San Carlos, Manuel Vilar. Sin embargo, a 
diferencia de Clavé, Vilar no limitó su producción a los temas religiosos, 
dio inicio al desarrollo de temas de la historia prehispánica de México. 
Entre sus discípulos destacaron Juan Bellido, quien sólo abordó el tema 
católico-divino con la obra San Isidro Labrador (1856); lo mismo ocurrió 
con Felipe Sojo, cuya obra sacra se limitó a La degollación de San Juan Bau-
tista (1852) y El descendimiento de Cristo (1856). 

Los acontecimientos políticos influyeron en la disminución de la pro-
ducción de obras artísticas de tema católico-divino. Las tendencias libera-
les de Maximiliano de Habsburgo influyeron en la producción artística de 
corte liberal de la Academia Nacional de San Carlos. El proyecto cultu- 
ral del emperador austriaco impuso a Pelegrí Clavé la realización de diversas 
obras nacionalistas en donde se observa la vinculación del pasado prehispá-
nico con los principales protagonistas del movimiento de independencia 
nacional. Aunque Clavé realizó las obras, su relación con el emperador 
no fue cordial, incluso tuvo deseos de renunciar, pero los compromisos 
adquiridos para la realización de varias pinturas murales en la cúpula del 
templo de la Profesa en la ciudad de México (1865-1867) lo mantuvieron 
en el puesto.89 

Al tiempo del triunfo liberal y la presencia de Benito Juárez en la presi-
dencia de la República, la Academia Nacional de San Carlos dio término a 
una etapa dominada por la presencia conservadora que la dirigía. Ramón 
Isaac Alcaraz fue nombrado por Juárez nuevo director de la Academia, la 

89 Fernando Báez Lira y Patricia Báez Rentería, “La Academia de San Carlos en Méxi-
co”, 2010, en http://www.bicentenario2010.buap.mx/ponencias/primer/Ponencia_Fer-
nando_Baez_Lira.pdf.

Católicos, protestantes y liberales.indb   372 16/02/16   21:24



373EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

cual cambió su nombre a Escuela Nacional de Bellas Artes. De acuerdo 
con Cecilia Escobar, la prioridad de Alcaraz fue eliminar a la vieja ad-
ministración y a la Junta de Gobierno. Pelegrí Clavé renunció, pero sus 
discípulos José Salomé Pina y Santiago Rebull se quedaron en la dirección 
de las clases de pintura y dibujo al desnudo, y aunque la influencia de la 
escuela de Clavé se vio reflejada en la ejecución de las obras, los temas 
sacros fueron quedando rezagados por temas prehispánicos y de los héroes 
insurgentes. El proyecto cultural de los gobiernos liberales de Juárez y Ler-
do de Tejada quería reemplazar la expresión europeizante en la cultura y 
el arte por una conciencia propia de los mexicanos, por ello fomentaron 
las exposiciones artísticas con carácter de actos públicos y fiestas cívicas 
orientando las expresiones artísticas hacia los valores patrios, la producción 
de temas y hechos históricos, tipos nacionales, de costumbres mexicanas y 
paisajes mexicanos. 

No obstante el desarrollo de esta nueva tendencia nacionalista, las 
expresiones artísticas católico-divinas buscaron nuevas formas de seguir 
vigentes. Dentro de la pintura destacó en el último cuarto del siglo XIX 
y principios del XX el pintor y sacerdote jesuita Gonzalo Carrasco (1859-
1936), egresado de la Escuela Nacional de Bellas Artes. Desde luego su 
vínculo con la Compañía de Jesús orientó su trabajo artístico –descrito 
por los críticos de la época y actuales como de “cuidada factura e innegable 
atractivo”– al servicio de las necesidades pastorales de la arquidiócesis de 
México. Sus trabajos más reconocidos son los realizados para la decora-
ción de la Colegiata de Guadalupe, que se convertiría en Basílica tras la 
coronación de la imagen guadalupana en 1895; las pinturas y decoración 
de la iglesia de la Sagrada Familia en la ciudad de México, en el santuario 
guadalupano de León, Guanajuato y en la parroquia de San Juan Nepo-
muceno en Saltillo.90 

El declive por la representación pictórica del mundo católico-divino a 
partir de la segunda mitad del siglo XIX en México, ha propiciado el des-
conocimiento de pintores como Carrasco. La intransigencia artística de las 
jerarquías eclesiásticas colaboró en cierta forma con ese declive. Las ideas 
vanguardistas fueron consideradas un retroceso en el plano plástico, una 

90 Hugo A. Cardoso, “Gonzalo Carrasco. Pintor Sacro”, en http://www.liceus.com/cgi-
bin/ac/pu/GONZALO%20CARRASCO.pdf.

Católicos, protestantes y liberales.indb   373 16/02/16   21:24



374 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

distorsión arbitraria de la realidad por ello se pensó desde la cúpula papal 
rescatar las imágenes sacras de gran tradición y las expresiones plásticas 
clásicas.

Los vitrales

Es entonces cuando resurgió el uso de los vitrales dentro de los templos 
como un medio para transferir conceptos doctrinales a través de los efec-
tos lumínicos del vidrio. No es casualidad que los antiguos y los nuevos 
templos que se estaban construyendo en la capital mexicana, hicieran uso 
de los vitrales.

Los vitrales, retomados en México por el arte neoclásico que surgió en 
el siglo XIX, forman parte de un enorme movimiento de ideas nacidas en la 
Europa de la Revolución francesa. De acuerdo con algunos historiadores 
del arte, el espíritu de los vitrales es más bien sereno y tolerante con res-
pecto al arte barroco del Antiguo Régimen. Pero en México tardaron en 
concretarse esas nuevas ideas arquitectónicas y del diseño.91

Si bien durante los primeros gobiernos liberales en México se veía en el 
arte barroco la barbarie del régimen español y las secuelas de una cultura 
católica dominada por el fanatismo, la superchería y la ignorancia que, 
desde algunas posturas liberales, era necesario erradicar, en el gobierno de 
Porfirio Díaz esa visión liberal adquirió nuevos matices. Surgió un deseo 
vehemente de pensar como la Europa ilustrada y racional, lo que en tér-
minos artísticos posibilitó, entre otras cosas, el desarrollo en México de la 
industria vidriera y particularmente el diseño artístico en vitrales. 

Claudio Pellandini, un suizo que llegó a México en 1839, comenzó el 
negocio del vidrio con la venta de marcos, cristales para espejos y graba-
dos artísticos. Con su visión empresarial Pellandini logró hacer prosperar 
su negocio y en 1895 establecer la primera fábrica de artículos de arte 
en el país. Construyó unos enormes talleres con maquinaria importada 
de Europa y de Estados Unidos. La fábrica contaba con varias secciones, 
pero la que le dio más fama a la casa Pellandini fue la de vidrieras artísticas 
emplomadas debido a que éstas fueron solicitadas para muchas iglesias 

91 Larissa Pavlioukova, “Reflejo de las devociones. La Vidriera en el ámbito religioso”, 
2004, pp. 162-175.

Católicos, protestantes y liberales.indb   374 16/02/16   21:24



375EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

de la ciudad de México y de otros estados de la República, así como para 
edificios particulares e incluso oficinas como la Tesorería General, el Salón 
de embajadores del Palacio Nacional y hasta el Castillo de Chapultepec.92

De esta forma la idea del vitral resurgió en la iniciativa artística tanto 
de miembros y colaboradores del gobierno liberal como entre miembros de 
las iglesias católica y protestantes. Todos consideraron a las vidrieras como 
un medio sutil para transmitir, en los espacios públicos de su incumbencia, 
los mensajes políticos unos y religiosos otros.

A lo largo del último cuarto del siglo XIX y las primeras décadas del XX 
encontramos varias muestras importantes de templos católicos que resca-
taron el arte del vitral para expresar plenamente el simbolismo místico del 
proyecto de renovación católica en el mundo. Los temas fundamentales de 
las vidrieras de los templos católicos de la ciudad de México se concentra-
ron en las imágenes del Sagrado Corazón de Jesús, la Virgen María en su 
advocación del Inmaculado Corazón y de entre los santos principalmente 
a San José.

El ex convento de Jesús María, cuya iglesia fue totalmente reformada 
al estilo neoclásico alrededor de 1800 por el arquitecto Antonio González 
Velásquez, conserva sus vitrales, realizados en su mayoría a finales del si- 
glo XIX.93 La serie de vitrales repartidos en la cúpula y la nave son muestra 
del interés eclesiástico de transmitir el mensaje de una cristiandad renovada 
y sumergir a los fieles en la atmósfera mística del templo. En los laterales de 
la cúpula vemos dos vitrales dentro de los vanos que simulan el ojo de dios, 
en ellos está representado el Corazón de Jesús de un lado y el de María del 
otro94 (figuras 51 y 52). En el centro de la cúpula se encuentra otro vitral 
con la representación de la advocación mariana del Inmaculado Corazón 
de María (figura 53) y sobre una lateral de la nave vemos dos vitrales, uno 
con la representación de la imagen de medio cuerpo del Sagrado Corazón 

92 Alfaro Cuevas, “Un acercamiento a la historia del diseño en México. El caso del 
empresario Claudio Pellandini a través de El Mundo Ilustrado”, 2007.

93 El vitral del ábside que representa el ojo de dios en un triángulo, la Divina Providen-
cia, lleva el epígrafe: “Fin de siglo XIX anno 1900”.

94 Un “detente” es un pequeño emblema que se lleva sobre el pecho, con la imagen del 
Corazón de Jesús, se le conoce también como Escapulario del Sagrado Corazón y fue una 
de las peticiones que, de acuerdo con las narraciones de Margarita María Alacoque, hizo 
Jesucristo en una de sus apariciones.

Católicos, protestantes y liberales.indb   375 16/02/16   21:24







378 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

de Jesús y el segundo con un “detente”95 (figuras 54 y 55). La representa-
ción del detente es tomada del uso que dio el pueblo francés, en la loca-
lidad de Vendée, a la imagen del Corazón de Jesús durante la Revolución 
francesa y en defensa de la religión católica. A partir de entonces se tiene 
la imagen del detente como insignia popular en defensa del catolicismo.

El corazón solo, sin el cuerpo de Jesús o el de María fueron represen-
taciones comunes en las vidrieras de los templos de finales del siglo XIX y 
principios del XX. Como los que se encuentran en el ex convento de Jesús 
María, a los que ya hicimos mención, o en el templo de San Bernardo (fi-
guras 56 y 57) o en el templo de Nuestra Señora de Loreto. Las vidrieras 
en el templo de Loreto de la ciudad de México hacen alusión a las letanías 
lauretanas, invocaciones a María Santísima bajo sus títulos más conocidos 
por el pueblo cristiano y creadas y difundidas desde el templo italiano de 
Loreto. De esta forma podemos apreciar en las vidrieras la representación 
del Corazón de María con la corona de flores y la espada atravesando el 
corazón, y en la parte baja del vitral, ya sea la imagen de la rosa mística, o 
bien, la estrella matutina (figura 58). Estas imágenes recordaban que fren-
te a las graves necesidades espirituales que los tiempos modernos habían 
propiciado, según el discurso eclesiástico, se encontraba María Santísima, 
madre de Dios, como la principal Patrona y abogada en todos los tiempos 
para dirigir a “las huestes de cristo” contra quienes se opusieran al “Reina-
do Temporal de Cristo”. 

La representación del Sagrado Corazón de Jesús de medio cuerpo o 
de cuerpo completo comenzó a hacerse más frecuente a principios del si- 
glo XX. En los templos de Santa Inés y Santa Teresa la Antigua se conservan 
en la cúpula dos importantes representaciones del Sagrado Corazón de 
Jesús. El vitral de Santa Inés nos recuerda al Jesús con su Sagrado Corazón 
tal y como fue representado por algunos artistas al final de la época colo-
nial. Jesús, con el corazón en el pecho (rodeado de destellos luminosos, la 
corona de espinas y la llaga que deja brotar su preciosa sangre), ya no sos-
teniéndolo con la mano derecha sino con los brazos abiertos señalando su 
corazón como fuente de salvación. Parado sobre nubes lo acompañan los 

95 La vidriera con la imagen del Inmaculado Corazón de María exhibe el nombre de  
doña Soledad Plancarte de Sainz, mientras que la vidriera con el Sagrado Corazón el  
de Tirso de Sainz, los donantes de las vidrieras.

Católicos, protestantes y liberales.indb   378 16/02/16   21:24











383EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

En cuanto al vitral con la representación del Sagrado Corazón de Jesús 
que se encuentra en la cúpula de Santa Teresa la Antigua en el centro de la 
ciudad de México, nos muestra una comprensión del mensaje expiatorio 
ante los errores de la modernidad y el reconocimiento de Jesucristo como 
Rey del Universo. El vitral presenta la imagen de Cristo revestido con traje 
imperial, la mano derecha en posición de bendecir y con la izquierda seña-
lando su corazón humano herido durante la Pasión; son visibles también 
la aureola y las huellas de los estigmas (figura 60).

En relación con otras imágenes religiosas representadas en los vitrales 
hay que destacar que prácticamente dominó la del Sagrado Corazón de 
Jesús, ya sea bajo su representación de cuerpo completo o el corazón solo. 
No obstante, encontramos alguna representación de San José, poco co-
mún, pero que tanto en el templo de San Hipólito (figura 61) como en el 
de la Santa Veracruz de la ciudad de México (figura 62), se quiso presentar 
en la nueva significación de la imagen devocional josefina: San José de 
pie, siempre con el niño Jesús en brazos, con ello se recordaba a José como 
padre putativo de Jesús, hombre de trabajo y fiel esposo de María. Cabe 
mencionar que aun cuando durante el siglo XVIII hubo algunos intentos, 
por parte de miembros de la Compañía de Jesús, de introducir el culto al 
corazón de José, en 1899, el Concilio Latinoamericano abolió dicho culto 
y por consiguiente quedaron prohibidas las representaciones iconográficas 
de esta imagen:

El culto al corazón de San José fue ya reprobado por Gregorio XVI, y por 

consiguiente quedaron prohibidas las medallas, que juntamente con los  

SS. Corazones de Jesús y de María representaban el de S. José, cuidarán los 

párrocos de que no se introduzca tal culto, y donde se hubiere por acaso in-

troducido se abolirá.97

En el templo de la Santa Vera Cruz encontramos en los vitrales la re-
presentación de Santa Catalina de Siena y de la Virgen del Carmen. Esta 
última representación mariana fue colocada en los vitrales de otras iglesias, 
ya que la devoción al Escapulario de Nuestra Señora del Carmen había lo 

97 Actas y decretos del Concilio..., 1906, pp. 238-239.

Católicos, protestantes y liberales.indb   383 16/02/16   21:24





Figura 61. Vitral con la imagen de San José en el templo de San Hipólito, 
ciudad de México.

Católicos, protestantes y liberales.indb   385 16/02/16   21:24



Figura 62. Vitral con la imagen de San José en el templo de la Santa Vera Cruz, 
ciudad de México.

Católicos, protestantes y liberales.indb   386 16/02/16   21:24



387EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

grado importantes indulgencias en la segunda mitad del siglo XIX (figu- 
ras 63 y 64).

Los vitrales religiosos de finales del siglo XIX y principios del XX, además 
de invitar a la contemplación, a la oración y a la introspección contenían 
enseñanzas espirituales y mensajes de defensa del catolicismo que se po-
dían leer en la simbología de los colores, los íconos o la actitud de las 
personas santas que fueron objeto de tema del vitral. Se pretendió así que 
las imágenes devocionales del Sagrado Corazón de Jesús, de la Inmaculada 
Concepción de María y de San José se integraran al discurso de renovación 
espiritual de la Iglesia católica. A finales del siglo XIX y principios del XX ese 
discurso adquirió nuevas dimensiones. En los últimos años de su pontifi-
cado León XIII comenzó a hablar con mayor claridad del derecho de los 
católicos de defender y restituir el “Reino Temporal de Cristo”. En sus do-
cumentos pontificios hablaba de la legitimidad de un enfrentamiento ideo-
lógico entre las diversas filosofías que habían surgido de las revoluciones 
de finales del siglo XVIII y el catolicismo. En ese sentido, la manifestación 
pública de los católicos contra el liberalismo o el socialismo se convertía en 
una segunda epopeya semejante a la de Constantino en el siglo IV y donde 
el resultado tendría que ser el triunfo de la Iglesia y la extensión del reinado 
de Jesucristo. Por eso al discurso eclesiástico en el púlpito lo acompañaban  
la presencia de esas imágenes devocionales que transmitían el proyecto  
de la “nueva cristiandad”.

Reordenamiento de las imágenes escultóricas y pictóricas

Ya observamos que tanto en la Sagrada Congregación de Ritos y en las actas 
del Concilio Plenario Latinoamericano quedó estipulado de forma inde-
pendiente, que las imágenes del Sagrado Corazón de Jesús, de la Inmacula-
da Concepción de María y de San José eran obligatorias en todas las iglesias 
católicas del orbe. En la medida de lo posible dichas imágenes debían for-
mar parte prioritaria en el ordenamiento de todas las imágenes de devoción 
católica al interior de los templos. El objeto de estas medidas era unificar 
y priorizar la devoción de los fieles. Si bien, la imagen devocional central 
correspondía a la que estaba consagrado cada templo, en el retablo del altar 
principal las imágenes que integran el modelo devocional romano debían  
ser incorporadas, fuese en el mismo retablo o en altares colaterales al tem-

Católicos, protestantes y liberales.indb   387 16/02/16   21:24







390 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

plo. Es por esto que en prácticamente todos los templos de la República 
Mexicana encontramos imágenes de los íconos religiosos que sintetizaban 
los objetivos de reforma y redefinición de la cultura y espiritualidad católi-
ca frente a la modernidad. 

Siguiendo con los acuerdos tomados en el Concilio Latinoamericano 
en relación con el uso de las imágenes y objetos de devoción,98 las adminis-
traciones arzobispales de finales del siglo XIX y principios del XX pusieron 
atención al levantamiento de esculturas con la imagen del Sagrado Cora-
zón de Jesús en todas las iglesias parroquiales y templos de la arquidiócesis 
de México, así como la recomendación de tener una imagen del Sagrado 
Corazón en escultura o pintura en los hogares cristianos, con el objeto de 
construir un paisaje devocional paralelo al proyecto de restauración religio-
sa (figuras 65 y 66).

No fue necesario esculpir nuevas imágenes de la Inmaculada Concep-
ción de María, pues ésta se encontraba ya en muchos templos de la arqui-
diócesis. En todo caso muchas parroquias mandaron restaurar las imágenes 
que ya se tenían a la exposición pública, mientras que otras mandaron 
renovar sus imágenes. Fue el caso de la imagen escultórica representando 
a la Inmaculada Concepción de María de principios del siglo XX que se 
conserva en la catedral metropolitana (figura 27).

Desde la primera consagración al Sagrado Corazón de Jesús en la arqui-
diócesis de México en 1875, se mandaron hacer o se arreglaron pinturas 
y esculturas en algunas iglesias parroquiales y capillas de acuerdo con las 
normas iconográficas que se estaban definiendo. Así, encontramos im- 
portantes representaciones escultóricas del Sagrado Corazón de Jesús  
en la Catedral Metropolitana, en Santo Domingo o en El Carmen (figu- 
ras 67, 68 y 69).

98 “Es preciso inculcar con mucho cuidado a los fieles que la historia de los misterios de 
nuestra Redención, manifestada en cuadros y otros objetos semejantes, sirve para enseñar 
al pueblo los artículos de la fe, y grabarlos en su memoria, y hacer que los tenga presentes; 
que se saca gran provecho de las imágenes, no sólo porque recuerdan al pueblo los benefi-
cios y dones que le ha conferido Cristo; sino porque se ponen ante los ojos de los fieles los 
milagros de Dios por medio de sus Santos en su vida y costumbres, y se muevan a adorar 
y amar a Dios, y a cultivar la piedad”. Actas y decretos del Concilio Plenario de la América 
Latina, 1906, pp. 236-237.

Católicos, protestantes y liberales.indb   390 16/02/16   21:24













396 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

yecto de reforma y ante el panorama político que se estaba desarrollando 
en México –la destitución presidencial de Porfirio Díaz–, Leopoldo Ruiz y 
Flores, arzobispo de Michoacán (1911-1941), decidió dar a la imagen del 
Sagrado Corazón de Jesús un marcado significado de combate frente a las 
nuevas circunstancias históricas por las que atravesaba el país en general y 
la Iglesia católica mexicana en particular. Con esto se empezó a abrir una 
brecha, entre los años de 1910 y 1913 –el inicio de la Revolución mexicana 
y el decimosexto centenario de la paz Constantina– para la construcción 
de la imagen de Cristo Rey.100 

Aunque las imágenes esculpidas, de acuerdo con las prescripciones de 
la Sagrada Congregación de Ritos, tuvieron que mantener ciertos límites 
en cuanto a su expresión artística, a medida que se precisaban los significa-
dos políticos y sociales de la representación del Sagrado Corazón de Jesús 
como “el más eficaz remedio contra las gravísimas dolencias de nuestra 
sociedad”,101 se permitieron pequeños cambios en la imagen. A partir de 
la Renovación de la Consagración Nacional al Sagrado Corazón de Jesús 
en México –la cual se realizó el 6 de enero de 1914 y en cuya ceremonia 
se colocó corona y cetro de oro a los pies de la imagen–, se comenzaron a 
agregar en todas las imágenes el globo terráqueo rodeado de nubes sobre el 
cual se colocaba al Sagrado Corazón de Jesús. Algunas figuras incluyen dos 
querubines a los lados y otras contienen una banda con alguna inscripción 
o una corona, motivos que aluden a Cristo Rey. Es en ese momento cuan-
do se comienza a institucionalizar la representación de Cristo Rey sobre la 
imagen del Sagrado Corazón de Jesús.

Por otra parte, es importante mencionar también el desarrollo paralelo 
de la devoción al Sagrado Corazón de Jesús Niño en una interesante alu-
sión a las anticipaciones de la Pasión. Esta devoción nace a la par que la 
del Sagrado Corazón de Jesús y bajo el mismo sentido de expiación por los 
errores de la modernidad asignado en la segunda mitad del siglo XIX y hasta 
antes de la encíclica Annum Sacrum (1899). En su mayoría las imágenes 

100 Para el arzobispo de Michoacán, el proyecto de restauración en México había logra-
do importantes progresos bajo el régimen porfirista. Sin embargo, la situación coyuntural 
por la que atravesaba el país, sobre todo a partir del estallido armado de 1910, obligaba a 
los católicos a alcanzar una expresión más definida en el proyecto de restauración nacional. 
Díaz, Renovación espiritual…, 2001, pp. 152-167.

101 El Mensajero del Sagrado Corazón de Jesús, 1877, núm. 89.

Católicos, protestantes y liberales.indb   396 16/02/16   21:24



397EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

del Sagrado Corazón de Jesús Niño localizadas en templos de la ciudad de 
México son de principios del siglo XX, nos lo indica fundamentalmente su 
representación como Soberano temporal y espiritual de Jesús infante. En 
el santuario de Nuestra Señora de Loreto se muestra una representación de 
Jesús infante, se encuentra de pie sobre una peana de madera sosteniendo 
con la mano derecha varios corazones, pintados de un rojo intenso, y con 
la izquierda nos ofrece su corazón (figura 70). En el templo de Santo Do-
mingo, encontramos otra imagen escultórica de Jesús Niño, de pie sobre 
un globo terráqueo, con el corazón en llamas, sangrante y con una cruz, 
sobre su túnica rosa, la imagen sostiene con la mano derecha una hostia y 
con la izquierda extendida parecen ofrecernos el sagrado sacramento (figu-
ra 71). Las imágenes llevan corona de metal detrás de su cabeza en alusión 
a la realeza temporal y espiritual de Cristo.

Dado que la Congregación de Ritos prohibió la representación pictó-
rica del Sagrado Corazón de Jesús para uso de veneración pública, las re-
presentaciones pictóricas en templos católicos de la arquidiócesis de Méxi-
co son pocas pero se conservan algunas expuestas en una custodia. Muy 
probablemente esas imágenes datan de finales del siglo XVIII y principios 
del siglo XIX (figuras 72 y 73). Aunque también encontramos alguna de 
finales del siglo XIX y con los nuevos significados asignados en la segunda 
mitad del siglo XIX como la pintura de la visión crística de Margarita María 
Alacoque que se encuentra en el templo de Santa Inés y a la que ya hemos 
hecho alusión en el capítulo 1 (figura 8).

Procesiones y peregrinaciones

El retorno de lo católico en el paisaje urbano que se intentó con la cons-
trucción de nuevos templos o al interior de todas las iglesias con las imá-
genes escultóricas, pictóricas y los vitrales quiso crearse en los espacios ex-
ternos, regresar a las calles con las procesiones de las principales imágenes 
religiosas en la capital y de cada uno de los pueblos de la arquidiócesis; de 
la misma forma se pensó en impulsar y aumentar el número de los cami-
nantes peregrinos que se dirigieran a los santuarios de mayor devoción en 
el país. 

Por eso, desde el momento en que Labastida comenzó su proyecto de 
coronación a la Virgen de Guadalupe estimuló las peregrinaciones al san-

Católicos, protestantes y liberales.indb   397 16/02/16   21:24











402 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

tuario del Tepeyac aumentando las indulgencias concedidas por los su-
mos pontífices a aquellos que se sumaran a la peregrinación. Pero la gran 
promoción que hiciera primero Pío IX con las grandes peregrinaciones a 
Lourdes y después León XIII con la organización en todo el mundo de 
la consagración al Sagrado Corazón de Jesús, dieron pie para que en la 
arquidiócesis de México a partir de los últimos años del siglo XIX, se orga-
nizaran con mucho mayor esplendor las peregrinaciones a los santuarios 
más importantes de la región. Así, volvieron a ser centro de importantes 
procesiones en la ciudad de México las imágenes de Nuestra Señora de los 
Ángeles, la de la Soledad en el templo de Santa Cruz y la Soledad, Nuestra 
Señora de la Antigua y Nuestra Señora de la Asunción en Catedral; revi-
vieron por algún tiempo las procesiones a las imágenes de Nuestra Señora 
de las Aguas, en el ex convento de Jesús María y la de Nuestra Señora de 
Belén, en el antiguo templo de betlemitas. También se impulsaron las pe-
regrinaciones a los santuarios de la Piedad y de los Remedios en el Estado 
de México, a San Andrés Totoltepec en Tlalpan, a Xochimilco para ver a 
Nuestra Señora de la Candelaria, al santuario de San Miguel de Chalma 
para visitar la imagen del Santo Cristo, y al pueblo de Amecameca donde 
se encuentra la legendaria imagen devocional del Señor del Sacromonte. 
Pero, sin duda, el camino hacia el santuario de Guadalupe fue el más reco-
rrido durante aquellos años de finales del siglo XIX. 

Además de estas conglomeraciones peregrinas, la segunda mitad del 
siglo XIX se caracterizó por un enorme despliegue de procesiones a las di-
versas imágenes devocionales de los grandes templos, pequeñas capillas o 
en las iglesias parroquiales. Las continuas disposiciones gubernamentales 
en torno a las formas externas de manifestar la religiosidad, lejos de sus-
pender dichos actos, motivó la desobediencia de los ciudadanos. Sea por 
instigación clerical o por iniciativa popular, a lo largo de esa segunda mitad 
del siglo XIX fueron múltiples las procesiones que se realizaron en toda la 
arquidiócesis de México, muchas veces como reacción tanto a las Leyes de 
Reforma como a la presencia de protestantes.

En el archivo histórico de la Suprema Corte de Justicia encontramos 
varios expedientes relacionados con procesos seguidos contra ciudadanos 
y clérigos que participaron en actos de culto externos, cayendo con ello, 
consciente o inconscientemente, en infracciones a las Leyes de Reforma. 
Un caso importante, por el personaje que lo protagonizó, es la causa que 

Católicos, protestantes y liberales.indb   402 16/02/16   21:24



403EL DISCURSO ICONÓDULICO EN EL ARZOBISPADO DE MÉXICO

se siguió contra Fortino Hipólito Vera, cura vicario de Amecameca en el 
Estado de México, impresor y editor de importantes obras recopiladoras 
de documentos relativos a la administración de la Iglesia católica mexi-
cana, canónigo de la Colegiata de Guadalupe y futuro primer obispo de 
Cuernavaca. En 1885 el juzgado de distrito del Estado de México instruyó 
causa contra Vera y socios por infracción de las Leyes de Reforma, y aun-
que se dictó auto de sobreseimiento dando por cerrado el caso,102 en el 
entendido que la infracción no había causado mayores trastornos, Vera, 
como muchos sacerdotes, siguió instando a sus parroquianos a celebrar 
públicamente a las imágenes devocionales de sus iglesias.

En realidad tampoco es que se necesitara del aliciente clerical para sa-
car a las calles a las imágenes devocionales, en muchas localidades de la 
arquidiócesis se dio el caso de procesiones cuyo único objetivo era mostrar 
a los grupos protestantes que pretendían instalarse en algún pueblo, que la 
única religión aceptada por sus pobladores era la católica, demostrándolo 
con las prácticas realizadas públicamente, sin importar las consecuencias 
que pudiera tener con la autoridad política.103 De la misma forma la prensa 
liberal y protestante se encargaba de denunciar los constantes abusos de 
las autoridades y de los ciudadanos en el tema de las prácticas religiosas 
externas. 

La importancia que adquirieron durante esos años las peregrinaciones 
religiosas era esencial para el proyecto de recuperación de la Iglesia católica, 
pues en la medida en que las localidades se manifestarán pública y pacífi-
camente, los gobiernos comprenderían que el catolicismo estaba muy lejos 
de ser extirpado de la conciencia de sus fieles.

Situación que en México se intentó mostrar principalmente después 
de la expulsión del país de Porfirio Díaz. El proyecto de renovación ecle-
siástica y religiosa en México había logrado importantes progresos bajo el 
régimen porfirista. Una jerarquía católica sólida y unificada en su mayoría 
por el seguimiento al proyecto de reforma propuesto por León XIII; una 

102 Archivo Histórico de la Suprema Corte de Justicia (AHSCJ), Caja 114, Exp. 7342, 
Núm. clasificador: 1886-10-27-SCJ-1S-Tc-Mx-.

103 En este sentido resultaría interesante revisar en la documentación de la Corte varias 
de las causas seguidas, en el arzobispado o en otras jurisdicciones eclesiásticas, por infraccio-
nes a las Leyes de Reforma o por ataques a la libertad de cultos. Esto nos permitiría observar 
la aplicación de las leyes en ese sentido y durante esos años.

Católicos, protestantes y liberales.indb   403 16/02/16   21:24



404 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

importante organización religiosa y seglar que había logrado establecerse 
como parte integral de la sociedad con escuelas, asociaciones y grupos de 
piedad cristiana y, finalmente, una nueva generación de fieles católicos for-
mados bajo la percepción de una guerra emprendida contra la institución 
eclesiástica y la religión católica y por la que estaban dispuestos a luchar, 
incluso con las armas, para salvaguardar los ideales de la cultura católica 
en México.

Católicos, protestantes y liberales.indb   404 16/02/16   21:24



EPÍLOGO

La fuerza de la tradición católica en México es innegable. En 2010 el INEGI 
registró 83.9% de la población mexicana que se asume como católica.1 
Vemos, en una sociedad como la ciudad de México –urbanizada, plural y 
dinámica– cada fin de mes la procesión de imágenes de San Judas Tadeo 
a la iglesia de San Hipólito o, anualmente, el mayor número de visitantes 
a un santuario en América Latina (la Basílica de Guadalupe), o simple-
mente, no hay semana en la ciudad de México cuyo barrio o colonia no 
realice la festividad al santo patrono correspondiente, a la usanza de algu-
nos poblados o comunidades del interior de la República: procesión de  
la imagen, cánticos religiosos, la misa respectiva, juegos mecánicos y  
de azar, vendimia de alimentos y recuerdos, alcohol, música en todas partes 
y juegos pirotécnicos. 

No obstante esta realidad, el sociólogo Roberto Blancarte apuntaba  
en 2011 la pérdida de unos cuatro millones de católicos en México en- 
tre 2000 y 2010.2 Asimismo, el investigador Elio Masferrer subraya la caí-
da de vocaciones sacerdotales, de parroquias y párrocos activos, así como 
de los ritos sacramentales (bautizos, primera comunión, matrimonios).3 

1 INEGI, Panorama de las religiones en México 2010, 2011, en http://www.inegi.org.
mx/prod_serv/contenidos/espanol/bvinegi/productos/censos/poblacion/2010/panora_re-
ligion/religiones_2010.pdf.

2 Blancarte indicó que el descenso ha sido progresivo desde 1950, año en el que  
el 98.1% de la población se declaraba católico; en 1960 bajo a 96.4%; en 1970 a 96.17%; 
en 1980 a 92.62%; en 1990 a 89.69%; en 2000 a 88% y 2010 a 83.9%. “Mil mexicanos 
abandonan a diario el catolicismo”, El Universal, 2 de abril de 2011, en http://www.eluni-
versal.com.mx/notas/756296.html.

3 Masferrer, Religión, política y metodologías, 2013, pp. 93-95.

[405]

Católicos, protestantes y liberales.indb   405 16/02/16   21:24



406 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Esta dualidad en el panorama religioso en México nos indica que asu-
mirse como católico no necesariamente significa creer en la institución 
eclesiástica y en muchas de sus normas, principios y valores. Cómo enten-
der, por un lado, el arraigo de las tradiciones católicas entre los mexicanos 
y, por otro, el creciente descenso del catolicismo en el país. Esta circuns-
tancia es resultado de un proceso histórico que merece comenzar a ser estu-
diado con detalle y que se remonta a la construcción de los Estados laicos. 

  Mencionábamos en la introducción de esta investigación que 
hasta hace poco los estudios que abordaban el tema de la Iglesia católica 
mexicana en el siglo XIX habían centrado su interés fundamentalmente en 
entender las relaciones y conflictos que se establecieron entre el Estado 
liberal y la institución eclesiástica o entre la ideología política liberal y la 
denominada conservadora. En su mayoría esos estudios nos han permitido 
observar con detalle diversos aspectos que se refieren al impacto que la re-
forma liberal tuvo sobre las iglesias católicas locales o sobre la participación 
de la jerarquía eclesiástica o la organización católico-seglar. Este modelo 
historiográfico nos presenta la idea de una sociedad claramente dividida 
por sus ideas políticas. Sin embargo, estudios más recientes, enfocados en 
el desarrollo cultural decimonónico, nos indican que la definición política 
y religiosa de los hombres y mujeres que vivieron a lo largo del siglo XIX fue 
mucho más compleja. Si bien, ahora visualizamos que había católicos con 
ideas liberales moderadas, u hombres con una clara ideología política libe-
ral que al tiempo manifestaban una fuerte convicción en su espiritualidad 
cristiana, o sabemos también de los acercamientos de políticos, intelectua-
les y sacerdotes católicos con otras confesiones religiosas, no podemos en-
tender las contradicciones en las que ellos mismos caían, muchas veces sin 
ser del todo conscientes, hasta que intentamos ahondar sobre el impacto 
de la cultura católica en la conformación del Estado nacional mexicano y 
viceversa. 

Hasta qué grado se modificaron las creencias y costumbres de esa cultu-
ra católica que pretendía ser laicizada, en qué medida las políticas religiosas 
tomadas por los gobiernos liberales afectaron la espiritualidad y religio-
sidad de las naciones católicas, de qué forma y hasta qué punto logra- 
ron penetrar otras confesiones religiosas en los países dominados por el 
catolicismo, son cuestiones que no habían sido abordadas por la histo-
riografía eclesiástica del siglo XIX hasta hace muy poco. Así que desde esas 

Católicos, protestantes y liberales.indb   406 16/02/16   21:24



407EPÍLOGO

ausencias historiográficas nos hemos propuesto analizar la formación de 
una cultura nacional vista a través del debate generado por los discursos 
sobre los usos y funciones de las imágenes religiosas en la segunda mitad 
del siglo XIX en el arzobispado de México. 

Un estudio de esta naturaleza nos muestra otra perspectiva del proce-
so histórico de secularización en occidente. Esta mirada nos acerca a las 
transformaciones decimonónicas en el terreno de la espiritualidad y reli-
giosidad. Nos indica hasta qué grado, además de las preocupaciones por la 
pérdida de poder económico y social, había, entre algunos miembros del 
clero, una profunda preocupación por la pérdida de credibilidad doctrinal 
de la Iglesia católica. También nos muestra la recepción que habían tenido 
las ideas racionalistas y liberales entre la clase política e intelectual en Euro-
pa y América Latina, así como la renovada lucha protestante por extender 
su presencia en los nacientes Estados americanos. 

Después de la sacudida que representó para la Iglesia católica y para el 
catolicismo el establecimiento de un nuevo régimen al que dio inicio la Re-
volución francesa, desde el papado se comenzaron a plantear las respuestas 
a las exigencias de una transformación cultural que implicaba un papel dis-
tinto de la Iglesia católica en el orden de las naciones. Fue con la pastoral 
de León XII (1823-1829), poco atendida por la historiografía, que desde 
el pontificado se pensó seriamente en la necesidad de restablecer los prin-
cipios doctrinales del catolicismo como base para una restauración de la 
Iglesia católica bajo los nuevos paradigmas que planteaba la modernidad. 

León XII se impuso como reto, más que una restauración material, una 
renovación espiritual. Fue él quien marcó el inicio de un proyecto de trans-
formación religiosa y la pauta en la construcción de una renovada teología 
de la imagen de devoción católica a través del rescate de los cultos tradicio-
nales a iglesias e imágenes devocionales centenarias. Ante el declive del arte 
sacro se establece un renacimiento de los íconos del catolicismo. A media-
dos del siglo XIX, ese rescate fue retomado por Pío IX para responder a una 
agresiva política en contra de las tradiciones del catolicismo que aplicaron 
varios Estados liberales. Asimismo se pretendió dar respuesta a los antiguos 
y nuevos argumentos sobre los usos y funciones de las imágenes religiosas 
planteados en el siglo XIX por las diversas confesiones protestantes.

El planteamiento que hicieron muchos gobiernos liberales a lo largo del 
siglo XIX sobre el lugar que debía adquirir la religión bajo el establecimiento 

Católicos, protestantes y liberales.indb   407 16/02/16   21:24



408 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

de políticas modernas –lo cual implicaba transformaciones en la estructura 
cotidiana de las sociedades–, llevó inevitablemente a la resistencia no sólo 
de la institución eclesiástica, esencialmente, de los pobladores. Esa resis-
tencia determinó una “guerra cultural” –como la denomina Michael B. 
Gross– entre quienes luchaban por la permanencia de la tradición cultural 
católica, y todo lo que ello significaba, frente a quienes apostaban por la 
implantación de nuevos valores y prácticas colectivas que definirían a las 
sociedades modernas. 

México formó parte de esa Revolución cultural. A mediados del si- 
glo XIX un grupo de políticos e intelectuales, encabezados por Benito Juá-
rez, se decidieron a lanzar una serie de leyes que tenían como intención 
neutralizar la influencia eclesiástica que funcionaba como una fuerza polí-
tica y comenzar a secularizar la arraigada y dominante cultura católica que 
se había convertido más que en la religión preponderante, en el modo de 
vida de los mexicanos. Fue discusión y preocupación constante entre los 
liberales reformistas mexicanos esclarecer hasta dónde podían “acomodarse 
al modo de ser del pueblo” logrando su propia transformación o, incluso, 
“corregir las expresiones fanáticas de la religiosidad popular”. 

Pero todas esas discusiones no pueden entenderse sin contemplar el 
alcance del reformismo borbónico que se implantó en la Nueva España 
a partir de la segunda mitad del siglo XVIII. La adopción de las ideas ilus-
tradas por parte de la monarquía borbónica permitió el desarrollo de una 
teología fuertemente influenciada por el racionalismo ilustrado, partidario 
de la libertad de conciencia, la austeridad y el rigorismo en el culto, así 
como la adopción de puntos de vista racionalistas sobre la fe, que permiti-
rían en los años post-independentistas que se pudieran cuestionar dogmas 
hasta entonces irrefutables, así como valores cristianos de fuerte tradición. 
Las críticas de José Joaquín Fernández de Lizardi a diversos aspectos de la 
religiosidad y de la propia doctrina católica, o los acercamientos hacia los 
primeros misioneros protestantes en México por parte de varios intelectua-
les como José María Luis Mora, Lorenzo de Zavala y Vicente Rocafuerte, 
entre otros, muestran el grado de recepción del reformismo borbónico.

 Esas críticas llevaron a la clase política e intelectual de la primera mitad 
del siglo XIX a hacer una distinción entre el catolicismo, entendido como 
la religión que daba fundamento a la identidad del ser mexicano, y el clero 
y la institución eclesiástica, vistos como el principal obstáculo para el pro-

Católicos, protestantes y liberales.indb   408 16/02/16   21:24



409EPÍLOGO

greso y consolidación de la nación. Pero, conforme avanzaba el siglo, esa 
distinción alcanzó a las costumbres mismas de la mayoría, nombres como 
Mariano Otero, Melchor Ocampo, Ignacio Ramírez, Manuel Altamirano 
planteaban la necesidad de corregir, reformar y transformar a la sociedad 
sumergida en el “funesto dominio de la clase clerical”. 

Por ello, las Leyes de Reforma intentaron restringir y reducir los espa-
cios físicos para el culto religioso y, en consecuencia, los espacios en donde 
habitaban las imágenes religiosas y en donde se establecían las relaciones 
sociales y culturales entre éstas y los creyentes. En los gobiernos de Juárez 
y Lerdo de Tejada muchas tradiciones devocionales y prácticas de religio-
sidad se perdieron, se intentaron modificar costumbres como el toque de 
las campanas, las visitas domiciliares de imágenes religiosas, la vestimenta 
religiosa, las oraciones públicas, entre otras. La desamortización de bie-
nes eclesiásticos y la consecuente demolición de templos y traslación de 
imágenes devocionales conllevó la pérdida de muchos cultos a devociones 
particulares. Aunado a todo esto, el ejemplo de la cultura anglosajona no 
dejó de presentarse para muchos reformadores liberales, como modelo al-
ternativo para alcanzar el progreso del país. 

La entrada oficial de grupos protestantes a México, tras la promulga-
ción del decreto sobre libertad de cultos (1860), consiguió desestabilizar la 
fe católica. A través de una organizada propaganda iconoclasta, las diversas 
denominaciones protestantes establecidas en el país lograron que sus ideas 
y argumentos en contra de los cultos a las imágenes religiosas fueran escu-
chadas por un gran número de mexicanos, quienes, ansiosos por cambiar 
la situación de injusticia social en el país, optaron por adscribirse a las filas 
protestantes.

Pero la jerarquía católica mexicana y los católicos, seglares y religiosos, 
pudieron organizarse para contrarrestar los efectos de las políticas libe-
rales y de la propaganda protestante. Por medio de una nueva cruzada 
de misioneros venidos de Europa, principalmente de Francia y España,  
y de la asimilación del proyecto romano entre el clero y seglares mexicanos 
surgieron nuevas asociaciones y congregaciones que tenían como propó-
sito introducir en la conciencia de los fieles católicos los nuevos mensajes 
de lucha y resistencia. Con renovadas expresiones de piedad, las corona-
ciones marianas, las peregrinaciones y otros ejercicios espirituales (el rezo 
del rosario, la hora santa, las celebraciones del primer viernes del mes, la 

Católicos, protestantes y liberales.indb   409 16/02/16   21:24



410 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

consagración personal al Corazón de Jesús, etc.), el catolicismo en México 
pudo redefinir los alcances del proyecto romano bajo las circunstancias 
políticas propias del país, principalmente en el último cuarto del siglo XIX 
y principios del XX. 

Desde este escenario, las imágenes religiosas fueron entendidas en este 
estudio como una expresión simbólica tanto de un proyecto espiritual 
como político. El estudio de la historia de la imagen religiosa en los si- 
glos XIX y XX, todavía en ciernes, es el estudio de las relaciones entre la 
imagen producida y la imagen recibida. En el proceso de reorganización 
católica, las imágenes devocionales se presentan como instrumentos de 
mediación simbólica, instrumentos que comunican un mensaje a un de-
terminado interlocutor. En este caso la Iglesia católica institucional, a tra-
vés de las imágenes devocionales, se dirigió a los gobiernos liberales, a la 
feligresía y a la propia comunidad religiosa. El mensaje fue recibido, in-
terpretado, apropiado y en algunas ocasiones, resignificado. Pero también 
fue un tema cuestionado por el Estado, por los grupos protestantes y por 
la propia comunidad católica, como se ha intentado mostrar a través de la 
construcción de los discursos de los diversos actores sociales.

La transformación del campo religioso en el México de la segunda mi-
tad del siglo XIX fue mostrada como un proceso en el que entraron en 
pugna proyectos culturales –el del Estado y el de la Iglesia católica– cuyas 
bases, en un primer momento eran irreductibles. Dos proyectos definidos 
a partir de la ruptura o continuidad de la cultura católica mexicana.

Desde Roma, la Iglesia católica construyó todo un aparato de organi-
zación que pretendía retornar a una sociedad cristiana renovada. Para ello 
fue introduciendo, a través de diversos mecanismos, un discurso de restau-
ración religiosa. Así, vimos que en el siglo XIX las imágenes devocionales de 
la Inmaculada Concepción de María, del Santísimo Rosario, de San José y 
del Sagrado Corazón de Jesús fueron retomadas como un medio de comu-
nicación para llevar al mayor número de fieles un mensaje evangélico reno-
vado. Al igual que, como señala Marc Fumaroli, el siglo XVI construyó de 
la mano de la compañía de Jesús una “teoría de la imagen” que sirvió como 
defensa de la fe católica, el siglo XIX construyó un aparato instrumental de 
mediación simbólica cuya clave fueron las imágenes devocionales antes 
mencionadas, integradas con un discurso evangélico y combativo que las 
llenaba de sentido. En los planteles educativos de instrucción católica, en 

Católicos, protestantes y liberales.indb   410 16/02/16   21:24



411EPÍLOGO

las asociaciones devotas, en las reuniones de caridad, en la prensa y en la 
literatura propiamente religiosa se difundieron material y doctrinalmente 
las imágenes devocionales del Sagrado Corazón de Jesús, de la Inmaculada 
Concepción y de San José. 

Este modelo devocional fue instalado en el paisaje sacro de las naciones 
católicas que, al igual que Europa, estaban experimentando una serie de 
medidas políticas que pretendían disminuir la injerencia eclesiástica en la 
vida pública. De esta forma vemos que la Reforma religiosa liberal que se 
inició en México a mediados del siglo XIX forma parte de un proceso de 
transformación que estaba dando paso a la modernidad y que se dio en el 
mundo occidental. El proyecto de Reforma del Estado liberal mexicano 
planteaba una transformación religiosa en el país consistente en desesta-
bilizar la cultura católica que durante siglos había dominado a la pobla-
ción, para insertar elementos que permitieran construir una nueva cultura 
fundamentada por las ideas de libertad, igualdad y progreso. El análisis de 
las disposiciones legales en torno al tema de la religiosidad y las manifes-
taciones externas de culto nos indica la proyección de un programa de esa 
naturaleza. El proyecto de Reforma religiosa vivió distintas etapas que son 
palpables en la propia transformación del paisaje urbano de la ciudad de 
México. No sólo se demolieron grandes construcciones eclesiásticas sino 
que también se comenzaron a construir nuevas calles y monumentos so-
bre sus escombros. Se emprendió una política cultural contra la estructura 
simbólica del catolicismo. Las imágenes religiosas y los espacios en donde 
las imágenes socializaban íntimamente con la población fueron cerrados 
o destruidos. En ese sentido la arquitectura religiosa fue el blanco princi- 
pal de los liberales en México, pues se intentó cambiar el paisaje urbano 
dominado por lo católico. Al mismo tiempo se intentó acabar con los ritos 
que se realizaban en torno de esas imágenes y que dominaban la vida coti-
diana de los ciudadanos. Además, se permitió la entrada de nuevos cultos 
con el objetivo, entre otros, de ofrecer otras alternativas espirituales. 

En el México de la segunda mitad del siglo XIX se revivió con fuerza la 
antigua pugna que en el siglo XVI enfrentó al catolicismo con el protestan-
tismo. La libre entrada de las ideas del protestantismo a la sociedad mexi-
cana tenía como propósito reforzar discursivamente el proyecto social, 
cultural y político de la reforma liberal. Tanto protestantes como liberales 
querían acabar con el dominio del catolicismo en la población mexicana. 

Católicos, protestantes y liberales.indb   411 16/02/16   21:24



412 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Ambos trabajaron para erradicar la presencia dominante de las estructuras 
simbólicas del catolicismo, iniciando una nueva querella sobre el culto a 
las imágenes que la Iglesia católica de Roma había extendido. Pero la lucha 
iconoclasta que iniciaron los protestantes en México no se llevó totalmente 
a un plano físico, ésta se desplegó esencialmente en el terreno ideológico. 
Se desarrolló un férreo debate entre la teoría iconoclasta de los protestantes 
y la teoría sobre la legitimidad del uso de la imagen religiosa del catolicis-
mo. Mientras que el protestantismo mostró una evolución en su discurso 
contra el uso de las imágenes religiosas en general y el culto público a las 
imágenes devocionales en particular, los católicos se limitaron a repetir los 
argumentos iconódulicos del siglo VIII que se desarrollaron en Bizancio y 
los del siglo XVI con el concilio tridentino. 

La propaganda iconoclasta iniciada en México por algunos grupos pro-
testantes tuvo gran envergadura entre la sociedad mexicana. Se logró des-
estabilizar la conciencia de muchos mexicanos que, al adscribirse a las filas 
del protestantismo, se sumaron al programa de conversión de la población 
con importantes resultados. Al igual que en el siglo XVI, en el XIX la Iglesia 
católica era acusada de grandes corrupciones y de un verdadero desinterés 
por parte de la clerecía de enseñar y practicar la doctrina de Jesucristo. 
Muchas de las críticas se concentraron en el abuso que el clero hacía de 
los cultos, ritos y ceremonias, los cuales, según la opinión de pensadores, 
políticos y religiosos, eran utilizados para manipular la conciencia de los 
creyentes. 

La respuesta de los católicos, a través del rescate de muchas prácticas 
religiosas en torno de las imágenes devocionales, nos habla de la capacidad 
regenerativa de la Iglesia católica a través de lo que Pierre Bourdieu llama 
“economía simbólica”. Por medio de los actos simbólicos en torno de las 
imágenes devocionales en la segunda mitad del siglo XIX la Iglesia católica 
y los católicos pudieron redefinir su papel en las sociedades modernas. 
Pero ello no quiere decir que haya habido una verdadera “restauración” del 
catolicismo. 

En México, la institución eclesiástica comenzó a perder el monopolio 
de las creencias religiosas, la religiosidad comenzó a verse cada vez menos 
institucional. Frente a la heterodoxia creyente y practicante, la Iglesia cató-
lica se tuvo que hacer cada vez más tolerante. Comenzó, pues, una recon-
figuración de las creencias religiosas. Asimismo, las Leyes de Reforma y la 

Católicos, protestantes y liberales.indb   412 16/02/16   21:24



413EPÍLOGO

difusión de las ideas protestantes en sus distintas confesiones (anglicana, 
metodista, presbiteriana, etc.) sí lograron desestabilizar las estructuras espi-
rituales del catolicismo y modificaron en alguna medida la cultura católica 
que había penetrado profundamente en la población a lo largo de la época 
virreinal. 

Las diversas manifestaciones religiosas que se realizaron en México  
y que dieron inicio con la celebración del dogma inmaculista en 1855 y 
continuaron con las diversas coronaciones marianas y consagraciones na-
cionales al Sagrado Corazón de Jesús, forman parte de la respuesta eclesiás-
tica que encaraba directamente las disposiciones que en materia religiosa 
estableciera el Estado. Se dio una regeneración de lo sacral. En ese sentido 
es que hablamos de un retorno a la imagen icónica en el siglo XIX.4 En el 
ámbito de la historia de las imágenes de culto católico, el siglo XIX se carac-
teriza por una revaloración institucional del poder de las imágenes y, por 
tanto, de una redefinición de los íconos. Hablamos de redefinición institu-
cional porque en el espacio de la religiosidad popular el poder otorgado a 
las imágenes católicas nunca disminuyó y, por el contrario, adquirió cada 
vez mayor fuerza y sentido entre los fieles católicos. 

4 En su obra Bild und Kult (Imagen y culto), Hans Belting hace una importante dis-
tinción entre imagen y arte. Por imagen entiende la producción simbólica del ser humano, 
producción que puede emplearse tanto como imagen material como por una abstracción 
lingüística o mental. En contraste, por arte entiende un momento histórico en el que las 
imágenes son sometidas a reglas artísticas, obligando a quien las contempla a descifrar esas 
mismas reglas bajo las cuales fueron producidas. En ese sentido, las imágenes de culto son 
descritas por Belting como una realidad especial, que no corresponde al concepto de arte de- 
sarrollado a partir del Renacimiento y de la Reforma. Por lo tanto, para el autor alemán 
la historia de la imagen es previa a la historia del arte, historia que termina con la pérdida 
del poder de las imágenes. Belting, Image et Culte, 1998, pp. 9-27. En cierto sentido las 
ideas de Belting coinciden con el planteamiento que hace Juan Plazaola en relación con 
la historia del arte sacro. Plazaola argumenta que a lo largo de la historia del cristianis- 
mo la representación figurativa de lo sagrado ha fluctuado entre ser una representación que 
intenta la máxima identificación con su imagen narrativa o de las Escrituras, o bien una 
representación ideal del “prototipo” (más bien icónica) que ofrece mensajes velados que 
obligan al observador a ser descifrados. Para Plazaola se pasa de una a otra representación 
en función de las transformaciones en la sensibilidad religiosa. Plazaola Artola S. I., El arte 
sacro actual, 1965, pp. 389-390.

Católicos, protestantes y liberales.indb   413 16/02/16   21:24



414 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Encontramos que la redefinición institucional del poder de las imágenes 
culturales (íconos) del catolicismo en el siglo XIX tuvo dos circunstancias 
fundamentales. Por principio, lo que Alain Besançon llama desinterés por 
lo religioso y por representar figurativamente la imagen divina, propician-
do con ello el retorno de los íconos.5 En segundo lugar, las consecuentes 
transformaciones del pensamiento religioso, sustentadas en una teología y 
un programa de redefinición del catolicismo más acorde con las exigencias 
de la modernidad, que derivó en un programa renovado de los usos y fun-
ciones de la imagen católica construido desde la cúpula eclesiástica.

Por otra parte, a lo largo de nuestro estudio pudimos identificar algu-
nos visos del desenvolvimiento de la feligresía, no obstante, creemos, que-
dan abiertas las posibilidades para adentrarse a profundidad en el estudio 
de la recepción del “complejo devocional romano” por parte de los fieles 
católicos mexicanos en la segunda mitad del siglo XIX. Desde la misma 
dimensión de los fieles hace falta explicar la recepción de las ideas y pre-
sencia de las diversas denominaciones protestantes entre varios sectores  
de la sociedad en México en la segunda mitad del siglo XIX. ¿Cuáles fueron 
las motivaciones de los individuos que decidieron adscribirse a las filas del 
protestantismo? Considero que frente a la tradición católica el análisis de la 
expansión del protestantismo, sobre todo entre las clases populares, puede 
dar lugar a un estudio innovador y original de una fuente de las creencias 
religiosas en México muy poco considerada hasta ahora.

 En ese sentido cabe señalar que las consecuencias mundiales del pro-
ceso secularizador en occidente sobrepasaron los límites de las relaciones 
entre la Iglesia católica y los Estados liberales. El movimiento de reforma 
religiosa liberal y la respuesta de restauración del catolicismo, desde su es-
fera doctrinal, no puede pasar desapercibido en esta amplia panorámica y 
ese ha sido uno de los objetivos centrales de esta investigación.

A través de la querella que se generó en torno de las imágenes religiosas 
pudimos observar las transformaciones que en el campo religioso se susci-
taron en el México de la segunda mitad del siglo XIX. Desde esa perspectiva 
pudimos analizar el desenvolvimiento de varios agentes sociales implicados 
en el proceso histórico de transformación. Por una parte, una clase política 
e intelectual cuyo interés por reducir la presencia del modo de vida católico 

5 Alain Besançon, La imagen prohibida, 2003, pp. 258-276.

Católicos, protestantes y liberales.indb   414 16/02/16   21:24



415EPÍLOGO

en la sociedad mexicana desencadenó una serie de trastornos en la estruc-
tura administrativa de la institución eclesiástica y en la religiosidad practi-
cada por los fieles católicos. Por otra parte, la jerarquía católica mexicana 
que luchó, primero, por tratar de conservar su estatus tradicional en la 
sociedad y, segundo, por reestructurarse bajo las nuevas condiciones histó-
ricas. También nos encontramos con los esfuerzos protestantes en México 
por introducir una manera distinta de vivir la religión cristiana en el país. 
Finalmente, tenemos a los fieles católicos –campesinos, obreros, artesanos, 
sacerdotes católicos, miembros de las diversas órdenes religiosas masculinas 
y femeninas en el país, intelectuales, políticos, etc.– quienes se dividieron 
entre los que lucharon por conservar la tradición de la cultura católica en 
el país, los que decidieron adscribirse al proyecto liberal de transformación 
de esa cultura católica o quienes optaron por convertirse al protestantismo. 
Por esta razón, este estudio nos acerca al campo de la espiritualidad y del 
pensamiento religioso en su relación con el proceso de secularización en la 
sociedad mexicana de la segunda mitad del siglo XIX. Si bien todavía hace 
falta un análisis más profundo de las transformaciones que en el campo es-
trictamente doctrinal y espiritual generaron las leyes de Reforma. Penetrar 
en las diversas formas en las que se vio afectada la vida religiosa en el si- 
glo XIX es una tarea enorme. No obstante, empezar por reconocer algunos 
de los elementos políticos y socioculturales que propiciaron esa transfor-
mación del campo religioso nos parece un buen comienzo.

Por último, hay que subrayar que el impacto de las Leyes de Refor-
ma y de la entrada de otras confesiones cristianas (anglicanos, metodistas, 
presbiterianos, etc.), sí lograron calar las conciencias de la sociedad mexi-
cana. Aun cuando en la actualidad la mayoría de la población mexicana 
se asume como católica y sigue reproduciendo los rituales sacramentales y 
devocionales a diversas advocaciones marianas, crísticas y de santos, una 
gran mayoría de los mexicanos se asume como “católico por tradición”, se-
parándose así de aquellos valores y principios defendidos por la institución 
eclesiástica y que se alejan de nuevos valores introducidos por la moderni-
zación y globalización de las sociedades.

Católicos, protestantes y liberales.indb   415 16/02/16   21:24



Católicos, protestantes y liberales.indb   416 16/02/16   21:24



BIBLIOGRAFÍA

Actas y Decretos del Concilio Plenario de la América Latina, Roma, Tipogra-
fía Vaticana, 1906.

ADAME GODDARD, Jorge, El pensamiento político y social de los católicos 
mexicanos. 1867-1914, México, UNAM, 1981.

_____, “Significado de la coronación de la imagen de Nuestra Señora de  
Guadalupe en 1895”, en Nelly Sigaut (coord.), La Iglesia Católica  
en México, Zamora, El Colegio de Michoacán, Secretaría de Gober- 
nación, 1997.

ACEVEDO, Esther (coord.), Hacia otra historia del arte en México. De la 
estructuración colonial a la exigencia nacional (1780-1860), tomo I,  
México, Conaculta, 2001.

_____, “Los comienzos de una historia laica en imágenes”, en Museo 
Nacional de Arte, Los pinceles de la historia. La fabricación del Esta-
do. 1864-1910, México, Patronato del Museo Nacional de Arte/Banco 
Nacional de México, 2003, pp. 34-53.

AGUIRRE CRISTIANI, María Gabriela, “Acciones y reajustes del clero católico 
en México, 1920-1924: una respuesta a la Constitución de 1917” en 
Iztapalapa, 43, enero-junio de 1998, pp. 27-50.

ALFARO Y PIÑA, Luis, Relación descriptiva de la fundación, dedicación etc., de 
las iglesias y conventos de México, con una reseña de la variación que han 
sufrido durante el gobierno de D. Benito Juárez, México, Tipografía de 
M. Villanueva, 1863.

ALFARO CUEVAS, Martha Eugenia, “Un acercamiento a la historia del di-
seño en México. El caso del empresario Claudio Pellandini a través de 
El Mundo Ilustrado”, en Encuadre. Asociación Mexicana de Escuelas de 
Diseño Gráfico, 10, México, 2007.

[417]

Católicos, protestantes y liberales.indb   417 16/02/16   21:24



418 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

ARENAL FENOCHIO, Jaime del, Manuel Ceballos y Alejandro Garza  
(coords.), Catolicismo Social en México. Teoría, fuentes e historiografía, 
México, Academia de Investigación Humanística, 2000.

_____, “Una devoción mariana francesa en México: Nuestra Señora del Sa-
grado Corazón”, en Relaciones, vol. XIX, núm. 76, 1998, pp. 159-174.

_____, “Modernidad, mito y religiosidad en el nacimiento de México” 
en Jaime E. Rodríguez O. (ed.), The independence of Mexico and the 
creation of the new nation, California, México, Chicano Program, Uni-
versity of California, 1989.

BÁEZ-JORGE, Félix, La parentela de María. Cultos marianos, sincretismo e 
identidades nacionales en Latinoamérica, México, Universidad Veracru-
zana, 1999.

BALANDIER, George, El poder en escenas. De la representación del poder al 
poder de la representación, España, Paidós, 1994.

BACZKO, Bronislaw, Los imaginarios sociales. Memorias y esperanzas colecti-
vas, Buenos Aires, Ediciones Nueva Visión, 1984.

BARBOSA GUZMÁN, Francisco, “La Iglesia y el gobierno civil”, en Mario Al-
fonso Aldana Rendón, Jalisco desde la Revolución, tomo VI, México, 
Gobierno del Estado de Jalisco, Universidad de Guadalajara, 1988.

BARTHES, Roland, Retórica de la imagen, en http://es.geocities.com/to-
maustin_cl/semiotica/barthes/retoricaimg.htm.

BAILEY, David Charles, Viva Cristo Rey! The cristero rebellior and the 
Chrurch-State conflict in Mexico, Austin, Texas University, 1974.

BASDEVANT-GAUDEMENT, Brigitte, Le Jeu Concordataire Dans la France du 
XIXe Siècle, Presses Universitaires de France, París, 1988.

BASTIAN, Jean-Pierre, Los disidentes sociedades protestantes y revolución en 
México, 1872-1911, México, El Colegio de México, 1989.

_____, Protestantes, liberales y francmasones sociedades de ideas y moder- 
nidad en América Latina, siglo XIX, México, Fondo de Cultura Eco- 
nómica, 1990.

BASURTO, José Trinidad, El arzobispado de México, México, Talleres tipo-
gráficos de “El Tiempo”, 1901.

BATAILLON, Marcel, Erasmo y España. Estudios sobre la historia espiritual del 
siglo XVI, México, FCE, 1996.

BATICLE, Jeanine, Goya, España, Biblioteca ABC, 2004.

Católicos, protestantes y liberales.indb   418 16/02/16   21:24



419BIBLIOGRAFÍA

BAUTISTA GARCÍA, Cecilia A., “Clérigos virtuosos e instruidos. Los proyec-
tos de reforma del clero secular en un obispado mexicano. Zamora, 
1867-1882” [tesis inédita], Zamora, El Colegio de Michoacán, 2001.

_____, “Hacia la romanización de la Iglesia mexicana a fines del  
siglo XIX”, en Historia Mexicana, 217, vol. LV, julio-septiembre 2005, 
pp. 99-139.

_____, “Dos momentos en la historia de un culto: el origen y coronación 
pontificia de la Virgen de Jacona (siglos XVIII-XIX)”, en Tzintzun. Revista 
de Estudios Históricos, enero-junio, núm. 43, UMSNH, Morelia, pp. 11-48.

BECKER, Marjorie, Setting the Virgin on fire. Lázaro Cárdenas, Michoacán 
peasants, and the redemption of the Mexican Revolution, United States of 
America, University of California Press, 1995.

BELTING, Hans, Imagen y culto. Una historia de la imagen anterior a la era 
del arte, Madrid, Ed. Akal, 2010.

_____, Antropología de la imagen, Madrid, Ed. Katz, 2007.
BESANÇON, Alain, La imagen prohibida. Una historia intelectual de la icono-

clasia, Madrid, Ed. Siruela, 2003.
BERNAL, Jhon, La ciencia en la historia, México, Nueva Imagen, 1991.
BLACKBOURN, David, Marpingen. Apparitions of the Virgin Mary in a Nine-

teenth-Century German Village, Vintage Books, Nueva York, 1995.
BOGLIOLO, Luigi, “Pío IX y l’Immacolata”, en Pío IX, núm. 3, septiembre-

diciembre, 1982.
BOURDIEU, Pierre, Razones prácticas. Sobre la teoría de la acción, Barcelona, 

Anagrama, 1997.
BORJA GÓMEZ, Jaime Humberto, La construcción del sujeto barroco. Re-

presentaciones del cuerpo en la Nueva Granada del siglo XVII, Bogotá,  
octubre de 2002,

BORROMEO, Carlos, Instrucciones de la fábrica y del ajuar eclesiásticos, Intro-
ducción, traducción y notas de Bulmaro Reyes Coria, Nota preliminar 
de Elena Isabel Estrada de Gerlero, México, UNAM, IIE, 1985.

BOUTRY, Philippe, “Un sanctuaire et son saint au XIXE siècle Jean-Marie 
Baptiste Vianney, cure d’Ars” en Annales pp. 352-379.

BRADING, David, Los orígenes del nacionalismo mexicano, México, Ed.  
Era, 1980.

_____, La Virgen de Guadalupe: imagen y tradición, México, Taurus, 2002.

Católicos, protestantes y liberales.indb   419 16/02/16   21:24



420 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

BRAVO RUBIO, Berenice y Marco Antonio Pérez Iturbe, “Una Iglesia en 
busca de su independencia: el clero secular del arzobispado de México. 
1803-1822”, tesis inédita, México, UNAM, 2001.

BRAVO UGARTE José, Diócesis y obispos de la Iglesia mexicana (1519-1965), 
México, Ed. Jus, 1965.

BURKE, Peter, Visto y no visto. El uso de la imagen como documento histórico, 
Barcelona, Crítica, 2001.

BUSTAMANTE, Carlos María de, El nuevo Bernal Díaz del Castillo, o sea, 
historia de la invasión de los angloamericanos en México, México,  
Conaculta, 1990.

CABRERIZO HURTADO, Jorge Jesús, “El arte cristiano del siglo XIX en España: 
romanticismo y decadencia”, en Alonso Cano. Revista Andaluza de Arte, 
núm. 6, 2o. trimestre, año 2005, p. 3. Consultada en www.alonsocano.tk.

CALLAHAN, William J., Church, Politics, and Society in Spain, 1750-1874, 
Londres, Harvard University Press, Cambridge, 1986.

_____, La Iglesia católica en España (1875-2002), Barcelona, Crítica, 2002.
CANALS VIDAL, Francisco, “El neotomismo italiano en la restauración es-

colástica”, en Cristiandad, Barcelona-Madrid, año III, núm. 48, 15 de 
marzo de 1946, en bajado de la página electrónica: http://www.filoso-
fia.org/hem/dep/cnc/1946116.htm.

CANSECO, José, Inconvenientes de una colonización indiscreta o sea impugna-
ción al establecimiento de la libertad de cultos en la República Mexicana, 
México, Imprenta de Ignacio Rincón, 1848.

Catecismo de la Iglesia católica, Colombia, Librería Juan Pablo II, 1992.
CAMPRUBÍ, Francisco, “La iconografía del Sagrado corazón de Jesús”, en 

Cor Jesú, Barcelona, Herder, 1957.
CARRILLO, Salvador, Teología en imagen. Redescubriendo el ícono, México, 

Compañía Inmobiliaria La Campana, 2004.
CEBALLOS RAMÍREZ, Manuel, El catolicismo social: un tercero en discordia. 

Rerum Novarum, la ‘cuestión social’ y la movilización de los católicos mexi-
canos (1891-1911), México, El Colegio de México, 1991.

_____, “Siglo XIX y guadalupanismo: de la política a la coronación y de la 
devoción a la política”, en Manuel Ramos Medina (coord.), Historia de 
la Iglesia en el siglo XIX, México, Condumex, 1998, pp. 317-332.

_____, Política, trabajo y religión, “La alternativa católica en el mundo y la 
Iglesia de ‘Rerum Novarum’ (1822-1931)”, México, IMDOSOC, 1990.

Católicos, protestantes y liberales.indb   420 16/02/16   21:24



421BIBLIOGRAFÍA

CLARK, Christopher y Wolfram Kaiser, Culture wars: Secular-Catholic  
Conflict in Nineteenth-Century Europe, UK, Cambridge University 
Press, 2003.

Colección de las Leyes, decretos, circulares y providencias (1856-1861), tomo 
2, Edición facsimilar (1861), México, Porrúa, Suprema Corte de Justi-
cia de la Nación, 2006.

COLLANTES, Justo S. I. La cara oculta del Vaticano I. La actualidad de un 
concilio olvidado, Madrid, BAC, 1970.

CORREA ETCHEGARAY, Leonor, “El rescate de una devoción jesuítica. El Sa-
grado Corazón de Jesús en la primera mitad del siglo XIX”, en Manuel 
Ramos, Historia de la Iglesia en el siglo XIX, México, Condumex, 1998, 
pp. 369-380.

CORTÉS, José David, Curas y políticos. Mentalidad religiosa e intransigencia 
en la diócesis de Tunja, Colombia, Ministerio de Cultura, 1998.

CUADRIELLO, Jaime, “La corona de la Iglesia para la reina de la nación. 
Imágenes de la coronación guadalupana de 1895”, en Los pinceles de la 
historia. La fabricación del Estado. 1864-1910, México, Museo Nacio-
nal de Arte, Banamex, UNAM, Conaculta, 2003.

CUÉLLAR, José Tomás de, Historia de Chucho el Ninfo y La Noche Buena, 
México, Porrúa, 1947.

CUENCA TORIBIO, José Manuel, Sindicatos y partidos católicos españoles: ¿fra-
caso o frustración? 1870-1977, Madrid, Unión Editorial, 2000.

CRUZ MONCLOVA, Lidio, Historia de Puerto Rico. Siglo XIX, Río Piedras, 
Universidad de Puerto Rico, 1952.

CHADWICK, Owen, The secularization of the European mind in the 19th  
century, 1990.

CHÁVEZ, Eduardo, Historia del Seminario Conciliar de México, México,  
Porrúa, 1996.

CHARTIER, Roger, El mundo como representación. Historia cultural: entre 
práctica y representación, Barcelona, Gedisa, 1995.

_____, Lecturas y lectores en la Francia del Antiguo Régimen, Madrid,  
Alianza, 1993.

CHARBONNEAU-LASSALLE, L., Estudios sobre simbología cristiana. Iconografía 
y simbolismo del corazón de Jesús, traducción: Victoria Argimon, España, 
Ediciones de la Tradición Unánime, 1983.

Católicos, protestantes y liberales.indb   421 16/02/16   21:24



422 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

CHANCE, John K, y William B. Taylor, “Cofradías y cargos: una perspectiva 
histórica de la jerarquía cívico-religiosa mesoamericana”, en Antropolo-
gía, INAH, núm. 14, mayo-junio, 1987.

CHRISTIN, Olivier Une révolution symbolique. L’iconoclasme Huguenot et la 
reconstruction catholique, París, Les Éditions de Minuit, 1991.

_____, Les yeux pour le crois. Les Dix Commandements en images (XVe-XVIIe 
siècle), París, Éditions du Seuil, 2003.

CHUST, Manuel y Víctor Minguez (eds.), La construcción del héroe en Es-
paña y México, 1789-1847, Valencia, España, Universitat de Valéncia, 
Zamora, Michoacán, México, El Colegio de Michoacán, México, Uni-
versidad Autónoma Metropolitana Unidad Iztapalapa, 2003.

DARNTON, Robert, La gran matanza de gatos y otros episodios en la historia 
de la cultura francesa, México, Fondo de Cultura Económica, 1987.

DE CASTRO ALONSO, Manuel, Colección completa de las encíclicas de su 
santidad León XIII, Valladolid, Tipografía y Casa editorial Cuesta,  
1891-1902.

DE BERTIER DE SAUVIGNY, Guillaume, L. J. Rogier y Joseph Hajjar, Nueva 
historia de la Iglesia, vol. 4, Ed. Cristiandad, Madrid, 1977.

DELUMEAU, Jean, El catolicismo de Lutero a Voltaire, Barcelona, Labor, 1973.
DENZINGER, Enrique (comp.), El magisterio de la Iglesia, Barcelona,  

Ed. Herder,
DÍAZ PATIÑO, Gabriela, “Un arzobispo entre dos fuerzas: El proyecto 

católico-social de Atenógenes Silva en Michoacán”, en Sólo historia, 
INEHRM, núm. 10, octubre-diciembre 2000.

_____, “El catolicismo social en la arquidiócesis de Michoacán. (1897-
1911)”, [tesis inédita], Morelia, UMSNH, 1997.

_____, “Imagen y discurso de la representación religiosa del Sagrado  
Corazón de Jesús” en Plura. Revista de Estudos de Religião, bol. 1,  
núm. 1, 2010, pp. 86-108.

DOMÍNGUEZ, Michael, “Las aventuras de una momia” en Letras Libres,  
noviembre de 2004.

DORANTES GONZÁLEZ, Alma, “Lectores católicos, secularización y pro-
testantismo en el siglo XIX”, en Estudios del Hombre, núm. 20, 2005,  
pp. 153-174.

DUROSELL, Jean Baptiste, Historia del catolicismo, México, Publicaciones 
Cruz, 1991. 

Católicos, protestantes y liberales.indb   422 16/02/16   21:24



423BIBLIOGRAFÍA

ELIADE, Mircea, Imágenes y símbolos, España, Taurus, 1999.
ENRÍQUEZ Licón, D. Pocas flores, muchas espinas. Iglesia católica y sociedad de 

la Sonora profirista, Zamora, El Colegio de Michoacán, 2002.
FEBVRE, Lucien El problema de la incredulidad en el siglo XVI. La religión 

de Rabelais, México, Unión Tipográfica Editorial Hispano Ame- 
ricana, 1959.

FERNÁNDEZ DE LIZARDI, José Joaquín, Obras. V, Periódicos, México, UNAM, 
1973.

FERRO, Germán, “El Divino Niño, ícono de una nación”, en Cuadernos de 
nación. Belleza, futbol y religiosidad popular, Ingrid Bolívar y Germán 
Ferro (coords.), Ministerio de Cultura, Bogotá, 2001.

FREEDBERG, David, El poder de las imágenes: estudios sobre la historia y la 
teoría de la respuesta, Madrid, Cátedra.

FUMAROLI, Marc, “Los jesuitas y la apologética de las imágenes sagradas”, 
en Artes de México, México, Artes de México y el mundo, núm. 70, 
2004, pp. 17-37.

_____, L’ecole du silence. Les sentiment des images au XVIIe siècle, París,  
Flammarion, 1994.

GARCÍA CUBAS, Antonio, El libro de mis recuerdos, México, Ed. Patria, 1950.
GARCÍA GUTIÉRREZ, Jesús, Apuntamientos de historia eclesiástica, México, 

Imprenta “Victoria”, 1922.
GARCÍA UGARTE, Marta E., Poder político y religioso. México siglo XIX,  

tomos I y II, México, IIS, UNAM, IMDOSOC, Porrúa, 2010.
GARZA Y BALLESTEROS, Lázaro de la, Tercera carta pastoral, México,  

Imprenta de José Mariano Lara, 1859.
GEERTZ, Clifford, La interpretación de las culturas, Gedisa, España, 1996.
GOMBRICH, E. H., Los usos de las imágenes. Estudios sobre la función social 

del arte y la comunicación social, Argentina, Fondo de Cultura Econó-
mica, 2003.

GONZÁLEZ, Fernando M., Matar y morir por Cristo Rey. Aspectos de la cris-
tiada, México, Instituto de Investigaciones Sociales, UNAM, Editorial 
Plaza y Valdés, 2001.

GONZÁLEZ, Justo L. y Carlos F. Cardoza, Historia general de las Misiones, 
España, Ed. Clie, 2008.

GONZÁLEZ NAVARRO, Moisés, Cristeros y agraristas en Jalisco, México,  
El Colegio de México, 2000.

Católicos, protestantes y liberales.indb   423 16/02/16   21:24



424 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

_____, Anatomía del poder en México, México, El Colegio de México, 
1983.

GONZALBO AIZPURU, Pilar, “Del tercero al cuarto concilio provincial  
mexicano, 1585-1771” en Historia Mexicana, México, El Colegio de 
México, vol. 35, núm. 1 (julio-septiembre), 1985, pp. 5-31.

GRABAR, André, La iconoclastia bizantina, Madrid, Akal, 1998.
GRINGOIRE, Pedro, “El protestantismo del Doctor Mora”, en Historia 

Mexicana, vol. III, núm. 3, enero-marzo, 1954.
_____, “Protestantes enjuiciados por la inquisición”, en Historia Mexica-

na, vol. 11, núm. 2, octubre-diciembre, 1961, pp. 161-179.
GROSS, Michael B., The war against Catholicism. Liberalism and the anti-

Catholic imagination in Nineteenth-Century Germany, University of 
Michigan, Madison, 2004.

GRUZINSKI, Serge, La guerra de las imágenes. De Cristóbal Colón a “Blade 
Runner (1492-2019), México, Fondo de Cultura Económica, 1994.

_____, La ciudad de México. Una historia. Fondo de Cultura Económica, 
México, 2004.

GUERRA Manzo, Enrique, “Las encrucijadas del catolicismo intransigente-
demócrata, 1929-1932”, en Signos Históricos, núm. 14, México, 2005, 
pp. 42-73.

_____, “La salvación de las almas. Estado e Iglesia en la pugna por las 
masas, 1920-1940”, en Argumentos [online], vol. 20, no. 55, México, 
2007, pp. 121-153.

GUERRERO, Omar, El Estado y la administración pública en México, México, 
Instituto Nacional de Administración Pública, 1989.

GUTIÉRREZ CASILLAS, José, Historia de la Iglesia católica, México, Jus, 1974.
GUMBRECHT, “Consecuencias de la estética de la recepción”, en Rainer 

Warning, Estética de la recepción, Madrid, La bolsa de Medusa, 1989.
HASKELL, Francis, La historia y sus imágenes. El arte y la interpretación del 

pasado, Madrid, Alianza, 1994.
HENRÍQUEZ, Cecilia, “El Sagrado Corazón: ¿una cuestión política o de re-

ligiosidad popular?, en José E. Rueda Enciso (coord.), Los imaginarios y 
la cultura popular, Colombia, CEREC, CODER, 1993.

HERMOSA, Jesús, Manual de geografía y estadística de la República Mexicana, 
Edición facsimilar, México, Instituto Mora, 1991.

Católicos, protestantes y liberales.indb   424 16/02/16   21:24



425BIBLIOGRAFÍA

HERNÁNDEZ, Miguel, “Discusión religiosa en el espacio público mexica-
no1812-1827”, tesis de doctorado, Instituto de Investigaciones Dr. 
José María Luis Mora, México, 2007.

HOLLAND, James C. “El legado de una educación”, en Acton Institute. Para 
el estudio de Religión y Libertad, Ottawa, en www.acton.org/es.

KATZEW, Ilona, “La Virgen de la Macana. Emblema de una coyuntura 
franciscana”, en Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, núm. 72, 
México, 1998, pp. 39-72.

J. B. M., Disertación contra la tolerancia religiosa, México, Imprenta de 
Galván a cargo de Mariano Arévalo, 1833.

JEDIN, Hubert, Manual de Historia de la Iglesia, tomo VII, Barcelona,  
Ed. Herder, 1986.

JONAS, Raymond Anthony, France and the cult of the Sacred Heart: an epic 
tale for modern times, University of California, 2000.

JONES, Peter M, “Quelques formes élémentaires de la vie religieuse dans la 
France rurale (Fin XVIIIe et XIXe siècles), en Annales ESC, enero-febrero 
1987, núm. 1, pp. 91-115.

Leyes civiles vigentes que se relacionan con la Iglesia, y sentencias pronunciadas 
con arreglo a ellas por Los tribunales de la República, México, Tipografía 
Guadalupana de Reyes Velasco, 1893.

LEACH, Edmund, Cultura y comunicación. La lógica de la conexión de los 
símbolos, Madrid, Siglo XXI, 1985.

LONDOÑO Vega, Patricia, Religión, cultura y sociedad en Colombia. Medellín 
y Antioquia. 1850-1930, Bogotá, Colombia, Fondo de Cultura Econó-
mica, 2004.

LLOBER, Joseph R. El adiós de la modernidad. El desarrollo del nacionalismo 
en Europa occidental, 1996.

LORTZ, JOSEPH, Historia de la Iglesia, Madrid, Ed. Cristiandad, 1982.
MALVIDO, Elsa y Miguel Ángel CUENYA, “El cólera de 1833 en la ciudad de 

Puebla”, en Ciencias, UNAM, México, 1991.
MARTÍNEZ ALBESA, Emilio, La Constitución de 1857. Catolicismo y liberalis-

mo en México, México, Porrúa, 2007.
MARTÍNEZ GARCÍA, Carlos, James Thomson: un escocés distribuidor de la Bi-

blia en México, 1827-1830, México, Ed. Cajica, 2011.
MATUTE, Álvaro et al. (coord.), Estado, Iglesia y sociedad. Siglo XIX, México, 

Porrúa, 1995.

Católicos, protestantes y liberales.indb   425 16/02/16   21:24



426 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

MÂLE, Émile, L’art religieux de la fin du XVIe siécle, du XVIIe siécle et du XVIIIe 
siécle. Étude sur l’iconographie après le concile de Trente. Italie, France, 
Espagne, Flandre, París, Librairie Armand Colin, 1951.

MAYER, Alicia, Lutero en el paraíso. La Nueva España en el espejo del refor-
mador alemán, México, FCE, IIH, UNAM, 2008.

MAYEUR, Jean-Marie, Los partidos católicos y demócrata-cristianos: intento de 
definición, México, IMDOSOC, 1987.

MAZA Francisco de la, México pintoresco. Colección de las principales iglesias 
y de los edificios notables de la ciudad, México, Instituto Nacional de 
Antropología e Historia, 1967.

MEDINA ASCENSIO, Luis, Historia del Colegio Pío Latino Americano. Roma 
(1858-1978), México, Jus, 1979.

MENÉNDEZ RODRÍGUEZ, Hernán, Iglesia y Poder. Proyectos sociales, alian-
zas políticas y económicas en Yucatán (1857-1917), México, Conaculta, 
1995.

Memoria de las operaciones que han tenido lugar en la oficina especial de des-
amortización del Distrito, México, Imprenta de Nicolás Pizarro, 1862.

Memoria que el gobernador Tiburcio Montiel presenta al ciudadano oficial 
mayor encargado de la Secretaría de Gobernación, México, Imprenta de 
Gobierno en Palacio a cargo de José María Sandoval, 1873.

MEYER, Jean, Historia de los cristianos en América Latina. Siglos XIX y XX, 
México, Jus, 1999.

_____, La cristiada. El conflicto entre la iglesia y el estado, vol. 2, 14a. ed., 
México, Siglo XXI, 1996. LORTZ, Joseph, Historia de la Iglesia, “En la 
perspectiva de la historia del pensamiento”, vol. II, Edad Moderna y 
Contemporánea, Madrid, Ediciones Cristiandad, 1982.

MITCHELL, W. J. T, Teoría de la imagen: ensayos sobre la representación visual 
y verbal, Madrid, Ed. Akal, 2009.

MONTERO GARCÍA, Feliciano, El primer catolicismo social y la “Rerum Nova-
rum”, en España (1889-1902), Madrid, CSIC, 1983.

Monografías de Arte, Iglesias y conventos de la ciudad de México, México, 
Poder Ejecutivo Federal, Departamento de Aprovisionamientos Gene-
rales, Dirección de Talleres Gráficos, 1920.

MORA, José María Luis, El carácter de los mexicanos, en http://bibliotecadi-
gital.ilce.edu.mx/sites/fondo2000/vol1/caracter/html/1.html.

Católicos, protestantes y liberales.indb   426 16/02/16   21:24



427BIBLIOGRAFÍA

MORALES, Ma. Dolores, “La nacionalización de los conventos y los cam-
bios en los usos de suelo. Ciudad de México, 1861-1882”, en María 
Dolores Morales (coord.), Continuidades y rupturas urbanas en los siglos 
XVIII y XIX. Un ensayo comparativo entre México y España, México, Con-
cejo del Centro Histórico de la Ciudad de México, 2005, pp. 151-184.

MORALES MORENO, Luis Gerardo, “Transfiguraciones de la mirada devo-
ta”, en Historia y grafía, UIA, núm. 14, 2000, pp. 53-80.

MORGAN, David, Visual Piety. A History and theory of popular religious  
images, University of California, 1999.

_____, The sacred gaze: religious visual in theory and practice, University of 
California, 2005.

MÜLLER-ARMACK, Alfred, El siglo sin Dios, Fondo de Cultura Económica, 
México, 1986.

Metropolitan Museum of Art, Eugène Delacroix (1798-1863): Paintings, 
drawings, and Prints from North American Collections, Museum of Art 
of New York, 1991.

NAVA MURCIA, Ricardo, “Maneras de creer: transformarse, leer y orar. For-
mas y prácticas en el metodismo mexicano de 1911”, en María Mar-
ta Pacheco, Religión y sociedad en México durante el siglo XX, México, 
INEHRM, Secretaría de Gobernación, 2007, pp. 87-109.

NAVASCUÉS PALACIO Pedro y María Jesús QUESADA MARTÍN, El siglo XIX bajo 
el signo del Romanticismo, España, Silex Ediciones, 1992.

OCAMPO, Melchor, Obras completas, tomos I, II y III, México, F. Vázquez 
(ed.), 1901.

OCHOA, Álvaro, Afrodescendientes sobre piel canela, México, El Colegio de 
Michoacán, 1997.

O’DOGHERTY, Laura, “El ascenso de una jerarquía eclesial intransigente, 
1890-1914” en Manuel Ramos, Historia de la Iglesia en el siglo XIX, 
México, Condumex, 1998, pp. 179-198.

_____, “De urnas y sotanas. El Partido Católico Nacional en Jalisco”, tesis 
para obtener el grado de doctor en historia, México, El Colegio de 
México, 1999.

_____, “El Concilio Plenario Latinoamericano”, en el XVII Coloquio de An-
tropología e Historia Regionales: la Iglesia católica en México, El Colegio 
de Michoacán, Zamora, Mich., 24-27 de octubre.

Católicos, protestantes y liberales.indb   427 16/02/16   21:24



428 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

_____, “Los laicos como instrumento de influencia eclesial. La arquidió- 
cesis de Guadalajara durante el Porfiriato”, en Historia y grafía, UIA, 
núm. 14, 2000.

OLIMÓN, Manuel, Los bienes culturales como medio de evangelización. Do-
cumentos acerca de los bienes culturales de la Iglesia, México, Buena  
Prensa, 2000.

ORDÓÑEZ, José, “Apuntes biográficos del excelentísimo señor doctor Prós-
pero María Alarcón y Sánchez de la Barquera”, en Divulgación histórica, 
vol. IV, núm. 9, México, 1943.

PACHECO, M. Martha, Religión y sociedad en México durante el siglo XX, 
México, INEHRM, 2007.

PADILLA RANGEL, Yolanda, El catolicismo social y el movimiento cristero en Aguas-
calientes, Aguascalientes, Instituto Cultural de Aguascalientes, 1992.

PADUA, Antonio María de, La madre de Dios en México. Leyendas y tradicio-
nes religiosas, tomos I y II, México, J. Ballesca, 1888.

PANI, Erika, “Religiosidad ilustrada y religiosidad popular. Las proce- 
siones a finales del siglo XVIII” en Historia y Sociedad, Época 1, vol. 1, 
núm. 2, 1997.

PANOFSKY, Erwin, Estudios sobre iconología, Madrid, Alianza, 1984.
Patronato del Museo Nacional de Arte, Instituto Nacional de Bellas  

Artes, Los pinceles de la Historia. La fabricación del Estado (1864-1910), 
México, Museo Nacional de Arte, Banamex, UNAM, IIE, Conaculta- 
INBA, 2003.

PAVLIOUKOVA, Larissa, “Reflejo de las devociones. La vidriera en el ámbi-
to religioso”, en Vitrales de México, México, Secretaría de Educación  
Pública, 2004, pp. 162-175.

PINEDA SOTO, Zenaida Adriana, “El discurso del movimiento religionero 
en la prensa moreliana”, México, UMSNH/CIE, en http://dieumsnh.qfb.
umich.mx/discurso1.htm.

PÉREZ-GAVILÁN ÁVILA, Ana Isabel, “La iconografía del corazón en el ba-
rroco novohispano: del tránsito entre lo profano y lo sagrado” [tesis 
inédita], México, Universidad Iberoamericana, 1998.

PÉREZ ITURBE, Marco Antonio, “Lázaro de la Garza y Ballesteros y el clero 
secular del arzobispado de México, 1851-1857, de la República católi-
ca a la Liberal” [tesis inédita], México, UNAM, 2006.

Católicos, protestantes y liberales.indb   428 16/02/16   21:24



429BIBLIOGRAFÍA

PÉREZ MONTFORT, Ricardo, “Nacionalismo, clero y religión durante la era 
de Juárez”, en INAH, El protestantismo en México (1850-1940). La Iglesia 
Metodista Episcopal, México, INAH, 1995.

PÉREZ VEJO, Tomás, “Pintura de historia e imaginario nacional: el pasado en 
imágenes”, Historia y grafía, México, UIA, núm. 16, 2001, pp. 73-110.

PLAZAOLA, Juan, El arte sacro actual. Estudio, panorama, documentos, Ma-
drid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1965.

_____, Historia del arte cristiano, Madrid, Biblioteca de Autores Cristia-
nos, 1999.

PORTES Gil, Emilio, La lucha entre el poder civil y el clero, México, El  
Día, 1983.

PRIETO, Guillermo, Memorias de mis tiempos. 1828-1853, Puebla, Ed. José 
M. Cajica Jr., 1976.

PUENTE LUTTEROTH, M. Alicia, “Un movimiento cristero: afirmación y 
fisura de identidades. Un acercamiento panorámico al conflicto socio-
religioso en México en 1929-1939” [tesis inédita], México, Centro de 
Investigación y Estudios Superiores en Antropología Social, 1993.

PURNELL, Jennie, Popular movements and state formation in revolution-
ary Mexico. The agraristas and cristeros of Michoacán, Duke University 
Press, 1999.

RAGON, Pierre, Les saints et les images du mexique (XVIe-XVIIIe siècle), France, 
L’Harmattan, 2003.

RAMÍREZ, Ignacio, Obras completas, te  .omo III, México, Centro de Inves-
tigación Científica Ing. Jorge Luis Tamayo, 1985.

RAMIREZ APARICIO, Manuel, Los conventos suprimidos en México, México, 
Editorial Cosmos, 1975.

RAMÍREZ, Fausto, “La ‘restauración fallida’: la pintura de historia y el 
proyecto político de los conservadores en el México de mediados del 
siglo L”, en Esther Acevedo (coord.), Hacia otra historia del arte en 
México. De la estructuración colonial a la exigencia nacional (1780-
1860), Tomo I, México, Conaculta, 2001.

RAMOS, Manuel, (coord.), Historia de la Iglesia en el siglo XIX, México, 
Condumex, 1998.

RETA, Martha, “El ingenio humano a favor de María Inmaculada: La de-
fensa teológica del Misterio” en Un privilegio sagrado: La Concepción de 

Católicos, protestantes y liberales.indb   429 16/02/16   21:24



430 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

María Inmaculada. La celebración del dogma en México, México, Museo 
de la Basílica de Guadalupe, 2006.

RIUS FACIUS, Antonio, La Juventud católica y la Revolución Mexicana, Méxi-
co, Jus, 1963.

ROCAFUERTE, Vicente, Ensayo sobre la tolerancia religiosa, México, Imprenta 
de M. Rivera, 1831.

RODRÍGUEZ, Miguel, “Sagrado Corazón de Jesús: imágenes, mensajes y 
transferencias culturales”, conferencia dictada en el Seminario Edición 
y transferencias culturales en el siglo XIX, en El Instituto de Investigaciones 
Bibliográficas de la UNAM, abril 19, 2004.

ROGIER, L. J. Nueva Historia de la Iglesia, Tomo IV, Madrid, Ediciones 
Cristiandad, 1984.

ROMERO DE SOLÍS, José Miguel, El aguijón del espíritu. Historia contem-
poránea de la Iglesia en México (1895-1990), México, IMDOSOC, 1994.

ROPS, Daniel, Un combat pour Dieu, París, Editorial Fayard, 1963.
ROSELLO, Lauro E. Iglesias y conventos coloniales de México. Historia de cada 

uno de los que existen en la Ciudad de México, Tercera Edición, México, 
Editorial Patria, 1979.

RUBIAL GARCÍA, Antonio, La santidad controvertida. Hagiografía y concien-
cia criolla alrededor de los venerables no canonizados en Nueva España, 
México, UNAM/FCE, 1999.

RUGELEY Terry, Of Wonders and Wise men. Religion and Popular Cultures in 
Southeast Mexico, 1800-1876, USA, University of Texas Press, 2001.

RUSSO, Daniel, “Les representations mariales dans l’art d’Occident du 
Moyen Âge. Essai sur la formation d’une tradition iconographique”, en 
Dominique Iogna-Prat, et al. Marie. Le culte de la vierge dans la société 
médiévale, París, Beauchsne, 1996, pp. 173-294.

SICILIA, Javier, Concepción de Armida. La amante de Cristo, México, Fondo 
de Cultura Económica, 2001.

SANTILLÁN, Gustavo, “La secularización de las creencias. Discusiones so-
bre tolerancia religiosa en México (1821-1827)” en Álvaro Matute  
(Coord.), Estado, Iglesia y Sociedad en México. Siglo XIX, México, Porrúa/
UNAM, 1995.

_____, “Tolerancia religiosa y moralidad pública. 1821-1831” en Signos 
históricos, núm. 7, enero-junio 2002, pp. 87-104.

Católicos, protestantes y liberales.indb   430 16/02/16   21:24



431BIBLIOGRAFÍA

PAZ SÁNCHEZ, Manuel A. de, La América Española (1763-1868), Madrid, 
Editorial Síntesis, 2000.

SIGAUT, Nelly, “La Influencia de la Iglesia en la producción figurativa”, 
texto inédito.

SCHÖNBORN, Christoph, El icono de Cristo. Una introducción teológica, Ma-
drid, Ediciones Encuentro, 1999.

SCHMIDT, Peer, “Una vieja elite en un nuevo marco político: el clero mexi-
cano y el inicio del conservadurismo en la época de las revoluciones 
atlánticas, 1808-1821” en Sandra Kuntz Ficker y Horst Pietschmann 
(eds.), México y la Economía Atlántica (siglos XVIII-XX), México, El Cole-
gio de México, 2006.

_____, “La Reforma y la Reforma. Lutero y el debate sobre la libertad 
durante la Reforma en México a mediados del siglo XIX” en Kart Kohut  
et al., Alemania y México: percepciones interculturales en el siglo XIX  
(en prensa).

SCHMITTE, Jean-Claude, “El historiador y las imágenes”, en Relaciones,  
vol. XX, núm. 77, 1999, pp. 17-47.

_____, “La culture de l’imago” en Annales, Janvier-fébrier 1996, núm. 1, 
pp. 3-36.

SPECKMAN GUERRA, Elisa, “Los conventos de monjas y las Leyes de febrero 
de 1861”, tesis inédita, México, UNAM, 1992.

STAPLES, Anne, “Secularización: Estado e Iglesia en tiempos de Gómez  
Farías”, en Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, 
vol. 10, México, UNAM/IIH, 1986, pp. 109-123.

TAPIA SANTAMARÍA, Jesús, “Identidad social y religión en el Bajío Zamo-
rano. El culto a la Purísima un mito de fundación. 1850-1900” en 
Relaciones, Zamora, El Colegio de Michoacán, 1986.

TAYLOR, William B., “Nuestra Señora del Patrocinio y fray Francisco de la 
Rosa: una intersección de religión, política y arte en el México del siglo 
XVIII”, en Relaciones, vol. XIX, núm. 73, 1998, pp. 281-312.

_____, Entre el proceso global y el conocimiento local. Ensayos sobre el Estado, 
la sociedad y la cultura en el México del siglo XVIII, México, UAM-Iztapa-
lapa, 2003.

_____, “Two shrines of the Cristo Renovado: religion and peasant politics 
in late colonial Mexico”, en The American Historical Review, vol. 110, 
núm. 4, octubre de 2005, pp. 945-974.

Católicos, protestantes y liberales.indb   431 16/02/16   21:24



432 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

TÉLLEZ AGUILAR, Abraham, “El proceso de introducción del protestantis-
mo en México, desde la independencia hasta 1884”, tesis de licencia-
tura, Facultad de Filosofía y Letras, Colegio de Historia/UNAM, 1989.

_____, “Una Iglesia cismática mexicana en el siglo XIX”, en Estudios de 
Historia Moderna y Contemporánea de México, Álvaro Matute (editor), 
Ricardo Sánchez Flores (editor asociado), México, Universidad Nacio-
nal Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, v. 
13, 1990, pp. 253-256.

TORO JARAMILLO, Iván Darío, Pensamiento político católico en “la crisis de 
medio siglo” de Colombia: 1850-1900, Madrid, Fundación Histórica 
Tavera, 2000.

TORRES SEPTIÉN, Valentina, “De cerro a montaña santa: la construcción 
del monumento a Cristo Rey (1919-1960)”, en Historia y Grafía, UIA, 
núm. 22, 2004, pp. 113-154.

TOUSSAINT, Manuel, La litografía en México en el siglo XIX, Edición facsimi-
lar, México, Biblioteca Nacional de México, 1934.

TOVAR DE TERESA, Guillermo, La ciudad de los palacios. Crónica de un pa-
trimonio perdido, México, Vuelta, 1992.

TREJO, Evelia, “La introducción del protestantismo en México. Aspectos 
diplomáticos”, 1988, pp. 149-155.

TURRÓ, Salvio, Descartes. Del hermetismo a la nueva ciencia, España,  
Anthropos, 1985.

UZETA, Jorge, El diablo y la santa. Imaginario religioso y cambio social  
en Santa Ana Pacueco, Guanajuato, México, El Colegio de Mi- 
choacán, 1997.

VALVERDE TÉLLEZ, Emeterio, Bio-Bibliografía Eclesiástica Mexicana (1821-
1943), México, Editorial Jus, 1949.

VÁZQUEZ, Josefina Z., “Iglesia, ejército y centralismo”, Historia Mexicana, 
vol. XXXIX, núm. 1, julio-septiembre, 1989.

VÁZQUEZ SANTA ANA, Higinio, Imágenes celebres de México, México, Edi-
tado s/n, 1950.

VERA, Fortino Hipólito, Colección de Documentos Eclesiásticos de México de 
la Iglesia mexicana, vol. 2, Amecameca, Imprenta del Colegio Católico 
a cargo de Jorge Sigüenza, 1887.

Católicos, protestantes y liberales.indb   432 16/02/16   21:24



433BIBLIOGRAFÍA

_____, Itinerario parroquial del arzobispado de México y reseña histórica, 
geográfica y estadística de las parroquias del mismo arzobispado, México, 
Biblioteca Enciclopédica del Estado de México, 1981.

VILANOVA, Evangelista, Historia de la teología cristiana, tomo 2 y 3, Barce-
lona, Biblioteca Herder, 1989.

VILLANADA, Alicia, “Periodismo confesional: prensa católica y prensa 
protestante, 1870-1900” en Alvaro Matute y otros (Coords.), Esta-
do, Iglesia y Sociedad en México siglo XIX, México, UNAM/Porrúa, 1995,  
pp. 325-366.

VOEKEL, Pamela, Alone Before God. The Religious Origins of Modernity in 
Mexico, USA, Duke University Press, 2002.

WARNER, Marina, Tú sola entre las mujeres. El mito y el culto de la Virgen 
María, España, Taurus, 1991.

WILLIAMS, Derek, “La creación del pueblo católico ecuatoriano (1861-
1875)” en Aljovín Cristóbal y Nils Jacobsen, Cultura política en los An-
des, 1750-1950, Lima, UNMSM/Cooperación regional francesa para los 
países andinos/IFEA, 2007.

WOLF, Norbert, Caspar David Friedrich: 1774-1840: the Painter of Still-
ness, Taschen, Germany, 2003.

WRIGHT-RÍOS, Edward, Revolutions in Mexican Catholicism. Reform and 
Revelation in Oaxaca, 1887-1934, Duke University Press, 2009.

ZÁRATE Toscano, Verónica, “La conformación de un calendario festivo en 
México en el siglo XIX”, en Erika Pani y Alicia Salmerón (coords.), Con-
ceptualizar lo que se ve: François Xavier Guerra Historiador: Homenaje, 
México, Instituto Mora, 2004.

ZARCO, Francisco, Historia del Congreso Extraordinario Constituyente 
(1856-1857), México, El Colegio de México, 1979.

ARCHIVOS Y BIBLIOTECAS CONSULTADOS

Archivo Histórico del Arzobispado de México.
Archivo Histórico del Cabildo Catedralicio.
Archivo Histórico de la Basílica de Guadalupe.
Archivo Histórico de la Iglesia Metodista de México.
Archivo Histórico de la Suprema Corte de Justicia.

Católicos, protestantes y liberales.indb   433 16/02/16   21:24



434 CATÓLICOS, LIBERALES Y PROTESTANTES

Archivo del Centro de Estudios de Historia de México (Grupo Carso. An-
teriormente Condumex)

Biblioteca de la Universidad Pontificia de México.
Biblioteca “Daniel Cosío Villegas” de El Colegio de México. Colección 

Especial.
Biblioteca “José María Luis Mora” del Instituto Mora.
Biblioteca “Luis González y González” de El Colegio de Michoacán. Fon-

do Reservado.
Biblioteca Nacional. Colección Lafragua.
Biblioteca Pública del Estado de Jalisco. Fondo Histórico.
Biblioteca Padre E. Kino de la Compañía de Jesús. 
Dirección General de Sitios y Monumentos del Patrimonio Cultural.
Hemeroteca Nacional.

ARCHIVOS EN INTERNET

Latin American Pamphets. Digital Collection.
Paperofrecord.com Building the World’s Largest Searchable Archive of 

Historical Newspapers.

HEMEROGRAFÍA

Prensa católica

El Universal (1848-1855)
El Tiempo (1883-1912)
El Tiempo Ilustrado (1891-1912)
El Espectador de México (1851-1852)
La Cruz (1855-1858)
El Domingo (1863-1864)
La Sociedad Católica (1869-1874)
El Propagador de la devoción al Señor San José y a la Sagrada Familia (1870)
La Iglesia Católica (1875-1879)
El Mensajero Católico (1875-1876)
El Mensajero del Sagrado Corazón de Jesús (1875-1899 y 1910-1914)
El Círculo Católico (1883-1884)

Católicos, protestantes y liberales.indb   434 16/02/16   21:24



435BIBLIOGRAFÍA

La Ciudad de Dios (1899-1906)
El Apostolado de la Cruz (1896-1898)
El Catecismo (1897-1898)
Gaceta Oficial del arzobispado de México (1897-1908)
La Semana Católica (1897-1899)
La Nueva Semana Católica (1899)
La Esperanza (1904-1913)

Prensa protestante

El Abogado Cristiano Ilustrado (1877-1929)
El Evangelista Mexicano (1879-1913)
El Faro (1885-1913)
La Buena Lid (1892-1903)

Prensa liberal

El Imparcial (1897-1914)
El Federalista (1871)
El Siglo Diez y Nueve (1841-1896)
El Monitor Republicano (1846-1896)
La Bandera de Juárez (1872-1873)

Católicos, protestantes y liberales.indb   435 16/02/16   21:24



Católicos, liberales y protestantes.  

El debate por las imágenes religiosas  

en la formación de una cultura nacional (1848-1908)  

se terminó de imprimir en marzo de 2016 en los talleres de  

Iniziativa Graphic DV, S.A. de C.V.

Alcanfores 45B, Col. Del Valle Sur, 09819 Ciudad de México.

Portada: Pablo Reyna.

Tipografía y formación: Irma Martínez Hidalgo.

Cuidó la edición Jorge Sánchez  

en la Dirección de publicaciones de El Colegio de México.


