
 

 

 

 

CENTRO DE ESTUDIOS HISTÓRICOS 

 

Justicia y orden social en Toluca:  

un régimen corporativo eclesiástico en la integración urbana, 

1669-1799 

 

 

Tesis  

presentada por 

KAREN IVETT MEJÍA TORRES 

En conformidad con los requisitos establecidos para optar por el grado de  

Doctora en Historia 

 

 

Director de Tesis:  

DR. ÓSCAR ADOLFO MAZÍN GÓMEZ 

 

 

 

CIUDAD DE MÉXICO                                 JULIO DE 2020 



2 

  

 

CENTRO DE ESTUDIOS HISTÓRICOS 

Aprobada por el Jurado Examinador 

 

 

 

______________________________________ 

PRESIDENTE 

 

 

 

______________________________________ 

PRIMER VOCAL 

 

 

 

______________________________________ 

VOCAL SECRETARIO 

 

 

 

 

 



3 

  

Índice 

  

AGRADECIMIENTOS……………………………………………………... 7 

  

INTRODUCCIÓN……………………………..……………………………. 10 

El planteamiento a la luz de sus presupuestos de método……………...…….. 18 

Límites temporales……………….…………………………………………… 26 

Fuentes: tras los fragmentos………..………………………………………… 27 

Secuencia explicativa…………..……………………………………………... 31 

  

PRIMERA PARTE. LA “CIUDAD” Y EL VALLE  

  

Capítulo 1. Estado de la cuestón: la urbe y su religiosidad……………..... 35 

1.1. El valle de Toluca: dinámica de una región ………………………… 35 

1.2. La villa de Toluca: entre la historia nacional, el patrimonio cultural y 

el análisis de sus procesos…………………………………………… 

 

38 

1.2.1. Historiografía sobre la villa de Toluca: génesis de la capital 

mexiquense……………………………………………………… 

 

39 

1.2.2. El escenario: patrimonio cultural y espacio de acción social…. 40 

1.2.3. Una villa de españoles e indios……………………………….. 40 

1.2.4. La traza urbana………………………………………………... 43 

1.3. Las corporaciones eclesiásticas y la religiosidad……………………. 45 

1.4. El planteamiento: confluencia de grupos y corporaciones………..…. 49 

  

Capítulo 2. El escenario urbano como espacio de acción social…………. 51 

2.1. El papel de la ciudad en la Monarquía hispánica……………………. 51 

2.2. Vecindad: Toluca, una villa supeditada a la ciudad de México……... 53 

2.3. Fundación de la villa: la representación hispana.....…………………. 56 

2.4. La jurisdicción del Marquesado del Valle de Oaxaca…….…………. 71 

2.5. Del origen de la villa a la fundación de la ciudad: entre el señorío y  



4 

  

la Corona…………………………………………………………… 75 

2.6. Una población diversa: fluctuaciones y composición…..…………… 89 

  

SEGUNDA PARTE. LAS CORPORACIONES Y SUS DISPUTAS  

  

Capítulo 3. El régimen de entidades jurídicas eclesiásticas…………..…... 98 

3.1. Los informes de la orden de San Francisco como ámbito de defensa 

de la jurisdicción: el estado de la república cristiana……….……….. 

 

102 

3.2. Del monopolio franciscano a la diversidad de entidades: fundaciones 

de otras familias religiosas…………………………………………... 

 

112 

3.2.1. Las fundaciones franciscanas frustradas…………………….. 113 

3.2.2. Fundación del hospital de Nuestra Señora de Guadalupe de la 

orden de San Juan de Dios……………………………………… 

 

116 

3.2.3. La fundación carmelitana de Toluca, 1698: “amorosas” 

quejas……………………………………………………………. 

 

124 

3.2.4. Fundación del beaterio de doncellas de Toluca: “las hijas del 

valle”……………………………………………………………. 

 

142 

3.2.5. El hospicio de la orden de Nuestra Señora de la Merced…….. 151 

3.2.6. La dinámica fundacional……………………………………… 155 

3.3. La política real para con las órdenes y congregaciones religiosas: el 

freno impuesto por la Corona………………………………………. 

 

160 

3.4. La secularización de doctrinas de San Francisco: Toluca y Texcoco 

como bastiones de la orden………………………………………….. 

 

182 

  

Capítulo 4. Un régimen urbano negociado: corporaciones eclesiásticas 

en la villa de Toluca en busca de justicia…………..………………………. 

 

187 

4.1. La dirección espiritual en conflicto: corporaciones de seglares……... 193 

4.2. Defensa del prestigio y de los símbolos: el sermón como arma…….. 203 

4.3. La pugna por el territorio urbano…………………………………...... 208 

4.3.1. Orden y prestigio: pugna entre entidades corporativas por la  



5 

  

capilla de la Veracruz…………………………………………… 209 

4.3.2. El culto público como medio de influencia citadina………….. 214 

4.4. La disputa por los recursos materiales……………………………….. 217 

4.5. Instancias de la justicia: arbitraje y gobierno del régimen…………... 223 

4.6. Los argumentos dirimidos…………………………………………… 244 

4.7. El intento de reforma judicial en la Monarquía……………………… 255 

  

TERCERA PARTE. LAS CORPORACIONES Y EL VECINDARIO  

  

Capítulo 5. La feligresía en la conformación del régimen: corporaciones, 

culto y patrocinio………………..................................................................... 

 

259 

5.1. Vínculos corporativos: los seglares y sus corporaciones……………. 260 

5.1.1. La proliferación de cofradías y su reforma…………………… 260 

5.1.2. Terceras Órdenes y otras asociaciones de seglares 

exclusivismo y renovación……………………………………… 

 

267 

5.2. La configuración devocional de la villa: competencia por el capital 

simbólico…………………………………………………………….. 

 

280 

5.2.1. Las órdenes religiosas: propagadoras de devociones marianas. 281 

5.2.2. Devociones relacionadas con Cristo: el milagroso Cristo de la 

Veracruz………………………………………………………… 

284 

 

5.2.3. Un mosaico de santos y devociones…………………………... 292 

5.2.4. San José: patrono de la villa…………………………………... 297 

5.3. La administración de la población india: ¿fin de la utopía 

franciscana?.......................................................................................... 

 

300 

  

Capítulo 6. Entre relaciones terrenas y motivos espirituales: el flujo de 

recursos y el patronazgo ……………………………………………………. 

 

311 

6.1. Relaciones de patronazgo entre órdenes religiosas y donadores: 

mutuos beneficios……………………………………………………. 

312 

6.2. Los recursos de las órdenes religiosas: el peso de las donaciones...… 314 



6 

  

6.3. Los feligreses donadores: influencia sobre el valle de Toluca..……... 325 

6.3.1. Caracterización de los donadores……………………………... 344 

6.3.2. Mecanismos del flujo de recursos………...…………………... 347 

6.3.2.1. Diversas obras pías en el camino a la salvación………. 349 

6.3.2.2. Imposición de caudales: relaciones económicas y 

compromiso piadoso………………………………………. 

 

367 

  

CONCLUSIONES…………………………………………………………... 373 

  

ÍNDICE DE MAPAS…………………...…………………………………… 381 

ÍNDICE DE IMÁGENES….………………………………………………... 381 

ÍNDICE DE GRÁFICAS……………………………………………………. 381 

ÍNDICE DE CUADROS…………………………………………………….. 382 

  

FUENTES DE INFORMACIÓN …………………..……………………… 383 

Archivos y bibliotecas.……………………………………………………….. 383 

Referencias…………………………………………………………………… 384 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

  

AGRADECIMIENTOS 

 

Recordar el camino que he recorrido para hacer esta tesis es hablar de muchos compañeros 

de vida. Siempre agradeceré las bendiciones recibidas y el que encuentre a personas tan 

llenas de luz. El camino estuvo lleno de alegrías, emociones, desencantos, aventuras, 

encuentros y desencuentros, pero durante él fue el apoyo de familia, maestros, compañeros 

y amigos lo que me alentó. Estudiar el doctorado ha sido un cúmulo de aprendizajes 

académicos, pero también de vida por las personas, los lugares y las experiencias que 

conocí.  

 En primer lugar, quiero agradecer al sostén de mi vida, mi familia. Mis padres 

Socorro y Ernesto, de los cuales soy reflejo: sensibilidad y trabajo. A mi mamá, a quien 

nunca podré pagar su dedicación y preocupación por mis desvelos, gracias. A mis 

hermanos, Nallely, Gibran y Octavio, por su apoyo y por todos los momentos compartidos, 

gracias. A mi tía Julieta por su cariño y aprecio, gracias. No menos importante a mis 

pequeños por ser una motivación dentro de mi vida; para los que están en físico y aquellos 

que siguen presentes en espíritu. La familia no sólo se define a partir de los vínculos de 

sangre. En mi vida he conocido personas que siento como parte de mi familia por el aprecio 

que les tengo. Gracias doctora María Teresa Jarquín Ortega, María Luisa Capulín, Sandra 

Luna, Abigail Ayala y Yesica Martínez. 

 Quiero agradecer a todos mis profesores del Colegio de México por sus enseñanzas 

académicas y personales, son una inspiración y ejemplo a seguir. En especial al doctor 

Óscar Mazín por guiarme como director de tesis, por su buena disposición para escuchar, 

por su atención, y por aportar un orden al trabajo y una crítica asertiva y enriquecedora. Le 

agradezco todo lo que ha contribuido a mi formación como profesional, pero sobre todo su 

calidad humana. También agradezco la colaboración de las doctoras Nadine Béligand, 

Dorothy Tanck, Pilar Gonzalbo y Jessica Ramírez, y del doctor Gabriel Torres Puga en la 

revisión de este trabajo. Gracias por los comentarios y aportes hechos. Los méritos que 

tiene se deben en gran parte a ellos, los defectos a mis deficiencias.  

 Soy afortunada de haber cursado el doctorado con una generación de compañeros 

que, además de buenos historiadores, siempre son solidarios. Fueron otra de las fuentes de 

mi aprendizaje durante el doctorado e hicieron muy grata esta etapa de mi vida. Gracias a 



8 

  

todos, en especial a Odalis Valladares, Emiliano Canto, Clemente Cruz, Elena Salamanca, 

Fernando Calderón, Rafael Ledezma, Mauricio Arango, Joel Pérez, David Vázquez y 

Miguel López. Un agradecimiento también a todo el personal que hace que el Colegio de 

México sea un lugar tan agradable para trabajar, en especial a Pilar Morales, Leticia Lobato 

y Víctor Cid.  

 Muchas gracias a todos los amigos que con su interés y ánimos siempre estuvieron 

presentes: Alba Lira, Patsy de la Cruz, Rafael Castañeda, Nancy Ocampo, Paolo Riguzzi, 

Pilar Iracheta, Carlos Díaz, José Luis Quezada, Virginia López, Guadalupe Gutiérrez, Jesús 

Alfaro, Nadia Mariana Serralde, Kristyl Obispado, Rosario Ramírez, Brenda Alvarado, 

Alicia Bazarte, Margarita Luna, Casimiro Madero, Pedro Fernando Rosales, Raymundo 

Martínez y César Fernando Escudero. Una de las cosas que me dio el doctorado fue la 

oportunidad de conocer gente más allá de las fronteras. Muchas gracias a Kelly Montoya, 

Zareli Gamarra, Triksia Salvador, Marisa Mora, Adelina Amorim, Ros Costelo y Erna van 

der Zande por su hospitalidad y más por la amistad. Asimismo, quiero agradecer al doctor 

Manuel Sánchez Herrero por haberme apoyado en Sevilla para hacer una estancia de 

investigación y al profesor Manuel Peláez y los miembros de la Asociación Hispánica de 

Estudios Franciscanos. Otro agradecimiento a los integrantes del seminario Santos, 

devociones e identidades del Colegio Mexiquense por permitirme aprender sobre la labor 

de investigar y por los momentos compartidos.  

Mi agradecimiento a las familias Jarquín Laguna y Abraham Jarquín por haberme 

abierto las puertas del departamento en el que viví durante varios años, en especial a 

Rodrigo y Xavier Jarquín. Gracias también a mis alumnos de la FES Acatlán (UNAM), del 

Tec de Monterrey, Campus Toluca, y del CUT de la UAEMEX por permitirme compartir 

un poquito de Historia con ellos, pero también por mostrarme la vitalidad que hay entre los 

jóvenes, compartir su sensibilidad conmigo y enseñarme a ser docente.  

Los historiadores encontramos en los repositorios documentales un lugar en el que 

podemos transportarnos a otras épocas; el acceso a ellos y el trabajo no son los mismos sin 

la buena disposición de quienes se dedican a dar el servicio de consulta. Por ello agradezco 

a todas aquellas personas que me han facilitado el trabajo en los archivos y bibliotecas. En 

especial a Emilia Delgado y Juana García del Archivo General de Notarías del Estado de 

México quienes me apoyaron en todo sentido, desde dándome una atención amable hasta 



9 

  

ayudándome en los días de lluvia que llegaba empapada. Mi agradecimiento al doctor 

Francisco Morales por todas sus atenciones en la consulta del Archivo de la Provincia 

Franciscana del Santo Evangelio. A él y todo el personal, muchas gracias por todas las 

facilidades. 

Quiero agradecer al CONACYT por la beca proporcionada para cursar el programa 

de doctorado, así como al Colegio de México por la beca complementaria. También 

agradezco la ayuda proporcionada por Fundación Colmex para hacer una estancia de 

investigación gracias al donativo recibido por parte de Aeroméxico.  

Como se puede notar este trabajo fue una obra colectiva: la luz de todos ellos 

reflejada en el espejo de mi escritura y mi persona.  

  

 

 

 

Zinacantepec, Estado de México, 13 de marzo de 2020 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 

  

INTRODUCCIÓN 

 

En toda latitud, la Monarquía hispánica estuvo integrada por un universo de corporaciones, 

cada una con sus propios fueros y privilegios. Cada persona se integraba a ella gracias a su 

afiliación a un cuerpo social, esto le daba un conjunto de privilegios y gracias. Las 

entidades corporativas reglamentaban las acciones y comportamiento de sus integrantes 

mediante normas que explicitaban su forma de organización y delimitaban sus fines, pero al 

mismo tiempo brindaban protección a sus miembros y los hacían acreedores de privilegios. 

En esa Monarquía, el rey desempeñaba el papel de integrador debido a que era el encargado 

de velar por la conservación del orden natural, establecido por Dios, y de poner por efecto 

un sistema de contrapesos que garantizara un cierto equilibrio entre los distintos cuerpos, 

permitiendo su convivencia. La diferenciación y jerarquización, fundamentos del orden 

social, dependían de la antigüedad, de los servicios prestados y de las gracias obtenidas.1 

Este proyecto de investigación mira una pequeña parte de la Monarquía hispánica, 

la villa de Toluca en la segunda mitad del siglo XVII y el XVIII y la forma en la que se 

constituyó el régimen eclesiástico, tomando en cuenta que éste fue un medio de 

reproducción del orden monárquico, un factor de consolidación de la villa como ciudad y 

un instrumento de gobierno y participación política. El sistema de gobierno de la 

Monarquía hispánica se integraba desde el ámbito local porque era desde ahí que los 

súbditos se organizaban y reproducían un orden social corporativo apegado al sistema de 

gobierno y tenían capacidad de negociación y adaptación al mismo.  

Toluca formó parte del Estado del Marquesado del Valle de Oaxaca, por lo que 

desde el siglo XVI su población estuvo sujeta a una relación de vasallaje para con Hernán 

Cortés y sus descendientes. Adquirió la categoría de ciudad por real cédula de Carlos IV de 

12 de septiembre de 1799, aunque desde que se intentó adquirir el título, en la segunda 

mitad del siglo XVII, sus habitantes habían insistido en nombrarla ciudad.2 En la práctica, 

                                                           
1 ROJAS, “Los privilegios como articulador del cuerpo político”, pp. 47 y 50.  
2 Por real cédula de 6 de julio de 1529, Carlos I otorgó a Cortés la donación de 23 000 vasallos y el título de 

marqués del Valle y capitán general de Nueva España. Los territorios cedidos fueron Coyoacán, Tacubaya, 

Matalcingo, Toluca, Calimaya, Cuernavaca, Oaxtepec, Acapixtla, Yautepec, Tepoztlán, Oaxaca, Culapa, Etla, 

Texquilabacoya, Tehuantepec, Jalapa, Utlatepec [?], Atroyestán [?], Cotactla, Tuxtla, Tepeaca e Izcalpan. 

GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, p. 52. 



11 

  

Toluca fue constituyéndose en un polo articulador entre los diversos pueblos del valle del 

mismo nombre: desde ser un punto a partir el cual se organizó la evangelización, hasta 

constituir un lugar que articuló entorno a sí un mercado regional.3 A pesar de la carencia 

del título, la villa fue un elemento ordenador del territorio en relación con su entorno, los 

pueblos sujetos, así como intramuros, en relación con las entidades corporativas que 

actuaron en ella. 

Por su subordinación a la jurisdicción señorial marquesana, en Toluca no se pudo 

formar un cabildo que sirviera como mecanismo de mediación entre los vecinos y el rey, así 

que éstos buscaron otras formas de cohesión, gobierno y gestión.4 Uno de esos mecanismos 

fue un régimen de índole eclesiástica, conglomerado que otorgó identidad y arraigo a la 

tierra y que permitió la integración de una pequeña parte del reino a la Monarquía, así como 

encauzar los deseos de participación política de los vecinos. 

En la integración de ese régimen corporativo interactuaron factores locales y 

derivados de la política emanada de la Corona. Fue a finales del siglo XVII cuando el 

régimen presentó un cambio de dinámica en ocasión de la llegada de órdenes regulares que 

rompieron el monopolio que la orden franciscana detentaba y de la implantación de la 

política de secularización de doctrinas, la cual buscó el fortalecimiento de la Iglesia 

diocesana. Es decir, las transformaciones estuvieron sujetas a procesos locales y exógenos. 

La conjunción de éstos determinó la formación de dicho régimen corporativo en el que la 

defensa de la jurisdicción ante otras entidades y ante la misma Corona reforzó el empleo de 

la justicia como el arma principal para afirmar derechos y privilegios.  

 En 1695 el sacerdote don Antonio de Sámano y Ledezma donó una hacienda en 

Zinacantepec para que con su producto se fundara un hospital bajo la advocación de 

Nuestra Señora de Guadalupe. El proyecto se aprobó y se dispuso que estuviera a cargo de 

la orden de San Juan de Dios, pero debido a la carencia de recursos los seis religiosos que 

ocuparon las casas de adobe, sede del hospital, tuvieron que abandonarlas. Fray Sebastián 

                                                           
3 MAIROT, Mexican Provincial Society during the Age of Revolution: A Social and Economic History of Toluca, 
1790-1834, pp. 2-6. Explica cómo en el siglo XVIII la villa de Toluca se había convertido, para los 
comerciantes de la ciudad de México, en un punto de acceso al mercado del valle; así que económicamente 
fungió como abastecedora de productos y también de mano de obra.  
4 Sobre todas las funciones de gobierno que tenía el cabildo ver KINSBRUNER, The Colonial Spanish-

American City, pp. 39-41. Sus dos principales responsabilidades eran asegurar el orden público y las 

necesidades básicas de los vecinos 



12 

  

González se hizo cargo de ellas y logró recaudar recursos que permitieron reconstruir el 

hospital, ampliar las instalaciones, construir una iglesia y la llegada de más juaninos a 

mediados del siglo XVIII.5 Cumpliendo la misma labor de asistencia, la orden de Nuestra 

Señora de la Merced estableció un hospicio en 1731; sin embargo, al igual que aquéllos, 

también tuvo problemas económicos para sostenerse. La labor de los mercedarios y los 

juaninos estuvo enfocada a la asistencia debido a que mantuvieron un hospicio y un 

hospital, respectivamente, establecimientos que implicaron muchos esfuerzos debido a la 

débil base económica con la que contaron.6 A estas órdenes asistenciales se unió la de los 

Carmelitas Descalzos quienes, apoyados por la Corona y el clero secular, establecieron el 

convento de Nuestra Señora de la Concepción en 1698. Al mismo tiempo, surgieron 

corporaciones de seglares que permitieron un arraigo de la población a la villa mediante 

cofradías, terceras órdenes y asociaciones de adoración.  

 El régimen pluri-corporativo permitió la integración de un orden que aspiraba a ser 

urbano, así en cuanto a la urbs como a la civitas. En cuanto al primer ámbito, se propició la 

construcción de edificios de culto, conventuales y asistenciales, mientras que, dentro del 

segundo, las relaciones establecidas entre las corporaciones eclesiásticas y la feligresía 

permitieron concretar el ideal de civilidad de la república cristiana.  

Al conformarse un régimen corporativo por medio de la yuxtaposición de 

jurisdicciones, los habitantes de la villa de Toluca reforzaron sus vínculos con el clero, 

afirmaron su cristiandad y con ello su sentido de civilidad. De manera que la integración de 

los feligreses al régimen eclesiástico por la vía de entidades y mecanismos diversificados -

terceras órdenes, cofradías, nuevas devociones y ceremonias religiosas- también acrecentó 

su apego a la tierra. En consecuencia, cobró fuerza su intención de que se concediera a 

Toluca el título de ciudad mediante una gracia del rey de manera formal y permanente.  

Con el surgimiento de nuevas corporaciones, la población de Toluca amplió sus 

formas de participación y reforzó sus lazos de integración con la Monarquía; internamente 

los distintos cuerpos que la componían también se integraron en la búsqueda de un fin 

                                                           
5 ALBERRO, Apuntes para la historia de la Orden Hospitalaria de San Juan de Dios en la Nueva España. 
México, 1604-2004, pp. 152-153. 
6 En cuanto a los hermanos de San Juan de Dios, la visita a la orden de 1773 evidenció un déficit en sus 
ingresos, mientras que los mercedarios también tenían problemas económicos, tales que llegó a plantearse 
la supresión del hospicio. 



13 

  

común. Si desde el siglo XVI, con la fundación del Marquesado del Valle Toluca se había 

conformado como territorio, en el XVIII la integración de un régimen corporativo más 

plural reforzó dicha territorialización que plasmó la representación del orden de república 

mediante la designación de ciudad.  

Es posible verificar la presencia de un régimen eclesiástico pluricorporativo 

diferenciado por sectores sociales. Entre la élite española y criolla se suscitó un apego que 

le permitió establecer un vínculo más estrecho con la villa, a diferencia de los siglos 

anteriores en los que había primado su afiliación a corporaciones de la ciudad de México. 

Por su parte, los indios renovaron sus vínculos religiosos con el clero mediante la presencia 

de nuevas corporaciones. Con todo hay que ponderar el incremento del mestizaje entre y el 

avance del proceso de hispanización la población, hasta el grado que se dificultó distinguir 

los dos sectores mencionados.  

 La integración se manifestó mediante el surgimiento de una conciencia de 

ciudadanía,7 mientras que en lo externo -respecto de la Monarquía- se hizo patente por 

medio de la participación de las entidades corporativas implicadas en los foros de justicia. 

Se evidenció más que nunca la dinámica plurijurisdiccional, así como la capacidad de 

resistencia de los cuerpos, que se aprovecharon de los resquicios y de la confusión 

suscitada por el intento de reforma por la Corona para favorecer sus causas y mantener un 

orden conveniente a sus intereses. 

Dentro de la conformación del nuevo régimen, se puede considerar las fundaciones, 

la justicia y el orden social como elementos que permitieron el establecimiento de acuerdos 

y la defensa de jurisdicciones. Las fundaciones, entendidas como procesos jurídicos, 

permiten entender la manera de definir una jurisdicción. La justicia es un ámbito en el que 

se puede analizar el binomio consenso/disenso que era el que guiaba la formación de un 

régimen de corporaciones. Por último, se entiende por orden social a los vínculos y 

relaciones establecidos entre las corporaciones eclesiásticas y la feligresía, la red de lazos 

sociales y el intercambio de recursos que permitía que las primeras contaran con apoyo 

                                                           
7 Entendida como sentido de pertenencia a un territorio. Para esta época ciudadano es el vecino de una 
ciudad y al serlo gozaba de sus privilegios, pero también estaba obligado a las cargas. Diccionario de 
Autoridades, tomo II (1729). 



14 

  

social y fuerza económica, mientras que la segunda, se sirviera de mecanismos de 

expresión de religiosidad y gestión de necesidades materiales.  

Finalmente, otro de los elementos a tomar en cuenta en el estudio presente es el 

llamado reformismo borbónico. En la segunda mitad del siglo XVIII, la introducción de 

una idea de política profana, definida como “un universo conformado por reglas 

específicas, autónomas y desligadas de los preceptos de justicia, de la moral y hasta del 

catolicismo”, creó una tensión entre el orden tradicional y uno que trataba de imponerse.8  

El régimen borbónico trató de establecer una administración más eficiente y 

ejecutiva, sometiendo algunas corporaciones mediante una política regalista. Entre las 

reformas que afectaron a las de índole eclesiástica se pueden mencionar: el cambio de 

estatuto de los bienes de cofradías a profanos y la exigencia de que tramitaran su 

aprobación real, las visitas de comisionados reales a las órdenes religiosas en 1768 con el 

objetivo de promover su disciplina y vigilar su funcionamiento, la reglamentación del culto 

en aras a lograr una fe “recatada e interior”9 y la reorganización territorial mediante la 

división y/o creación de parroquias, además de la secularización de las doctrinas. 

El mismo clero colaboró en el intento de reforma con el objetivo de establecer una 

religiosidad ortodoxa y una piedad austera. La jerarquía eclesiástica buscaba reforzar la 

autoridad diocesana frente al clero regular y la parroquial ante las corporaciones y 

feligreses, es decir, afianzar el poder del párroco y minar la autonomía que la feligresía 

expresaba en algunas manifestaciones de culto. Como disposiciones encaminadas a lograr 

esos objetivos se pueden mencionar la secularización de las doctrinas, la disolución de 

cofradías que no contaban con la aprobación real o el intento de acabar con actividades 

consideradas como excesivas -corridas de toros y comidas- que se efectuaban como parte 

de las festividades religiosas.  

 Además de disposiciones específicas para cada cuerpo, la limitación de la 

autonomía de las corporaciones se intentó minar por medio del mismo sistema judicial. 

Sánchez de Tagle plantea que en el siglo XVIII se dieron transformaciones en el aparato de 

justicia debido a que el rey trató de imponer un mando más ejecutivo de las disposiciones 

que emanaban desde la Corona, en detrimento de la autonomía de las corporaciones y de la 

                                                           
8 CARDIM, “´Gobierno´ y ´Política´ en el Portugal del seiscientos”, p. 129. 
9 GARCÍA AYLUARDO, “Re-formar la Iglesia novohispana”, p. 249.  



15 

  

ventaja que tenían de manejar el tiempo en cuanto al obedecimiento de los mandatos 

(retrasar el cumplimiento). El reformismo consistió en “reducir el espacio materialmente 

ocupado por la justicia y, por tanto, inevitablemente mediatizado por sus aparatos”.10 

Respecto al impacto de dicha reforma en el ámbito eclesiástico, Connaughton señala que la 

justicia real buscaba elevar el protagonismo de la Corte y jueces reales en cualquier ámbito 

del imperio, específicamente en el eclesiástico, donde se buscó terminar con la 

excepcionalidad.11 

El sistema judicial estuvo basado en la tradición, pero al mismo tiempo en la 

innovación que consistía en la tentativa de la Corona de imponer sus decisiones. Ante la 

complejidad de la realidad, el resultado fue un híbrido de tradiciones jurídicas medievales 

con las ideas ilustradas que pugnaban por establecer un código preponderante12 que sirviera 

como base para que las decisiones del monarca se ejecutaran.  

Pedro Cardim considera que en el Antiguo Régimen existía una homologación entre 

el “poder de juzgar” y el “poder de comandar”, entre “la iuirisdictio -gobierno tutelar que 

respeta la forma de juicio- y el imperium -el poder de comandar y de constreñir, […] de 

dirigir una actividad de un modo activo e interventor”.13 ¿Se comenzó a vislumbrar una 

diferencia entre ambas esferas durante los últimos años de la Monarquía? Tal vez no sea un 

proceso exclusivo de este periodo sino un momento en el que la tensión entre ambas formas 

de gobernar estuvo a debate ante las necesidades apremiantes de la Corona por hacerse de 

recursos económicos y enfrentar a las Monarquías rivales en Europa. En este sentido, la 

justicia fue un ámbito en el que los cuerpos eclesiásticos libraron una doble batalla, la 

negociación y confrontación respecto de otras corporaciones con las que compartían 

territorio -dinámica diaria que regía el orden- y la defensa jurisdiccional frente a una 

Corona deseosa de limitar su rango de acción. 

Pero en la Monarquía hispánica no se daba una cadena vertical de mando mediante 

la cual las leyes fluyeran desde el rey hasta los súbditos, sino que más bien funcionaba 

                                                           
10 SÁNCHEZ DE TAGLE, Del gobierno y su tutela, p. 45.  
11 CONNAUGHTON, “Reforma judicial en España y Nueva España…”, pp. 30, 32 y 35. 
12 CONNAUGHTON, “La búsqueda del código jurídico”, p. 354. Se deseaba un sistema donde las excepciones 
y los privilegios consagrados en la práctica del ius commune fueran eliminados a golpes de razón y se 
rigieran por un código único. 
13 CARDIM, “’Gobierno’ y ‘Política’ en el Portugal del seiscientos…”, p. 120. 



16 

  

como un engranaje de jurisdicciones interconectadas y a veces contradictorias.14 Además de 

la mediación de los aparatos de gobierno, estaba la recepción por parte de los vasallos, 

quienes desplegaban una serie de estrategias para negociar sus privilegios, sobre todo en un 

contexto de redefinición de ámbitos de autoridad. ¿Cómo manifestaron las corporaciones 

eclesiásticas su capacidad de negociación y defensa en los foros de justicia? Hay que tomar 

en cuenta el papel de esas mismas corporaciones que formaban parte del orden, su 

capacidad de acción y reacción ante políticas que no necesariamente emanaron de la 

Península ibérica15 o cumplieron su propósito mecánicamente al ser implantadas. Dichas 

corporaciones estuvieron en posibilidad de resistir la ideología y de crear sus propias 

alternativas discursivas y políticas,16 entre las cuales destacaba la afirmación de la 

costumbre. 

¿Qué tanto ese reformismo alteró la dinámica corporativa en el ámbito local? En el 

caso específico de estudio, la villa de Toluca, ¿fue el reformismo lo que propició un afán de 

defensa del privilegio de las corporaciones o más bien prevaleció la estructuración de un 

orden corporativo con una dinámica distinta propiciada por el surgimiento de nuevas 

corporaciones y la disolución de otras? Esto nos permite analizar el funcionamiento de un 

orden social dentro del marco del intento de reforma de la Monarquía hispánica que, al 

mismo tiempo, acabó reforzando el sistema judicial tradicional. Hay que considerar la 

siguiente paradoja característica de la segunda mitad del siglo XVIII: “la relación 

establecida entre cuerpo político y privilegios se hizo más evidente y al mismo tiempo más 

frágil”.17 La Corona trataba de minar los privilegios de algunos estados y cuerpos que 

representaban un obstáculo para la consolidación de su poder, sin embargo, para hacerlo 

tuvo que reforzar los privilegios de otros.  

 Pero, así como las corporaciones tuvieron una capacidad de respuesta variable ante 

la política real, el orden social también desempeñó un papel activo en la integración del 

                                                           
14 MAZÍN (ed.), Las representaciones del poder en las sociedades hispánicas…, p. 10. 
15 Esteban Sánchez de Tagle ha mostrado cómo en la misma Nueva España germinaron políticas de corte 
reformador a iniciativa de los funcionarios novohispanos, como cuando  el virrey Pedro Cebrián, conde de 
Fuenclara, emprendió un proyecto para reformar la hacienda local de la ciudad de México con miras a tener 
conocimiento de los recursos económicos y determinar si podía hacer uso de parte de ellos para emprender 
la reforma urbana que proyectaba. SÁNCHEZ DE TAGLE, Del gobierno y su tutela…, p. 70-120. 
16 MAZÍN, Una ventana al mundo hispánico, p. 18. 
17 ROJAS, “Los privilegios como articulación del cuerpo político”, p. 45. 



17 

  

régimen corporativo y las luchas de cada componente por reafirmar sus privilegios, por ello 

se plantea la necesidad de analizar la influencia social de las corporaciones eclesiásticas. En 

primer lugar, cada cuerpo pretendía expandir su rango de influencia y, con ello, su 

autoridad. De esta suerte se entablaba una “lucha por las almas”18 en aras a hacerse de 

relaciones sociales que permitieran mantener el prestigio, conseguir legitimidad y hacerse 

de recursos económicos. En segundo lugar, los mismos grupos de feligreses se involucraron 

en la defensa de sus propios privilegios en contra de las corporaciones integradas por 

clérigos o apoyaron a una en contra de otra, intentando beneficiarse también de la dinámica 

propia del sistema de pesos y contrapesos. 

Si bien la época reformista de la Monarquía hispánica se ha situado sobre todo en la 

segunda mitad del siglo XVIII, de manera que no coincide con los límites temporales de 

esta investigación, ese desfase permitirá ver la presencia de los afanes o designios de 

reformas desde antes. El dinamismo del régimen corporativo de Toluca puede permitir 

matizar las intenciones reformistas del gobierno borbón y la decadencia de las órdenes 

religiosas en el siglo XVIII. La defensa de la jurisdicción por las distintas corporaciones 

muestra que el sistema de pesos y contrapesos estaba más vivo que nunca. En este sentido, 

lo ocurrido en la Monarquía es un contexto inevitable que explica algunos de los procesos 

que ocurren en el escenario local, pero hay cuestiones que nacen en este último ámbito y 

que pueden llegar a corresponder con las medidas impuestas desde la Corona, aunque no 

por los mismos motivos.  

 Las disposiciones externas a la villa, nacidas de los ímpetus de reforma de la 

Corona, influyeron en el ámbito local en la medida en que las corporaciones veían en ellas 

una amenaza para sus privilegios o una oportunidad para defenderlos. Una de ellas fue la 

secularización de doctrinas emprendida en la segunda mitad del siglo XVIII porque, aunque 

la doctrina franciscana de Toluca fue una de las dos que conservó la Provincia del Santo 

Evangelio, los franciscanos tuvieron que defender su autoridad más que nunca.19 Por lo 

tanto, ante las amenazas internas y externas se emprendió una resistencia que consistió en 

                                                           
18 ROCHER, La disputa por las almas. Las órdenes religiosas en Campeche, siglo XVIII, pp. 21-23. Utiliza el 
término “disputa por las almas” para referirse a la forma en que cada corporación religiosa -franciscanos, 
jesuitas y juaninos- formó y trató de preservar sus ámbitos de acción e influencia, es decir, la lucha por 
mantener posiciones de privilegio y relaciones con los grupos locales.  
19 La otra fue Texcoco.  



18 

  

el despliegue de estrategias para defender la propia jurisdicción. En ellas la justicia 

desempeñó un papel primordial. De esta manera, el análisis de las variables de régimen, 

ciudad, justicia, orden social y donación permitirán comprender parte de cómo funcionaba 

el gobierno en la Monarquía y cómo lo eclesiástico colaboró en la labor de gobierno, pero 

también para resolver las necesidades de los súbditos.  

 

El planteamiento a la luz de sus presupuestos de método 

 

Es necesario aclarar seis ejes en torno a los cuales girará la discusión planteada en este 

estudio: ciudad, régimen corporativo, fundación, justicia, orden social y donación. Los dos 

primeros se relacionan al plantear la contribución del régimen corporativo eclesiástico a la 

consolidación de una urbe, a pesar de una serie de dificultades nacidas de la sujeción de la 

villa de Toluca al Marquesado del Valle de Oaxaca y de su cercanía a la ciudad de México. 

Los otros cuatro son mecanismos que posibilitaron un régimen plural en el que las 

jurisdicciones fueron constantemente negociadas. 

La ciudad era la entidad jurídica primordial de la territorialización del espacio 

debido a su capacidad para hispanizarlo, jerarquizarlo y “colonizarlo”.20 Fue el vértice del 

orden jurídico que dotó de representación a los habitantes de la república, haciéndoles 

sujetos de la impartición de la justicia mediante un aparato de magistrados con jurisdicción 

delegada para tal efecto.21 Se llama territorialización al proceso de conversión de un espacio 

-en tanto que lugar geográfico- a territorio -en tanto que entidad jurídico-política-; es decir, 

una tierra pertrechada de jurisdicciones.22 En el proceso de reproducción del orden 

castellano en América, dos elementos fueron primordiales: la reducción de la población a 

corporaciones y la integración de un aparato de magistrados, de tal suerte que podía tener 

lugar la actividad gubernativa.23 Por actividad gubernativa se entiende no sólo la ejercida 

por las corporaciones seglares sino también por las eclesiásticas. Éstas permitieron la vida 

                                                           
20 MAZÍN, Una ventana al mundo hispánico, p. 36. 
21 GARRIGA, “Plazas criollas, plazas militares”, p. 11. 
22 GARRIGA, “Plazas criollas, plazas militares”, p. 10.  
23 GARRIGA, “Plazas criollas, plazas militares”, p. 10 y 11.  



19 

  

en “policía cristiana” y posibilitaron la paz y el orden público.24 Es por eso que, más que 

ser un espacio geográfico sobre el cual se escenificaron hechos y se establecieron 

relaciones, la ciudad constituyó una entidad aglutinante en dos sentidos: fue un vehículo de 

integración a la Monarquía y un mecanismo de cohesión entre sus vecinos y cuerpos. Tanto 

la traza urbana, como las entidades corporativas a las que dio resguardo contribuyeron a 

darle un orden a los grupos sociales.25  

Si bien los españoles trataron de reproducir los modelos de ciudad que ellos ya 

conocían, en América, esto se hizo de manera diferenciada según el lugar; en cada uno 

adquirió particularidades de acuerdo con el contexto, los grupos que lo habitaban y su 

posición dentro de cada reino. El orden social en ella constituido permitía la convivencia de 

las varias corporaciones, mismas que compartían un territorio y establecían negociaciones y 

relaciones de mutuo funcionamiento. A pesar de las permanencias que se pueden notar en 

su evolución, sobre todo la función ordenadora, la ciudad presentó una evolución que le 

permitió adaptarse a las necesidades de sus habitantes y de las autoridades. Es así que en el 

siglo XVIII seguía siendo un mecanismo ordenador, pero ahora el orden exaltaba los 

ideales de eficiencia y administración. Dichos ideales se van a manifestar por medio de la 

intención de las autoridades de imponer un orden más riguroso en la organización del 

territorio, como sucedió en la ciudad de México.26 

 Considerando las dificultades inherentes a la condición de la villa de Toluca, se 

propone el eclesiástico como un factor que coadyuvó a la conformación de la villa y 

después de la ciudad. Por eso se plantea la pregunta ¿cómo contribuyó el régimen 

                                                           
24 La intervención tanto de las corporaciones como de las autoridades está en consonancia con lo ya 

planteado por Torres Puga, al exponer que, si bien lo público era definido por la república o el pueblo, las 

autoridades también tomaron parte en su conformación. TORRES, Opinión pública y censura en Nueva 

España. Indicios de un silencio imposible, 1767-1794, pp. 22 y 23.  
25 POLIMENE, “El estudio del gobierno de una jurisdicción rural en el siglo XVIII”, pp. 51- 59 y 65. Ha 

mostrado que el estudio de las distintas jurisdicciones sobre un territorio ayuda a analizar cómo se configura 

éste. Desde una historia social del poder político se debe poner atención a los vínculos y las prácticas de los 

agentes para ver cómo esas acciones concurren en la organización jurisdiccional e institucional del territorio.  
26 Se presentaron reformas administrativas y eclesiásticas como la repavimentación e iluminación de las 
calles, la creación de cuarteles y las limitaciones a los entretenimientos públicos. El proyecto para la creación 
de cuarteles comenzó en 1713 y provocó la elaboración de varios diagramas y planes antes de la aparición 
del plan publicado en 1782. En cuanto a reformas impulsadas por el clero se puede mencionar la de la 
estructura parroquial de 1769, bajo el mandato del arzobispo Francisco Antonio Lorenzana. MUNDY, “The 
images of Eighteenth-Century Urban Reform in Mexico City…”, pp. 45 y 52. 



20 

  

eclesiástico a la conformación de la villa? Se entiende por régimen corporativo el engranaje 

de corporaciones establecidas en un territorio que regularon el orden social y ejercieron una 

dirección encaminada al bien común, promovieron un “régimen de organización social”. 

Este último es “una serie de condiciones regulares y duraderas que provocaron o 

acompañaron una sucesión de fenómenos vinculados a las actividades de grupos sociales 

numerosos”.27 Era régimen por la capacidad de gobierno que dicho corpus de entidades 

tuvo. Regir, más que dominar es el oficio de dirección que implica tanto obligaciones como 

derechos.28 

Retomar como núcleo de análisis el régimen corporativo eclesiástico permitirá 

analizar el funcionamiento de un engranaje que constituía un pilar fundamental de la 

Monarquía hispánica al proporcionarle legitimidad y colaborar en la gobernabilidad. Las 

corporaciones eclesiásticas fueron agentes fundamentales en la integración de las ciudades 

debido a que la religión formaba parte esencial del principio de civilidad. Tanto los clérigos 

como los seglares que las conformaron colaboraron en la formación de una serie de 

relaciones que posibilitaban el gobierno. Son varios los trabajos que ya han expuesto la 

participación de los clérigos como ejecutores de las políticas de la Corona, así como su 

participación en la trama de poderes locales.29 

Al hallarse adscrita a corporaciones eclesiásticas, la población novohispana se 

integraba en la medida en que se insertaba en el entramado corporativo y jurisdiccional. Por 

tanto, podía detentar ciertos privilegios. De esta suerte participaba del ordenamiento y de 

los órganos de gobierno de la república. Al mismo tiempo, la Monarquía se reproducía y 

preservaba con la incorporación de súbditos y el surgimiento de nuevas corporaciones que 

pudieran restar peso a las ya presentes o competir con ellas. En cada territorio de la 

Monarquía, “civilización y cristianización iban de la mano, fueron dos elementos 

                                                           
27 MAZÍN, “Catedral y organización del espacio social y urbano en los siglos XVII y XVIII”, p. 184.  
28 LEMPÉRIÈRE, Entre Dios y el rey: la república, p. 31.  
29 Hay que recordar el trabajo clásico de TAYLOR, Ministros de los Sagrado, en el que estudia cómo los curas 

eran personajes rectores de la vida parroquial. BARRAL Y MORICONI, “Los otros jueces: vicarios eclesiásticos 

en las parroquias de la diócesis de Bueno Aires durante el periodo colonial”, pp. 349 y 352. Exponen la 

necesidad de estudiar el papel de los jueces eclesiásticos en conformación de las elites al tener el poder de 

evitar, propender y/o consolidar vínculos y relaciones de diversa naturaleza (matrimoniales, filiales, de 

compadrazgo y otros lazos de clientelismo, amistad, paisanaje o negocios).  



21 

  

centrales”30 dentro del proceso de conquista y a lo largo de la integración del orden social 

fueron los fundamentos sobre los cuales se fincó el dominio efectivo de los reinos.  

Se consideran cuatro ámbitos a partir de los cuales se puede analizar la integración 

de ese régimen corporativo eclesiástico: las fundaciones, la justicia, el orden social y las 

donaciones. La fundación es entendida como un proceso por el cual se constituía 

formalmente una corporación, se le dotaba de un ámbito de derecho. La formalidad 

consistía en la aprobación o sanción canónica de la jurisdicción, del uso de una serie de 

prerrogativas o reglas. Puede ser considerada una forma de territorialización porque 

permitía el ejercicio del dominio sobre un espacio determinado. En el espacio, la fundación 

permitió el ejercicio de las jurisdicciones y donde ya había alguna, su negociación. 

Concebirla como un proceso ayuda a visualizarla en su complejidad y no reducirla a la 

datación de la apertura de algún edificio o a la concesión de una licencia. La legislación 

vigente marcaba una serie de pasos referentes a las fundaciones, entre los cuales los 

cruciales fueron las licencias, pero ello no puede dejar de ponderar que una fundación era 

un proyecto social en el que se involucraban vecinos y autoridades. Refiriéndonos 

exclusivamente a las fundaciones de tipo eclesiástico, su estudio ayuda a analizar el proceso 

de expansión del clero;31 las estrategias de clero regular y secular para promover su 

presencia entre las poblaciones novohispanas y las maneras en las que la feligresía 

estableció vínculos con éstos, convirtiéndose en agentes activos en la conformación del 

régimen.  

 En un orden plurijurisdiccional como la Monarquía hispánica, había distintos 

mecanismos que regulaban las relaciones entre las corporaciones. La justicia constituyó el 

principio y fundamento por excelencia por el cual el rey o sus tribunales podían imponer un 

cierto equilibrio, armonizar voluntades y así poner de manifiesto su deber de reinar.32 “El 

universo jurídico constituía […] uno de los principales -si no el principal- campo de 

reflexión sobre la comunidad, su orden y su gobierno”,33 es decir, no sólo es una puerta 

                                                           
30 MAZÍN Y RUÍZ, Las Indias Occidentales. Procesos de incorporación a las Monarquías Ibéricas, p. 29. 
31 ATIENZA, “Fundaciones frustradas y efímeras en la España moderna”, p. 192.  
32 CARDIM, “’Gobierno’ y ‘Política’ en el Portugal del seiscientos…”, p. 110. El gobierno era entendido como 
la tutela que el rey ejercía sobre aquellos que estaban bajo su cuidado y su finalidad era el “bien común”. 
33 CARDIM, “’Gobierno’ y ‘Política’ en el Portugal del seiscientos…”, p. 119. Dentro del sistema de gobierno 
de la Monarquía hispánica, la moral y la justicia constituían dos pilares en los cuales se sostenía la facultad 



22 

  

abierta al conocimiento de las relaciones de gobierno, sino también a las de convivencia 

entre los cuerpos que interactuaban. Además de ser un instrumento de defensa de derechos 

y privilegios ante un rey lejano, la justicia en las Indias constituyó para los vasallos un 

vehículo de integración a la Monarquía al permitir hacer oír su voz ante las peticiones y 

reclamos y establecer una relación con el monarca que conllevara reciprocidad. Según esta 

última, el rey, a cambio de fidelidad, otorgaba gracias a sus vasallos y así, mediante el 

aparato de justicia, se garantizaba dicha integración.   

Ante la presencia de varias corporaciones con su propio conjunto de 

reglamentaciones, la recurrencia a los tribunales para resolver las diferencias y pedir 

justicia fue el medio utilizado para defender derechos y ámbitos de autoridad, protegiendo 

así cada jurisdicción. Según Pedro Cardim, ésta era el poder que se calificaba de “público” 

y “legítimo”, entendiendo lo público como todo aquello que remitía a la zona de interacción 

exterior al ámbito doméstico o familiar.34  

El orden social se fraguaba por medio de relaciones de consenso y disenso. Eran los 

acuerdos y las negociaciones entre las distintas jurisdicciones lo que permitía el 

funcionamiento de una Monarquía integrada por distintos cuerpos, cada uno con su propia 

normatividad. Se entiende esta última como un conjunto de prerrogativas que habían sido 

sancionadas por alguna autoridad y aquellas que formaban parte de la costumbre. Ya fuera 

una norma inscrita en alguna ordenanza, reglamento, real cédula, etc. o en la cotidianidad; 

ese conjunto de prerrogativas daba lugar a privilegios. Éstos eran derechos atribuidos a un 

grupo limitado de destinatarios o a una situación especial que reflejaban la estructura de 

diferencia que constantemente se trataba de reivindicar.35 

El litigio era la manera de mostrar que los derechos de una corporación dada 

estaban vigentes y que, a pesar de haber sido perjudicados por alguna irrupción, aquella se 

mantenía en posesión de los mismos.36 La justicia no es un escenario especial de 

investigación por ser un ámbito cotidiano del régimen corporativo. Sin embargo, interesa 

                                                                                                                                                                                 
de gobernar. Se gobernaba con base en principios morales que regían las relaciones entre el rey y sus 
vasallos y sobre un sistema de justicia que permitía resguardar el orden natural establecido por Dios.  
34 CARDIM, “’Gobierno’ y ‘Política’ en el Portugal del seiscientos…”, p. 120. 
35 DUVE, “El privilegio en el antiguo régimen”, p. 33. 
36 SÁNCHEZ DE TAGLE, Del gobierno y su tutela. La reforma de las haciendas locales del siglo XVIII y el cabildo 

de México, p. 24. 



23 

  

comprender los mecanismos mediante los cuales funcionó en un contexto de competencia 

de las corporaciones por defender sus privilegios ante sus similares y las autoridades. 

Propongo un análisis de la aplicación de la justicia para analizar el uso que las 

corporaciones hicieron del aparato institucional y las oportunidades de aprovechar los 

resquicios de éste. La defensa de la jurisdicción como factor que permite la conformación 

de un orden social nos permite acceder al conocimiento de varios aspectos de la Monarquía 

hispánica:37  

 El funcionamiento de la estructura de dominación en la que había una 

convivencia de potestades.38 

 Evaluar diferencias históricas entre distintas partes de la Monarquía hispánica 

debido a que permite discernir rasgos o pautas comunes a los “reinos y 

señoríos”.39 Las distintas formas, recursos y factores que intervenían en los 

litigios permiten ver el funcionamiento de dicha entidad política, pero también 

cómo se adecuaba a características particulares. 

 Analizar los intereses de grupos y la búsqueda del predominio de determinadas 

corporaciones.40 En este sentido, la discordia entre entidades funciona como un 

factor de movilidad que permite encauzar intereses y buscar privilegios.   

De manera que, estudiar cómo se defiende la jurisdicción permite comprender tanto 

relaciones verticales -la política de la Corona en relación con sus súbditos- como 

horizontales -cómo se contraponen y estructuran los derechos entre los distintos cuerpos-. 

Se trata, pues, básicamente, de la estructuración de un régimen de organización social, 

proceso en el que intervino una serie de actores y factores externos e internos del orden 

                                                           
37 Algunos de los estudios sobre defensa de jurisdicción son: TRASLOSHEROS, “Armonía de voluntades”, 
MAZÍN, Gestores de la Real Justicia y “Catedrales versus órdenes religiosas en Nueva España,” y AGUIRRE, 
“El conflicto del alto clero de México con el Colegio de Santos”. 
38 TRASLOSHEROS, “Armonía de voluntades”, p. 42.  
39 MAZÍN, “Catedrales versus órdenes religiosas en Nueva España y el Perú”, p. 218. 
40 AGUIRRE, “El conflicto del alto clero de México con el Colegio de Santos”, p. 232. En este caso se estudia el 
conflicto para demostrar que la lucha por el control de la Real Universidad de México caracterizó a un grupo 
aristocrático de juristas interesados en ganar o compartir con el clero los cargos universitarios, mismos que 
eran espacios de ascenso y poder. Otro ejemplo es el estudio El cabildo catedral de Valladolid en el que se 
muestra cómo en la coyuntura de crisis que vivió a fines del siglo XVIII (desde la visita de José de Gálvez) se 
dio un enfrentamiento entre facciones por el dominio sobre la dirección y la prevalencia de un grupo social –
ya fuera criollo o peninsular-. MAZÍN, El cabildo catedral de Valladolid de Michoacán.  



24 

  

social; desde las disposiciones emanadas del poder real hasta los intereses de personas y 

rivalidades entre corporaciones. 

En las ciudades se tejió una red de jurisdicciones que se hizo notar mediante 

diversos instrumentos: el establecimiento de alianzas, la apelación a la justicia, la 

negociación, los acuerdos, etc. Por consiguiente ¿cómo utilizaron la justicia y la influencia 

sobre el orden social las corporaciones eclesiásticas de la villa de Toluca para defender su 

posición en un orden plurijurisdiccional?  

  Cuando se alude a la influencia en el orden social, se hace referencia a la república 

cristiana, a la suma de súbditos pertenecientes a distintas corporaciones. Cada corporación 

eclesiástica estableció un tejido de redes con la feligresía que le permitieron cumplir su 

labor, ser beneficiada de caudales particulares y hacerse de un prestigio. Se ha preferido el 

uso del término “orden social” al de sociedad, porque este último se refiere a un ente 

unificado y abstracto que actúa conjuntamente. En cambio, entender la feligresía como 

orden social remite a problematizar y distinguir sus componentes y jerarquías. 

 Ana María Barreto plantea que las corporaciones, antes que ser instancias políticas 

eran cuerpos sociales. La Monarquía hispánica vivía en una “realidad plurijurisdiccional y, 

por tanto, de poder ejercido por distintos estamentos sociales en sus diversos planos a 

través de unas instituciones que antes que políticas se revelan sociales”.41 Para las 

corporaciones eclesiásticas, la feligresía constituía el pilar que las mantenía en 

funcionamiento en cuanto a que las legitimaba y las sostenía económicamente, de modo 

que la defensa de la jurisdicción tenía repercusiones que extralimitaban los foros de justicia. 

Es necesario interrogarse sobre cómo las relaciones entre corporaciones contribuyeron a 

estructurar un orden del que eran partícipes todos los elementos de una población; nos 

remite a la necesidad de analizar a la población seglar, actor involucrado en la integración 

del régimen corporativo eclesiástico, ya fuera mediante la colaboración con ciertas 

corporaciones, la disensión frente a otras o la neutralidad. De esta forma se concibe la 

relación entre los ámbitos social y corporativo; no se trata de un determinismo que exponga 

las consecuencias del actuar de las corporaciones en la vida pública de la ciudad, sino del 

                                                           
41 BARRETO García, Ana María, “Apuntes acerca del panorama historiográfico actual del derecho indiano en 
general y en relación con los estudios sobre el gobierno y administración en las Indias” en Feliciano Barrios 
(coord.), Derecho y administración pública en las Indias hispánicas, Cuenca, universidad de Castilla-La 
Mancha, 2002, 1, p. 63. Citado en SÁNCHEZ DE TAGLE, Del gobierno y su tutela, p. 55. 



25 

  

análisis de éstas en él y viceversa. Este planteamiento corre el riesgo de que se vea a dichos 

elementos como separados, de ahí el reto de analizarlos de manera que se pueda conocer la 

interdependencia. 

 Una forma de analizar las relaciones entre seglares y corporaciones eclesiásticas es 

el concepto de donación. Para la época novohispana se entendía por donación el contrato 

público por el cual un hombre traspasaba a otro el derecho de alguna cosa por medio de un 

testamento u otro instrumento.42 En este trabajo ese concepto no se limita a su sentido 

jurídico sino que se utiliza en un sentido amplio que abarca todos aquellos legados que se 

dejaban para un fin piadoso. Esto es cualquier bien o promesa brindado por caridad; se 

brindaba como regalo, pero implicaba una relación de reciprocidad porque el donante era 

motivado por un fin espiritual o social. Por consiguiente, dentro de esta concepción cabe un 

conjunto amplio de prácticas: obras pías, promesas o juramentos, limosnas, cesiones, 

novenarios y capellanías. El don vinculaba al patrono seglar, las corporaciones eclesiásticas 

y los santos, advocaciones o Dios. Ese intercambio retribuía a los involucrados muchas 

ventajas: bienes espirituales, reforzamiento de la cohesión social, prestigio, poder político, 

etc.43 

Recapitulando, tres son los ejes rectores de este proyecto: la integración del régimen 

corporativo eclesiástico y su contribución a la conformación de la urbe; la interacción entre 

esas corporaciones y las autoridades mediante los foros de justicia, y la interacción entre 

ellas y los grupos sociales. Todo ello tiene como escenario la villa de Toluca en su afán de 

contar con el título de ciudad.  

 

 

 

 

                                                           
42 Diccionario de autoridades, tomo III (1732). 
43 PÉREZ, “Las donaciones piadosas y el modelo del don”, pp. 20-22 y 31-33. La autora hace un pequeño 

recuento de la noción antropológica de don aplicado a los estudios medievales advirtiendo la necesidad de: 

no limitarse a interpretar las donaciones a los establecimientos religiosos mediante la noción teológica de 

caridad porque el universo de representaciones mentales del hombre trasciende el marco de las 

construcciones cristianas y considerar la relación entre las representaciones y las prácticas sociales. Las 

donaciones se originaban de la caridad, por amor a Dios y al prójimo, pero esto no niega las dimensiones 

sociales, políticas y económicas involucradas en la entrega del don.  



26 

  

Límites temporales 

 

El año inicial de este estudio, 1669, se define en función de un informe sobre la 

administración eclesiástica de Toluca. A raíz de la secularización palafoxiana en 1641, la 

Provincia del Santo Evangelio de México pidió a los frailes que administraban curatos que 

pidieran a las autoridades locales la elaboración de informes. Fueron éstos parte de la 

defensa que la orden emprendió para contrarrestar las críticas del clero secular y prever 

medidas iguales a las de Puebla.  En el último cuarto del siglo XVII también tuvieron lugar 

intentos de fundación de nuevos establecimientos conventuales como los de clarisas y 

hermanos de San Juan de Dios. La oposición franciscana fue consistente, aunque sólo 

retrasó la llegada de nuevas órdenes. En 1695 se aprobó la creación de un hospital a cargo 

de la orden de San Juan de Dios y en 1698 se fundó el convento de Nuestra Señora de la 

Concepción de los Carmelitas Descalzos. Esto significó el fin del monopolio que los 

franciscanos habían tenido en la villa y poblaciones vecinas. Se dio pie a una nueva 

dinámica corporativa y se desencadenó una serie de relaciones conflictivas o de tensión por 

la defensa de la jurisdicción de cada una de las órdenes. El otro límite temporal, 1799, 

remite al año en que se otorgó el título a la ciudad, logro que confirmó una categoría que la 

urbe ya gozaba en la práctica.  El largo periodo de tiempo permite ver la continuidad en los 

intentos reformistas de las órdenes y congregaciones religiosas por parte de la Corona y el 

clero mismo. También permite considerar la secularización de doctrinas como un proceso 

de largo alcance que tuvo repercusiones no sólo en las parroquias que fueron trasladadas al 

dominio del clero secular, sino también aquellas excepciones.  

Toluca fue una doctrina que funcionaba como curato, es decir, la labor pastoral 

correspondió a frailes franciscanos. Gracias a las concesiones papales y reales, pudieron 

administrar sacramentos y tener a su cargo la parroquia. Fue conservada por los 

franciscanos gracias a la real cédula de Fernando VI de 1757 en la que se dispuso que en 

cada provincia religiosa las órdenes conservaran una o dos parroquias de las más prósperas 

y con convento para recoger a los religiosos que habían sido separados de las doctrinas y en 

donde se formara a los religiosos que irían a las zonas de misiones vivas.44 Los 

                                                           
44 ÁLVAREZ, La secularización de misiones y doctrinas en el arzobispado de México, p. 134. 



27 

  

franciscanos de la Provincia del Santo Evangelio, pidieron conservar los ricos curatos de 

Toluca y Texcoco.45 El que la villa no fuera afectada por la secularización no impidió 

enfrentamientos entre los cleros secular y regular por esa cuestión. La tensión entre ambos 

cleros estuvo presente dada la presencia del juez eclesiástico. En el aspecto formal, en el 

siglo XVIII Toluca fue un bastión franciscano dentro de la Provincia del Santo Evangelio, 

pero de facto, su funcionamiento se remitía más al de una parroquia secular. Esto nos habla 

de un proceso de hispanización producto de la afirmación de la autoridad secular, la 

participación de la población en la religiosidad y la vigilancia constante de la Corona. 

Importa el estudio de las condiciones locales, pero el tema elegido también es una ventana 

para analizar la condición de las diversas jurisdicciones dentro de las cuales se enmarcaba 

la villa: el Marquesado del Valle, el arzobispado de México, las provincias del Santo 

Evangelio de franciscanos y de San Alberto de carmelitas y, finalmente, la propia 

Monarquía hispánica.  

Respecto al aspecto social en relación con el reformismo, Garrido señala que fue 

también en la etapa final del siglo XVIII cuando el proceso de acción/reacción entre los 

grupos criollos y la Corona se intensificó, aunque es importante señalar que advierte sobre 

la necesidad de no exagerar las simetrías entre las acciones emprendidas por cada parte.46 

En consecuencia, más que un proceso dialéctico hay que pensar en que las estrategias de 

acción de los grupos locales fueron en parte una respuesta a la política de la Corona pero, y 

este aspecto es de resaltar, siempre a partir de las condiciones locales de gobierno y 

autogobierno. Tal vez más importante que reconocer la relación causa/efecto de la acción 

social emprendida por las corporaciones, es comprender cómo integraron un orden que 

respondía a sus necesidades e intereses inmediatos, antes que a las transformaciones 

estructurales de la Monarquía.  

 

Fuentes: tras los fragmentos 

 

La jurisdicción constituye un tópico central en este proyecto, por lo que es un elemento que 

puede permitir hablar de las fuentes que se utilizaron. La villa de Toluca permite la 

                                                           
45 ZAHINO, Iglesia y sociedad en México, 1765-1800, p. 116.  
46 GARRIGA, “Patrias criollas, plazas militares…”, pp. 40 y 45. 



28 

  

exposición de las varias jurisdicciones que confluyeron dando origen a un orden social. En 

primer lugar, la villa formó parte del Marquesado del Valle por eso se consultó el Ramo 

Hospital de Jesús -antiguo archivo del Marquesado- del Archivo General de la Nación de 

México. El Archivo General de Indias es otro de los repositorios consultados que permitió 

conocer la administración del marquesado y los problemas suscitados con algunos vecinos. 

Además, permitió conocer los canales y las formas en que las corporaciones religiosas 

gestionaban derechos y privilegios ante la Corona.  

Por lo que hace al ámbito eclesiástico, el convento franciscano de la Asunción de 

Toluca perteneció a la Provincia del Santo Evangelio, mientras que el carmelita de la 

Concepción, a la Provincia de San Alberto. En consecuencia, la documentación generada 

por ambas provincias constituye una fuente indispensable para este estudio. Sobre la 

Provincia del Santo Evangelio se consultó el fondo franciscano de la Biblioteca Nacional 

de México y el fondo franciscano de la Biblioteca del Instituto Nacional de Antropología e 

Historia. Como en muchos otros casos se puede apreciar cierta dispersión en las fuentes 

referentes a la orden franciscana. Este hecho se comprobó con la consulta el Archivo de la 

Parroquia de El Sagrario de Toluca, en el que se conserva muy poca información referente 

a la administración franciscana. Sobre el convento no hay muchos libros, predomina la 

información de la sección sacramental. En los fondos referentes a cofradías y 

comunicaciones, se ha encontrado información que remite a la supervisión que la orden 

tuvo sobre estas corporaciones y algunos documentos sueltos como un informe, permisos 

para procesiones y anotaciones sobre el funcionamiento de otro tipo de corporaciones como 

una hermandad de cocheros.  

La ausencia de los libros propios de la administración del convento puede atribuirse 

a que la ley de nacionalización de bienes eclesiásticos (1859) dispuso un traspaso de bienes 

de la Iglesia al Estado. Ante esto los repositorios documentales y bibliográficos de las 

corporaciones eclesiásticas se dispersaron en instituciones dependientes del gobierno. 

Ejemplo de ello son los libros de la orden de San Juan de Dios consultados en el Fondo 

reservado de la Biblioteca Central del Estado de México. Aunque hay que mencionar que 

estos son sobre todo libros de asiento de los pacientes en el siglo XVIII, cuestión que limita 

las posibilidades de conocimiento de la orden al tópico de la población beneficiada por el 

hospital que sostenían. En el mismo repositorio se consultaron libros referentes a la Santa 



29 

  

Escuela de Cristo fundada en Toluca, corporación que tuvo su sede en una capilla cedida 

por el convento de la Asunción de los franciscanos. Además, se consultó el Archivo 

Histórico de la Provincia del Santo Evangelio resguardado por la Biblioteca Franciscana de 

la Universidad de las Américas de Puebla.  

En cuanto a la orden carmelita, se consultó el archivo Histórico de la Provincia de 

San Alberto debido a que cuenta con la documentación generada por el convento de 

Toluca: libros de fundación, inventario, cuentas, cofradías, etc. Está, además, la 

documentación que habla de la interacción de dicha orden con otros grupos, por ejemplo, la 

referente a conflictos con los indios por tierras o por agua.  

Toluca también era un beneficio curado, por lo que corporaciones eclesiásticas 

como las cofradías, hermandades y terceras órdenes estaban bajo la jurisdicción del 

arzobispado de México. Por consiguiente, se consultó la documentación del Archivo 

Histórico de este último, acervo que brinda información sobre las corporaciones de seglares 

y la administración de los parroquianos. Otros acervos consultados fueron el Archivo 

Municipal de Toluca, el Archivo Histórico del Estado de México y el Archivo General de 

la Nación. En los primeros dos, a pesar de resguardar información a partir del siglo XIX, se 

encontraron algunos expedientes referentes al periodo novohispano. En el tercero, destaca 

el ramo de inquisición por ser el Santo Oficio uno de los tribunales al que las corporaciones 

eclesiásticas de Toluca recurrieron a fines del siglo XVIII en busca de justicia. Además, 

cabe mencionar el fondo Marquesado del Valle del Centro de Estudios Históricos de 

México CARSO en el que se encuentra un informe sobre la administración franciscana.  

La documentación consultada puede dividirse en tres vertientes:  

1. La generada por cada una de las corporaciones. De ésta se pueden mencionar los 

libros de administración de las órdenes franciscana, carmelita y de San Juan de 

Dios, los de las cofradías y la documentación diocesana -sobre todo los informes 

de los arzobispos-. 

2. La referente a procesos de justicia y que alude a los distintos tribunales ante los 

cuales se dirimían conflictos. Dentro de los tribunales ante los cuales se 

sustanciaron conflictos destaca el del Santo Oficio; a fines del siglo XVIII y 

principios del XIX constituyó un escenario de enfrentamientos entre órdenes 

regulares y cofradías; da cuenta de las relaciones entre las corporaciones mismas. 



30 

  

3. La referente a las relaciones entre corporaciones y feligreses. Es decir, 

documentos en los que se asentaban operaciones jurídicas mediante las cuales se 

dotaba con algún recurso a las corporaciones o se instituía alguna obligación para 

con éstas.  

La documentación referente al tercer punto es la consultada en el Archivo General de 

Notarías del Estado de México. El propósito original era obtener información de los 

protocolos de notarios sobre las donaciones hechas por feligreses a las distintas 

corporaciones eclesiásticas y fines piadosos, sin embargo, la carencia de un catálogo de la 

documentación del siglo XVIII obligó a la revisión de cada caja, labor gracias a la cual se 

pudo hacer una búsqueda en la documentación etiquetada como varia en la que se encontró 

información sobre donaciones, organización de fiestas, obras pías y créditos. Cabe hacer la 

precisión que la documentación se encuentra en proceso de reclasificación, de manera que 

en las referencias se especifica si la caja en cuestión pertenece a la parte no clasificada 

(s/c), la ausencia de esta aclaración indica lo contrario.  

La documentación de notarías permitió analizar el tipo de relaciones que los actores 

establecieron en la integración del régimen, sus finalidades e intereses. Son este tipo de 

relaciones las que dan cuenta de la proyección de las órdenes religiosas y muestran la 

movilidad entre entidades corporativas y, por consiguiente, el cambio social.47 Además, la 

documentación de notarías permitió conocer la identidad de muchos benefactores y también 

cuestiones como su lugar de origen y residencia, sus devociones predilectas, su ocupación y 

la diversidad de mecanismos mediante los cuales fluyeron recursos en efectivo y en 

especie. Cada escritura notarial es la expresión de un acto de derecho por parte de personas 

físicas y morales.48 Dentro de esas expresiones de derecho, las escrituras referentes a 

donaciones a corporaciones religiosas manifiestan el compromiso de sus contrayentes: por 

una parte los donadores se comprometían a contribuir a fines piadosos, por otra, las 

corporaciones se convertían en salvaguardas de los recursos para perpetuar el bien personal 

y común. Se consideran ambos tipos de bien porque algunas limosnas eran dadas para 

buscar sufragios por el alma del donante o para mantener a un clérigo (capellanías), otras lo 

eran para la fundación y manutención de las corporaciones. Así, la propiedad corporativa 

                                                           
47 MAZÍN, “Catedral y organización del espacio social y urbano en los siglos XVII y XVIII”, pp. 208 y 209.  
48 MAZÍN, “Catedral y organización del espacio social y urbano en los siglos XVII y XVIII”, p. 209.  



31 

  

permitía asociar a la vida colectiva a una parte considerable del público, que reconocía su 

“bien común” en las capillas de cofradías,49 las iglesias de los conventos, el bienestar de las 

comunidades de regulares, la construcción de retablos y sufragios como misas, novenarios, 

procesiones y fiestas.   

 

Secuencia explicativa 

 

En cuanto a la secuencia explicativa de este trabajo, se debe decir que está organizado en 

tres partes. La primera parte está integrada por dos capítulos. El primero es una breve 

presentación de cómo ha sido abordada la historia de la ciudad y del valle de Toluca, esto 

tiene por objetivo exponer cómo la propuesta de este trabajo puede abonar a la historia de 

una pequeña villa. En el segundo capítulo se plantea el objetivo de comprender la situación 

de la villa de Toluca en el valle del mismo nombre, su función articuladora en materia 

económica y política, su composición social, así como su lucha por ganar la categoría de 

ciudad son tópicos que se abordan. No es un esbozo de historia de la villa, sino una 

selección de temáticas que preparan la explicación del régimen corporativo eclesiástico. 

Respecto a la jurisdicción marquesana se retomaron sólo los tópicos que incidieron sobre la 

designación de la villa como ciudad y sobre la provisión de servicios espirituales a los 

vecinos.    

 La segunda parte presenta las modificaciones del régimen eclesiástico a finales del 

siglo XVII, causadas por la fundación de varias corporaciones eclesiásticas y las disputas 

que se suscitaron entre éstas. En el tercer capítulo se pretende exponer a los actores 

sociales, explicar los procesos de fundación de varias corporaciones eclesiásticas que 

entraron en escena en un contexto en el que la provincia franciscana del Santo Evangelio 

veía amenazada su situación ante el contexto derivado de un proceso regional como la 

secularización de doctrinas que se había promovido en Puebla por el obispo Juan de 

Palafox en 1641 y otro monárquico, la política de la Corona en contra de la expansión de 

más conventos. Se exponen las fundaciones exitosas y las que no lo fueron como procesos 

que coadyuvaron a la integración de un régimen urbano. En este apartado se pretende 

                                                           
49 LEMPÉRIÈRE, “República y publicidad a finales del Antiguo Régimen”, p. 65. 



32 

  

estudiar la génesis de una dinámica de negociaciones que reforzaron la territorialización de 

la villa en el siglo XVIII. En el último apartado de este capítulo se analizan los factores 

referentes a los vínculos que se fueron estableciendo entre las corporaciones. En los 

siguientes apartados, se analizan dos herramientas que las corporaciones eclesiásticas 

tuvieron para hacerse de un territorio y jurisdicción, los foros de justicia y la influencia 

social.  

El cuarto capítulo está dedicado al funcionamiento del sistema de justicia, tanto para 

conocer los tribunales ante los cuales se dirimieron conflictos, como la forma en que las 

corporaciones aprovechaban los recursos normativos para conservar sus privilegios. Es este 

apartado en el que se analiza cómo los actores expuestos anteriormente entran en conflicto 

para defender su jurisdicción. La defensa de sus prerrogativas propició la recurrencia a los 

tribunales de justicia y autoridades, procesos en los que se deja entrever el apego a la 

tradición, la competencia por los recursos materiales y simbólicos y la gestión del dominio 

en el orden público.  

Finalmente, en la tercera parte se aborda el funcionamiento del régimen eclesiástico 

en cuanto a la influencia que las corporaciones tuvieron sobre el vecindario y viceversa. Se 

divide en dos capítulos, en el quinto la relación entre los dos sectores se analiza mediante 

las corporaciones de seglares y el aparato devocional que dio identidad al vecindario. Las 

prácticas de las corporaciones de seglares también repercutieron en el espacio público de la 

villa, en la vida de sus vecinos y la de los pueblos aledaños que confluían en la parroquia 

como centro eclesiástico. Se analizará la impronta que el régimen eclesiástico dio a la 

pretendida ciudad de Toluca y, por ende, a sus vecinos. Esa impronta es la que nutrió la 

identidad y arraigo de la feligresía y se manifestó en la configuración de un mapa 

devocional en la villa, en la captación de fondos piadosos y en el financiamiento de obras 

para culto como capillas y altares. Las fundaciones piadosas permitieron que los recursos 

fluyeran de los vecinos a las corporaciones eclesiásticas y de éstas a otros vecinos, 

fomentando relaciones económicas, pero fundamentadas en fines espirituales y 

obligaciones comunitarias. Ese flujo de recursos es analizado en el capítulo seis. Además 

del análisis cuantitativo fue primordial explicar las negociaciones que intervenían en el 

cumplimiento de las obras piadosas, además de la caracterización del grupo de benefactores 

-incluyendo sus predilecciones y las condiciones que estipulaban- y la importancia que 



33 

  

tenía para las corporaciones religiosas recibir recursos mediante esta vía. El patronato 

permitió a las corporaciones eclesiásticas hacerse de una serie de relaciones que reforzaban 

su posición dentro de la parroquia mientras que a los vecinos les permitió inmiscuirse en las 

obras piadosas, pero también obtener recursos para sus necesidades.  

Las principales fuentes de información para los capítulos cinco y seis fueron las 

escrituras de protocolos de la Notaría No. 1 del Archivo General de Notarías del Estado de 

México. Con sustento en una base de datos sobre las donaciones hechas a las distintas 

corporaciones eclesiásticas y fines piadosos, se pretendió resignificar el modelo propuesto 

por Óscar Mazín. En otras palabras, dilucidar al grupo de protectores, benefactores y 

patrocinadores de obras piadosas y detectar los momentos en los que se incrementó el flujo 

de caudales particulares hacia las corporaciones para establecer una periodización que dé 

cuenta de los cambios en la dinámica corporativa, y distinguir los distintos perfiles de 

operación: culto, caridad y préstamo de caudales. Es vinculando a benefactores y 

corporaciones eclesiásticas como se puede apreciar la integración de un régimen de 

organización social en el que ambas partes se articularon y permiteron la movilidad o el 

cambio social.50 Este modelo es el propuesto para el análisis de cabildos catedrales y su 

influjo o capacidad de proyección sobre la organización de una urbe, sin embargo, se 

considera pertinente su aplicación porque a falta de cabildos secular y eclesiástico, en la 

villa de Toluca fueron las corporaciones eclesiásticas las que desempeñaron un papel activo 

en la gestión del bien público.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
50 MAZÍN, “Catedral y organización del espacio social y urbano en los siglos XVII y XVIII”, passim. 



34 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PRIMERA PARTE 

LA “CIUDAD” Y EL VALLE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



35 

  

Capítulo 1. Estado de la cuestión: la urbe y su religiosidad 

 

Para ver el escenario local como una muestra de lo que pasaba en la Monarquía, este 

apartado se refiere a los trabajos que se han dedicado a estudiar al valle de Toluca, la villa y 

otros que tratan de espacios distintos, pero que remiten a los temas subyacentes a este 

trabajo.  

 

1.1. El valle de Toluca: dinámica de una región  

 

La historiografía que ha estudiado la región del valle de Toluca es vasta, así como los 

tópicos y las metodologías de análisis. Se ha estudiado la villa de Toluca, aunque en la 

mayoría de los casos el énfasis se pone sobre la población india. El panorama regional ha 

permitido conocer las relaciones comerciales, políticas y en materia eclesiástica entre la 

villa y los pueblos cercanos o a ella sujetos eclesiástica o administrativamente.  

Entre los estudios que hacen referencia a la villa de Toluca están los referentes al 

Marquesado del Valle de Oaxaca, del que formó parte. Estos han permitido conocer cómo 

se administraba un señorío disgregado y aspectos sobre su origen y desaparición. En primer 

lugar, se tiene que mencionar el libro de Bernardo García Martínez, El Marquesado del 

Valle, en el que explica las implicaciones de los pueblos que estaban dentro del 

Marquesado, un señorío moderno que fue, para sus habitantes, una realidad casi puramente 

jurídica porque no implicaba una situación social o económica distintiva. A este trabajo 

pionero sobre el marquesado se suman los de Francisco Daniel Martínez, “El Marquesado 

del Valle y el Coyoacán de la conquista (1519-1567)” y Ángel Anselmo Inurrigarro, “La 

abolición del régimen señorial en la Nueva España. El Marquesado el Valle de Oaxaca, 

1809-1814”, que abordan la conformación de dicho señorío y su abolición en el siglo XIX 

respectivamente. El primero trata el tipo de dominio de los primeros marqueses y cómo su 

poder logró contraponerse a la política de la Corona. El segundo analiza los elementos que 

contribuyeron a la desintegración del señorío visto como parte de la desarticulación de la 

Monarquía. En consecuencia, toma en cuenta los sucesos ocurridos en la Corte, pero 

también el contexto novohispano. El señorío iba en contra de ideas liberales como la 

igualdad, la desconcentración de propiedades y la formación de un gobierno centralizado.  



36 

  

Bajo la misma perspectiva regional, se ha estudiado la conformación del sistema 

novohispano. El estudio Indios, territorio y poder en la provincia matlatzinca de René 

García Castro muestra una continuidad de los altepeme otomíes de dicha provincia luego de 

la conquista española. Si bien anteriormente la conquista mexica provocó despoblamiento 

por las muertes y éxodo de muchos de sus habitantes, se refundaron varios asentamientos 

con migrantes procedentes de la cuenca de México. Con todo no hubo cambios radicales 

que hicieran tabla rasa de la estructura político-territorial preexistente. Con la conquista 

española subsistieron las formas de gobierno básicas debido a que muchos caciques o 

señores otomianos recuperaron cierto control o autoridad.51 Esta visión contrasta con la que 

proporciona Nadine Béligand, quien considera que a partir de la conquista mexica, hubo un 

cambio radical en la administración política porque después de la huida del “señor de 

Toluca”, Chimatecuhtli, desparecieron las relaciones señoriales entre los señores naturales 

y sus sujetos, incluso en algunos lugares la población local fue reemplazada por nuevos 

pobladores de la cuenca.52 En el trabajo Entre lagunas y volcanes. Una historia del valle de 

Toluca, Béligand abunda sobre las transformaciones en la organización de los pueblos del 

valle. Su perspectiva de estudio es enriquecedora debido a la propuesta de analizar las 

repúblicas de indios a la par del mundo español en un intento de analizar las influencias 

entre las dos repúblicas. La propiedad rural de ambas creció en el valle, de manera que se 

dieron negociaciones por los recursos entre los hacendados, los encomenderos y los indios. 

En ellas, los indios quedaron “entrampados” en las unidades territoriales que nunca dejarían 

de requerirlos. Ante ese panorama los indios desplegaron su capacidad de defensa mediante 

la elaboración de testimonios escritos que no sólo les permitieron dar cuenta de sus 

propiedades, sino también de su historia.53 

Los estudios de Margarita Menegus han permitido conocer los cambios en los 

señoríos prehispánicos en el valle de Toluca a raíz de la conquista española y su evolución 

a cabildos de indios.54 El mundo corporativo autóctono en el valle de Toluca también ha 

sido objeto de estudio por parte de Stephanie Wood, en “Corporate Adjustments in 

                                                           
51 GARCÍA CASTRO, Indios territorio y poder en la Provincia Matlatzinca, pp. 24 y 44. La conquista mexica 

representó también la formación de nuevos linajes reales procedentes de la cuenca de México.  
52 BÉLIGAND, “El señorío matlatzinca, una manera de abordar el altepetl”, pp. 6 y 7.  
53 BÉLIGAND, Entre lagunas y volcanes. Una historia del valle de Toluca, vol. I, pp. 30-32.  
54 MENEGUS, Del señorío indígena a la república de indios.  



37 

  

Colonial Mexican Indian Towns: Toluca Region, 1550-1810”. Wood, al igual que 

Menegus, trata acerca de los ajustes de los pueblos de indios a la llegada de los españoles. 

Su trabajo da continuidad a los cambios planteados por Menegus y, además, aporta la 

explicación de la capacidad de acción que tuvieron los indios para defender su patrimonio y 

mantener sus vínculos sociales. Estos trabajos han permitido conocer la forma en que el 

patrimonio prehispánico se desarticuló debido a la introducción de la encomienda, la 

pérdida de privilegios de los terrazgueros a raíz de la visita de Jerónimo de Valderrama, la 

política de congregaciones y las epidemias. Sin embargo, a esta pérdida de vínculos 

económico-sociales correspondió una consolidación del modelo de repúblicas de indios.55 

Dentro de las transformaciones, los indios contaron con herramientas de resistencia como la 

búsqueda del reconocimiento legal de sus pueblos, los intentos de “independencia”, el uso 

de la memoria para la defensa de su patrimonio y la elaboración de documentos históricos 

con los que pretendían legitimar su estatus.  

Además de la socio-política, otra línea de estudios regionales se ha dedicado a 

desentrañar las relaciones establecidas en el ámbito doméstico por la población india, 

dentro del cual se manifestaron continuidades y procesos de larga duración. Pizzigoni ha 

hecho un estudio de la vida doméstica indígena en el valle de Toluca. Lo considera uno de 

los principales ámbitos de la experiencia humana, una estructura social -sostén moral y 

material- dentro de la cual tenían lugar actos cotidianos como el culto a los santos, formas 

de tenencia de tierra y relaciones de parentesco.56 Deborah Kanter en Hijos del pueblo: 

Gender, Family and Community and Gender in Rural Mexico, 1730-1850, estudia los 

diferentes campos en los cuales el patriarcado, como un sistema de dominación, delineó la 

vida de la población y determinó ciertos roles de género.57 A partir de la categoría de 

género, muestra los efectos de la organización económica en la vida cotidiana de marido y 

esposa. Desde esta misma perspectiva, Miriam Melton-Villanueva analiza las prácticas 

                                                           
55 MENEGUS, Del señorío indígena a la república de indios, pp. 139 y 155. 
56 PIZZIGONI, The Life Within, pp. 7 y 8. Además de éste, ha hecho otro trabajo donde muestra partir del 
análisis de la evolución de la cultura india, la uniformidad que tuvo, pero también las variaciones regionales, 
distinguiendo las subáreas de Toluca y Calimaya/Tepemaxalco. PIZZIGONI, “Region and Subregion in Central 
Mexican Ethnohistory…”. 
57 KANTER, Hijos del pueblo: Gender, Family and Community and Gender in Rural Mexico, 1730-1850, p. 5. Su 
región de estudio fue el distrito de Tenango del Valle y la fuente principal fue la información del Archivo 
Judicial del Estado de México.  



38 

  

religiosas, familiares y de tenencia de la tierra entre los nahuas del área de Metepec en “The 

Nahuas at Independence Indigenous Communities of the Metepec Area (Toluca Valley) in 

the First Decades of the Nineteenth Century”.58 Este trabajo expone que entre los pueblos 

de indios se puede notar una continuidad en la forma de vida cotidiana, por ejemplo en el 

uso del náhuatl en la redacción de documentos como testamentos, cuestión que indica la 

sobrevivencia de una serie de patrones locales de interlocución -intervención de escribanos 

nahuas-.59 No obstante, la presencia de continuidades no debe dar la impresión de una 

dinámica estática debido a que hubo cambios y variaciones en las relaciones sociales, 

formas de tenencia de la tierra, religiosidad cotidiana, etc. Ya más en el ámbito de mi 

investigación, hay que resaltar que el aspecto religioso ha sido estudiado como parte del 

modo de vida doméstica india, cuestión que hace falta relacionar con las corporaciones, el 

orden social y los agentes que permitieron la asimilación de la cristiandad como régimen 

comprensivo de la religiosidad, y del proceso de hispanización del que los indios fueron 

protagonistas.  

 

1.2. La villa de Toluca: entre la historia nacional, el patrimonio cultural y el 

análisis de sus procesos 

 

La historia de la villa se ha abordado mediante tres enfoques: 1. Como parte del proceso de 

nacimiento de la ciudad republicana, capital hoy, del Estado de México. 2. Mediante el 

reconocimiento de algunos de los principales edificios que distinguieron a la urbe. 3. Como 

parte del proceso de asentamiento de españoles en la región del valle de Toluca 

predominantemente habitada por indios. 4. La organización de la traza urbana. A 

continuación, se expone cada uno. 

 

 

 

                                                           
58 MELTON-VILLANUEVA, “The Nahuas at Independence Indigenous Communities of the Metepec Area 
(Toluca Valley) in the First Decades of the Nineteenth Century”. Su objeto de estudio se limita a una parte de 
la población indígena, la de habla náhuatl.  
59 MELTON-VILLANUEVA, “The Nahuas at Independence Indigenous Communities of the Metepec Area 
(Toluca Valley) in the First Decades of the Nineteenth Century”, p. 205. 



39 

  

1.2.1. Historiografía sobre la villa de Toluca: génesis de la capital mexiquense 

 

La fundación de la ciudad de Toluca ha sido vista a partir de una historia lineal, es decir, se 

han escrito crónicas sobre el origen de la villa, la manera en que obtuvo el título de ciudad 

y cómo evolucionó a lo largo de las distintas épocas marcadas por la historia nacional. Esta 

historia se remite al ámbito local; presenta la villa como el antecedente del municipio 

capital del Estado de México, es decir, la sitúan dentro de la etapa pre-nacional. Su 

constitución, dentro de esa visión, es el primer paso de un proceso que culminó en el 

reconocimiento de la ciudad capital de una más de las entidades del naciente México. Es 

decir, prima una lógica teleológica de elemento ordenador del espacio y el gobierno. En 

esta perspectiva se pueden mencionar trabajos como La ciudad de Toluca. Historia de su 

título, La ciudad de Toluca. Capital del Estado de México, Toluca. Crónicas de una 

ciudad, Datos para la historia de Toluca y Siglo y medio: sumaria tolucense.60 Dichos 

trabajos son de difusión de la historia, relatan la fundación de la ciudad, episodios 

relevantes de su historia y han rescatado y puesto a disposición del lector fuentes 

documentales.   

 Mención aparte merece el libro coordinado por María Teresa Jarquín y Manuel 

Miño Grijalva, Toluca. Los ejes históricos de una ciudad mexicana, que tiene una visión de 

largo plazo y abarca algunos de los principales procesos históricos que tienen como 

escenario la villa desde el siglo XVI al XX. Esta visión transversal abarca varios ámbitos 

como la política, la economía, lo social, lo institucional y lo cultural. Remitiéndonos al 

periodo novohispano se analizan las implicaciones políticas, las ubican entre la jurisdicción 

del Marquesado y del rey, la composición de la población en 1791 y la religiosidad barroca 

a partir de la visita pastoral de José Lanciego Eguilaz. Estos estudios han permitido conocer 

las estrategias de los españoles para tomar parte en el gobierno de la villa en el siglo XVI a 

pesar de no tener cabildo, el papel protagónico que tuvo ese mismo sector de la población 

                                                           
60 ROMERO, La ciudad de Toluca. Historia de su título; ROMERO, La ciudad de Toluca. Capital del Estado de 
México; SÁNCHEZ, Monografía Municipal; ALANÍS, Toluca: corregidores, alcaldes y presidentes; COLÍN, 
Toluca. Crónicas de una ciudad. Antología. Toluca, y Siglo y medio: sumaria tolucense publicada por el 
Ayuntamiento de Toluca. Es de destacar la riqueza documental que rescata la primera de las obras 
mencionadas misma que permite un análisis de las condiciones y mecanismos de constitución de la ciudad y 
su contexto. 



40 

  

al habitar la parte central de la urbe y cómo vivían la religiosidad sus habitantes a partir de 

la visita de un arzobispo, así como su repercusión en la vida cotidiana de la población.  

 

1.2.2. El escenario: patrimonio cultural y espacio de acción social 

 

Entre los estudios que dan cuenta de algunos de los elementos de la traza urbana de Toluca 

para el periodo novohispano, como el patrimonio cultural de la ciudad se pueden mencionar 

El convento franciscano de la Asunción de Toluca, El Convento de la Purísima Concepción 

de los Carmelitas Descalzos en Toluca y Breve historia del convento e iglesia del Carmen 

en Toluca.61 Estas obras nos permiten conocer los conventos franciscano y carmelita, su 

fundación, los frailes que destacaron en la consolidación de las órdenes, cómo fueron 

edificando los edificios arquitectónicas que les sirvieron de sede y su transformación a raíz 

de las medidas reformistas del siglo XIX. De nuevo, se puede apreciar un tratamiento 

diacrónico al presentar una reseña histórica de los edificios, identificando acontecimientos 

que determinaron cambios en su aspecto físico, por ejemplo, las fundaciones y su merma a 

raíz de las leyes de desamortización y nacionalización de bienes eclesiásticos, es decir, las 

transformaciones se exponen a la luz de los “sucesos nacionales”. En realidad, las 

edificaciones van a responder a la presencia de distintas corporaciones que integran un 

orden y, por lo tanto, no se puede comprender esa parte de la cultura material sin entender 

las relaciones sociales que les dieron vida.  

 

1.2.3. Una villa de españoles e indios 

 

James Lockhart, Mark J. Mairot, y María del Carmen León han hecho estudios que 

exponen el asentamiento de españoles en la villa de Toluca, proceso que se dio a expensas 

del crecimiento de la ciudad de México. Se muestra el flujo constante de población y 

                                                           
61 LEÓN, El convento franciscano de la Asunción de Toluca. Es una recopilación de testimonios que brindan 
información sobre los elementos arquitectónicos y ornamentales del convento. Se hace hincapié en dos 
momentos: la construcción y la “destrucción” a raíz de la reforma liberal. VICTORIA, El Convento de la 
Purísima Concepción de los Carmelitas Descalzos en Toluca y Breve historia del convento e iglesia del Carmen 
en Toluca, proporciona una recopilación documental extraída del Archivo de la Provincia de San Alberto de 
los Carmelitas Descalzos en la primera obra y explica la historia del convento. 



41 

  

recursos alimenticios entre esas dos aglomeraciones, cuestiones que permitirían la 

conformación de un grupo considerable de españoles y de comerciantes. Obviamente no 

ignoran la presencia mayoritaria de la población india, pero resaltan la participación de la 

población hispana en la conformación de la villa, su integración y los ámbitos político y 

económico.  

 Lockhart ha hecho una caracterización de la población española de la villa de 

Toluca como una población compuesta por encomenderos -cuya mayoría residía la mayor 

parte del tiempo en la ciudad de México- y granjeros marginales.62 El panorama de este 

grupo, al constituir una minoría ante los indios, no cambiaría mucho para fines de la 

Monarquía hispánica, pero la transformación se daría en el ámbito cultural más que en el 

numérico, situación que muestra el siguiente estudio. 

En Mexican Provincial Society during the Age of Revolution: A Social and 

Economic History of Toluca, 1790-1834, Mairot analiza la población y la economía de la 

ciudad de Toluca en dos momentos: el final del siglo XVIII y la primera mitad del siglo 

XIX. Esa temporalidad tiene la intención de mostrar los cambios y continuidades sociales y 

económicas en dos momentos separados por un periodo de transformaciones. La etapa de la 

guerra de independencia es considerada sólo telón de fondo porque no se plantea que haya 

habido alguna ruptura; fue un momento de transición, pero en lo local y, sobre todo, en la 

vida cotidiana, no significó transformaciones drásticas. 

El panorama de la economía que brinda Mairot, al presentar el grupo de hacendados 

y comerciantes asentados en Toluca a finales del siglo XVIII, se complementa con el 

estudio de María del Carmen León, La distinción alimentaria de Toluca, en el que analiza 

el abasto, consumo y escasez de alimentos tomando en cuenta la geografía del lugar, las 

relaciones económicas con la ciudad de México, pero también los factores culturales -

tradiciones y grupos sociales- que posibilitaron un forma de alimentación de las personas 

que habitaron ese lugar. La autora llama a su objeto de estudio “cultura alimentaria” y 

considera que para entenderla es necesario analizar el medio ambiente y las formas de 

obtención y comercialización de alimentos.63  

                                                           
62 LOCKHART, “Españoles entre indios: Toluca a fines del siglo XVI”, pp. 438 y 445. 
63 LEÓN, La distinción alimentaria de Toluca, p. 44. Es un estudio etnohistórico cuyo objeto de estudio es la 
alimentación considerándola como parte de la cultura material de las personas.  



42 

  

¿Qué visión de la villa aportan los estudios mencionados? Se ha podido conocer la 

función del valle de Toluca como mercado regional abastecedor de la ciudad de México64 y 

el papel de la villa del mismo nombre como nodo articulador regional y conector con la 

capital de Nueva España. Social y económicamente se ha explicado su dependencia de la 

ciudad de México, pero también cómo en el siglo XVIII se dio una serie de procesos que 

consolidaron  una élite local de hacendados y comerciantes que residía y tenía empresas en 

la región, además de estar unidos por intereses sociales y económicos.65 Esa posición 

estratégica -de puerta abierta al mercado de productos de la región y al Camino Real de 

Tierra Adentro- motivó a las autoridades virreinales a proyectar la construcción de un 

camino carretero entre dicha villa y la ciudad de México en 1777.66 

No obstante, el tema del estatus de dicho núcleo poblacional no parece haber 

constituido un problema. Mairot se refiere a Toluca como “town” en el periodo 

novohispano y como “city” en el México pos-independiente como si el paso de una 

categoría a otra hubiera sido mecánico y hubiera estado determinado sólo por las 

transformaciones estructurales políticas. León toma en cuenta la fundación de la villa 

promovida por el marqués Martín Cortés, pero no su evolución a urbe que, al igual que el 

proceso mencionado, acarreó problemas de definición jurisdiccional.  

 Se pueden agregar dos trabajos que analizan de manera tangencial la villa de 

Toluca. En “Territorio y documentos de tierras de los pueblos de Toluca, siglos XVI al 

XVIII”, Claudio Barrera analiza la configuración territorial mediante la repartición y 

adquisición de tierras por parte de la población india y española. La atención es puesta 

sobre la primera y las estrategias que desplegó en aras a mantener sus pueblos como la 

                                                           
64 LOCKHART, “Españoles entre indios: Toluca a fines del siglo XVI”, p. 554. Desde el siglo XVI el flujo de 
mercancías fue en su mayoría del valle de Toluca a la ciudad de México; en este sentido el autor habla de la 
existencia de un mercado regional limitado.  
65 MAIROT, “Mexican Provincial Society during the Age of Revolution: A Social and Economic History of 
Toluca, 1790-1834”, pp. 451 y 462. 
66 LEÓN, La distinción alimentaria de Toluca, pp. 239 y 240. Para la obra tuvieron que contribuir los vecinos 
del valle de Toluca como operarios. Aún en 1796 Metepec, Tenango del Valle, Toluca, San Mateo Atenco, 
San Gaspar, Santiago Tlacotepec, San Felipe Ocotitlán, Santa María de la Rosa y Lerma tenían que enviar 
operarios no con todo el beneplácito ya que algunos lugares alegaron que no podían hacerlo porque la 
gente estaba ocupada en la cosecha. Archivo General de Notarías del Estado de México (De aquí en adelante 
AGNEM), Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Documentación varia, caja 144 sin clasificar (de aquí en 
adelante s/c), leg. 3, asunto 4, ff. 724-734. Manuel Agustín Mascaro solicitando operarios para el camino de 
Toluca, 1796. 



43 

  

reinterpretación de su pasado mediante la elaboración de documentos, para legitimarlos y 

consolidarlos. La defensa se presenta como desencadenada por la baja demográfica de la 

segunda mitad del siglo XVI y la cesión de tierras, por parte de la Corona y de los 

marqueses del Valle de Oaxaca a españoles.67  

 Retomando el ya mencionado estudio, Indios, territorio y poder en la provincia 

matlatzinca, que dedica un pequeño apartado a la villa de Toluca, se puede decir que García 

Castro ha señalado ya el papel cohesionador que tuvo la organización religiosa al unir a 

vecinos españoles que tenían ocupaciones, residencias, orígenes e intereses distintos. 

Además, el arraigo de los españoles a la villa permitió que ésta se convirtiera en un núcleo 

regional también para otros grupos sociales que encontraron abrigo en corporaciones como 

las cofradías.68 Ampliando este planteamiento, se puede decir que también fue el factor que 

unió a españoles e indios en un territorio con disputas constantes de tierras. El mismo autor 

en “Los vecinos españoles de Toluca y su organización política frente al Marquesado del 

Valle y el rey”, muestra la actitud de resistencia que tuvo un grupo de pobladores españoles 

en el siglo XVI para defenderse de las autoridades del marquesado y de las reales cuando 

no estaban de acuerdo con alguna disposición o para gestionar privilegios y recursos. Esto 

lo hicieron por medio de representaciones a las autoridades y nombrando procuradores, 

acciones que muestran la intención de actuar como un grupo cohesionado.  

 

1.2.4. La traza urbana 

 

Dentro de este tópico hay que mencionar tres trabajos, el primero “Desamortización en el 

polígono del convento franciscano de la ciudad de Toluca”, en el que se explica el traspaso 

de propiedades del convento franciscano de la Asunción y otras corporaciones eclesiásticas 

a particulares. Aunque se concentra en los efectos de las reformas liberales del siglo XIX 

sobre la propiedad franciscana, es de destacar el panorama que presenta de las propiedades 

que las órdenes tenían a finales del siglo XVIII (1783) debido a que la posesión de la 

propiedad urbana es un indicador de control social y del territorio.69 El aporte de dicho 

                                                           
67 BARRERA, “Territorio y documentos de tierras de los pueblos de Toluca, siglos XVI al XVIII”, pp. 11-15. 
68 GARCÍA CASTRO, Indios, territorio y poder en la Provincia Matlatzinca, pp. 301-304. 
69 GARCÍA-LUNA, “Desamortización en el polígono del convento franciscano de la ciudad de Toluca”, p. 83. 



44 

  

artículo consiste en que, más que centrarse en el edificio como parte de la cultura material, 

expone la función social y económica que tuvo. 

En segundo lugar, el estudio de Pilar Iracheta sobre los barrios de Toluca, “Del 

calpulli prehispánico al barrio colonial”, muestra cómo, a raíz de la conquista mexica 

primero y española después, surgió una forma de organización territorial gracias a la 

delimitación por barrios. Según la autora, la territorialización de la villa se basó en la 

configuración prehispánica ya que siete de los once capullin sujetos al altepeme de 

Calixtlahuaca fungirían como fundamento de los barrios sujetos a la villa de Toluca.70  

En tercer lugar, de la misma autora, “El aprovisionamiento de agua en la Toluca 

colonial” analiza la forma de distribución de agua en la villa que estuvo a cargo de las 

órdenes de San Francisco y de los Carmelitas Descalzos. Además de distinguir entre el 

agua destinada sobre todo al consumo y las vertientes utilizadas para la irrigación, expone 

el problema del abastecimiento en el siglo XVIII a causa del aumento poblacional y de las 

actividades productivas.71 Un problema constante de la distribución fue la centralización y 

desigualdad porque los remansos cedidos por los conventos beneficiaban a los vecinos del 

centro urbano, en su mayoría españoles y criollos. La función que cumplieron las órdenes 

religiosas mencionadas fue vital para el sostenimiento de la villa, así que se les puede 

considerar como árbitros en la distribución de recursos, lo que no sólo nos acerca a la 

provisión de obras públicas sino a la capacidad de gestión y negociación con la población.  

En estos tres trabajos se muestra que la traza urbana fue un elemento clave en la 

conformación de las ciudades hispánicas, pero también lo fueron los actores que se 

desempeñaron en ese orden material y cómo contribuyeron a construirlo y modificarlo, 

cuestión que se intentará abordar en el trabajo presente. Todo apunta a que la posesión de 

recursos materiales por parte de las órdenes religiosas no sólo fue una forma de 

subsistencia, sino que representó la transformación de la urbe.  

 

 

                                                           
70 IRACHETA, “Del calpulli prehispánico al barrio colonial”, pp. 27-28. 
71 GONZÁLEZ MINA en “Conflictos y alianzas por las aguas de los ríos San Pedro y Sierra Nevada 

pertenecientes al Valle de Toluca…” abunda sobre los problemas de la distribución de agua no sólo en 

Toluca sino en pueblos cercanos como Zinacantepec.  



45 

  

1.3. Las corporaciones eclesiásticas y la religiosidad 

 

Las corporaciones eclesiásticas han sido estudiadas de manera aislada en su funcionamiento 

como corporaciones, cofradías, y órdenes religiosas,72 su fundación, problemáticas y 

evolución; se han tratado las relaciones que hicieron posible el funcionamiento de cada una. 

Respecto a las cofradías se ha explicado el funcionamiento de las de indios y españoles en 

la villa y cómo se vincularon a la economía local. Elia Enríquez en, “Las cofradías en 

Toluca a través de los protocolos de la Notaría No. 1 de Toluca 1596-1637” explica el 

funcionamiento de estas entidades y las caracteriza en cuanto a actividades, devociones y 

formas de ingreso. En las “Cofradías de indios en Toluca y Tlacotepec”, Miguel Ángel 

Mercado analiza la economía material de estas corporaciones, exponiendo cómo estuvieron 

ligadas a la producción agrícola ya que una de sus principales fuentes de sustento fue el 

cultivo del maguey.73 Aunado a esa actividad sobre todo las de Toluca incursionaron en el 

negocio de los préstamos. Esta forma de inversión es la analizada en Las cofradías de 

españoles en el valle de Toluca y su relación con el crédito, 1794-1809. El crédito, en 

forma de depósitos irregulares y censos brindado por las cofradías españolas, benefició a 

una pequeña élite local que a su vez financiaba dichas corporaciones. Esta relación 

económica circular muestra un papel significativo de dichas corporaciones en el mercado 

crediticio regional y cómo las relaciones sociales eran la base de transacciones 

económicas.74 La dinámica de cofradías que estos estudios han permitido conocer es la de 

una evolución que va desde el siglo XVII, cuando alcanzaron su esplendor, hasta finales del 

siglo XVIII cuando, al igual que con las corporaciones de este tipo del arzobispado, su  

número fue mermado por la extinción de varias de ellas a causa de la informalidad en la 

que vivían.  

No hay estudios que expliquen la evolución de la orden franciscana en la villa de 

Toluca. Inevitablemente esta temática ha estado asociada al estudio de la evangelización. 

En este sentido, el énfasis se ha puesto en el siglo XVI y en la actividad de cristianización 

                                                           
72 RAMOS, El Carmelo novohispano y “Las órdenes religiosas”, y MENEGUS, Del señorío indígena a la 
república de indios.  
73 MERCADO, “Cofradías de indios en Toluca y Tlacotepec” y ENRÍQUEZ, “Las cofradías en Toluca a través de 
los protocolos de la Notaría No. 1 de Toluca 1596-1637”.  
74 MEJÍA, Las cofradías de españoles en el valle de Toluca y su relación con el crédito, 1794-1809. 



46 

  

en Toluca como cabecera de doctrina, pero también de los pueblos cercanos a los cuales los 

franciscanos también brindaron sus servicios.75  

De manera análoga, respecto a los carmelitas se ha estudiado la llegada de la orden 

historiando la fundación de su sede, el convento de la Purísima Concepción. En primer 

lugar, Dionicio Victoria, en Breve historia del convento e iglesia del Carmen en Toluca, ha 

explicado la función de la orden carmelita y las corporaciones con las cuales estuvo ligada -

cofradías y Tercera Orden-. En “Fundación carmelita en Toluca, 1693-1698” se considera 

la llegada de esta orden como parte de un proceso de reforzamiento espiritual en Nueva 

España, entendido como la atención pastoral de los españoles y criollos.76 Tomando en 

cuenta un temporalidad más amplia, Benjamín López en “Los Carmelitas descalzos en 

Toluca, estudio sobre la importancia social, económica y política de la orden a través de sus 

cofradías”, muestra cómo los vínculos sociales de la orden no se limitaron al sector español 

urbano, sino que también establecieron relaciones con los hacendados mediante el crédito y 

la adquisición de propiedades, es decir, tuvieron influencia sobre el ámbito rural. Por 

consiguiente, se ha abordado la llegada de la orden descalza a la villa y su actividad 

económica y apostólica, pero sin analizar el impacto generado en el régimen corporativo: a 

saber, la competencia suscitada con los franciscanos por las funciones religiosas y con los 

pueblos de indios por los recursos materiales.  

La interacción entre las corporaciones como un factor elemental en la integración 

del orden no ha recibido atención. Ejemplo de un esfuerzo de este tipo es el estudio de 

Karen Melvin sobre las órdenes religiosas en el orden social novohispano y su papel como 

formadoras de una cultura.77 Uno de los apartados de la obra se refiere a la rivalidad entre 

franciscanos y carmelitas en la villa de Toluca haciendo ver, en contra de la supuesta 

decadencia de las órdenes, que en algunos territorios continuaban desempeñando un papel 

importante en el orden social local mediante la competencia por el control espiritual ante 

unas reformas que habían minado los privilegios de algunas corporaciones. Se explica una 

                                                           
75 FROST, “La evangelización en el valle de Toluca”. 
76 LÓPEZ et al., “Fundación carmelita en Toluca, 1693-1698”, p. 9. Se considera que había una necesidad de 
atención pastoral, en ese sentido la fundación del convento parecería un proceso social pero también lo será 
político si se toma en cuenta que el discurso señaló esa necesidad para poder legitimar la llegada de una 
orden que se había considerado adepta al poder episcopal.  
77 MELVIN, Building Cities of God: mendicant orders and urban culture… 



47 

  

serie de rivalidades y afrentas a la autoridad de las dos órdenes, explicación que permite 

comprender la secuencia de los hechos, aunque tal vez nos remita a ver en éstos una 

relación de causa-efecto. Esa serie de conflictos es retomada por Jessica Ramírez en 

“Amorosas quejas en defensa de la preeminencia social. Disputas entre carmelitas 

descalzos y franciscanos en Toluca, siglo XVIII”, trabajo en el que se estudian las 

transformaciones ocurridas a raíz de la llegada de la orden carmelita descalza y la 

resistencia de los franciscanos a aceptar nuevos actores sociales que minaban la lealtad 

devocional de los vecinos y su supremacía espiritual.78  

Los mencionados son una muestra de cómo los estudios particulares pueden ayudar 

a matizar presupuestos como la “decadencia” de las corporaciones. Es cierto que los 

conventos habían visto disminuir el número de novicios, esto asociado a la pérdida de 

propiedades y la reforma de sus costumbres había precisado a las provincias a optar por la 

vida contemplativa, retirada y a convertir la labor pastoral en una actividad accesoria.79 

Pero, ¿no es la disputa por un lugar en el orden corporativo de la ciudad una manera de 

continuar con la acción pastoral al defender el territorio y un lugar en el espacio público? 

 Frente a estos estudios, lo que se plantea en esta investigación es el análisis de la 

manera en que interactuaron esas corporaciones para integrar un régimen, un orden en el 

que se negociaron recursos, se forjaron símbolos de identidad y se gestionaron obras en pro 

del vecindario de la villa de Toluca. Sobre la interacción e interrelación de corporaciones 

eclesiásticas hay que destacar el trabajo La disputa por las almas de Adriana Rocher, pues 

analiza las relaciones entre corporaciones eclesiásticas y seglares. La autora estudia la 

forma en que las órdenes religiosas integraron y preservaron sus respectivos ámbitos de 

acción e influencia en Campeche a lo largo del siglo XVIII.80 Analiza la actividad religiosa, 

estructura económica y vínculos sociales de la orden de San Francisco, la de San Felipe de 

Jesús y la de San Juan de Dios. Son esos tres factores los que se interrelacionan para 

explicar el poder de cada cuerpo. La congruencia entre objetivos y economía sirvió para 

fortalecer las relaciones con el orden social local y regional y fue precisamente la capacidad 

                                                           
78 RAMÍREZ, “Amorosas quejas en defensa de la preeminencia social. Disputas entre carmelitas descalzos y 

franciscanos en Toluca, siglo XVIII”.  
79 RUBIAL, “Las órdenes mendicantes evangelizadoras en Nueva España”, p. 227. 
80 ROCHER, La disputa por las almas, p. 23.  



48 

  

para hacer coincidir sus intereses con las demandas de la población lo que determinó el 

ámbito de acción de cada orden religiosa.81  

 La religiosidad de los habitantes del valle de Toluca ha sido un tópico de estudio 

que ha mostrado las formas cotidianas de vivir la religión por parte de los indios. Los 

testamentos han sido una ventana privilegiada para explorar las devociones, creencias, 

apego a la religión y prácticas funerarias. Se pueden mencionar los trabajos de Caterina 

Pizzigoni, Nadine Béligand, Hilda Lagunas y María Elena Bribiesca82 que muestran las 

maneras en que la población del valle de Toluca vivía una religiosidad con base en 

disposiciones de las autoridades, cultos locales y creencias personales. Como menciona 

Béligand, para los indios de la región, “la devoción deja de ser una simple práctica para 

formar parte integrante de un camino de vida cristiana que conduce ineludiblemente los 

neo-cristianos de la pila bautismal al sepulcro”.83  

 Otros trabajos que muestran la religiosidad de los vecinos del valle de Toluca son 

“La religión popular en el valle de Toluca”,84 y “Religiosidad y devociones en el valle de 

Toluca”85. En el primero, Jorge Reyes analiza el sincretismo mediante el cual los habitantes 

de dicha región retomaron elementos de la religión católica y los reinterpretaron bajo su 

cosmovisión, dándoles un uso funcional dentro de su vida. Sus fuentes principales fueron el 

Manual de Ministros de Jacinto de la Serna y varios procesos del Juzgado Eclesiástico de 

Toluca. Por consiguiente, se centra en manifestaciones religiosas que fueron perseguidas 

por la jerarquía eclesiástica. En contraste, Pilar Iracheta habla de ámbitos en los que los 

vecinos podían manifestar sus creencias religiosas como fiestas santorales y cofradías, 

exponiendo las principales manifestaciones de religiosidad oficial.  

 Parece ser que los estudios sobre religiosidad de los habitantes del valle de Toluca 

se han centrado en las corporaciones que permitieron el culto oficial, en la población india 
                                                           
81 ROCHER, La disputa por las almas, pp. 432 y 435. 
82 BÉLIGAND, “Devoción cristiana y muerte: una aproximación a la mentalidad indígena en Nueva España”. 
PIZZIGONI, Testaments of Toluca y The life Within. Local Indigenous Society in Mexico´s Toluca Valley, 1650-
1800; LAGUNAS, “Hacendados del Valle de Toluca: vida cotidiana y muerte durante los siglos XVII y XVIII” y 
BRIBIESCA, La religiosidad popular en el valle de Toluca a través de los testamentos, 1565-1623. 
83 BÉLIGAND, “Devoción cristiana y muerte: una aproximación a la mentalidad indígena en Nueva España”, p. 
495. 
84 REYES, “La religión popular en el valle de Toluca…”.  Más que religión popular se puede hablar de una 
religiosidad debido a que es la práctica ritual el ámbito dentro del cual se distingue una reinterpretación por 
parte de la población india y no la religión como dogma.  
85 IRACHETA, “Religiosidad y devociones en el valle de Toluca…”. 



49 

  

o en grupos particulares como los hacendados. Pero ¿qué hay de los espacios en los que los 

distintos sectores coincidían en la expresión de su religiosidad? Esto remite a la integración 

de un espacio público sagrado y urbano que reproducía el orden monárquico adaptado a una 

pequeña villa compuesta por diversos grupos sociales.86  

 

1.4. El planteamiento: confluencia de grupos y corporaciones 

 

Historiográficamente, los trabajos mencionados nos han permitido conocer el 

funcionamiento del sistema corporativo indígena en el medio rural del valle de Toluca, 

pero, hay que preguntarse ¿cómo funcionó éste frente a la villa? Es decir, sobre la forma de 

integración de ese conjunto de pueblos a la villa mediante la búsqueda de ministerios 

religiosos. El elemento hispano constituye un factor a integrar en la explicación de ese 

orden social, así que se puede llegar a complementar la visión del funcionamiento del 

engranaje corporativo. Sólo para Mairot constituyen una temática, ya que analizó la 

conformación poblacional de este grupo y su participación en la economía regional. En 

otras ocasiones se ha abordado a ese sector hispano, pero en función de explicar los efectos 

de sus acciones sobre los pueblos de indios. Así lo hizo Wood cuando expuso las formas de 

apropiación de la tierra por parte de los españoles en aras a explicar cómo éstas afectaron a 

los indios.87    

 El análisis de la población india ha mostrado las permanencias y cambios en la vida 

de los pueblos y familias, pero es necesario considerar las relaciones que estableció con 

otros sectores de población. El ámbito eclesiástico se presenta como propicio para analizar 

la interacción de los distintos grupos debido a que la religión constituía un factor común de 

unión e identidad. En este sentido, el que la villa de Toluca fuera un territorio en que se 

estableció un grupo de corporaciones eclesiásticas permitió la confluencia de habitantes de 

los pueblos y el establecimiento de relaciones sociales entre ellos. 

                                                           
86 Jorge Cazad Reyes se encuentra desarrollando un trabajo que pretende conocer si españoles e indios del 
valle de Toluca coincidían en la manifestación de una religiosidad popular, mediante el análisis de procesos 
en contra de esos dos sectores ante el tribunal del Santo Oficio de la Inquisición y el Juzgado Eclesiástico de 
Toluca.  
87 WOOD, “Corporate Adjustments in Colonial Mexican Indian Towns: Toluca Region, 1550-1810”. 



50 

  

 La historiografía parece reproducir la separación de la población en repúblicas de 

indios y de españoles, cuestión que parece olvidar que no se puede hablar de una separación 

tajante entre grupos, sino de un proceso de hispanización en que las personas podían 

distinguirse mediante factores como vestimenta, lengua y religión. Como lo han planteado 

Mairot y Wood, para la región de estudio la separación de repúblicas fue disfuncional 

debido a aspectos de la realidad como el crecimiento poblacional, la “agencia humana”,88 

las relaciones sexuales entre personas de distintos grupos, la arbitrariedad para asignar 

categorías porque eran usados diferentes criterios en distintas circunstancias y,89 yo 

agregaría, una serie de marcadores culturales.   

Lo que se plantea en este trabajo es precisamente el análisis de la interacción de 

corporaciones -integradas tanto por españoles como por criollos, indios, mestizos y 

mulatos- en un momento de redefinición de ámbitos de autoridad. Si se toma en cuenta que 

la ciudad es un centro integrador, es necesario considerarla como un territorio en el que 

interactúan distintos grupos. En esto radica el enfoque planteado, ver la ciudad como un 

lugar de establecimiento de relaciones entre corporaciones, grupos y personas que lo mismo 

sirvieron para “el conflicto cotidiano que para la complicidad”.90 Hay que señalar la 

necesidad de estudiar todos estos fenómenos locales como parte del orden imperial, es 

decir, viendo el espacio de estudio como una parte de la Monarquía y, en ese sentido, 

entender los vínculos con ésta y también las resistencias, negociaciones y similitudes con 

otras partes de la misma.  

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
88 WOOD, “Corporate Adjustments in Colonial Mexican Indian Towns: Toluca Region, 1550-1810”, p. 96. 
89 MAIROT, “Mexican Provincial Society during the Age of Revolution: A Social and Economic History of 
Toluca, 1790-1834”, pp. 453 y 454.  
90 LARA, “Religiosidad indígena en contextos urbanos”, pp. 281 y 282. 



51 

  

Capítulo 2. El escenario urbano como espacio de acción social 

 

2.1. El papel de la ciudad en la Monarquía hispánica 

 

El patrón de ciudad heredado a América fue el de la ciudad mediterránea, ésta es “ante todo 

una entidad jurídica, fundada sobre un modelo romano que permite, en consecuencia, la 

representación política y la estructuración del espacio de acuerdo con una concepción del 

poder fundada en el derecho escrito”.91 Es por eso que coadyuvó al establecimiento de la 

república en un territorio determinado, pero también ejerció influencia en los núcleos de 

población anexos. Los núcleos urbanos eran territorios en los que se ponía en marcha una 

serie de mecanismos mediante los cuales los súbditos establecían redes entre sus vecinos y 

con las distintas instancias de gobierno. La red garantizaba la lealtad al rey, pero también 

promovía el arraigo y la autonomía de cada una de las repúblicas urbanas.92 

Las ciudades fueron entidades territoriales mediante las cuales se estructuró la 

Monarquía hispánica. Además, las urbes contribuyeron al establecimiento del orden social 

en un régimen de cristiandad con cuerpos eclesiásticos. Ser vecino de una ciudad fue un 

medio de integración a la Monarquía por los derechos que implicaba. Cada habitante era un 

ciudadano, un integrante de la república urbana que tenía al cabildo como un órgano de 

gobierno y representación. Fue el título de ciudad el que determinó una categoría nobiliaria 

que proporcionaba un estatus y, con él, privilegios y concesiones para sus habitantes. 

Dentro del proceso de expansión de las ciudades en América se pueden distinguir 

distintas etapas. En el siglo XVI se dio un frenesí en la fundación de ciudades como parte 

de la ocupación de territorio americano por los españoles. Para 1600 ya había 250 ciudades 

establecidas en América en un afán integrador de la población india que tenía como 

máxima el propósito de poblar para conquistar. Es hasta ese momento que la expansión 

frenética de las ciudades se tomó un respiro.93 

                                                           
91 MAZÍN, Una ventana al mundo hispánico, p. 36. 
92 HERRERO, “El modelo republicano en una monarquía de ciudades”, p. 247. 
93 CALVO, “Una adolescencia americana. Las ciudades del Nuevo Mundo hispánico hasta 1600”, pp. 102, 103 

y 107. Aunque otras cifras cuantifican 191 centros urbanos para 1580 y 165 para 1630. KINSBRUNER, The 

Colonial Spanish-American City, p. 29. 



52 

  

El número de fundaciones se redujo en el siguiente siglo, pero la diferencia no sólo 

estribó en la cifra sino en la forma de fundación. Las ciudades del siglo XVII tuvieron su 

origen gracias a que villas, reales de minas o pueblos ascendieron a ese rango por medios 

como las donaciones hechas a las arcas reales.94 Como ejemplos de estas últimas se puede 

nombrar a San Luis Potosí, Querétaro, Celaya y Tehuacán. Francisco de Solano considera 

que las Nuevas Ordenanzas de descubrimiento y población de Felipe II de 1573, son las 

que inauguraron una nueva etapa en la expansión de las ciudades en la América española 

porque el énfasis se volcó al interior, en reforzar las poblaciones establecidas y establecer 

nexos e interrelaciones.95 En el siglo XVIII siguieron fundándose ciudades, pero en mucho 

menor medida que antes. Seguían siendo frente de avanzada en la ocupación de nuevos 

territorios y también centros a partir de los cuales se establecían frentes de defensa 

militares.  

Varias ciudades, que ya se concebían a sí mismas como tales, obtuvieron 

confirmación real de un título. De esta manera, la formalidad confirmaba un papel que ya 

tenían en la práctica, la de ser articuladoras entre los súbditos y el monarca y núcleos de 

población de una región determinada. La ciudad era una manera de regentar un territorio, 

en el sentido de ser una cabecera que fungía como “centro rector” o “eje directriz” de un 

territorio de mayor extensión.96 

La aprobación real era la confirmación del estatus que una urbe ya desempeñaba en 

la práctica. Desde lo local, las élites colaboraban en la conformación de las urbes, ya fuera 

en la construcción de los principales edificios como en la fundación y mecenazgo de 

colegios, conventos, panteones, hospitales, hospicios, universidades etc. con fines de 

exaltación y propaganda, y la organización de proyectos ceremoniales y festivos asociados 

a la imagen obtenida con la intervención urbana.97 

                                                           
94 ROJAS, Las ciudades novohispanas, p. 69.  
95 SOLANO, Ciudades hispanoamericanas y pueblos de indios, p. 31. Distingue cuatro etapas: la del 

circuncaribe (1492-1520), la de contacto con las grandes culturas mesoamericanas (1520-1573), la del 

desarrollo interior (1573-1700) y la de la última expansión territorial (1700-1820).  
96 ROJAS, Las ciudades novohispanas, p. 85. 
97 ALEGRE, “La configuración de la ciudad nobiliaria en el renacimiento como proyecto ideológico de una 

élite de poder”, p. 14.  



53 

  

Entre las ciudades que no lo fueron formalmente, aunque parezca contradicción, 

estuvo Toluca. Una villa fundada en el siglo XVI como parte el proceso de poblamiento 

hispánico del centro de Nueva España. Sin embargo, formalmente se erigió como ciudad 

hasta 1799 cuando adquirió el título por parte del rey Carlos IV. 

 

2.2. Vecindad: Toluca, una villa supeditada a la ciudad de México 

 

Ubicada a 64 kilómetros al oeste de la ciudad de México, la villa de Toluca era lugar de 

residencia de los grupos dominantes en el ámbito regional y un territorio concentrador de 

población española, india y mestiza. Está ubicada en el valle de mismo nombre que se 

extiende entre dos ejes orográficos: el conjunto formado por la Sierra de las Cruces, la 

Sierra del Ajusco, el Monte Alto, el Monte Bajo, la Sierra de San Andrés y los Montes 

Ocuilan; el otro conjunto lo forman las serranías que se extienden de noroeste a suroeste y 

que tienen como estructura principal el Nevado de Toluca.98 

La cercanía de Toluca a la ciudad de México afectó su organización social, política 

y económica y determinó que funcionara como un apéndice de dicha urbe.99 Esa condición 

de vecindad hizo que muchas de las funciones de administración estuvieran referidas a la 

capital del reino y que hubiera pocos habitantes que hicieran actividades ocupacionales 

especializadas.100  

La cercanía geográfica entre la ciudad de México y Toluca también explica una 

serie de relaciones políticas, económicas y sociales entre los habitantes de ambas. Toluca 

proveyó de fuerza de trabajo al mercado de la capital, mientras que recibió a miembros de 

los grupos europeos originarios de ésta y, algunas veces, a inmigrantes españoles nuevos 

con conexiones familiares locales.101 Los españoles habitaron el centro de la villa y las 

haciendas que se encontraban en los pueblos de los alrededores.  

Es necesario hacer la distinción entre vecinos y residentes porque la cercanía con la 

ciudad de México implicó que la villa sirviera en muchos casos sólo de lugar de paso o 

                                                           
98 JARQUÍN, Formación y desarrollo de un pueblo novohispano, p. 10.  
99 MAIROT, “Mexican Provincial Society during the Age of Revolution…”, pp. II y 6.  
100 MAIROT, “Mexican Provincial Society during the Age of Revolution…”, pp. 80 y 85. Dentro del sector 
profesional, se pueden incluir solo 14 habitantes en 1791.  
101 MAIROT, “Mexican Provincial Society during the Age of Revolution…”, p. 6. 



54 

  

descanso para algunas personas. Los vecinos eran quienes habitaban permanentemente en 

una población, mientras que los residentes sólo lo hacían de manera temporal. El vecino era 

una condición que otorgaba derechos y obligaciones a cambio de armas y contribuciones.102 

Según las Nuevas ordenanzas de descubrimiento y población se entendía por vecino “el 

hijo e hija o hijos del nuevo poblador o sus parientes dentro o fuera del cuarto grado 

teniendo sus casas y familias distintas y apartadas y siendo casados y teniendo cada uno 

casa de por sí”.103 Habitar una casa significaba un vínculo familiar, gracias a ello las 

personas que vivían en matrimonio podían denominarse casados, además significaba 

también la pertenencia a un centro poblacional. Esto permite verificar el carácter 

profundamente urbano que alcanzó en el ámbito hispánico el vínculo matrimonial. La 

denominación de vecino también denotaba un estatus especial dentro de una población, en 

las villas fue usada para identificar a gente con importancia en la escena local.104 El ser 

vecino implicaba contar con poder de decisión sobre los asuntos del poblado. Jay 

Kinsbruner plantea que podían tener voto en las juntas de deliberación pública llamados 

cabildos abiertos.105  

A pesar de que la villa de Toluca fue fundada en el siglo XVI, su consolidación 

como centro urbano fue un largo proceso. Muchos españoles tenían unidades de producción 

en el valle del mismo nombre, pero pocos tenían casa en la villa. Basta exponer que en 

1636 había unos 15 propietarios de estancias ganaderas y 43 de tierra agrícola, pero sólo 15 

de ellos aparecen como propietarios de una casa en la zona urbana de Toluca. Esto denota 

una preferencia por vivir en las unidades productivas. Si los dueños de fincas agrícolas o 

ganaderas no fueron propensos a vivir en la urbe, otros sectores sí lo fueron, como 

autoridades, comerciantes, hombres “prominentes”, viudas, artesanos y servidores (arrieros, 

barberos, escribanos, etcétera) porque se registran 171 residentes españoles con casas 

                                                           
102 En un principio, la denominación vicini se usó para distinguir a los habitantes de las ciudades de los del 

campo o medio rural llamados rustici. MAZÍN, Una venta al mundo hispánico, p. 40. No obstante esas 

denominaciones, en España y territorios ultramarinos la denominación “vecino” se usó tanto para el que 

habitaba en campo o en ciudad, simplemente quien pertenecía a un núcleo de población. ROJAS, Las 

ciudades novohispanas, p. 163.   
103 ROJAS, Las ciudades novohispanas, p. 167.  
104 HASKETT, “Living in Two Worlds: Cultural Continuity and Change among Cuernavaca´s Colonial 

Indigenous Ruling Elite”, p. 36.  
105 KINSBRUNER, The Colonial Spanish-American City, p. 35.  



55 

  

urbanas.106 Otro sector especializado fue el militar. En Toluca había dos compañías erigidas 

durante el reinado de Fernando VI, una de caballería y otra de infantería.107 

Uno de los factores que coadyuvaron al incremento de los vecinos españoles en la 

villa de Toluca fue el religioso. Era ahí donde tenían sede las corporaciones de culto y las 

de justicia eclesiástica. Con todo, la consolidación del régimen eclesiástico, al igual que el 

de la villa, también estuvo sujeto a la cercanía con la ciudad de México. Entre las relaciones 

sociales que propició la cercanía de ambos centros de poblamiento están las 

correspondientes a las corporaciones eclesiásticas. Al ser originarios de la ciudad de 

México varios de los residentes de Toluca, estuvieron incorporados a entidades 

corporativas como las cofradías o enviaban a sus hijos a hacer carrera eclesiástica en esa 

ciudad ya fuera como seculares o en el convento de alguna orden religiosa. 

Toluca abasteció de granos, principalmente maíz y ganado a la ciudad de México, 

esto motivó la construcción del camino Toluca-ciudad de México de 1793 a 1795. La obra, 

además de facilitar el intercambio comercial, permitió el tránsito de personas de manera 

más ágil al evitar las complicaciones por las inundaciones.108 En el ámbito económico, la 

villa de Toluca constituyó un importante mercado regional en el valle del mismo nombre y 

era punto importante de comercio hacia las minas de Temascaltepec, Sultepec y Zacualpan 

y hacía la comarca chichimeca (Bajío) y el puerto de Acapulco. Además, hacia el este 

permitía el acceso a Cuernavaca y era punto obligado de paso para ir de Acapulco a 

Veracruz.109 Los comerciantes dieron lugar a la formación de un mercado regional que 

tenía a la villa como centro de distribución e intercambio. De igual manera, concentró a 

corporaciones que otorgaban crédito en el ámbito local como órdenes religiosas y cofradías, 

y empresas productivas como talleres. Por estas condiciones, la atención puesta en los 

recursos del valle de Toluca, desde tiempos prehispánicos, se mantuvo en el orden 

hispánico.  

 

                                                           
106 GARCÍA CASTRO, Indios, territorio y poder en la Provincia Matlatzinca, pp. 298-301.  
107 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 94 s/c, leg. 2, Autos relativos al 

apresto de la campañas militares de la ciudad de Toluca, 1762. Para esta fecha se decía que las compañías 

estaban en decadencia por falta de mandos debido a enfermedad o ausencia.  
108 SUÁREZ, “Desde Toluca a Atlacomulco, hacia Celaya y a Valladolid”, pp. 132-134. 
109 BÉLIGAND, Entre lagunas y volcanes. Una historia del valle de Toluca, vol. II, p. 388.  



56 

  

2.3. Fundación de la villa: la representación hispana 

 

En la “provincia matalcinga”, integrada por los valles del alto Lerma (valles de Toluca y de 

Ixtlahuaca-Atlacomulco) y las zonas montañosas inmediatas al volcán Xinantécatl. a 

mediados del siglo XV estaban asentados 39 señoríos otomíes, mismos que fueron 

dominados por los mexicas a finales de dicha centuria.110 Sin embargo, subyacente a la 

discusión historiográfica de la época prehispánica, Nadine Béligand afirma que el término 

de valle de Matalcingo no puede ser reducido a la identificación con un grupo étnico 

porque más bien identifica a un espacio geográfico habitado por un mosaico indígena 

(matlatzincas, otomíes y nahuas) dentro del cual el señorío dominante era Calixtlahuaca -

llamada anteriormente Pintanbati-.111  

 Tollocan era una de las poblaciones de ese valle que, con la conquista mexica, 

quedó bajo el dominio reconocido al matlatzinca Chimaltzin o “señor de Toluca”. Cuando 

éste se rebeló, sus dominios quedaron bajo Tenochtitlán.112 Sobre ésta se fundó la villa de 

españoles, formación que como plantea Béligand impone varios problemas. Fue creada por 

la amalgama de diversos barrios cuyas jurisdicciones, en el periodo mexica, estaban 

separadas. Esta amalgama logró unir a dominios del antiguo pueblo de Tollocan, tierras de 

Calixtlahuaca, posesiones de Ahuizotl, Azcapotzalco y Tacuba.113   

Hernán Cortés mandó a Gonzalo de Sandoval a conquistar la “provincia” de 

Matlatzinco antes de la caída de Tenochitlán.114 Varios de los poblados fueron cedidos en 

encomienda, pero se reservó Toluca como parte del Marquesado del Valle.115 Entre 1533 y 

                                                           
110 GARCÍA CASTRO, Indios, territorio y poder en la Provincia Matlatzinca, pp. 24 y 59. Se atribuye la 

conquista a Axayácatl y el inicio se sitúa en 1471, mientras que Nadine Béligand data el inicio en 1474.   
111 BÉLIGAND, “El señorío matlatzinca, una manera de abordar el altepetl”, pp. 8 y 14.  
112GARCÍA CASTRO, Indios, territorio y poder en la Provincia Matlatzinca, p. 87.  
113 BÉLIGAND, “El señorío matlatzinca, una manera de abordar el altepetl”, pp. 25-26. Los pueblos incluidos 

fueron San Mateo Oxtotitlán, Tulitic (o Olitic, San Cristóbal), el cerro de San Bernardino Tzcoyotitlan (o 

Cocoyotitlan), San Miguel Pinahuyzco, Santa María Concepción Aticpac (u Oticpac), Santa Ana Tulancingo, 

Santa Bárbara Mixcoac, San Juan Evagelista, Santa Clara Cozcatlan (o Cyzcatlan), pueblos situados dentro de 

los límites del antiguo señorío Pintanbati-Calixtlahuaca.  
114 GARCÍA CASTRO, Indios, territorio y poder en la Provincia Matlatzinca, p. 106. 
115 Bernardo García Martínez expone que fue el único señorío que prácticamente existió desde principios de 
la colonización debido a que el prometido a Pedro de Alvarado por sus conquistas y descubrimientos en la 
Mar del Sur no se cumplió a causa de su muerte; el señorío prometido a Francisco Pizarro por sus conquistas 



57 

  

1534 Cortés nombró a Francisco de Baldenebro como “justicia” del pueblo de Toluca. 

Posteriormente, en 1537, éste mismo sería nombrado “justicia del valle de Matalcingo” por 

el virrey Antonio de Mendoza. Después de los problemas por el secuestro del Marquesado 

el distrito fue dividido en dos partes: el corregimiento de Toluca, limitado a la jurisdicción 

del Marquesado, y la alcaldía mayor de Metepec-Ixtlahuaca.116 El proceso de consolidación 

de Toluca como núcleo poblacional permanente fue largo. En 1567 el marqués del Valle 

dio comisión a don Miguel de San Bartolomé, cacique y gobernador de Capulhuac, para 

hacer la congregación del pueblo de Toluca. Orden que requirió del repartimiento de tierras 

y de hacer bajar a los indios que estaban en las faldas de los cerros.117 

En Toluca había un gobierno autóctono, representado por el cabildo de indios y un 

español en manos del corregidor, los dos bajo la autoridad del Marquesado y de la 

Audiencia.118 En un documento de 1762 se decía que el corregidor residía en una casa 

rentada a falta de casas reales, sin embargo, en un plano de 1817 ya aparecen éstas.119 En 

términos de gobierno sobre asuntos temporales cada sección manifestaba independencia al 

gestionar recursos y derechos de acuerdo a sus intereses. En términos de la administración 

eclesiástica ambas formaban parte de la doctrina-parroquia y compartieron un universo 

simbólico y un espacio público en el que recrearon un orden católico.  

Uno de los rasgos de las ciudades hispanoamericanas fue su adaptación a un modelo 

de organización previo. Sin embargo, no se dio una mera sobreposición de las villas y 

ciudades sobre los antiguos señoríos, sino que se aprovechó la organización que había y se 

erigieron unidades de población más compactas. La cuestión simbólica y la legitimación 

fueron factores que contribuyeron a definir los lugares de fundación de villas y ciudades, 

aunque también intervino el sentido práctico. La localización de las poblados indios y de 

áreas densamente ocupadas por la población autóctona fue fundamental en la definición de 

                                                                                                                                                                                 
en Perú, tampoco; mientras que el de los descendientes de Colón en Veragua fue efímero. GARCÍA 
MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, pp. 26 y 27.  
116 GARCÍA CASTRO, Indios, territorio y poder en la Provincia Matlatzinca, pp. 142 y 143.  
117 GARCÍA CASTRO, Indios, territorio y poder en la Provincia Matlatzinca, p. 160.  
118 BÉLIGAND, Entre lagunas y volcanes. Una historia del Valle de Toluca, vol. I, p. 189. 
119 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 94 s/c, leg. 2, Cayetano Jacinto 

de Sotomayor sobre derechos a tener agua, 1762.  



58 

  

la primera red de asentamientos españoles”120 por razones políticas, estratégicas, 

económicas y religiosas.  

Ya se mencionó la forma como se promovió la congregación de la población india, 

otro proceso fue la consolidación de asentamientos de grupos europeos.121 Después de la 

muerte de Hernán Cortés, la influencia de las autoridades reales se hizo patente dentro del 

Marquesado. Se concedieron licencias para la crianza de ganado y licencias a europeos para 

residir en el valle de Toluca, incluyendo la parte correspondiente al Marquesado.122 Toluca 

constituyó, pues, una de las jurisdicciones de Marquesado del Valle, las otras eran: el 

corregimiento de Coyoacán, la alcaldía mayor de Cuernavaca, el corregimiento de 

Acapixtla (Yecapixtla), el corregimiento de Oaxtepec, la alcaldía mayor de las Cuatro 

Villas Marquesanas, el corregimiento de Tehuantepec, la alcaldía mayor de Tuxtla y 

Cotaxtla (bajo su jurisdicción estaba el territorio conocido como La Rinconada) y el 

corregimiento de Charo Matalcingo. Las nueve jurisdicciones se redujeron a siete después 

de que la Corona sustrajo del señorío a Tehuantepec en 1560.123 Ya en 1541 la jurisdicción 

de Charo había perdido parte de su territorio para la fundación de Valladolid.124  

 

 

 

 

                                                           
120 HARDOY, “La forma de las ciudades coloniales en la América española”, p. 323. 
121 También hay constancia de la llegada de portugueses que ocuparon posiciones socio-económicas 

importantes dentro de la villa. Varios de estos migrantes se establecieron en Calimaya, Lerma, Metepec, 

Temoaya, Ixtlahuaca, Tecualoya y Zinacantepec, región a la que algunos llegaban después de haber probado 

suerte en otros lugares. ROMERO ALANIZ, “De Portugal a Toluca. Los González de los Reyes, siglo XVII”. 
122 GARCÍA CASTRO, Indios, territorio y poder en la Provincia Matlatzinca, p. 293.  
123 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, pp. 76, 77 y 126.  
124 INURRIGARRO, “La abolición del régimen señorial en la Nueva España”, p. 47. 



 

 

 
 

Elaboración: Karen Ivett Mejía Torres 

Fuentes: GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, p. 28 e INURRIGARRO, “La abolición del régimen señorial en la Nueva España”, p. 47.



 

 

 

El señorío del Marquesado del Valle de Oaxaca era una entidad desagregada en la 

que el marqués tenía facultad privativa para impartir justicia y cobrar tributo. Hernán 

Cortés cuidó que la región de Toluca quedara bajo su dominio por los recursos 

económicos que tenía.125 Una forma de cuidar esto fue evitar la formación de villas y 

ciudades. “Los marqueses se cuidaron mucho de fundar villas de españoles, ya que 

éstas hubieran limitado el ámbito de su jurisdicción”.126 Estaba determinado que los 

españoles residentes de éstas no podían ser considerados vasallos del marqués. Es por 

ello que la pertenencia de Toluca a este señorío impuso una dificultad durante su 

proceso de constitución como ciudad.  

Hernán Cortés como marqués, fue la figura política en la región, gracias a la 

cual la Corona pudo ejercer un dominio indirecto sobre el territorio, pero también 

detentó un poder que intentó ser minado por otros grupos como la Audiencia y la 

misma población española. La Corona manifestó, en la etapa de surgimiento del 

Marquesado, la intención de limitar la jurisdicción del señor. Se emitieron multitud 

de órdenes, cédulas, provisiones y medidas de toda índole que precisaban que los 

españoles no podían ser tenidos por vasallos de Cortés.127 No obstante, García 

Martínez plantea que muchos documentos se refieren a “los vasallos españoles e 

indios del Marquesado”, lo que permite corroborar que el vínculo jurídico entre los 

españoles y el marqués existía. Eran vasallos, entendiendo este término como súbdito 

o ciudadano y no como quien reconoce a un señor por medio del tributo u otra 

contribución personal.128 Aun así, algunos españoles prefirieron promover la 

fundación de ciudades, como en el caso de Oaxaca, para sustraerse del dominio 

señorial y asemejarse a los súbditos que dependían directamente del rey. 

                                                           
125 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, pp. 45 y 46. Debido a las granjerías que había logrado 

establecer Cortés, le interesaba conservar poblaciones como Toluca, Coyoacán, Texcoco, Chalco y los 

Tuxtlas. 
126 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, p. 12. Apud. Francois Chevalier, La formación de los 
grandes latifundios en México. 
127 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, pp. 12 y 53. En una cédula se encargaba a las 
autoridades de Nueva España que se cercioraran de que la Corona conservara en su poder los puntos 
de mar, las ciudades de españoles y poblaciones como México, Tlaxcala, Texcoco, Zacatula y 
Acapulco. 
128 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, pp. 56 y 57. Ver referencia 102. 



61 

  

Fue durante el gobierno del segundo marqués, Martín Cortés, que se fundó 

Toluca como villa de españoles. Los indios del valle tenían problemas debido a que 

sus sementeras eran invadidas por el ganado de los españoles, por lo cual el virrey 

don Luis de Velasco mandó construir una cerca en los llanos ribereños al río Lerma 

que dividió el espacio ocupado por el ganado de los españoles y el espacio agrícola al 

principio exclusivo de indios y, poco a poco, de españoles. Con la construcción quedó 

delimitada una zona conocida como “Sábana Grande” que correspondía a la primera 

parte referida. En 1563 Martín Cortés se dio cuenta de que los ganaderos que estaban 

en dicho territorio actuaban con cierta independencia del Marquesado y que cometían 

abusos contra los indios. De esta manera, decidió apoyarlos en la fundación de una 

villa, solicitud que habían hecho alrededor de 1555; el sitio elegido para su fundación 

fue el barrio de Santa Cruz Tlalcingo y se concretó en 1564.129 Nadine Béligand 

plantea que en 1635 los indios volvieron a manifestar la cuestión de la fundación de 

la villa porque consideraban que las 150 casas de los españoles habían sido 

levantadas en tierras a ellos usurpadas (propiedad del señorío de Calixtlahuaca). La 

ocupación española de los terrenos baldíos fue posible gracias a la disminución de la 

población india en el siglo XVI y derivó en el establecimiento de haciendas y el 

desarrollo de la ganadería.130 Poco a poco los españoles fueron ganando presencia 

mediante una ocupación urbana (en la villa) y una rural (en la parte señalada por la 

Sábana para desarrollar la ganadería.131  

No se ha encontrado el documento fundacional de la villa, la correspondiente 

carta puebla. García Martínez menciona que en América los españoles no tenían 

derecho de fundar una villa donde quisieren como lo habían hecho en la Alta Edad 

Media, de manera que las cartas pueblas eran casi la única fuente legal para los 

                                                           
129 GARCÍA CASTRO, Indios, territorio y poder en la Provincia Matlatzinca, pp. 294-299. Un testimonio 

de 1636 expone la declaración de Guillermo Hernández, vecino español de 95 años, que señalaba que 

él conoció la villa de Toluca y a sus fundadores y que había alcaldes y regidores españoles. Si es cierta 

la información, habla de la existencia de un cabildo, pero su duración fue efímera. GARCÍA CASTRO, 

“Los vecinos españoles de Toluca y su organización política frente al Marquesado del Valle y el rey”, 

pp. 33 y 44.  
130 BÉLIGAND, Entre lagunas y volcanes. Una historia del valle de Toluca, vol. II, pp. 428 y 429.  
131 GARCÍA CASTRO, “Los vecinos españoles de Toluca y su organización política frente al Marquesado 

del Valle y el rey”, pp. 35 y 36.  



62 

  

pobladores que quisieren fundar una villa.132 La carencia de carta puebla y 

ordenanzas de ciudad confirma su carácter informal y poco dotado del aparato 

representativo en el establecimiento de una urbe.   

Los primeros españoles que se asentaron en la villa de Toluca fueron pocos, 

pero el sitio fue cada vez más atractivo gracias al aumento de concesiones materiales. 

De 1570 a 1636 se triplicaron las tierras adquiridas por población española en la 

jurisdicción marquesana. Con ello aumentó la proporción de ese grupo en el valle de 

Toluca.133 León García considera que la fundación de la villa fue una concesión 

marquesana, por lo que el vínculo político era evidente y sus vecinos eran vasallos del 

marqués.134 

El heredero de Cortés había obtenido real cédula que le otorgaba el goce de 

todas las villas sin restricción alguna en el número de vasallos, en contra de la 

opinión del Consejo de Indias que consideraba que el dominio otorgado en merced a 

su padre no consistió en la donación de todas las villas, pueblos, sujetos y términos 

contenidos en ella.135 De manera que la constitución de una villa más dentro del 

Marquesado significaba la confirmación de su dominio. 

 La relación entre el segundo marqués y la población española se tornó 

conciliadora, al contrario de la establecida entre éstos y el primer marqués. La 

relación dependió del contexto local, pero también de las intenciones de la Audiencia 

de México de intervenir en el gobierno del Marquesado. En años posteriores, hubo 

intentos de algunos grupos de vecinos de sustraerse de la jurisdicción señorial 

pidiendo justicia ante la Audiencia, lo que permite afirmar que la tensión entre 

población española y el marqués fue constante. Esos intentos serán abordados en el 

apartado referente al proceso de fundación de la ciudad, pero para ilustrar lo 

mencionado basta mencionar un episodio. Fue nuevamente en el siglo XVIII (1732) 

cuando se presentaron problemas porque el virrey Juan Vázquez de Acuña, marqués 

de Casafuerte, excluyó de la jurisdicción del Marquesado a un grupo de 75 vecinos, 

                                                           
132 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado de Valle, p. 38. 
133 GARCÍA CASTRO, Indios, territorio y poder en la Provincia Matlatzinca, pp. 294-299. y LEÓN, La 
distinción alimentaria de Toluca, pp. 68-71. 
134 LEÓN, La distinción alimentaria de Toluca, p. 71. 
135 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, pp. 66 y 67. 



63 

  

encabezados por Bernabé Serrano, y los puso bajo la jurisdicción del alcalde mayor 

de Metepec; no obstante, el rey Fernando VI expidió una cédula en contra de tal 

disposición.136 

Además de constituir una república urbana en el ámbito profano, la villa de 

Toluca también fue un núcleo de difusión religiosa al fungir como sede de una 

doctrina franciscana desde el siglo XVI.137 Gracias al convento de Toluca, los 

franciscanos pudieron asentarse y hacer labor pastoral en la región posibilitando la 

fundación de otros conventos como los de Zinacantepec, Calimaya, Metepec y 

Jilotepec. En el siglo XVIII la doctrina franciscana de Toluca constituía una parroquia 

que tenía  bajo su jurisdicción a los siguientes pueblos: San Juan, San Jerónimo, San 

Pedro Totoltepec, Oxtotilán, San Lorenzo, Santa Cruz, San Pablo, San Cristóbal, San 

Andrés, San Buenaventura, San Antonio, Cacalomacán, Santiago Mictepec, San 

Mateo Otzacatipan, Santiago Tlacotepec, Santa Ana y Capultitlán.138 Tecaxic fue una 

vicaría de la parroquia de Toluca y estaban a su cargo el pueblo de San Francisco 

                                                           
136 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, p. 106. Bernabé Serrano era un labrador, 
comerciante y administrador y recaudador de alcabalas, contra quien se habían interpuesto quejas 
por los abusos que cometía contra los indios. Era originario de Cádiz, hijo de don Juan Serrano y doña 
María de Santiago; fue dueño de las haciendas San Diego y San Juan Tejalpa. Entre 1732 y 1735 
protagonizó un proceso legal debido a que un grupo de indios de la hacienda San Diego (originarios 
del pueblo de San Andrés) interpusieron una queja ante el corregidor don Tomas José Jiménez por las 
vejaciones que recibían por parte del mayordomo Juan José Urquiza (los hacía trabajar de seis de la 
mañana a seis de la tarde, los hacía trabajar de noche, hacía que sus mujeres trabajaran atendiéndole 
sin paga alguna, daba azotes a sus hijos, etc.). En un primer momento se inhibió al corregidor Jiménez 
de intervenir en el asunto y se determinó que los indios acudieran ante al alcalde mayor de Metepec, 
pero los indios hicieron una representación en la que alegaron los inconvenientes de cumplir con ello: 
los gastos que representaba ir a Metepec y que el alcalde era amigo de Serrano por lo cual serían 
ignorados y apresados. La inhibitoria de 1732 se revocó y en 1735 el corregidor intervino en la 
administración de justicia, intentó hacer el ajuste de cuentas de la hacienda y recibió la declaración 
de varios indios. Archivo General de la Nación, México (de aquí en adelante AGNM), Indiferente 
Virreinal, caja 42, exp. 6. Poder otorgado por Bernabé Serrano para tratar asuntos relacionados con el 
asiento de pulque, 1741. GONZÁLEZ MINA, “Conflictos y alianzas por las aguas de los ríos San Pedro y 
Sierra Nevada pertenecientes al Valle de Toluca…”, p. 112. AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, 
Toluca, Protocolos, caja 70, leg. 3, ff. 1-65. Autos de demanda de los indios gañanes del capitán don 
Bernabé de Serrano contra el susodicho, 1735.  
137 Su influencia regional en cuanto a autoridad eclesiástica se confirmaría cuando se convirtió en el 
lugar de actuación del juzgado eclesiástico y la comisaria de la Inquisición, instancias que ejercieron la 
disciplina en materia eclesiástica y que, por tanto, dieron a la villa un papel importante como lugar de 
gobierno. 
138 DE VILLASEÑOR, Theatro Americano, pp. 279 y 280. 



64 

  

Calixtlahuaca y el barrio de San Martín (ver mapa 2).139 En un informe de 1775 se 

señala como otra vicaría a San Pedro Totoltepec, que era pequeña y en la que sólo 

residía un religioso que administraba los sacramentos a los indios del pueblo y 

haciendas cercanas.140 Los pueblos sujetos a la parroquia coincidían con los que 

estaban sujetos al corregimiento, de manera que la villa fue un nodo comercial y 

gubernativo. Se entiende por gubernativo la administración llevada a cabo por el 

corregidor y los alcaldes; pero también la eclesiástica, con los clérigos que ayudaron 

a conformar la república cristiana.141  

Cada uno de los pueblos de indios sujetos a Toluca estaba a cargo de un 

gobernador o alcalde indio, incluso la cabecera.142 Por consiguiente, en el núcleo 

urbano confluían un pequeño asentamiento hispano con barrios en los que habitaban 

los indios. Esta composición puede verse en otros lugares del Marquesado del Valle 

de Oaxaca como Cuernavaca que también fue una villa con una población no india 

                                                           
139 Se puede notar cierta continuidad en los pueblos dependientes de Toluca al comparar diversas 
fuentes del siglo XVIII. Entre las pocas variaciones se puede mencionar que para el siglo XVIII ya no 
aparece La Concepción Tlacotepec como una entidad separada de San Juan Tlacotepec, sino que solo 
se nombra en las fuentes a Santiago Tlacotepec. Aunque el nombre de San Juan siguió denominando 
a un barrio de ese pueblo. Además, hay poblaciones que sólo son mencionadas en una sola fuente 
como San Nicolás, San Diego, Nuestra Señora de la Concepción (barrio) y San Martín (barrio). Archivo 
Histórico del Arzobispado de México (de aquí en adelante AHAM), Sección episcopal, caja 15, exp. 1. 
Padrón General de la Parroquia de San José Toluca, 1773, y caja 30, exp. 3, Segunda visita de Toluca, 
año de 1795. Arzobispo Alonso Núñez de Haro. AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, 
Documentación varia, caja 73, leg. 5, 5 ff. El capitán Pedro de Trigo contra gobernadores y alcaldes 
sobre tributos, 1717-1718. Caja 94, leg. 9, ff. 1-13. Diligencias sobre el cobro de tributos de los 
naturales de San José de Toluca, 1742. Caja 104 s/c, leg. 5, asunto 8, ff. 104-130, Autos de visita a los 
pueblos, haciendas y ranchos de la jurisdiccion de Toluca, 1773. Archivo Parroquial de El Sagrario de 
Toluca (de aquí en adelante APST), Sección disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. sin 
número (de aquí en adelante s/n), Comunicaciones 1622-1858, ff. 2-8. Informe del corregidor de 
Toluca al virrey, 1775. VETANCURT, Teatro mexicano. 4ª parte, pp. 61 y 62. DE VILLASEÑOR, Theatro 
Americano, pp. 279 y 280; ALZATE, “Atlas eclesiástico del Arzobispado de México…”, y TANCK, Atlas 
Ilustrado de los pueblos de indios.  
140 APST, Sección disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, Comunicaciones 1622-

1858, f. 2v. Informe del corregidor de Toluca al virrey, 1775. 
141 Lempérière plantea que el vocablo república designaba el cuerpo político de la Monarquía e 
incluía al soberano como cabeza del sistema, los pueblos y ciudades y las múltiples corporaciones 
presentes dentro de éstos. El adjetivo cristiana, se debe a que ese corpus estaba sustentado y 
encarnaba valores morales y de religión; éstos le proporcionaban cohesión. LEMPÉRIÈRE, Entre Dios y 
el rey: la república, p. 363-366. 
142 Al frente de la cabecera y San Pablo estaba un gobernador, mientras que un alcalde regía en los 

demás pueblos. AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 73, leg. 5, 5 

ff. El capitán Pedro de Trigo contra gobernadores y alcaldes sobre tributos, 1717-1718. 



65 

  

creciente gobernada por un cabildo indio y Coyoacán que atrajo la atención de los 

españoles para residir ahí por la cercanía a la ciudad de México, al marqués y los 

abundantes recursos (tierras e indios).143 En 1743 contaba con 314 cabezas de familia 

no indios y 722 tributarios indios y para finales del periodo colonial la población no 

india llegó a ser mayoría.144  

En la villa de Toluca confluía la población de los pueblos sujetos y la de otros 

dominios realengos por ser la sede de la casa del corregidor, la aduana y la de las 

corporaciones religiosas. Nadine Béligand plantea que en la región se pueden 

distinguir dos centros, la villa de Toluca y el valle, entre los que mediaban las 

haciendas.145 Entre los dos se daba una serie de intercambios de recursos y relaciones.   

 

 

 

 

 

 

                                                           
143 HASKETT, “Living in Two Worlds: Cultural Continuity and Change among Cuernavaca´s Colonial 

Indigenous Ruling Elite”, p. 35. HASKETT, Indigenous Rulers. An Ethnohistory of Town Government in 

Colonial Cuernavaca, pp. 17, 22-23, 26, 51 y 139. El cabildo fue adquiriendo la fisonomía de un 

cabildo español por los cargos que se nombraban (gobernador, fiscal, cuatro alcaldes, cuatro 

regidores, dos alguaciles, cuatro mayordomos y un notario) y la influencia de los oficiales del 

marquesado para confirmar a esas autoridades. El elemento tradicional se conservó porque fue la 

élite local la que logró acomodarse al nuevo sistema, aunque la población no india logró acceder al 

gobierno de algunos pueblos en el siglo XVIII. 
144 FERNÁNDEZ, “El Marquesado del Valle y el Coyoacán de la conquista (1519-1567)”, pp. 113, 120, 

127 128y 140. Promover el establecimiento de españoles en Coyoacán fue parte de una estrategia de 

la Real Audiencia para restar poder a los primeros marqueses del Valle, misma estrategia que se usó 

en Oaxaca. En dicho corregimiento gobernó un cacique quien encabezó el cabildo integrado por 

alcaldes y regidores. Este cabildo fue la autoridad efectiva en la villa.    
145 BÉLIGAND, Entre lagunas y volcanes. Una historia del valle de Toluca, vol. I, p. 29. 



66 

  

 

Elaboración: Karen Mejía Torres. 

Fuentes: AHAM, Sección episcopal, caja 15, exp. 1. Padrón General de la Parroquia de San José Toluca, 1773, y caja 30, exp. 3, 

Segunda visita de Toluca, año de 1795. Arzobispo Alonso Núñez de Haro. AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, 

Documentación varia, caja 73, leg. 5, 5 ff. El capitán Pedro de Trigo contra gobernadores y alcaldes sobre tributos, 1717-1718. 

Caja 94, leg. 9, ff. 1-13. Diligencias sobre el cobro de tributos de los naturales de San José de Toluca, 1742. Caja 104 s/c, leg. 

5, asunto 8, ff. 104-130, Autos de visita a los pueblos, haciendas y ranchos de la jurisdicción de Toluca, 1773. APST, Sección 

disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, Comunicaciones 1622-1858, ff. 2-8. Informe del corregidor de Toluca 

al virrey, 1775. VETANCURT, Teatro mexicano. 4ª parte, pp. 61 y 62. DE VILLASEÑOR, Theatro Americano, pp. 279 y 280; 

ALZATE, “Atlas eclesiástico del Arzobispado de México…”, y TANCK, Atlas Ilustrado de los pueblos de indios.  

En estas fuentes se contabilizaron 40 poblaciones en Toluca, entre ellas 23 pueblos y 17 barrios. No ha sido posible ubicarlos 

a todos en el mapa. Los pueblos faltantes son: San Nicolás, San Diego y Santiago Tlacotepec. Los barrios: Santiago Tlajomulco, 

San Luis, Santa Bárbara Mexcoac Xolalpa, Tlachaloya, Santa Bárbara Tepepan, Santa María Magdalena Tlacopan, San Miguel 

Pinahuizco, Nuestra Señora de la Concepción, San Martín, Santa Clara y San Juan Evangelista. 



67 

  

Tanto el gobierno español como el indio eran entidades a tomar en cuenta al 

momento de representar a la villa de Toluca. Por ejemplo, para dar poder a dos 

integrantes del cabildo de la ciudad de México para nombrar a la Virgen de 

Guadalupe como patrona de Nueva España en 1737 comparecieron: el alguacil 

general, el juez eclesiástico, clérigos seculares y regulares, un grupo de más de 40 

vecinos y el gobernador indio de la cabecera.146 Una de las formas de gobierno de 

estas poblaciones que ayudaba a reunir los varios cuerpos políticos eran las juntas, en 

ellas, se congregaban los representantes de los distintos sectores: pueblos de indios, 

vecinos, corporaciones eclesiásticas, gremios y autoridades locales con el fin de 

tomar resoluciones o acuerdos. Ante la ausencia de un ayuntamiento, la población 

hispana optó por usar otros canales de organización como el prorrateo ente los 

vecinos para solventar gastos de representación en defensa de los privilegios del 

vecindario o aprovechar los recursos de las corporaciones eclesiásticas: el hospital de 

San Juan de Dios para hacer frente a las epidemias o comisionar al colector de 

diezmos de la villa para recaudar cooperación entre los vecinos con la cual se iba a 

construir un puente nuevo en el callejón del Carmen.147 La organización de los 

labradores de la villa fue constante, actuaban como una corporación que gestionaba 

obras públicas, defendía privilegios y alzaba la voz ante disposiciones con las que no 

estaba de acuerdo. Esto es patente en los varios poderes que encontramos en los libros 

de notarías en nombre de los labradores y comerciantes de Toluca.  

Desde 1598 y durante el siglo XVII los vecinos españoles de la villa de 

Toluca se mostraron interesados en gestionar privilegios y lograr concesiones; lo 

hicieron mediante representaciones de vecinos y nombramiento de procuradores 

(1598, 1609, 1611, 1613 y 1615) para solicitar tierras, nombrar alcaldes y regidores, 

el nombramiento de un médico, la exención del pago de censo sobre sus casas y 

haciendas, y el nombramiento de un clérigo secular para su administración.148   

                                                           
146 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 92, leg. 12, ff. 115-121. Poder 

especial para jurar a la señora de Guadalupe como patrona de Nueva España, 1737. 
147 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 139 s/c, leg. 2, ff. 42-44. Contrato de 

obra para construcción de puente, 1794.  
148 GARCÍA CASTRO, “Los vecinos españoles de Toluca y su organización política frente al Marquesado 

del Valle y el rey”, pp. 37 y 38. 



68 

  

La unión rebasaba los límites de la urbe debido a que se sumaban los 

labradores del valle de Toluca; la misma forma gremial se dio entre los 

comerciantes.149 Parece ser que la organización de los vecinos labradores y 

comerciantes en el siglo XVIII consistía en un grupo representado por diputados y un 

síndico elegido en cabildo de labradores y comerciantes, vecinos y principales y 

aprobado por el gobernador del Marquesado del Valle de Oaxaca y el virrey. Esta 

corporación se constituyó como salvaguarda de los privilegios de la “ciudad” y 

promotora de los derechos y recursos convenientes a su beneficio en cualquier 

juzgado. Ésta era una forma del gobierno del “común” que fungía como 

representación ante diversas cuestiones como las relacionadas con el ámbito militar: 

los padrones y los sorteos pertenecientes al regimiento de Toluca. La 

representatividad de estas juntas era poca tomando en cuenta que en 1789 quienes 

acudieron y decidieron a los representantes fueron un grupo de 33 comerciantes y 

labradores.150 Según el censo de 1791, de la población adulta 125 personas eran 

                                                           
149 Los labradores y comerciantes otorgaron varios poderes para que fueran representados ante las 

autoridades correspondientes e hicieran solicitudes como: no hacer innovaciones en el cobro del 

diezmo (entregar la semilla limpia), respetar la cantidad pagada por el remate de alcabalas, AGNEM, 

Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 94, leg. 21, ff. 304-308. Poder de los 

comerciantes, 1744, y caja 97 s/c, leg. 1, ff. 137v-149. Poder de los labradores del Valle para 

representación, 1764. En uno de esos poderes de 1735 se describe a los comerciantes de la siguiente 

manera: tratantes, viandantes con tiendas de géneros de China y Castilla. Los comerciantes de Toluca 

y los de jurisdicciones cercanas como Lerma, Metepec, Zinacantepec y Santiago Tianguistenco se 

unían para enviar representantes que cuidaran sus intereses en la ciudad de México (tribunal de 

alcabalas) respecto a que se respetara la costumbre seguida en cuanto al pago de alcabala de ganado 

de cerdo y que se negociara el arriendo de las alcabalas. AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, 

Toluca, Protocolos, caja 69, leg. 14, ff. 12-16 y 22v-25. Poder de los comerciantes de Toluca para 

gestionar pago de alcabalas, 1735, y caja 96, leg. 9, ff. 175v-177. Poder de los comerciantes de Toluca 

y más jurisdicciones para negociar arriendo de alcabalas, 1746.  
150 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Documentación varia, caja 133 s/c, leg. 3, asunto 

11. Los comerciantes de la ciudad sobre que se nombre síndico y apoderado, 1789 y Protocolos, caja 

125 s/c, leg. 1, ff. 175-178. Elección de diputados del comercio, 1796, y ff. 283-287. Poder de los 

diputados del vecindario de Toluca, 1796. En 1789 se nombró a don Francisco Javier Oribe como 

síndico y como diputados a don Tomás Lejarazu, don José Fernández Castañón, don Tomás de Torres 

y Elosua y don José Arroyo. En 1795 se eligió como síndico a don Felipe Suárez del Castillo, como 

diputados del común a don José Antonio Ortiz, don Diego Ortiz, don Francisco Arandia y don Julián de 

Bertolaza; como diputados del comercio a don Antonio Pérez y don Francisco Meana, vecinos de 

Toluca. En 1796 los comerciantes y labradores dieron poder a don Ignacio de Covarrubias para 



69 

  

comerciantes; esto de un total de 773 personas de las que se tiene información sobre 

su ocupación porque el total eran 1 208 adultos de sexo masculino. Entre las personas 

dedicadas al comercio predominaban los criollos, mientras que la mayoría de los 

españoles se dedicaba también al comercio.151   

La organización de comerciantes y labradores funcionaba especialmente ante 

la necesidad de responder a ciertas problemáticas que involucraban al vecindario, 

aunque no siempre con el apoyo total de éste. Pilar Iracheta plantea que la diputación 

fue formada por peninsulares, criollos y mestizos, para representar sus intereses 

locales e inquietudes y manifestar propuestas concretas, y que fue producto del 

crecimiento comercial y agrícola y el desarrollo urbanístico de la ciudad.152 En 1798, 

precisamente cuando se estaba gestionando el título de la villa, el síndico don Felipe 

Suárez del Castillo presentó su renuncia a la junta de diputados y vecinos porque 

había tenido gastos considerables por ese nombramiento y se distraía de sus tareas. 

                                                                                                                                                                      
representarlos en el pleito contra don Pedro de Larrea y Salcedo y el teniente de alguacil mayor don 

Juan de Soto. 
151 BAYARDO, “Toluca, sus pueblos y haciendas en 1791. Un acercamiento a su estructura social”, pp. 

70-71. Estas cifras contrastan un poco con Mairot quien indica que entre 1791 y 1793 había 243 

comerciantes. MAIROT, “Mexican Provincial Society during the Age of Revolution…”, p. 80.  
152 IRACHETA, “Ayuntamiento, servicios públicos y desarrollo urbano en la ciudad de Toluca, 1812-

1853”, p. XIV, 2 y 3. Considera a la diputación un antecedente del Ayuntamiento debido a que asumió 

tareas concernientes al gobierno y orden público de la ciudad. Otra de las funciones que tenía la 

diputación era organizar el acceso al arriendo de alcabalas. Para 1736, el hacendado don Pedro 

Antonio Urendes era uno de los seis diputados que “hicieron cabeza” en el remate de las reales 

alcabalas. AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 70, leg. 18, ff. 89v-98. 

Testamento de don Pedro Antonio de Urendes, 1736. La alcabala era una contribución que gravaba la 

circulación física o tráfico de mercancías. Una forma de recaudación de la alcabala eran los contratos 

de arrendamiento que la Real Hacienda celebraba con particulares o comunidades de comerciantes 

sin un estatuto jurídico. Aunque habría que investigar más a fondo el asunto porque en el documento 

referido se usa la palabra cabeza, misma que puede hacer referencia al “cabezón”, un contrato 

celebrado entre la Hacienda y alguna entidad con derechos jurídicos delimitados como el Consulado 

de Comerciantes de la ciudad de México. CELAYA, “La cesión de un derecho de la Real Hacienda…”, 

pp. 103 y 104. Hay que tomar en cuenta que el Consulado de la ciudad de México tuvo dos periodos 

de establecimiento de diputaciones consulares foráneas: uno en 1807 y otro en 1816 pero la primera 

solicitud se remonta a junio de 1796. Estas diputaciones eran establecidas en los puertos y lugares de 

más comercio y eran propuestos por los oficiales del Consulado o los interesados acudían a ellos. No 

se puede decir que Toluca fuera una diputación foránea formal, pero esto permite interrogarnos por 

las varias formas de organización que tuvieron los comerciantes. CRUZ BARNEY, “Las diputaciones 

foráneas del Consulado de México: 1807 y 1816”, pp. 1 y 3.   



70 

  

Siendo tan gravosa la tarea que se le había encomendado de manera perpetua pedía 

que se le relevara y que se realizara el prorrateo convenido para que se le pagaran los 

gastos que había tenido. La junta le suplicó que continuara y Suárez aceptó terminar 

sólo hasta concluir el año en curso y pidió que únicamente se le pagasen 2 000 pesos 

de los 3 400 que había gastado.153 Además de la promoción del título de ciudad, esa 

junta representativa también gestionó asuntos como el reparo de calles y fuentes a 

causa de las inundaciones por los derrames de agua, representación en litigios y el 

pago de alcabalas.154 Aunque la junta no ignoraba a la autoridad local, por ejemplo, 

para la gestión de las reparaciones acordó remitirle información sobre las 

contribuciones convenidas para que señalara las obras que se requerían. De manera 

que parece ser que tomaron la batuta en cuanto a asuntos de bien público y el 

corregidor colaboró y legitimó sus acciones.155 En 1804 se formó otra diputación con 

el capitán don Nicolás Gutiérrez como síndico; fue parte de las que el Consulado de 

la ciudad de México promovió en regiones foráneas: Orizaba, Puebla, Valladolid, 

Oaxaca, Querétaro, Guanajuato y Acapulco. Entre las tareas que emprendió la 

diputación fue la realización de obras públicas como mejorar el abastecimiento de 

agua mediante la dotación de un sistema de alcantarillas, la reconstrucción de la 

fuente pública de la plaza mayor y la reconstrucción de cañerías.156  

                                                           
153 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Documentación varia, caja 155 s/c, leg. 4, asunto 

7, ff. 648-650. Renuncia del síndico Felipe Suárez del Castillo, 1798. Por razones de espacio este 

documento se encuentra en la caja 143 s/c. 
154 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 150 s/c, leg. 4, asunto 20, 

ff. 803-808. Sobre pensión para reparo de calles y fuentes, 1796. Se acordó que cada propietario de 

hacienda debía contribuir con un real semanario; los de ranchos, medio real; los dueños de tiendas 

también debían de aportar un real si era de primera clase o medio si era de segunda; a quienes no 

tuvieran tienda se les asignaría alguna de esas cantidades de acuerdo a los principales que tenían 

invertidos. 
155 En 1791 el corregidor don Adrián de Cerain había publicado una serie de medidas tendentes a 

resolver problemas de higiene y desorden en la ciudad, entre éstas: evitar que los cerdos anduvieran 

sueltos en las calles, el empedrado de calles, evitar arrojar desechos a las calles, que los dueños de 

tocinerías cerraran los agujeros que habían abierto en las calles, etc. AGNEM, Sección histórica, 

Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 145 s/c, leg. 4, asunto 21, f. 4, Disposiciones del 

corregidor don Adrián de Cerain, 1791. 
156 IRACHETA, “Ayuntamiento, servicios públicos y desarrollo urbano en la ciudad de Toluca, 1812-

1853”, pp. 4, 5, 34 y 35.  



71 

  

2.4. La jurisdicción del Marquesado del Valle de Oaxaca 

 

El Marquesado del Valle de Oaxaca se erigió como una concesión del dominio 

eminente del territorio. Consistía en el derecho a gobernarlo, a ejercer jurisdicción en 

él y sobre sus habitantes y en percibir alguna renta o tributo de estos últimos en señal 

de reconocimiento del señorío del marqués. Aunque también modificaba el carácter 

de la dependencia de los habitantes y del territorio, porque el rey se subrogaba de sus 

derechos para que otro pasara a gozar de ellos.157  

Bernardo García Martínez ha planteado que la forma de administración que 

tenía el Marquesado del Valle no difería de los dominios realengos porque los 

pueblos contaban con corregidores y alcaldes. No obstante, la presencia del marqués 

se hizo patente mediante la concurrencia de ciertas autoridades particulares. La más 

importante fue la figura del gobernador, justicia mayor y administrador general. Éste 

ganó relevancia después de los cuatro primeros marqueses (1629), pues los 

subsecuentes ya no residieron en territorio americano.158 El gobernador ejercía las 

funciones del marqués por delegación, entre ellas nombrar corregidores, alcaldes 

mayores y alguaciles mayores de las jurisdicciones, así como confirmar las elecciones 

de los pueblos de indios.159 Los alcaldes eran llamados mayores “porque en orden a la 

jerarquía estaban por encima de los alcaldes ordinarios, pero nada tenían que ver con 

los cargos del cabildo municipal; y se les llamó corregidores porque iban a regir la 

ciudad juntamente con los regidores”.160 Entre sus atribuciones estaban el cobro de 

tributos, asignar las tierras correspondientes a cada pueblo -como bienes de 

comunidad-, actuar ante las epidemias, reparar puentes y caminos y ocuparse de 

mantener los edificios públicos en buen estado.161  

 En el siglo XVIII se elaboraron nuevas ordenanzas por las que se definió la 

manera de gobernar a las ciudades, villas y pueblos que formaban parte del 

                                                           
157 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, p. 18.  
158 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, p. 117. Los primeros cuatro marqueses fueron 
Hernán Cortés, Martín Cortés, Fernando Cortés y Pedro Cortés.  
159 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, pp. 120 y 121.  
160 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, p. 127. 
161 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, p. 128.  



72 

  

Marquesado. Fueron  formadas por don Miguel de Larrea y Vitoria, apoderado del 

marqués Héctor María Pignatelli de Aragón, “no satisfecho de las providencias 

tomadas para su mejor gobierno”.162 No se tiene información sobre la fecha exacta en 

que se elaboraron dichas ordenanzas, no obstante, las podemos situar en la segunda 

mitad de la centuria mencionada porque fue el tiempo en que gobernó el marqués 

mencionado, 1765-1800, y más aún después de 1769 porque se menciona una 

decisión del Consejo tomada en ese año.163 Gracias a estas ordenanzas podemos 

explicitar los asuntos relacionados con la administración “espiritual” que debían de 

cuidar el marqués y sus delegados. Se le encarga que vigile: 

con la mayor atención la asistencia que deben tener los ministros 

doctrineros en la explicación de la doctrina cristiana a los indios, pues una 

vez que el estado les satisface puntualmente la pensión que a cada uno está 

asignada para que lo ejecuten (ínterin se declara tener suficiente congrua 

sustentación como se ha hecho con los de la Corona, a cuyo fin esta 

expedita la cedula de informe correspondiente) es bien no se falte a 

ello.164 

 

El señor era el responsable de proveer el sueldo de los religiosos encargados de los 

curatos porque estaba estipulado que, al igual que el de los escribanos, debía ser 

cubierto con los tributos pagados por los vasallos. La decisión pudo ser provisional, 

pero la obligación de dotación material subsistía en el siglo XVIII.  

En 1760 se pagaron al padre guardián del convento de la Asunción de Toluca, 

400 pesos por cuatro “ministros de doctrina”. No se conoce la frecuencia de dicho 

pago, pero si se seguía lo dispuesto en las ordenanzas de gobierno correspondía a 

cuatro meses, ya que el pago de los salarios de los ministros dependientes del 

Marquesado se hacía “por tercios”.165 En comparación con las demás jurisdicciones 

                                                           
162 AGNM, Hospital de Jesús, vol. 77, legajo 41, exp. 1, f. 1. Ordenanzas para gobernar las siete 
cabeceras de que se compone el Marquesado del Valle, 1755-1800. 
163 AGNM, Hospital de Jesús, vol. 77, legajo 41, exp. 1, f. 5. Ordenanzas para gobernar las siete 
cabeceras de que se compone el Marquesado del Valle, 1755-1800.  
164 AGNM, Hospital de Jesús, vol. 77, legajo 41, exp. 1, f. 19v. Ordenanzas para gobernar las siete 
cabeceras de que se compone el Marquesado del Valle, 1755-1800. 
165 AGNM, Hospital de Jesús, vol. 77, legajo 41, exp. 1, ff. 12v y 13. Ordenanzas para gobernar las siete 
cabeceras de que se compone el Marquesado del Valle, 1755-1800. Estos estipendios eran pagados 
de las rentas obtenidas por el Marquesado por concepto de tributos y alquileres de casas. Según 
datos del siglo XVI, la cantidad a pagar debía corresponder a medio real por cada indio tributario. La 
administración de esta partida fue punto de conflicto entre la autoridad real y la marquesana. En 
1597, Fernando Cortés pidió que la mitad de esa cantidad se destinara a pagar a los oficiales de 



73 

  

del Marquesado, la de la doctrina de Toluca era la segunda cantidad que se pagaba 

por administración eclesiástica, sólo superada por la jurisdicción de las Cuatro Villas 

en las que se pagaron 800 pesos a los curas de Cuilapan, Santa María y Santa Ana (en 

esta villa por ocho ministros de doctrina). Otras cifras de 1775 y 1776 indican que el 

duque de Terranova pagaba anualmente 625 pesos a los religiosos de Toluca, mismos 

que se le rebajaban de la cantidad de tributos que le correspondía.166 Aunque hay que 

aclarar que en el informe del año mencionado sólo se consigna la información de 

cinco de las jurisdicciones del Marquesado. Además de las dos ya mencionadas, 

también se registran las de San Miguel de Charo, Tuxtla y Cotaxtla, y Telapa de 

Tehuantepec.167 No obstante, en las mismas ordenanzas se menciona que el marqués 

había opuesto un recurso para ya no pagar las contribuciones correspondientes a los 

clérigos.168  

En 1768 el gobernador del Marquesado elevó una representación ante el rey 

para no pagar las contribuciones de 16 de los 19 curatos que había en el Marquesado -

correspondientes a 5 000 pesos anuales-.169 Todos los curatos, a excepción de Toluca, 

estaban bajo la administración del clero secular. Por consiguiente, los obispos de 

Michoacán y de Antequera, Oaxaca y el arzobispo de México reaccionaron 

manifestando que los curatos quedarían sin rentas suficientes para mantenerse. 

                                                                                                                                                                      
justicia que intervinieran en las causas de los indios. Sin embargo, tal pretensión iba en contra de real 
cédula del rey Felipe II que mandaba que, al igual que en los dominios realengos, los indios no 
pagaran gastos por pleitos de justicia. Archivo General de Indias (de aquí en adelante AGI), Escribanía 
166B, Pleitos de la Audiencia de México, ff. 10-14 y 49-52. Fernando Cortés, marqués del valle, con el 
fiscal sobre la paga del medio real que se da a los ministros, 1597.   
166 APST, Sección disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, Comunicaciones, f. 5. 

Informe del corregidor de Toluca al virrey, 1775. Biblioteca Nacional. Instituto Nacional de 

Antropología e Historia (de aquí en adelante BNINAH), Fondo franciscano, vol. 150, exp. 54, ff. 316-

327. Informe anual del convento de Toluca, 1776. 
167 AGNM, Hospital de Jesús, legajo 267 (1), exp. 16, ff. 12v y 13. Testimonio del expediente formado 
sobre si los ministros electos por el marqués del Valle deben pagar el derecho de media anata, 1768.  
168 AGNM, Hospital de Jesús, vol. 77, legajo 41, exp. 1, f. 3v. Ordenanzas para gobernar las siete 
cabeceras de que se compone el Marquesado del Valle, 1755-1800. 
169 AGI, México, 2548, f. s/n. Materias gubernativas e informes, 1818. Informes dados sobre el 

expediente de que se releve al marqués de la contribución de sínodos a los curas y sacristanes de sus 

estados, 1776-1785. En un principio se propuso que los tres curatos a los que seguiría aportando 

serían Achichipilco, Jantetelco y Tlaquitenango por las bajas contribuciones que recibían después, 

cuando el asunto llegó a la Contaduría General se dispuso que además de esos también fueran los de 

Charo, Jalapa del marqués y Cotaxtla. La congrua de los tres era de 1 093 pesos y 5 reales anuales.  



74 

  

Después de recabar informes, la petición del marqués fue escuchada y se le relevó del 

pago en 1784, de esta manera los curatos del Marquesado se asemejaban a los de 

realengo porque la Corona había dejado de contribuir para su administración desde 

1718.170 Sin embargo, un documento sobre los tributos que debía pagar el pueblo de 

San Pablo, sujeto a la jurisdicción de Toluca, indica que los indios seguían 

colaborando con el medio real de los ministros.171  En consecuencia, el marqués 

siguió dando la contribución destinada a los religiosos, pues los 625 pesos siguieron 

siendo registrados en las cuentas de ingreso del convento, por lo menos hasta 1803 

según indica un informe.172 

A la par del cuidado de proveer recursos materiales a los religiosos, el 

marqués debía vigilar la administración de los sacramentos. Era responsabilidad del 

gobernador del Marquesado informar al obispo cuando hubiera alguna falta en la 

administración religiosa. A su vez, los corregidores y alcaldes mayores tenían la 

obligación de comunicar al gobernador del Marquesado los asuntos relativos al 

desempeño de los religiosos.173 La jurisdicción señorial pesó sobre el ámbito 

eclesiástico de las poblaciones sujetas porque era la encargada de vigilar que los curas 

llevaran a cabo una buena administración y también porque intervenía en la 

fundación de nuevas corporaciones, al ser necesaria su autorización. 

La relación entre el señor marqués y sus vasallos implicaba el cuidado de las 

“almas” de estos, porque era lo que justificaba el dominio del rey. Cuando éste cedía 

jurisdicción al señor, también cedía esa obligación. En la práctica, para los habitantes 

                                                           
170 AGI, México, 2548, f. s/n. Materias gubernativas e informes, 1818. El marqués del valle de Oaxaca. 

Informe sobre que se le releve de pagar los sínodos con que asiste a los curas de su estado, 27 de 

noviembre de 1779. El marqués había hecho dichas contribuciones por decisión de la Real Audiencia 

de 1674, en 1784 el parecer de la Contaduría General era que nunca había sido su obligación por no 

pertenecerle derecho de patronato.  
171 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 150 s/c, leg. 4, asunto 5, 

ff. 725-731. Sobre tributo que pagan los habitantes del pueblo de San Pablo, 1796. Los vecinos 

pretendían no pagar el real y medio más para la caja de comunidad debido a su pobreza.  
172 Biblioteca Nacional de México, Fondo Reservado (de aquí en adelante BNMFR), Archivo 

Franciscano, caja 111, exp. 1521.6, ff. 37-45. Estados del producto anual y valor íntegro de los 

derechos parroquiales del curato de San José de Toluca, 1804.  
173 AGNM, Hospital de Jesús, vol. 77, legajo 41, exp. 1, f. 19v. Ordenanzas para gobernar las siete 
cabeceras de que se compone el Marquesado del Valle, 1755-1800. 



75 

  

del Marquesado no hacía diferencia que la vigilancia de la atención espiritual 

estuviera a cargo del señor marqués. Al no tener éste, patronato eclesiástico, seguía 

siendo el rey quien disponía sobre los asuntos eclesiásticos. Con todo, en casos como 

el establecimiento de una nueva corporación religiosa, como el convento de alguna 

orden, era necesaria la autorización del marqués.  

 

2.5. Del origen de la villa a la fundación de la ciudad: entre el señorío y la 

Corona 

 

Thomas Calvo considera que, si bien la ciudad fue un modelo heredado de Europa a 

América, éste presentó variantes que permitieron darle un carácter distintivo. Desde 

su fundación presentaron variantes sobre un mismo conjunto de acciones: poblar a 

buen paso, examinar y apelar al consejo del común y resaltar los grandes símbolos -la 

justicia y la Iglesia-. Algunas ocasiones el consenso y repartición de tierras 

demoraban, en otras se trataba de dar un carácter simbólico a la fundación mediante 

la representación de algún mito y en otras se mostró una extrema sencillez que 

remitía a las tareas fundamentales: determinaciones espaciales, empadronamiento de 

habitantes y delegación explícita por acuerdo del juez.174 

 Posiblemente otra variante de ese modelo sea la fundación de ciudades que se 

ostentaban como tales en la práctica, pero que carecían de la formalidad de la 

autorización real. La carencia de documentos referentes a su fundación no impedía 

que de facto éstas “ciudades” cumplieran su función ordenadora y proporcionaran a 

sus habitantes un medio de representación dentro de la Monarquía.  

Ubicada geográficamente a doce leguas de la ciudad de México, Toluca es 

mencionada como ciudad por José Antonio de Villaseñor y Sánchez en su Theatro 

Americano, publicado en 1746. Distingue a su fábrica como una de las de segunda 

clase del arzobispado: “de razonable construcción, y bien dispuestas y ordenadas sus 

casas, calles y plazas”.175 Dicha caracterización habla de una urbe pequeña, tal vez 

                                                           
174 CALVO, “Una adolescencia americana. Las ciudades del Nuevo Mundo hispánico hasta 1600”, pp. 

117 y 118. 
175 VILLASEÑOR, Theatro Americano, p. 279. 



76 

  

esto influyó en que su fundación no se hubiera hecho de manera formal, es decir, que 

no se hubiera promovido su elevación de villa a ciudad desde tiempos tempranos. 

Hardoy considera que con frecuencia las poblaciones de menor jerarquía carecieron 

de una fundación formal.176 En el caso de Toluca se puede evocar dicha situación, 

sobre todo si tomamos en cuenta su cercanía a la ciudad de México, la urbe que 

fungió como núcleo administrativo y socio-económico del reino de Nueva España. 

Es a partir del siglo XVII cuando se tiene registro de que dicha población 

intentó adquirir la categoría de ciudad. Por real cédula de 1654, para hacerse de 

fondos y sufragar los gastos de la guerra contra Francia, la Corona emitió una 

disposición para despachar mercedes y títulos de ciudades y villas a los pueblos que 

las pidiesen.177 Aprovechando dicha medida, el cuerpo de regidores de la villa de 

Toluca inició gestiones para obtener el título de ciudad pero no tuvo éxito en su 

empresa debido a la contradicción que interpuso el marqués, Andrés Fabricio 

Pignatelli de Aragón. 

 La guerra que la Monarquía hispánica libraba contra Francia fue una 

coyuntura que repercutió de distintas maneras en el sistema urbano, por un lado, en la 

Península ibérica aumentaron las presiones fiscales,178 mientras que en Nueva España 

la ocasión fue propicia para que algunos poblados adquirieran un título nobiliario. En 

1662 los “justicias y vecinos” de Toluca hicieron la petición del título de ciudad al 

virrey, a cambio de una contribución de tres mil pesos. Con armas y blasones se 

aprobó la petición y desde entonces comenzó a denominarse ciudad.179 El año es 

posterior al momento en que la propiedad española se consolidó (1635-1636 y 1643-

1644) gracias a que sus posesiones fueron reconocidas, medidas, avaluadas y sujetas 

                                                           
176 HARDOY, “La forma de las ciudades coloniales en la América española”, p. 316. 
177 ROMERO, La ciudad de Toluca. Capital del Estado de México, p. 6.  
178 En la Península ibérica, las ciudades se convertirían en fuente de recursos ante las dificultades de 
la Corona por el aumento de las presiones fiscales sobre ellas. QUESADA, La idea de ciudad en la 
cultura novohispana, p. 169. 
179 AGNM, Hospital de Jesús, vol. 422, exp. 5, “Testimonio de los títulos de la ciudad de Toluca y villa 
de Coyoacán” en ROMERO, La ciudad de Toluca. Historia de su título, p. 196. Esta obra es una 
recopilación documental de los testimonios referentes a títulos y mercedes de Toluca, resguardados 
en el Archivo General de la Nación y el Archivo General de Indias. Explica la confusión sobre la 
fundación de Toluca como ciudad debido a la negativa a la primera petición y presenta una 
cronología sobre las dos peticiones.  



77 

  

a composición general.180 Así que se puede pensar que, efectivamente, estaba en 

proceso de conformación una vecindad que actuaba para gestionar privilegios. Se dio 

entonces un refuerzo del status político de la villa181 y un aliento a las aspiraciones 

del vecindario porque parece que antes de obtener respuesta a la petición comenzaron 

a denominarla ciudad de San José de Toluca. En la documentación del Archivo 

General de Notarías ya se le denomina de esa manera en el año 1657.182 

Vetancurt menciona en su Teatro mexicano, publicado en 1698, que la ciudad 

había sido erigida hacía más de veinte años y que los regidores españoles y el alguacil 

mayor habían comprado los regimientos pero que, por una “contradicción” 

establecida por el marqués del Valle, se ordenó que permaneciera en el mismo estado 

y que se hiciera devolución de lo pagado.183 Sin embargo, sus habitantes persistieron 

en darle el título de ciudad, probablemente deseaban estar supeditados a la Corona y 

no al Marquesado, asemejándose a los súbditos peninsulares y porque los privilegios 

y franquicias concedidas por el rey permitían a los ciudadanos ocupar posiciones de 

poder.184  

Además de quedar fuera del dominio señorial, la categoría de ciudad 

implicaba la posibilidad de recibir más privilegios del rey, como las autoridades 

                                                           
180 BÉLIGAND, Entre lagunas y volcanes. Una historia del valle de Toluca, vol. II, p. 435.  
181 BÉLIGAND, Entre lagunas y volcanes. Una historia del valle de Toluca, vol. II, p, 447. Ese mismo 

proceso de consolidación del poder de la población hispana se puede ver en Querétaro. Ante el 

aumento de población española y criolla en la villa, la composición de sus propiedades en 1643 y el 

crecimiento económico dada la cercanía con el Bajío, un grupo consolidó su presencia. Los vecinos 

denominados “regidores y capitanes” aprovecharon una real cédula de 1654 que tenía como objetivo 

buscar fondos para la Corona para ofrecer 3 000 pesos a cambio del título de ciudad. Tuvieron que 

brindar 2 000 pesos más, pero lograron su objetivo y el título fue concedido en 1655. ESCANDÓN, 

“Secularización del poder local. Notables contra frailes en Querétaro, 1650-1700”, pp.  82, 83, 99 y 

115-116. 
182 BRIBIESCA, Catálogo de Protocolos de la Notaría Número 1, Toluca. Los documentos que tienen 

esa referencia son del mes de abril. 
183 VETANCURT, Teatro Mexicano, 4ª. parte, p. 61. 
184 MAZIN, Una venta al mundo hispánico, p. 40. Beatriz Rojas menciona que en el siglo XVII fueron 
varias las ciudades que obtuvieron el título de ciudad a cambio de un estipendio, aunque en menor 
número que en el siglo anterior cuando se presentó un frenesí de fundaciones. Entre ellas, Tehuacán, 
que era un pueblo de indios, San Luis Potosí y Querétaro a cambio de 1 000 pesos la primera y 3 000 
pesos las otras dos. ROJAS, Las ciudades novohispanas, p. 25. 



78 

  

señalaban en las facultades otorgadas a los representantes legales que tramitarían la 

confirmación del título:  

puedan pedir y suplicar a su excelencia se sirva de hacer mayores 

mercedes, como se espera de su grandeza a esta dicha ciudad 

concediéndole otros propios y rentas de más de las que tenemos pedidas al 

señor contador para el lustre de esta dicha ciudad, y de amparo y fomento 

del común y pobres de ella.185 

 

El título de ciudad era una categoría que podía conferir estatus jurídico a los vecinos 

de Toluca, pero su inclusión dentro del Marquesado del Valle también implicaba 

privilegios para ellos. Por esto hubo momentos en los que algunos clamaban ser parte 

del Marquesado y otros en los que se proclamaban súbditos directos del rey.  

La tensión entre pertenecer a la jurisdicción marquesana o a la real surgía en 

ciertos momentos de inconformidad, cuando la élite local quería estar exenta de 

alguna medida impuesta por el marqués, que les afectara. En el siglo XVIII uno de 

esos momentos se presentó en 1731, cuando un grupo de 75 vecinos intentó elevar 

petición al rey para que no se aplicara la cédula que inhibía a los habitantes del 

Marquesado de acudir ante las autoridades reales a presentar casos de justicia. En 

1732 se hicieron juntas en el domicilio del juez eclesiástico de Toluca Juan Barón de 

Lara, en las que, además del asunto mencionado, se trató acerca de la inconformidad 

con el corregidor Tomás José Jiménez186 y de la cantidad de contribuciones que los 

vecinos pagaban. También se habló del número de tributarios del marqués -por la 

                                                           
185 AGI, México, 1584, f. 65. Reales ordenes e instancias de cabildos seculares 1527 y 1821, en 
ROMERO, La ciudad de Toluca. Historia de su título, p. 364.  
186 En 1731 se presentó una queja en contra de este corregidor por un grupo de vecinos. Sin 

embargo, los 19 pueblos que componían el corregimiento de Toluca se manifestaron a favor de la 

gestión de Jiménez por su buena labor en promover la paz resolviendo pleitos, aconsejar a los indios 

ir a la iglesia y tener la simpatía de la gente. AGI, Indiferente, 91, ff. s/n. Vecindario de Toluca 

jurisdicción del Estado del Valle. Testimonio de las consultas hechas a la Real Audiencia y al señor 

virrey por el señor privativo conservador del estado y respuesta del señor protector general de los 

naturales sobre el obedecimiento de la real cédula de inhibición, 1732-1733 y en el mismo 

expediente “Testimonio de los autos seguidos en esta Real Audiencia por algunos vecinos de la 

ciudad de Toluca y Metepec sobre pretender capitular a don Tomás José Jiménez en la residencia que 

dio del tiempo que fue corregidor en dicha ciudad” y “Testimonio de la consultas hechas por la 

ciudad y vecindario de Toluca y por los naturales de dicha jurisdicción a la Real Audiencia y a los 

señores juez privativo, conservador y gobernador del estado y Marquesado del valle de Oaxaca, 

1732.  



79 

  

sospecha de que tenía más de los 23 000 concedidos- y de la intención de excluir a los 

vecinos de la autoridad del marqués por ser vasallos del rey. Sobre este último punto, 

específicamente se pretendía que no se cumpliera la cédula de 1731 que inhibía a los 

vecinos para acudir ante la Audiencia y demás tribunales reales de justicia.  

De las averiguaciones resultó que varios de los vecinos habían sido inducidos 

a firmar un documento en blanco por parte de Bernabé Serrano,187 arrendador de 

alcabalas, y de un grupo alrededor de él, en el que figuraban el clérigo presbítero de 

Toluca Nicolás de Villegas, el de Metepec Juan Rodríguez de Nova y el juez 

eclesiástico de Toluca. Varios de los involucrados declararon en las averiguaciones 

no saber para qué habían firmado o decían retractarse de haberlo hecho; que habían 

ido a las juntas por curiosidad y que tenían conocimiento de que sólo querían impedir 

nuevas contribuciones por parte del marqués.188 El Consejo de Indias determinó que 

los 75 vecinos no eran “parte legítima” para representar al vecindario en la queja 

interpuesta, porque este último era de alrededor de 5 000 personas y porque habían 

sido persuadidos por algunos de los referidos vecinos, especialmente por Bernabé 

Serrano,189 a quien el Consejo recomendó desterrar.190 Sin embargo, también surgió 

un grupo en contraparte que dio poder a don Manuel Álvarez del Reyllo, 

encomendero y vecino de Toluca, para solicitar ante la Real Audiencia la restitución 

del corregidor en vista de las varias consultas y peticiones de firmas que se habían 

hecho. En ese grupo estaban incluidos varios clérigos seculares, labradores, artesanos, 

indios y alcaldes de las repúblicas de indios.191 

                                                           
187 Fue corregidor de Toluca de 1715 a 1720. ALANÍS, Toluca. Corregidores, alcaldes y presidentes 

municipales, p. 30. 
188 AGI, Indiferente, 91, ff. 5-51. Vecindario de Toluca jurisdicción del Estado del Valle. Testimonio de 

la sumaria averiguación que se ha mandado hacer de oficio sobre el ayuntamiento y liga que se 

denunció haber formado algunos vecinos de la ciudad de San José de Toluca, 1732. 
189 AGI, México, 1669, f. s/n. Cartas y expedientes del Tribunal de la Acordada, 1783-1787. Cuaderno 

impreso con los privilegios concedidos al Marquesado del valle, desde 1528 a 1771. 
190 AGI, México, 1930, f. s/n. Expediente sobre nombramientos de jueces conservadores. Resumen de 

lo acaecido en Toluca respecto a la cédula de inhibición del rey, 1741. 
191 Los bachilleres don José Sánchez de Vargas Malpica, don Matías José de Eguiluz Benavides, don 

Diego de Urrutiaechea, don Juan de Sámano, don Juan de Bensis, don Antonio Fernández de 

Peregrina (presbíteros), don Marcos de Mondragón (subdiácono), don Matías de Eguiluz y Urbina, 

(asentista de abastos y alcabalas), don Francisco Lorenzo de Herrada (capitán del comercio de la 



80 

  

Parece que hubo una enemistad entre don Bernabé Serrano y el corregidor don 

Tomás José Jiménez. Baste recordar que fue en 1732 que el primero fue acusado por 

algunos indios gañanes de la hacienda de San Diego por vejaciones y maltratos que 

recibían. Serrano alegó que dichas quejas fueron inducidas por el corregidor por ser 

su “enemigo” a partir de las contrariedades puestas en los autos de su residencia.192 

En otras ocasiones, presentarse como parte del Marquesado permitía a sus 

habitantes ser sujetos de ciertos privilegios como exenciones fiscales. En 1775, el 

juez del ramo de media anata quiso cobrar ese derecho, pero el rey declaró que no 

estaban obligados a su pago los sujetos que fueran nombrados por el duque de 

Terranova y Monteleón en los empleos de administración de justicia y gobierno 

económico del Marquesado.193 La decisión fue tomada en vista de la merced 

concedida por Fernando VI mediante cédula del 2 de junio de 1755, que disponía que 

las autoridades de administración de justicia y gobierno económico del señorío, 

nombradas por el duque de Terranova y Monteleón, no tendrían que pagar media 

anata,194 merced otorgada por los méritos reconocidos aún a Hernán Cortés.195 Dicha 

merced se fundamentó en la condición de igualdad que se debía conceder a los 

señoríos americanos en relación con los de la Península, se consideraba que Hernán 

                                                                                                                                                                      
villa), don Bernardo Gutiérrez, don Miguel de Yniesta, don Juan Miguel de Montúfar, don Joseph de 

Guinea y don Juan de Barrada Puente. AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 

67, leg. 3, ff. 108-111. Poder del vecindario de Toluca para pedir la restitución del corregidor don 

Pedro José Jiménez, 1732. 
192 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 70, leg. 3, f. 14. Autos de demanda 

de los indios gañanes del capitán don Bernabé de Serrano contra el susodicho, 1735.  
193 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, p. 123. 
194 La media anata consistía en la obligación que las personas que ocupaban cargos (oficios) públicos 
(militares o seculares) tenían para con el rey, entregándole una parte proporcional de su sueldo. LIRA, 
“Aspecto fiscal de la Nueva España en la segunda mitad del siglo XVIII”, p. 375. Hubo controversia 
sobre la existencia de dicha cédula debido a que no se encontró en los archivos del Marquesado ni de 
la real hacienda. AGNM, Hospital de Jesús, vol. 267, exp. 6. Autos sobre el real derecho de media 
anata, 1768. 
195 AGI, México, 1584, f. 43. Reales órdenes e instancias de cabildos seculares 1527 y 1821, en 
ROMERO, La ciudad de Toluca. Historia de su título, p. 349. Desde 1534 Cortés nombró a Francisco de 
Baldenebro como justicia del pueblo de Toluca, posteriormente sería nombrado como “justicia del 
valle de Matalcingo” por el virrey Mendoza. Un segundo funcionario fue nombrado con el cargo de 
“justicia mayor del valle del Matalcingo” que administraba territorio realengo también, hasta que en 
1566 o 1570 se dividió el distrito: el corregimiento de Toluca y la alcaldía mayor de Metepec-
Ixtlahuaca. GARCÍA CASTRO, “Pueblos, alcaldías mayores y corregimientos”, pp. 118 y 121.  



81 

  

Cortés y sus sucesores no debían ser de inferior condición que los demás duques y 

señores.196  

Para finales del siglo XVIII, de nuevo se urgió el pago de la media anata. Por 

disposición del 3 de octubre de 1793 se eximió de ese impuesto a las ciudades y villas 

cuya fundación hubiera sido anterior a 1664.197 Al realizar un informe sobre el pago 

de media anata, los oficiales de la Real Hacienda solicitaron el título que acreditaba a 

Toluca como ciudad y éste no pudo remitirse a las autoridades virreinales porque 

tanto el gobernador del Marquesado, como las autoridades locales, manifestaron que 

no se encontraba entre los documentos que resguardaban;198 en el mismo caso se 

encontraba la villa de Coyoacán a la que se le pidió título por la misma orden. Ante la 

racionalización administrativa que implicaba la elaboración de un informe, la 

categoría jurídica que había sido sobreentendida fue cuestionada y se dispuso que 

dicha entidad se apegara a la legalidad: ya fuera manteniendo la categoría de villa o 

solicitando el título de ciudad, es decir, se le ordenó sujetarse a la legalidad 

establecida.  

No sólo Toluca y Coyoacán tuvieron que negociar su estatus jurídico a finales 

del siglo XVIII, también otras ciudades como Santa Elena, Celaya, Acapulco, 

Xochimilco, Cadereyta, Zamora, Tacuba, Cuernavaca, Saltillo, Colima y Villa Alta, 

cuestión que lleva a plantear que se dio un intento de formalización del sistema 

urbano. Es decir, ante la racionalización de la administración emprendida por los 

Borbones se buscó que las ciudades y villas refrendaran su condición jurídica 

presentando sus títulos o pidiéndolos, es decir, regularizando su situación. 

Beatriz Rojas plantea que hubo ciudades que no obtuvieron el reconocimiento 

como tal, aunque disponían de todos los méritos y calidades para lograrlo. Entre ellas 

menciona a Saltillo, cabeza de la provincia de Coahuila, que tenía una considerable 

población española (más de 10 000 habitantes), Colima que lo obtuvo hasta la 

                                                           
196 AGI, México, 1584, f. 46. Reales ordenes e instancias de cabildos seculares 1527 y 1821, en 
ROMERO, La ciudad de Toluca. Historia de su título, p. 350. 
197 AGI, México, 1584, f. 95. Reales ordenes e instancias de cabildos seculares 1527 y 1821, en 
ROMERO, La ciudad de Toluca. Historia de su título, p. 382. 
198 AGNM, Hospital de Jesús, vol. 422, exp. 5. Testimonio de los títulos de la ciudad de Toluca y villa 
de Coyoacán en ROMERO, La ciudad de Toluca. Historia de su título, pp. 188 y 189. 



82 

  

independencia y Acapulco que, al igual que Toluca, ostentó el título pero lo obtuvo 

hasta 1799.199 El Ministro de Hacienda pidió que se concediera un plazo de quince 

días para que los vecinos de Coyoacán y Toluca presentaran los recursos necesarios 

para solicitar el título. Los de Coyoacán -que en su mayoría eran “sirvientes” e 

indios- manifestaron que no tenían recursos suficientes para llevar a cabo las 

gestiones, mientras que los de Toluca manifestaron que harían lo ocursos 

necesarios.200 

El virrey puso en ejecución la recomendación del Ministro, de forma que los 

vecinos de Toluca se reunieron en Junta y acordaron nombrar como apoderado al 

síndico, don Felipe Suárez del Castillo. El Marquesado intervino en defensa de 

Coyoacán y de Toluca por conducto de su representante legal, José Fernández de 

Córdova, argumentando que estaba acreditado que desde el año de 1529 se habían 

cedido como parte del Marquesado a Cortés. Las dos poblaciones usaban de tales 

títulos “bien por la expresa concesión del Rey (que no es difícil que se haya 

confundido) o por una costumbre autorizada por su majestad”, de manera que las dos 

estaban ejerciendo una presunción favorable de derecho.201  

El fiscal de la Real Hacienda consideró que se debía dejar a las dos villas usar 

los títulos respectivos informando al rey de la situación para que determinara lo que 

considerara conveniente.202 Por cédula de 16 de diciembre de 1796, el rey concedió el 

título de villa a Santa Elena, con éste la eximió del pago de la media anata “en 

consideración a su antigüedad y pobreza”, cuestión que tanto para el fiscal como para 

el virrey manifestaba el deseo del rey de que los pueblos siguieran disfrutando de los 

privilegios que “habían tenido por antigua cuasi posesión, aunque no conste 

                                                           
199 ROJAS, Las ciudades novohispanas, p. 82.  
200 AGI, México, 1584, ff. 71 y 76. Reales ordenes e instancias de cabildos seculares 1527 y 1821, en 
ROMERO, La ciudad de Toluca. Historia de su título, p. 366 y 369.  
201 AGI, México, 1584, f. 108. Reales ordenes e instancias de cabildos seculares 1527 y 1821, en 
ROMERO, La ciudad de Toluca. Historia de su título, p. 389. Para el caso de Coyoacán se había 
aportado otro documento como prueba del uso de la categoría que se encontraba en el archivo de la 
gobernación del Marquesado, era un nombramiento de alguacil de 1597. 
202 AGI, México, 1584, ff. 111-113. Reales ordenes e instancias de cabildos seculares 1527 y 1821, en 
ROMERO, La ciudad de Toluca. Historia de su título, pp. 391 y 392. 



83 

  

habérseles concedido con las formalidades debidas”.203 Tomando en cuenta esta 

decisión, el virrey, por decreto de 6 de noviembre de 1797, dispuso que Coyoacán y 

Toluca continuaran usando el título de ciudad.204 

Finalmente, el rey resolvió la situación otorgando el título de ciudad a Toluca 

por cédula de 12 de septiembre de 1799, permitiendo que usara de esa denominación 

y que gozara de las aguas, pastos y tierras que legítimamente hubiera poseído.205 Con 

esto se confirmaba una tradición que los vecinos de dicho poblado habían tenido. 

Tanto Coyoacán como Toluca mostraron pruebas de haber utilizado el título de 

ciudad desde el siglo XVI. Al retomar la costumbre y la antigüedad como elemento 

de defensa de los títulos, los grupos locales ejercían un tipo de autogobierno porque 

trataban de poner una limitación al gobierno de la Corona, intentando resistirse a 

disposiciones que pretendían “quitar a los súbditos alguna cosa que les es permitida 

por derecho” (sic).206 Se utilizó la petición de derecho207 como estrategia para 

defender privilegios, la posición que se guardaba en la Monarquía y el régimen 

cotidiano. 

El título de Toluca fue otorgado en 1799, pero se reconoció que su fundación 

como ciudad era anterior, de esta manera podía quedar exenta de pagar la media 

anata. El rey, por tanto, con la confirmación del título, también la eximió del pago 

debido a la “pobreza y antigüedad” que tenía en uso de “su acostumbrada piedad”.208 

La merced del soberano invalidaba la disposición de 16 de agosto de 1796 que 

dictaba que los pueblos a los que se les diesen títulos de villa o ciudad pagarían dicha 

contribución. La fundación de ciudades y villas dentro del Marquesado del Valle 

implicaba el reconocimiento de los méritos de sus habitantes para con el rey y 

permitía establecer un vínculo directo con el soberano. Por eso Cortés había cuidado 
                                                           
203 AGI, México, 1584, ff. 17 y 113. Reales ordenes e instancias de cabildos seculares 1527 y 1821, en 
ROMERO, La ciudad de Toluca. Historia de su título, pp. 333 y 392. La villa de Santa Elena se 
encontraba dentro de la jurisdicción de San Luis Potosí.  
204 AGI, México, 1584 f. 2. Reales órdenes e Instancias de Cabildos Seculares, 1527-1821, en ROMERO, 
La ciudad de Toluca. Historia de su título, p. 423. 
205 “Cedula de Carlos IV elevando a rango de ciudad a la villa de Toluca”, f. 2 en ROMERO, La ciudad 
de Toluca. Historia de su título, p. 447. 
206 GARRIGA, “Patrias criollas, plazas militares…”, p. 28. 
207 GARRIGA, “Patrias criollas, plazas militares…”, p. 26. 
208 “Cedula de Carlos IV elevando a rango de ciudad a la villa de Toluca”, f. 2 en ROMERO, La ciudad 
de Toluca. Historia de su título, p. 447. 



84 

  

que no se establecieran ciudades en sus dominios. Coyoacán había sido una de las 

partes del Marquesado del Valle de las que se intentó despojar al conquistador debido 

a la intención de la Audiencia de reclamarla como población cercana a la ciudad de 

México. Por su parte, en Toluca también se presentaron problemas con pobladores 

españoles que lograron sustraer del dominio del marqués algunos de los pueblos a él 

sujetos como Metepec y Tecamachalco (en un principio Tepemachalco).209 La 

Audiencia de México colaboró a ello porque en 1566 o 1570 la alcaldía mayor del 

valle de Matalcingo se dividió en dos partes: una correspondiente al corregimiento de 

Toluca y otra a la alcaldía mayor de Metepec-Ixtlahuaca.210 San Mateo Atenco 

también logró sustraerse de la jurisdicción del Marquesado del Valle de Oaxaca 

gracias a un litigio que promovió después del secuestro del señorío a raíz de la 

acusación de conjuración a Martín Cortés. Con el litigio interpuesto por el barrio de 

Atenco pretendía sustraerse de la sujeción a Toluca argumentando que en la época 

prehispánica había sido un centro de recolección tributaria mexica que estuvo bajo la 

autoridad directa de Moctezuma. El fallo del proceso fue favorable y en 1575 San 

Mateo Atenco logró separarse políticamente de Toluca para erigirse en pueblo 

independiente y dejar de pertenecer al Marquesado.211 De manera que desde el siglo 

XVI se pueden apreciar intentos, por parte de la población española y la Audiencia de 

México, de sustraer del dominio señorial algunos territorios por los intereses políticos 

o económicos y las rivalidades establecidas con el marqués.  

Las primeras ciudades de la isla Española habían luchado para proteger sus 

libertades contra Diego Colón y establecer una relación de dominio directa con la 

Corona.212 Así que la tensión entre nobleza, señorío y municipio o gobierno de la 

ciudad, fue un elemento presente en América desde los primeros territorios 

conquistados, a la vez que una herencia medieval. En algunas ciudades españolas 

                                                           
209 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, p. 64. 
210 GARCÍA CASTRO, Indios, territorio y poder en la Provincia Matlatzinca, p. 143.  
211 GARCÍA CASTRO, Indios, territorio y poder en la Provincia Matlatzinca, p. 264.  
212 MORSE, “Introducción a la historia urbana de Hispanoamérica”, p. 37. El mismo Marquesado del 
Valle de Oaxaca había perdido la jurisdicción sobre Valladolid cuando ésta se fundó como ciudad en 
1741. Apud. INURRIGARRO, “La abolición del régimen señorial en la Nueva España”, p. 47. 



85 

  

(Córdoba, Daroca, Murcia)213 se habían presentado conflictos entre el señorío, la 

nobleza y el ayuntamiento, cuestión que se conoce en gran parte gracias a la 

tendencia a mostrar los vínculos con la casa real y los privilegios concedidos por los 

reyes en las historias de ciudades de la década de 1620.214 La renuencia a aceptar la 

fundación de poblaciones de españoles en el Marquesado del Valle de Oaxaca fue 

latente aún en el siglo XVII. En 1685 la duquesa, Juana de Aragón y Cortés,215 pidió 

al rey que mandara se cumplieran las leyes que prohibían que españoles, mestizos, 

negros y mulatos vivir en pueblos de indios. Consideraba que así sucedía dentro del 

Marquesado del Valle, causando la huida de los indios por las “molestias y 

vejaciones” de los otros y, en consecuencia, afectaciones en la recaudación de 

tributos.216 

Varios vecinos apelaron de esta última, entre ellos los de Cuernavaca y 

Toluca. Los de la segunda reclamaron argumentando que la “ciudad” había sido 

“fundada por españoles”. En 1686 un grupo de vecinos autodenominados 

“labradores” pidió al juez privativo del Marquesado que se le guardaran a Toluca 

“todas las gracias, preeminencias y prerrogativas de que deben gozar todas las 

                                                           
213 Un ejemplo en esta ciudad es la rivalidad que hubo entre el municipio de Murcia y el adelantado 
enviado por la Corona para organizar el aparato defensivo, pues los grupos locales pretendían que la 
república fuera el único intermediario entre el rey y los súbditos (1625). RUIZ, Las dos caras de Jano, 
pp. 275-278. 
214 QUESADA, La idea de ciudad en la cultura novohispana, p. 106. 
215 A la muerte del cuarto marqués Pedro Cortés en 1629, el Marquesado del Valle de Oaxaca fue 

heredado por su hermana Juana Cortés (era la siguiente en la línea de sucesión, aunque no fungió 

como marquesa porque murió antes que Pedro) y luego le sucedió la hija de ésta, Estefanía Carrillo 

de Mendoza y Cortés. Ella unió su título a la casa de Terranova por matrimonio con Diego de Aragón. 

De esa unión nació doña Juana de Aragón y Cortés que se casó con don Héctor Pignatelli, sexto duque 

de Monteleone, uniendo así otro título.  
216 AGI, Indiferente, 91, f. s/n. Vecindario de Toluca jurisdicción del Estado del Valle. Real cédula sobre 

el cumplimiento de las leyes que impiden que españoles, mestizos, negros y mulatos vivan en 

pueblos de indios, 1732-1733 y Escribanía, 1044B, Pleitos del Consejo, ff. 1-5. La duquesa de 

Terranova, marquesa del valle de Oaxaca sobre que se le diese cédula para que en los pueblos de 

indios de su marquesado no se avecinden españoles, mestizos ni mulatos, 1685. En la petición al rey 

se alegaba que la reducción de tributarios había sido de tal magnitud que llegaban sólo a ser 12 000. 

Las aludidas fueron las leyes 21 a 23 del título tercero, libro sexto y la ley 1 del título cuarto libro 

séptimo de la Recopilación de Leyes de los Reinos de las Indias. La parte de la duquesa exponía que 

los indios interpusieron varias quejas en la Audiencia y otros tribunales, pero no se dio remedio al 

problema.   



86 

  

ciudades y villas y sus vecinos” y que se informara a dicha duquesa sobre la 

fundación inmemorable de la “ciudad” por parte de los españoles. Además, señalaban 

que ni ellos ni negros o mulatos habitaban en los pueblos, por lo que no perjudicaban 

a los tributarios, más bien “les ayudaban y fomentaban para la paga de los tributos”. 

En consecuencia, dicha “ciudad” no podía ser comprendida dentro de la real cédula 

expedida que reiteraba la exclusión de esos grupos en los pueblos de indios.217 Para 

finales del siglo XVIII la oposición a la fundación de ciudades en el Marquesado 

parece haberse difuminado porque, José Fernández de Córdova, el representante del 

marqués Héctor María Pignatelli de Aragón, intervino en la solicitud del título para 

Coyoacán y Toluca exponiendo la legitimidad que tenían por la posesión inmemorial. 

Fernández de Córdova pretendía impedir la innovación en unas prerrogativas de que 

había gozado el duque de Terranova “quieta y pacíficamente por muchos años”.218  

Según García Martínez, la naturaleza del Marquesado el Valle fue una mera 

realidad jurídica sin implicaciones económicas o sociales en sí o sobre sus vasallos, 

que eran, por tanto, iguales a los de la Real Corona.219 De manera que podría parecer 

que para los vecinos la pertenencia al señorío era un imaginario, sin embargo, al ser 

no sólo un título sino una jurisdicción, sí llegó a manifestarse en ciertos momentos de 

sus vidas, como las exenciones fiscales. Fue esta última motivación la que también 

suscitó el interés en obtener de manera formal el título de ciudad. El que se respetara 

la costumbre que habían tenido los vecinos de llamar ciudad a Toluca, no sólo era 

importante por el reconocimiento de contar con el título desde tiempo inmemorial, 

también significó la exención del pago de la media anata. Lo mismo sucedió en el 

caso de Coyoacán.  

No obstante, para que un territorio se constituyera como ciudad no era 

suficiente con el tratamiento. “Una ciudad no es cualquier población sino aquella que 

                                                           
217 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 43, leg. 10, ff. 18v-20. Poder 
otorgado por los vecinos de Toluca, 1686. Como causa de la reducción de tributarios señalaban a las 
enfermedades que habían padecido.  
218AGI, México, 1584, f. 92. Reales ordenes e instancias de cabildos seculares 1527 y 1821, en 
ROMERO, La ciudad de Toluca. Historia de su título, p. 380.  
219 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, p. 117. Lockhart refuerza este argumento cuando 
señala que la actuación de los primeros corregidores de Toluca y sus subordinados no parece haber 
sido diferente ya fuera que hubiesen trabajado para el marqués del valle o para el rey. LOCKHART, 
“Españoles entre indios”, p. 462. 



87 

  

cuenta con instituciones necesarias para su gobierno: Audiencia, consejo o Cabildo, 

obispado, pues ella debía irradiar sobre todo el espacio de sus distritos”.220 En el 

aspecto corporativo, ni Toluca ni Coyoacán ni alguna otra población del Marquesado 

del Valle de Oaxaca tuvo cabildo. Éstos se constituirían hasta después de la 

promulgación de la Constitución de Cádiz.221 

Si bien la designación de Toluca como ciudad se dio a finales del siglo XVIII, 

hay que considerar que, independientemente de la gestión de la categoría jurídica, fue 

esa la culminación de un proceso que involucró varios factores. Romero señala que 

hay un conjunto de tendencias que ayudan a explicar la formación de una ciudad: 

 La concentración social. El aglutinamiento de población heterogénea en 

origen, pero homogénea en funciones. 

 Concentración de riqueza, entendiendo ésta como bienes, la presencia de 

un mercado y posibilidades de inversión. 

 Concentración cultural. Desarrollo de actividades encaminadas a la 

creación y transmisión de saberes por medio de corporaciones y 

normas.222 

Cada una de estas tendencias merece un estudio en relación con la fundación aquí 

estudiada. No obstante, se puede decir que Toluca sigue las tres tendencias, en la 

medida que se convirtió en un núcleo de atracción y en centro de dependencia. 

Lockhart menciona que el gobierno de Toluca tuvo como intención principal “actuar 

de mediador entre la capital y los indios del valle, recoger tributos y ejercer las 

funciones de juez en las disputas indígenas”,223 de manera que su importancia residía 

en el control de la región y en la relación de dependencia para con los pueblos que la 

integraban. 

                                                           
220 ROJAS, Las ciudades novohispanas, p. 39.  
221 En Coyoacán se establecieron cinco ayuntamientos en 1813 y uno más en 1814. INURRIGARRO, 

“La abolición del régimen señorial en la Nueva España…”, pp. 56 y 186. El decreto de 23 de mayo de 

1812 sobre la creación de ayuntamientos constitucionales estableció que podían fundarse en las 

poblaciones que tuvieran más de mil habitantes. Para el caso de Toluca, la primera acta de cabildo 

data de 1814. IRACHETA, Extractos de las Actas de Cabildo del Ayuntamiento de Toluca. 
222 ROMERO, La ciudad occidental. Culturas urbanas en Europa y América, pp. 92-97. 
223 LOCKHART, “Españoles entre indios”, p. 457. 



88 

  

Por lo que, si bien el título fue un elemento fundamental, no constituyó ni el 

inicio ni la culminación del proceso de conformación de la ciudad de Toluca. Ese fue 

tan sólo el paso que legitimó un sistema que estaba en funcionamiento y de un orden 

por el cual se regían sus vecinos. La historia de la designación de Toluca como 

ciudad muestra la actuación de una corporación, la comunidad de vecinos, que pedían 

ese privilegio de convertirse en ciudad y, con ello, alcanzar un rango jurídico que les 

permitiera igualarse a los súbditos que tenían una relación directa con el rey. Como se 

ha mostrado, la consecución del título no fue un hecho excepcional, sino más bien un 

proceso que guarda semejanzas con lo que ocurrió en otras latitudes de la Monarquía. 

Lo que sí se puede decir es que en su formación intervino un conjunto de procesos del 

ámbito local. En ellos se aprecia la actuación de los vecinos tendente a promover su 

posición dentro del sistema. Como expone Acosta, el Imperio se construía localmente 

porque eran los vecinos quienes con sus concepciones, gestiones y participación 

contribuían a construir la ciudad como civitas, es decir, como comunidad política. La 

Corona aseguraba la conquista y el beneficio del rey, mientras que los vecinos 

constituían un canal de gestión de privilegios.224 

 Se pueden poner en paralelo dos procesos de la configuración territorial en el 

valle de Toluca para finales el siglo XVII. Por un lado, la fragmentación política y 

territorial de los pueblos de indios y, por otro, la consolidación de pequeñas urbes en 

las que se concentraban las actividades de comercio y que tenían carácter de centros 

religiosos. La población aborigen revalorizaba su vida al lado de los españoles gracias 

a que la hacienda agrícola, la estancia ganadera, los talleres artesanales, las ciudades, 

las villas y los centros mineros fueron focos de atracción respecto de problemas 

dentro de las poblaciones indias, entre ellos: migraciones, secesiones, rencillas y 

decadencia de caciques.225 Los primitivos poblados de españoles y los centros 

mineros evolucionaron durante los siglos XVI y XVII a centros regionales con 

características económicas y sociales complejas.226 La antigua organización de 

                                                           
224 ACOSTA, “Ciudades y villas. Construcción y representaciones de la comunidad en el Nuevo Reino 

de Granada, siglos XVI y XVII”, pp. 36, 43 y 50.  
225 GARCÍA CASTRO, Indios, territorio y poder en la Provincia Matlatzinca, p. 244.  
226 GARCÍA CASTRO, Indios, territorio y poder en la Provincia Matlatzinca, p. 289.   



89 

  

conquista con rasgos del orden prehispánico experimentaba un proceso de 

hispanización que implicó la formación de un orden alrededor de los centros urbanos.  

 

2.6. Una población diversa: fluctuaciones y composición 

 

Este apartado pretende presentar a los actores sociales locales, es decir al vecindario 

de Toluca en términos de crecimiento poblacional y de composición. Los dos 

principales sectores de población de la villa de Toluca fueron el español y el indio, 

sin embargo, también se debe tomar en cuenta el aumento del mestizaje para el siglo 

XVII.  

La población de Toluca siguió la tendencia al aumento demográfico 

característica de Nueva España a partir de la segunda mitad siglo XVII.227 Según fray 

Agustín de Vetancurt, a finales de dicha centuria Toluca contaba con 1 300 habitantes 

españoles (eran la mayoría), mestizos y mulatos y más de 6 000 indios.228 Frente a los 

7 300 que serían el total de ese cálculo, otros arrojan cifras mayores, se habla de un 

aumento de 5 972 indios en 1644, a 9 460 en 1692.229 Para finales de ese mismo 

siglo, la visita arzobispal de 1685 indica una población de 15 678 habitantes en los 19 

pueblos sujetos a Toluca, 51 haciendas y 3 ranchos.230 Hay variaciones de cifras en el 

número de población a causa de varios factores: la fuente, la diferenciación de grupos 

que se haga y la unidad territorial tomada como base, porque algunas veces las cifras 

se refieren a la villa y otras al conjunto de ésta y sus pueblos sujetos. La población 

parece no haber presentado grandes variaciones en las primeras décadas del siglo 

XVII. Un suceso que sí las provocó fue la epidemia de matlazahuatl que se dio de 

                                                           
227 Después de la disminución que se dio a finales del silgo XVI. Según una pintura presentada por los 

indios, en 1580 eran alrededor de 12 000 vecinos, mientras que para 1635 solo quedaban 1 500 

tributarios. La reducción fue consecuencia de la epidemia de cocoliztli. BÉLIGAND, Entre lagunas y 

volcanes. Una historia del Valle de Toluca, vol. II, p. 427.  
228 VETANCURT, Teatro mexicano, 4ª. parte, p. 61. La obra de Vetancurt fue publicada en 1698.  
229 BÉLIGAND, “La mortalidad en una parroquia novohispana del Valle de Toluca…”, p. 146. 
230 BÉLIGAND, Entre lagunas y volcanes. Una historia del Valle de Toluca, vol. I, p. 288. Agradezco a la 

autora haberme proporcionado un extracto de este trabajo antes de ser publicado.   



90 

  

1737 a 1740. Para 1735 había 15 104 habitantes y con la reducción por la 

enfermedad, en 1742 quedaban 10 830 habitantes.231  

Si tomamos en cuenta que los pueblos bajo la jurisdicción del corregimiento 

de Toluca correspondían en su mayoría a los sujetos del curato del mismo nombre, es 

posible considerar la información que proporciona Bernardo García Martínez sobre 

población. Aun cuando las cifras parecen altas en comparación con las anteriores, 

para el año de 1734, ese autor calculó una población de 17 750 personas,232 cifra que 

parece muy elevada considerando que tiene como base las cifras de recaudación de 

los tributos. Por lo tanto, sólo consideran a la población india del Marquesado. Las 

siguientes cifras con las que se cuenta proceden de José Antonio de Villaseñor y 

Sánchez, quien para el año 1745 señala la presencia de 618 familias de españoles, 

mestizos y mulatos y de 412 de indios.233 En el padrón de tributarios del mismo año 

se registraron 2 078 indios y en el padrón eclesiástico, 781 familias.234 Las cifras de la 

población india parecen bajas en relación con el padrón de 1748, según el cual había 

4 267 indios.235 De nuevo, la variabilidad de cifras nos dificulta conocer la población 

de la jurisdicción y su composición. 

En el siguiente cuadro se exponen las cifras de población para la segunda 

mitad del siglo XVIII y principios del siguiente distinguiendo, cuando la fuente lo 

permite, entre la población de la cabecera y la de los pueblos sujetos.  

 

                                                           
231 BÉLIGAND, Entre lagunas y volcanes. Una historia del Valle de Toluca, vol. I, p. 290. Según las cifras 

obtenidas por Ana Aguilera, de diciembre de 1736 a noviembre de 1737 se registraron en los libros 

parroquiales un total de 3 745 entierros de indios en Toluca y 83 de españoles. Esto representaría 

entre 21% de la población india total y 2.8% de la población española total. La población total de 

ambos grupos se calculó con base en el número de bautismos considerando la tasa bruta de 

natalidad de 35 por mil. AGUILERA, “La jurisdicción eclesiástica de Toluca bajo los efectos de la 

epidemia de matlazahuatl, 1736-1737”, pp. 55, 73 y 75. 
232 GARCÍA MARTÍNEZ, “El Marquesado del Valle”, p. 156. 
233 VILLASEÑOR, Theatro americano, p. 279.  
234 Los dos padrones, eclesiástico y tributario, fueron citados en el informe enviado a Vetancurt para 
la realización de su obra. DE SOLANO, Cuestionarios para la formación de las relaciones geográficas, 
tomo II, p. 516. 
235 Centro de Estudios de Historia de México-Carso (de aquí en adelante CEHM-Carso), Fondo CDLXX-

3, Toluca y Marquesado del Valle, caja 25, documento 1, f. 19. Información de fray José de Isla sobre 

el estado de la doctrina de la parroquia de Toluca, 1749. De ellos 3 043 eran casados y 1 224 solteros. 

Agradezco a Óscar Mazín por haberme dado la referencia de este fondo.  



91 

  

Cuadro 1. Población del curato de Toluca 1773-1794 

 

Año del 

recuento 

Población 

cabecera 

(familias) 

Población 

cabecera 

(vecinos) 

Población 

de los 

pueblos 

(familias) 

Población 

de los 

pueblos 

(vecinos) 

Total 

(familias) 

Total 

(vecinos) 

1773 732 4 555 2 817 11 346 3 549 15 901 

1775* 819  4 767 2 552 12 112 3 371 16 879 

1791 s/d 7 017 

6 852 

5 289 

5 294 

s/d s/d s/d s/d 

1792-

1794 

s/d 6 254 s/d 9 658 s/d 15 912 

1793 s/d 6 334 s/d 8 756  15 090 

1794 s/d s/d s/d s/d s/d 15 761 

1805 s/d s/d s/d s/d s/d 16 298 

El padrón de 1773 registra un total de 4 488 habitantes en la cabecera, sin embargo, el 

número es mayor según una base de datos elaborada a partir de éste. En cuanto a la vicaría de 

Tecaxic se contabilizó un total de 1 163 habitantes, sin embargo, al hacer la suma de 

confirmados y no confirmados se obtuvo un total de 938; esta última fue la cifra que se tomó 

en cuenta para los cálculos. 

Cabe aclarar que esta cifra tiene una omisión, la cantidad de familias de la vicaría de 

Tecaxic, por lo que el número de ellas fue superior al señalado en el cuadro. 

* El informe del corregidor de 1775 menciona que la cifra de población no coincide con la 

del padrón de 1777 porque este último se formó con más exactitud porque se contó a los 

párvulos, por ello la cifra de población del curato fue de más de 19 000 personas.  

Mairot señala que la diferencia de cifras se debe a errores de parte de quienes hicieron el 

censo de 1791. MAIROT, “Mexican Provincial Society during the Age of Revolution…”, p. 46 

y 61.  

Fuente: AHAM, Sección episcopal, caja 15, exp. 1. Padrón General de la Parroquia de San 

José Toluca, 1773 y caja 24, exp. 3, ff. 196-198. Libro segundo de la visita de 1775 de 

Alonso Núñez de Haro. BÉLIGAND, Entre lagunas y volcanes. Una historia del Valle de 

Toluca, vol. I, pp. 289-291. AGNM, Indiferente virreinal, caja 5926, exp. 86, f. 93. Informes 

de población procedentes de diferentes jurisdicciones, 1792-1794. ALANÍS, Padrones 

coloniales de población del Estado de México. Catálogo documental, p. 103. SEVERO, 

“Morbilidad semejante, letalidad divergente en tiempos de viruela”, p. 49. APST, Sección 

disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, Comunicaciones, ff. 7 y 8. Informe 

del corregidor de Toluca al virrey, 1775. CASTRO, Primer censo de la Nueva España, 1790, 

pp. 123 y 164. 

 



92 

  

La villa concentraba 28% de la población de la parroquia, tanto en 1773 como en 

1775, mientras que para 1792-1794 comprendía ya 39% de ella. Los datos del padrón 

de 1773 permiten conocer la pequeña proporción (405 vecinos) que gozaba de un 

estatus superior debido a que recibían el tratamiento de “don” o “doña”.236 En la 

región del valle de Toluca, para finales del siglo XVIII, el curato del mismo nombre 

era el más poblado, tenía 19 458 habitantes. Sólo se le acercaban en número de 

habitantes los curatos del Real de Minas de Sultepec con 17 971 vecinos, Tejupilco 

con 11 267 y Almoloya con 9 135.237 

La población experimentó un aumento a pesar de las epidemias de viruela y 

sarampión que sobrevinieron en 1780238 y la de viruela de 1797-1798.239 Esta 

situación pudo deberse a un crecimiento demográfico interno natural o a la llegada de 

inmigrantes pues, como se ha mencionado, desde su fundación la villa fue un lugar de 

recepción de aquella población que buscaba un lugar de residencia cercano a la 

capital. Para 1791 se registró una población total de 7 017 vecinos,240 de los cuales 3 

994 eran españoles; 767, castizos; 2 091, mestizos y 165 pardos.241 Esta cifra parece 

sólo corresponder a la cabecera, aun siendo así, es de extrañar la ausencia de registro 

de población india que habitaba en los barrios de la misma. Sin embargo, esos datos 

contrastan con los analizados por Bayardo sobre el mismo censo, porque registra una 

                                                           
236 AHAM, Sección episcopal, caja 15, exp. 1, ff. 1-23. Padrón General de la Parroquia de San José 
Toluca, 1773. De ellos 179 eran hombres y 226 mujeres. Caterina Pizzigoni ha mostrado que la 
población india del valle también utilizó dichos prefijos como una manera de marcar un rango social. 
PIZZIGONI, “Region and Subregion in Central Mexican Ethnohistory...”, p. 76. 
237 AHAM, Sección episcopal, caja 30, exp. 3, f. suelto, entre ff. 130 y 131. Segunda visita de Toluca, 
año de 1795. Arzobispo Alonso Núñez de Haro. 
238 BÉLIGAND, “La mortalidad en una parroquia novohispana del Valle de Toluca…”, p. 147. 
239 Esta epidemia parece que provocó menos estragos en la población que la de 1736-1737 porque se 

registraron menos decesos en los libros parroquiales. En 1797 y 1798 se registraron 2 272 entierros, 

de ellos 228 fueron de españoles, 70 de mestizos y 1 974 de indios. No sabemos la proporción, pero 

la mayoría fueron causados por la epidemia. A estas cifras faltaría agregar los decesos no registrados 

debido a que los familiares de los fallecidos no acudieron a la iglesia parroquial a solicitar los oficios 

respectivos como se denunció. SEVERO, “Morbilidad semejante, letalidad divergente en tiempos de 

viruela. San José de Toluca, 1780-1798”, p. 56.  
240 Es una cifra baja tomando en cuenta el panorama de Nueva España porque hay poblaciones que 
rebasan los 10 000 habitantes: ciudad de México, Puebla, Querétaro, Guanajuato, Mérida, Zacatecas, 
Guadalajara, Oaxaca, Valladolid, Durango. CASTRO, Primer censo de la Nueva España, 1790, pp. 123 y 
164. 
241 CASTRO, Primer censo de la Nueva España, 1790, p. 123. 



93 

  

población de 5 335 habitantes no indios, de los cuales 22% eran criollos; 17%, 

mestizos (921); 3%, castizos, y 1%, españoles.242 

La mayoría de la población registrada en el censo de Revillagigedo, como 

vecinos de Toluca, son considerados españoles. No obstante, Mairot considera que 

esta proporción es exagerada y que más bien hubo una tendencia a ostentar la calidad 

étnica de más prestigio cuando se podía.243 Alcanzaba su cúspide el proceso de 

hispanización según el cual los vecinos se autodenominaban españoles, ya fuera por 

los beneficios que pudieran obtener, como por la identificación con una cultura 

hispánica. Acreditarse como español, mediante marcadores como el elemento étnico, 

el modo de vestir, el idioma o la religión era un intento por asumir una posición de 

poder político y social en el orden novohispano.244 En el caso específico de la villa de 

Toluca asumirse como español pudo ser un distintivo de prestigio relacionado con la 

fundación de la urbe porque, como se ha visto, ésta fue promovida por los españoles. 

La simple definición de grupos basada en los rasgos étnicos de los individuos se hizo 

más compleja cuando las personas buscaron formas de ascenso social o movilidad y 

de pertenencia, que permitieran el acceso a privilegios no basados exclusivamente en 

la apariencia o fenotipo. Aunque hay que considerar que los marcadores físicos 

persistieron como una manera de “revitalizar fronteras sociales demasiado 

débiles”.245 

La misma distribución de la villa favorecía el contacto entre la población india 

y la hispana, provocando intercambios y compartir rasgos culturales. La organización 

política marcaba diferencias porque los indios tenían su propio gobierno, pero dentro 

del ámbito religioso la identificación entre los grupos se hacía patente. La religión fue 

parte sustancial del proceso de hispanización, en ese sentido el apego a las creencias y 

símbolos cristianos denotaba la adopción de un modo de vida hispano, el seguimiento 

de una conducta y de prácticas sociales cristianas.  

                                                           
242 BAYARDO, “Toluca, sus pueblos y haciendas en 1791. Un acercamiento a su estructura social”, pp. 

63-65. Aunque del 57% no especificó el grupo al que pertenecía.  
243 MAIROT, “Mexican Provincial Society during the Age of Revolution…”, p. 39. 
244 ZÚÑIGA, “Figuras del poder. Presentación y representación en la América hispana”, pp. 417-421. 
245 ZÚÑIGA, “Figuras del poder. Presentación y representación en la América hispana”, p. 425. 



94 

  

Según Lockhart, la población de la villa en el siglo XVI tendió a 

caracterizarse como española -podríamos decir que tendió a la hispanización-, eran 

españoles de “poca monta” y por eso lograron estabilidad en un medio no tan 

competitivo. Se agruparon en la pequeña urbe rodeados de un número considerable de 

poblaciones indias.246 La proporción de grupos en la villa a fines del siglo XVIII 

siguió siendo la misma: un grupo de españoles en medio de una mayoría india, pero 

también se incrementó el mestizaje, cuestión que contribuyó a desvirtuar el ideal de la 

separación de repúblicas de españoles y de indios. El centro de la ciudad fue el lugar 

donde se concentraron las familias hispanas, se concentraron en los barrios de Santa 

Bárbara Mixcoac y San Miguel Actipac ubicados al norte, sobre todo en el 

primero.247 

Es necesario hacer una distinción entre la población española del siglo XVI y 

la del XVIII debido a que durante este último siglo, la élite de hacendados fue más 

propensa a vivir en la villa y a involucrarse en el comercio, gobierno y corporaciones 

eclesiásticas locales, a la vez que mantuvo relaciones sociales y económicas fuertes 

con la capital del reino.248 Situación que contrasta con la de los españoles del siglo 

XVI, quienes adquirieron propiedades en el valle de Toluca, pero prefirieron 

avecindarse en la ciudad de México. Además seguían llegando inmigrantes, como los 

54 consignados en el padrón de Revillagigedo,249 de los cuales la mayoría eran 

españoles. La villa se caracterizó por la actividad comercial y, dentro de ésta, eran los 

españoles quienes la dominaban ya fuera como comerciantes de alto rango, 

comerciantes itinerantes, estancieros, vendedores ambulantes o jefes de tiendas.250 La 

ganadería seguía siendo una actividad importante, sin embargo, ésta se desempeñaba 

a la par del comercio, dominada por el grupo “español”. El sector artesano estaba 

representado por tejedores, curtidores, cereros, sastres y plateros.251  

                                                           
246 LOCKHART, “Españoles entre indios”, pp. 489 y 490. 
247 IRACHETA, “Ayuntamiento, servicios públicos y desarrollo urbano en la ciudad de Toluca, 1812-

1853”, p. 24.  
248 MAIROT, “Mexican Provincial Society during the Age of Revolution…”, p. 7. 
249 MAIROT, “Mexican Provincial Society during the Age of Revolution…”, p. 78.  
250 MAIROT, “Mexican Provincial Society during the Age of Revolution…”, p. 84. 
251 IRACHETA, “Ayuntamiento, servicios públicos y desarrollo urbano en la ciudad de Toluca, 1812-

1853”, p. 30. 



95 

  

 En cuanto a la población india hay que decir que cuatro fueron los grupos 

étnicos que rodeaban la ciudad: otomíes, matlatzincas, mazahuas y nahuas,252 aunque 

para fines del siglo XVIII los religiosos sólo administraban en otomí y náhuatl según 

la visita arzobispal de 1795.253 En los siglos XVI y XVII la documentación indica que 

había tres “naciones”, la de matlatzincas, mexicanos y otomíes.254 

 El padrón eclesiástico de 1773 indica la presencia de doce clérigos, mientras 

que el censo de 1791 indica quince.255  No incluye  a todos los religiosos que 

habitaban los conventos franciscano, carmelita, mercedario y juanino. Sin embargo, 

fuentes eclesiásticas como las visitas muestran que la cifra de clérigos debió ser 

mayor tanto en 1773 como en 1791. En consecuencia, se puede decir que los 

padrones elaborados no consignaron a este sector en su totalidad. Simplemente en el 

convento de la Asunción de franciscanos, entre 1749 y 1775, residían entre 20 y 34 

religiosos que, sumados a los que residían en las vicarías de San Pedro Totoltepec y 

Tecaxic llegaron a ser 43.256 Mientras que en el convento de la Concepción residieron 

entre 31 y 42 carmelitas descalzos.257 

 La composición de la población descrita permite decir que la villa de Toluca 

creció numéricamente en población y que se consolidó como un lugar de 

concentración de población en el ámbito regional. Esto suscitó un problema, la 

                                                           
252 LEÓN, La distinción alimentaria de Toluca, p. 72. En una relación de los corregimientos del 
Marquesado del valle se menciona que dentro de la villa había tres parcialidades: las de “mexicanos”, 
matlalcingos y otomíes. AGI, Indiferente, 91, f. s/n. Vecindario de Toluca jurisdicción del Estado del 
Valle. Razón de los corregimientos y alcaldías mayores del territorio y distrito del estado y 
Marquesado del valle de Oaxaca y los pueblos que lo componen, 1732-1733. 
253 AHAM, Sección episcopal, caja 30, exp. 3. Segunda visita de Toluca, año de 1795. Arzobispo Alonso 
Núñez de Haro. 
254 GARCÍA CASTRO, Indios, poder y señorío en la Provincia Matlatzinca, pp. 196 y 197. 
255 AHAM, Sección episcopal, caja 15, exp. 1, f. 2. Padrón General de la Parroquia de San José Toluca, 
1773. BAYARDO, “Toluca, sus pueblos y haciendas en 1791. Un acercamiento a su estructura social”, 
p. 71.  
256 CEHM-Carso, Fondo CDLXX-3, Toluca y Marquesado del Valle, caja 25, documento 1, f. 5. 
Información de fray José de Isla sobre el estado de la doctrina de la parroquia de Toluca, 1749 y APST, 
Sección disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, Comunicaciones, 1622-1858, ff. 2 y 
3. Informe del corregidor de Toluca al virrey, 1775. 
257 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 78, leg. 1, ff. 172-174, Institución 

de una obra pía por don Juan Barón de Lara, 1727; leg. 16, ff. 146v-149. Poder otorgado por la orden 

de los carmelitas descalzos, 1729 y caja 79, leg. 4, ff. 112-114. Poder otorgado por la orden de los 

carmelitas descalzos, 1730. 



96 

  

competencia por los recursos y el ejercicio de las jurisdicciones. Por consiguiente, 

sobrevinieron conflictos entre los distintos cuerpos. De ahí los numerosos litigios por 

límites y posesión de tierras, así como por el uso de montes y agua en los que 

estuvieron involucrados tanto españoles como indios y clérigos.258 El aumento de la 

población fue un argumento en el cual se fincó la búsqueda del título nobiliario de 

ciudad, así como en la fundación de nuevos conventos. Si bien es un elemento que 

forma parte de un discurso destinado a legitimar acciones, es importante tener en 

cuenta que, efectivamente, hubo un crecimiento demográfico del cual derivó un orden 

social más complejo. 

La ciudad hispanoamericana fue adquiriendo múltiples funciones, pero una de 

las primigenias fue facilitar la introducción del cristianismo. El virrey Francisco de 

Toledo, en el Perú, expresó “he hecho juntar los indios en todas las ciudades de este 

reino y reducídoles a parroquias y puéstoles calles por orden para que puedan ser 

visitados por los sacerdotes y se pueda mejor entender si hacen ritos y ceremonias 

como antes los hacían”.259 Esta intención señala la indisolubilidad de la expansión de 

las ciudades respecto del cristianismo en América. Las primeras fueron unidades que 

permitieron la integración de la población nativa y su gobierno, entendido como 

sujeción a las autoridades y vigilancia de la confesionalidad.  

Los agentes encargados de la expansión del cristianismo fueron las distintas 

corporaciones en las que se dividía y organizaba el clero, mismas que también 

colaboraron en la organización de las ciudades. Como las autoridades seculares, las 

eclesiásticas reclamaron la dotación de un territorio dentro de las ciudades y se 

apresuraron a la disposición de recintos que transformaron las ciudades en el sentido 

urbano, es decir, la construcción de conventos y los acondicionamientos destinados a 

mantenerlos -como la provisión de agua- y la adquisición de propiedad urbana. Así 

mismo, la transformaron en lo tocante a la re-definición jurisdiccional a que daba 

lugar la llegada de una nueva corporación.  

 

                                                           
258 LEÓN, La distinción alimentaria de Toluca, pp. 75 y 76. 
259 CALVO, “Una adolescencia americana. Las ciudades del Nuevo Mundo hispánico hasta 1600”, p. 

106. Apud. Disposiciones gubernativas para el virreinato del Perú, 1569-1580. 



97 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SEGUNDA PARTE 

LAS CORPORACIONES Y SUS DISPUTAS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



98 

  

Capítulo 3. El régimen de entidades jurídicas eclesiásticas 

 

La villa de Toluca no contó con un cabildo sino hasta principios del siglo XIX. En 

cambio, los pueblos de indios sujetos sí tenían sus propias autoridades, mientras que 

en la cabecera gobernaban el corregidor y los alcaldes. A pesar de esta carencia, la 

población hispánica, es decir española, criolla y mestiza, tuvo participación en ciertas 

ocasiones en que sus voces fueron expresadas en contra de la jurisdicción del 

marqués del Valle. Uno de los ámbitos en que tuvo activa participación fue el 

religioso. La elite local, sumada en ocasiones a la población india, fue quien colaboró 

activamente en la integración de un régimen socio-eclesiástico.  

 Dada la imbricación de lo político y lo eclesiástico en la Monarquía hispana es 

necesario considerar el establecimiento del clero como parte del aparato de gobierno 

ya que, en muchos lugares fue la primera presencia hispana. Tal y como sucedió en 

los reinos peninsulares durante la reconquista, el establecimiento de conventos formó 

parte de la política repobladora y de doctrinamiento. No sólo aportaron conventos que 

dieron lustre a las ciudades, sino que también desplegaron una red de influencias 

mediante la concesión de lugares de entierro y de asistencia religiosa (confesión, 

predicación y fomento de asociacionismo religioso gracias a hermandades y 

cofradías).260  

Especialmente, las órdenes religiosas como difusoras de la enseñanza 

colaboraron en la instrucción de los súbditos. Debían procurar que en los púlpitos, 

confesionarios y conversaciones familiares, y cuando tuvieran la oportunidad, se 

enseñara a los fieles como “máxima fundamental del cristianismo el amor y respeto” 

que debían tener al soberano y la obediencia a los ministros que en su nombre 

gobernaban las provincias.261 Esta función se maximizaba en las Indias ante la 

ausencia física de un rey que personificara el mando y virtudes del soberano.  

                                                           
260 RODRÍGUEZ Y HERNÁNDEZ, “Los conventos en la conformación de las ciudades medias andaluzas”, 

pp. 472, 474, 477 y 480. En Andalucía las órdenes regulares vivieron una expansión en los siglos XVI y 

XVII impulsada por la religiosidad fervorosa del pueblo, el potencial económico de la región y el 

proceso de reforma de las órdenes conocido como “descalcez” impulsado por la Contrarreforma.  
261 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 104, exp. 53, ff. 1-21. Fray Julián de 

Jesús María, visitador, dicta disposiciones para los religiosos de la Provincia de San Alberto, 1779. El 



99 

  

 La presencia franciscana en el valle de Toluca fue temprana. Fray Jerónimo de 

Mendieta dice que “el primer señor que se bautizó (a quien el marqués del Valle puso 

su nombre, llamándolo D. Fernando Cortés, y que en su juventud había sido muy 

valiente y esforzado) acabó sus días continuando la iglesia y barriéndola, como si 

fuera un muchacho de la escuela”.262 Esto hace pensar que el conquistador fue el 

padrino y confirma que los franciscanos estuvieron haciendo labor evangelizadora 

desde la década de 1520.263 Su presencia se hizo más notoria por la labor de fray 

Andrés de Castro, quien llegó a la región alrededor de 1540. Lo franciscanos 

predicaban en tres lenguas, náhuatl, matlatzinca y castellano, de manera que la 

presencia de los españoles también es visible.264 

 No se sabe con certeza la fecha de fundación del convento de la Asunción de 

Toluca, esto nos remite a la necesidad de considerar una fundación como un proceso. 

Las discrepancias entre la datación de fundación del convento se deben a la ausencia 

de documentación que muestre algún registro a partir del cual se puede tomar como 

fecha el momento en que algún fondo dotal fue cedido, el de la toma de posesión de 

la corporación beneficiada o cuándo se dio la licencia real. De manera que hay 

quienes señalan una fecha temprana para la fundación del convento mencionado, 

entre 1525 y 1531,265 mientras que otra versión propone como fecha tentativa el año 

de 1555,266 gracias a que el cacique Coyotzin donó un sitio a los religiosos de San 

Francisco. En 1597 el indio Tomás de Ledezma declaró que la villa de Toluca se 

                                                                                                                                                                      
rey representaba al rey del cielo y de la tierra y sus ministros eran como ministros del altísimo. La 

misión de promover la obediencia era especialmente importante para la orden carmelita en función 

de lo que le debían al rey. Esta última parte del discurso del visitador remite al gran apoyo que los 

monarcas habían dado a la orden.  
262 MENDIETA, Historia eclesiástica indiana, Libro cuarto, capítulo XVIII. De la fe y devoción que los 

indios siempre han tenido a las ceremonias y cosas de la iglesia. 
263 Es posible que Hernán Cortés se trasladara a Toluca entre 1521-1524. BÉLIGAND, Entre lagunas y 

volcanes. Una historia del Valle de Toluca, vol. I, p. 127. 
264 FROST, “La evangelización en el valle de Toluca”, pp. 193 y 194. El nombre original del cacique era 

Tohocoyotzin, aunque no se ha podido determinar si la identidad de este gobernante era la misma 

que la de Macacoyotzin. GARCÍA CASTRO, Indios, territorio y poder en la Provincia Matlatzinca, p. 

113. BÉLIGAND, Entre lagunas y volcanes. Una historia del Valle de Toluca, vol. I, pp. 128-129.  
265 GARCÍA CASTRO, Indios, territorio y poder en la Provincia Matlatzinca, p. 146.  
266 FROST, “La evangelización en el valle de Toluca”, p. 204. Fray Alonso de Ponce ya mencionaba al 

convento en su relación de viaje; dice que estaba acabado y habitaban en él cuatro religiosos.  



100 

  

había fundado tras la fundación del primer monasterio franciscano junto a un 

tianguis:  

los religiosos de la dicha orden de san Francisco que residían en la dicha iglesia 

pequeña que estaba edificada en la aldea del dicho cerro de Toluca hicieron 

monasterio en la parte y lugar donde dicho estaban los indios moradores que 

ahora se llama San Francisco y despoblaron la dicha iglesia pequeña y los dichos 

indios pustecas con otros indios del dicho valle y el pueblo de Calixtlahuaca que 

era cabecera en el tiempo que los indios matalcingos vivían en él poblaron estas 

dichas tierras.
267

 

 

La fundación de la villa estuvo así ligada al establecimiento de un orden eclesiástico. 

La orden franciscana pudo haber sido promotora activa de la congregación de la 

población para facilitar su labor de doctrinamiento. Desde sus orígenes los 

establecimientos religiosos -la iglesia y después el convento- fueron símbolos que 

distinguían a la villa y que contribuyeron a la consolidación de un centro de 

población atractivo para personas de la región.  

El convento de Nuestra Señora de la Asunción de Toluca era uno de los 88 

conventos franciscanos que había en la Provincia del Santo Evangelio de México. Lo 

habitaron entre 18 y 43 religiosos y tenía jurisdicción sobre 19 pueblos y 53 

haciendas de campo y estancias.268 El convento principal era auxiliado por la vicaría 

de Tecaxic, donde también se estableció un convento que fue propuesto para ser casa 

de recolección.269 Esta parroquia fue promovida a Santuario en el siglo XVII gracias 

al creciente culto a Nuestra Señora de los Ángeles.270 Los franciscanos fueron los 

únicos encargados de la administración de los sacramentos y de proporcionar 

instrucción y asistencia religiosos a los habitantes de esa jurisdicción durante los 

                                                           
267 BÉLIGAND, “El señorío matlatzinca. Una forma de abordar el altepetl”, p. 25. 
268 BNMFR, Archivo Franciscano, caja 89, exp. 1377.4, ff. 50-74. Relación de fray Clemente de 

Ledezma dando cuenta de los conventos de la provincia del Santo Evangelio de México, sin fecha (de 

aquí en adelante s/f). APST, Sección disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, 

Comunicaciones, 1622-1858, f. 2. Informe del corregidor de Toluca al virrey, 1775. 
269 BNMFR, Archivo Franciscano, caja 89, exp. 1377.4, f. 33v. Protocolo de la provincia del Santo 

Evangelio dando cuenta de algunos conventos, s/f. No se tiene información sobre si la provincia 

aceptó tal propuesta.  
270 El culto se originó de un hecho milagroso. A partir de que varios vecinos comenzaron a escuchar 

música “celestial” en la ermita en la que estaba una imagen de la virgen de la Asunción. A raíz del 

aumento del culto la ermita se convirtió en santuario entre 1661 y 1665. JARQUÍN, “Devoción y 

prodigios de Nuestra Señora de los Ángeles de la Asunción de Tecaxic”, p. s/n. 



101 

  

siglos XVI y XVII. Esta situación cambió a finales de este último siglo cuando 

llegaron otras órdenes y congregaciones religiosas y obligaron a la orden seráfica a 

defender sus ámbitos de actuación.  

La ciudad dentro de la Monarquía hispánica no sólo era el núcleo ordenador 

del territorio, sino también el difusor de la cristiandad. El establecimiento de 

corporaciones eclesiásticas materializó su función como civilizadora. Hay que 

recordar que la fundación de una ciudad también implicaba la diferenciación de un 

espacio como consagrado o sacralizado, cargado de contenido humano, de saberes y 

religión indisolubles.271 En ese sentido las distintas corporaciones eclesiásticas que se 

establecían en una población ayudaban a su urbanización mediante el establecimiento 

de conventos y demás obras públicas y colaboraban en la integración de los 

habitantes en la república cristiana de la que era el rey el principal responsable. Se ha 

llegado incluso a hablar de ciudades-convento en dos sentidos, por el papel 

significativo del clero en la traza urbana y en su población. Se ha designado con ese 

término a núcleos urbanos de escasa importancia sometidos a una influencia clerical 

predominante que condicionaba todos los aspectos de la vida ciudadana272 o a 

ciudades convertidas en un inmenso convento dada la abundante población clerical y 

los amplios espacios ocupados por las fundaciones religiosas.273 Es difícil pensar que 

la villa de Toluca pueda ser ejemplo de ese modelo; pero lo pequeña que era, en 

comparación con otra urbes, maximizó la importancia de los establecimientos 

religiosos en la configuración de relaciones sociales. 

 Además de contribuir a darle forma a la urbe, es decir, a colaborar en la 

disposición de edificios y obras públicas, las corporaciones eclesiásticas 

contribuyeron a la formación de redes sociales y lazos de hermandad y solidaridad, 

esas relaciones también contribuyeron a conformar una ciudad. En la Monarquía 

novohispana, los grupos sociales establecían relaciones que instituían pautas de 

                                                           
271 GUARDA, “Tres reflexiones en torno a la fundación de la ciudad indiana”, p. 94. 
272 VIZUETE, “Lugares sagrados y órdenes religiosas. Monasterios y conventos en Toledo”, p. 168.  
273 RODRÍGUEZ Y HERNÁNDEZ, “Los conventos en la conformación de las ciudades medias andaluzas”, 

p. 479.  



102 

  

comportamiento, intercambios y obligaciones más o menos explícitos que 

fundamentaban una actuación solidaria en diferentes ámbitos.274  

 

3.1 Los informes de la orden de San Francisco como ámbito de defensa de la 

jurisdicción: el estado de la república cristiana 

 

Cada orden mendicante se preocupó por dejar constancia de su labor en Nueva 

España y uno de los medios para hacerlo fueron las crónicas. De esta manera, 

trabajaron por la conservación de la memoria, una memoria que les ayudaba a 

legitimarse y a justificar su presencia. Además de las crónicas, hay que mencionar los 

informes como otro recurso para dar cuenta de la administración. Sobre el curato de 

Toluca se tiene evidencia de la elaboración de informes en 1669, 1723 y 1749. Al 

enarbolar su labor, los franciscanos se presentaban como fieles servidores de Dios y 

del rey. Su elaboración cobraba significado en ciertos momentos y hacía de esa 

textualidad un arma en defensa de la jurisdicción.  

 En 1641 el obispo de Puebla, Juan de Palafox y Mendoza secularizó 36 

parroquias indígenas, 31 de ellas estaban a cargo de franciscanos, tres de dominicos y 

dos de agustinos. La medida era una respuesta a la desobediencia que los regulares 

habían tenido a la orden de presentarse para ser examinados por los funcionarios 

episcopales en materia de lenguas indígenas y casos de teología moral.275 La falta de 

empleo para el clero secular276 y el deseo de afianzar su autoridad contribuyeron a 

que el obispo dispusiera el traspaso. El clero secular interpuso el económico como un 

factor determinante al señalar que la medida acabaría con el problema de las cargas y 

                                                           
274 ALEGRE, “La configuración de la ciudad nobiliaria en el renacimiento como proyecto ideológico de 

una élite de poder”, p. 2.  
275 RUBIAL, “La mitra y la cogulla”, p. 239. 
276 PIHO, “La secularización de las parroquias y la economía eclesiástica...”, p. 84. En 1635 había en el 

obispado de Puebla 700 sacerdotes, curas, beneficiados, vicarios, graduados maestros, licenciados y 

bachilleres que no podían hacer labores de doctrinamiento porque los curatos estaban ocupados por 

regulares. 



103 

  

contribuciones que los regulares imponían a los indios, a la vez que aliviaría a la 

Corona del cargo que representaba el envío de religiosos.277 

 Réplicas de este proceso se presentaron en otros obispados: Nueva Vizcaya, 

1641 y 1644; Oaxaca, 1649; Nueva Galicia, 1649; Yucatán, 1680, y Oaxaca, 1705-

1706. De esta forma, se puede hablar de un largo proceso de secularización que 

tendrá su punto más álgido en la segunda mitad del siglo XVIII.278 En vista de lo 

ocurrido en Puebla y en otros obispados, la amenaza de la posición del clero regular 

era patente. Los provinciales mendicantes reaccionaron escribiendo memorias y 

cartas pidiendo la restitución de las parroquias secularizadas.  

En el arzobispado de México no se dieron  intentos similares de secularización 

debido a las sedes vacantes entre 1640 y 1642, la breve estancia de Palafox en él y 

porque su sucesor, Juan de Mañozca, no era afecto al obispo poblano; pero también al 

favor de los virreyes con los regulares y porque el ejemplo de Puebla no entrañaba 

expectativas de éxito permanente en otras diócesis.279 Cuando fray Payo Enríquez de 

Rivera inició su gestión episcopal en 1668, ordenó la elaboración de un mapa del 

arzobispado de México en el que se señalaran los curatos que había y las distancias 

hacia y entre ellos. El objetivo era establecer vicarios que fungieran como jueces 

eclesiásticos.280 Pretendía también promover la presencia de seculares en su 

jurisdicción. Trató de imponer su autoridad frente a los dominicos, agustinos y 

franciscanos al protagonizar con estos varios conflictos.281  

                                                           
277 PIHO, “La secularización de las parroquias y la economía eclesiástica...”, p. 85. El número de 

misioneros franciscanos fue variable; en la segunda mitad del siglo XVII se enviaron 21, 10, 33 y 20 

frailes en los años de 1665, 1673, 1687 y 1699 respectivamente. NÁJERA, “Entre la decadencia y la 

renovación. La provincia franciscana del Santo Evangelio de México, 1572-1749”, p. 114. Apud. 

MORALES, Ethnic and Social Background, p. 73. El costo de enviar un fraile franciscano en 1607 era de 

19 525 pesos, el de un franciscano descalzo, 16 835; el de un dominico, 23 355 pesos; un jesuita, 50 

801 pesos; un agustino, 51 651, y un mercedario, 22 533 pesos. AGI, Contratación, 5551, f. s/n. 

Misiones de diferentes regiones. La costa que hacen los religiosos para pasar a Indias, 1607. 
278 RUBIAL, “La mitra y la cogulla”, pp. 244-261. 
279 RUBIAL, “La mitra y la cogulla”, pp. 249 y 267.  
280 ÁLVAREZ, La secularización de doctrinas y misiones en el arzobispado de México, p. 55. La 

estrategia de usar a los jueces eclesiásticos para reafirmar la autoridad del arzobispo se concretaría 

en la primera mitad del siglo XVIII cuando la autoridad de los jueces se generalizó en el arzobispado 

de México. 
281 RUBIAL, “La mitra y la cogulla”, pp. 253 y 254. 



104 

  

La secularización efectuada por Palafox y posiblemente las acciones del 

arzobispo Enríquez de Rivera provocaron una actitud defensiva de parte de los 

religiosos de la Provincia del Santo Evangelio. Además de los memoriales, otro de 

los recursos utilizados para defenderse fueron los informes avalados por las 

autoridades locales. De esta manera se libraba un enfrentamiento en dos frentes: por 

un lado, los procuradores con sus recursos jurídicos en la Corte; por el otro, 

localmente mediante informes sobre la administración de los regulares. Para una 

defensa efectiva, el flujo de información desde las parroquias hasta la Corte era 

fundamental. Se hizo patente lo que Antonio Rubial llama una “campaña 

epistolar”;282 una serie de memoriales y testimonios escritos tanto por seculares como 

regulares para informar al rey sobre la administración de las parroquias.  

El enfrentamiento entre clero secular y regular no era nuevo, como bien lo han 

mostrado Margarita Menegus, Francisco Morales y Oscar Mazín. La pugna entre dos 

proyectos de Iglesia, el secular y el regular se había dado desde el siglo XVI, aunque 

en la práctica coexistían los dos. A la par de los cambios que experimentó el orden 

social, el clero secular fue creciendo en número y tuvo la capacidad de responder a 

las necesidades de una población hispanizada. El clero secular fue fuertemente 

criollo, tanto por sus relaciones con la población hispánica e interétnica como por su 

origen. Al contrario de las órdenes regulares, su filiación criolla era considerable.283 

La secularización palafoxiana exacerbó las diferencias y reactivó una lucha que 

alcanzará su punto máximo con la secularización ordenada por las cédulas de 1749 y 

1753.  

En 1669 el procurador general de los franciscanos, fray Francisco Maldonado, 

presentó ante el virrey don Antonio Sebastián de Toledo, marqués de Mancera, una 

serie de informes sobre la administración religiosa de Texcoco, Toluca y 

Huichiapan.284 Había pedido a los padres guardianes que solicitaran al corregidor o 

                                                           
282 RUBIAL, “La mitra y la cogulla”, p. 251. 
283MAZÍN, “Clero secular y orden social en la Nueva España de los siglos XVI y XVII”, p. 78. 
284 Entre los registros notariales también se dejó constancia de un informe sobre la administración de 

los franciscanos de Zinacantepec en 1753, lo que permite constatar la recurrencia de su elaboración 

en aras a defenderse de la secularización en la región del valle de Toluca. AGNEM, Sección histórica, 



105 

  

alcalde que recabara testimonios. Esta acción se dio en respuesta a los informes que 

se habían mandado hacer por el arzobispo de México sobre la administración de los 

curatos de la provincia. El procurador Maldonado consideró que el arzobispo estaba 

entrometiéndose en “materias monásticas” que eran extrañas a su jurisdicción y que 

violentaban el Real Patronato. El procurador argumentaba que la intención de 

informarse del estado de las parroquias estaba fuera de tiempo de visita episcopal; 

además, iba en contra de la manera en que se estaban haciendo por que se buscaba a 

los “testigos menos fidedignos, investigando y ponderando proposiciones ofensivas a 

la religión” o se hacían de forma secreta y llamando a los testigos de noche.285  

El provisor del arzobispado de México intentó evitar que los alguaciles de los 

pueblos mencionados cumplieran con el informe que pedían los franciscanos 

amenazándolos con la pena de excomunión.286 Fray Francisco Maldonado consideró 

que la intromisión del arzobispado implicaba una serie de agravios en contra de la 

Provincia franciscana por las siguientes razones: 

1. Se infringía el Real Patronato porque se obstaculizaba el conocimiento directo 

que el monarca debía tener de las doctrinas y curatos. 

2. Se atentaba contra la atribución que tenía el rey de hacer informe y remitirlo al 

Papa. 

3. Era un acto en contra de la justicia porque se impedía que las autoridades 

competentes contaran con los recursos necesarios para decidir sobre 

controversias concernientes a los privilegios y facultades de los regulares. 

4. Se agraviaba a la Provincia del Santo Evangelio, “primera planta de la fe”, 

que había cumplido con la enseñanza y doctrina de los indios sin ninguna 

falta. Ministerios que estaba impedida de prestar en el obispado de Puebla, por 

haber sido despojada de varias doctrinas “pingues”. 

                                                                                                                                                                      
Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 109, leg. 20, ff. 1-5. Diligencias ejecutadas por el 

teniente sobre la buena administración de los sacramentos, 1753.  
285 AGI, México, 43, n. 37, ff. 1-4. Testimonio de autos hechos sobre la información hecha por la 
justicia ordinaria de la ciudad de Toluca, 1669.  
286 AGI, México, 43, n. 37, f. 2. Testimonio de autos hechos sobre la información hecha por la justicia 

ordinaria de la ciudad de Toluca, 1669. 



106 

  

5. Se atentaba en contra del bien público y común de la feligresía si se le 

quitaban más curatos a la Provincia porque se les privaría de los servicios de 

los franciscanos. 

6. Se faltaba a la verdad y con ello al rey y su tarea del cuidado espiritual.287 

Como dejan ver los últimos puntos, se actuaba para prever que sobreviniera una 

secularización parecida a la palafoxiana, situación que repercutiría sobre los recursos 

con los que se mantenían los conventos y las misiones de la orden.288 

El virrey marqués de Mancera dispuso que las autoridades locales 

prosiguieran con la elaboración de los informes pedidos por los padres guardianes 

franciscanos y, en caso de que se presentara alguna contradicción, recurrieran a la 

fuerza. En Toluca se siguió recabando testimonios en julio de 1669. Esta estrategia 

fue un arma recurrente y prosiguió en años posteriores, ya que se echó mano de ella 

en 1723 y 1749.289 Todo indica que hubo una lucha activa de las órdenes religiosas 

desencadenada por la secularización efectuada por el obispo Palafox en Puebla. 

En 1681, fray Francisco de Ayeta fue nombrado procurador por parte de la 

Provincia del Santo Evangelio ante la Corte. Con ello se reactivó el estancado 

proceso para recuperar las parroquias secularizadas por Palafox y se emprendió una 

defensa en casos de la orden contra obispos. Posteriormente, en 1721, el arzobispo de 

México envío a su secretario José Ansoain y los Arcos como procurador a Roma 

“para tratar varios asuntos sobre doctrinas, incluyendo una propuesta para quitar 60 

de ellas a los religiosos”.290 La orden franciscana consideraba que dicha acción era 

una afrenta al patronato ya que al recurrir directamente al papa se había ignorado al 

rey.291 Este puede ser un antecedente de los informes recabados en 1723. En Toluca, 

el informe fue hecho por el corregidor don Antonio de Barreda. Además de la 

                                                           
287 AGI, México, 43, n. 37, ff. 2-7. Testimonio de autos hechos sobre la información hecha por la 
justicia ordinaria de la ciudad de Toluca, 1669. 
288 AGI, México, 43, n. 37, f. 5. Testimonio de autos hechos sobre la información hecha por la justicia 

ordinaria de la ciudad de Toluca, 1669. 
289 AGI, México, 43, n. 37, f. 12. Testimonio de autos hechos sobre la información hecha por la justicia 
ordinaria de la ciudad de Toluca,1669. Se había iniciado con la elaboración del informe en mayo de 
ese mismo año.  
290 AGUIRRE, “La secularización de doctrinas en el arzobispado de México”, p. 496. 
291 AGUIRRE, “José Lanciego, Arzobispo de México…”, p. 95. 



107 

  

comparecencia de testigos incluyó la visita de la sacristía para inspeccionar que 

contara con todos los ornamentos necesarios para un culto “decente”.292 

El informe de 1749 fue recabado en abril, pocos meses antes de que se 

expidiera la cédula de 4 de octubre de ese año, de Fernando VI, por la que mandó que 

las doctrinas a cargo del clero regular pasaran a ser administradas por los seculares. 

La autoridad encargada de recibir los testimonios fue el corregidor Juan Ladrón de 

Guevara y se refirió a los siguientes asuntos: la administración de sacramentos, la 

decencia del culto, el número de religiosos del convento, el destino de las 

contribuciones que recibían y si los religiosos habían cumplido con la elaboración del 

padrón de población.  

 En cuanto a la villa de Toluca, proporcionar información de la administración 

mediante los informes fue una forma de mostrar que la labor de los franciscanos les 

merecía el privilegio de tener jurisdicción privativa sobre la parroquia, que no había 

necesidad de fundación de algún otro convento porque ellos habían contado con 

suficiente número de religiosos para atenderla, de manera que nunca habían faltado a 

sus obligaciones.293 En el ámbito provincial, la orden de San Francisco enfrentaba 

una batalla en contra de la secularización de doctrinas mientras que, en el plano 

parroquial, lucharon por defender la jurisdicción exclusiva sobre el territorio. 

A continuación, se identifican las áreas de influencia de los franciscanos en el 

orden social: 

1. El culto 

Gracias a los informes elaborados por los frailes y el corregidor de la villa de Toluca, 

podemos saber que el número de religiosos que servían en la villa de Toluca 

regularmente fue de entre 20 y 36 religiosos (entre ellos un doctrinero o cura regular, 

cinco o seis coadjutores, tres lectores que enseñaban teología moral, filosofía y 

lenguas, además de diez sacerdotes que atendían los pueblos sujetos a la 

                                                           
292 BNMFR, Archivo franciscano, caja 111, vol. 1519, exp. 4 [9], ff. 9-40. Testimonio del corregidor de 

Toluca sobre la administración y obvenciones del convento franciscano, 1723. 
293 AGI, México, 59, R. 3, N. 37, f. 15. Pretensión del franciscano fray Juan Fernández Cejudo de fundar 
un convento de recolección en la ciudad de Toluca, 1690.  



108 

  

parroquia);294 sumados a los que residían en las vicarías de San Pedro Totoltepec y 

Tecaxic, llegaron a ser 43.295 En palabras de los religiosos, el aumento en el número 

de prelados había ido de la mano del aumento de población de la villa. Lo cierto es 

que el número de franciscanos que administraban el convento no tuvo variaciones 

muy grandes. De los 20 moradores que había en 1669, el número aumentó a 25 para 

1749 (además de diez frailes en la vicaría de Tecaxic)296 y a entre 34 y 36 en 1776297 

cuestión que sigue la tendencia al aumento de la población, aunque es difícil saber si 

dicho aumento fue suficiente.  

 En tiempos de cuaresma y semanas santas, la gente de los pueblos 

circunvecinos acudía a Toluca a recibir los sacramentos. Mientras que los domingos y 

días festivos eran los prelados quienes iban de visita a los pueblos de indios de la 

parroquia y a las haciendas de españoles a celebrar misa y administrar los 

sacramentos.298 Una característica importante del trabajo pastoral de los franciscanos 

fue que lo hacían tanto en lengua mexicana como en castellana. Según las visitas 

pastorales, la lengua nativa utilizada mayoritariamente era el otomí, aunque tomando 

en cuenta las naciones que habitaban también se usó el náhuatl y el mazahua. El 

conocimiento de las lenguas indígenas fue un argumento a favor de la conservación 

de las doctrinas por parte de las órdenes mendicantes. Los franciscanos argumentaron 

                                                           
294 AGI, México, 59, R. 3, N. 37, ff. 3 y 14. Pretensión del franciscano fray Juan Fernández Cejudo de 
fundar un convento de recolección en la ciudad de Toluca, 1690. El informe de la Audiencia consigna 
que había 20 religiosos, no obstante, en el del padre guardián se expresa que eran diez religiosos los 
que se quedaban los domingos en la cabecera para administrar misa y confesiones -desde cuatro a 
once de la mañana- mientras que ocho salían a las visitas de los pueblos sujetos.  
295 CEHM-Carso, Fondo CDLXX-3, Toluca y Marquesado del Valle, caja 25, documento 1, f. 5. 
Información de fray José de Isla sobre el estado de la doctrina de la parroquia de Toluca, 1749 y APST, 
Sección disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, Comunicaciones, 1622-1858, ff. 2 y 
3. Informe del corregidor de Toluca al virrey, 1775.  
296 CEHM-Carso, Fondo CDLXX-3, Toluca y Marquesado del Valle, caja 25, documento 1, ff. 1-19. 
Información de fray José de Isla sobre el estado de la doctrina de la parroquia de Toluca, 1749. 
297 BNINAH, Fondo franciscano, vol. 150, exp. 54, ff. 316-327. Informe anual del convento de Toluca, 

1776. Para este año había tres vicarios y coadjutores de idioma otomí, y cuatro de mexicano de los 

cuales uno residía en la vicaría de San Pedro Totoltepec. 
298 AGI, México, 43, n. 37, ff. 14-73. Testimonio de autos hechos sobre la información hecha por la 
justicia ordinaria de la ciudad de Toluca, 1669. 



109 

  

en 1669 que en el arzobispado de México había 33 doctrinas sin ministros que 

supieran lengua otomí, carencia que provocaba errores en la administración.299  

La imagen que se retrata en los testimonios es de una administración eficaz y 

puntual y brindada con “amor, cariño, caridad y benignidad” tanto para indios como 

para españoles, aunque los franciscanos persistían en la idea de la separación de los 

dos grupos. Se presentan como forjadores de los recursos materiales necesarios -

entiéndase recintos y ornamentos- para un culto decente, sin dejar carga alguna sobre 

los indios. Vigilaban que los feligreses cumplieran con el sacramento de la confesión 

y también cumplían asentándolos en los padrones. Todo ello, guardando los derechos 

establecidos por el arancel dispuesto por el arzobispo y en muchas ocasiones 

mediante cantidades menores en ayuda de la “pobre” gente que residía en la villa.300 

Hacían una diferenciación entre la parroquia en cuestión y otras en las que se habían 

cometido abusos por parte de los clérigos seculares. Se expone que no había ninguna 

queja, descuido ni exceso o apremio, que no se utilizaba violencia y que la congrua 

obtenida por el pago de derechos era moderada y empleada para el culto, fábrica y 

manutención de los religiosos. La imagen que se pretende mostrar fue una defensa 

contra las acusaciones del clero secular. 

2.  La caridad 

La asistencia a los enfermos era una de las tareas de caridad que hacían los 

franciscanos. A pesar de no contar con un hospicio de manera formal -en cuanto a 

fundación- la orden proporcionaba ayuda a los enfermos en forma de comida (pan y 

carne), medicamentos y administración de la confesión. El mismo padre guardián del 

convento, fray Juan Caval, había mandado que se pidieran medicinas en la botica para 

                                                           
299 AGI, México, 43, n. 37, f. 8v. Testimonio de autos hechos sobre la información hecha por la justicia 
ordinaria de la ciudad de Toluca, 1669.  
300 BNMFR, Archivo franciscano, caja 111, vol. 1519, exp. 4 [9], ff. 9-41. Testimonio del corregidor de 
Toluca sobre la administración y obvenciones del convento franciscano, 1723. CEHM-Carso, Fondo 
CDLXX-3, Toluca y Marquesado del Valle, caja 25, documento 1, ff. 1-19. Información de fray José de 
Isla sobre el estado de la doctrina de la parroquia de Toluca, 1749. En 1638 se intentó establecer un 
arancel general, éste estableció los montos a pagar de casamientos, entierros y, en alguna medida, 
los de las fiestas patronales o de santos. AGUIRRE, “El arzobispo Lorenzana la problemática de los 
derechos parroquiales y el arancel de 1767”, p. 41. 



110 

  

los enfermos y se pagaran con los recursos del convento.301 Dicha tarea se acentuaba 

en épocas de epidemias en las que socorrían a la población con atención y alimentos.  

3. La enseñanza 

Las órdenes mendicantes habían sido defensoras de la organización basada en la 

separación de las repúblicas de españoles e indios y, aunque en la práctica tal división 

no había sido tajante, parece ser que en ciertos ámbitos como el eclesiástico seguía 

siendo funcional. Los franciscanos de la villa de Toluca cuidaban de la enseñanza de 

la doctrina todos los domingos, pero antes de la misa era que se instruía a los indios y 

por las tardes a los españoles o “gente de razón”.302 Otra separación que se hacía para 

la instrucción era la de mujeres y hombres -por la mañana y noche respectivamente-, 

método que se consideraba muy provechoso para la población; sin embargo, pese a 

ser costumbre a veces no se cumplía de manera rigurosa.303 

 Dentro de la provincia del Santo Evangelio, el convento de Toluca estaba 

destinado a servir de escuela de teología escolástica y moral, a ésta se remitían los 

religiosos que concluían el curso de artes y de teología escolástica.304 Pero la 

enseñanza que brindaban no se limitó a la doctrina y materias propias para de 

formación de clérigos. Los estudios en las áreas de teología moral, filosofía y lengua 

mexicana eran para los religiosos, pero estaban abiertos a los hijos de los vecinos.305 

Además, el convento mantenía una escuela de párvulos en la que se enseñaba a rezar, 

leer y escribir.306 El establecimiento de conventos significó la oportunidad de contar 

con acceso a estudios para los vecinos; de otra manera habrían tenido que enviar a sus 

                                                           
301 AGI, México, 43, n. 37, ff. 14-73. Testimonio de autos hechos sobre la información hecha por la 
justicia ordinaria de la ciudad de Toluca, 1669. 
302 BNMFR, Archivo franciscano, caja 111, vol. 1519, exp. 4 [9], ff. 9-41. Testimonio del corregidor de 
Toluca sobre la administración y obvenciones del convento franciscano, 1723. 
303 CEHM-Carso, Fondo CDLXX-3, Toluca y Marquesado del Valle, caja 25, documento 1, ff. 6v, 7v y 
10v. Información de fray José de Isla sobre el estado de la doctrina de la parroquia de Toluca, 1749. 
304 BNINAH, Fondo franciscano, v. 149, exp. 32, f. 1. Informe sobre el convento de Toluca, s/f, y vol. 

150, exp. 54, ff. 316-327. Informe anual del convento de Toluca, 1776. 
305 AGI, México, 59, R. 3, N. 37, f. 15. Pretensión del franciscano fray Juan Fernández Cejudo de fundar 
un convento de recolección en la ciudad de Toluca, 1690. Se menciona que en el convento había tres 
lectores que enseñaban teología moral; otro, filosofía, y otro, “lengua mexicana” y que a las clases 
entraban “no sólo religiosos que tienen nuestros prelados superiores señalados en este convento 
sino también hijos de vecinos seculares de esta ciudad”. 
306 BNINAH, Fondo franciscano, v. 149, exp. 32, f. 1v. Informe sobre el convento de Toluca, s/f. 



111 

  

hijos a la ciudad de México. Así, la fundación de conventos supuso la oportunidad de 

intentar romper con algunos lazos de dependencia respecto a la capital. En 1731 el 

juez eclesiástico de Toluca, Juan Barón de Lara, don Manuel de Medrano -síndico del 

convento de San Francisco-, don Matías José de Eguiluz, don George Martínez y don 

Diego de Villegas, presbíteros, en nombre del vecindario dieron poder a don 

Francisco Javier Marqués, procurador de la Real Audiencia, para que solicitara 

gracias de su majestad para que, como sucedía en las ciudades de Puebla, Querétaro y 

otras de Nueva España, los estudiantes de filosofía o teología pudieran recibir sus 

grados con sólo el testimonio o certificación de los catedráticos. Ese poder se derivó 

del “auge de vecindad” en Toluca y alrededores (Metepec, Ixtlahuaca, 

Temascaltepec, Sultepec y Malinalco) y de que se había fundado el convento de la 

orden de la Merced en el que también se dictaban estudios mayores (gramática).307 

Los establecimientos conventuales, entonces, como centros educativos ayudaron a 

promover el apego a la villa y, en consecuencia, el deseo de asemejarla a otras urbes 

del reino solicitando privilegios concedidos a éstas.  

Un asunto a tomar en cuenta es ¿de quiénes son las voces que se expresan en 

esos informes? El sector que predomina en las averiguaciones es el español con quien 

los franciscanos tenían una buena relación, situación que algunos testigos hacen 

explícita al señalar que llevaban una amistad o compadrazgo con los religiosos.308 

Solamente en el informe de 1749 aparecen varios indios principales de los barrios de 

San Juan Bautista, Santa Clara, San Bernardino y San Miguel y de los pueblos de 

Calixtlahuaca y Tecaxic; todos ellos se habían desempeñado como alguaciles y 

fiscales de la iglesia.309  

 Los informes fueron un medio de defensa, de legitimación y justificación de la 

presencia de la orden seráfica porque exponían los servicios prestados al rey. Cada 

                                                           
307 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 67, leg. 3, ff. 139-140. Poder para 

solicitar licencia para obtener grado de estudios, 1731. 
308 BNMFR, Archivo franciscano, caja 111, vol. 1519, exp. 4 [9], f. 20. Testimonio del corregidor de 
Toluca sobre la administración y obvenciones del convento franciscano, 1723. Don Pedro de Espinoza 
era compadre del padre guardián, fray Diego de Oquendo, porque le había bautizado a dos hijos. Los 
testigos eran funcionarios de cofradías, oficiales de gobierno y comerciantes. 
309 CEHM-Carso, Fondo CDLXX-3, Toluca y Marquesado del Valle, caja 25, documento 1, ff. 1-19. 
Información de fray José de Isla sobre el estado de la doctrina de la parroquia de Toluca, 1749. 



112 

  

informe local pretendía ser la imagen del todo porque se presentaban como ejemplos 

del estado de la provincia del Santo Evangelio. Además de medio de defensa, los 

informes también sirvieron para exponer las relaciones sociales entre las órdenes y la 

feligresía, no sólo porque un asunto que tocaban era el trabajo espiritual en provecho 

de ella, sino porque requerían de los testimonios de sus miembros.  

 

3.2 Del monopolio franciscano a la diversidad de entidades: fundaciones de 

otras familias religiosas 

 

La relación entre fundaciones de conventos y ciudades es un fenómeno que se 

remonta a la Edad Media pero, como lo afirma Ángela Atienza, es necesario 

reflexionar sobre la continuidad de esa relación en los siglos XVI y XVII, debido a la 

maximización de la función de dichas corporaciones como ordenadoras de los 

territorios.310 Las fundaciones fueron procesos difíciles de llevar a conclusión, tanto 

por la necesidad de contar con recursos materiales como por la búsqueda de la 

confirmación jurídica. Como bien ha planteado Jessica Ramírez, una fundación 

supone el estudio del orden social que la acogió, sus particularidades, así como de los 

grupos que intervinieron, sus intereses y relaciones.311 La fundación de una 

corporación fue un proceso jurídico de definición de autoridad y representación en el 

mundo corporativo de Nueva España. Para el historiador es una puerta abierta hacia 

la comprensión de los distintos sectores en la conformación del ordenamiento 

político-eclesiástico.  

 Ante una villa que se ostentó durante mucho tiempo como ciudad, como 

Toluca en el siglo XVIII, la fundación de conventos fue un factor que ayudó a 

configurar una pequeña urbe nodal en la región y a arraigar a la población. Es 

mediante las fundaciones logradas y las frustradas que se puede notar un deseo de los 

vecinos de contar con agrupaciones que respondieran a su religiosidad y necesidades 

de enseñanza, resguardo y protección.  

 

                                                           
310 ATIENZA, “La expansión del clero regular en Aragón durante la Edad Moderna”, p. 18.  
311 RAMÍREZ, Los carmelitas descalzos en la Nueva España, pp. 13 y 14. 



113 

  

3.2.1 Las fundaciones franciscanas frustradas 

 

En 1690 el franciscano fray Juan Fernández Cejudo hizo una petición para fundar un 

convento de recolección en la villa de Toluca y otro de religiosas de Santa Clara 

debido a que algunos vecinos había ofrecido algunos bienes para dichas obras.312 Sin 

embargo, después de una averiguación el corregidor informó a la Audiencia no 

“haber todavía efectos para el costeo de dichas fundaciones sin haberse prometido por 

los vecinos cosa considerable para su perfección [y] no ser necesarias según el 

presente estado de la república para su pasto espiritual”.313  

Las casas de recolección eran fruto del espíritu reformador, tenían el objetivo 

de promover la oración y penitencia en un afán por mantener la observancia.314 La 

recolección franciscana fue fundada en Castilla en el capítulo general de Toledo de 

1583 donde se estipuló como función, “propiciar ambientes de recogimiento y 

silencio para perfeccionar la vida espiritual y llevar la observancia de la regla con 

rigor”. Los ocupantes de estas casas debían seguir preceptos más estrictos sobre la 

pobreza, la clausura, la oración y la penitencia.315 En Nueva España el comisario fray 

Hernando de la Rúa promovió la fundación de casas de recolección como parte de los 

mandatos del ministro general, fray Alonso de Salicense. En 1666 se dispuso 

establecer tres o más conventos de recolección en cada provincia. En la del Santo 

Evangelio de México se fundaron tres el año siguiente: el de San Cosme, extramuros 

de la ciudad de México, y los de Totomihuacán, Topoyanco y Huaquechula (obispado 

de Puebla).316 Dichas casas fueron un elemento para hacer frente a la relajación que 

por muchos rumores se decía prevalecía entre los regulares de Nueva España.  

                                                           
312 AGI, México, 59, R. 3, N. 37, f. 1. Pretensión del franciscano fray Juan Fernández Cejudo de fundar 
un convento de recolección en la ciudad de Toluca, 1690. 
313 AGI, México, 59, R. 3, N. 37, ff. 1v y 2. Pretensión del franciscano fray Juan Fernández Cejudo de 
fundar un convento de recolección en la ciudad de Toluca, 1690.  
314 ECHEVERRY, “Imaginario franciscano en Nueva Granada, 1550-1630”, pp. 248 y 459. En España 

abundaron en el siglo XIV como germen del espíritu renovador de la disciplina en el franciscanismo. 

MARTÍNEZ, El peso de la Iglesia. Cuatro siglos de órdenes religiosas en España, p. 120. 
315 RUBIAL, “Las órdenes mendicantes evangelizadoras en Nueva España”, p. 153. 
316 RUBIAL, “Las órdenes mendicantes evangelizadoras en Nueva España”, pp. 154-156.  



114 

  

Los dos principales obstáculos que impidieron la fundación del convento de 

recolección en Toluca fueron la poca necesidad que se pensaba tenía la villa de él, por 

la buena administración que ejercían ya los franciscanos, y la falta de fondos 

suficientes para su establecimiento. La falta de más donadores puede responder a la 

ausencia de una oligarquía interesada en incrementar su capital simbólico al colaborar 

con obras piadosas; o tal vez sí la había, pero prefería colaborar en otro tipo de 

manifestaciones de caridad. El aspecto económico era crucial porque sin bienes 

dotales sobrevenía la incertidumbre sobre la manutención de la casa; además, estaba 

dispuesto que sólo podían sostenerse de limosnas. A partir del Concilio de Trento se 

magnificó el valor de las obras y gestos piadosos, por lo que la fundación o dotación 

de un nuevo convento era considerada una de las acciones más significativas como 

índice de religiosidad y abono para la salvación y la eternidad.317 Socialmente 

significaba prestigio y distinción pero, como se verá, fue difícil que un donador 

aislado viera concretada una obra piadosa.  

 Por la averiguación se supo que sólo una persona era la que había ofrecido un 

rancho y una casa que valían poco más de 3 000 pesos, caudal que fue considerado 

insuficiente para la edificación y manutención del convento de recolección, mientras 

que para el de clarisas no se había ofrecido nada.318 De manera que no concurrían las 

condiciones materiales mínimas, ni la necesidad para los establecimientos. Esto 

opinaban los corregidores anteriores de la villa (el capitán Antonio Ortiz de Galdos, 

el capitán don Pedro Trigo de Baamonte y el capitán don Juan de Somosa), otros 

oficiales seculares (el teniente general Sebastián de Navarrete, el alcalde mayor del 

pueblo de Malinalco don Andrés Ramírez de Arellano y el alguacil en turno de la 

villa, don Francisco de Cabañas) y los religiosos regulares de la parroquia. La 

fundación de los conventos era considerada útil para los vecinos, pero las palabras del 

corregidor ya dejaban entrever la génesis de posibles conflictos al expresar que, si las 

fundaciones se verificaban, los feligreses podrían elegir a sus confesores. 

                                                           
317 ATIENZA, “La expansión del clero regular en Aragón durante la Edad Moderna”, p. 27. 
318 AGI, México, 59, R. 3, N. 37, f. 3v. Pretensión del franciscano fray Juan Fernández Cejudo de fundar 
un convento de recolección en la ciudad de Toluca, 1690.  



115 

  

 Por su parte, en 1690 el párroco franciscano, fray Baltazar de Carrera, 

manifestó su simpatía por la fundación del convento de recolección mientras fuera 

para “ampliar el buen ejemplo y edificación de los feligreses” y, para el de clarisas, 

siempre que sus misas conventuales no perjudicaran a las de la iglesia parroquial 

mayor.319 En el mismo sentido favorecedor se expresó fray Clemente de Ledezma, 

padre guardián del convento de la Asunción sobre el convento de religiosos recoletos, 

refiriéndose a que se daría consuelo a algunos devotos. Mientras que sobre el de 

mujeres señaló su utilidad para que pudieran ingresar las hijas de los vecinos de la 

ciudad y consiguieran ser “asistidas con comodidad” en lugar de que estuvieran en 

conventos distantes.320 La autoridad ordinaria, representada por el juez eclesiástico, 

también manifestó el bien que las fundaciones harían a los vecinos, pero además a la 

ciudad misma porque harían que fuera “honorífica y lustrosa”.321 Los fiscales 

aludieron a varias otras disposiciones que reafirmaban el cuidado que la Corona tenía 

en la fundación de nuevos establecimientos eclesiásticos. En la Recopilación de Leyes 

de los Reinos de las Indias -libro primero, ley segunda, título 6- se especificó que: 

no se erija, instituya, funde, ni constituya iglesia catedral ni parroquial, 

monasterio, hospital, iglesia votiva, ni otro lugar pío ni religioso sin 

licencia expresa nuestra […] sin embargo de cualquier permisión que se 

hubiere dado a nuestros virreyes u otros ministros, que en cuanto a esto la 

revocamos y damos por ninguna y de ningún valor ni efecto.
322  

 

La obligatoriedad de la licencia del rey, aunque no era una medida que se tratara de 

trasgredir en el caso de la fundación de los conventos dichos, sirvió para reafirmar la 

autoridad inmemorial que se tenía al respecto. Pero el cuidado en el establecimiento 

de nuevos conventos no se refería sólo a propiciar su formalidad sino también a evitar 

su proliferación y, con ello, la acumulación de bienes. 

                                                           
319 AGI, México, 59, R. 3, N. 37, ff. 9v y 10. Pretensión del franciscano fray Juan Fernández Cejudo de 
fundar un convento de recolección en la ciudad de Toluca, 1690. 
320 AGI, México, 59, R. 3, N. 37, f. 12v. Pretensión del franciscano fray Juan Fernández Cejudo de 
fundar un convento de recolección en la ciudad de Toluca, 1690.  
321 AGI, México, 59, R. 3, N. 37, ff. 3 y 17v. Pretensión del franciscano fray Juan Fernández Cejudo de 
fundar un convento de recolección en la ciudad de Toluca, 1690. Hay que recordar las varias cédulas 
que inhibían el establecimiento de nuevos conventos (4 de marzo de 1561, 9 de marzo de 1593, 3 de 
abril de 1605, 20 de agosto de 1643 y 18 de febrero de 1646) y que se reflejan en la rigurosidad de los 
requisitos para poder otorgar licencia.   
322 Recopilación de Leyes de los Reinos de las Indias, tomo I, p. 25.  



116 

  

 El afán del vecindario toluqueño pervivía a inicios del siglo XVIII. En 1716 

un grupo de vecinos otorgó poder al jesuita Juan de Oviedo y al franciscano fray Juan 

de Cejudo, estantes en Roma y procuradores, para solicitar licencia para la fundación 

de un convento de Santa Clara y que conseguida acudieran con el breve papal ante el 

Consejo de Indias para solicitar la correspondiente del rey.323 Sin embargo, no 

contamos con testimonios que indiquen que las gestiones se hicieron. La fundación 

de un convento para mujeres fue una de las carencias que tuvo la villa, de ahí la 

latente preocupación del vecindario por ofrecer una opción de vida a las mujeres ya 

fuera mediante un convento, un beaterio o alguna obra pía en favor de huérfanas.  

 

3.2.2 Fundación del hospital de Nuestra Señora de Guadalupe de la orden 

de San Juan de Dios 

 

Poco tiempo después del intento de fundación de las dos casas mencionadas, la orden 

hospitalaria de San Juan de Dios llegó a la villa de Toluca. Como ocurrió con muchas 

otras fundaciones de esta orden, su llegada respondió a las facilidades otorgadas por 

un benefactor que dispuso un fondo dotal. El bachiller don Antonio de Sámano y 

Ledezma les donó una hacienda en Zinacantepec para que fundaran un hospital bajo 

la advocación de Nuestra Señora de Guadalupe. El proyecto se aprobó en 1695 y se 

dispuso que estuviera a cargo la orden de San Juan de Dios. Pero debido a la carencia 

de recursos, los seis primeros religiosos que ocuparon las casas de adobe, sede del 

hospital, las abandonaron. Los primeros frailes estuvieron en esa hacienda hasta 1703 

cuando lograron recaudar limosnas para la construcción de un verdadero hospital.324 

Fray Sebastián González se hizo cargo de la fundación y logró recaudar recursos que 

permitieron reconstruir el hospital, ampliar las instalaciones, construir una iglesia y 

                                                           
323 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 63, leg. 1, ff. 60v-61. Poder para 

pedir en Roma la fundación de un convento de Santa Clara, 1716. Los involucrados fueron el bachiller 

don Pedro Jiménez, don Juan Fernández de Peregrina, don Nicolás de Arellano y Sosa, don José 

Sánchez de Vargas Malpica, don Juan de Verdeja (presbítero), don Pedro Trigo de Baamonte 

(corregidor de 1709 a 1710), don Alonso de Grada Villagómez, don Manuel de Carbajal, Jacome 

Granero, don Diego de Arellano, don Antonio de Villaseca y Simón de Medrano.  
324 MURIEL, Hospitales de la Nueva España, tomo II, p. 38.  



117 

  

que más juaninos llegaran a mediados del siglo XVIII.325 Poco fue el tiempo que 

administró la hacienda donada porque en 1708 se vendió a don José de Berra; la 

orden seguiría percibiendo renta por ella porque 10 000 pesos quedaron impuestos a 

censo redimible y el líquido se invertiría en la fábrica del convento y el hospital.326 

 Esta fundación se sitúa dentro de la segunda etapa de expansión de la 

provincia del Espíritu Santo de la orden de San Juan de Dios en Nueva España. La 

primera había transcurrido de 1604 a 1649. Fue la etapa fulgurante en la que se 

fundaron 21 hospitales en las principales urbes del reino. La segunda etapa, pues, fue 

de expansión sostenida y corresponde a los años 1650-1699 con quince fundaciones. 

Finalmente, la tercera, de expansión moderada, comprendió de 1700 a 1750 con 

catorce fundaciones.327 El instituto de la orden, la labor hospitalaria, había 

coadyuvado a que las fundaciones fueran aprobadas; respondían a la necesidad de 

prestar ayuda asistencial a los enfermos y atención espiritual, por lo que la necesidad 

que tenían los pueblos de establecimientos de este tipo fue un argumento fuerte a su 

favor. Las autoridades seculares y eclesiásticas de Nueva España solicitaron la 

presencia de la orden para fundar o para hacerles entrega de hospitales ya fundados 

porque pensaban que estarían mejor administrados y atendidos.328 

En materia asistencial, en Toluca sólo se contaba con los servicios brindados 

por la orden franciscana que financiaba los servicios de médico y botica. Se entendía 

por hospital una casa que recibía a los necesitados ya fueran pobres, peregrinos, 

                                                           
325 ALBERRO, Apuntes para la historia de la Orden Hospitalaria de San Juan de Dios en la Nueva 
España. México, 1604-2004, pp. 152 y 153. En algunas escrituras notariales de la orden de San Juan 
se reconoce a este fraile como fundador, procurador y administrador del convento. AGNEM, Sección 
histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 155, leg. 2, ff. 199v-213. Escritura de venta de hacienda 
de la orden de San Juan, 1708. 
326 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 66, leg. 12, ff. 55v-60. Testamento de 
don José de Berra, 1715 y caja 155, leg. 2, ff. 199v-213. Escritura de venta de hacienda de la orden de 
San Juan, 1708. Para 1693 era conocida con el nombre de la Estanzuela y tenía -junto con la hacienda 
de San Pedro Tenayaque en Temascaltepec- un censo de 5 000 pesos a favor del convento de 
religiosas de la Encarnación de la ciudad de México. El precio de venta fue de 11 000 pesos de los 
cuales 10 000 quedarían reconocidos a censo. Entre las condiciones de venta estipuladas estaba que 
los religiosos podían visitar la hacienda para cuidar de que si se necesitara algún reparo se hiciera por 
parte del comprador o de ellos y que de venderse se pidiera el consentimiento de los religiosos y 
fuera a persona abonada. 
327 ALBERRO, Apuntes para la historia de la Orden Hospitalaria de San Juan de Dios en la Nueva 

España. México, 1604-2004, pp. 120-175. 
328 ROCHER, “La provincia del Espíritu Santo de San Juan de Dios de Nueva España”, p. 1304. 



118 

  

huérfanos o enfermos. Se ha considerado que en el siglo XVI en la región de la 

cuenca del alto Lerma funcionaron hospitales en Ixtlahuaca, Jiquipilco, Jocotitlán y 

Atlacomulco, lugares que representaban un puente entre la cuenca de México y 

Michoacán. No obstante, no subsistieron en el siglo XVII probablemente ante la 

disminución de la población.329  

La necesidad de contar con un hospital en la villa de Toluca ya se había hecho 

patente desde 1693, cuando José Aguado Chacón, arrendatario de alcabalas de 

Lerma, donó una casa y un solar en el barrio de San Juan Bautista para la fundación. 

Ese mismo año el comerciante español Antonio de Loperena estableció que si la dote 

que dejaba a su hija Antonia de Loperena no se usaba por muerte de ella, se dieran 

100 pesos al hospital de los betlemitas o a otro que se pretendiera fundar.330 Chacón 

pidió que estuviera a cargo de la orden de Nuestra Señora de Belén, la primera 

originada en las Indias. Su devoción a esos religiosos con hospital y casa en la ciudad 

de México lo motivó a ceder las propiedades con la condición de que ellos 

consiguieran las licencias correspondientes. Además de estar motivado por la 

devoción que tenía a la orden, el donante deseaba que hubiera una casa que brindara 

ayuda a los enfermos e instrucción a niños y jóvenes.331 Por parte de un grupo de 

vecinos de Toluca se hizo solicitud al padre prefecto de la orden para que aceptara la 

donación -un sitio y 1 000 pesos concedidos por Chacón- y gestionara las licencias 

necesarias para el establecimiento.332 La fundación no se concretó, pero la solicitud 

quedó como antecedente de que la villa podía fungir como sede de dicha orden. Años 

más tarde, en 1730 don Bernabé Serrano informó a la provincia betlemita que sabía 

                                                           
329 GARCÍA CASTRO, Indios, territorio y poder en la Provincia Matlatzinca, pp. 202, 204 y 206.  A 

principios del siglo XVII, el gobernador y cabildo indio en Toluca daban en arrendamiento a un vecino 

español el “sitio de estancia” que había pertenecido al hospital.   
330 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 46, leg. 14, ff. 316-324v. Poder 
para testar otorgado por Antonio de Loperena, 1693. 
331 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 46, leg. 14, ff. 261v y 276-278v. 
Donación de casa y solar al hospital de Betlemitas, 1693. Además, se comprometió a entregar 1 000 
pesos, la mitad cuando se hubiera iniciado la fábrica y lo restante para las camas y ropa de las 
enfermerías.  
332 AGNM, Indiferente Virreinal, vol. 834, exp. 1, ff. 258 y 259. Solicitud de la ciudad de Toluca al 

prefecto mayor betlemita para que se funde un hospital, 1693. Agradezco a Jonatan Moncayo 

Ramírez por haberme proporcionado este documento.  



119 

  

de su intención de establecerse en la villa. para lo cual donaba una casa.333 De nuevo 

el intento no se concretó, pero la iniciativa de los dos feligreses y la intervención de 

los vecinos de la ciudad muestran su patente necesidad de contar con un 

establecimiento de esa índole.334  

 Volviendo a la fundación exitosa del convento de San Juan de Dios, es 

necesario hacer patente la oposición franciscana. Por parte de la orden de San 

Francisco se presentó una contradicción debido a que consideraron que no se había 

seguido el procedimiento adecuado. Su inconformidad se resumía en los siguientes 

puntos: 

1. No se les había tomado opinión sobre el establecimiento del nuevo convento, 

cuestión señalada por la bula de Clemente VIII (1592-1605), Quoniam ad 

institutum, que prohibía la edificación de casas regulares o conventos sin antes 

haber obtenido licencia del obispo, citado a “las partes interesadas” y los 

prelados o procuradores de los conventos que estuvieran fundados y que éstos 

hubieran expresado su consentimiento. Como la llegada de la orden de San 

Juan de Dios había sido “con dolo y fraude de los derechos apostólicos”, 

habían incurrido en penas de “inobediencia, excomunión y privación del 

oficio”.335  

                                                           
333 AGNM, Indiferente Virreinal, vol. 834, exp. 1, ff. 260. Donación de una casa para la fundación del 

hospital betlemita en la ciudad de Toluca, 1730. Agradezco a Jonatan Moncayo Ramírez por haberme 

proporcionado este documento. En 1732 se tiene constancia de un solar donado a la misma orden 

por parte de don Domingo Serrano, aunque éste menciona que la orden rechazó la donación por lo 

que incluyó dicha propiedad dentro de los bienes a heredar. Aunque no se menciona si la fundación 

pretendida era para la villa de Toluca.333 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, 

caja 67, leg. 3, ff. 101-106. Testamento de don Domingo Serrano, 1732. 
334 La orden de Nuestra Señora de Belén ensanchó su hospitalidad incursionando en los ámbitos de 

curación e incurabilidad y socorro de mujeres pobres en el periodo 1681-1703. Los hospitales 

fundados entonces fueron los de Puebla, Oaxaca, Cuzco y Potosí. MONCAYO, “La Orden Hospitalaria 

de Nuestra Señora de Belén en la Monarquía Hispánica, 1655-1768”, p. V. El intento de fundación en 

Toluca nos remite a esta etapa de expansión en las Indias; si bien no se concretó, la intención de los 

vecinos de pedir la protección de la orden en un ejercicio de caridad de esa índole muestra cómo se 

extendió el prestigio de esa orden.  
335 BNMFR, Archivo franciscano, caja 111 vol. 1519, exp. 2, f. 3. Contradicción que la religión de San 
Francisco hizo del sitio que los religiosos de San Juan de Dios tomaron para su fundación en la ciudad 
de Toluca, 1664 (es la fecha que marca la clasificación del documento, pero no es mencionada en el 
texto). 



120 

  

2. Dicha orden no tenía privilegios, como otras -Congregación de San Francisco 

de Paul y Carmelitas descalzos-, para fundar conventos en cualquier lugar y 

además esas concesiones ya habían sido revocadas por bula de Urbano 

VIII.336 

3. Si bien tal licencia se había concedido a la Compañía de Jesús, los integrantes 

de la orden de San Juan de Dios no podían alegar estar en la posesión del 

mismo privilegio por ser “religión mendicante” y en caso de estarlo, no debían 

perjudicar la presencia de la orden franciscana que también tenía ese 

carácter.337 

El principal argumento de los franciscanos en su defensa fue la inobediencia de la 

autoridad apostólica, pero también se apeló a la falta que significaba la invasión del 

territorio ocupado por la orden dentro de la urbe. Por bulas de Clemente IV (1265-

1268) y Julio II (1503-1513) se había determinado que no se podía fundar convento 

de regulares dentro del espacio de 300 cañas o 600 varas castellanas alrededor de 

otro. Los franciscanos argumentaban que la nueva casa de recogimiento estaba a sólo 

180 varas del convento de la Asunción.338  

En resumen, eran dos las peticiones de los franciscanos: seguir las 

disposiciones apostólicas y cuidar que no hubiera proximidad física entre los 

establecimientos. Esta última petición también buscaba que los recién llegados se 

apegaran a las disposiciones reales, específicamente a la referente al establecimiento 

de hospitales en lugares altos y distantes del centro de las poblaciones.339 La hacienda 

                                                           
336 BNMFR, Archivo franciscano, caja 111 vol. 1519, exp. 2, ff. 3v y 4. Contradicción que la religión de 
San Francisco hizo del sitio que los religiosos de San Juan de Dios tomaron para su fundación en la 
ciudad de Toluca, 1664 (es la fecha que marca la clasificación del documento, pero no es mencionada 
en el texto). 
337 BNMFR, Archivo franciscano, caja 111 vol. 1519, exp. 2, f. 4. Contradicción que la religión de San 
Francisco hizo del sitio que los religiosos de San Juan de Dios tomaron para su fundación en la ciudad 
de Toluca, 1664 (es la fecha que marca la clasificación del documento, pero no es mencionada en el 
texto). 
338 BNMFR, Archivo franciscano, caja 111 vol. 1519, exp. 2, f. 4v. Contradicción que la religión de San 
Francisco hizo del sitio que los religiosos de San Juan de Dios tomaron para su fundación en la ciudad 
de Toluca, 1664 (es la fecha que marca la clasificación del documento, pero no es mencionada en el 
texto). 
339 BNMFR, Archivo franciscano, caja 111 vol. 1519, exp. 2, f. 4v. Contradicción que la religión de San 
Francisco hizo del sitio que los religiosos de San Juan de Dios tomaron para su fundación en la ciudad 
de Toluca, 1664 (es la fecha que marca la clasificación del documento, pero no es mencionada en el 



121 

  

donada para la fundación (llamada Nuestra Señora de Guadalupe) por don Antonio de 

Sámano Ledezma estaba en el pueblo de Zinacantepec, jurisdicción de Metepec y 

tenía un valor comprendido entre 14 y 15 000 pesos. Estaba dada en censo a Juan 

Ortiz de Galdos en 650 pesos mensuales, cantidad que la orden de San Juan de Dios 

recibiría a partir de la donación.340 El establecimiento del hospital de San Juan de 

Dios fue un proceso largo que inició posiblemente antes de 1695 porque se hacen 

continuas referencias a él como “nuevamente fundado”.341 Los recursos del marqués 

del Valle de Oaxaca pudieron ser vitales para que funcionara. En 1737 se menciona 

que dicho establecimiento estaba en funcionamiento a “costa del caudal del 

marqués”.342 El hospital estaría abierto a todos pero, de manera, especial, el donador 

se reservó la facultad de establecer una sala con camas para la curación de sacerdotes 

y “otras personas eclesiásticas”.343 

 La caridad en materia de atención a los enfermos había sido sólo puesta en 

práctica por la orden franciscana, que tenía una enfermería en el convento de la 

Asunción. Con esta otra fundación se amplió la oferta asistencial en la villa, aunque 

el funcionamiento del hospital de San Juan quedó sujeto a los recursos con los que 

contara. Desde su origen se recomendó que no se admitieran en él enfermos si no se 

                                                                                                                                                                      
texto). La primera sede del convento fue una casa comprada a los herederos de Lucas Sánchez de la 
Vega. AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 48, leg. 1, ff. 215-218. 
Testimonio sobre la donación de Antonio de Sámano a la orden de San Juan, 1695. 
340 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 48, leg. 1, ff. 73v-85. Donación 
de don Juan Antonio de Sámano al hospital de San Juan de Dios, 1695. Además, Ledezma donó varios 
ornamentos de culto. Las condiciones sobre la donación fueron: las advocaciones que debía de tener 
eran la de Nuestra Señora de Guadalupe y san José, no se podía vender ni censar la hacienda sino 
pasados diez años, se especificaban las instalaciones con las que debía de contar, a cambio los 
religiosos celebrarían una serie de misas en favor del alma del benefactor y darían sepultura a su 
cuerpo en el altar que correspondía a los religiosos. Para 1700 la hacienda ya la tenía en 
arrendamiento don Gaspar de Villalpando y, junto con los demás bienes de la orden estaban bajo la 
administración del capellán del convento fray Sebastián González. Aunque ese mismo año se canceló 
la escritura de arrendamiento. AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 50, leg. 
12, ff. 11 y 12. Poder otorgado por la orden de San Juan de Dios, 1700 y caja 57, leg. 2, ff. 141v-143.  
Cancelación de escritura de arrendamiento, 1700. 
341 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Documentación varia, Copias, caja 48, leg. 1, ff. 

227-228. Poder otorgado por los religiosos de san Juan de Dios, 1695. 
342 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Documentación varia, Copias, caja 90, leg. 8, f. 3. 

Junta semanaria sobre la ayuda brindada al hospital de San Juan de Dios, 1737.  
343 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 48, leg. 1, ff. 73v-85. Donación 
de don Juan Antonio de Sámano al hospital de San Juan de Dios, 1695. 



122 

  

tenían los recursos suficientes para su manutención. Su sustento parece haber sido 

difícil porque en 1754 el clérigo don José Arias Favila perdonó 500 de los 1 000 

pesos que la orden de San Juan le debía de un préstamo “a causa de las cortedades 

que experimentan [los religiosos] y de los pocos sufragios que adquieren […] ésta 

cantidad se convirtió en sus alimentos, los de los pobres enfermos y en reparos del 

convento que amenazaba ruina”.344 

 A pesar de los pocos recursos con los que contó la orden de San Juan de Dios, 

este hospital se convirtió en un establecimiento importante por la atención que 

prestaba aun de manera coyuntural. Su función fue esencial ante adversidades como 

las epidemias. Por ejemplo, durante la de 1737, el hospital dio asistencia a numerosos 

enfermos, aunque auxiliado de un conjunto de vecinos prominentes que se ofrecieron 

para hacerse cargo de los gastos. Don Bernabé Serrano, don Antonio de Norsagaray, 

el bachiller don Felipe Ruíz de Pastrana y don Antonio López de León acordaron 

colaborar en la manutención del hospital para que se pudiera dar atención a los 

enfermos de la jurisdicción de Toluca (naturales, españoles y mestizos). Dichos 

“principales” de la villa ya ejercitaban la caridad ayudando a los enfermos de sus 

haciendas. A cambio, el gobernador del Marquesado del Valle, don Joaquín Francisco 

Javier de Ursúa y Arizmendi, conde de Lizárraga, les dio total independencia en las 

decisiones internas. Sólo el corregidor estaba habilitado para colaborar con el 

suministro de personal y recursos materiales. En  agosto de ese año se hizo la entrega 

del hospital a los benefactores, hecho en el que colaboraron el prior del convento 

carmelita, fray Domingo de los Ángeles, y el prior de la orden de San Juan de Dios, 

fray Antonio de Almeida.345  

 El estatuto de los hospitales de San Juan de Dios fue diverso, unos como el de 

Nuestra Señora de los Desamparados eran de Real Patronato y por tanto estaban bajo 

la autoridad del virrey; otros fundados por benefactores, un cabildo o una cofradía, se 

regían por los estatutos del hospital de los Desamparados de la ciudad de México, 

                                                           
344 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 100, leg. 12, ff. 101v-104, 
Donación de José Arias Favila a la orden de San Juan de Dios, 1754. 
345 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Documentación varia, Copias, caja 90, leg. 8, ff. 1-

12. Junta semanaria sobre la ayuda brindada al hospital de San Juan de Dios, 1737.  



123 

  

pero podían depender en ciertos aspectos de autoridades locales o del obispo.346 Este 

último caso fue el del hospital de Guadalupe de Toluca. Ante la epidemia fue el 

gobernador del Marquesado y los vecinos quienes tomaron la dirección del mismo y 

se hicieron cargo de aportar cuotas semanales para su manutención. La ayuda fue de 

tal magnitud que se consideró a ésta una “nueva fundación” hecha a cargo del 

gobernador del Marquesado, el conde de Lizárraga.347 La cuestión de las llamadas 

“nuevas fundaciones” permite ver que si bien algunos establecimientos piadosos 

entraban en decadencia, también hubo ocasiones en las que los esfuerzos se volcaban 

para aportarles recursos que maximizaran su funcionamiento.  

 Así como la ayuda de benefactores fue fundamental para la fundación del 

hospital de San Juan de Dios de Toluca, en épocas de crisis ésta fue también 

indispensable para su conservación. Lo ocurrido durante la epidemia pone de 

manifiesto la capacidad de la incipiente élite para resolver problemas de carácter 

público. La feligresía se benefició del hospital para ejercitar su caridad, reforzar su 

posición social y obtener asistencia durante crisis como las epidemias. El estatuto 

diverso de la orden y las dificultades que surgían en ciertos momentos al tener como 

principal ingreso las limosnas, permitieron que un grupo de vecinos pudiera manejar 

el hospital y contribuir al régimen. 

 Si tomamos en cuenta que la caridad, además de ser una virtud teologal, era 

un eslabón “fundamental para la vida en urbanidad”, porque permitía ejercer la 

justicia y cuidar de la armonía social al hacer frente a la pobreza,348 se puede entender 

la relevancia que el hospital cobraba en un poblado ávido de enlaces corporativos que 

confirmaran la distinción de la urbe y la de sus vecinos. La caridad era un marcador 

                                                           
346 ALBERRO, Apuntes para la historia de la Orden Hospitalaria de San Juan de Dios en la Nueva 

España. México, 1604-2004, pp. 84 y 85. El hospital de los Desamparados de la ciudad de México 

estuvo regido primero por su fundador, el doctor Pedro López y su hijo José, desde su fundación en 

1584 (fecha de la apertura, aunque el permiso se pidió dos años antes) hasta 1599 cuando por 

dificultades para mantenerlo se cedieron los derechos sobre él al rey Felipe III. La administración en 

manos de particulares se mantuvo hasta que en 1604 fue entregado a la orden de San Juan de Dios. 

SIGAUT, “Testamento del fundador Dr. Pedro López”. 
347 AGNM, Hospital de Jesús, vol. 354, exp. 1, ff. 10. Diligencias sobre la fundación de hospital en el 

convento de San Juan de Dios, 1737.  
348 MONCAYO, “La Orden Hospitalaria de Nuestra Señora de Belén en la Monarquía Hispánica, 1655-

1768”, pp. 6-18. 



124 

  

de hispanidad que permitía a quienes la ejercitaban presentarse como buenos 

cristianos,349 por consiguiente en el orden social también tenía la función de 

distinguir a aquellos que la cultivaban como colaboradores de una obra a la vez 

divina y terrenal. Además, la enfermedad era vista como una prueba divina que 

permitía al hombre ejercitar la paciencia y, con ello, crecer en madurez cristiana.350 

 En 1745 se intentó fundar una casa de recolección de San Juan de Dios en 

Toluca. Con patentes dadas por el comisario general, fray José Alonso Mayoral, 

llegaron a la villa con esa intención fray Miguel de Riofrio, fray Esteban de Jesús y 

otros religiosos. Por los servicios brindados en favor del vecindario, principalmente 

en la atención del culto divino y la administración de la penitencia, varios presbíteros 

y vecinos tuvieron la intención de dar poder a don Manuel Jiménez en 1746 para que 

suplicara a las autoridades de la orden hospitalaria o al rey que se quedaran los 

religiosos. Sin embargo, la escritura del poder no se completó, según apunta Juan 

Eusebio Chavero porque las partes “no ocurrieron a decirlo”.351 Si bien la fundación 

no llegó a concretarse, muestra cómo algunos establecimientos pudieron servir como 

punto de origen de otros nuevos. Sin embargo, probablemente la experiencia del 

hospital de San Juan y sus dificultades económicas no fue alentadora para solicitar 

otra fundación de la misma orden.  

 

3.2.3 La fundación carmelitana de Toluca, 1698: “amorosas” quejas 

 

La orden de los carmelitas descalzos llegó a Nueva España a finales del siglo XVI 

como parte de las órdenes reformadas promovidas por Felipe II como parte de un 

proyecto eclesiástico que pretendía: debilitar a las órdenes mendicantes en los reinos 

de las Indias, reafirmar la autoridad del clero secular y fortalecer el Regio Patronato. 

                                                           
349 MONCAYO, “La Orden Hospitalaria de Nuestra Señora de Belén en la Monarquía Hispánica, 1655-

1768”, pp. 23 y 24.  
350 GONZÁLEZ FASANI, “Llamados a servir: los hospitalarios de San Juan de Dios…”, p. 541.  
351 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 96, leg. 9, ff. 63v-64. Poder dado a 

don Manuel Jiménez, 1746. Los presbíteros involucrados fueron los bachilleres don Juan de Bensis, 

don Nicolás de Villegas, don Matías, José de Eguiluz, don Joaquín de Aguado, don Miguel Mercado, 

don Lucas de la Cruz y los vecinos don Miguel de Neyra, don Diego Gil, don Ignacio Martínez y don 

José Gómez del Castillo.   



125 

  

Estas nuevas órdenes estaban más sujetas a la autoridad de la Corona y se les 

concibió como dispuestas a realizar labores misionales sin protagonizar 

enfrentamientos con el clero secular, de ahí el apoyo para que llegaran a las Indias.352 

 Como parte del espíritu reformador planteado en el Concilio de Trento, entre 

la segunda mitad del siglo XV y la primera del XVI surgieron dieciocho institutos 

regulares cuyas funciones se enfocaron en la educación y el ministerio entre los 

seglares. De éstos sólo dos nacieron en la Península ibérica: los hospitalarios de San 

Juan de Dios y los carmelitas descalzos.353  

Los carmelitas establecieron varios conventos en Nueva España, el periodo en 

que hubo más fundaciones fue 1585-1614. Una ola de éstas se dio desde la llegada de 

los carmelitas a la ciudad de México en 1585 hasta la fundación de su novena casa en 

Querétaro en 1614. Además de estos dos, se fundaron los conventos de Puebla, 

Atlixco, Valladolid, Guadalajara, Celaya, el Santo Desierto de Cuajimalpa (después 

trasladado a Tenancingo) y Coyoacán.354 Posteriormente, como sucedió con otras 

órdenes, fueron pocos los conventos establecidos.  

Desde 1644 que se fundó el convento de Salvatierra, décimo convento de la 

provincia de San Alberto, la orden carmelita no estableció más fundaciones hasta el 

final de siglo, aunque lo intentó. En 1648, la provincia dio poder al procurador fray 

Lucas de la Cruz para que gestionara ante la Corte la licencia para fundar dos 

conventos en “cualquier parte de Nueva España”,355 pero parece que no se recibió una 

respuesta favorable. En 1661 los carmelitas descalzos consiguieron licencia para 

fundar un convento en Cholula, San Agustín de las Cuevas o Tacuba, pero se 

consideró que era de mayor utilidad establecerlo en Orizaba porque sólo había ahí un 

hospital de la orden de San Juan de Dios. En Cholula hubo oposición para la llegada 

                                                           
352 RAMÍREZ, “La reforma filipina del clero regular y el paso de nuevos hábitos a Indias, 1566-1585”, 

pp. 114, 132, 135 y 137. En ese grupo de órdenes están incluidos los jesuitas, los carmelitas descalzos 

y los franciscanos descalzos. Estos últimos llegaron a Nueva España en 1577 y los carmelitas descalzos 

en 1585. 
353 RAMÍREZ, “La reforma filipina del clero regular y el paso de nuevos hábitos a Indias, 1566-1585”, 

pp. 116 y 117.  
354 MELVIN, Building Colonial Cities of God, pp. 28, 36 y 46. 
355 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 92, exp. 6, ff. 1-6. Nombramiento de 

poder otorgado por los carmelitas descalzos a fray Lucas de la cruz, 1648.  



126 

  

de los carmelitas descalzos. En 1670 los clérigos don Juan Pardo de Ulloa, Rodrigo 

Pérez de Gálvez y Pedro de Medina dieron poder a Cristóbal del Castillo, don Lope 

de Figueroa y a los procuradores don Francisco San Juan Victoria y Miguel de 

Palacios para comparecer ante el Consejo de Indias en lo relacionado a la fundación 

del convento. Se oponían a ésta argumentando: la cercanía de los conventos 

carmelitanos de Puebla y Atlixco, el perjuicio que traería para los indios que eran 

pobres y hablaban en lengua mexicana, y el que representaba para los mismos curas 

quienes aun no tenían, con los derechos parroquiales, congruas suficientes para 

sustentarse.356 Recién ocurrida la secularización de la doctrina, el clero secular trataba 

de afianzar su posición de manera que lo que parece una alianza natural entre clero 

secular y carmelitas descalzos dependió de las condiciones de las parroquias.  

La fundación del convento de Orizaba se retrasaría hasta el siguiente siglo 

(1735) posiblemente por las gestiones para conseguir la licencia o porque hubo 

oposición por parte del cabildo catedral de Puebla de los Ángeles y del cura de 

Orizaba.357 El obispo de Puebla de los Ángeles, don Diego de Osorio, se opuso a la 

apertura del convento carmelitano alegando que no contaba con su licencia. En 

consecuencia, en 1670 el difinidor del convento carmelitano de San José, fray Diego 

de Cristo, mandó que se tomasen declaraciones a los religiosos para saber si el obispo 

había dado licencia de palabra. En respuesta el virrey Antonio de Toledo y Salazar, 

marqués de Mancera, dispuso que los religiosos que estaban en el convento se 

retiraran a otro y que se consumara el Santísimo Sacramento. Fray Pedro de Jesús 

declaró que el obispo le había dicho que el pueblo de Orizaba era de gente pobre y 

que no podría sustentar un nuevo convento, además de que por cédula real se había 

                                                           
356 AGI, Escribanía, 1037C, Pleitos del Consejo, f. 1. Los curas, el gobernador y naturales de Cholula 

con los carmelitas de San Alberto sobre que no fundasen conventos en la citada ciudad, 1672.  
357 AGI, México, 720, f. s/n. Expedientes de religiosos de la orden de carmelitas descalzos de 1711 a 

1757. Correspondencia de fray Juan de la Cruz, 1726. En 1726 el cabildo y cura se desistieron de la 

oposición a la fundación.  



127 

  

determinado no hacer nuevas fundaciones pero que habiendo leído la licencia de 

autorización real dio su aprobación, aunque no quiso hacerlo por escrito.358 

Ante la oposición que se presentó en Orizaba, la orden carmelita recurrió en 

1689 a poner en ejecución la fundación de un convento en Tacubaya que había sido 

aprobado por cédula de 1661. Aunque, en vista del largo tiempo que había pasado sin 

ejecutarse, el rey pidió informe sobre la conveniencia de la nueva fundación para 

conceder de nuevo licencia y mandó suspender la fábrica que ya estaba en marcha y 

en la que ya se había colocado al Santísimo en 1690.359 Los obstáculos impuestos 

para la fundación de conventos muestran que a pesar del apoyo real que tenía la orden 

carmelitana, tuvo que sortear dificultades derivadas de la defensa de la jurisdicción 

por parte del clero secular.    

Ésta fue parte de una segunda ola de fundaciones, de mucho menor intensidad 

que la primera. Se dio a finales del siglo XVII gracias al crecimiento económico 

regional y a la recuperación de la población novohispana.360 Incluyó los conventos de 

Tacuba (1689), Toluca (1698) y Oaxaca (1699). La orden carmelitana en 1697 dio 

licencia para la fundación de los conventos de San José de Toluca y Antequera, 

Oaxaca por la devoción de los vecinos a la orden y por las “repetidas instancias con 

que sus cabildos eclesiásticos y seculares” las solicitaron. El procurador general, fray 

José de Jesús María, había conseguido las licencias reales respectivas.361 A falta de 

cabildo en Toluca, es probable que quien hiciera gestiones fuera el de la ciudad de 

México. Gracias a las nuevas fundaciones la orden expandió su influencia y reforzó 

sus vínculos con las élites locales. Estas fundaciones reflejaron parte de un proceso de 

transformación más amplio en la geografía eclesiástica de Nueva España. La 

Provincia de San Alberto expandía su influencia, mientras que los distintos actores 

                                                           
358 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 73, exp. 4, ff. 1-4. Declaración jurídica 

de la licencia que dio el obispo de la Puebla de los Ángeles para la fundación del convento de Orizaba, 

1671.  
359 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 73, exp. 8, ff. 1-3. Manda el rey a 

suspender la construcción del convento de San Joaquín en Tacuba, 1690. 
360 MELVIN, Building Colonial Cities of God, pp. 28, 36 y 46.  
361 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 88, exp. 55, 2 ff. Licencia para fundar 

dos conventos en la provincia de San Alberto de Nueva España, 1697.  



128 

  

locales se manifestaron para defender sus derechos, poniendo en movimiento todo un 

engranaje de jurisdicciones. 

A pesar de las reales cédulas que prohibían la fundación de conventos, se 

concedieron licencias a la orden carmelita. El carácter de ésta -era una orden surgida 

de un proceso de reforma-362 y su política de financiar los nuevos establecimientos 

gracias a donaciones, le permitió presentarse como solvente y seguir expandiendo su 

área de influencia. Aunado a esto se vio favorecida también por la buena relación que 

mantenía con el clero secular.  

En 1693 algunos habitantes de San José Toluca presentaron una petición para 

fundar un convento carmelitano en la villa. En esta ocasión, la orden de San 

Francisco no manifestó oposición explícita como lo hizo con las solicitudes de 

fundación de conventos de recolección franciscana, el de clarisas o con el de la 

hospitalidad de San Juan de Dios. La petición de fundación carmelitana fue hecha por 

106 vecinos de la ciudad de Toluca, quienes escribieron al provincial de esa orden el 

16 de diciembre de 1693 y en 1698 obtuvieron respuesta favorable de parte del rey 

Carlos II. Una de las características de la orden carmelita era su estrecha relación con 

la población española de las ciudades. En este caso, ésta fue fundamental para la 

llegada de la orden debido a las gestiones y a los recursos financieros de ese grupo.  

La petición de los vecinos de Toluca fue presentada al padre provincial de la 

provincia de San Alberto, fray Bartolomé del Espíritu Santo y al virrey don Gaspar de 

la Cerda Sandoval, conde de Galve, quien elevó la petición al rey Carlos II. También 

se contó con la colaboración del clero secular y se pidió la licencia respectiva al 

marqués del Valle, don Nicolás de Aragón Pignatelli y Terranova.363 La licencia de 

este último fue otorgada en 1698 y sólo puso dos condiciones: que en caso de que la 

fundación incluyera tierras que estuvieran gravadas a favor del señorío, los carmelitas 

                                                           
362 A raíz de la reforma encabezada por Santa Teresa de Ávila, de la orden de Nuestra Señora del 
Carmen se desprendió la rama de los carmelitas descalzos quienes buscaban una vida de mayor 
compromiso frente a los votos de pobreza, castidad, obediencia y permanencia. La reforma teresiana 
logró consolidarse como una nueva orden religiosa dentro de la rama carmelitana el 20 de diciembre 
de 1593. RAMOS, Místicas y descalzas. Fundaciones carmelitas en la Nueva España, p. 3 y RAMOS, 
Imagen de santidad en un mundo profano, p. 41. 
363 Esposo de la heredera del marquesado Juana Pignatelli de Aragón Pimentel Carrillo de Mendoza y 
Cortés. 



129 

  

estarían obligados a pagar su renta y a pagar el derecho de veintena.364 Esta situación 

fue contraria a la que había sucedido años antes. Cuando se intentó fundar el Santo 

Desierto en Cuajimalpa (1597-1612), el marqués Pedro Cortés se opuso en un primer 

momento (1605), más tarde dio su apoyo y se convirtió en benefactor, motivado por 

la labor de ciertos frailes que apoyaban al grupo criollo dentro de la orden y por su 

fervor y piedad en el ministerio sagrado.365 Los donadores colaboraban con recursos y 

recibían a cambio un beneficio espiritual, estableciendo una relación de mutuo 

beneficio. Además de la aprobación, Pignatelli otorgó a los frailes el uso de agua, 

mientras que los carmelitas correspondieron con la obligación de sufragar una misa el 

día de san Andrés (30 de noviembre) a favor de los marqueses de Terranova de 

manera perpetua.366 El remanso concedido procedía del ojo de agua a faldas del cerro 

inmediato al pueblo de Oxtotitlán y de unas cieneguillas que estaban debajo de ese 

pueblo, los religiosos también adquirieron la facultad de disponer de él a arbitrio y 

voluntad.367 

El arzobispo Francisco de Aguiar y Seijas envío correspondencia al monarca 

sobre la pertinencia de la petición de fundación y los buenos servicios que había 

prestado la orden.368 El apoyo del clero secular se manifestó desde el ámbito local 

debido a que entre los vecinos que elaboraron el escrito de petición estuvo el bachiller 

don Juan Barón de Lara, quien fue juez eclesiástico de Toluca. Se puede pensar que 

su simpatía correspondía a la tendencia del clero secular a favorecer el 

establecimiento de las nuevas órdenes por considerarlas más propensas a estar bajo la 

                                                           
364 “Licencia del gobernador del Estado del Valle para la fundación del convento de los carmelitas de 
Toluca” en VICTORIA, El Convento de la Purísima Concepción de los Carmelitas…, pp. 116 y 112. La 
veintena era un derecho que consistía en un maravedí de cada veinte del precio de la tierra de 
cultivo, pagado en caso de que se vendiera. RODRÍGUEZ, Señoríos y feudalismos en el reino de 
Murcia, p. 297. 
365 RAMÍREZ, Los carmelitas descalzos en la Nueva España…, pp. 235-237 y 245. 
366 “Copia de una merced de agua que don Alonso de Morales, gobernador del Marquesado, concedió 
a los carmelitas en 1704” en VICTORIA, El convento de la Purísima Concepción, pp. 106-111. 
367 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Documentación varia, caja 77, leg. 11, ff. 31-32. 

Donación de remanentes de agua de la orden carmelitana a don Antonio Otero, 1726 y AGNM, 

Hospital de Jesús, leg. 326, exp. 20. Merced de agua de don Alonso de Morales, gobernador del 

Marquesado, al convento de carmelitas de Toluca, 1704. 
368 “Libro de fundación del convento de la Purísima Concepción de Toluca”, en VICTORIA, El Convento 
de la Purísima Concepción…, p. 24. 



130 

  

autoridad episcopal,369 pero también hay que considerar factores personales como su 

mera adhesión a la orden por preferencias devocionales. Barón de Lara no figuró 

entre los primeros donantes del convento, pero se distinguió debido a que fundó 

nueve capellanías de misas con caudales que sumaron 93 350 pesos a favor de sus 

padres, su hermano y las benditas ánimas del purgatorio, situación que resalta entre 

las capellanías fundadas a favor de los carmelitas descalzos de la Provincia de San 

Alberto.370 Las capellanías constituyeron la fuente de ingreso más importante para el 

convento de la Concepción,371 situación que confirma la aceptación que tuvieron por 

parte de la población y la situación económica favorable que llegaron a tener.  

Las autoridades carmelitanas recibieron la petición en abril de 1694 y por 

unanimidad acordaron acceder y solicitar la licencia de fundación: “habiendo oído 

[…] tan piadosos deseos y conocido el mucho bien que se hará en dicha ciudad con la 

fundación”,372 “asintieron por el consuelo de los fieles de ella y de su 

                                                           
369 En el reino de Nueva España los obispos promovieron el establecimiento de los carmelitas en las 

villas españolas de reciente creación para consolidarlas, al mismo tiempo que fortalecían su poder 

frente a las órdenes mendicantes que ya estaban establecidas en ellas. RAMÍREZ, “Fundar para 

debilitar. El obispo de Puebla y las órdenes regulares”, p. 42. Se puede notar cierta preferencia por 

parte del clero secular hacia la orden de los carmelitas descalzos en la correspondencia enviada por el 

Santo Oficio al comisario fray Baltazar de la Carrera, en la que se le manda que vigile la manera en la 

que estaban puestos los confesionarios de los franciscanos de Toluca y los de las iglesias de Almoloya, 

Tarasquillo y Lerma, y la forma en que se administraba el sacramento. En comparación, se pedía no 

hacer novedad respecto a los confesionarios de los carmelitas, cuestión que puede reflejar cierta 

tolerancia hacia esta última orden. APST, Sección disciplinar, Comunicaciones, caja 258, vol. s/n, f. s/n. 

Correspondencia de la Inquisición al comisario de Toluca fray Baltazar de la Carrera, 1622-1858. 
370 GARCÍA HERNÁNDEZ, “Vida espiritual y sostenimiento material en los conventos…”, pp. 37 y 79. En 
1734 Juan Barón de Lara dio 10 800 pesos al convento carmelita para que pagaran algunos censos 
impuestos sobre sus haciendas y para la manutención de los colegiales. En caso de que muriera, el 
convento se comprometió a celebrar misas (llamadas de san José, una el día de san Pedro, otra 
solemne el día de san Pedro Alcántara) por su alma con los réditos de dicha cantidad. AGNEM, 
Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 69, leg. 1, ff. 142-146. Reconocimiento de censo 
de la orden de los carmelitas descalzos de Toluca, 1734.  
371 MELVIN, Building Colonial Cities of God, p. 137. Según este libro, 75% de los ingresos del convento 
se recibía mediante capellanías; en contraste, García Hernández plantea que las capellanías en 
efectivo representaron 84% del total de sus caudales. La mayoría de las aportaciones se recibió en 
efectivo, esto en relación con otras formas de imposición como donación de propiedades, gravamen 
sobre una propiedad o títulos de crédito. GARCÍA HERNÁNDEZ, “Vida espiritual y sostenimiento 
material…”, pp. 78 y 79. 
372 AGNM, Indiferente Virreinal, caja 5897, exp. 31, f. 3. Petición de los naturales de San José Toluca 
para la fundación de un convento, 1683. 



131 

  

circunferencia”.373 El provincial carmelita elevó al rey la petición de fundación en 

1694 y comisionó a fray José de Jesús María para hacer las gestiones pertinentes en 

España en 1697; ese mismo año consiguió la aprobación mediante real cédula de 26 

de septiembre.374 La presencia del procurador carmelita fue fundamental debido a que 

la petición se había negado en 1695375 a pesar de los informes del virrey y del 

arzobispo que la apoyaban. La petición de fundación fue doble debido a que también 

se pidió la aprobación de un convento en la ciudad de Antequera, Oaxaca. La Corona 

pareció mostrar cierta reticencia porque primero dio respuesta desfavorable a las 

peticiones de fundación de Toluca y Antequera, considerando que el reino tenía 

“suficientes conventos de diferentes religiones”.376 En el primer intento la fundación 

se negó por parte de la Corona porque el fin de la orden era llevar una vida de 

recogimiento y oración.377 

La real cédula de aprobación de las fundaciones fue recibida en la ciudad de 

México en 1698 y se pidió ejecutarla de manera inmediata al virrey José Sarmiento y 

Valladares, conde de Moctezuma, y al Deán y cabildo catedral de México, sin 

estorbar ni poner impedimento.378 El convento de Toluca constituyó la duodécima 

casa de la orden del Carmen en su Provincia de San Alberto y para 1702 “fue elevada 

al rango de priorato, por tanto, fue regida por priores, lo que le otorgaba  igualdad 

ante los otros conventos fundados en la provincia”.379 

El momento en que se dieron las fundaciones de Toluca y Antequera (Oaxaca) 

corresponde al periodo de mayor esplendor de la orden carmelita: el siglo XVII y la 

                                                           
373 AGNM, Indiferente Virreinal, caja 5897, exp. 31, f. 5v. Petición de los naturales de San José Toluca 
para la fundación de un convento, 1683.   
374 “Libro de fundación del convento de la Purísima Concepción de Toluca”, en VICTORIA, El Convento 
de la Purísima Concepción…, p. 24. 
375 “Libro de fundación del convento de la Purísima Concepción de Toluca”, en VICTORIA, El Convento 
de la Purísima Concepción…, p. 25. 
376 RAMOS, “Las órdenes religiosas”, p. 223.  
377 RAMÍREZ, “Amorosas quejas en defensa de la preeminencia social. Disputas entre carmelitas 

descalzos y franciscanos en Toluca, siglo XVIII”, pp. s/n. 
378 “Libro de fundación del convento de la Purísima Concepción de Toluca”, en VICTORIA, El Convento 
de la Purísima Concepción…, pp. 26 y 27. Correspondió al cabildo seguir el proceso debido a la 
vacancia de la prelacía pues todavía no se nombraba arzobispo de México. 
379 RAMOS, El Carmelo Novohispano, pp. 162 y 163. 



132 

  

primera mitad del siglo XVIII,380 así como de una transformación fundamental en la 

Provincia de San Alberto: el cambio de la actividad misional al apostolado urbano, 

como bien ha identificado y analizado Jessica Ramírez. A partir de 1614, la oración, 

la enseñanza interna y la atención a las necesidades de los españoles se convirtieron 

en las tareas primordiales de los carmelitas, alejándose de la actividad misional y del 

doctrinamiento.381 Los carmelitas nacieron como una orden contemplativa, pero  

Inocencio IV (1243-1254) les otorgó una nueva regla -mitigada o “inocentiana”- que 

les permitía, entre otras cosas, fundar conventos en pueblos o ciudades con la 

finalidad de transmitir su espiritualidad, es decir, la disponía para realizar actividad 

apostólica.382 Por lo que el carácter urbano que llegaron a tener en España se 

manifestó también en Nueva España al redimensionar su actividad misional.  

El 6 de diciembre de 1698, a las cuatro de la mañana, se colocó el Santísimo 

Sacramento en una casa y solar en el barrio de Santa Bárbara Mixcoac y se celebró 

una misa en honor de la fundación del convento de la Concepción de Toluca. 

Transcurrió con el beneplácito de la población y sin ningún impedimento.383 La 

apertura de la iglesia se dio años después; en 1711 fue programada una procesión del 

Santísimo Sacramento desde el convento de San Francisco al del Carmen a realizarse 

el sábado de gloria. De tal importancia era el hecho que se consideró que el convento 

había sido fundado “nuevamente”.384 Las ceremonias protocolarias estaban en 

consonancia con un orden social acostumbrado a las escenas de representación pero, 

más allá del significado simbólico, en términos prácticos significó la alteración del 

régimen corporativo y la génesis de una nueva dinámica para ésta y las demás 

corporaciones existentes, ya que tendrían que buscar un reacomodo. Para ese 

momento, la relación entre carmelitas descalzos y franciscanos, a la luz de las 

crónicas, se presenta como cordial y aunque los segundos manifestaron ciertas quejas, 

                                                           
380 RAMOS, El Carmelo novohispano, p. 35. 
381 RAMÍREZ, Los carmelitas descalzos en la Nueva España…, pp. 14, 21,  48 y 239.  
382 RAMOS, Imagen de santidad en un mundo profano, p. 19.  
383 “Libro de fundación del convento de la Purísima Concepción de Toluca”, en VICTORIA, El Convento 
de la Purísima Concepción…, pp. 30 y 31.  
384 AHAM, Juzgado eclesiástico de Toluca, Conventos, caja 25, exp. 12, f. 1. Providencias sobre la 

preferencia del juez eclesiástico y diligencias para el gobierno de su juzgado, 1708-1711. Aunque se 

previno a la orden del Carmen que era necesario pedir la licencia correspondiente al juez eclesiástico.  



133 

  

éstas habían sido “amorosas“.385 Sin embargo, al paso del tiempo y por haber crecido 

la influencia de los carmelitas sobre la población, se presentó una serie de litigios e 

inconformidades. 

Habiendo explicado las condiciones y el proceso de fundación, es necesario 

analizar las razones esbozadas por quienes estuvieron a favor de la llegada de los 

carmelitas, así como ponderar el factor económico como elemento coadyuvante dadas 

las dificultades financieras de la Corona.  

 

a) Los fines espirituales y piadosos 

 

La fundación del convento se legitimó con el argumento de ser una obra divina. Fray 

Manuel de San José narró la llegada de los carmelitas como una experiencia mística: 

“y mayor fue el gusto de la ciudad cuando al repique de las pequeñas campanas 

despertaron los vecinos y se hallaron con una nueva iglesia y fundación de un 

Convento llenos de ángeles para el bien y consuelo de sus almas y por gozar del 

nuevo cielo”.386 

 El bien espiritual fue la causa primordial que legitimó la llegada de los 

carmelitas a Toluca. Así, el rey concedía a sus súbditos la gracia de un 

establecimiento al que podían recurrir en busca de provecho religioso o de “pasto 

espiritual”, según la expresión de la época. Si los franciscanos habían cumplido con la 

siembra de la semilla de la religión católica, los carmelitas estarían encargados de 

cuidar esa siembra: “porque la mayor y más superior parte de aquella población se 

compone de mulatos, negros e indios naturales, que aunque profesan la religión 

católica, siempre convendrá haya quien los cultive y mantenga en ella”.387 

 Los vecinos que hicieron la petición argumentaron la necesidad de contar con 

los ministerios religiosos de los carmelitas debido al aumento de la población: 

“mueve y motiva por haberse aumentado en crecido número los vecinos de esta 

                                                           
385 RAMOS, “Las órdenes religiosas”, p. 224. 
386 “Libro de fundación del convento de la Purísima Concepción de Toluca”, en VICTORIA, El Convento 
de la Purísima Concepción…, p. 22. 
387 “Libro de fundación del convento de la Purísima Concepción de Toluca”, en VICTORIA, El Convento 
de la Purísima Concepción…, p. 25. 



134 

  

ciudad cada día y en mayor aumento y no haber en ella más de un convento que sirve 

de parroquia”.388 Una élite se presentó como la emisaria del deseo del vecindario, 

convirtiéndose en interlocutora con las autoridades y en responsable de cumplir el 

propósito al autonombrarse patronos.  

 Para hacer ver el gran número de habitantes que necesitaban con “urgencia la 

administración de los sacramentos” y favorecer la fundación del convento carmelita, 

fray Alberto de la Madre de Dios expuso en una carta enviada al Consejo de Indias 

que la villa tenía 14 000 habitantes y que sus servicios contribuirían a su atención.389 

Al igual que en el caso de la fundación toluqueña, en Antequera se argumentó 

la necesidad de servicios religiosos ante el aumento de la población.390 Así, la casa 

del Carmelo era considerada una obra del “agrado y servicio de Dios” y para el “bien 

y utilidad espiritual de la república”.391 De manera que se puede decir que el aumento 

de súbditos y la demanda subsecuente de servicios religiosos motivaron la petición de 

fundaciones y con ello el que continuara la expansión de las órdenes religiosas. Si 

bien se había transitado de la etapa primera de evangelización, la Corona también 

estimaba necesario reforzar la presencia del clero con un sector que resultaba 

“renovado” a raíz de la reforma que había tenido.  

 Los españoles avecindados en Toluca apoyaron el establecimiento del 

convento por solidaridad de grupo y su interés de contar con una corporación 

mediante la cual pudieran acceder a privilegios. En cuanto al primer punto, hay que 

mencionar que los integrantes de la orden carmelitana fueron españoles peninsulares 

mayoritariamente.392 Además se daba la tendencia, por parte de los nuevos 

pobladores, de buscar corporaciones eclesiásticas familiares porque habían 

desarrollado un sentido de continuidad o conexión de la vida religiosa del lugar del 

                                                           
388 AGNM, Indiferente Virreinal, caja 5897, exp. 31, f. 1. Petición de los naturales de San José Toluca 
para la fundación de un convento, 1683. Una copia de la petición de encuentra en CEHM-Carso, 
Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas Descalzos, 304, rollo 
3, 7 ff. Traslado de documentos de gestión para la fundación de un convento del Carmen en Toluca, 
1694.  
389 RAMOS, “Las órdenes religiosas”, p. 223. 
390 RAMOS, El Carmelo novohispano, p. 168. 
391 AGNM, Inquisición, vol. 534, exp. 47, f. 4v. Autos y diligencias hechas sobre la fundación del 
convento de Religiosos de N. Sra. del Carmen de la ciudad de Oaxaca, 1696. 
392 Así sucedió en Antequera. RAMOS, El Carmelo novohispano, p. 171. 



135 

  

que habían salido, con el de llegada.393 En el caso analizado se podría considerar esa 

posibilidad, no sólo la búsqueda de la continuidad con la Península sino con la ciudad 

de México. Tomando en cuenta la relación de vecindad de la que se habló en el 

capítulo uno, se podría pensar en la posibilidad de que los españoles apoyaran la 

llegada de una orden que les era conocida por la labor que habían llevado a cabo en la 

Península ibérica o en la capital del reino de Nueva España desde finales del siglo 

XVI. 

Sobre el segundo punto, la presencia de una nueva orden permitiría contar con 

una opción de carrera. El convento de la Concepción de Toluca significó una 

oportunidad educativa ya que se estableció en él un Colegio de Moral -estaba en el 

convento de Valladolid de Michoacán, pero se traspasó a Toluca por la cercanía con 

la capital-;394 aunque este beneficio se hizo notorio a mediano plazo, tuvo lugar a 

partir de 1720, años después de la fundación. 

 Más allá del énfasis de los motivos religiosos para legitimar la fundación del 

convento, hay que considerar este proceso como un hecho político, en el sentido de 

que la intención de la Corona y del clero secular era favorecer la expansión de una 

orden más afín a sus propósitos de control; pero también, y tal vez de manera 

prioritaria, a los grupos locales les dio la oportunidad de intervenir en la formación de 

un régimen que diera cabida a sus formas de religiosidad. Los carmelitas y los 

vecinos dieron argumentos de legitimación de la expansión y en ciertos momentos 

también contaron con la colaboración de las autoridades, haciendo explícita su 

capacidad de gestión y negociación. 

 

b) Los recursos materiales: donaciones, limosnas y mercedes  

 

Los recursos materiales fueron un bastión de legitimidad debido a que en el contexto 

de crítica a la carga económica que los conventos representaban para la Corona, la 

                                                           
393 MELVIN, Building Colonial Cities of God, p. 30. 
394 RAMOS, El Carmelo novohispano, p. 163. Aunque parece que ambos conventos funcionaron como 
colegios de moral debido a que en el siglo XVIII se dice que se dividían el número de alumnos entre 
los dos. BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 104, exp. 53, ff. 1-21. Fray Julián 
de Jesús María, visitador, dicta disposiciones para los religiosos de la Provincia de San Alberto, 1779. 



136 

  

autosuficiencia era un argumento en favor de la aprobación de fundaciones. En la 

petición de Oaxaca se esboza este hecho cuando se señala que el convento se haría 

“sin recelo de que la Real Hacienda pueda ser perjudicada ni menos los propios y 

rentas de la ciudad ni grabados los vecinos”.395 

Según los promotores de la fundación toluqueña, ellos ayudarían con los 

gastos de edificación de la nueva casa a ejemplo de José Aguado Chacón, quien había 

dispuesto la donación de 1 000 pesos.396 Además de las donaciones, la Provincia de 

San Alberto también destinó recursos tanto para la fundación de su convento de la 

Concepción de Toluca como para el de la Santa Veracruz de Antequera. En el 

difinitorio de noviembre de 1698 se decretó que los 3 000 pesos del vino y aceite que 

se recibían de limosna por parte de la Corona se destinaran a sufragar los gastos de la 

fundación de esos dos conventos.397 Con esos dos tipos de recursos, las donaciones y 

recursos de la provincia, los carmelitas demostraron autosuficiencia para expandirse, 

cuestión que sería comprobada con la adquisición, más adelante, de bienes como 

haciendas o con su incursión en el otorgamiento de créditos. 

 Para el alojamiento del convento se compró por 3 000 pesos una casa a don 

Antonio Ceballos Ibáñez y su esposa María Rosa Luzardo.398 Él fue uno de los 

vecinos que firmaron la petición de fundación. Para celebrar misa por primera vez se 

habilitó un altar en la sala de la casa. Conforme se fueron recibiendo donaciones se 

                                                           
395 AGNM, Inquisición, vol. 534, exp. 47, f. 7. Autos y diligencias hechas sobre la fundación del 
convento de Religiosos de N. Sra. del Carmen de la ciudad de Oaxaca, 1696.  
396 AGNM, Indiferente Virreinal, caja 5897, exp. 31, f. 1. Petición de los naturales de San José Toluca 
para la fundación de un convento, 1683. El capitán José Aguado Chacón era alguacil mayor del Santo 
Oficio de la Inquisición. “Libro de fundación del convento de la Purísima Concepción de Toluca”, en 
VICTORIA, El Convento de la Purísima Concepción…, p. 32. 
397 “Libro de fundación del convento de la Purísima Concepción de Toluca”, en VICTORIA, El Convento 
de la Purísima Concepción…, p. 23. El decreto se cumplió el siguiente año cuando se destinaron los 
tres mil pesos del aceite y vino para la fundación. 
398 “Libro de fundación del convento de la Purísima Concepción de Toluca”, en VICTORIA, El Convento 
de la Purísima Concepción…, p. 33. El pago se realizó en dos partes iguales, los primeros 1 500 pesos 
se otorgaron en 1698 y restantes, el siguiente año. Ramos Medina plantea que fue una ermita 
dedicada a Santa Bárbara (estaba ubicada en el barrio del mismo nombre) y un terreno lo que se 
compró a Cevallos, por lo que se pude suponer que la propiedad comprada fue amplia. RAMOS, El 
Carmelo Novohispano, pp. 162 y 163. Posteriormente la orden adquiriría otras propiedades como una 
casa de adobe y solar comprados en 150 pesos a Diego González. AGNEM, Sección histórica, Notaría 
1, Toluca, Protocolos, caja 49, leg. 12, ff. 245 y 246. Poder otorgado por María Rosa Luzardo, 1698, y 
caja 50, leg. 12, ff. 108-110. Escritura de venta de una casa a la orden de los carmelitas, 1700. 



137 

  

fue ampliando y habilitando la edificación. Aguado Chacón cumplió con la donación 

prometida, incluso brindó más dinero, dio 1 100 pesos. A ésta se sumaron 

aportaciones de otros donantes, frailes carmelitas, del Deán del cabildo catedral de 

México, don Diego de Malpartida, y de los habitantes de la ciudad y pueblos vecinos 

debido a que se recabó limosna entre ellos.399 Entre los donantes destaca el alférez 

Sebastián de Santillana, quien donó 12 950 pesos para la construcción de la iglesia; 

gracias a ellos ésta logró ser inaugurada en 1711. Posteriormente, Santillana otorgó 9 

000 pesos con los cuales se costearon el retablo mayor, la torre, el reloj y otros 

ornamentos.400 En total, las donaciones sumaron 67 185 pesos -se dieron en efectivo 

y en especie-, de los cuales Sebastián de Santillana dio 47 500, es decir, 70% del 

total. Sobre los demás donantes, se pueden mencionar dos características: algunos 

eran de la ciudad de México, mientras que otros ostentaban títulos de nobleza (el 

duque de Linares y el Conde de Santiago). Ambas confirman el carácter de quienes 

hicieron la petición, eran integrantes de un grupo privilegiado social y 

económicamente.401  

Si la élite española y criolla desempeñó un papel fundamental al fungir como 

donadores de la obra, la población indígena colaboró de manera directa 

probablemente mediante limosnas, pero también indirecta gracias al consentimiento 

para que fueran hechas dos presas en 1699; una en el pueblo de Oxtotitlán para que 

                                                           
399“Libro de fundación del convento de la Purísima Concepción de Toluca”, en VICTORIA, El Convento 
de la Purísima Concepción…, pp. 83 y 84. Fueron donantes: los padres provinciales fray Juan 
Crisóstomo y fray Bartolomé del Espíritu Santo, además, don Gaspar de Villalpando, don Antonio de 
Cuevas, don Manuel de Uribe, don Francisco Peredo, don Juan de Urrutia, Sebastián de Santillana, 
don Francisco Cano, don Juan Bautista López, don Antonio Fernández Jubera, don Pedro Fernández 
de Castañeda, el Duque de Linares, el Conde de Santiago, don Santiago de Arosqueta, don Matías de 
Mayterrena, don Domingo de Zavala, don Sebastián de la Plaza, don Juan Esteva de Iturbe, don Juan 
Bautista de Irosqueta, don Francisco Fagoaga, don Lucas de Carcaga, don Juan Díaz Bracamonte y 
Agustín de Aldama. 
400“Libro de fundación del convento de la Purísima Concepción de Toluca”, en VICTORIA, El Convento 
de la Purísima Concepción…, p. 85. El reloj no sirvió por lo que hubo que comprarse otro.  
401 LÓPEZ GARCÍA et al., “Fundación carmelita en Toluca, 1693-1698”, pp. 104 y 105. Si bien en el libro 
de fundación del convento se menciona una lista de donadores, fueron más las personas que 
aportaron como lo demuestra la lista proporcionada en esta tesis sobre donaciones, desde dos reales 
hasta 200 pesos, elaborada a partir de documentos del Archivo General de Notarías del Estado de 
México. 



138 

  

pudiera pasar agua a Atotonilco y otra para llevarla al nuevo convento.402 La mano de 

obra utilizada en esta obra fue de indios. No obstante, la colaboración no fue una 

mera manifestación de simpatía por la orden carmelita ya que los operarios fueron 

enviados por algunos donadores. Los autores de la petición de fundación se 

presentaron a sí mismos como portavoces para expresar la aclamación de la población 

de la villa por un nuevo convento y la estimación que tenían a los carmelitas. ¿En qué 

grado los indios pudieron haber apoyado la moción? Es una pregunta difícil de 

responder, aunque se puede decir que sí tuvieron que haber contado con el apoyo de 

un sector de la población india descontenta con la orden que administraba la 

parroquia. En un testimonio a favor de la fundación de una cofradía en el convento de 

la Concepción, se dejan entrever ciertas desavenencias que este sector había tenido 

con los franciscanos, a quienes acusaban de hacerlos asistir a misa mediante 

amenazas, apercibimientos y azotes.403 

Se ha llegado a plantear la posibilidad de un agotamiento de la relación 

paternalista entre los franciscanos y los indios en Toluca, cuestión que se vio 

reflejada en el distanciamiento entre ambas partes y en la “emergencia de una 

alternativa de vinculación con la Iglesia, representada por el templo carmelita”.404 El 

establecimiento de dicho vínculo se deduce a partir de la fundación de la cofradía de 

indios de Jesús Nazareno, si bien los fundadores de dicha corporación fueron los del 

barrio de los Ángeles Huitzila. También se agruparon en ella habitantes de otros 

lugares, por ejemplo, del mismo barrio en que se ubicaba el convento: Santa Bárbara. 

La mayoría de esos lugares se ubicaban en la parte sur de la villa -los barrios de San 

Juan, San Sebastián, San Miguel, San Marcos y los pueblos de Santa Cruz y Santiago 

                                                           
402 “Copia de una merced de agua que don Alonso de Morales, gobernador del Marquesado, concedió 
a los carmelitas en 1704” en Victoria, El convento de la Purísima Concepción…, pp. 106-111. Los 
carmelitas buscaron el consentimiento del gobernador del Marquesado, la villa y el pueblo 
involucrado para la obra. Se buscó formalizar la merced cuando el padre prior del convento, fray Blas 
de San Ambrosio, pidió al gobernador conceder la posesión de agua, mediante el otorgamiento de la 
merced escrita y mandando a algún alguacil mayor que le diera a la orden posesión del recurso.   
403 CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas 
Descalzos, rollo 68, f. 13v. Libros manuscritos. Cofradías. Varios, 20. Libro de Constituciones e 
inventario de la cofradía de Jesús Nazareno, 1737.  
404 LÓPEZ COLÍN, “Los Carmelitas descalzos en Toluca…”, p. 31. 



139 

  

Miltepec- a excepción de San Mateo Oxtotitlán que se ubicaba al norte de la 

cabecera.405 

 

 

 

 

 

 

                                                           
405 CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas 
Descalzos, rollo 68, ff. 17v-21. Libro de cabildos y de cargo y data de la Cofradía de Jesús Nazareno, 
1776. 



 

 

Imagen 1. Curato de Toluca, 1767 

 

Fuente: ALZATE, “Atlas eclesiástico del Arzobispado de México en el que se comprenden los curatos con sus vicarías y lugares dependientes”.



 

 

 Si se considera que la fundación de una corporación derivaba de una iniciativa colegial y 

comunitaria que nacía de la caridad,406 entonces se puede decir que la fundación del 

convento carmelita de Toluca partió de la iniciativa de una élite, pero se convirtió en una 

empresa del vecindario al involucrar a más actores. No sólo la política de la Corona y del 

episcopado de tratar de poner un contrapeso a las órdenes mendicantes ayudó a la llegada 

de los carmelitas a Toluca; también hay que considerar las maniobras de los actores locales: 

tanto la disposición del gobernador del señorío como la de los vecinos que actuaron como 

donadores y cuya petición legitimó la fundación de un nuevo convento.  

Si bien Melvin plantea que en el siglo XVIII nuevas órdenes como los carmelitas 

descalzos, los mercedarios y los franciscanos descalzos se valieron de estrategias para 

obtener la gracia del rey para fundar conventos (una de las que tuvieron en común fue 

enfatizar su independencia económica),407 los casos de Toluca y Antequera muestran que 

desde antes los carmelitas argumentaron ser autosuficientes económicamente y que 

buscaron alianzas locales para hacerse de donaciones. En Toluca la alianza se estableció 

con la élite local integrada por un grupo de vecinos, mientras que en Antequera se dio con 

algunos donadores, el cabildo de la ciudad y la cofradía de la Santa Veracruz. La falta de 

fuentes sobre cofradías en Toluca impide saber si esa élite también formaba parte de las 

cofradías de la urbe, lo que significaría plantear, también, el papel que desempeñaron las 

corporaciones de seglares a la llegada de una nueva orden a la villa y cuál fue la dinámica 

de su integración al régimen corporativo eclesiástico. 

En Nueva España las fundaciones de conventos en la segunda mitad del siglo XVII 

no fueron tan numerosas como años antes. No obstante, el caso analizado es una muestra de 

la continuidad en el proceso de reconfiguración eclesiástica que se dio en torno de los 

nuevos conventos, sobre todo en el medio urbano. En el ámbito provincial se puede esbozar 

la posibilidad de que la fundación carmelitana de la Concepción de Toluca haya 

coadyuvado a la consolidación  de la presencia carmelita en las urbes del centro del reino y 

                                                           
406 LEMPÉRIÈRE, Entre Dios y el rey: la república, p. 47. 
407 MELVIN, Building Colonial Cities of God, pp. 62 y 63. 



142 

  

constituido un puente entre los establecimientos de Valladolid de Michoacán y la ciudad de 

México.408 

El lugar ocupado por los carmelitas es relevante debido a que el convento se ubicó 

muy cerca del convento franciscano de la Asunción, en el corazón de la urbe. Por un lado, 

colaboraron a transformar la traza urbana mediante el establecimiento de una iglesia, sede 

de manifestaciones religiosas que transformaron el escenario público. Por otro, adquirieron 

propiedades para formar parte del convento o inmuebles que alquilarían para obtener una 

renta. 

Por parte de los carmelitas descalzos se muestra una estrategia en la fundación de 

los conventos que se ejemplifica en los conventos de Toluca y Oaxaca. En esta última 

ciudad, además del caudal otorgado por el marqués de la Colina, Diego Madrazo de la 

Escalera Rueda, su condición de ser un punto en el que confluía la población de curatos 

circunvecinos tan necesitados de “pasto espiritual” fue fundamental.409 Estas condiciones, 

la autosuficiencia y la localización geográfica, son las que se aprecian también en la 

fundación del convento de la Concepción de Toluca. Como se mencionó en el primer 

capítulo, en esa villa confluía gente de los distintos pueblos sujetos, pero también de otros 

como la ciudad de Lerma410 o de pueblos como Zinacantepec, Metepec y Calimaya.  

 

3.2.4 Fundación del beaterio de doncellas de Toluca: “las hijas del valle” 

 

La necesidad de la feligresía de contar con corporaciones eclesiásticas no sólo se dio a 

iniciativa de hombres, las mujeres también fueron protagonistas de un intento de fundación. 

Algunas hermanas del hábito de Nuestra Señora del Carmen, lideradas por Juana Antonia 

                                                           
408 RAMÍREZ, Los carmelitas descalzos en la Nueva España.., p. 287. Considera que la fundación del convento 
carmelita de Querétaro significó el abandono del objetivo misional y el viraje hacia la actividad urbana, 
además de que sirvió como puente entre los conventos de Celaya y la ciudad de México. 
409 AGI, México, 720, f. s/n. Expedientes de religiosos de la orden de carmelitas descalzos de 1711 a 1757. 

Correspondencia de fray Juan de la Cruz, 1726.  
410 Lerma fue una ciudad fundada por españoles en la banda oriental del río Chignahuapan (jurisdicción 

realenga) en 1623 cuando un grupo de pobladores encabezada por Martín Reolín Barejón se 

comprometieron a respaldar la promoción de la fundación. La fundación de una especie de hermandad 

promovida por la orden de Nuestra Señora de la Merced en ese asentamiento de españoles fue vital por su 

carácter integrador de los estancieros y encomenderos. GARCÍA CASTRO, Indios, territorio y poder en la 

Provincia Matlatzinca, pp. 306 y 307.   



143 

  

de Santa Teresa, expresaron la posibilidad de fundar una casa de recogimiento o beaterio en 

1736. Es posible que el grupo de mujeres tuviera ya un vínculo corporativo con la orden 

carmelita, porque al menos Juana Antonia era dama descubierta de la Tercera Orden del 

convento carmelita de la Concepción.411 El grupo de doncellas españolas estuvo integrado, 

entre otras, por María Antonia del Santísimo Sacramento, Ana de Jesús, Antonia Clara de 

Santa Teresa, Ana de la Santísima Trinidad y Juana de San José; ellas acudieron ante el 

arzobispo de México para solicitar la licencia correspondiente. El prelado mandó a hacer 

diligencias para la averiguación de la conveniencia de la casa de recolección. Los pareceres 

fueron favorables, entre ellos el del bachiller don Matías de Eguiluz, quien destacó la 

utilidad del beaterio no sólo para la “ciudad” sino para el valle. El bachiller Nicolás de 

Villegas argumentaba que los vecinos mantenían con sus limosnas a los conventos de la 

villa, los de la ciudad de México y los de otros obispados y que “quien lo hace con los de 

afuera mejor lo haría con las hijas del valle”.412  

 Fundar corporaciones en la villa puede ser la expresión de un apego a la tierra y 

de una germinal o potencial identidad, al menos entre el grupo de donadores que pretendían 

beneficiar a las mujeres de sus familias. Las fundadoras eran hijas de españoles 

peninsulares o criollos ya establecidos en la villa, llamados “los principales sujetos de la 

república”. El fin de la casa de recogimiento era brindar a las doncellas “criollas y 

nacionales de esa ciudad” una oportunidad de educación “política y cristiana”,413 de manera 

que se incorporaran al sistema pero también permanecerían en su tierra. Como en otros 

casos, las mujeres de la villa de Toluca tenían que recurrir a la ciudad de México para 

seguir una carrera religiosa, oportunidad que sólo era accesible para un grupo reducido. 

Antes de la iniciativa del beaterio, sólo se habían establecido obras pías para proporcionar 

dote a doncellas, en primer lugar, españolas. Como ejemplos se puede mencionar la obra 

pía fundada por fray José de la Madre de Dios en 1729 gracias a un principal de 24 000 

pesos, mismo que se invertiría y de cuyos réditos se darían 250 pesos a cuatro huérfanas 

                                                           
411 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 100 s/c, leg. 2, ff. 182-188. Testamento 

de Jerónimo Serrano, 1770.  
412 AGI, México, 711, f. s/n. Expedientes sobre instancias de varios conventos, 1700-1755. 
413 AHMT, Sección Especial, caja 2, exp. 85, f. 11. Solicitud para la fundación de un beaterio, 1736. Palabras 

del cura parroquial fray Martín de Calderón.  



144 

  

españolas o, en caso de que no las hubiera, a doncellas pobres;414 la de don Francisco 

Sánchez Pichardo de 1 000 pesos que administraba la orden de San Francisco,415 y la 

instituida por don Francisco de Salamanca y don Juan de Salamanca, administrada por don 

Juan de Sámano Salamanca.416 En cuanto a obras pías para huérfanas, las fundaciones 

también permiten hablar de una estrecha relación entre los vecinos de Toluca y la ciudad de 

México, porque estuvieron vinculadas a corporaciones de la capital. Como ejemplo se 

puede mencionar la instituida por Francisco de Ledezma, cura de Teotitlán del Camino 

                                                           
414 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Documentación varia, caja 84, leg. 3, 2 ff. Obra pía para 
dotar a huérfanas, 1724. El día de la fiesta del tránsito se beneficiaría a cuatro huérfanas con el pago de la 
dote con condición de que las que no fueran españolas, en caso de matrimonio, debían casarse con 
españoles. El patronato de la obra pía quedaba a cargo del convento carmelita. Después de cuarenta años 
de duración de la obra, el convento se quedaría con los réditos del principal para decir misas.  
415 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja s/n, vol. s/n, f. s/n. Libro de la cofradía de la Santa Veracruz, 

1723-1838. En 1695 se tiene registro de otra obra pía a favor de doncellas huérfanas del presbítero don 

Francisco Sánchez Pichardo de 400 pesos, pero el patrón de la misma era el presbítero bachiller don 

Francisco Sánchez Pichardo, su sobrino. En 1710 se encomendó el patronato de la obra pía a otro Francisco 

Sánchez Pichardo y se especificó que había sido fundada en 1666. En un poder para testar, Sánchez 

manifestó la intención de heredar el patronato a alguno de sus hijos, aunque en el testamento de 1713 se 

nombró a su sobrino Lucas Sánchez Pichardo, hijo de su hermano Alonso Sánchez Pichardo, para el cuidado 

de los bienes y el nombramiento de las huérfanas. Ese mismo año renunció al patronato y dispuso que se 

hiciera cargo de la obra pía su sobrino. En 1709 hay otro registro de la obra pía que tenía como patrón al 

sobrino, pero el principal era sólo de 250 pesos. En 1713 Juana López Arteaga fue beneficiaria de esa obra 

pía, era familiar del fundador y recibió 237 pesos y cuatro tomines. El siguiente año la beneficiaria fue 

Nicolasa Sánchez Pichardo, para cuyo efecto participó en la procesión de la fiesta de san José y la cantidad 

fue la misma. En 1725 se menciona de nuevo la obra pía con monto de 1 000 pesos impuestos en casa 

vendida por don Manuel Álvarez del Rebollo a don Antonio Otero. AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, 

Toluca, Protocolos, caja 48, leg. 1, ff. 137-138. Escritura de reconocimiento de don Diego Barón de Lara, 

1695; caja 54, leg. 10, ff. 54 y 55. Poder otorgado por Antonio de Acosta para recibir dote de su esposa, 

1707; caja 59, leg. 15, ff. 153-155. Escritura de venta de casa a favor de don Domingo de la Villa, 1709; caja 

60, leg. 9, ff. 64v-72v. Cumplimiento de testamento de Francisco Sánchez Pichardo por sus albaceas, 1710, y 

leg. 18B, f. 149. Recibo de Juana López de Arteaga, 1713; ff. 182v-183, Poder para testar otorgado por don 

Francisco Sánchez Pichardo, 1713; ff. 185-188. Testamento de don Francisco Sánchez Pichardo, 1713; ff. 200 

y 201. Renuncia a patronato otorgada por don Francisco Sánchez Pichardo, 1713; caja 61, leg. 8, f. 54, Recibo 

de obra pía de Nicolasa Sánchez, 1714, y caja 77, leg. 6, ff. 136-137. Consentimiento para vender casa con 

obra pía, 1725.  
416 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 53, leg. 12, ff. 50-51. Poder otorgado por 

don Juan de Sámano Salamanca a don Cristóbal Leonel Hurtado de Mendoza, 1705. 



145 

  

(obispado de Oaxaca) en favor de huérfanas que asistieran a la fiesta de la Concepción en el 

convento de Santo Domingo de la capital (se les dotaría de 300 pesos).417 

 Como fondos dotales para el beaterio se contaba con un “sitio” de estancia y 11 

000 pesos para la manutención, además de que el clero secular se obligó a proporcionar 

capellanes, médicos y cirujanos que dieran servicios sin cobro alguno. Así, Juana Antonia 

de Santa María argumentaba a su favor no contribuir al “gravamen de la república” al tener 

recursos con los cuales poner en funcionamiento la casa; de la misma manera, recalcó que 

no decaerían las limosnas recibidas por los mendicantes. El mercader don Diego Llanos 

prometió dar 500 pesos para los gastos, don Domingo Serrano y su mujer doña Francisca 

Bruno Muñoz donaron una casa y el presbítero don José Sánchez Malpica se obligó a 

mantener a la fundadora y a dejarle 1 000 pesos fincados sobre una de sus haciendas, 

gracias a los cuales se darían al beaterio 8 pesos cada mes.418 La donación de Serrano había 

sido originalmente para la fundación de un hospital de Nuestra Señora de Belén, pero como 

la orden la rechazó se destinó al beaterio.419 Además de las donaciones, cada fundadora 

manifestó contar con recursos para mantenerse: 

 

Cuadro 2. Fundadoras del beaterio de Toluca y bienes dotales, 1736-1738 

 

Fundadora Bienes dotales 

Doña Antonia Clara de Santa 

Teresa 

2 000 pesos sobre la hacienda de su hermano 

Juan Ortiz de Galdos 

Doña María Luisa de Santa Teresa 2 000 pesos sobre la misma finca 

250 pesos de una obra pía 

Doña María Gertrudis de Agüero 2 000 pesos sobre la hacienda de su tío el 

                                                           
417 Los patronos de esta obra eran don Andrés de Salcedo y Sámano y don Carlos de Sámano Salamanca y 

nombraron como administradores a Diego de Santillán, don Manuel de Vargas y Bedoya, vecino de la ciudad 

de México, y a don Cristóbal Leonel Hurtado de Mendoza. AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, 

Protocolos, caja 47, leg. 17, ff. 264v-267. Poder para cobro y nombramiento de una obra pía para huérfanas, 

1690; caja 48, leg. 6, ff. 244 y 245. Poder otorgado por don Andrés de Salcedo y don Carlos de Sámano, 

1696, y caja 54, leg. 10, ff. 175 y 176. Poder otorgado por don Juan de Sámano, 1707.   
418 AGI, México, 711, f. s/n. Expedientes sobre instancias de varios conventos, 1700-1755. 
419 En su testamento Francisca Bruna de Villanueva recalcó de nuevo que el fin de la casa donada era para la 

fundación del beaterio. AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 197 s/c, leg. 2, ff. 

116v-118v. Testamento de Francisca Bruna de Villanueva, 1765.  



146 

  

bachiller don Miguel de Agüero 

Doña Ángela de las Iglesias 500 pesos de una obra pía 

El licenciado don Cristóbal de Monrroy se 

obligó a su manutención 

Doña María Antonia del Santísimo 

Sacramento 

Doña Josefa de Santa Ana 

3 400 pesos fincados (no se menciona en 

qué propiedad) 

Doña Juana de Santa Teresa Don José Sánchez de Vargas Malpica se 

obligó a mantenerla con 8 pesos cada mes 

Doña Juana de San José Su padre se obligó a mantenerla 

Doña Ana María de Jesús 500 pesos de una obra pía 

Doña Gertrudis Jiménez 500 pesos de una obra pía 

Don Joaquín de Villalpando prometió 

ayudar a su manutención 

Fuente: AGI, México, 711. Expedientes sobre instancias de varios conventos, 1700-1755. 

 

Gracias al beaterio, las mujeres españolas encontraron un lugar donde poner en práctica su 

religiosidad. Para lograr ese objetivo contaron con una serie de relaciones que permitieron 

la obtención de recursos materiales. El hijo del español Domingo Serrano, donador de la 

casa para el recogimiento, de nombre Jerónimo Serrano, colaboró también con la obra al 

administrar los recursos para manutención de la casa y edificación de una capilla.420  

 Al igual que en ocasión de la fundación del convento carmelita, los franciscanos 

advirtieron del riesgo que corrían al haber una nueva corporación que captara los recursos 

de la feligresía. El cura fray Cristóbal de los Reyes de nueva cuenta hizo patente la 

advertencia de que, si el beaterio tenía la necesidad de “mendigar” para su manutención, 

sólo sería en perjuicio del convento de San Francisco que presidía. Sin embargo, los priores 

de las otras tres órdenes –carmelitas descalzos, juaninos y mercedarios- se dieron por 

enterados y expresaron el beneplácito por la obra. Se solicitaron las licencias 

correspondientes primero al arzobispo de México, después al virrey y posteriormente al rey. 

El proceso se prolongó por muchos años, tanto que se tuvieron que hacer averiguaciones de 

nuevo sobre la idoneidad del establecimiento en 1743 y se pidió licencia al marqués del 

Valle -mediante el gobernador del mismo-. Del informe del Marquesado se desprendió la 

                                                           
420 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 100 s/c, leg. 2, ff. 182-188. Testamento de 

Jerónimo Serrano, 1770.  



147 

  

idoneidad del beaterio por: la lejanía a la ciudad de México, los recursos con que contaba, 

el bien espiritual que traería y el no haber inconveniente jurisdiccional para el señorío. Lo 

último se fundaba sobre un caso parecido, el del convento de Santa Clara de la villa de 

Carrión, valle de Atlixco, fundado con parecer del duque de Atlixco, conde de 

Moctezuma.421 El peso de los años obligó también a los familiares de personas que había 

prometido donaciones a declarar porque algunos habían fallecido y se quería saber con 

cuáles de esos recursos se podía contar.422 Entre el vecindario la idea de concretar el 

establecimiento seguía latente, de manera que también se hicieron nuevas donaciones como 

las del presbítero don Miguel de Agüero y su hermana doña Juana de Agüero que donaron 

una tierras al beaterio.423 

 En 1743 las beatas dieron poder a fray José de Oliva, procurador general en la 

Corte de Madrid, para que impetrara la autorización ante el Consejo para un hospicio y casa 

de recogimiento para terceras y niñas doncellas pobres y virtuosas. Dos años después 

dieron poder a fray Juan de Alcaráz, franciscano descalzo de la provincia de San Diego de 

México, para solicitar la autorización del sumo pontífice en su viaje a Roma.424 Pero en esta 

ocasión solicitaron a la Junta de la Venerable Orden Tercera de San Francisco que 

administrara sus bienes y se hiciera cargo de su dirección espiritual.425 

 El beaterio funcionó y varias mujeres se dispusieron a llevar vida de recolección 

en una casa.426 La Corona había dispuesto que sin licencia no se podía poner en marcha 

cualquier establecimiento piadoso. Ante el continuo quebrantamiento de las leyes, por 

cédula de 18 de febrero de 1753 los Borbones reiteraron a los gobernadores, corregidores y 

                                                           
421 AHMT, Sección Especial, caja 2, exp. 85, f. 13. Solicitud para la fundación de un beaterio, 1736. 
422 AHEM, Pueblos, vol. 6, exp. 3, ff. 32. Testimonio de los autos hechos sobre la fundación de un beaterio de 

Nuestra Señora del Carmen en Toluca, 1736-1770.  
423 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 94, leg. 21, ff. 46-47v. Donación a favor 

del beaterio, 1743.  
424 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 94, leg. 21, ff. 47-48. Poder otorgado 

por las fundadoras del beaterio, 1743, y caja 95, leg. 16, f. 118. Poder de las fundadoras del beaterio, 1745. 

Dieron el poder las españolas María Antonia del Santísimo Sacramento, María Francisca de la Santísima 

Trinidad, María Antonia de Agüero y Gertrudis Leonor de San José.  
425 PEÑALOZA, El beaterio de Toluca. Tradición colonial, p. 21.  
426 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 116, leg. 5, ff. 55v-59. Escritura de donación 

de don Domingo del Real y Montero, 1760. Para este año consta que en la casa destinada para la fundación 

estaban ya viviendo algunas mujeres.  



148 

  

autoridades eclesiásticas de las Indias la petición de que se observara lo estipulado en 

cuanto a la fundación de conventos, iglesias y otros lugares píos.427 Específicamente en lo 

referente a los conventos femeninos, una real cédula de 1704 prohibía nuevas fundaciones 

de conventos y beaterios.428 Las leyes no eran acordes con las necesidades que tenían las 

personas de hacer fundaciones, aunque el sistema de corporaciones persistió de hecho. Pero 

la licencia era fundamental para la defensa de privilegios.  

 José Yurrieta menciona que la licencia real de Felipe V se concedió en 1738, sin 

embargo, si fue así parece que dicha resolución no se conoció en la villa porque, como ya 

se mencionó, la información sobre la conveniencia del beaterio siguió fluyendo años 

después.429 Tal vez a eso obedeció la evolución del tipo de recogimiento femenino de 

beaterio a colegio de niñas. Cuando se planteó la fundación se proyectó una doble función: 

la de ser casa de recogimiento de mujeres y de educación de niñas, pero ante la 

imposibilidad de conseguir la licencia real sólo subsistió el segundo objetivo. El plantearse 

ese doble objetivo justificó que funcionara sin licencia, como en el caso del beaterio de 

Santa Clara en Guadalajara que no tenía licencia y que estableció ahí mismo la “escuela 

pública de niñas”. Se hizo para que no cerraran el establecimiento, incluso gracias a que se 

informó al rey de su utilidad, éste mandó que subsistiera por cédula de 1779.430 

 Aún en 1770 no se conseguía la licencia de fundación para el beaterio de Toluca, 

Jerónimo Serrano dispuso en su testamento que, de no verificarse, el dinero que había 

administrado se invirtiera en finca segura para una capellanía en favor de uno de sus 

hijos.431 De esta manera se puede ver que los fines piadosos podían mantenerse pero, de no 

                                                           
427 AGI, México, 699, f. s/n. Consultas y despachos de licencias para fundaciones pías, 1661-1764.  
428 CASTAÑEDA, “Relaciones entre beaterios, colegios y conventos femeninos en Guadalajara”, p. 463.  
429 YURRIETA, “Crónica de un edificio”, pp. 6-8. No se ha podido localizar la Real Cédula, la referencia que se 

proporciona sobre la misma es AGNM, Historia, tomo 70. Sin embargo, la clasificación actual de este ramo 

está organizada en volúmenes y no existe uno con ese número.  
430 CASTAÑEDA, “Relaciones entre beaterios, colegios y conventos femeninos en Guadalajara”, pp. 463 y 

463. En 1784 el beaterio se trasladó a la Casa de Maestras de la Caridad y Enseñanza con el objetivo de la 

educación de la juventud. 
431 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 100 s/c, leg. 2, ff. 182-188. Testamento 

de Jerónimo Serrano, 1770. De los 100 pesos proporcionados por Juana de Santa Teresa se compraron 

magueyes y Serrano había logrado incrementar el monto a 6 000 pesos. Descontada la cantidad invertida en 

la manutención de los mismos y la construcción de una capilla en la calle Chapitel, los pesos restantes se 

tenían impuestos a depósito irregular a favor de Ana María Trigo de Espinoza.   



149 

  

contar con los requisitos establecidos en la ley, los recursos podían fluir no a corporaciones 

sino a particulares, por ejemplo, al clero secular mediante capellanías. Por el mismo 

inconveniente para la fundación, los demás herederos de Domingo Serrano pidieron que se 

les devolviera la casa donada para el beaterio. Además, argumentaron que las condiciones 

en las que funcionaba la casa de recogimiento no eran apropiadas, pues sólo residían en ella 

de cuatro a seis niñas que se ejercitaban en “jugar y reñir” más que orar y que, aun teniendo 

iglesia en ella, salían a todas las de la ciudad.432 Jerónimo Serrano estuvo dispuesto a donar 

la cantidad de dinero correspondiente para darla a los herederos y que la capilla hecha fuera 

utilizada en provecho de todo el barrio y que se celebrara en ella la misa dispuesta por su 

padre en testamento, de igual manera que la capilla que estaba edificando en el mismo 

lugar.433 La capilla, llamada del Chapitel, sirvió como punto de encuentro de caminantes y 

vecinos. Fue dedicada a la Divina Infantita (advocación de la virgen cuando era niña) y se 

convirtió en un punto de concentración de población no sólo por los servicios sagrados que 

proporcionaba, sino porque enfrente se estableció un tianguis.434 

 El beaterio fue el germen del proyecto del mismo Miguel Jerónimo Serrano de 

fundar dos colegios en donde ingresaran niñas españolas e indias que pretendiesen 

conservar vida virtuosa, separadas las unas de las otras. En su testamento escriturado en 

1762, todavía contemplaba colaborar en el proyecto del beaterio porque dejó el remanente 

del quinto de sus bienes para ayuda de la capilla de éste.435 Pero hizo suya la idea del juez 

eclesiástico Matías José de Eguiluz sobre edificar dos colegios.436 A pesar de no haber 

obtenido la licencia real y con confianza en que lo haría, en 1781 ya estaba trabajando en la 

construcción de los colegios y pretendía dar el patronato al vecindario de clérigos, 

                                                           
432 AHEM, Pueblos, vol. 6, exp. 2, f. 3. Testimonio de los autos hechos sobre la fundación de un beaterio de 

Nuestra Señora del Carmen en Toluca, 1736. 
433 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 100 s/c, leg. 2, ff. 182-188. Testamento 

de Jerónimo Serrano, 1770. La capilla ya estaba terminada en 1771 cuando el arzobispo dio licencia para que 

se bendijera y a partir de entonces celebrara misa cualquier religioso. AHMT, Sección Especial, caja 2, exp. 

86, f. 1. Licencia para la fundación de la capilla del Chapitel, 1771.  
434 YURRIETA, “Crónica de un edificio”, pp. 15-17. 
435 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 87 s/c, leg. 3, ff. 140-143. Testamento 

de don Miguel Jerónimo Serrano, 1762. Incluso estaba involucrado en la administración de los recursos del 

beaterio. Se encargó de comprar magueyes en Tlacotepec y San Sebastián con dinero que le dio su comadre 

doña Juana García de las rentas del beaterio.   
436 YURRIETA, “Crónica de un edificio”, pp. 7-10. 



150 

  

presbíteros, labradores y comerciantes de la villa de Toluca.437 En 1783 ya se trabajaba en 

el acondicionamiento de las instalaciones del colegio.438 A pesar de que no se había 

impetrado la licencia real con pretexto de la guerra que libraba la Corona, el donante pidió 

al virrey Martín de Mayorga iniciar la construcción y tal parece que éste la otorgó.439 Ese 

mismo año, el arzobispado de México otorgó la licencia para dos colegios: el del Sagrado 

Corazón de Jesús para niñas españolas y el de los Dulcísimos Nombres de Jesús y María 

para indias.440  

 El dinero destinado a la fundación no fue considerado suficiente por la Audiencia 

arzobispal porque en gran parte era “esperanza”: 16 000 pesos correspondientes al quinto 

de los bienes de Serrano cuando muriera y de esto había que rebajar la parte 

correspondiente a sus hijos como herederos. Aun así, Serrano persistió y pidió testimonio 

de la solicitud de licencia ordinaria para acudir ante el rey y pedir que se le dispensara el 

impedimento.441 No tenemos evidencia de si se solicitó o no la licencia real, pero a la 

muerte de Serrano, la Real Audiencia determinó en 1789 que, anulando la voluntad del 

difunto sobre la fundación de los colegios de niñas, todos sus bienes pasaran a manos de su 

viuda, doña María Ignacia Carnero y sus dos hijos. Se consideró que el cumplimiento del 

                                                           
437 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 115 s/c, leg. 2, ff. 107-110. Patronato de 

dos colegios de niñas, 1781. Se convino dar traslado de ese nombramiento a los diputados del comercio de 

la ciudad, don Tomás Lejarazu, don Tomas de Torres y Elosua, don José Ortiz y don José Fernández 

Castañón, quienes por poder de los gremios de comerciantes y labradores aceptaron el patronato.  
438 AHMT, Sección Especial, caja 2, exp. 85, f. 14. Solicitud para la fundación de un beaterio, 1736. Serrano 

pidió licencia arzobispal para poder trabajar en la obra cuatro horas diarias los días festivos. Ésta le fue 

concedida. Sin embargo, el fiscal del arzobispado guardaba dudas sobre la fundación del colegio debido a la 

falta de fondos, pues en gran parte eran promesa, es decir, dependían del rendimiento de ciertos magueyes 

y de la herencia del quinto de los bienes de Serrano). El donador pensaba acudir ante el rey a pedir la 

dispensa del impedimento para el colegio: la falta de fondos. Aun en 1795 se hacía referencia al beaterio en 

una escritura de venta de una casa. Se menciona que la casa de don Julián de Bertolaza estaba enfrente del 

beaterio. AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, 139 s/c, leg. 3, ff. 55-56. Venta de 

casa en la calle el chapitel, 1795. 
439 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 145, leg. 1, 1780, “Donación de Miguel 

Jerónimo Serrano para un colegio de niñas”, ff. 164-166.  
440 PEÑALOZA, El beaterio de Toluca. Tradición colonial, p. 29.  
441 AHMT, Sección Especial, caja 2, exp. 85, ff. 14-19. Solicitud para la fundación de un beaterio, 1736. 



151 

  

testamento significaba un perjuicio para la familia.442 La intención de Serrano motivó a 

otros vecinos a colaborar en la obra; a los primos bachiller don José Alejo Hurtado y doña 

Brígida Francisca de Berro a donar la hacienda de san Nicolás a la causa de fundación de 

los colegios.443 Sin embargo, parece que dicha resolución no se aplicó porque los colegios 

comenzaron a funcionar en 1791 y lo hicieron hasta 1809 cuando los predios y las 

instalaciones regresaron a manos de don Miguel Jerónimo Serrano.444  

 La intención de la familia Serrano de fundar colegios de niñas estuvo en 

consonancia con la política real que promovió el establecimiento de escuelas en la segunda 

mitad del siglo XVIII usando las cajas de bienes de comunidad. En 1793 el gobernador del 

Marquesado del Valle de Oaxaca, el marqués de Sierra Nevada, ordenó al corregidor de 

Toluca, don Pedro de Larrea, que procediera al establecimiento de escuelas para niños 

pobres en las “religiones regulares” porque no se había cumplido disposición de tal 

“gravedad”.445 

 

3.2.5 El hospicio de la orden de Nuestra Señora de la Merced 

 

Además de las corporaciones mencionadas, también se fundó en 1731 un convento de 

Nuestra Señora de la Merced que mantuvo un hospicio.446 La orden de la Merced se 

estableció en la ciudad de México en 1594 y a partir de esa fecha promovió su expansión en 

ciudades de españoles, justificada por su labor de recaudación de limosnas para los cautivos 

                                                           
442 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Documentación varia, caja 125 s/c, leg. 6, asunto 1, ff. 1-

7. Diligencias sobre la entrega de los bienes pertenecientes a la testamentaria de Miguel Jerónimo Serrano, 

1789-1790.   
443 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 127 s/c, leg. 2, ff. 7-15. Poder para 

testar a doña Brígida Francisca de Berro, 1786. Aunque la hacienda se dejó al cuidado de los sobrinos Alejo 

Miguel y doña María Hurtado de Mendoza, a quienes se encargó que no la gravaran.  
444 YURRIETA, “Crónica de un edificio”, pp. 18-20. 
445 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Documentación varia, caja 141 s/c, leg. 2, asunto 3, ff. 5-

8. Se manda al corregidor de Toluca proceda al establecimiento de escuelas, 1793-1794. Sobre los avances 

en el establecimiento, sólo se había recibido información de los alcaldes mayores de las Cuatro Villas, de 

Tuxtla y del corregidor de Coyoacán. 
446 BNMFR, Archivo franciscano, caja 89, vol. 1377, exp. 4, primera parte, f. 35. Protocolo de la provincia del 

Santo Evangelio dando cuenta de algunos conventos, s/f. 



152 

  

del norte de África (Mediterráneo).447 Ese fue el principal objetivo de los conventos que 

fundó, pero además algunos establecimientos tuvieron otros fines como servir de hospicio 

para atender a los religiosos recaudadores de limosna y casas de estudio; los principales 

beneficiarios de esta última función fueron los criollos de las ciudades en las que se 

asentaron.448  

 En el siglo XVIII la orden trató de negociar con la Corona las licencias para la 

fundación de conventos ante las cédulas que la restringían o prohibían. En 1709 la 

Provincia mercedaria de México ofreció hacer una contribución de 8 000 pesos a cambio de 

que fueran otorgadas las licencias para diez de los dieciséis conventos fundados y otras para 

fundar nuevos en Celaya, San Miguel El Grande, Querétaro y La Habana. Sin embargo, no 

hubo una pronta respuesta a la propuesta.449 Sus gestiones pueden considerarse exitosas si 

se toma en cuenta que entre 1730 y 1765450 fundaron cinco conventos, uno de ellos fue el 

de la villa de Toluca. El motivo de la fundación era contar con una casa en la que se pudiera 

albergar a los religiosos colectores de limosnas. El provincial fray José de Nogales 

argumentaba que era necesario un “paraje de suficiente comercio” para que se pudiera 

hacer caja de todas las limosnas y no se tuviera que andar a contingencia de los ladrones. 

La “ciudad” de Toluca cumplía con ser de “comercio conocido” y en ella la orden tenía 

muchos bienhechores. Además, se les donó una casa que se podía habilitar como hospicio y 

una iglesia, así que se evitarían los inconvenientes derivados de que los religiosos habitaran 

en casa de seculares. La licencia real les fue concedida en vista de que sólo era un hospicio, 

sin embargo, se les limitó a tener una capilla y oratorio privado para que los religiosos 

dijeran misa y no podían tener iglesia con campanas.451 El instituto de la orden mercedaria 

influyó en la fundación de los conventos en los reinos hispánicos. Los frailes tenían que 

cubrir la recolección de limosnas en un determinado radio de acción denominado contrata o 

                                                           
447 La orden tenía un cuarto voto, el de redención que implicaba que los frailes debían quedar como rehenes 

o dar la vida por algún cautivo en caso necesario. IGLESIAS, “La redención de cautivos: una acción exigente 

en la Orden de la Merced…”, p. 141.  
448 GUZMÁN, “La orden de Nuestra Señora de la Merced”, pp. 206-212.  
449 MELVIN, Building Colonial Cities of God, p. 43. 
450 MELVIN, Building Colonial Cities of God, p. 28.  
451 AGNM, Reales órdenes, vol. 1, exp. 9 (es la clasificación del catálogo en el volumen está numerado como 

27), f. 44. Licencia del rey para fundar un hospicio de mercedarios en Toluca, 1731.  



153 

  

bailía y cuando aumentaba el número de frailes se procedía a la fundación de un 

convento.452 

 La orden se vincularía con la población local por el apego de los vecinos a la 

causa de la redención de los cautivos y por la imagen de Nuestra Señora de la Merced que 

estaba en la portería de dicho convento. Parece ser que conforme pasó el tiempo, los 

mercedarios se avocaron a la construcción de la iglesia. Así lo confirma la petición de 1783 

por parte del presidente del hospicio, fray José Machado, al virrey Matías de Gálvez para 

sortear billetes de real lotería con el fin de que el producto se empleara en la fábrica de la 

iglesia. La obra tenía tiempo de haberse iniciado, pero por la falta de recursos no contaba 

más que con dos albañiles de cuchara que trabajaban. Los billetes serían de a medio real 

cada uno, el sorteo se realizaría de manera semanal y la mitad del fondo colectable se 

convertiría en billetes de lotería, quedando el resto para los gastos de la construcción y la 

negociación. Esa forma de financiamiento había sido usada en el convento de Santa 

Catalina de Sena de la ciudad de México y en el oratorio de San Cayetano de Puebla, lo que 

pudo ser una estrategia para sortear la negación de licencias para más establecimientos 

eclesiásticos y, además, permitía congratularse con la Corona al ofrecer colaborar en la 

recaudación de recursos.453 A su vez, las obras pías fueron una manera en que lo juegos de 

lotería se abrieron camino en el siglo XVIII: construcción de iglesias, socorro de hospitales 

o dote de doncellas desvalidas; la caridad era una “justa causa” que hacía admisible los 

juegos de azar en una cultura que condenaba la especulación financiera, los juegos de 

apuestas y los contratos inciertos.454  

 El virrey Gálvez concedió la licencia con condición de que los recursos se usaran 

para el fin determinado, que se llevara exacta cuenta de los recursos y que se suspendiera el 

sorteo si se experimentaba alguna decadencia. No faltaron bienhechores que colaboraran 

con recursos a favor de los mercedarios, como se verá en el capítulo seis. Sin embargo, el 

                                                           
452 IGLESIAS, “La redención de cautivos: una acción exigente en la Orden de la Merced…”, p. 136.  
453 AGNM, General de parte, vol. 61, exp. 729 (es la clasificación del catálogo en el volumen está numerado 

como 731), ff. 773 y 774. Licencia al convento de la Merced de Toluca para que pueda sortear billetes de real 

lotería, 1783. El juez de la real lotería, don Vicente Ruperto Lugardo, dudaba si el gasto de la Real Hacienda 

por el estipendio de los billetes compensaría el daño de la venta, pero estaba seguro del entretenimiento de 

los jugadores.  
454 PETIT, “El envite ilustrado. Real Lotería y proyectos de poder en el siglo XVIII”, pp. 25 y 28.  



154 

  

monto de las donaciones no refleja la misma adhesión que mostraron órdenes como la de 

San Francisco y la de Nuestra Señora del Carmen.   

 La fundación del convento mercedario en la villa de Toluca estuvo relacionada 

con la población india. En 1731, Juana de los Santos, Francisca Melchora, Agustina de la 

Cruz, Antonio Bernal y Juan Bernal, indios principales de Toluca, donaron una ermita en el 

barrio de San Miguel Actipac, con el título de la Santísima Cruz del Milagro para que 

pudieran edificar vivienda y residieran los hermanos que recogían la limosna. Los indios 

alegaron que la presencia de la orden mercedaria redundaría en su bien espiritual, sin 

embargo, antes que ese interés las autoridades se preocuparon por saber si serían afectados 

en cuanto al aspecto material. En la Audiencia de la ciudad de México se mandó averiguar 

si los indios tenían, como decían, casas en que vivir y por lo tanto podían dejar la ermita y 

las viviendas que tenían en los solares contiguos. De la averiguación resultó que no se les 

perjudicaba, pues parece que la ermita fue donada pero no los solares contiguos, pues los 

indios repararían las casas y se mudarían a vivir en ellas con “lo que los padres les han de 

dar” por los terrenos. Juana Francisca de los Santos recibió 300 pesos por su casa, sin 

embargo, los devolvió. Un argumento a favor de la fundación fue lo distante que se ubicaba 

el barrio del centro de la villa y que, con la fundación, los vecinos tendrían “el alivio de la 

misa” y la confesión. La donación fue aceptada por fray Francisco Javier de Herrera y a 

cambio quedó obligado a cumplir con una serie de misas en favor de los donadores. Con la 

donación quedó estipulado que los religiosos colocaran la santa cruz en el altar mayor y que 

celebraran la fiesta.455 

 Para 1736 la construcción de la iglesia y el hospicio seguía en marcha. Francisca 

y Josefa Morones donaron un solar situado en el barrio del Calvario a la orden mercedaria 

                                                           
455 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 67, leg. 6, ff. 116-121. Donación de 

ermita a la orden de la Merced, 1731. En la escritura de donación se hace referencia a una capilla más que 

ermita y, además, se menciona que entre los donantes hubo pleito sobre la posesión, sin embargo, llegaron 

a un acuerdo y se unieron para brindarla a los religiosos. Las obras pías a favor de los donadores fueron: una 

misa por el alma de Juana Francisca en el mes de octubre y a favor de la virgen del Rosario, una misa el 

viernes de ramos a la virgen de los Dolores por el alma de Juan Felipe Tadeo (hijo de Juana), una misa anual 

por las almas de Juana y su esposo Felipe de Sámano en la infraoctava de los santos y el privilegio de que los 

otorgantes fueran sepultados en la capilla. 



155 

  

para que se vendiera y los recursos se emplearan en la obra. Efectivamente, el solar fue 

vendido a Tomás Díaz en 72 pesos solo un mes después de la donación (marzo).456  

  

3.2.6 La dinámica fundacional 

 

Las fundaciones de corporaciones religiosas en la villa de Toluca se originaron por la 

iniciativa de una elite deseosa de contar con lugares de expresión de religiosidad, pero 

también de integración. A la par que ese grupo buscaba una identidad en el aspecto político 

al debatir sobre su sujeción política al rey o al marqués del Valle de Oaxaca, también 

buscaba medios de reforzamiento de sus vínculos sociales y de integración a la república 

cristiana. Retomando las palabras del arzobispo Juan Antonio Vizarrón y Eguiarreta: los 

“vecinos nobles republicanos” exponían su sentir en pretensiones “tan piadosas y del 

agrado de la majestad divina”.457 La vecindad de la villa fue la que se benefició 

principalmente de las fundaciones mencionadas, pero es pertinente introducir la influencia 

de dicha vecindad, ya que la llegada de nuevas corporaciones significó la ampliación de la 

oferta de ministerios espirituales para los habitantes de los pueblos circunvecinos. 

 Como se puede ver en la imagen 2, las órdenes y congregaciones religiosas 

establecidas a finales del siglo XVII y en el XVIII, sumadas a la de la orden de San 

Francisco, contribuyeron a una organización urbana que giraba en torno al centro de la 

villa. Fue junto con ellas que se establecieron plazas, camposantos, capillas e iglesias. 

Como se puede apreciar, la distancia entre los conventos era muy corta. Lo único que 

separaba a la orden de los Carmelitas Descalzos de los franciscanos era el río Verdiguel y la 

plaza mayor. Junto a las órdenes, establecimientos como la capilla de la Veracruz y el 

beaterio modificaron el panorama de la ciudad y propiciaron la concentración de 

actividades de culto y de asociación seglar en el pequeño casco urbano. A la par de la 

urbanización, la doctrina fue tomando el carácter de una iglesia parroquial y su vecindario 

el de un régimen hispánico plurijurisdiccional.  

 

                                                           
456 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 70, leg. 18, ff. 24v-25. Donación de un 

solar a la orden de Nuestra Señora de la Merced, 1736 y ff. 41-42. Venta de solar a Tomás Díaz, 1736.  
457 AGI, México, 711, f. s/n. Expedientes sobre instancias de varios conventos, 1700-1755.  



 

 

Imagen 2. Órdenes y congregaciones religiosas establecidos en la villa de Toluca ubicadas en plano de 1817 

 

 

Fuente: Real Academia de la Historia de Madrid, Cartografía y Artes Gráficas, José Mariano Domínguez de Mendoza, “Plano de la 

ciudad de Toluca dedicado al virrey Don Juan Ruíz de Apodaca, 1817”, Se utiliza un extracto de este plano por ser el más antiguo que 

se ha encontrado. 

     No.                           Orden 
1 Convento de la Asunción,  
         orden de San Francisco 
 
2 Convento de la Concepción,  
        orden de los Carmelitas Descalzos 
 
3 Convento de Nuestra Señora de la  
        Merced, orden de los mercedarios 

 
4 Hospital de Nuestra Señora de  
        Guadalupe, orden de San Juan de Dios 

 
5 Beaterio 

 
6 Capilla de la Santa Veracruz 

2 

 

1 

 

3 

 

4 

 

5 

 

6 

 

 



 

 

Las fundaciones frustradas reflejaron la política real de no permitir establecimientos si 

no eran autosuficientes, pero también la resistencia por parte de las ya existentes a 

compartir territorio. El dinamismo del régimen corporativo se mantuvo gracias a que el 

establecimiento de nuevas corporaciones no representó una carga fiscal para la Corona, 

fueron los vecinos quienes las financiaron. Aportaban recursos económicos y humanos, 

pero recibían beneficios como contar con una opción profesional, una ampliación de la 

oferta de devociones y clérigos que proporcionaran servicios espirituales y sobre todo la 

cercanía geográfica de éstos.  

 ¿Qué es lo que podemos observar sobre lo que Atienza ha llamado la 

dinámica fundacional y antifundacional descrita?458 Al contrario de una crisis de las 

órdenes religiosas se nota una continuidad de su expansión y su apego a las elites 

locales. El sistema de contrapesos de los distintos cuerpos eclesiásticos es evidente, 

permitiendo el establecimiento de algunas corporaciones que permitieron la integración 

y adhesión de los feligreses a la república cristiana sabiendo que el monarca respondía a 

sus necesidades, pero también la frustración de otras.  

 La expansión de las órdenes religiosas muestra la continuidad de su papel 

como colaboradoras en el funcionamiento de la república y la expresión de la 

religiosidad. Un convento fue un instrumento de poder, de dominación, una herramienta 

al servicio de intereses de dominio social, de prestigio, renombre y reputación.459 Por 

ello, muchos grupos locales de poder fueron promotores activos en la fundación de 

conventos y fungieron como patrocinadores. Además, en términos utilitarios, los 

conventos significaron una opción de vida para los hijos de las familias acomodadas y 

una manera de reproducir su poder, político o económico en el ámbito religioso. En el 

caso aquí estudiado, se puede decir que el nuevo régimen eclesiástico dio la oportunidad 

a la élite local de participar en el gobierno de la villa ante la carencia de un cabildo. Si 

bien el eclesiástico y el gobierno secular no eran ámbitos iguales, se puede decir que los 

vecinos encontraron espacios corporativos dentro de los cuales tomar decisiones e 

involucrarse en cuestiones de bien público como la construcción de edificios que 

proporcionaran mayor urbanidad a la villa, enseñanza e instrucción a los jóvenes, la 

actuación ante crisis como epidemias y la organización de un culto religioso que hiciera 

ver que la villa era virtuosa.  

                                                           
458 ATIENZA, Tiempos de conventos. Una historia social de las fundaciones en la España Moderna, p. 14. 
459 ATIENZA, Tiempos de conventos. Una historia social de las fundaciones en la España Moderna, p. 14. 



158 

 

 Además, hay efectos no tangibles como el potencial que tuvieron las 

fundaciones para acrecentar la reputación y el prestigio de la localidad y su capacidad 

para estimular el orgullo colectivo local.460 En Toluca, la fundación de los conventos 

mencionados y el reforzamiento de posición de la orden franciscana reposicionaron a la 

villa como un centro regional importante por la confluencia de vecinos de las 

localidades en torno. El sentimiento de pertenencia e identificación de los vecinos les 

permitió colaborar en obras piadosas que a la vez promovieron el arraigo a la tierra, 

situación importante debido a los antecedentes de la villa de ser un lugar de residencia 

ocasional de vecinos de la ciudad de México y de quienes tenían unidades productivas 

en otras partes del valle de Toluca. Probablemente ese arraigo coadyuvó a la 

procuración por los vecinos del rango de ciudad para Toluca en el siglo XVIII y a la 

defensa de sus prerrogativas frente a las autoridades del Marquesado del Valle.  

 La participación de la población india en las nuevas fundaciones es menos 

notoria que la de la población hispana, pero fue fundamental en casos como el de la 

fundación del hospicio Mercedario y resultará vital para la permanencia de las nuevas 

corporaciones. Tanto para españoles, criollos, mestizos como para indios, las nuevas 

corporaciones establecidas fungieron como vehículo de integración y gobernabilidad. 

Mediante ellas pudieron crear una red de corporaciones multifuncionales como 

cofradías, terceras órdenes, beaterio, Escuela de Cristo y demás hermandades. En ellas 

se reproducía el imaginario simbólico de un orden con el rey como cabeza que cuidaba 

del bien terrenal y espiritual de sus súbditos. Para el rey significaron la ventaja de contar 

con agentes que impusieran su autoridad y para el marqués del valle, la ventaja de 

cumplir con su obligación de proporcionar “pasto espiritual” a sus súbditos, sobre todo 

ante su renuencia a seguir costeando la manutención de las doctrinas establecidas. La 

fundación y el patronato conventual fueron susceptibles de reforzar el poder señorial 

porque ponía a disposición del señor un bajage social y político que podía asegurar 

adhesiones y fidelidades personales.461 Ante un caso como el del Marquesado del Valle 

de Toluca, donde hubo un señor ausente, esa función de aseguramiento de lealtades 

pudo maximizarse. Para todos los actores es válido agregar la motivación religiosa, ya 

que el deseo de hacer preces en vistas a la salvación eterna y de contar con medios de 

                                                           
460 ATIENZA, Tiempos de conventos. Una historia social de las fundaciones en la España Moderna, p. 21.  
461 ATIENZA, Tiempos de conventos. Una historia social de las fundaciones en la España Moderna, p. 202. 



159 

 

expresión de la religiosidad, también fueron motivos de peso en un orden social 

eminentemente cristiano.  

En un sistema como el de aquella Monarquía, hecho de equilibrios jurídicos 

siempre precarios entre las varias corporaciones y conjuntos de privilegios, el 

establecimiento de un nuevo cuerpo implicaba la reducción y la merma del territorio de 

otros.462 Por ello las fundaciones fueron un foco de tensión constante a lo largo de la era 

de la Monarquía hispánica. Las órdenes religiosas no fueron la excepción y encabezaron 

peticiones de rechazo ante hechos de esta naturaleza. En el caso que aquí nos ocupa la 

animadversión fue inmediata y se agravaría con el curso del tiempo. A largo plazo la 

irrupción de actividades, el influjo sobre la población española e india y la competencia 

por los recursos materiales dieron lugar a una serie de conflictos entre carmelitas y 

franciscanos.463 

Con todo, la sola presencia de más órdenes contribuía a reafirmar el gobierno de 

la Corona y a los vecinos les proporcionaba lazos de unión y medios de gestión. Por 

ejemplo, en 1737 cuando la ciudad de México solicitó a las ciudades del reino que 

nombraran representantes para jurar como patrona a la virgen de Guadalupe, se mandó 

que se diera noticia a los prelados de las órdenes de San Francisco, Nuestra Señora del 

Carmen, San Juan de Dios y Nuestra Señora de la Merced, al juez eclesiástico y demás 

señores eclesiásticos “para que como cabezas de este lugar […Toluca…]” procedieran a 

otorgar el poder correspondiente.464 

 Si bien la parroquia de San José de Toluca fue un bastión franciscano en el 

siglo XVIII, la presencia del clero secular fue latente no sólo gracias al juez eclesiástico, 

sino también a la intervención activa de sus miembros en la conformación del régimen 

eclesiástico al promover y colaborar en la fundación de conventos o corporaciones de 

seglares. En la integración de un nuevo régimen eclesiástico en el siglo XVIII, los 

conflictos y las negociaciones fueron más patentes entre las órdenes religiosas que se 

disputaban la jurisdicción, como se verá en el siguiente capítulo. Sin embargo, el clero 

secular también fue parte activa sobre todo gracias a la figura del juez eclesiástico, que 

                                                           
462 ROJAS, “Los privilegios como articulación del cuerpo político. Nueva España, 1750-1821”, pp. 53 y 54.  
463 Se desenvolvieron a lo largo del siglo XVIII y sus motivos fueron diversos: el establecimiento de 
nuevas cofradías en el convento carmelita, la disputa por la fundación de un beaterio, acusaciones por 
afirmaciones hechas contra la otra orden en sermones y hasta denuncias por actividades de culto 
consideradas inapropiadas. 
464 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 70, leg. 27, ff. 1-4. Autos sobre 

juramento de la virgen de Guadalupe como patrona, 1737. 



160 

 

podía apoyar la causa de una u otra orden o de un vecino. Ejemplo de esto último fue la 

participación del juez eclesiástico de Toluca, Juan Barón de Lara, en la junta política 

organizada por el español Bernabé Serrano para tratar la posibilidad de enviar un 

apoderado al Consejo de Indias para escindir al vecindario de la jurisdicción del 

marqués del Valle de Oaxaca. El grupo de vecinos señaló una situación de pesadumbre 

para la ciudad por los varios gastos a los que tenía que hacer frente: el pago de 

alcabalas, la colaboración para la manutención del Hospital de Jesús Nazareno de la 

ciudad de México y las contribuciones por las varas de corregidor, escribano y alguacil 

mayor.465 Además de esto estaban los gastos por la manutención de varios conventos, 

cuestión que podría haberse originado de una crítica del clero secular porque uno de los 

colaboradores de las juntas fue el juez eclesiástico Barón de Lara y el encargado de 

recabar los testimonios, el notario eclesiástico del juzgado. Hay que tomar en cuenta 

que mientras que el juez Barón apoyó las pretensiones de Bernabé Serrano, los frailes 

fray Miguel Rosal y fray Francisco Suárez apoyaron a los vecinos que se oponían a 

éstas.  

 Mediante el Concilio de Trento, la aprobación de los obispos o arzobispos fue 

un factor que determinó que algunas fundaciones fueran exitosas y otras no en la España 

Moderna.466 En Nueva España sucedió de la misma manera y se volvió determinante 

ante el contexto de búsqueda del reforzamiento de la autoridad y presencia del clero 

secular sobre las órdenes mendicantes. Es el enfrentamiento entre los dos cleros un 

escenario que estuvo presente en la conformación del régimen corporativo, como se 

verá en el siguiente apartado.  

 

3.3  La política real para con las órdenes y congregaciones religiosas: el freno 

impuesto por la Corona 

 

La reglamentación de la fundación de nuevas corporaciones eclesiásticas fue una 

constante en la Monarquía hispánica. Condiciones como la necesidad de cristianizar a la 

población india permitieron que en el siglo XVI las disposiciones no fueran seguidas al 

                                                           
465 AGI, Indiferente, 91, f. s/n. Vecindario de Toluca jurisdicción del Estado del Valle. Testimonio de la 

sumaria averiguación que se ha mandado hacer de oficio sobre el ayuntamiento y liga que se denunció 

haber formado algunos vecinos de la ciudad de San José de Toluca, 1732. 
466 ATIENZA, “Fundaciones frustradas y efímeras en la España Moderna”, p. 193. 



161 

 

pie de la letra, pero conforme disminuyó la necesidad de evangelizar y cambiaron los 

intereses de la Corona, ésta trató de limitar el establecimiento de conventos. En este 

apartado se exponen algunas decisiones destinadas a restringir ese tipo de fundaciones y 

vigilar el funcionamiento de las que ya había. Esto permitirá aportar elementos para 

comprender la debilidad que experimentaron las órdenes mendicantes frente al proyecto 

de una iglesia parroquial hispana y la crítica que suscitó su labor y, con ello, su 

legitimidad.  

El proceso de expansión de las órdenes religiosas en España se interrumpió en el 

siglo XVIII, cuestión evidente por la reducción del número de fundaciones. Tomando en 

cuenta las cifras de Ángela Atienza para España, se puede decir que disminuyeron de 

897 en el siglo XVI a 139 en el siglo XVIII. De estas últimas, sólo 16 fueron 

fundaciones de órdenes mendicantes: agustinos calzados, franciscanos calzados, 

dominicos, carmelitas calzados, mercedarios calzados y trinitarios calzados.467 El freno 

fundacional provino de la Corona, pero el clero también colaboró para frenar la 

multiplicidad de iniciativas.  

 Las críticas a unos conventos por acaparar bienes y a otros por no tener recursos 

con los cuales mantenerse propiciaron que en 1773 el Consejo de Castilla ordenara una 

investigación sobre cuatro puntos: que ningún español fuera ordenado dentro de las 

órdenes regulares en el extranjero y que ningún extranjero lo fuera en España, que se 

fijara una edad mínima para tomar el hábito, que los regulares tuvieran un superior 

independiente en Roma y que se suprimieran los conventos que no estuvieran dotados 

suficientemente para mantener la comunidad.468  

 Para la reducción de conventos se exhortó al cumplimiento de la bula de Pablo V 

(23 de diciembre de 1611) en la que mandaba que no hubiera conventos con menos de 

ocho religiosos y de otra bula de Urbano VIII (21 de junio de 1625) que elevó el 

número hasta doce.469 Hubo una diferencia en cómo fueron afectadas las órdenes ya que 

varias pudieron sortear las adversas circunstancias con relativa facilidad, por ejemplo 

                                                           
467 ATIENZA, Tiempos de conventos. Una historia social de las fundaciones en la España Moderna, pp. 33 

y 53. Sus cifras se refieren a los conventos fundados desde el siglo XVI hasta el siglo XVIII. En total suman 

2 370 conventos de los que se tiene alguna referencia temporal sobre su fundación.  
468 MARTÍNEZ, El peso de la Iglesia. Cuatro siglos de órdenes religiosas en España, pp. 173, 178 y 179.  
469 VIZUETE, “Pesos, frailes y conventos (México 1771)”, pp. 245 y 247. 



162 

 

los franciscanos y carmelitas calzados alcanzaron en el siglo XVIII su máxima 

expansión, mientras que los dominicos vivieron una época de decadencia.470 

 En América, las órdenes mendicantes fueron los principales artífices de la 

evangelización, pero una vez que se extendieron en el centro del reino de Nueva España 

y que hubo más miembros del clero secular, su posición se vio disminuida. La Corona 

trató de controlar las fundaciones de conventos; uno de los mecanismos empleados fue 

la cédula de 19 de marzo de 1593 que establecía que deberían de contar con licencia 

real. Ésta era una forma de ejercer el Regio Patronato. Precisamente sobre el asunto de 

las licencias de fundación, en 1691 se solicitó una relación de los conventos de la 

provincia franciscana del Santo Evangelio al ministro provincial fray Diego Trujillo. 

Fue fray Clemente de Ledezma, provincial de abril de 1694 a noviembre de 1696, quien 

concluyó la relación con tres puntos: las erecciones de conventos, las licencias del rey y 

el número de religiosos que tenían. En ella expresaba que la mayoría de los conventos 

guardianías de la provincia no tenían licencia de fundación por haber sido fundados 

antes de la cédula mencionada y conforme a la del 9 de abril de 1557 que pedía se 

hicieran “monasterios” en las partes donde hubiese más falta de doctrina, sin licencia 

del diocesano.471 A la falta de licencia sobre las fundaciones se sumaba la carencia de 

los documentos de fundación de algunos en el archivo de la provincia, debido a que 

habían sido remitidos a sus respectivos conventos. 

Si bien la licencia diocesana fue un requisito para la fundación de un convento a 

partir del Concilio de Trento, las condiciones bajo las cuales se llevó a cabo la conquista 

de los reinos americanos no precisaron de ella. Posteriormente las autoridades reales 

buscaron la formalidad de los conventos y tener noticia de cuántos eran y de las 

condiciones en las que funcionaban. En el siglo XVII el Consejo de Indias recibió 

protestas por la multiplicación de fundaciones conventuales y la Corona no deseaba 

                                                           
470 MARTÍNEZ, El peso de la Iglesia. Cuatro siglos de órdenes religiosas en España, pp. 181 y 182. En 1768 

había 77 000 religiosos franciscanos, de los que 22 406 eran españoles, mientras que en 1765 los 

carmelitas calzados alcanzaron su mayor extensión en el mundo.  
471 BNMFR, Archivo Franciscano, caja 89, exp. 1377.4, ff. 50-74. Relación de fray Clemente de Ledezma 

dando cuenta de los conventos de la provincia del Santo Evangelio de México, s/f. La antigüedad de la 

mayoría era evidente por haber sido ya referidos en la obra De origine seraphicae religionis 

Franciscanae del ministro general franciscano fray Francisco Gonzaga impresa en Roma en 1587.  Los 

informes del convento de la Asunción de Toluca aluden a la inexistencia de documentos referentes a la 

fundación del convento. El sucesor del padre guardián fray José de Isla recogió los documentos del 

archivo y no se sabía dónde los dejó. BNINAH, Fondo franciscano, vol. 149, exp. 32, f. 1. Informe sobre el 

convento de Toluca, s/f. 



163 

 

destinar más recursos al clero regular.472 Debido a la proliferación y dificultad de los 

conventos para mantenerse, la Corona prohibió las nuevas fundaciones mediante reales 

cédulas de 4 de marzo de 1561, 19 de marzo de 1593, 13 de abril de 1605, 14 de julio de 

1643,473 1704 y 30 de abril de 1717. Dichas medidas tuvieron efectos porque hubo una 

disminución en el número de fundaciones de conventos de órdenes regulares en la 

segunda mitad del siglo XVII en Nueva España. Desde la conquista hasta 1630 se 

fundaron 72 conventos franciscanos, dominicos, agustinos, carmelitas descalzos y 

colegios de misioneros franciscanos. Mientras que de 1630 a 1730 se fundaron 19 y de 

1730 a 1812, solamente 17.474  

Además de las medidas dictadas, Karen Melvin plantea que dicha reducción se 

debió a varios factores. En la segunda mitad del siglo XVII las causas fueron las 

adversas condiciones económicas y la disminución de la población475 ya que, a falta de 

una población interesada y con recursos, establecer un convento era difícil. Para la 

siguiente centuria se impusieron los problemas que la Corona enfrentaba por la Guerra 

de Sucesión Española (1701-1713), a saber, su renuencia a seguir colaborando 

económicamente para ayuda de los conventos y una política más intervencionista.476 

Mientras se limitaba la fundación de conventos y se pedía la formalización de 

los que ya había, se promovía la consolidación de la Iglesia diocesana. Este objetivo 

intentaría concretarse con la cédula de secularización de parroquias de 1749. Sin 

embargo, ya para ese momento el debilitamiento de algunos conventos era patente por 

el freno impuesto en 1734 para recibir novicios y el referente sobre el financiamiento 

porque se redujo el apoyo para vino, aceite y cera, la ayuda para la “fábrica” de casas e 

iglesias y los salarios a frailes de pueblos de indios y doctrinas.477  

                                                           
472 RAMOS, El Carmelo Novohispano, México, p. 159. 
473 “Libro de fundación del convento de la Purísima Concepción de Toluca”, en VICTORIA, El Convento de 
la Purísima Concepción de los Carmelitas Descalzos en Toluca, tomo I, p. 25. Esta obra recopila varios 
documentos sobre el convento, entre ellos el libro de fundación que se comenzó a escribir desde 1700 
por el tercer provincial, fray Manuel de San José, gracias a la preocupación de los carmelitas por dejar 
testimonio de su labor. 
474 MELVIN, Building Colonial Cities of God, p. 28. La autora considera que en el primer periodo se dio un 

auge de fundaciones en el que se establecieron muchos conventos de las órdenes mencionadas.  
475 MELVIN, Building Colonial Cities of God, pp. 29 y 41.  
476 MELVIN, Building Colonial Cities of God, pp. 44 y 45. En el periodo 1735-1765 se fundaron doce 
conventos en Nueva España (cinco de mercedarios, cuatro de carmelitas descalzos, dos colegios de 
franciscanos misioneros y un convento de franciscanos descalzos) mientras que de 1766 a 1812, sólo 
cinco (dos conventos y dos colegios de franciscanos). 
477 RUBIAL, “Las órdenes mendicantes evangelizadoras en Nueva España”, pp. 163 y 164.  



164 

 

La política regalista de la Corona española también se hizo patente con el 

establecimiento del regium exequatur en 1762 que era la prohibición de publicar bulas, 

breves o cartas papales sin autorización del rey o del Consejo de Castilla, y en la 

reacción ante el monitorio de Parma de 1768. El duque de Parma, Fernando de Borbón, 

redujo la inmunidad del clero entre otras acciones. Mediante el monitorio, Clemente 

XIII condenó la política del duque y sus ministros y pidió la derogación de dichas 

medidas bajo pena de excomunión, además declaró ilegítima su autoridad. En respuesta, 

el secretario de Estado y de la Real Cámara de Nápoles, Bernardo Tanucci, consideró 

necesaria una política que atacara los intereses económicos del Vaticano para que el 

papa se retractara del escrito. Llegó incluso a pensar en aplicar algunas medidas no sólo 

a Parma sino a los reinos de la Península ibérica y a las Indias, éstas eran: una ley de 

amortización, la reforma del Tribunal de la Nunciatura, la suspensión de las 

expediciones, la definición de las competencias del Nuncio, el nombramiento de todos 

los obispos del Reino, la abolición de las dispensas y otras medidas dirigidas a rescindir 

la estrecha conexión entre la organización eclesiástica de los reinos y la Curia romana, y 

limitar el dinero que llegaba a Roma. Sin embargo, no logró que sus ideas fueran 

tomadas en cuenta por la poca influencia en la Corte de Nápoles.478  

Para la segunda mitad del siglo XVIII la crítica a las órdenes y congregaciones 

religiosas se centró en el relajamiento de la disciplina. Como remedio a éste y con la 

intención de reforzar la autoridad episcopal, se estipuló la realización de visitas de 

reforma de los conventos. Estas visitas tuvieron varios obstáculos: encontrar el personal 

dispuesto a acometer una tarea de tal envergadura, la logística que requería una buena 

planeación y que la Corona suministrara de los recursos necesarios para efectuarlas y la 

intromisión de los virreyes en la labor de los visitadores.479 Los intentos de los 

reformadores chocaron con la resistencia de los conventos a cambiar su modo de vida. 

La visita se realizaría cada trienio y consistía en:  

a) La revisión de los archivos incluyendo: cuentas, informaciones, escrituras 

corrientes, censos redimidos y demás instrumentos. Se incluían también los 

                                                           
478 AGUILAR, “Las reformas arzobispal y monárquica de cofradías y otras asociaciones seglares en Ciudad 

de México…”, p. 25 y CERCHIELLO, “La estrategia antiromana de Bernardo Tanucci ante los 

acontecimientos de 1768”, pp. 41, 42, 52 y 62. Sin embargo, el exequatur no incluía las indulgencias, las 

dispensas matrimoniales y las cartas privadas.  
479 MAYA, “Reconstruir la Iglesia: el modelo eclesial del episcopado novohispano”, pp. 235 y 236. 



165 

 

documentos de fundación del convento en cuestión, testimonios importantes 

debido a que daban prueba de la formalidad del establecimiento.  

b) La inspección y escrutinio de la vida y costumbres de los religiosos 

buscando que se cumpliera el instituto de la orden y la frecuencia de los 

sacramentos, oraciones, ayunos, disciplina y clausura.480 

Una de las cuestiones que suscitó resistencia fue el interés de las órdenes en que los 

visitadores no excedieran sus facultades y se sujetaran a los puntos sobre los que el rey 

pedía los informes.481 La presencia de un agente externo y la intención de supervisión 

desataron el interés por establecer una limitación a las facultades del visitador y la 

defensa de la jurisdicción. En la visita de fray Julián de Jesús María, el prior del 

convento carmelitano de Toluca, fray Juan del Espíritu Santo, externó su disgusto por 

intromisión en su labor de gobierno, facultad que consideraba sólo correspondía al 

padre provincial y por afirmar que “todo estaba al revés”. Acusaba al visitador de 

apoyar, con su carta sobre la visita, a un criado que tuvo y que habló mal de la 

comunidad de religiosos.482 

En 1771, fray Vicente Pebedilla fue nombrado visitador del convento de Nuestra 

Señora de Guadalupe y San José de la orden de San Juan de Dios en la villa de Toluca. 

Entre las primeras recomendaciones que hizo estuvo el que no se permitiera que 

ninguno de los religiosos faltara a la disciplina y que los religiosos salieran del convento 

o tuvieran “dilatadas conversaciones mujeriles en la portería”. Criticó que los religiosos 

no siguieran la regla y que cada día aumentaba entre ellos la embriaguez y las salidas 

del claustro, además de que no se guardaba el voto de pobreza porque se cobraban 

estipendios.483 

 Una preocupación constante de los regulares fue la ruptura del claustro no sólo 

por la salida de los frailes al siglo, sino también porque eso implicaba que los asuntos de 

la comunidad se pudieran hacer públicos. En atención a esto, se dispuso que se 

                                                           
480 Biblioteca Pública Central del Estado de México, Fondo Reservado (de aquí en adelante BPCEMFR), 

Colección Estado de México, núm. 205, f. 20. Libro de juntas del convento hospital de Nuestra Señora de 

Guadalupe y señor San José de la ciudad de Toluca, 1768. Al menos en la década de 1770, este convento 

fue visitado en 1771, 1774 y 1777. 
481 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 104, exp. 49, ff. 1-2. Se le ordena al 

visitador fray Julián de Jesús María desempeñe los cargos que le están ecomendados, 1774.  
482 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 104, exp. 57, ff. 1-2. Carta de fray Juan del 

Espíritu Santo a fray Julián de Jesús María, 1774.  
483 BPCEMFR, Colección Estado de México, núm. 205, f. 21v. Libro de juntas del convento hospital de 

Nuestra Señora de Guadalupe y señor San José de la ciudad de Toluca, 1768.  



166 

 

preparara una celda en la que se sujetara a prisión al religioso que divulgara esos 

asuntos en las tiendas o cualquier otro lugar fuera del claustro.484 

 Lo cierto es que desde inicio del siglo XVIII se señalaba el estado lamentable de 

los hospitales de la provincia del Espíritu Santo de San Juan de Dios, algunos religiosos 

de la misma orden criticaron que los hospitales se hallaban “por los suelos, perdidos y 

aniquilados debido a la culpa u omisión de los comisarios o priores”. Tal situación 

motivó la intervención de los obispos de Oaxaca y Puebla, en esta última se les quitaron 

los hospitales de Atlixco y Orizaba para ponerlos bajo la supervisión de la mitra.485 

 En 1773 llegaron a Nueva España los visitadores de las órdenes de San Juan, la 

Merced calzada y el Carmen descalzo. El de la primera fue don Pedro Rendón 

Caballero, quien encontró en decadencia el hospital de Nuestra Señora de los 

Desamparados de la ciudad de México por lo que se dedicó a repararlo, pagar las deudas 

y proveer de todo lo necesario a los religiosos.486 Después de la visita concluyó que no 

había cosa especial en qué hacer reparo porque los religiosos vivían en paz y caridad, 

obedeciendo la ley de Dios y la regla de la orden. No encontró: 

cosa especial que corregir en razón de la obligación en el sagrado instituto de su profesión 

hospitalaria, pues con el mayor consuelo de su corazón le notician unánimes que se reciben, 

curan y asisten con mucha caridad cuantos pobres enfermos el señor manda a sus enfermerías, 

desempeñando exactamente esta obligación aún más allá de lo que alcanzan las fuerzas, a cuyo 

fin fueron mandados los religiosos por nuestros católicos monarcas a estos dominios.487 

 

No obstante, si revisamos los informes y autos de cada hospital podemos ver algunas 

recomendaciones encaminadas a corregir problemas de disciplina. Por ejemplo, para el 

hospital de San Luis Potosí, Rendón mandó que los religiosos observaran la oración, 

que cumplieran con los sacramentos, que no se permitiera la circulación de mujeres 

entre las celdas, que vistieran de acuerdo con su regla, que el sacristán no se ausentara, 

que se castigara a quienes incurrieran en embriaguez y el vicio del juego y que no 

hubiera en el convento más sirvientes que los que formaban parte de la comunidad.488 

                                                           
484 BPCEMFR, Colección Estado de México, núm. 205, ff. 28-30. Libro de juntas del convento hospital de 

Nuestra Señora de Guadalupe y señor San José de la ciudad de Toluca, 1768.  
485 ROCHER, “La provincia del Espíritu Santo de San Juan de Dios de Nueva España”, pp. 1307-1308. 
486 Antes de 1775 el hospital tuvo ingresos anuales de 6 398 pesos 2 reales sin contar las limosnas, sin 

embargo, otro informe menciona que ese año las entradas fueron de 4 367 pesos, aunque añadiendo las 

limosnas ordinarias y extraordinarias fueron 8 665 pesos 2 reales. MURIEL, Hospitales de la Nueva 

España, tomo II, p. 32.  
487 RENDÓN, Visita y reforma de los hospitales de San Juan de Dios de Nueva España, tomo II, p. 115. 
488 RENDÓN, Visita y reforma de los hospitales de San Juan de Dios de Nueva España, tomo I, pp. 24-25 y 

162-165. 



167 

 

Además hubo una serie de recomendaciones generales que fray Pedro Rendón Caballero 

hizo a la conclusión de la visita (1774): que sólo se usaran telas de estameña o sayal en 

los hábitos -distintivo de la orden-, que se cumpliera con las horas de oración, la 

confesión y la comunión, que los religiosos comieran en el refectorio y no fuera de los 

conventos, que todas las noches se leyeran las constituciones, que se evitaran 

tratamientos “vulgares” entre los miembros de la comunidad, que se hicieran los 

inventarios de bienes, que se nombraran consiliarios según lo dispuesto en las 

constituciones, que los religiosos se abstuvieran de participar en juegos de naipes, 

envites o banca, que si se hacían salidas del convento fuera con permiso y que no se 

pernoctara fuera, que se proveyera a los religiosos de los vestuarios correspondientes, 

que las patentes se cumplieran con puntualidad y sin retraso como se solía hacer, que se 

cuidara que los religiosos demandantes y limosneros fueran ejemplares, que se 

procurara guardar armonía con los obispos y provisores y que se sujetaran a su 

autoridad, que ningún religioso se involucrara en litigio o administración de bienes 

ajenos al convento, que se llevara más claridad en la administración de fincas y rentas, 

que no se permitiera la entrada de mujeres a las celdas y que sólo se permitieran las 

salidas de religiosos si iban con un acompañante.489 

Rendón hizo varias recomendaciones encaminadas a tener claridad en la 

administración de los recursos. Por ejemplo, para el hospital de Nuestra Señora de los 

Desamparados de la ciudad de México mandó que se llevara un libro de protocolos 

donde se asentaran los asuntos referentes a las propiedades, uno para registrar los censos 

y uno para las memorias, misas, vigilias y responsos. Las recomendaciones para la 

elaboración de libros fueron la constante; así se pidió en los hospitales de Izúcar, 

Celaya, Villa de León, Puebla de los Ángeles, Mérida, Campeche, Texcoco, Colima, 

Zacatecas y Pachuca. A los informes de algunos hospitales se anexaron también las 

certificaciones de las autoridades locales y vecinos -cabildo, presbítero, teniente, juez 

real, juez eclesiástico, comerciantes, milicianos, religiosos de otras órdenes- con el fin 

de dar cuenta de que la orden hospitalaria cumplía con su instituto.490 Sin embargo, la 

investigación de las autoridades virreinales arrojó otra percepción, la de hospitales 

                                                           
489 RENDÓN, Visita y reforma de los hospitales de San Juan de Dios de Nueva España, tomo II, pp. 46-63. 

Como tratamientos vulgares se consideraba a los de “mira”, “oye” y otros usados en el siglo y en su 

lugar se pedía llamar paternidad, reverencia (religiosos) y caridad (noviciados y donados). 
490 RENDÓN, Visita y reforma de los hospitales de San Juan de Dios de Nueva España, tomo I, pp. 38 y 39. 



168 

 

corrompidos en los que no se observaba la vida religiosa, en los que los religiosos se 

apropiaban de los fondos y no cumplían con su función hospitalaria.491   

En 1770 un escrito firmado por “Vidaurri” que hablaba sobre la relajación de la 

orden de San Juan se hizo llegar al virrey. Los autores especificaron que el anonimato se 

debía a que temían represalias y a que no querían contribuir más a la división de 

facciones en la comunidad. En él de hablaba de la división entre la orden desde 1735-

1736 cuando fray José Alonso Mayoral fungió como Comisario General. Debido a su 

mala conducta -tuvo amistad ilícita con una mulata llamada Gertrudis la Nieva- la orden 

se dividió. Se formaron dos bandos, uno que apoyaba a Mayoral y otro que estaba en su 

contra. También se menciona la forma en la que vivía Mayoral: acostumbraba beber 

mucho, hacer fiestas, tenía muchos sirvientes y poseía mucha plata labrada, además de 

que organizaba comedias. Sobre el convento de la ciudad de México se dice que era 

punto de diversión de la Corte por la cantidad de “fieras” que tenía: leones, osos, tigres, 

venados, un águila, monos, pericos y perros finos. De la comunidad de religiosos, se 

menciona que la mayoría había logrado adquirir bienes considerables gracias a su 

ingreso a la orden, todo ello a costa de la mala atención de los pobres, el contubernio 

con el comisario general para repartirse los conventos según su riqueza y nombrar a los 

priores y que eran castigados de manera laxa aquellos que tenían muchos recursos. 

Sobre del convento de Toluca, se especifica que el prior fray Guillermo Gamboa 

incurría en conducta inapropiada al relacionarse en ilícita amistad con Gertrudis “la 

Ballina” y que, después, como vice-comisario siguió el mal ejemplo de Mayoral.  

El propósito del escrito era pedir una solución a dichos problemas. Se menciona 

que un grupo de religiosos hizo saber la situación al virrey y el padre general de la 

orden, pero las cartas habían vuelto sin ninguna respuesta debido a las grandes remesas 

que se enviaban de la Provincia del Espíritu Santo. De la misma manera se había 

informado en el Consejo al conde de Aranda, instancia a la que se pedía el remedio 

necesario. Entre las propuestas para resolver el problema se planteaba que los 

comisarios generales no permanecieran en el cargo más de seis años.492 La visita ayudó 

internamente a las órdenes a conocer el estado en el que se encontraban sus conventos y 

a proveer medidas necesarias para resolver ciertos problemas. En el capítulo de 1775 de 

                                                           
491 ROCHER, “La provincia del Espíritu Santo de San Juan de Dios de Nueva España”, pp. 1308 y 1309. 
492 RENDÓN, Visita y reforma de los hospitales de San Juan de Dios de Nueva España, tomo II, pp. 134-

137.  



169 

 

la orden de San Juan de Dios se determinaron puntos referentes al mal estado de 

algunos conventos como el de Tehuacán de las Granadas, Atlixco y Orizaba.493 

La reacción de las órdenes regulares ante la reforma fue dispar, es decir, no 

actuaron como una corporación unida. Así, podemos ver cómo el comisario general de 

la orden de San Juan de Dios, fray Simón Vázquez, pedía el cumplimiento de la regla 

sin que para ello estorbara la “naturaleza humana” de los religiosos. Mientras que, por 

parte de algunos frailes del convento de Toluca, se denunció que no hacían caso de los 

mandamientos y censuras. El reformador, fray Pedro Rendón Caballero, remitió 

despacho en 1778 a los conventos en el que insistía en el abandono de la obediencia de 

los religiosos sin temor de sujetarse al despacho de reforma y visita de 27 de agosto de 

1774; por lo que advertía que en adelante se valdría de la autoridad de un juez para 

aplicar las penas correspondientes a la falta de observancia de vida.494 

Entre la orden de los carmelitas descalzos, la estrategia usada por el visitador 

reformador principal, fray Julián de Jesús, María y José, fue nombrar a otros visitadores 

parciales. Por ejemplo, fray Manuel de la Ascensión lo era de los conventos de 

Querétaro, Valladolid, Salvatierra, Celaya y Guadalajara en 1773. Él debía recibir los 

informes de los conventos mencionados. Asimismo, los tópicos en los que se enfocó la 

visita manifestaron preocupaciones sobre problemas específicos, se pidió que se 

indagara: si se observaba la vida común con igualdad entre prelados y súbditos, si se 

guardaba el instituto (regla, constituciones y actas), si algunos religiosos residían en 

haciendas o granjas en contra de lo mandado, si se guardaba la clausura, si los religiosos 

tenían peculios, manejo o administración de bienes, si desempeñaban comercios, 

granjerías u ocupaciones de seglares; si en la formación de los novicios se seguía lo 

establecido en las constituciones e instrucciones correspondientes; si en los colegios y 

casas de estudios se seguía la aplicación debida; si se leía la Biblia en los refectorios 

todos los días; si los predicadores cumplían con reprender los vicios en los sermones y 

enseñar la doctrina; si en púlpitos y confesionarios se enseñaba el respeto y amor que se 

                                                           
493 RENDÓN, Visita y reforma de los hospitales de San Juan de Dios de Nueva España, tomo II, pp. 65-81 y 

183. En Atlixco y Orizaba sólo se conservaban algunos religiosos a pesar de que habían sido suprimidos 

por el obispo de Puebla. El 23 de abril 1771 el obispo don Francisco Xavier Fabián y Fuero mandó que el 

cura y juez eclesiástico de Orizaba se hiciera cargo de la administración del hospital de esa ciudad y que 

se separara a los religiosos, aunque se les dejó vivir ahí para asistir a los enfermos y cumplir con su 

instituto.  
494 BPCEMFR, Colección Estado de México, núm. 205, ff. 22, 29-30 y 46 y 47. Libro de juntas del convento 

hospital de Nuestra Señora de Guadalupe y señor San José de la ciudad de Toluca, 1768. 



170 

 

debían tener al rey y la obediencia para con quienes gobernaban sus provincias; si los 

párrocos guardaban armonía y subordinación respecto de los diocesanos en la 

administración de los sacramentos y predicación; si en las elecciones reinaba algún 

espíritu de partido y si los empleos de prelados y lectores se daban a los aspirantes más 

dignos; si se había introducido algún abuso contra las costumbres de la religión que 

pudiera llevar a la relajación del instituto y si los religiosos se portaban con el ejemplo y 

edificación debida.495  

La visita de los conventos de carmelitas descalzos no arrojó resultados distintos 

a la de la orden de San Juan de Dios. El visitador reportó en 1779 que se observaba 

“perfectamente la vida común”, que se cumplían los ejercicios del instituto y que daban 

buen ejemplo; todos los religiosos vivían en unión, paz y concordia. El informe exponía 

una comunidad útil a la cristiandad y unida, sin embargo, las recomendaciones 

expuestas daban a conocer una serie de faltas particulares de algunas leyes; se 

consideraba que era prudente reparar en las transgresiones y remediarlas. El visitador 

realizó una serie de recomendaciones sobre el seguimiento estricto de ciertas 

disposiciones orientadas a guardar el espíritu de pobreza, cumplir con los ejercicios 

espirituales y la clausura, no hospedarse en casas de seculares si se salía, no administrar 

bienes algunos, ajustar el número de religiosos en los conventos con acuerdo del virrey 

y el arzobispo y el monto de las rentas; moderar la dotación de hábitos; reestablecer los 

estudios y seguir la doctrina evitando opiniones laxas y todo sentimiento de escuela, 

hacer buen uso de la doctrina cristiana (que los sermones se redujeran a reprender los 

vicios e instruir a los fieles), hacer pláticas doctrinales los domingos y días de fiesta por 

la tarde, eliminar los vicios en las elecciones de oficios (cuestión que había ocasionado 

disturbios) y por parte los prelados dar a conocer esos mandamientos a las 

comunidades.496 No se hace mención de las transgresiones particulares que se 

detectaron en los informes por convento, todo se reduce de nuevo a un exhorto, pero 

esos exhortos eran una forma de recordar a los religiosos la obligación de obedecer la 

                                                           
495 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 104, exp. 48, ff. 1-2. Informe que pide el 

visitador segundo a varios conventos, 1773.  
496 Sobre la clausura se hizo una crítica a las salidas a: visitar parientes, bienhechores, amigos y 

conocidos; a ver palacios, fortalezas y fábricas de las ciudades, y a asistir a fiestas y procesiones. Los 

carmelitas descalzos de la Provincia de San Alberto tenían la costumbre de conceder a cada religioso una 

salida todas las semanas, siempre con el mismo compañero, cuestión que iba en contra del 

obedecimiento de la regla. En consecuencia, se mandaba que las salidas no fueran un privilegio sino una 

licencia fundamentada en una causa o motivo justificado.  



171 

 

regla; pueden ser considerados el llamado a renovar los votos de los religiosos y a 

reforzar su obligación de colaborar con el rey en la reforma de la vida de las órdenes. 

Varias de las recomendaciones hechas por las autoridades se referían a temas 

estipulados en la ley 5ª, título 4º. del libro 1º. de la Recopilación de Leyes de los Reinos 

de las Indias como contar con el número de religiosos adecuado para servicio de los 

pobres y vigilado por las autoridades reales y eclesiásticas.497 La disposición sobre el 

moderamiento de los religiosos iba acorde con la intención de la Corona de controlar a 

las órdenes y poner freno al aumento de religiosos.  

Con motivo del Cuarto Concilio Provincial Mexicano (1771) se pidió a los 

representantes de las órdenes religiosas un informe de los conventos de su respectiva 

provincia, con noticia de los religiosos que hubiera y de las rentas y limosnas que 

recibían. Se pretendía tomar medidas para adecuar el número de religiosos a los 

ingresos que percibían sus conventos. Entre las cosas que revelaron dichos informes 

están las dificultades de algunos conventos para mantenerse al no disfrutar de más 

entradas que las obvenciones parroquiales, otros presentaban un equilibrio inestable 

entre ingresos y egresos.498 Uno de los principales obstáculos para la realización de 

dichos informes fueron los recursos económicos.499  

El visitador fray Julián de Jesús, María y José expresaba que tomando en cuenta 

los ingresos de la orden y la cantidad necesaria para mantener a un religioso se había 

determinado que en la Provincia de San Alberto de carmelitas descalzos no hubiera más 

de 500 religiosos sin incluirse los llamados “donados”, distribuidos de la manera 

siguiente:  

                                                           
497 Recopilación de Leyes de los Reinos de las Indias, ley 5ª., título 4º., libro I, p. 24. La ley estipulaba “que 

el número de religiosos para cada hospital le hayan de señalar los virreyes o los presidentes y Audiencias 

Reales de las Indias con comunicación de los arzobispos u obispos en los lugares donde los hubiere y 

donde no, los gobernadores o corregidores y comisarios que para este efecto se nombraren por los 

cabildos seculares, con intervención de los oficiales reales donde los hubiere.” 
498 VIZUETE, “Pesos, frailes y conventos (México 1771)”, pp. 252-263. La muestra de informes se remite 

a los de las provincias franciscanas de San Francisco de Zacateca de Santiago de Jalisco y de San Pedro y 

San Pablo de Michoacán; el de la provincia de San Diego de los Franciscanos Descalzos; el de la de 

Santiago de México de los Dominicos, y el de la orden de San Hipólito. 
499 Historiográficamente una de las dificultades para conocer la información producto de las visitas es la 

destrucción de testimonios. Dentro de la orden de los carmelitas descalzos se ordenó en el difinitorio 

general de 1775 que se quemaran los memoriales presentados por los visitadores y sólo se mandara a 

hacer un extracto de los reparos propuestos, para que no quedaran testimonio de cosas que no estaban 

comprobadas. BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 104, exp. 56, ff. 1-2. 

Certificación de las providencias de los visitadores, 1775.  



172 

 

Cuadro 3. Propuesta de distribución de religiosos carmelitas descalzos por 

convento, Provincia de San Alberto, 1779 

Convento Categoría Recibo anual Número de 

religiosos 

Puebla Casa de noviciado 13 044 pesos 4 

reales 

34 profesos 

México Casa de profesado 15 718 pesos 6 

reales 

60 religiosos 

San Joaquín Casa de filosofía 13 430 pesos 6 

reales 

55 religiosos 

San Ángel Casa de teología 16 080 pesos 60 religiosos 

Toluca Casa de moral 10 365 pesos 30 religiosos 

Valladolid Casa de moral  8 733 pesos 6 

reales 

30 religiosos 

Santo Desierto s/d 12 000 pesos Los religiosos que 

permiten las leyes 

Querétaro Convento  9 333 pesos 6 

reales 

25 religiosos 

Celaya Convento  7 585 pesos  24 religiosos 

Salvatierra Convento  4 000 pesos 24 religiosos 

San Luis Potosí Convento  7 753 pesos 24 religiosos 

Guadalajara Convento  8 066 pesos 25 religiosos 

Atlixco Convento  7 310 pesos 20 religiosos 

Orizaba Convento  5 099 pesos 20 religiosos 

Tehuacán Convento 6 800 pesos 20 religiosos 

Oaxaca Convento 6 000 pesos 25 religiosos 

BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 104, exp. 53, ff. 1-21. Fray Julián de Jesús 

María, visitador, dicta disposiciones para los religiosos de la Provincia de San Alberto, 1779.  

 

El criterio de eficiencia pretendía erigirse como determinante para distribuir el número 

de religiosos porque debía estar acorde con los recursos de cada casa, asegurando la 

manutención.500 En ese sentido, también se intentó limitar el número de hábitos que se 

podían otorgar, sólo se podía otorgar uno por año en cada convento. Si se superaba el 

                                                           
500 En opinión de reformadores como don José Borrull y Ramón, fiscal del Consejo de Castilla, el número 

excesivo de religiosos en un convento era perjudicial porque algunos no podían mantenerse, lo que 

daba pie a la mendicidad fuera del convento para buscar sustento y por ende la relajación de la vida 

religiosa y el desprestigio de las órdenes. Un número reducido de religiosos provocaba que no se 

celebraran los oficios con decencia y solemnidad. Se estimaba que la cantidad necesaria para el 

mantenimiento de un religioso eran 2 200 pesos al año, así que la suma de las rentas percibida dividida 

por esa cifra indicaría el número de religiosos del convento. VIZUETE, “Pesos, frailes y conventos 

(México 1771)”, pp. 244 y 247. 



173 

 

número de religiosos proyectado para la provincia se debía de suspender el 

otorgamiento de hábitos.501 En 1778 el Consejo de Indias desestimó la determinación 

del virrey Antonio María de Bucareli sobre regular el número de religiosos en la 

provincia, propuesta en auto de 2 de marzo de 1775 por el visitador.502 Aunque los 

cambios se frenaron, las disposiciones muestran la capacidad interna de proponer 

cambios para modificar el estado de la provincia.  

El visitador de la orden de San Juan de Dios, fray Pedro Rendón de Caballero, 

por el contrario, recomendaba que se incrementara el número de religiosos en los 

conventos “para la mejor decencia en el culto y funciones de la iglesia y la debida 

asistencia a los pobres”. Debía haber 341 religiosos distribuidos de la siguiente manera: 

 

Cuadro 4. Propuesta de distribución de religiosos de San Juan por 

convento, Provincia del Espíritu Santo, 1779. 

 

Convento-

hospital 

Religiosos 

que 

necesita 

según el 

arzobispo 

Núñez de 

Haro 

Religiosos 

que 

necesita 

según el 

visitador 

fray Pedro 

Rendón 

Religiosos 

que 

permanecen 

Enfermos 

que curan 

Réditos 

que 

gozan 

Limosnas, 

obvenciones 

Total de 

unos y otros 

(réditos, 

limosnas y 

obvenciones) 

Número 

de 

camas, 

1779 

México, casa 

grande 

36 58 48 3 923 4 298 4 367 8 665 108 

Orizaba  5 3 1 000 1 000 1 000 1 000 

(sic) 

16 

San Juan del 

Río 

3 6 4 72 252 100 352 6 

Pátzcuaro  6 4 174 1 178 50 1 228 10 

Izúcar  4 2 70 136 90 226 8 

Aguascalientes  6 3 129 448 150 598 8 

Celaya  6 4 236 1 198 150 1 348 8 

Ciudad Real de 

Chiapas 

 6 4 211 1 475 90 1 565 12 

Atlixco  6 3 1 000 1 000 1 000 1 000 
(sic) 

24 

Oaxaca  12 10 350 2 200 1 100 3 300 25 

Villa de León  6 4 100 1 276 95 1 371 8 

Puebla de los 

Ángeles 

 14 11 564 1 624 660 2 284 24 

Mérida de  6 5 496 2 112 570 2 682 38 

                                                           
501 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 104, exp. 53, ff. 1-21. Fray Julián de Jesús 

María, visitador, dicta disposiciones para los religiosos de la Provincia de San Alberto, 1779. 
502 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 104, exp. 61, ff. 1-2. Carta orden del 

Consejo de Indias para desentumir varias órdenes a raíz de la visita de la orden carmelita, 1778.  



174 

 

Yucatán 

Campeche  8 5 512 809.4 1 192 2 001.4 46 

Texcoco 3 6 3 180 903 200 1 103 12 

Colima  4 3 100 373 120 493 4 

Zacatecas  8 5 295 914 220 1 134 25 

Toluca 4 12 10 256 1 138 300 1 438 12 

Guadalajara  8 5 404 1 132 650 1 782 17 

San Luis Potosí  6 4 148 510 370 880 16 

Valladolid  12 12 4 004 14 

400 

1 000 14 400 84 

Guatemala  14 7 1 421 5 668 370 6 038 s/d 

Pachuca 4 6 4 262 500 1 200 1 700 14 

Habana  50 38 2 016 10 

380 

1 100 11 480 s/d 

Tehuacán de 

las Granadas 

 6 4 205 269 850 1 110 14 

Comayagua  6 3 20 227 50 277 s/d 

Sonsonate  4 3 30 60 12 72 s/d 

San Lázaro 5 12 8 432 2 221 1 506 3 727 68 

León de 

Nicaragua 

 6 3 90 816 220 1 036 s/d 

Puerto del 

Príncipe 

 6 4 172 568 250 818 s/d 

Granada de 

Nic. 

 6 4 354 1 184 470 1 654 s/d 

Durango  12 8 337 7 536 400 7 936 28 

Puerto de 

Guayra 

 8 4 433 3 390 897 4 887 s/d 

TOTAL  341 242 16 

996 

69 

786.4 

17 799 87 

585.4 

 

 

Fuente: RENDÓN, Visita y reforma de los hospitales de San Juan de Dios de Nueva España, tomo II, p. 

112, 143, 144, 217-222. 

 

El asunto sobre el número de religiosos en los conventos era de especial interés para la 

Corona porque ésta había mandado que se juntara a los que no formaran comunidades, 

siguiendo lo dispuesto en el Concilio de Trento. El visitador Rendón consideró que no 

podía cumplir con lo dispuesto porque no se podían unir los caudales de distintos 

conventos si se congregaba a sus frailes. Los caudales eran “propios” de los respectivos 

pueblos y habían sido dispuestos por los vecinos para su beneficio.503  

 El 7 de septiembre de 1775 el virrey Antonio María de Bucareli, mandó a los 

obispos y gobernadores, corregidores o alcaldes mayores, que hicieran un informe sobre 

                                                           
503 RENDÓN, Visita y reforma de los hospitales de San Juan de Dios de Nueva España, tomo II, pp. 115-

116. 



175 

 

la conveniencia acerca de subsistir los hospitales de la orden de San Juan de Dios. En 

caso de no ser considerados convenientes, les pidió que informaran de los otros medios 

que proporcionaban servicios hospitalarios.504 El arzobispo de México, Alonso Ñúñez 

de Haro y Peralta, estimó que los hospitales de su arzobispado debían de subsistir, pero 

se debía de reducir el número de religiosos que había en ellos, aun a pesar de que no 

todos funcionaban en óptimas condiciones. Los de Veracruz, San Juan del Río y 

Texcoco daban una asistencia adecuada a los enfermos, pero los de San Lázaro, Toluca 

y Pachuca no lo hacían, hasta el grado que los indios tenían horror de ser ingresados en 

ellos. Además consideraba oportuno nombrar en cada uno a un síndico para que 

administrara los recursos y que se pusiera cuidado en la elección del prior porque de él 

dependía mucho el estado de los hospitales.505 

 El informe del ayuntamiento de la ciudad de México fue más benevolente; en 

vista de que la numerosa población de la capital necesitaba de servicios hospitalarios y 

de era un hospital “general” (el del convento mayor), se estimó conveniente su 

conservación, aunque en general se estipuló que los hospitales de la orden debían de 

buscar benefactores para su manutención y el número de religiosos debía ajustarse al 

número de camas disponibles para la atención de enfermos.506  

 En 1776 el obispo de Antequera, don José Gregorio de Ortigosa, consideró que 

el hospital de esa ciudad no era útil, sólo servía a los religiosos de San Juan de Dios 

para acumular “haciendas y gruesas limosnas”. La mayor parte de los recursos los 

consumían los religiosos en su manutención y el sobrante era para la atención de los 

enfermos. Propuso que se quitara a los regulares la administración de hospitales y se 

erigiera un hospital general para atender a los pobres del obispado.507 El obispo de 

                                                           
504 “Oficio circular de Bucareli a las autoridades civiles y eclesiásticas” en RENDÓN, Visita y reforma de 

los hospitales de San Juan de Dios de Nueva España, tomo II, pp. 117-119. 
505 “Respuesta del señor arzobispo de México, don Alonso Núñez de Haro y Peralta, al virrey Bucareli” en 

RENDÓN, Visita y reforma de los hospitales de San Juan de Dios de Nueva España, tomo II, pp. 139-146. 

El hospital de Toluca había funcionado bien hasta 1772 cuando, a causa del superior nombrado, entró 

en tal decadencia que faltaba de todo. En consecuencia, muchos bienhechores retiraron las limosnas 

que daban. Los religiosos llegaron a ocupar las camas con mendigos cuando sabían que los miembros de 

la Tercera Orden del Carmen irían a llevar alimentos.  
506 “Dictamen favorable del Ayuntamiento de la ciudad de México” en RENDÓN, Visita y reforma de los 

hospitales de San Juan de Dios de Nueva España, tomo II, pp. 147-158. Del Ayuntamiento fueron el fiscal 

Antonio de Basoco y el procurador general Miguel Francisco Lugo y Terreros quienes emitieron su 

dictamen.  
507 “El sr. obispo de Antequera don José Gregorio de Ortigosa da su parecer” en RENDÓN, Visita y 

reforma de los hospitales de San Juan de Dios de Nueva España, tomo II, pp. 159-165. 



176 

 

Puebla, Victoriano López Gonzalo, también se pronunció a favor de se quitara a los 

religiosos la administración de los hospitales aludiendo de nuevo a la falta de recursos, 

pero añadió la falta de disciplina de los regulares. Hizo una relación individualizada de 

frailes que incurrieron en embriaguez, concubinato, juego de naipes, amancebamiento y 

peleas de gallos. Reiteró la orden que dio en 1771 Francisco Xavier Fabián y Fuero, su 

antecesor, sobre que los regulares dejaran de hacerse cargo de los hospitales de Atlixco 

y Orizaba, y la reforzó pidiendo que la separación fuera completa y no se permitiera que 

los religiosos vivieran en ellos. Concluyó que lo mejor para los hospitales era que 

fueran administrados por el clero secular.508  

 En la Audiencia de México en 1779, el fiscal don Manuel Martín Merino 

destacó el contraste entre el panorama contenido en la visita con el de los informes de 

autoridades y obispos. El estado era de abandono tanto de la asistencia médica como de 

faltas en la conducta de los religiosos. En consecuencia, recomendaba que sólo hubiera 

el número de religiosos necesarios para la atención y que no se recibieran más novicios, 

así como que no se gastara en fiestas sino en la atención hospitalaria.509 El virrey 

Bucareli mandó que se pusieran en práctica dichas recomendaciones, pero el visitador 

Rendón contestó que si se gastaba en fiestas era debido a la devoción de los fieles que 

hacían aportaciones económicas para las celebraciones. Sobre los novicios dijo que el 

recibirlos no implicaba que se convirtieran en miembros de la orden porque los números 

demostraban que no todos se ordenaban. En cuanto a no reemplazar a los religiosos con 

otros quedó de acuerdo en informar y solicitar permiso, aunque estaba en contra de que 

hubiera hospitales y casas con solo dos o tres religiosos porque así no podía haber 

religión ni vida monástica.510 En decreto de la Real Audiencia de 21 de junio 1779 se 

mandó a Rendón que como prelado superior ordinario de la Provincia del Espíritu Santo 

atendiera la situación de los hospitales y aplicara las penas correspondientes para que 

sirvieran de reforma.511  

                                                           
508 “Fulminante dictamen del señor obispo de la Puebla de los Ángeles” en RENDÓN, Visita y reforma de 

los hospitales de San Juan de Dios de Nueva España, tomo II, pp. 167-192.  
509 “Opiniones y pedimento del señor fiscal sobre la visita y reforma” en RENDÓN, Visita y reforma de los 

hospitales de San Juan de Dios de Nueva España, tomo II, pp. 193-200.  
510 “Contesta el visitador a la Real Audiencia” en RENDÓN, Visita y reforma de los hospitales de San Juan 

de Dios de Nueva España, tomo II, pp. 200-210. 
511 “Decreto de la Real Audiencia” en RENDÓN, Visita y reforma de los hospitales de San Juan de Dios de 

Nueva España, tomo II, p. 215. 



177 

 

Por su parte, la visión de fray Martín Francisco Cruzalegui, ministro provincial 

de la Provincia franciscana del Santo Evangelio, era menos alentadora que la de los 

visitadores de la orden carmelita descalza y juanina. Para él, la provincia estaba 

inundada de una corrupción casi general “que a manera de una contagiosa y pestífera 

lepra se ha difundido para la mayor parte de este cuerpo místico”. En vista de ello 

reafirmó los acuerdos del capítulo provincial de 1793 e hizo un llamado a los religiosos 

para que siguieran la regla, cumplieran con las obligaciones de su estado y sirvieran de 

ejemplo. En ese mismo capítulo se le dieron las gracias al visitador fray Santiago 

Cisneros por su labor hecha con destreza, desinterés, moderación, equidad y 

amabilidad.512  

Una de las principales dificultades para hacer las visitas era la falta de recursos, 

en consecuencia, se optó por reunir informes. En 1774 el visitador y reformador general 

de la orden de San Juan, fray Domingo José del Campo, expresó que con licencia del 

rey la visita se haría desde la ciudad de México debido a que los gastos que implicaba 

visitar los conventos los afectaría, antes que poner remedio a sus problemas debido a 

sus cortos caudales. En 1777 el visitador fray Pedro Rendón Caballero recibió la misma 

autorización. En consecuencia, los priores de los conventos o alguna persona de su 

confianza debían acudir a la ciudad a presentar los libros de recibo y gasto y relación de 

los bienes, los enfermos y los religiosos que hubiera en ellos; debían de enviar asimismo 

una relación con base en un interrogatorio hecho a los religiosos.513 Asimismo, el 

visitador pediría informe sobre la conducta de los religiosos a las justicias locales y al 

                                                           
512 BNMFR, Archivo Franciscano, caja 94, exp. 1405.12, ff. 39-44. Acta del capítulo provincial de 1793, 

1793.  
513 Se les preguntaría si seguían la ley de Dios y las reglas y constituciones de la orden, si frecuentaban 

los sacramentos, si los enfermos recibían la atención espiritual y médica por amor y caridad, si el 

enfermero era prudente y caritativo, si el prelado daba todo lo necesario para la manutención de pobres 

y enfermos, si las limosnas eran bien administradas, si los libros se llevaban en orden, si el prelado tenía 

surtida de ropa la sacristía y enfermerías, si las posesiones de campo (en caso de haberlas) estaban bien 

cultivadas y los sirvientes bien pagados si se guardaba la clausura, si entre los religiosos había alguna 

disensión o alguno vivía escandalosamente. Si los padres sacerdotes administraban puntualmente los 

sacramentos a los enfermos, se les explicaban la doctrina cristiana y les ayudaban a bien morir y si 

asistían todos los días en los confesionarios; si los oficiales de la comunidad cumplían con su obligación, 

si algún religioso tenía vicio conocido o usaba armas prohibidas, si hacían los sufragios mandados por los 

hermanos difuntos y si se leían las constituciones. BPCEMFR, Colección Estado de México, núm. 205, ff. 

33 y 34. Libro de juntas del convento hospital de Nuestra Señora de Guadalupe y señor San José de la 

ciudad de Toluca, 1768.  



178 

 

juez eclesiástico.514 Como es evidente, la información pedida estaba destinada a conocer 

si la orden cumplía con su labor espiritual, pero también el estado de los recursos del 

convento y el destino que se les daba.  

Otros obstáculos fueron el extenso territorio sobre el que tenían jurisdicción las 

provincias religiosas y la resistencia de los mismos regulares. La falsedad de las 

declaraciones en los informes es un arma lógica de defensa para los superiores de los 

conventos que en caso de algún desorden eran los responsables. Después de la visita de 

la provincia también se suscitaron conflictos por la denuncia en contra del visitador 

Rendón sobre haber amasado recursos considerables de manera ilícita y hostigar con 

elevadas exigencias a los conventos. Fue absuelto en 1781, tres años después de que la 

visita fuera aprobada, aunque la real cédula de aprobación se emitió hasta 1785.515 

La actuación de las órdenes regulares en las ciudades y el desempeño de 

funciones de predicación acarreaba una permanente crisis de identidad de muchas de 

ellas que intentaron resolver los reformadores desde dentro y la Corona desde fuera.516 

Como parte de esa reforma, a la vez que se promovía la desaparición de algunos 

conventos, se promovía la fundación de otros. Con esta dinámica se reforzó el sistema 

de corporaciones. La Corona promovió el establecimiento de colegios franciscanos 

observantes de Propaganda Fide por la utilidad que sus actividades misioneras tenían. 

En el siglo XVIII se fundaron los colegios de Zacatecas (1704), México (1733), 

Pachuca (1762) y Orizaba (1797) y otros ocho conventos franciscanos: Irapuato (1765), 

Zamora (1790), Guanajuato (1790), Silao (1791), Saltillo (1784), Sayula (1784), Santa 

Ana (1784) y Tepic (1784). Su fundación se justificó por la necesidad de “pasto 

espiritual” para la feligresía, su utilidad al contribuir con la formación de religiosos que 

pudieran emplearse en las misiones y la colaboración en el aumento de la extensión de 

los dominios del rey y en la subordinación de los vasallos.517 Sin duda el apoyo real era 

determinante para lograr la fundación, pero también la demanda social, porque la 

religiosidad seguía exigiendo servicios espirituales como los espacios propicios para 

                                                           
514 BPCEMFR, Colección Estado de México, núm. 205, ff. 33 y 34. Libro de juntas del convento hospital de 

Nuestra Señora de Guadalupe y señor San José de la ciudad de Toluca, 1768. 
515 ROCHER, “La provincia del Espíritu Santo de San Juan de Dios de Nueva España”, pp. 1310 y 1311.  
516 RODRÍGUEZ Y HERNÁNDEZ, “Los conventos en la conformación de las ciudades medias andaluzas”, p. 

468. 
517 CARVAJAL, “Servicio de Dios, beneficio del público y utilidad del Estado. La fundación de conventos 

franciscanos en la Nueva España, 1700-1821”, pp. 667-673.  



179 

 

ellos. El afán de reforma utilizó a las nuevas fundaciones para intentar renovar el clero 

regular.  

 Además de la restricción para la apertura de nuevos conventos y la reforma de 

los que estaban en funcionamiento, la Corona intentó reafirmar el Regio Patronato. En 

ese sentido se reiteró la facultad que tenía para ser el salvoconducto por el cual fluía la 

información de la Santa Sede a las Indias. Se reiteró la pragmática de 18 de enero de 

1762 que disponía la previa presentación en el Consejo de Indias de las bulas, breves, 

escritos y despachos de la Santa Sede. Ahí se daría el pase para las Indias en caso de 

que su ejecución no se opusiera a las regalías y de que no introdujera novedades en 

perjuicio de tercero o acarreara algún gravamen público. Asimismo, se dispuso que se 

presentaran ante la misma instancia todos los breves o escritos que alteraran, mudaran o 

dispensaran los institutos y las constituciones de los regulares para “evitar el perjuicio 

de que se relaje la disciplina monástica o contravenga a los pactos con que las religiones 

se hallan establecidas” en las Indias. También se prohibió a los regulares acudir ante la 

Santa Sede a solicitar bula, breve, escrito, decreto o despacho sin antes presentarlo ante 

el Consejo de Indias “pues es muy debido conformar nuestros procedimientos a las 

reales resoluciones, leyes municipales de la Monarquía y más cuando éstas se dirigen a 

la conservación de las regalías regias”.518 El lenguaje es claro y apunta a reafirmar el 

papel de la Corona como intermediaria entre el clero y el papa. También a regular la 

relación con las órdenes religiosas porque se hacían explícitos los términos en los que la 

Corona seguiría permitiendo su presencia.  

 Reafirmar el patronato no excluía la colaboración del papa en la reforma. En 

1784 Carlos III obtuvo un breve del papa Pío VI para poder convocar a una 

congregación en Madrid con el objetivo de cumplir la orden de su santidad referente a 

indagar el estado de la orden de los carmelitas descalzos para proceder a la reforma de 

sus costumbres, ritos, disciplina y modo de vivir. Para la celebración de dicha junta el 

general de los carmelitas descalzos, fray Andrés de la Asención, pidió a los padres 

provinciales que enviaran informe sobre los abusos, inconvenientes y desmedros que 

conocieran en un término de cuarenta días.519 Una manera de poner remedio a los 

problemas fue la modificación de las leyes. En opinión del general, éstas eran capaces 

                                                           
518 BPCEMFR, Colección Estado de México, núm. 205, f. 7. Libro de juntas del convento hospital de 

Nuestra Señora de Guadalupe y San José, 1768.  
519 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 104, exp. 66, ff. 1-2. Carta exhortatoria 

para que informen de las irregularidades que hayan observado en los conventos carmelitas, 1784.  



180 

 

de mutar, aunque había que justificar el motivo exponiendo la utilidad o la razón para 

crear nuevas.520 En 1787 el general informó sobre la nueva legislación promulgada por 

el papa Pío VI en breve de 14 de marzo de 1786 y pidió el pase correspondiente al 

Consejo de Indias para que fuera comunicada a la Provincia de San Alberto.521 

 Las mismas órdenes trataron de realizar cambios internos, por ejemplo, la 

provincia carmelitana de San Alberto determinó en 1769 que la administración de las 

haciendas de los conventos pasara a seglares con el objetivo de que los religiosos se 

mantuvieran en sus conventos retirados y libres de incumbencias y manejos propios de 

seglares, “dedicados solamente al negocio de las almas”. Sin embargo, hubo resistencia 

a cambiar la manera de administrar porque sólo el convento de Querétaro cumplió con 

la determinación de manera rápida (el año siguiente). En consecuencia, se establecieron 

sanciones para quien no cumpliera, se impondría cuatro meses de suspensión de oficio a 

los priores y a los súbditos seis meses de reclusión en los conventos.522 En 1779 se 

reiteró la disposición porque, aunque se había cumplido parcialmente, de nuevo se 

regresaba al anterior estado.523 Anteriormente, en 1758, el general de la orden carmelita 

fray Pablo de la Concepción emitió una serie de directrices acerca de la conducta de los 

religiosos debido a varios problemas que se habían detectado: la proliferación de 

recursos ante juzgados eclesiásticos y seculares por parte de varios súbditos y prelados 

en favor de su parcialidad, cuestión que iba en detrimento de la “viña de la reforma” e 

impedía que se pusieran en los cargos “plantas más fructíferas”, esto era producto de “la 

poca aplicación a la lección espiritual y el mucho trato y comunicación con seglares” 

faltando al cumplimiento de la función de un religioso, “nombre” que quería decir “un 

hombre solo y separado del comercio del mundo”. Otra falta era que no se cumplía con 

los ejercicios espirituales, los religiosos solían salir mucho a oficiar misa fuera de los 

conventos, algunos gastaban mucho tiempo en confesar a las religiosas; de que se 

seguía compartían muchas noticias y opiniones con ellas, confundiéndolas más que 

                                                           
520 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 104, exp. 66, f. 2. Carta exhortatoria para 

que informen de las irregularidades que hayan observado en los conventos carmelitas, 1784.  
521 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 104, exp. 70, ff. 1-2. Difinitorio en relación 

con la nueva legislación que confirmó Pío VI, 1787.  
522 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 40, ff. 6 y 28-32. Libro de difinitorios de la 

Provincia de San Alberto de Nueva España, 1769-1791. Los administradores tendrían un sueldo. CEHM, 

Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas Descalzos, rollo 27. 

Libros manuscritos. Toluca, 6. Libro de inventario de las haciendas, 1769 
523 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 104, exp. 53, ff. 1-21. Fray Julián de Jesús 

María, visitador, dicta disposiciones para los religiosos de la Provincia de San Alberto, 1779.  



181 

 

contribuir a su perfección espiritual; y algunos religiosos tenían “soltura de lenguas” y 

hablaban mal de su religión y de los prelados y súbditos.524 El conflicto entre 

parcialidades era un problema que también aquejaba a la orden de los carmelitas 

descalzos, un mal de naturaleza política pero que se relacionaba con el relajamiento de 

la regla. Dentro de la orden del Monte Carmelo la división se debía a que los religiosos 

procedían de distintas partes de España. En vista de los conflictos, expuestos a raíz de la 

visita, el virrey Antonio María de Bucareli sugirió que desde el difinitorio general se 

enviara algún visitador con mayores facultades (al que realizó la visita se le limitó a 

residir en la ciudad de México y no podía presidir los difinitorios ni el capítulo) para 

que visitara de manera personal a los conventos y distribuyera los empleos por sí mismo 

en caso de abuso. Sin embargo, el Consejo de Indias determinó que no podía procederse 

de esa manera porque iba en contra de las disposiciones conciliares, pontificias y 

reales.525 

Las autoridades regulares trataron de actuar para cuidar el cumplimiento del 

instituto de la comunidad, pero las exhortaciones quedaban sujetas al obedecimiento 

que pudieran prestar los religiosos. En el caso de la visita a la orden carmelita, los 

exhortos se volvieron a hacer el año siguiente a consecuencia del poco 

obedecimiento.526 La conducta que debían observar los religiosos era especialmente 

rigurosa en los colegios como los de San Joaquín de la ciudad de México, el de Santa 

Ana y el de Toluca porque a los colegiales se les pedía guardar silencio estricto sobre 

los asuntos de la comunidad.527 

 Ante el deseo de reforma dentro de las órdenes, la distribución de oficios entre 

las parcialidades era una cuestión que las autoridades regulares trataron de dejar de lado. 

Más que asegurarse de la distribución de oficios, era importante que éstos fueran 

                                                           
524 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 104, exp. 30, ff. 1-12. Fray Pablo de la 

Concepción, general de los carmelitas, ordena se den a conocer las actas sobre la conducta de los 

religiosos, 1758. La falta de unión era un atentado a la concepción de la orden como un cuerpo en el que 

la cabeza eran los prelados y el resto, los súbditos.  
525 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 104, exp. 61, ff. 1-2. Carta orden del 

Consejo de Indias para desentumir varias órdenes a raíz de la visita de la orden carmelita, 1778.  
526 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 104, exp. 31, ff. 1-4. Actas confirmadas y 

nuevamente dispuestas por el capítulo provincial, 1759. Además de la reiteración, el establecimiento de 

sanciones fue otra de las respuestas dadas. Se estableció que se castigaría con un mes de reclusión al 

religioso que saliera del convento.  
527 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 104, exp. 31, ff. 1-4. Actas confirmadas y 

nuevamente dispuestas por el capítulo provincial, 1759. Como sanciones para quien infringiera el 

silencio estaban el ayuno, la mortificación con una disciplina y la privación de los estudios.  



182 

 

asignados a los religiosos más capacitados. Al menos así lo expuso el visitador fray 

Julián de Jesús María a la orden de los carmelitas descalzos: “¿por qué ente nosotros se 

han de elegir de todas las naciones si no son los más dignos?528 En la práctica, las 

rivalidades afloraban en ciertos momentos pero también la unidad ante la amenaza que 

suponía la secularización de doctrinas y el fortalecimiento de la presencia del clero 

secular en las parroquias.  

 

3.4    La secularización de doctrinas de San Francisco: Toluca y Texcoco como 

bastiones de la orden 

 

En una junta celebrada en Madrid en 1748, encabezada por el secretario de estado José 

Carvajal, se propuso la secularización general de las doctrinas que estaban 

administradas por los frailes argumentando la relajación de costumbres de los 

religiosos, la gran riqueza que poseían sus haciendas y su falta de sujeción a la autoridad 

episcopal.529 Los deseos de una Iglesia diocesana propensa a estar cada vez más 

subordinada a las disposiciones reales se concretaron con la aprobación de dicha 

propuesta.  

La real cédula, expedida el 4 de octubre de 1749, ordenó que todas las 

parroquias o doctrinas administradas por el clero regular en las diócesis de México y 

Lima pasaran a ser administradas por el clero secular. Otra de 1º. de febrero de 1753 

extendió la medida a todas las diócesis de España y América.530 Consecuentemente una 

tercera cédula -27 de junio 1757- reiteró la transferencia, aunque ahora sólo a partir del 

momento en que las doctrinas quedaran vacantes. Esta cédula introdujo además la 

posibilidad de que cada provincia religiosa conservara dos doctrinas para que en ellas 

residieran los frailes separados de sus curatos y que ahí se formara a aquellos destinados 

a las misiones. De 31 curatos con los que contaban los franciscanos de la Provincia del 

Santo Evangelio, para 1767 les quedaban sólo 13; además de los 18 curatos transferidos 

                                                           
528 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 104, exp. 53, ff. 1-21. Fray Julián de Jesús 

María, visitador, dicta disposiciones para los religiosos de la Provincia de San Alberto, 1779.  
529 RUBIAL, “Las órdenes mendicantes evangelizadoras en Nueva España”, p. 165.  
530 GARCÍA AYLUARDO, Las reformas borbónicas, 1750-1808, p. 253. 



183 

 

también se les quitaron siete vicarías de las 23 que tenían.531 Esto no sólo significaba la 

pérdida de presencia de la orden, sino también la imposibilidad de contar con conventos 

en los que residieran los religiosos.532 

 En 1753 la Provincia del Santo Evangelio nombró a fray Nicolás García y a fray 

Manuel de Nájera como representantes para que expusieran ante el rey los daños 

ocasionados por el traspaso de las doctrinas, incluido el “despojo” de los conventos y 

sus alhajas derivado de dicha medida y pidieran la restitución de la administración y los 

establecimientos.533 La provincia franciscana pugnó primero por conservar la parroquia 

de San José de México y el colegio de Santiago Tlatelolco de acuerdo con la cédula que 

permitía conservar dos parroquias. La primera era importante en términos simbólicos 

porque era la primera parroquia fundada en la capital del reino. La defensa de la misma 

se manifestó desde 1764 cuando quedó vacante por la muerte de fray Diego Osorio, 

aunque la petición no procedió porque fue secularizada en 1770.534 La otra sede de la 

ciudad de México que se defendió con ahínco fue el Colegio de Santiago Tlatelolco, 

pero de igual manera la defensa no fue exitosa porque fue secularizada en 1771 y la 

cabecera del curato fue trasladada a la capilla de Santa Ana. Además de la 

secularización, también estaba en juego la oportunidad de concretar el proyecto de 

reorganización de las parroquias capitalinas planteado por el arzobispo Francisco 

Antonio de Lorenzana.535  

Ante la imposibilidad de conservar curatos en la ciudad de México, la orden 

franciscana eligió los de Toluca y Texcoco expresándolo en una petición de 1765. Eran 

ellos los que más aportaban en términos económicos. Texcoco también era relevante en 

términos simbólicos. Si la provincia del Santo Evangelio era la “primera planta de la 

fe”, el convento de Texcoco era una de las hojas de esa planta. Junto con los de 

                                                           
531 AGI, México, 727, Expedientes sobre doctrinas y curatos, f. s/n. Representación del comisario general 

de san Francisco al procurador, 1756-1772. Entre 1751 y 1786 se secularizaron 45 doctrinas y misiones 

franciscanas. ÁLVAREZ, “La secularización de doctrinas de indios en la ciudad de México”, p. 246.  
532 BNINAH, Fondo franciscano, vol. 135, exp. 26, ff. 178-190. Ejemplificaban el despojo con lo sucedido 

con los conventos de Zempoala y la Redonda, 1753. 
533 BNINAH, Fondo franciscano, vol. 135, exp. 26, ff. 178-190. Ejemplificaban el despojo con lo sucedido 

con los conventos de Zempoala y la Redonda, 1753.  
534 La intención de conservar el convento de la ciudad de México se debía a que se podían también 

conservar los ocho conventos anexos y ayudas de parroquia. BNMFR, Archivo Franciscano, caja 103, exp. 

1447.1, ff. 53-63v. Informes, listado de conventos entregados, 1773-1783.  
535 ÁLVAREZ, “La secularización de doctrinas de indios en la ciudad de México”, pp. 312-317.  



184 

 

Huejotzingo, Tlaxcala y el de la ciudad de México, fue uno de los primeros fundados en 

la provincia en 1524.536  

Además de los dos curatos mencionados, el procurador fray Juan Bermúdez de 

Castro pidió a manera de limosna que se les dejara el curato de San José. 

Posteriormente pedirían las parroquias de Salto del Agua y San Juan de la Penitencia, 

pero nuevamente la reorganización parroquial del arzobispo fue un factor que limitó sus 

pretensiones. En un informe de Domingo de Trespalacios y Escandón y de Francisco 

Antonio de Echávarri -miembros de la Real Audiencia de México- se estimó que en 

caso de que el rey accediera a la petición, la parroquia de Salto del Agua debía 

conservar su cabecera y que la de San Juan de la Penitencia debía tener cabecera en la 

capilla de San Antonio, ya que de otra manera se alteraba la división parroquial.537 

La defensa franciscana, en voz del comisario general fray Manuel de Najera, 

pidió la restitución de las parroquias “despojadas” a raíz de las reales cédulas de 

secularización. Retomando la estrategia de los informes, pidió al rey que mandara 

recabar informes secretos que dieran cuenta de las consecuencias de la secularización. 

Sus esperanzas se fincaban en la cédula de 9 de septiembre de 1761, que dispuso la 

restitución de la parroquia de Zitácuaro a la orden franciscana. Al igual que en la 

defensa de la secularización palafoxiana y de los informes de parroquias recabados en la 

primera mitad del siglo XVIII, sus argumentos se basaron en la buena administración 

que procuraban los regulares y en su labor en las misiones, pero además agregaban la 

carga económica onerosa que para la feligresía implicaba la manutención del clero 

secular, así como los méritos de la orden seráfica al colaborar en obras públicas como 

calzadas.538 

Uno de los argumentos que justificaron el despojo de los curatos a la orden 

franciscana fue la carencia de licencias de fundación. Sin embargo, la restitución de 

Zitácuaro se basó en que su fundación había tenido lugar en 1526, tiempos en que 

bastaba con las licencias de virreyes y diocesanos, pues no fue sino hasta 1593 y 1594 

                                                           
536 BNMFR, Archivo Franciscano, caja 89, vol. 1377, exp. 4, ff. 50-74. Relación de fray Clemente de 

Ledezma dando cuenta de los conventos de la provincia del Santo Evangelio de México, s/f.  
537 AGI, México, 727, Expedientes sobre doctrinas y curatos, f. s/n. Informe de don Domingo de 

Trespalacios y don Francisco Antonio de Echávarri sobre las peticiones de la orden de san Francisco, 

1770.  
538 AGI, México, 727, Expedientes sobre doctrinas y curatos, f. s/n. Representación del comisario general 

de san Francisco al procurador de la provincia, 1756-1772.  



185 

 

que la legislación se tornó en perjuicio de ellos.539 Bajo este argumento los franciscanos 

solicitaban la devolución de las iglesias y conventos. Ante la pérdida de la 

administración querían al menos conservar los conventos, bienes que consideraban 

“espirituales”. Así lo hicieron saber en una representación ante el Consejo de Indias en 

1758 junto con las órdenes de Santo Domingo, San Agustín y Nuestra Señora de la 

Merced.540 

En 1771 el virrey Carlos Francisco de Croix autorizó la conservación de dos 

curatos para las provincias franciscanas de México, Michoacán y Zacatecas. Los 

elegidos fueron respectivamente: Texcoco y Toluca; San Juan de la Vega y Acámbaro; 

San Luis Potosí y Charcas.541 Sin embargo, los regulares manifestaron que dos curatos 

no eran suficientes para la conservación de sus provincias. La pérdida de doctrinas 

alteró los acuerdos establecidos entre los bandos dentro de la orden franciscana porque 

ante la disminución de parroquias y frailes tuvieron que decidir si continuaban o no con 

los mismos patrones de distribución de los cargos entre las facciones. En 1804, los 

conventos de Texcoco y Toluca habían quedado vacantes, por consiguiente, el 

comisario y visitador, fray Juan Ladrón de Guevara, hizo consulta en la junta de 

religiosos verificada en el convento de San Francisco de la ciudad de México sobre si se 

debía de seguir de manera rigurosa la ternativa y estos dijeron que no de manera 

unánime, que cada bando debía de presentar los candidatos para las parroquias.542 

Más allá de las disposiciones emitidas por la Corona, como se verá en los 

capítulos cuatro y cinco, la feligresía fue un actor que intervino por sus propios intereses 

en la búsqueda de la secularización. En específico, ciertos grupos buscaron afianzar su 

poder, reduciendo el de otros actores locales como las órdenes mendicantes o 

extendiendo su liderazgo hacía el ámbito de la administración eclesiástica. Como 

ejemplo se puede mencionar el caso de Querétaro en donde un grupo de españoles y 

criollos gestionó el título de ciudad en 1655 y también promovió la secularización de la 

                                                           
539 AGI, México, 727, Expedientes sobre doctrinas y curatos, f. s/n. Respuesta del fiscal al memorial de 

los franciscanos del Santo Evangelio de 1765. 
540 AGI, México, 727, Expedientes sobre doctrinas y curatos, f. s/n. Representación de los procuradores 

generales de las religiones de Santo Domingo, San Francisco, San Agustín y Nuestra Señora de la Merced 

de las provincias de las Indias, 1758 (esta fecha pasó ante Consejo de Indias). 
541 AGI, México, 727, Expedientes sobre doctrinas y curatos, f. s/n. Representación del procurador de la 

provincia franciscana del Santo Evangelio para que se confirme la cesión de dos curatos a cada 

provincia, 1772. 
542 AGNM, Indiferente Virreinal, caja 5097, exp. 14, f. 1. Testimonio de fray Juan Ladrón de Guevara, 

comisario visitador, de la junta de diversos religiosos, 1804.  



186 

 

parroquia para disminuir la influencia de la orden franciscana evidente en la 

administración del santuario de la Santa Cruz y la inversión de las abundantes rentas del 

convento en la adquisición de tierras. En 1663 el cabildo pidió que se erigiera una 

parroquia de clérigos para la atención espiritual de la población y promover el 

establecimiento de otras corporaciones.543   

A la defensa de la orden franciscana en el ámbito provincial contra el clero 

secular, se sumó la defensa en el orden parroquial contra las nuevas órdenes religiosas 

que amenazaron su privilegiada posición social y económica. Tomando en cuenta que 

Toluca fue un bastión para los franciscanos se puede entender mejor el ahínco con el 

que defendieron su jurisdicción.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
543 ESCANDÓN, “Secularización del poder local. Notables contra frailes en Querétaro, 1650-1700”, pp. 

111-118. 



187 

 

Capítulo 4. Un régimen urbano negociado:  

corporaciones eclesiásticas en la villa de Toluca en busca de justicia 

 

Según Carlos Garriga, los reinos y señoríos de las Indias constituyeron un conjunto de 

entidades jurisdiccionales conflictivamente relacionadas basado en la 

territorialización.544 Un conjunto de corporaciones convivía en el orden social 

novohispano, de manera que dentro de un mismo territorio se superponían varias 

jurisdicciones. Fue la negociación entre éstas lo que permitió que se integrara un 

régimen corporativo que fuera funcional tanto para las autoridades, las corporaciones y 

los súbditos.  

 El consenso podía ser orquestado por los tribunales de justicia o por mecanismos 

que formaban parte de las costumbres. “La justicia tenía ante sí el reto de armonizar las 

relaciones sociales y evitar el desarrollo de prejuicios que agrandaran las grietas de la 

sociedad estamental”.545 Los diferentes privilegios de las corporaciones debían 

mantenerse en equilibrio para garantizar la paz pública o al menos una tensión tolerable 

con la propia vida de comunidad política, por ello la justicia era la clave y eje del 

sistema y garante de la salud del cuerpo político. Mediante esa “armonía de voluntades” 

el rey ejercía su deber de guardar la paz en orden a la salvación de las almas de los 

fieles.546 

 Los tribunales de justicia son un escenario propicio para la exploración de la 

forma en la que se forjaba un orden. Si bien hay muchas negociaciones que les escapan, 

nos proporcionan una idea de los intereses, fines, problemas y concepciones de quienes 

acudían ante esos cuerpos para resolver diferendos en busca de justicia. En este sentido, 

el ejercicio de la integración de un régimen es doble: por un lado, las relaciones entre 

las corporaciones en la negociación de su jurisdicción respectiva; por otro, las 

establecidas entre las corporaciones y las autoridades reales.  

En este capítulo se plantea el análisis de la justicia como práctica: el uso que las 

corporaciones hicieron de los tribunales y la práctica judicial de las autoridades. 

Respecto a lo primero hay que considerar el tipo de derechos y privilegios que 

defendieron las corporaciones. Mientras que, sobre lo segundo, hay que distinguir el uso 

                                                           
544 GARRIGA, “Patrias criollas, plazas militares…”, p. 19. 
545 MANTECÓN, “Usos de la justicia y arbitraje de los conflictos en el antiguo régimen…”, pp. 219 y 224. 
546 TRASLOSHEROS, “Armonía de voluntades. Potestades eclesiástica y secular en la Nueva España”, p. 
49. 



188 

 

que la Corona hizo de los cuerpos de justicia para aplicar una política regalista y 

armonizar aquel entramado de jurisdicciones. La justicia fue un ámbito en el que ambas 

vertientes se manifestaron, en el que se puede ver la construcción de un orden de 

manera horizontal y vertical.  

En la impartición de justicia intervenía todo un entramado de prácticas de 

mediación y arbitraje: la jurisprudencia, los usos y costumbres, el arbitrio judicial, la 

racionalidad y cultura de los jueces, así como la de los involucrados.547 Retomando el 

planteamiento de Traslosheros, dentro del orden judicial se pueden distinguir tres 

elementos de los cuales el rey era la cabeza: la jurisdicción ordinaria de este último, la 

jurisdicción eclesiástica y los diversos foros de justicia de los cuerpos organizados del 

orden social, es decir, las corporaciones con su limitada jurisdicción.548 Estos tres 

elementos entraron en juego en la formación del régimen corporativo debido a que 

permitían la resolución de conflictos y el establecimiento de negociaciones. 

En el capítulo anterior se explicó la dinámica fundacional en la villa de Toluca y 

cómo contribuyó a la integración política y al ejercicio del gobierno. Las fundaciones y 

su posterior consolidación propiciaron un orden más dinámico en el que se negociaron 

alianzas, jurisdicciones y recursos. Ante las relaciones de consenso y disenso, las 

distintas corporaciones recurrieron a los tribunales de justicia ordinaria y de justicia 

eclesiástica para defender sus privilegios. Las determinaciones tomadas por las 

autoridades o las mismas corporaciones repercutieron en el orden social, propiciando la 

limitación de sus integrantes o la afirmación de la posición de una corporación frente a 

otra. En este apartado se abordará la manera en que se renovaban los pactos y los rasgos 

del régimen que se fue configurando, uno más acorde con los intereses de la Corona 

patentado en forma de una parroquia, aunque con cierta autonomía de las corporaciones 

locales. 

El análisis de la práctica jurídica propiciada por los conflictos entre 

corporaciones permitirá comprender la manera de estructurar un orden basado en los 

preceptos cristianos y la noción de bien público. La orden de San Francisco defendió 

con ahínco su derecho a ministrar de manera exclusiva en la villa de Toluca a fines del 

siglo XVII, evitando la fundación de un convento de recolección y uno de religiosas 

                                                           
547 MANTECÓN, “Justicia y fronteras del derecho en la España del Antiguo Régimen”, pp. 26-27 y 32. 

Dentro de esas prácticas se han distinguido las correspondientes a la infrajusticia, las prácticas sin 

intervención oficial real o aparente.  
548 TRASLOSHEROS, Historia judicial eclesiástica de la Nueva España, p. 143.  



189 

 

clarisas, posteriormente no pudo resistirse a la llegada de otras órdenes. Las relaciones 

entre las corporaciones eclesiásticas mostraron diferencias tenues a principio de siglo, 

pero se fueron acentuando en la misma medida en que tanto los carmelitas descalzos 

como el clero secular fueron tomando fuerza y arraigo entre la población. A 

continuación, se exponen cuáles fueron algunos de los diferendos que tuvieron las 

corporaciones eclesiásticas en la villa de Toluca: 

 

Cuadro 5. Conflictos entre corporaciones eclesiásticas en Toluca, siglo XVIII 

 

Año Corporaciones dirimentes Motivo 

1704 Carmelitas descalzos 

vs 

Franciscanos 

Impedir la asistencia de la comunidad 

carmelitana a un entierro 

1708 Convento de San Francisco 

vs 

Convento del Carmen 

Fundación de la cofradía de Nuestra 

Señora del Carmen 

1713 Padre guardián, fray José 

Cillero (OFM) 

vs 

Juez eclesiástico, br. don 

Juan de Peraza 

Preeminencia del juez eclesiástico en 

funciones religiosas y excesos en sus 

funciones 

1731 Convento de San Francisco 

vs 

Convento del Carmen 

Fundación de cofradía de indios en el 

convento del Carmen 

1732 Don Bernardo Cortés y 

fiscales de la iglesia  

vs 

Fray José de Isla (OFM) 

Malos tratamientos a los indios y no 

seguir el arancel  

1737 Franciscanos 

vs 

Carmelitas descalzos 

Afiliación de hermanos de la Tercera 

Orden de San Francisco a la Tercera 

Orden del Carmen descalzo 

1757-1791 Pueblo de San Miguel 

Tecomatlán 

vs 

Convento del Carmen 

Tierras correspondientes a la hacienda 

Tenería 

1784-1814 Convento de San Francisco 

vs 

Antonio Cano Cortés 

Conducto de distribución de agua de la 

hacienda La Pila a la villa de Toluca 

1792 Fray José de la Natividad, 

prior carmelita 

vs 

Fray Manuel González, 

lector franciscano 

Sermón con ofensas al escapulario 

1796 Cofradías del Santísimo Suspensión de procesiones 



190 

 

Sacramento y de Nuestra 

Señora del Rosario 

vs 

El cura fray Francisco 

Valverde (OFM) 

1796 Fray Francisco Valverde 

(OFM) 

vs 

Cofradías del Santísimo, 

Nuestra Señora del Rosario, 

Santa Veracruz y Santa 

Febronia 

Ilegalidad de las cofradías 

1796-1797 Labradores y vecindario de 

Toluca 

vs 

Fray Joaquín de Moctezuma 

(OFM) 

Construcción de arcos anexos a la capilla 

de la Santa Veracruz 

1797 Fray Joaquín Moctezuma 

(OFM) 

vs 

Fray Francisco Valverde 

(OFM) 

Dichos ofensivos en contra de la capilla de 

la Santa Veracruz 

1797-1798 Labradores y vecindario de 

Toluca 

vs 

Fray Joaquín Moctezuma 

(OFM) 

Profanación de la capilla de la Santa 

Veracruz 

1801 Anónimo 

vs 

Carmelitas descalzos 

Procesión ridícula en contra de los 

franciscanos 

Fuentes: BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 108B, exp. 1. Copia de una carta 

del provincial a un prior de San Francisco sobre diferencias habidas con el prior carmelita, 1704. CEHM-

Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas Descalzos, 

rollo 47. Libros manuscritos. Anexos. Orden Tercera, 1. Libro de la fundación de la Tercera Orden de 

Nuestra Señora del Carmen, 1736-1812. BNMFR, Archivo franciscano, caja 111, exp. 1519.3, ff. 5-7v. 

Despacho para que el guardián del convento de Toluca guarde exenciones al juez eclesiástico de dicha 

ciudad, 1713. CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los 

Carmelitas Descalzos, rollo 68. Libros manuscritos. Cofradías. Varios, 20. Libro de Constituciones e 

inventario de la cofradía de Jesús Nazareno, 1737. APST, Sección disciplinar, Comunicaciones, caja 259, 

vol. s/n, 1632-1891, ff. 1-4. Autoridades civiles, reales cédulas, reales provisiones, autos acordados y 

circulares, 1673-1843. AHAM, Juzgado eclesiástico de Toluca, Conventos, caja 25, exp. 12. Providencias 

sobre la preferencia del juez eclesiástico y diligencias para el gobierno de su juzgado, 1708-1711. 
AGNM, Tierras, contenedor 726, vol. 1651, exp. 1, ff. 1-20. San Miguel Tecomatlán contra el convento 

de carmelitas de Toluca por tierras, 1757-1801; Hospital de Jesús, vol. 24 (1), leg. 12 (3), exp. 43. Jorge 

Mercado por el convento de San Francisco de Toluca contra Antonio Cano sobre despojo de aguas, 1785; 

Criminal, contenedor 276, vol. 607, exp. 15, ff. 130 y 131. Los vecinos y labradores de Toluca contra el 

cura por la apertura de arcos inmediatos a la capilla de la Santa Veracruz, 1796; Inquisición, vol. 1379, 

exp. 7. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray Francisco Valverde, 1787]; vol. 1376, exp. 14. 

Expediente a consecuencia de la denuncia que hizo fray José de la Natividad contra el sermón de fray 

Manuel González, 1792, y vol. 1405, exp. 20, f. 320. Expediente formado por carta anónima sobre que 

los carmelitas intentaban una procesión ridícula contra los franciscanos, 1801. 

 



191 

 

La rivalidad entre las órdenes franciscana y carmelita se había manifestado de manera 

tenue en el momento en que la segunda llegó a la villa, como se mencionó en el capítulo 

tres, los franciscanos sólo habían manifestado “amorosas quejas” ante la apertura del 

convento carmelitano. La rivalidad se hizo explícita años después y se tornó grave en 

los momentos en que un número importante de vecinos estuvo involucrado en las 

diferencias. Cada orden trataba de defender su jurisdicción y con ello su posición dentro 

del régimen y la villa. Un halo de tolerancia permeó los primeros años siguientes a la 

ruptura del ministerio único ejercido por los franciscanos, pero conforme las órdenes 

recién llegadas comenzaron a arraigarse, los cambios se hicieron sentir.  

A la par de los enfrentamientos entre franciscanos y carmelitas, los conflictos 

entre clero regular y secular estuvieron presentes debido a la presencia del juez 

eclesiástico y a la manera en la que su presencia se reforzó a la luz del apoyo de la 

Corona, del arzobispado, y de la feligresía. La supervisión del arzobispado había estado 

presente siempre, como hacen constar las quejas ante la Audiencia arzobispal de los 

pueblos por los “abusos” cometidos por los franciscanos de la villa o del valle de 

Toluca.549 Pero la presencia de jueces eclesiásticos en la región fue una forma de 

preparar el camino para la secularización de mediados de siglo XVIII y de hacer visible 

a los ojos de la feligresía la jurisdicción diocesana que no se hacía patente más que en 

las visitas arzobispales. Como se muestra en el cuadro 5, varios de los diferendos 

tuvieron como protagonista a fray Francisco Valverde y las causas remiten a una 

invasión de jurisdicciones porque trató de intervenir en asuntos que no eran de su 

competencia, como la formalidad de las cofradías. Por lo tanto, el juez eclesiástico puso 

un freno estableciendo que al padre guardián del convento de la Asunción sólo le 

correspondían los asuntos del claustro.550 

                                                           
549 En 1710 algunos indios de los pueblos de San Mateo Mexicalzingo y San Miguel Chapultepec, 

presentaron una queja en contra del padre guardián franciscano por faltar a servicios como la misa, 

entierros y administración de sacramentos. Pedían al virrey, Francisco Fernández de la Cueva, duque de 

Alburquerque, que solicitara a la Provincia del Santo Evangelio que estableciera un padre guardián y un 

ministro. Sin embargo, en la averiguación resultó que no tenían todas esas carencias y que algunos 

indios habían sido influenciados por un indio llamado Lorenzo de Santa María para provocar que se 

separaran de Calimaya. BNMFR, Archivo franciscano, caja 107, vol. 1473, exp. 1, ff. 15. Información 

jurídica practicada por acusación de los naturales de san Mateo Mexicalzingo y San Miguel Chapultepec 

contra el cura ministro de Calimaya, 1710.  
550 AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, f. 2. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray Francisco 

Valverde, 1787.  



192 

 

Las causas de los litigios y reclamos entre las corporaciones eclesiásticas en la 

villa de Toluca se pueden resumir en dos motivos: el cuidado de la costumbre y la 

promoción de la innovación. Por un lado, se procuraba la defensa de ciertos pactos 

seguidos durante largo tiempo y, por otro, se promovía el establecimiento de nuevos 

espacios de jurisdicción como corporaciones o capillas. En el ámbito local y bajo las 

propias dinámicas de los vecinos, se presentaba una situación similar a la ocurrida en el 

resto de la Monarquía: un orden guiado por la conservación de los privilegios y los 

intentos de reformar, pero que no necesariamente tenían la misma lógica. 

 Parece ser que cuando la armonía se rompía, muchas tensiones se manifestaban. 

Este escaparate de tensiones focalizado en los tribunales de justicia permitía la 

negociación entre las corporaciones involucradas, pero también era una ventana a través 

de la cual las autoridades podían entrar a ejercer un control. En cuanto a esta última 

situación, se puede mencionar la denuncia contra el franciscano Manuel González 

motivada por las expresiones “satíricas” referentes al escapulario. Ella se nutrió de 

nuevas acusaciones sobre la forma en que dicho religioso llevaba a cabo su ministerio. 

Dos asuntos salieron a relucir: la forma inadecuada de celebrar el culto y la disciplina 

clerical. Fue acusado de danzar durante la misa y de ciertos tratos con una mujer a la 

que confesaba en su casa, pernoctando algunas veces en el mismo cuarto que ella.551 

 Al ser una doctrina que funcionaba como curato, en la pequeña villa de Toluca 

se sobreponían varias jurisdicciones eclesiásticas: las de las provincias de cada una de 

las órdenes establecidas, la diocesana mediante el juez eclesiástico y la del Santo Oficio 

de la Inquisición mediante el comisario. Como doctrina, los franciscanos mantuvieron 

un convento y como autoridad primigenia de él estaba el padre guardián. El cura, 

también franciscano, se encontraba sujeto al guardián por una parte y por la otra al juez 

eclesiástico. Si bien la administración de la parroquia estaba a cargo del cura, la orden 

franciscana intervenía en los actos religiosos como confesiones, procesiones y la 

supervisión de la Tercera Orden, etc. La manera en que se entrelazaron algunos 

procesos judiciales expresa la forma de defensa de la jurisdicción de cada corporación. 

Ante la acusación se respondía con otra acusación, cuestionando los privilegios del 

contrario o denunciando la inobediencia de algunas leyes. Así se alteraba el orden 

                                                           
551 AGNM, Inquisición, vol. 1376, exp. 14, ff. 107 y 108. Expediente a consecuencia de la denuncia que 

hizo fray José de la Natividad contra el sermón de fray Manuel González, 1792.  



193 

 

factual que no obedecía a las leyes, pero que funcionaba para los feligreses. La Corona 

tenía en sus súbditos un medio más para gobernar e imponer sus medidas.  

 

4.1. La dirección espiritual en conflicto: corporaciones de seglares 

 

Los acuerdos de convivencia parecen haber funcionado de manera eficaz, de manera 

que los momentos en los que la tensión se hizo explícita fueron cuando la posición de 

una corporación se ponía en duda o cuando tenía lugar un cuestionamiento público. La 

primera ocasión en la que se puede hablar de una situación de éstas es la inconformidad 

de la orden franciscana con que los carmelitas descalzos colaboraran como comunidad 

en el entierro de don José Aguado en 1704. La correspondencia que expone este 

altercado no es muy precisa en los hechos ocurridos, pero deja entrever que Aguado 

había colaborado de manera entusiasta en la fundación del convento carmelitano. En 

vista de la voluntad del difunto y del agradecimiento que querían mostrar los carmelitas, 

éstos expresaron su intención de hacer el entierro en la iglesia de su convento.552 El 

motivo de la negativa franciscana era evidente, habían tenido la facultad exclusiva de 

administrar los lugares de entierro y presidir las ceremonias respectivas. Ahora veían 

cómo el reducto de los ministerios espirituales relacionados con la muerte tenía que ser 

compartido con una orden recién llegada y que, no obstante, ya tenía adeptos que 

buscaban el resguardo particular que podía dar. El lenguaje de cordialidad se mantuvo a 

pesar de la resistencia manifestada y los carmelitas se defendieron considerando que el 

hecho no influía en que se faltara a las obligaciones parroquiales y menos a la asistencia 

de la comunidad franciscana. Ellos no pretendían cegar, sino recoger “las espiguillas” 

que caían de las manos de los cegadores.553 

Las inconformidades de la orden de San Francisco afloraron cuando la orden del 

Carmen Descalzo comenzó a establecer lazos con el vecindario toluqueño mediante la 

fundación de cofradías. Los carmelitas promovieron cofradías dedicadas a devociones 

características de la orden como la Virgen del Carmen, el Santo Escapulario y San Juan 

de la Cruz. Las devociones muestran la aceptación de la feligresía de la orden carmelita 

y un apego a la orden en lo tocante a la dirección espiritual. En Toluca el vínculo entre 

                                                           
552 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 108B, exp. 1, ff. 1-4. Copia de una carta 

del provincial a un prior de San Francisco sobre diferencias habidas con el prior carmelita, 1704.  
553 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 108B, exp. 1, f. 2. Copia de una carta del 

provincial a un prior de San Francisco sobre diferencias habidas con el prior carmelita, 1704.  



194 

 

carmelitas descalzos con la población española fue evidente, como en otras urbes de 

Nueva España. Los españoles confiaron en los carmelitas como confesores y como 

beneficiarios de obras pías que acrecentaran sus méritos espirituales.  

Manuel Ramos considera que la rivalidad que los carmelitas tuvieron con los 

franciscanos fue uno de los factores que impidió que los primeros pudieran cumplir con 

la predicación del evangelio a los indios y por lo tanto se orientaron más bien hacia la 

vida conventual.554 No obstante, el caso de la cofradía de Jesús Nazareno muestra que 

los religiosos carmelitanos pudieron involucrarse en las tareas de doctrinamiento a los 

indios aun a pesar de la oposición de los franciscanos.  

 Junto con las nuevas órdenes religiosas -juaninos, carmelitas descalzos y 

mercedarios- se estableció un conjunto de corporaciones de seglares mediante cofradías, 

terceras órdenes y asociaciones de adoración. Dichas asociaciones hicieron patentes los 

vínculos entre la feligresía y los religiosos. La primera buscaba nuevos guías para 

orientar sus devociones o buscaba la forma de legitimar manifestaciones de devoción 

nacidas a iniciativa particular. La fundación de corporaciones que no representaban una 

competencia con las ya existentes supuso la conformación de un espacio jurídico y de 

religiosidad; el caso contrario acarreó la rivalidad entre las órdenes. Como ejemplo de lo 

primero se puede mencionar la cofradía de Santa Efigenia fundada por negros y mulatos 

en el hospital de San Juan de Dios en 1698.555 Si bien no era exclusiva de esos grupos, sí 

les permitió reforzar sus lazos de hermandad. Además, la devoción a la que estaba 

dedicada también representaba una nueva oferta para los feligreses: el culto a una 

mártir. En contraparte, las cofradías carmelitanas de Nuestra Señora del Carmen y la de 

Jesús Nazareno fundadas en el convento carmelita, representaron una posible 

competencia para las fundadas en el convento franciscano por su composición (la 

primera de españoles y la segunda de indios) y por el tipo de devociones titulares -

mariana y cristológica- pues entre las del convento franciscano había hermandades de 

ese tipo. 

                                                           
554 RAMOS, “Las órdenes religiosas”, pp. 213 y 214. 
555 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja 256, vol. s/n, ff. 1-8. Libro de la cofradía de Santa Efigenia, 

1698-1709. Los solicitantes fueron Lázaro Merlo, Nicolás de Villegas, Manuel Flores, Rodrigo de Rojas, 

Felipe García, Francisco Bergara y Miguel de la Cruz. 



195 

 

 En 1708 el cura franciscano, fray Baltasar de la Carrera, se opuso a la fundación 

de la cofradía de Nuestra Señora del Carmen556 exponiendo los siguientes argumentos 

ante la audiencia arzobispal: había diecinueve cofradías en el convento de la Asunción 

que podrían caer en decadencia por la desatención que sufrirían, a más de que algunas 

eran sólo mantenidas por ciertas personas gracias a su “afecto y devoción particular”.557 

Los carmelitas se defendieron diciendo que dichas aseveraciones eran infundadas 

porque los feligreses tendrían más indulgencias, acudirían más a la iglesia y que las 

cuotas y demás limosnas de la cofradía propuesta no eran obligatorias.558 La cofradía 

fue aprobada por el arzobispo, esto significó para los franciscanos perder la 

exclusividad de ser directores espirituales de las corporaciones de seglares. A esta 

fundación seguirían las de la cofradía de San Juan de la Cruz y la de Jesús Nazareno. En 

1731, ante el padre prior del Convento, se presentó la petición de fundación de la 

cofradía de Jesús Nazareno por parte de indios de Huitzila,559 uno de los pueblos 

ubicados cerca de la cabecera. La intención de fundar una cofradía de Jesús Nazareno 

derivó del culto a una imagen donada a la iglesia del convento carmelita que se había 

arraigado en los indios. El prior del convento carmelita concedió la licencia con una 

                                                           
556 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 83, exp. 47, ff. 1-2. Se autoriza fundar 

cofradías de nuestra señora del Carmen en todos los conventos carmelitas, 1689-1690. En 1689 el 

general de la orden fray Alonso de la Madre de Dios dio licencia a los provinciales de San Alberto para 

fundar la cofradía del Carmen en todos los conventos, así como para señalar el domingo del mes en que 

se haría la procesión a su favor.  
557 CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas 

Descalzos, rollo 55, f. 3v. Libros Manuscritos. Anexos Cofradía del Carmen, 32. Libro de fundación y 

constituciones de la cofradía de Nuestra Señora del Carmen, 1708-1787.  
558 CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas 

Descalzos, rollo 55, f. 5. Libros Manuscritos. Anexos. Cofradía del Carmen, 32. Libro de fundación y 

constituciones de la cofradía de Nuestra Señora del Carmen, 1708-1787. 
559 Actualmente Huitzila es un barrio del municipio de Toluca. SÁNCHEZ GARCÍA, Toluca, p. 19. Los 

fundadores de la cofradía fueron: don Martín Diego, don Manuel Francisco, don Matías de Santiago, 

Miguel Jerónimo, Juan Luis, José Núñez, Pascual Antonio, Alfonso Pichardo, Bernardino de Sena, 

Salvador de Santiago, Antonio Luis, Luis Baptista, Andrés de la Cruz, Santos de la Cruz, Domingo de la 

Cruz, Felipe de Jesús, Francisco Nápoles, Francisco Hernández, Lorenzo Hipólito, Miguel de la Cruz, 

Dimas de la Encarnación, Juan Máximo, Juan Bernardo, don Matías Andrés, Salvador Antonio, Pascual de 

Santiago, Bernardo Pichardo, Juan Esteban y Bartolomé de Santiago. CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, 

Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas Descalzos, rollo 68, ff. 1-3. Libros 

manuscritos. Cofradías. Varios, 20. Libro de Constituciones e inventario de la cofradía de Jesús 

Nazareno, 1737.  



196 

 

condición: “que en las funciones y devociones que en la petición se mencionan se evite 

todo estrépito”.560 

En el convento franciscano de la Asunción había varias cofradías de indios, por 

lo que se cuestionó la petición de fundación de una nueva corporación. El franciscano 

fray Antonio Díaz del Castillo expuso ante el provisor del arzobispado los perjuicios 

que ocasionaría la fundación de una más: 

 Los indios tenían nueve cofradías en el convento franciscano: Santísimo 

Sacramento, Sangre de Cristo, Nuestra Señora de los Dolores, San Francisco, 

Ánimas del Purgatorio, Condón de Nuestro Padre San Francisco, San Antonio de 

Padua, Santa Ana y San Nicolás Tolentino, además de otras en algunos pueblos. 

Sólo consistían en una misa cantada cada mes a cambio de la limosna de un peso y: 

siendo tan corto este estipendio apenas pueden darlo y solo se mantienen porque esta 

parroquia respectivamente las suple, espera o dispensa […] algunas se hubieran 

extinguido: que se añade que en los fallecimientos de los hermanos ninguna cosa les 

dan o costean dichas cofradías pues son los hermanos indios tan pobres y 

miserables.
561

 

 

 Con dicha cofradía sería muy difícil atraer a los indios “a que oigan la palabra 

Divina y aprendan la Doctrina cristiana, pues es preciso y muy de mi cargo [del 

fraile] predicarles y doctrinarlos”.562 Con la novedad de dicha corporación los indios 

ya no tendrían interés en asistir a la cabecera, ni los padres coadjutores encontrarían 

a los indios en las iglesias de los demás pueblos. 

El franciscano defendió el lugar de la orden como supervisora de las cofradías y el del 

convento como sede de las mismas. Si bien las razones a las que aludió el fraile 

franciscano son sobre todo de carácter administrativo y espiritual, una razón más que 

pudo haber influido en su animadversión fue que la cofradía iba a depender de los 

carmelitas, es decir, la rivalidad entre las órdenes salió a relucir. 

 La defensa de la fundación de nuevas cofradías estuvo a cargo de los carmelitas 

y de los indios. Éstos esgrimieron que lo alegado por el fraile franciscano estaba fuera 

                                                           
560 CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas 

Descalzos, rollo 68, f. 1. Libros manuscritos. Cofradías. Varios, 20. Libro de Constituciones e inventario 

de la cofradía de Jesús Nazareno, 1737.  
561 CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas 

Descalzos, rollo 68, ff. 7v y 8. Libros manuscritos. Cofradías. Varios, 20. Libro de Constituciones e 

inventario de la cofradía de Jesús Nazareno, 1737.  
562 CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas 

Descalzos, rollo 68, f. 9. Libros manuscritos. Cofradías. Varios, 20. Libro de Constituciones e inventario 

de la cofradía de Jesús Nazareno, 1737.  



197 

 

de proporción porque no había una desproporción entre la población y las cofradías: “a 

más de tres mil indios e indias en dicha parroquia con que, aunque tuviera cada cofradía 

ciento (que rara llega) quedan dos mil personas sin presión alguna”.563 Además, 

exponían que los cofrades de Jesús Nazareno no serían los mismos que integraban las 

demás cofradías y que ni siquiera la décima parte de la población india de Toluca estaba 

agrupada en alguna. La idea que dibujan es la de un conglomerado de pequeñas 

cofradías en cuanto a membrecía, aunque pocas fueron las que destacaron por su 

capacidad económica. La defensa se basaba en que los alegatos del franciscano eran 

“puros futuros”. Trataron de suavizar la defensa recurriendo al discurso paternalista 

cuando aludieron a que el “paternal cariño” del fraile los protegería en sus intenciones. 

Un elemento más de defensa fue el conocimiento que tenían de la legislación, pues se 

respaldaron en la Recopilación de Leyes de los Reinos de las Indias y en el derecho que 

daban a los indios para “contraer” y comerciar. Consideraron a la cofradía un “pacto 

oneroso” entre ellos y los frailes, pacto que no se les podía prohibir.564 La concepción de 

la relación entre la asociación de seglares y la orden regular en forma de contrato o 

pacto, expresa el tipo de vínculos que se establecieron entre las dos, se conciben como 

relaciones de lealtad, pero también de obligaciones mutuas.  

 Para contravenir los inconvenientes económicos, los indios argumentaron que 

los derechos estipulados en las constituciones de la cofradía por entierros y procesiones 

eran menores a los de las otras cofradías, que las contribuciones que sus miembros 

deberían pagar eran una carga tan ligera que en poco tiempo se convertiría en llevadera 

y que su situación no era tan miserable para que no pudieran depositar tres pesos 

anuales.565 Respecto al peligro que esgrimía el franciscano de que los indios no 

                                                           
563 CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas 

Descalzos, rollo 68, f. 12. Libros manuscritos. Cofradías. Varios, 20. Libro de Constituciones e inventario 

de la cofradía de Jesús Nazareno, 1737. Sobre la población de Toluca no existen datos que puedan 

comprobar la cifra de indios mencionada en este caso, sólo sabemos que en 1743 existían 2 078 indios 

tributarios; en 1746, 414 familias de indios, y para 1777, 13 591 habitantes de este grupo, por lo que las 

cifras no son comparables. Las tres cifras de población aquí mencionadas fueron tomadas de: SOLANO, 

Cuestionarios para la formación de las relaciones geográficas, tomo II, p. 436; VILLASEÑOR, Theatro 

Americano, p. 279, y SÁNCHEZ SANTIRÓ, Padrón del Arzobispado de México, p. 114. 
564 VICTORIA, El Convento de la Purísima Concepción de los Carmelitas Descalzos en Toluca, tomo II, p. 

63. 
565 CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas 

Descalzos, rollo 68, f. 13. Libros manuscritos. Cofradías. Varios, 20. Libro de Constituciones e inventario 

de la cofradía de Jesús Nazareno, 1737. El cornadillo semanal era de medio real, por lo que al año se 

debían de aportar 3 pesos más dos reales para el asiento y dos más para la fiesta titular, mismas 



198 

 

asistirían a misa y doctrinas los días de fiesta, los naturales argumentaron que en caso 

de suceder eso la razón sería que estaban en la misa de la cofradía o en sus casas; si 

sucedía lo primero, no debía preocuparse porque se estaría consiguiendo su misión 

religiosa, además de que se ahorraría los desvelos, fatigas y “molinas” que causaba 

atraerlos a misa y si fuera por la segunda, él usaría “de los mismos medios que ha usado 

antes […] como son amenazas, apercibimientos o azotes”.566 Esta declaración puede 

mostrar cierta relación conflictiva entre franciscanos e indios tanto si es cierta como si 

no y un posible alejamiento respecto de los doctrineros. Los indios pudieron encauzar 

sus deseos e inconformidades mediante una defensa escrita dirigida al arzobispado de 

México. La audiencia diocesana fungió entonces como un foro en el que no sólo los 

litigios sirvieron para la defensa, también las representaciones y testimonios fueron 

elementos para abogar por la creación de corporaciones y privilegios.   

La fundación de la cofradía de Jesús Nazareno fue aprobada por el procurador 

arzobispal considerando que las razones esgrimidas por el franciscano eran “de ninguna 

estimación” y que como religioso no debía “embarazar el bien de sus ovejas”,567 

resolución con la cual ponía freno a posibles obstáculos de parte del cura de la 

parroquia.  

La pobreza de las cofradías de indios fue un argumento esgrimido por los 

franciscanos para evitar la fundación de corporaciones similares bajo el cobijo de la 

orden carmelita, evidentemente es parte de un discurso, pero también puede darnos una 

idea del estado de esas corporaciones en la parroquia de Toluca. A principios del siglo 

XVIII, la cofradía de españoles de las Benditas Ánimas del Purgatorio sufría una crisis. 

En 1709, los cofrades reformaron las constituciones por hallarse la cofradía “cuasi 

extinguida” y las segundas, “diminutas y onerosas”. El arzobispado aprobó las nuevas 

                                                                                                                                                                          
cantidades que las que pedían las cofradías de españoles de Toluca. AHAM, Juzgado Eclesiástico de 

Toluca, Cofradías, vol. 126, exp. 11, f. 1. Patentes de la cofradía de Jesús Nazareno de Toluca. 1764- 

1788. 
566 CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas 

Descalzos, rollo 68, f. 13v. Libros manuscritos. Cofradías. Varios, 20. Libro de Constituciones e inventario 

de la cofradía de Jesús Nazareno, 1737. Las quejas en contra de religiosos por maltratos no fueron 

exclusivas del clero regular, en la región, los indios de Almoloya, jurisdicción de Metepec, acusaron en 

1797 a los vicarios de cobrar derechos más altos de los establecidos en el arancel y hacer “azoteras” 

antes de la misa. AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Documentación varia, caja 152 s/c, leg. 1, 

asunto 4. Petición para que se haga seguir el arancel, 1797.  
567 CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas 

Descalzos, rollo 55, f. 5. Libros Manuscritos. Anexos Cofradía del Carmen, 32. Libro de fundación y 

constituciones de la cofradía de Nuestra Señora del Carmen, 1708-1787.  



199 

 

reglas gracias a que concordaban con las recomendaciones sobre el buen orden que se 

tenía que llevar en los registros de los libros y la revisión de cuentas que debía de 

efectuar una persona al menos.568 En 1715 los cofrades de San Nicolás Tolentino 

también manifestaron su intención de reformar la constituciones -después de más de 

noventa años de funcionamiento- debido a la decadencia que experimentaba la 

corporación por la muerte del grupo de primeros y segundos fundadores. “Solo había 

quedado el nombre de cofradía”, no había hermanos para hacer elecciones y don 

Agustín de Villegas había fungido hasta ese, nueve años como mayordomo, haciéndose 

cargo de los gastos del culto. Como solución se dispuso la reforma de las constituciones 

de manera que se otorgara a los cofrades ayuda al momento de la muerte para el entierro 

a cambio de una contribución de medio real cada semana a semejanza de las cofradías 

fundadas en la iglesia de la Santísima Trinidad de la ciudad de México.569 

Desde finales del siglo XVII e inicios del siguiente hubo un deseo de reforma de 

las cofradías expresado por parte de las autoridades arzobispales.570 En el ámbito 

parroquial, esas intenciones y la decadencia de las cofradías que había pudieron haber 

favorecido la fundación y aprobación de otras en un afán de renovación. Según se 

expresaba en la regla número doce, se había experimentado que no se guardaba orden 

en las cofradías, tanto en las cuentas de los mayordomos como en hacer inventario de 

bienes, de manera que era necesario que se cumpliera con la revisión.571 La 

                                                           
568 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja s/n, vol. s/n, ff. 1-25. Libro de la cofradía de las Benditas 

Ánimas del Purgatorio, 1677-1791. La cofradía no tenía más bienes que los que se recogía en el plato de 

limosna, de manera que pidieron permiso para pedirla todos los días de fiesta, los lunes, la octava de 

difuntos y todo día en que tuviera alguna función no sólo en la parroquia sino en cualquier otra parte 

dentro de los lindes de Toluca.  
569 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 66, leg. 11, ff. 75-77. Poder de la 

cofradía de San Nicolás Tolentino, 1715.  
570 Desde finales del siglo XVII, se hizo notar el deseo de reforma por parte del arzobispo Francisco de 

Aguiar y Seijas quien gracias a sus visitas pastorales (1683-1687) pudo conocer el estado de las 

cofradías. El intento de reforma que hizo estaba relacionado con su proyecto más amplio de reforma de 

las costumbres. Tanto este arzobispo como José Lanciego Eguilaz (en las visitas hechas entre 1715 y 

1722) remarcaron que las cofradías eran entidades sujetas a la jurisdicción eclesiástica con funciones de 

culto y bienes espiritualizados, de tal manera que debían aceptar las directrices de la mitra. AGUIRRE, 

Cofradías y asociaciones de fieles en la mira de la Iglesia…, pp. 74, 76, 111 y 112. La cofradía de la Santa 

Veracruz de Toluca cumplió con la disposición de redactar nuevas constituciones el 25 de marzo de 1695 

en atención al mandato de Aguiar y Seijas. APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja s/n, vol. s/n, ff. s/n. 

Libro de la cofradía de la Santa Veracruz, 1723-1838.  
571 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja s/n, vol. s/n, ff. 18v-19. Libro de la cofradía de las Benditas 

Ánimas del Purgatorio, 1677-1791.  



200 

 

inestabilidad de las cofradías, lejos de inhibir su fundación la alentó, así como la 

refundación de otras. En 1701 también se fundó la cofradía de indios de Santa Ana.572 

 La fundación de corporaciones de seglares significó la formación de nuevos 

espacios jurisdiccionales y con ello, la competencia con los ya existentes. Los 

franciscanos pretendieron defender las corporaciones de seglares que ya había, 

exponiendo el posible peligro de la fundación de nuevas que acapararan los recursos y 

atención de los feligreses. La defensa no fue efectiva porque los vecinos estaban ávidos 

de ellas al constituir elementos de salvación y de sociabilización. Las disputas por la 

formación de nuevas corporaciones de seglares eran relevantes en términos de la 

función que tenían. Mediante esas entidades, cada orden religiosa intentaba reforzar sus 

vínculos con la élite local, incrementar su prestigio y legitimar su presencia debido a 

que permitían afirmarse como cuerpos que cumplían con su función.  

 Si las órdenes franciscana y carmelita descalza llegaron a tener una rivalidad, los 

feligreses se ligaron a una u otra orden con tal de ver concretados sus deseos de un 

sustento espiritual y medio de asociación sin distinción.573 Esta situación fue patente en 

el intento de fundación del beaterio de españolas porque las promotoras eran integrantes 

de la Tercera Orden del Carmen y dispusieron que estuviera a cargo de esa orden. Sin 

embargo, posteriormente una de las fundadoras, María Antonia del Santísimo 

Sacramento, hizo petición en 1743 a la Tercera Orden de San Francisco para que se 

hicieran cargo de los bienes que se recibieran para el beaterio. Pidió que los terciarios 

fueran los directores temporales y espirituales del establecimiento y ellos aceptaron.574 

El promotor fiscal del arzobispado pidió al juez eclesiástico de Toluca que hiciera saber 

a las corporaciones involucradas y a las personas que prometieron donaciones, el 

cambio que suponía esa dirección porque en la petición inicial se había considerado que 

la fundación era “de carmelitas”. Se estimaba que podría haber inconveniente por parte 

de los donadores para mantener sus promesas en vista del cambio de dirección. En las 

declaraciones no se expuso inconveniente alguno, los donadores reafirmaron sus 

promesas y los representantes de las órdenes religiosas reafirmaron su aprobación a 

                                                           
572 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja 84, vol. 1, ff. 1-6. Libro de la cofradía de Santa Ana, 1701-

1708. La iniciativa fue de naturales, pero se permitía el ingreso de cualquier persona. 
573 Salvo en algunas ocasiones en las que proclamaron su afecto por una sobre la otra como algunos 

terciarios que renunciaron a alguno de los dos hábitos como se verá posteriormente.  
574 AHEM, Pueblos, vol. 6, exp. 3, ff. 16 y 17. Testimonio de los autos hechos sobre la fundación de un 

beaterio de Nuestra Señora del Carmen en Toluca, 1736-1770.  



201 

 

“obra tan provechosa para la república”.575 No importaba quien estuviera a cargo del 

establecimiento porque lo relevante para los benefactores era cumplir una obra piadosa 

que les retribuyera espiritualmente, colaborara en la protección del grupo español al 

abonar a la instrucción de jovencitas que podían ser futuras esposas y proporcionara una 

opción de vida para familiares como hermanas, sobrinas, hijas, etc.   

 La apertura de una casa de recogimiento para doncellas era una necesidad del 

vecindario de la villa de Toluca que se había manifestado desde finales del siglo XVII 

cuando se intentó establecer un convento de clarisas. La élite retomó esa intención con 

el proyecto del beaterio y las cuatro órdenes religiosas, carmelitas descalzos, 

franciscanos, juaninos y mercedarios secundaron la iniciativa. Si bien el concierto de 

voluntades no fue suficiente para la concreción del proyecto porque el punto crucial era 

la licencia real, es de notar el consenso que había sobre un ámbito abandonado en el 

orden de esa villa: la enseñanza e instrucción de doncellas y contar con lugares de 

recogimiento para mujeres que no tenían vocación religiosa. No sólo estaba en juego la 

evidente necesidad del establecimiento de una nueva corporación, sino también el bien 

común. Esa fue la intención del arzobispado cuando pidió que se hicieran las diligencias 

necesarias para evitar controversias y determinar qué orden religiosa se haría cargo de la 

supervisión.  

 Detrás de la segunda averiguación ordenada para saber si para los donadores 

había algún inconveniente en que el beaterio estuviera dirigido por los franciscanos y no 

por los carmelitas, según se había planteado en la primera solicitud de fundación, había 

la amenaza de que la rivalidad entre las órdenes tuviera alguna repercusión en la 

feligresía porque ya había ocurrido con ocasión de la fundación de la Tercera Orden del 

Carmen.576  

                                                           
575 AHEM, Pueblos, vol. 6, exp. 3, ff. 19-31. Testimonio de los autos hechos sobre la fundación de un 

beaterio de Nuestra Señora del Carmen en Toluca, 1736-1770. Aunque el cura franciscano, fray Martín 

Calderón, volvió a advertir sobre el consentimiento debía ser entendido mientras no se perjudicara su 

derecho parroquial y que quienes entraran en la casa de recogimiento tuvieran los recursos necesarios 

para mantenerse.   
576 Un documento del archivo de notarías menciona que las fundadoras eran integrantes de la Tercera 

Orden de San Francisco y no del Carmen, como se presentan en otros documentos. Pudieron haber 

tenido doble filiación como ocurrió con otros feligreses, razón por la cual desde 1737 se inconformó la 

orden seráfica. AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 94, leg. 21, ff. 47-48. 

Poder otorgado por las fundadoras del beaterio, 1743 y caja 92, leg. 12, ff. 161 y 162. Poder de la orden 

de San Francisco, 1737.  



202 

 

En 1737 se dio un conflicto causado por la doble afiliación de doce vecinos a las 

terceras órdenes de San Francisco y del Carmen. La Tercera Orden franciscana se regía 

por los estatutos de su homóloga de la ciudad de México, mismos que estipulaban que 

sus integrantes no podían pertenecer a otra tercera orden de manera que iniciaron una 

averiguación.577 La queja de los franciscanos trajo consigo un escrutinio sobre los 

feligreses involucrados y sus razones para afiliarse a la Tercera Orden del Carmen. 

Algunos terciarios argumentaron ignorancia de la prohibición, otros renunciaron a 

alguno de los dos hábitos, pero otros se resistieron negándose a declarar y esgrimieron 

que los franciscanos no eran autoridad competente para tratar el asunto. Éste se dirimió 

ante la audiencia arzobispal, la cual estipuló que la doble membresía estaba permitida y 

una bula del papa Clemente XII confirmó la decisión. La oportunidad de poner en 

ejecución dicha disposición se presentó ante la doble afiliación de doña María Calahorra 

detectada por los franciscanos en 1756. Cuando se supo de la resolución papal 

Calahorra, apoyada por la orden carmelitana, defendió su derecho a continuar como 

terciaria de ambas órdenes y a no renunciar a ninguno de los dos hábitos.578 Los 

franciscanos se negaron, esgrimiendo que el asunto era problemático debido a que ella 

ocupaba oficios en las dos órdenes (en la franciscana era hermana mayor y en la 

carmelitana definidora) y que la bula papal presentada no era auténtica.579  

 Para realizar las gestiones necesarias con miras a solicitar la intervención del 

sumo pontífice en el conflicto, fue vital el apoyo del presbítero don Felipe Ruíz de 
                                                           
577 No se conoce con exactitud la fecha de fundación de la Tercera Orden de San Francisco de Toluca, 

una de las referencias más antiguas que se tiene es la licencia para una procesión a favor de Nuestra 

Señora del Rosario en 1705. AHAM, Juzgado eclesiástico de Toluca, Conventos, caja 25, exp. 12, f. 4. 

Providencias sobre la preferencia del juez eclesiástico y diligencias para el gobierno de su juzgado, 1708-

1711. En el testamento del bachiller don Nicolás de Villegas hay una clausula que permite plantear la 

posibilidad de que hubiera también una tercera orden en el convento de San Juan. De Villegas declaró 

ser hermano de esa religión y pidió entregar la patente correspondiente al prior del convento para que 

se efectuaran los sufragios que correspondían a su alma. Lo mismo podría plantearse para el caso de la 

orden de Nuestra Señora de la Merced debido a que doña María Rosa Gómez de Herrera estableció en 

su testamento que se pagaran 500 pesos que debía al padre comendador del convento mercedario por 

una “patente de hermandad”, los cuales deberían entenderse como limosna voluntaria. AGNEM, 

Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 115, leg. 24, ff. 86-89. Testamento del bachiller don 

Nicolás de Villegas, 1759 y caja 97 s/c, exp. 2, ff. 92-108. Testamento del bachiller don Nicolás de 

Villegas, 1765 y caja 137 s/c, leg. 1, ff. 122v-125. Testamento de doña María Rosa Gómez de Herrera, 

1790.  
578 En su testamento Calahorra prefirió ser amortajada con el hábito del Carmen y ser sepultada en la 

iglesia de ese tercer orden. AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 97 

s/c, exp. 1, ff. 38v-41. Testamento de doña Josefa Calahorra, 1764.  
579 MELVIN, Building Colonial Cities of God, pp. 242-247.  



203 

 

Pastrana, quien se ofreció a escribir una carta al procurador general de la Provincia de 

San Alberto, fray Juan del Monte Carmelo, para pedirle solicitase bula sobre el asunto y 

se ofreció a pagar el costo de la misma y un jubileo.580 

 Entre los acusados de pertenecer a las dos terceras órdenes estuvieron el 

bachiller Juan Barón de Lara y doña Jerónima de Cuevas, esposa de don Bernabé 

Serrano. El primero y el último relacionados con la organización de juntas en 1732 para 

pedir la destitución del corregidor y la exclusión de la jurisdicción del marqués del 

Valle. Serrano también colaboró en otras obras piadosas como la construcción de la 

capilla de la Santa Veracruz y fungió como mayordomo de la cofradía del mismo 

nombre. Esta recurrencia de nombres muestra que una pequeña élite en una pequeña 

villa es la que trató de maximizar los recursos a su alcance para hacer méritos que 

pudieran significarle una recompensa espiritual. La magnitud de la urbe condicionó las 

rivalidades entre las corporaciones, pues obligó a que cada una quisiera hacerse con el 

favor de la población, mientras que el fervor de ésta la hizo buscar formas paralelas a 

las que ya tenía, para ganar gracias espirituales. Las relaciones entre estas personas 

fueron las que permitieron nuevas formas de organización, cuestión que a su vez podía 

reforzar su identificación como grupo gracias a la definición de objetivos comunes.  

 Otra situación reviste de importancia el conflicto sobre las terceras órdenes en la 

villa de Toluca. Se refiere a haber sido corporaciones que dieron cabida a las mujeres. 

Éstas estuvieron afiliadas a cofradías, pero no ocuparon oficios directivos y ya hemos 

visto cómo la fundación de un convento de clarisas no prosperó y que la fundación del 

beaterio fue un proceso largo que nunca llegó a concretarse. Ante esa carencia de 

corporaciones formales que dieran cabida a la participación activa de las mujeres, las 

terceras órdenes representaban un medio por el cual podían buscar protección, 

resguardo y también participación pública.  

 

4.2. Defensa del prestigio y de los símbolos: el sermón como arma 

 

El sermón era un medio de comunicación común que facilitaba la transmisión de 

mensajes gracias a que utilizaba la comunicación oral. Era una vía persuasiva para 

transmitir valores, educar y propiciar en el individuo vínculos de obediencia a las 

                                                           
580 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 91, leg. 7, ff. 13v-16. Codicilo de 

don Felipe Ruíz de Pastrana, 1739.  



204 

 

autoridades.581 Entre los parámetros a los que se debía apegar estaban las convenciones 

retóricas o elocuencia así como la fe y las buenas costumbres.582 Los pronunciados por 

los clérigos eran sermones en los que se tenía especial vigilancia por ser el púlpito el 

“teatro más serio y respetable”.583 

Historiográficamente se ha abundado sobre el sermón como puerta abierta para 

el análisis de los valores, creencias e ideas de un orden social, pero también es 

susceptible de brindarnos una concepción de las partes integrantes de ese orden. El 

sermón es un elemento discursivo que refleja el orden social, su composición y la 

posición de las corporaciones que formaban parte de él, tanto por su contenido como 

por la intención a él subyacente. Un sermón de 1716, escrito por el franciscano fray 

Juan de Torres refleja a las órdenes religiosas como los pilares del régimen corporativo 

en la villa de Toluca: 

Poniendo Francisco el corazón en las manos, descubre dos pedazos de su corazón en 

los dos pechos con cíngulo de oro ceñidos, que son el gran padre del Carmelo Elías y 

el patriarca de la caridad Juan de Dios, hermanablemente enlazados, y en el corazón 

de Francisco con la cuerda de amor unidos […] Ni es conjetura del discurso, sino 

realidad, que manifiesta el texto. Son los dos pechos, dos sombras del testamento 

viejo, y del nuevo, que con la dulzura, y candor de su doctrina, mantienen a los 

párvulos y sustentan a los pequeños.584 

 

Los tres santos eran señalados como los reformadores que curaron y reavivaron un 

mundo paralítico, seco, frío, enfermo, achacoso y muerto al vicio, reviviendo la fe en 

los corazones de los feligreses.585 Con todo, la figura de san Francisco se destacaba por 

su fuerza para mantener la Iglesia, extirpar las herejías, destruir a los enemigos del 

católico monarca y defender la Corona.586 A poco tiempo de la llegada de las órdenes de 

los Carmelitas Descalzos y la de San Juan de Dios ya se vislumbraba un régimen 

corporativo con las tres órdenes como ejes y protectoras de los vecinos de la villa. La 

                                                           
581 MAYER, “La reforma católica en Nueva España”, p. 25. 
582 BNMFR, Obras antiguas, fray Juan de Torres, Sermón panegírico del glorioso humanado serafín N. P. 

S. Francisco de Asís, México, impresión de los herederos de la viuda de Miguel de Ribera, 1716. Adjetivos 

usados por el calificador de dicho sermón, el jesuita Iván Ignacio de Uribe. 
583 AGNM, Inquisición, vol. 1376, exp. 14, f. 158v. Expediente a consecuencia de la denuncia que hizo 

fray José de la Natividad contra el sermón de fray Manuel González, 1792.  
584 BNMFR, Obras antiguas, fray Juan de Torres, Sermón panegírico del glorioso humanado serafín N. P. 

S. Francisco de Asís, México, impresión de los herederos de la viuda de Miguel de Ribera, 1716, p. 3.  
585 BNMFR, Obras antiguas, fray Juan de Torres, Sermón panegírico del glorioso humanado serafín N. P. 

S. Francisco de Asís, México, impresión de los herederos de la viuda de Miguel de Ribera, 1716, pp. 4 y 5.  
586 BNMFR, Obras antiguas, fray Juan de Torres, Sermón panegírico del glorioso humanado serafín N. P. 

S. Francisco de Asís, México, impresión de los herederos de la viuda de Miguel de Ribera, 1716, p. 14.  



205 

 

imagen que se extrapoló en discurso, tanto oral como escrito -porque el sermón se 

publicó-, era la de colaboración y concordia entre las órdenes para la consecución de su 

misión espiritual. A pesar de los diferendos entre las órdenes franciscana y carmelitana, 

esa imagen de un régimen basado en la colaboración entre ellas para cumplir una misión 

espiritual, persistió y salió a la luz ante problemas como epidemias. En 1780, ante la 

epidemia de viruela, el cura franciscano fray José de Isla y el padre guardián fray José 

Zariquegui, hicieron la petición al arzobispo de México, Alonso Núñez de Haro, de que 

concediera facultades a los religiosos de los conventos de San Francisco, del Carmen, 

de la Merced y de San Juan de Dios, para administrar los sacramentos.587 El arzobispo 

accedió a la petición y permitió que los religiosos confesaran hombres y mujeres, 

administraran la comunión y revalidaran matrimonios. Los clérigos seculares también 

colaboraron en las confesiones y administración del viático, para esta última se 

dispusieron dos coches.588 De cierta manera, la exaltación que los religiosos de San 

Francisco manifestaban en el discurso era patente ante el liderazgo que, a pesar de las 

disputas jurisdiccionales, tenían en la villa. Eran ellos los titulares de la parroquia y, por 

tanto, los encargados del cuidado de la república cristiana. Para ese objetivo cuidaban 

de organizar los recursos humanos y materiales disponibles, además de gestionar otros.  

Los sermones predicados por las órdenes religiosas, además de ser un espejo 

virtual e idealizado del orden social, fueron causa de disputa debido al impacto público 

que tuvieron. Cada orden trataba de cuidar su prestigio y honra, de manera que ante la 

amenaza de alguna calumnia o sátira reaccionaban pidiendo castigo contra la injuria. 

Esta intención coincidía con el afán de las autoridades eclesiásticas de controlar la 

predica de los clérigos. La religión era un pilar que legitimaba la autoridad del rey y 

también era un elemento que propiciaba la unión entre los súbditos. De su significado 

para la Monarquía se derivaba el cuidado que algunos pensadores consideraban se debía 

                                                           
587BPCEMFR, Colección Estado de México. Libro de asiento de enfermos del hospital de San Juan de Dios, 

1780. El hospital sirvió para atender no sólo a la población de Toluca sino de otros pueblos del valle 

como Zinacantepec, Mexicalzingo y Tenango. Sobre la epidemia, podemos mencionar algunas cifras 

sobre el número de enfermos que entraron al hospital: en 1780 fueron 65; en 1781, 151; en 1782, 369; 

en 1783, 370; en 1784, 240, y en 1785, 218.   
588 APST, Sección disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, Comunicaciones 1622-1858, 

ff. 2v-4. Informe sobre la epidemia de viruela, 1780. Fueron los franciscanos también los que se 

encargaron de dotar a los “pobres” del vecindario de frazadas y alguna comida como maíz.  



206 

 

tener con la oratoria sagrada, ésta debía estar bajo la autoridad de los superiores 

regulares y los diocesanos.589 

 En 1792 el carmelita descalzo fray José de la Natividad denunció a fray Manuel 

González por un sermón pronunciado por el segundo el día de la fiesta de san José en el 

que se refería al escapulario. La acusación consistió en que González dijo que todo lo 

predicado por los carmelitas en torno a ese “trapillo” eran ilusiones y que erróneamente 

enseñaban que éste era signo de predestinación.590 De la indagación del contenido del 

sermón resultó que González había expresado, efectivamente, que ni el hábito del 

Carmen ni cualquier otro o el mismo escapulario eran señal de predestinación. El fraile 

se excusó diciendo que su objetivo había sido sacar de la ignorancia a las personas que 

creían en que obtendrían la salvación con el mero uso y devoción de dichos 

elementos.591 Dos eran las afrentas que se encerraban en la “ofensa” provocada por el 

sermón: la teológica y la del honor. Teológica porque se remitía a preceptos religiosos. 

La del honor porque afectaba la imagen de una comunidad religiosa. En la declaración 

del juez eclesiástico Manuel Gil se puede ver esta distinción; sobre el sermón 

mencionado dio testimonio de que las palabras del franciscano no perjudicaban ni 

rechazaban la fe, pero eran injuriosas y denigrantes del “venerable y religioso cuerpo de 

carmelitas”, aunque atribuía la falta a la persona del fraile González y no a toda la 

comunidad religiosa.592  

El asunto se complicó cuando el carmelita fray Alonso de Jesús, en un sermón 

dedicado el 16 de julio de 1793, dijo algunas proposiciones en contra de los 

franciscanos. Dichas proposiciones le parecieron imperceptibles al juez eclesiástico, 

aunque otras personas le comentaron que sí las habían notado.593 Según el sermón 

examinado por los calificadores de la Inquisición, el fraile había expresado cómo la 

                                                           
589 CONNAUGHTON, “La búsqueda del código jurídico y la forja del canon de reforma político-

religiosa…”, p. 362. En opinión de Mechor de Macanaz, jurista que hizo una crítica al clero por sus vicios 

y relajamiento y que pugnaba por el establecimiento de un código único de leyes que permitiera acabar 

con la distinción entre corporaciones y mitigara sus privilegios. 
590 AGNM, Inquisición, vol. 1376, exp. 14, ff. 107 y 111. Expediente a consecuencia de la denuncia que 

hizo fray José de la Natividad contra el sermón de fray Manuel González, 1792.  
591 AGNM, Inquisición, vol. 1376, exp. 14, f. 127. Expediente a consecuencia de la denuncia que hizo fray 

José de la Natividad contra el sermón de fray Manuel González, 1792.  
592 AGNM, Inquisición, vol. 1376, exp. 14, f. 111. Expediente a consecuencia de la denuncia que hizo fray 

José de la Natividad contra el sermón de fray Manuel González, 1792.  
593 AGNM, Inquisición, vol. 1376, exp. 14, f. 131. Expediente a consecuencia de la denuncia que hizo fray 

José de la Natividad contra el sermón de fray Manuel González, 1792.  



207 

 

orden a la que pertenecía y sus cofrades eran favorecidos por la Madre de Dios por ser 

“hijos especiales” y que ésta era señal visible de predestinación.594 Si así ocurrió o no, el 

hecho es que el conflicto había permeado entre el vecindario de manera que la amenaza 

de los murmullos era un factor que podía agravar las hostilidades. El Santo Oficio 

determinó en 1793 pedir a los padres provinciales de la orden de San Francisco y del 

Carmen descalzo removieran de Toluca a los frailes involucrados, en consideración al 

“incremento que iban tomando las discordias entre carmelitas y franciscanos”.595 Las 

rencillas identificadas eran consideradas personales, pero al referirse a preceptos 

religiosos se corría el riesgo de que las dos comunidades de religiosos se involucraran o 

se perpetuara la enemistad. Como prevención, el tribunal pidió a los provinciales que 

cambiaran a los involucrados a un convento en lugar donde no hubiera uno de la otra 

orden.596  

 El sermón funcionó como un arma en la lucha por la defensa de la jurisdicción. 

Cuidar de los símbolos y preceptos de cada corporación religiosa fue un aspecto vital 

para lograr prestigio. El Santo Oficio de la Inquisición era consciente del uso de ese 

recurso, ejemplo de ello es la reiteración del edicto que sancionaba a clérigos por 

ofensas emitidas de manera oral o escrita contra algún precepto o corporación religiosa. 

El inquisidor don Francisco de Prado reiteró dicho edicto en 1747 en atención a la 

proliferación de provocaciones, envidias, imposturas y falsedades en perjuicio de los 

“santos institutos de las religiones”, y añadió el mandamiento de que los religiosos no se 

defendieran respondiendo con el mismo tipo de injurias en voz o letra.597 

 Si en el capítulo tres se habló de la batalla epistolar como un ámbito en el que 

los distintos sectores del clero defendían su posición, en este capítulo hay que 

                                                           
594 AGNM, Inquisición, vol. 1376, exp. 14, f. 146v. Expediente a consecuencia de la denuncia que hizo 

fray José de la Natividad contra el sermón de fray Manuel González, 1792.  
595 AGNM, Inquisición, vol. 1376, exp. 14, f. 131. Expediente a consecuencia de la denuncia que hizo fray 

José de la Natividad contra el sermón de fray Manuel González, 1792.  
596 AGNM, Inquisición, vol. 1376, exp. 14, ff. 132, 133 y 165. Expediente a consecuencia de la denuncia 

que hizo fray José de la Natividad contra el sermón de fray Manuel González, 1792. Incluso no se dejó 

regresar a fray Manuel González al convento de Toluca para realizar las “funciones literarias” 

conducentes a su jubilación por la amenaza a la tranquilidad. Fue trasladado al Colegio de Santiago 

Tlatelolco, aunque después siguió pidiendo su regreso a Toluca. El padre guardián del convento 

franciscano de Toluca, fray Antonio Murillo, alegó que era una falsedad que hubiera discordias y que él 

había tomado las providencias necesarias para conservar la tranquilidad advirtiendo el poco afecto de 

los carmelitas descalzos hacia su comunidad.  
597 AGNM, Inquisición, vol. 1376, exp. 14, ff. 108 y 117. Expediente a consecuencia de la denuncia que 

hizo fray José de la Natividad contra el sermón de fray Manuel González, 1792.  



208 

 

considerar también que una batalla discursiva era susceptible de librarse mediante los 

sermones, cuyo objeto fue la defensa simbólica y doctrinaria para el clero. En medio de 

esa batalla, el Santo Oficio de la Inquisición procuraba mediar con el objetivo de cuidar 

el decoro durante la predicación, prevenir la intranquilidad entre los involucrados y 

evitar que las palabras dichas sentaran precedente y ejemplo al ser plasmadas por 

escrito, impresas y difundidas. La actuación de este tribunal servía para reforzar otros 

medios de control sobre los sermones como los manuales y tratados que se expidieron 

para las Indias a partir del siglo XVI y que trataban de hacer explícita la necesidad de 

mantener la mesura en las palabras utilizadas para no correr el riesgo de que la palabra 

divina quedara olvidada “detrás de los fuegos de artificio”.598 

 Las mismas órdenes religiosas trataron de regular el uso que los predicadores 

daban al sermón. El visitador de la provincia carmelita de San Alberto, fray Julián de 

Jesús María, advertía en 1779 sobre el correcto uso que se debía dar al sermón, evitando 

llenarlo de flores, sátiras, erudiciones profanas o interpretaciones contrarias a la 

escritura.599 Del cumplimiento de la función de difusores de la doctrina dependía la 

buena instrucción de la feligresía.  

 

4.3 La pugna por el territorio urbano 

 

Toluca era una villa pequeña como urbe y contaba con una población menor a varias 

ciudades de Nueva España, sin embargo, regionalmente fue punto de confluencia de 

personas, mercancías y corporaciones. En celebraciones como la jura a algún rey o 

alguna celebración religiosa, ahí se congregaban españoles, indios y mestizos de la villa 

y del valle. En esas ocasiones la representación del orden social permitía la integración 

de las distintas corporaciones, pero una desavenencia podía alterar el orden y romper 

con la armonía.  

 La actuación de las corporaciones religiosas en la definición del espacio público 

también se dio mediante el financiamiento de edificios destinados al culto y de obras 

destinadas a establecer cierto grado de urbanidad. A falta de un cabildo que dispusiera 

la organización del espacio, las corporaciones religiosas se involucraron en obras que 

                                                           
598 URREJOLA, “Retórica sagrada y representación de la monarquía católica en Nueva España”, pp. 49 y 

50.  
599 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 104, exp. 53, ff. 1-21. Fray Julián de Jesús 

María, visitador, dicta disposiciones para los religiosos de la Provincia de San Alberto, 1779.  



209 

 

consideraban necesarias para darle realce a la ciudad y un carácter urbano acorde con 

los ideales ilustrados de orden, decoro y moral. Otra forma de intervenir en el espacio 

público fue el consenso y el patrocinio al decidir qué tipo de clero se haría cargo de la 

administración de espacios relacionados con el culto como las iglesias, ermitas, capillas, 

recorridos de procesiones, etc.  

  

4.3.1 Orden y prestigio: pugna entre entidades corporativas por la capilla 

de la Veracruz 

 

Como se vio en el capítulo anterior, las cuatro órdenes regulares que funcionaron en 

Toluca establecieron sus conventos en el corazón de la urbe, a poca distancia uno de 

otro. Junto con los conventos se edificaron las nuevas iglesias correspondientes, a éstas 

se sumaron las capillas nacidas del fervor de los vecinos. Una de las obras que más 

tiempo y recursos consumió fue la capilla de la Veracruz, construida a iniciativa de la 

cofradía de la misma advocación en 1749 y a la que don Bernabé Serrano dedicó sus 

esfuerzos. Serrano fue uno de los financiadores de la obra gracias a los fondos de la 

cofradía de la Veracruz que administró durante muchos años como mayordomo, así 

como sus propias donaciones.600  

 Esta obra simbolizó el dominio de un grupo de vecinos de un espacio de culto. 

Parece que ésta fue la mayor obra impulsada por el vecindario de la villa de Toluca en 

la segunda mitad del siglo XVIII. Si bien las gestiones para la capilla fueron hechas por 

las cofradías, era un centro de devoción considerado del “común de labradores de la 

villa”. Sobre una capilla antigua se proyectó la construcción de la nueva.601 

Territorialmente, la nueva capilla supuso la invasión de territorio franciscano porque fue 

construida en parte de lo que era el cementerio del convento, pero no por ello se 

                                                           
600 Se estimaba que en los primeros cincuenta años de edificación de la obra se habían gastado 50 mil 

pesos. AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, f. 13. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray 

Francisco Valverde, 1797.  
601 No se conoce con precisión cuándo se construyó la capilla antigua, pero en 1691 ya estaba 

funcionando. Así como en el siglo XVIII eran los vecinos quienes decidían sobre ella todavía en el siglo 

XIX la capilla estaba a cargo de un grupo de feligreses que tenían una mesa directiva y un síndico que se 

encargaba de la administración de los bienes de ésta. AGNM, Criminal, contenedor 276, vol. 607, exp. 

16, f. 270. Toluca delito: petición de licencia para la fundación de las cofradías del Señor de la Santa 

Veracruz y la de Soledad de Nuestra Señora, 1796. APST, Sección disciplinar, Comunicaciones, caja 259, 

vol. s/n, 1632-1891. Autoridades civiles, reales cédulas, reales provisiones, autos acordados y circulares, 

1673-1843 y f. s/n. Resolución del cabildo de la mesa de la capilla del Santo Cristo de la Veracruz, 1840.  



210 

 

adjudicó su supervisión a la orden seráfica. Ante la fractura entre feligresía y 

franciscanos, se consideró la posibilidad de que los asuntos relacionados con dicha 

capilla estuvieran a cargo del juez eclesiástico.  

 Cuando la capilla estuvo lista para su apertura en el año de 1797, los vecinos de 

la villa planearon trasladar a ella el Cristo de la Veracruz que había permanecido 

durante años en la capilla de la Tercera Orden de San Francisco.602 El padre guardián del 

convento franciscano, fray Francisco Valverde, se opuso al traslado, a que la capilla 

estuviera al resguardo del clero secular en la persona del juez eclesiástico e incluso 

pidió la destrucción de dicha construcción.603 Como afrenta contra las intenciones de los 

cofrades el padre guardián trató de cobrar derechos más altos por la participación de los 

franciscanos en las procesiones que organizaban, alterando así la costumbre.604  

 Con la construcción de la capilla de la Santa Veracruz y el hecho de que fuera 

encomendada al clero secular, la orden franciscana veía invadido su territorio y, por 

ende, su jurisdicción. En consecuencia, el padre guardián del convento de la Asunción 

se opuso al traslado de la imagen del Cristo. El virrey Miguel de la Grúa Talamanca, 

marqués de Branciforte, dispuso en 1797 que haciendo a un lado la resolución pendiente 

sobre la formalidad de las cofradías, la capilla debía abrirse y las actividades de culto 

regularizarse. Esto reforzaba la determinación del arzobispado de México que un año 

antes había pedido que se restituyera a dichas corporaciones del “despojo” ocasionado 

al suspender las actividades de culto.605 El arzobispado de México determinó que la 

capilla y los asuntos relacionados con el traslado del Cristo correspondían a la 

jurisdicción del juez eclesiástico, así que los franciscanos no debían entrometerse. Pero 

el traslado de la imagen y la apertura de la capilla no se efectuaron sino hasta que el 

virrey dio la aprobación.606  

                                                           
602 AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, f. 4. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray Francisco 

Valverde, 1797.  
603 AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, f. 7v. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray 

Francisco Valverde, 1797.  
604 AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, f. 12. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray 

Francisco Valverde, 1797.  
605 AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, ff. 16 y 21. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray 

Francisco Valverde, 1797.  
606 AGNM, Criminal, contenedor 276, vol. 607, exp. 16, ff. 177 y 264. Toluca delito: petición de licencia 

para la fundación de las cofradías del Señor de la Santa Veracruz y la de Soledad de Nuestra Señora, 

1796.  



211 

 

 Además de los asuntos relacionados con la jurisdicción eclesiástica -regular o 

secular- que recaería sobre la capilla, la construcción de unos arcos anexos a ella fue un 

asunto de interés público por la intención de darle orden y decoro a la “ciudad”. En esta 

obra se puede ver cómo se funden los objetivos devocionales con los de urbanidad en 

los intereses del vecindario. El proyecto de construcción de la capilla de la Santa 

Veracruz se amplió, una vez dispuesta para ser abierta, se proyectó la construcción de 

unos arcos anexos, idea a la que se opuso el cura franciscano fray Joaquín de 

Moctezuma. Las cofradías se asumían como voceras del vecindario, “todo el común” o 

“el público” en la promoción de una obra que beneficiaría a los pobladores de la villa 

porque eran útiles para: 

 Poder entrar a la capilla de forma más inmediata. 

 El lustre de la capilla y el aumento del culto al Cristo. 

 La seguridad de los vecinos al verse libres de los ladrones que solían esconderse 

en los rincones.  

 Contribuir al lustre y decoro de la ciudad.  

 Evitar las ofensas a Dios cometidas por hombres y mujeres que cometían 

desacatos e infamias en los recodos que se formaban en los límites de la capilla, 

atestiguadas por autoridades y vecinos en las noches. Problema que no había 

cesado después de que el corregidor había tomado algunas providencias.607  

Este último objetivo tenía un fin religioso porque pretendía acabar con los atentados 

contra un lugar de culto, pero también tiene relación con el establecimiento de policía. 

Para la Audiencia arzobispal bastó la profanación que suponían los actos descritos para 

conceder la licencia de construcción. Tomando en cuenta que la Sagrada Congregación 

de Ritos prohibía que en las inmediaciones de los templos en que se impartía la 

eucaristía se pusiesen salidas, caballerías, casas de comercio y otras cosas que 

influyeran en la decencia y distracción de los santos misterios y oficios.608 

                                                           
607 El teniente don Francisco Martínez oyó decir que un corregidor encontró a un indio que tenía a una 

india debajo de su tilma en juegos deshonestos, otros como el padre fray Mariano Saldaña habían visto 

a hombres y mujeres que corrían o se ocultaban al ser notados, señal de que no hacían cosas honestas y 

sí maldades, infamias y sacrilegios. AGNM, Criminal, contenedor 276, vol. 607, exp. 15, ff. 130 y 131. Los 

vecinos y labradores de Toluca contra el cura por la apertura de arcos inmediatos a la capilla de la Santa 

Veracruz, 1796.  
608 AGNM, Criminal, contenedor 276, vol. 607, exp. 15, f. 140. Los vecinos y labradores de Toluca contra 

el cura por la apertura de arcos inmediatos a la capilla de la Santa Veracruz, 1796.  



212 

 

Como se puede notar, los promotores esbozaron razones de interés público para 

la construcción de los arcos. Fue un grupo de vecinos el que proyectó la organización 

del espacio con obras útiles a la población y con propósitos basados en la razón. Se 

llegaron a proponer otras cuestiones, como que se quitara la cerca del cementerio 

porque también daba motivo a que se cometieran ofensas, del modo como se había 

quitado en la catedral de la ciudad de México.609 

El arzobispado de México coincidía en la necesidad de la construcción de los 

arcos, por lo que instruyó al cura y al padre guardián franciscanos para que convinieran 

con el vecindario los detalles de la obra o expusieran alguna contradicción, sin embargo, 

los religiosos demoraron en enviar su respuesta, esto pudo ser una forma de resistencia a 

continuar con una obra que perjudicaba su jurisdicción.610 Los franciscanos siguieron 

resistiendo a la voluntad del “vecindario”, lo que motivó que la cofradía de la Santa 

Veracruz pidiera de nuevo en 1797 al arzobispo Alonso Núñez de Haro, que otorgara la 

licencia aun sin el consentimiento de los regulares sosteniendo su petición en su 

legitimidad, en la “justa causa” que representaba.611   

La ocasión que tuvieron los franciscanos para intentar hacer valer su derecho 

sobre la capilla se presentó en diciembre de 1797, cuando el cura fray Joaquín de 

Moctezuma quitó las cerraduras y entró en ella para sepultar a la esposa de don José 

Arroyo que había muerto por la epidemia de viruela. El cura tomó el control de la 

capilla deponiendo al sacristán nombrado por los vecinos y designando a uno nuevo.612 

El “común de labradores y comerciantes” o “público” de Toluca protestó ante la 

Audiencia arzobispal en enero de 1798 porque: 

- El cura infringió lo determinado por el arzobispo: las víctimas de la epidemia 

debían ser enterradas en dos iglesias ubicadas en los barrios de la ciudad. La 

designación de tales capillas correspondía al juez eclesiástico, al cura y al 

corregidor, pero no habían concertado las adecuadas.  

                                                           
609 AGNM, Criminal, contenedor 276, vol. 607, exp. 15, ff. 131 y 137v. Los vecinos y labradores de Toluca 

contra el cura por la apertura de arcos inmediatos a la capilla de la Santa Veracruz, 1796.  
610 AGNM, Criminal, contenedor 276, vol. 607, exp. 15, ff. 145 y 146. Los vecinos y labradores de Toluca 

contra el cura por la apertura de arcos inmediatos a la capilla de la Santa Veracruz, 1796.  
611 AGNM, Criminal, contenedor 276, vol. 607, exp. 15, ff. 147 y 148. Los vecinos y labradores de Toluca 

contra el cura por la apertura de arcos inmediatos a la capilla de la Santa Veracruz, 1796.  
612 AGNM, Criminal, contenedor 276, vol. 607, exp. 17, ff. 152-156. Información sobre el delito de 

profanación de la capilla de la Veracruz, 1797.  



213 

 

- Era signo de falta de urbanidad. Parece ser que la urbanidad era entendida 

como civilidad porque se alude a ese sustantivo cuando se infringen las 

reglas que habían permitido la convivencia. Aunque carecieran de 

fundamento jurídico, había ciertos pactos que permitían el funcionamiento 

del régimen. Así, se había tenido la “urbanidad” de que cuando se quería 

hacer entierros en la capilla se enviaba un recado al rector de la cofradía de 

la Veracruz para que dispusiera que el sacristán abriera.613 

- El público acostumbraba ir a la capilla sin el temor de enfermarse por causa 

de las miasmas que desprendían los cadáveres. Enterrar ahí un cuerpo podía 

provocar pestilencia y desprendimiento de miasmas.614  

De nuevo, el lenguaje remite a que las partes en conflicto buscaban algo más que la 

autoridad sobre un lugar de culto. En camino a un ordenamiento urbano en el que 

imperara la ley y la higiene, los fines espirituales quedaban en segundo lugar. Se 

convenció a José Arroyo de dar sepultura al cuerpo de la difunta en otro lugar, cuestión 

que expresó sólo de palabra porque, de hecho, acompañó a Moctezuma a hacer el 

entierro en la capilla.615 Las demandas del vecindario coinciden con un orden 

promovido desde las autoridades de gobierno o se empatan en un intento de favorecer su 

causa. 

En la pugna por el espacio urbano, las cofradías fueron corporaciones que 

quedaron en medio de las pugnas entre franciscanos y carmelitas descalzos o entre los 

primeros y el clero secular representado en la persona del juez eclesiástico. La doble 

sujeción que pesaba sobre ellas, por una parte, el cura parroquial y por otra, el juez 

eclesiástico, era una situación que les permitió inclinarse por uno u otro en distintos 

momentos. A pesar de esa doble autoridad las cofradías ejercieron una autonomía sobre 

la promoción de actividades o la fundación de establecimientos de culto. Esto anuncia 

uno de los planteamientos que se desarrollará en los capítulos cinco y seis, la injerencia 

de la feligresía en el régimen corporativo mediante los recursos económicos y el apoyo 

social que daba.  

                                                           
613 AGNM, Criminal, contenedor 276, vol. 607, exp. 17, ff. 168v y 169. Información sobre el delito de 

profanación de la capilla de la Veracruz, 1797.   
614 AGNM, Criminal, contenedor 276, vol. 607, exp. 17, ff. 156-159. Información sobre el delito de 

profanación de la capilla de la Veracruz, 1797.  
615 AGNM, Criminal, contenedor 276, vol. 607, exp. 17, ff. 157v. Información sobre el delito de 

profanación de la capilla de la Veracruz, 1797.  



214 

 

4.3.2 El culto público como medio de influencia citadina 

 

La supervisión de la capilla de la Veracruz era significativa porque fue el lugar de 

veneración a la imagen de Cristo protectora de labradores, pero además de ésta, la 

participación en actos de culto fue un medio de tener presencia en el escenario público. 

Las procesiones eran actos en los que se hacía patente la jerarquía de corporaciones que 

componían la Monarquía, con el rey a la cabeza del orden social. Gracias a ellas los 

súbditos podían expresar su religiosidad y ser conscientes de su posición dentro del 

orden. Formaban parte de su acontecer cotidiano por lo que la alteración de ese orden 

dio lugar a desasosiego y desconcierto.  

 La rivalidad entre vecinos y el padre guardián en la década de 1790 suscitó la 

suspensión de procesiones o su modificación. Aquella que se dedicaba a llevar el viático 

a los enfermos fue alterada porque el Santísimo Sacramento no fue llevado en la estufa 

o coche, sino a pie y sin el palio acostumbrado.616 Las otras funciones suspendidas 

fueron la fiesta de la cofradía de la Veracruz programada para el último día del año de 

1796, y la procesión de cofradías que se realizaba después de la misa cantada del primer 

domingo de cada mes y que contaba con la participación de los franciscanos. Fray 

Francisco Valverde ignoró la costumbre de llevarla a cabo y exigió a las cofradías que 

pidieran la autorización para la misma.617 En palabras del síndico del convento 

franciscano con esto: 

se minoró el culto que se da a Dios en aquel templo, se ha privado a los fieles de su 

santo ejercicio, privando a las benditas almas destinadas al purgatorio de los 

sufragios que debían haber recibido, se ha dejado de asistir al Santísimo Sacramento 

cuando se da por viático a los enfermos, con toda aquella pompa y solemnidad que 

se acostumbra.618 

 

Cuando el arzobispo Núñez de Haro dispuso la reanudación de las procesiones, las 

cofradías se negaron a pagar los derechos correspondientes al cura franciscano, debido a 

que buscaban compensar los costos del expediente de “despojo” que habían elaborado y 

además, a partir de ese momento, decidieron que depositarían los derechos en manos del 

                                                           
616 AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, f. 5v. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray 

Francisco Valverde, 1797.  
617 AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, f. 17. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray 

Francisco Valverde, 1797.  
618 AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, f. 14. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray 

Francisco Valverde, 1797.  



215 

 

juez eclesiástico.619 La debilidad de la orden franciscana, patente a la luz de la pérdida 

de prestigio por los conflictos protagonizados con el vecindario, siguió acentuándose 

con la tendencia de las agrupaciones de seglares a recurrir al juez eclesiástico, ya no 

sólo como instancia de justicia sino también como depositario de las contribuciones 

parroquiales.  

Si el culto público era un elemento ordenador de la vida cotidiana de los 

súbditos, en momentos de crisis era primordial para minorar la zozobra, encontrar 

consuelo y proporcionar esperanza. Es por eso que, ante la problemática de la villa de 

Toluca a final del siglo XVIII, el culto se convirtió en una necesidad de primer orden. 

En 1794 se sufrió de escasez de lluvias, lo que afectó las cosechas de maíz y al mismo 

tiempo se padeció una epidemia de viruela.620 En esta ocasión, las condiciones adversas 

parecen haber agravado las rivalidades, en comparación con ocasiones anteriores en las 

que las corporaciones trabajaron de manera conjunta. Una posible explicación es un 

desequilibrio de fuerzas entre la orden franciscana y el clero secular. Tanto la política de 

la Corona como el arzobispado favorecieron el reforzamiento de su autoridad. Después 

de la secularización de doctrinas, la de Toluca era un reducto atípico en el arzobispado, 

aunque sólo de manera formal ya que su orden social tendía a parecerse más a una 

parroquia.  

El culto publico era una representación de las corporaciones integrantes del 

régimen eclesiástico, por ello cada una procuraba guardar su posición. A raíz de los 

conflictos entre las cofradías y el padre guardián franciscano, los desfiles procesionales 

se alteraron y los regulares omitieron asistir a ellos. Su ausencia denota cómo se iba 

desdibujando su función en la villa y la relación con la población hispana. Algunas 

cofradías como la de la Santa Veracruz habían previsto en sus constituciones que “si el 

reverendo padre guardián, por motivos que pueda tener, no gustase que bajar en dichas 

procesiones [jueves y viernes santos] se paguen solamente por las dos pláticas y dos 

procesiones por la asistencia del párroco (como se acostumbraba) 24 pesos y no más”.621 

                                                           
619 AHAM, Juzgado Eclesiástico de Toluca, Cofradías, caja 135, exp. 16, f. 6. Expediente de las cofradías 

contra Francisco Valverde, 1796. La cofradía del Santísimo fue la primera que se negó a pagar derechos 

y las demás hicieron lo mismo siguiendo su ejemplo. 
620 APST, Sección disciplinar, Comunicaciones, caja 259, vol. s/n, 1632-1891. Autoridades civiles, reales 

cédulas, reales provisiones, autos acordados y circulares, 1673-1843 y f. s/n. Petición de testimonio del 

licenciado Juan Nazario a fray Joaquín de Moctezuma. 
621 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja s/n, vol. s/n, ff. s/n. Libro de la cofradía de la Santa Veracruz, 

1723-1838. Las constituciones fueron elaboradas en 1695.  



216 

 

Es decir, anticipaban con que el guardián pudiera no estar presente -era frecuente su 

ausencia por hacer diligencias en otros lugares como la ciudad de México- pero que 

toda la comunidad franciscana no participara en las procesiones podía representar un 

escándalo al prescindir de una corporación con presencia tan antigua en la villa y 

formadora del orden social.  

 Muchos de los conflictos relacionados con la participación de los franciscanos 

en actividades de culto público fueron protagonizados por el padre guardián fray 

Francisco Valverde, sin embargo, el problema continuó a principios del siglo XIX. En 

1804 el cura interino fray Simón de la Torre pidió al arzobispado que se libraran 

diligencias formales para pedir la participación de la comunidad seráfica en la procesión 

del Cristo de la Veracruz destinada a hacer rogativa para que lloviera. Además, aclaró 

que nunca se había opuesto a dicha procesión como tal vez se informó, a pesar de que 

no se le guardó la costumbre, concordia y el ritual que en el pasado había servido de 

regla.622 Era evidente el desgaste de la relación entre corporaciones de seglares y la 

orden de San Francisco, así como la disputa entre clero regular y secular. La 

prolongación de la disputa indica no sólo un conflicto entre los franciscanos y las 

cofradías sino desavenencias dentro de la misma orden seráfica. El cura fray José de 

Salmón reclamó una solicitud formal para la procesión porque se había pactado que los 

vecinos solicitaran la participación de la comunidad seráfica al padre guardián. A su 

vez, el padre provincial fray Antonio Crespo solicitaba información al cura sobre si 

ejercía plenas facultades como tal o alguna vez el padre guardián había obstruido sus 

labores.623 Si bien el cura era el encargado de administrar la parroquia, la figura del 

padre guardián se erigió como significativa al ser quien disponía la participación o no de 

toda la comunidad de frailes en actos de culto. Éste era una figura pública cuya labor no 

se restringía, como debería ser, a los asuntos dentro del claustro.  

En cada celebración era costumbre la asistencia de los franciscanos, si no como 

parte de la comunidad del convento, sí como titulares de la parroquia. Algunas veces su 

asistencia era solicitada mediante oficio por el juez eclesiástico, él era la autoridad a la 

que se debía pedir licencia para realizar cualquier procesión. Incluso podía publicar 

edicto prohibiendo a los feligreses asistir a alguna procesión que no contará con la 

                                                           
622 BNMFR, Archivo Franciscano, caja 156, exp. 1830.4, f. 30. Decreto del arzobispo de México para que 

se haga procesión en el pueblo de Toluca para atender la urgente necesidad de agua, 1804.  
623 BNMFR, Archivo Franciscano, caja 111, exp. 1521.4, ff. 21-34. Constancias relativas a las quejas 

presentadas por los indios del curato de Toluca referentes a aranceles, 1804.  



217 

 

licencia bajo pena de excomunión a quien lo hiciera.624 Los conflictos entre el juez 

eclesiástico y algunos vecinos no quedaron atrás, al tratar éste de prohibir cualquier 

manifestación consideraba excesiva. Por ejemplo, en 1753 el juzgado eclesiástico 

presentó una queja en contra de la cofradía de la Purísima Concepción por celebraciones 

que propiciaban prácticas “pecaminosas”. Un vecino de Toluca acostumbraba sacar un 

rosario nocturno nueve noches de diciembre en favor de la virgen de Guadalupe. La 

encargada de la celebración era la cofradía de la Purísima y ésta defendió la procesión 

que se realizaba. El paseo fue suspendido, pero por las súplicas el Juzgado otorgó la 

licencia con la advertencia de que si había otra queja relacionada con la fiesta, los 

involucrados serían excomulgados y juzgados por el Vicariato.625   

 

4.4 La disputa por los recursos naturales 

 

Las disputas por tierras en el valle de Toluca tenían lugar siempre como una forma de 

defender los recursos que permitían a los indios el pago del tributo y a la población 

española establecer empresas productivas en la región. En la medida que la población 

india disminuía, los españoles adquirieron tierras gracias, en parte, a las cesiones hechas 

por el marqués del Valle mediante censos enfitéuticos, la ocupación de baldíos y su 

posterior composición. Esta situación se agudizó en la segunda mitad del siglo XVI, de 

manera que para la primera mitad del siguiente ya había más propiedades de españoles. 

La división y adquisición de la propiedad hizo necesario que se establecieran límites 

precisos. En 1598 el conde de Monterrey encomendó a Andrés de Estrada la tarea de 

delimitar la provincia de Toluca, este proceso implicó la creación de congregaciones.626 

En 1603 se efectuó la medición de tierras correspondientes a varios pueblos sujetos a 

Toluca para fijar “términos” y con ello, reconocer el territorio que les correspondía y 

distinguir las tierras realengas.627 A medida que las autoridades promovieron la 

definición de límites de las tierras, los indios defendieron asimismo lo que en su 

percepción les correspondía, algunas veces entrando en conflictos con los españoles. 

                                                           
624 AHAM, Juzgado eclesiástico de Toluca, Conventos, caja 25, exp. 12, f. 1. Providencias sobre la 

preferencia del juez eclesiástico y diligencias para el gobierno de su juzgado, 1708-1711.  
625 CAZAD, “La religión popular en el valle de Toluca, siglos XVII al XVIII”, pp. 160 y 161. 
626 BÉLIGAND, Entre lagunas y volcanes. Una historia del valle de Toluca, vol. II, p. 166. 
627 BARRERA, “Territorio y documentos de tierras de los pueblos de Toluca”, p. 87.  



218 

 

 El cuarto marqués del Valle Pedro Cortés Ramírez de Arellano hizo varias 

cesiones de tierras que permitieron el aumento de la propiedad española. Entre 1614 y 

1625 entregó tierras en forma de varias mercedes, la mayoría a españoles. Éstas y las 

adquisiciones posteriores, hasta 1636, permitieron que la población española aumentara 

las tierras que tenía en los dominios del marqués.628 Esto no implicaba que 

necesariamente residieran en los dominios señoriales de este último aunque sí 

establecieron unidades habitacionales o productivas que ligaron sus intereses a dichas 

tierras: haciendas, batanes y casas.  

 Evidentemente, el panorama sobre la distribución de la propiedad de los siglos 

XVI y XVII es distinto al del XVIII. En este último tenemos a más actores en la disputa 

por los recursos, tanto corporaciones como individuos en razón del incremento 

poblacional. Entre las primeras destaca la orden de los carmelitas descalzos que 

adquirió varias propiedades en la villa y en el valle de Toluca. A diferencia de la orden 

de San Francisco, la de los carmelitas tenía la oportunidad de adquirir bienes, de manera 

que poco a poco fue acumulándolos tanto en la villa como en los pueblos cercanos. La 

orden se convirtió en una propietaria importante en el ámbito rural, lo que le acarreó la 

posibilidad de conseguir recursos sumados a las limosnas y donaciones. Fue gracias a la 

incursión de la orden en el mercado crediticio como pudo hacer inversiones y obtener 

propiedades.   

La propiedad rural también fue motivo de conflictos con los indios por los 

recursos del valle de Toluca. No se puede generalizar y decir que todos los regulares 

carmelitas fueran españoles, pero sí pueden ser considerados parte de un sector hispano 

de la población que se contrapuso a los intereses de los pueblos de indios en su lucha 

permanente por su estatus jurídico. Dos de las haciendas que la orden carmelita adquirió 

fueron la de la Peña y la de Tenería.629 En el siglo XVIII esta última fue protagonista de 

una lucha constante con el pueblo de San Miguel Tecomatlán, en la jurisdicción de 

Malinalco, que prácticamente enfrascó a las dos corporaciones en una disputa durante 

toda la segunda mitad de dicha centuria. La situación se enmarca en el contexto de 

                                                           
628 BARRERA, “Territorio y documentos de tierras de los pueblos de Toluca”, pp. 103, 116. Varias de 

estas tierras serían regularizadas gracias a la composición de tierras que hizo el oidor Villavicencio en 

1635 y 1636.  
629 La hacienda de Tenería fue vendida en 1786 a don Tomás de Lejarazu en 60 000 pesos a censo 

redimible. AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 127 s/c, leg. 2, ff. 244-250. 

Venta de la hacienda de Tenería, 1786.  



219 

 

Nueva España en que se multiplicaron los conflictos a causa de la recuperación 

demográfica de la población india, al desgaste de las relaciones de convivencia entre 

pueblos y haciendas y al deterioro en las relaciones tradicionales de trabajo.630 

En 1791 los indios de Tecomatlán pidieron que se respetaran las 600 varas de 

tierra alrededor de cada uno de los puntos cardinales de la iglesia del pueblo. 

Solicitaban que se delimitara el fundo legal de este último o “tierras por razón de 

pueblo”, dotación correspondiente a cada pueblo de indios. El 4 de junio de 1687, el rey 

Carlos II había mandado que se dieran a los pueblos 600 varas por los cuatro vientos 

medidas desde los últimos linderos y casas. Posteriormente se puntualizó que las 

medidas debían de hacerse desde las paredes de la iglesia de cada pueblo.631 La medida 

por el lado del oriente daba como resultado que el límite abarcaba tierras que los indios 

habían comprado a doña Francisca de Orihuela sin haber sabido que les correspondían. 

De manera que solicitaron que se les compensaran esas tierras extendiendo la medida 

del lado poniente, cuestión que estaba estipulada en la ley. Respaldaban también su 

reclamo en que las tierras compradas a Orihuela eran “inútiles y laderosas”, lo que 

impedía su aprovechamiento y que, efectivamente, era un argumento válido para la 

Corona, que había tratado de estipular la dotación de tierras fuera de aquellas 

productivas. Si, en compensación, la medida se extendía por el otro rumbo, se 

perjudicaba a la hacienda de Tenería ya que el límite de la medida caía en sus términos, 

en consecuencia se debían ceder 50 varas al pueblo.632 El fin principal del proceso 

promovido por los indios fue adquirir un documento que respaldara un derecho que 

ellos ya ejercían porque desde la década de 1750 tuvieron enfrentamientos con el 

                                                           
630 CASTRO GUTIÉRREZ, “Los ires y devenires del fundo legal de los pueblos de indios”, p. 96.  
631 Esta medida derivó de una disposición anterior del virrey Gastón de Peralta, marqués de Falces, del 

26 de mayo de 1567 que estipulaba que las estancias de ganado no se dieran a menos de 1 000 varas de 

las poblaciones de indios y las tierras de cultivo a 500 varas y si alguno asentaba estancias o tierras a 

menor distancia las diera por perdidas. Aunque la medida denotaba un límite para evitar el contacto 

entre propietarios y con ello las afectaciones, en la práctica fue entendida como la proporción de tierras 

que correspondía a cada pueblo. Una vara castellana equivalía a 83.59 cm, lo cual permite calcular que 

el fundo legal correspondía a poco menos de 101 hectáreas. CASTRO GUTIÉRREZ, “Los ires y devenires 

del fundo legal de los pueblos de indios”, pp. 72-83 y 92. 
632 AGNM, Tierras, contenedor 726, vol. 1651, exp. 1, ff. 1-20. San Miguel Tecomatlán contra el convento 

de carmelitas de Toluca por tierras, 1757-1801.  



220 

 

administrador de la hacienda de Tenería por uso de las aguas del río que bajaba de 

Tenancingo, del cual se servían para su uso.633  

Además de la tierra, otro recurso en disputa fue el agua. La cuestión era 

problemática por ser una necesidad de primer orden para regar los sembradíos en el 

medio rural, mientras que en la pequeña urbe o villa de Toluca lo era debido a que eran 

pocas las instancias que controlaban su distribución. Desde 1715 los vecinos de la villa 

ya se quejaban de la falta de agua en el centro, sobre todo necesaria para los días de 

“feria pública” por el gran número de personas que acudían. Un grupo de vecinos, en 

nombre del “común y naturales” de la villa, dio poder a don Antonio de Tapia para que 

siguiera el ocurso de la petición ante la Real Audiencia con el fin de dar una solución al 

problema.634 En el siglo XVIII hubo varias las disputas por agua en la villa de Toluca; 

fueron protagonizadas por los vecinos de los pueblos, los de la cabecera y los 

hacendados. Varios de esos conflictos estuvieron relacionados con el remanso de agua 

que bajaba de la Sierra Nevada, -actualmente el volcán Xinantécatl-. El río Xihualtenco, 

después Verdiguel, se originaba ahí, bajaba nutriéndose con otros remansos, atravesaba 

la villa y se unía al río Lerma. Esta agua no fue usada como potable sino para la 

limpieza de la ciudad porque era el colector de aguas negras y pluviales -fungía como 

desagüe-.635 Otros remansos del nevado eran ocupados para regar las tierras de las 

haciendas y sembradíos.  

A falta de un cabildo encargado de organizar el servicio de aprovisionamiento de 

agua, fueron los conventos de la Asunción de la orden de San Francisco y el de la 

Concepción, de los carmelitas descalzos, quienes se encargaron de suministrarla a los 

vecinos de la villa. La primera orden se encargó de entubar uno de los manantiales que 

nacían de la hacienda de La Pila gracias a un acueducto.636 De ese acueducto podían 

otorgar permisos para que algunos vecinos tuvieran una toma de agua. El acueducto 

mediante el cual distribuían agua fue construido en el siglo XVI gracias a las 

                                                           
633 En 1717 y 1757 se hizo medición de tierras, pero los indios esgrimían que los límites debían de variar 

en vista de la compra que hicieron por uno de los lados.  
634 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 62, leg. 4, ff. 148v-151. 

Nombramiento de representante para solicitar al virrey remedie la falta de agua, 1715. Entre lo 

problemas relacionados con el abastecimiento mencionaron que se tenían notorios accidentes por el 

“maleficio” de las aguas de los pozos y que el agua que bajaba de la Sierra Nevada se ensuciaba con la 

escoria de los parajes y obrajes. 
635 IRACHETA, “El aprovisionamiento del agua en la Toluca colonial”, pp. 86 y 88.  
636 IRACHETA, “El aprovisionamiento del agua en la Toluca colonial”, pp. 82 y 86.  



221 

 

subvenciones de los vecinos, que se beneficiaban de las cinco fuentes disponibles a lo 

largo de su trayecto de más de una legua y de las licencias concedidas por la orden 

seráfica.637 Cuando llegaron los carmelitas también ofrecieron este servicio gracias a 

que construyeron un acueducto que llevaba agua a la villa desde un ojo llamado 

Atotonilco y también establecieron una pila de agua fuera del convento, ésta fue 

llamada “pila de los pobres”.638 Además, hay que recordar la merced que les otorgó el 

marqués del Valle de Oaxaca para que pudieran aprovechar el agua de San Mateo 

Oxtotitlán. Gracias a esa gracia la orden descalza pudo hacer donación de remansos de 

agua a don Antonio Otero y don Antonio de Soto en 1726. El primero tenía su casa 

inmediata al convento de la orden y al otro se le concedió un remanso de la pila.639 En 

consecuencia, la cercanía física a los conventos significaba el acceso a privilegios como 

contar con un remanso de agua. La órdenes se beneficiaban igualmente de sus vecinos 

al entablar relaciones y extender su “jurisdicción espiritual”.640 

La llegada de la orden de los carmelitas descalzos a la villa permitió la 

concesión de más remansos de agua en el primer cuadro de la ciudad, aunque era 

necesario establecer una escritura con el convento para gozar del recurso y contar con la 

licencia del marqués del Valle de Oaxaca.641 De la misma forma en que las dos órdenes 

se encargaron de las obras de aprovisionamiento de agua para los vecinos de la villa, 

también lo hicieron de las obras necesarias para la limpieza de las cañerías anexas a los 

remanentes hídricos.642  

                                                           
637 IRACHETA, “Ayuntamiento, servicios públicos y desarrollo urbano en la ciudad de Toluca, 1812-1853”, 

pp. 21-24 y 88. Los beneficiados del abasto eran sobre todo las familias hispanas del barrio de Santa 

Cruz Tlalcingo. Las licencias implicaban un permiso temporal de una cantidad de agua determinada para 

algunos dueños de casa. 
638 IRACHETA, “El aprovisionamiento del agua en la Toluca colonial”, p. 82. AGNEM, Sección histórica, 
Notaría No. 1, Toluca, Documentación varia, caja 77, leg. 11, ff. 31-32. Donación de remanentes de agua 
de la orden carmelitana a don Antonio Otero, 1726.  
639 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Documentación varia, caja 77, leg. 11, ff. 31-32. 

Donación de remanentes de agua de la orden carmelitana a don Antonio Otero, 1726 y ff. 38-30. 

Donación de remanente de agua de los carmelitas descalzos a don Juan Antonio de Soto, 1726.  
640 RAMÍREZ, “Amorosas quejas en defensa de la preeminencia social. Disputas entre carmelitas 

descalzos y franciscanos en Toluca, siglo XVIII”, pp. s/n. 
641 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 94 s/c, leg. 2, ff. 210-215. 

Cayetano Jacinto de Sotomayor sobre derechos a tener agua, 1762. En nombre de Juan Antonio de 

Sotomayor, Cayetano reclamaba que a pesar de pagar 10 pesos por un remanente de agua del convento 

no gozaba de ella porque del lado de la pileta pública Juan de Soto la encañaba para su casa y no tenía 

título.  
642 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 100 s/c, leg. 5, asunto 1, ff. 141v-143. 

Compromiso de doña Josefa Ortiz a favor del convento de San Francisco, 1773. A cambio de gozar del 



222 

 

El aumento de la población de la villa en el siglo XVIII pudo haber provocado 

presión sobre el aprovechamiento de recursos, propiciando la pugna por hacerse de 

ellos. En cuanto al agua, las dos corporaciones -franciscanos y carmelitas descalzos- 

sostuvieron conflictos por el líquido. Los carmelitas y algunos hacendados sostuvieron 

un conflicto por el agua que bajaba de la Sierra Nevada contra otros hacendados, 

labradores, dueños de obrajes y batanes por el control de la misma, cuya resolución 

favoreció a la parte de los descalzos.643  

Entre 1784 y 1814 se mantuvo un conflicto entre Antonio Cano, propietario del 

molino de San Miguel y la orden de San Francisco. Como ya se mencionó, la orden 

franciscana construyó el acueducto que facilitó la conducción de agua de la hacienda La 

Pila a la villa. De ese ojo de agua salían dos conductos, uno para el convento 

franciscano y otro para el molino de Antonio Cano Cortés, éste tapó el conducto 

franciscano con lo que disminuyó el caudal y el agua escaseó en la villa.644 Cano 

argumentaría que tenía una concesión para beneficiarse de ese ojo de agua, mientras que 

el síndico del convento franciscano, Jorge Mercado, pedía constancia de dicha merced 

ya fuera para la concesión de agua o para la construcción de un batán.645 El vecindario 

de la villa intentó intervenir en este conflicto, sin embargo, un poder de 1791 indica que 

los vecinos se desistieron porque dudaban que el resultado fuera exitoso y anticipaban 

las dilaciones y disturbios que se pudieran presentar.646 No sabemos a qué parte 

apoyaba el vecindario, sin embargo, se puede notar el alcance del conflicto debido a que 

involucraba la distribución de agua en el primer cuadro de la villa. La cañería que 

procedía de La Pila estaba descompuesta, de manera que el agua se derramaba e 

                                                                                                                                                                          
remanente de agua que beneficiaba a su mesón en la plaza el convento le pidió a Ortiz contribución 

para limpiar la cañería puesta en la pila de la plaza. En caso de no cumplir se le quitaría la concesión. 
643 IRACHETA, “El aprovisionamiento del agua en la Toluca colonial”, p. 89. 
644 IRACHETA, “El aprovisionamiento del agua en la Toluca colonial”, p. 90. Cano compró el molino a don 
Francisco Legorreta en 1782; estaba en el barrio de San Bernardino y lindaba al poniente con casas de 
Antonio Ortiz y Matías García Rendón, al norte con casas de Ignacia González de Arratia, al oriente con 
el río, al poniente con el pueblo mencionado y al sur con casa del indio Anastasio. AGNEM, Sección 
histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 115 s/c, leg. 3, ff. 100-103. Venta de molino y obraje de 
don Francisco Legorreta a don Antonio Cano, 1782. El convento de San Francisco también actuó contra 
don Tomás de Elosua y don José Castañón por la misma causa. AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, 
Toluca, Protocolos, caja 127 s/c, leg. 2, ff. 64v-65. Poder del síndico, don George Mercado, a don Juan 
Anastasio de Cervantes, 1786.  
645 AGNM, Hospital de Jesús, vol. 24 (1), leg. 12 (3), exp. 43. Jorge Mercado por el convento de San 
Francisco de Toluca contra Antonio Cano sobre despojo de aguas, 1785. 
646 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 134, leg. 1, ff. 232-233. Poder del 

vecindario a don Ignacio Covarrubias, 1791. Otorgado por trece vecinos comerciantes, el gobernador de 

la cabecera (Juan José Pastor), el teniente (Juan del Carmen), los alcaldes y demás oficiales de república. 



223 

 

inundaba las calles del Beaterio, la Merced y San Juan de Dios, además de que formaba 

pantanos en la plaza principal y eso también afectaba la distribución de agua potable.647 

La distribución de agua en la villa era desigual. El acceso al recurso era más 

fácil para los vecinos de la cabecera, entre ellos los de mayores recursos económicos y 

los que vivían en el primer cuadro de la urbe. Con el aumento poblacional del siglo 

XVIII las desigualdades pudieron hacerse más patentes; tanto, que se cuestionó el 

inmemorial derecho de la corporación franciscana a distribuir el recurso.  

 

4.5 Instancias de la justicia: arbitraje y gobierno del régimen 

 

Como ya se vio, las fundaciones fueron una manera de cambiar la dinámica de un orden 

social, el ámbito de la justicia fue otro en el que se consensuaron y dirimieron 

privilegios y derechos. Las decisiones tomadas en los tribunales de justicia ayudaron a 

dar forma al régimen corporativo y dar a las distintas corporaciones que lo integraron un 

fundamento jurídico legítimo para actuar. La resolución de un proceso dependía de las 

relaciones entre las partes, de la intervención de los oficiales y tribunales de justicia y, 

en última instancia, de la Corona, pero también de todo un conjunto de fuerzas sociales 

y circunstancias contextuales.648 Tanto las circunstancias del orden social como factores 

relacionados con los cuerpos de justicia y gobierno intervenían en la resolución de un 

conflicto.   

La mayoría de los diferendos hasta aquí mencionados fueron dirimidos en 

tribunales eclesiásticos, sin embargo, también se puede notar la intervención de las 

autoridades de justicia ordinaria, indicio de que lo que se debatía no concernía 

solamente al ámbito espiritual, sino que algunos eran asuntos de interés común o del 

ámbito temporal. A continuación, se exponen los tribunales ante los cuales 

comparecieron las corporaciones de Toluca para defender su jurisdicción. 

 

 

 

 

                                                           
647 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 150 s/c, leg. 4, asunto 20, ff. 

803-808. Sobre pensión para reparo de calles y fuentes, 1796.  
648 MANTECÓN, “Usos de la justicia y arbitraje de los conflictos en el antiguo régimen…”, p. 211.  



224 

 

a) El juzgado privativo y conservador del Marquesado del Valle 

 

El juzgado privativo se encargaba de impartir justicia en materia civil y criminal en los 

dominios del marqués del Valle de Oaxaca, después de la primera instancia que eran las 

autoridades locales -corregidores y alcaldes-.649 Bernardo García Martínez ha planteado 

que en el Marquesado hubo una dualidad señorial en la administración de justicia, de 

manera que tanto el juez privativo como la Audiencia conocieron de las causas legales 

de sus habitantes. Esa dualidad también se experimentó en lo tocante a la disposición de 

tierras baldías, pues tanto la Audiencia como el gobernador del marquesado dieron en 

concesión este recurso. La dualidad desapareció durante los tiempos en que el 

marquesado estuvo secuestrado.650  

En el siglo XVIII fueron dos los secuestros que sufrió el marquesado. De 1707 a 

1726 debido al apoyo que el duque de Monteleone, Nicolás Pignatelli, -esposo de doña 

Juana Pignatelli de Aragón- dio al partido austriaco durante la Guerra de Sucesión. El 

segundo fue más corto, sólo duró veinte días en términos formales ya que el 4 de mayo 

de 1734 se decretó la confiscación de los bienes de don Diego Pignatelli de Aragón, 

acusado de apoyar a los “alemanes” porque salió de Nápoles cuando las tropas de Felipe 

V entraron en la ciudad. La medida se hizo efectiva el 8 noviembre de ese año, aunque 

veinte días después el secuestro terminó gracias al juramento de lealtad que hizo el 

duque ante el rey (decisión que se hizo efectiva en junio de 1735).651 El secuestro 

implicaba que la Corona detentara el dominio evidente y la jurisdicción civil y criminal 

sobre el marquesado, aunque mediante las autoridades marquesanas. Durante los 

secuestros se llegó a cambiar al gobernador del marquesado, pero no a las demás 

autoridades, incluyendo al juez privativo, que no veía alterada su labor gracias a la 

vigencia de la real cédula inhibitoria.652 Así que ni siquiera en tiempos de secuestro 

pudo la Audiencia reemplazar al juzgado privativo. 

Un intento de terminar con la dualidad señorial fue la real cédula inhibitoria de 

1680, que recalcó la prohibición al virrey, Audiencia o cualquier otra justicia realenga 

                                                           
649 Fue en la segunda mitad del siglo XVII cuando el juzgado se llamó privativo y conservador. El titular 

era propuesto por el marqués y elegido por el virrey y aunque su función era representar los intereses 

del rey, en la práctica defendió los del marqués. GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, p. 104.  
650 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, pp. 98 y 99.  
651 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, pp. 65 y 82-84.  El primer secuestro ocurrió a casusa de 

la acusación de Martín Cortés por conjuración entre 1567 y 1593.  
652 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, p. 108.  



225 

 

de intervenir en los asuntos del marquesado y la orden de que las apelaciones pasaran al 

Consejo de Indias.653 No obstante, en la práctica, las injerencias de la Audiencia 

continuaron, como lo demuestran algunos de los procesos aquí analizados. Parte de la 

resistencia que puso la Audiencia a cumplir con la real cédula se refirió a esa 

intervención.  

Carlos III extinguió el juzgado privativo en 1760 porque consideró que sus 

facultades eran exorbitantes.654Ante la supresión del juzgado privativo del Marquesado 

del Valle de Oaxaca, los vecinos de los corregimientos que lo integraban quedaron en 

libertad de recurrir a pedir justicia ante la Audiencia, concretando un objetivo buscado 

por algunos vecinos en la primera mitad del siglo XVIII: poder acudir de manera directa 

a pedir justicia ante el rey. Ahora bien, los cambios en la delimitación de las facultades 

del juez privativo y de la Audiencia en la impartición de justicia fueron varios e 

intempestivos. Sin embargo, es difícil pensar que éstos se reflejaran de una manera 

inmediata en la medida en que los vecinos del marquesado acudían a los tribunales. En 

otras palabras, es difícil saber si los vecinos eran conscientes del cambio en las 

decisiones sobre poder acudir ante el juzgado o la Audiencia, es decir si en la práctica y 

costumbre tenían arraigada esa dualidad.  

El marquesado consideraba que, a pesar de la supresión del juzgado privativo, la 

facultad de impartir justicia del marqués seguía vigente, por lo que pidieron al rey que 

aprobara poderse recurrir ahora al gobernador del marquesado como segunda instancia 

de justicia, es decir, se pretendía que éste tomara el lugar del otro. En 1769 se restituyó 

el juzgado privativo, aunque se permitió que los vasallos del marqués acudieran ante la 

Audiencia en tercera instancia, antes que los asuntos pasaran al Consejo de Indias.655 

Varios de los litigios protagonizados por corporaciones eclesiásticas en la villa 

de Toluca fueron sustanciados ante instancias reales por tratarse de asuntos profanos o 

que apelaban a la facultad del rey para decidir sobre asuntos eclesiásticos. Recurriendo 

al Regio Patronato, los vecinos también acudieron ante la Audiencia cuando se trataba 

de asuntos eclesiásticos, de manera que tuvieron la experiencia de recurrir a esa 

instancia y elevar sus demandas ante el virrey y el rey.  

                                                           
653 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, pp. 103-105. 
654 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, p. 108.  
655 GARCÍA MARTÍNEZ, El Marquesado del Valle, p. 109.  



226 

 

La dualidad en materia de justicia fue constante, lo que lleva a revisar uno de los 

principales rasgos del Marquesado del Valle como señorío: la facultad de impartir 

justicia. En ese sentido, las formas de recurrir a la justicia de sus habitantes no difirieron 

mucho de las de los pobladores de los dominios realengos, aunque, como se ha 

mencionado, la formalidad del señorío y sus facultades prevalecieron en ciertos 

momentos. Prueba de ello es que hubo peticiones de los vecinos de Toluca para 

sustraerse del dominio señorial y poder acudir ante la Audiencia a solicitar justicia sin 

pasar por el juzgado privativo. Así que no sólo fue la Audiencia la que suscitó la 

subsistencia de la dualidad señorial, los habitantes del señorío y su deseo de hacerse oír 

ante ella también contribuyeron. Esto significaba la irrupción en la jurisdicción del 

marqués por parte de la Audiencia; para los vecinos, implicaba contar con un canal de 

comunicación y con una relación de vasallaje directa con el rey.   

Si el juzgado no tuvo facultad privativa como el título lo esgrimía sobre la 

administración de justicia en el marquesado, hay que señalar que la sujeción al señorío 

pudo significar un factor que sirvió al amparo de sus vecinos. El juzgado fue una 

corporación a la que se recurrió en busca de ayuda para brindar información sobre algún 

caso o recabar la información correspondiente. Ante ese juzgado llegaron a dirimirse 

cuestiones como la queja de don José Bernardo Cortés y demás fiscales de la iglesia de 

la villa de Toluca, contra el cura franciscano por hacerlos prestar servicios involuntarios 

y por los derechos parroquiales.656 Si recordamos que entre las facultades del marqués 

estaba la vigilancia de la administración religiosa sobre los vecinos de sus dominios, se 

puede entender que ese tipo de denuncias llegara a la instancia del juez privativo. Pero 

no sólo el juez privativo fue un agente que colaboró en la impartición de justicia, 

también se acudió al gobernador del marquesado para representar los derechos de los 

vecinos ante otras instancias de justicia.  

 

b) La Audiencia de México y los intereses reales: la retórica de las reformas  

 

Varias de las afrentas entre las corporaciones eclesiásticas de la villa de Toluca fueron 

llevadas ante esa instancia, situación que implicaba la subsistencia de la dualidad 

señorial evocada. El rey impartía justicia en el Marquesado, entonces, mediante dos 

                                                           
656 APST, Sección disciplinar, Comunicaciones, caja 259, vol. s/n, 1632-1891, ff. 1-4. Autoridades civiles, 

reales cédulas, reales provisiones, autos acordados y circulares, 1673-1843. 



227 

 

vías, la señorial por concesión al marqués y la realenga mediante la Audiencia. Una 

puerta abierta para la intervención de esta última en cuestiones relacionadas con asuntos 

eclesiásticos fueron los tenues límites entre las potestades temporal y espiritual. Un 

ejemplo de esto es la cuestión de las cofradías, pues si bien estaban sujetas a la 

supervisión del clero secular o diocesano, la Corona trató de reafirmar su facultad de 

decidir sobre ellas. Conociendo el propósito del régimen borbónico, fray Francisco 

Valverde (OFM) acudió ante el virrey a denunciar la informalidad con que funcionaban 

las cofradías de Toluca -el Santísimo Sacramento, Nuestra Señora del Rosario, la Santa 

Veracruz y Santa Febronia- y pedir su supresión.657 El involucramiento de la Audiencia 

en este asunto deja entrever la puesta en acción de la política regalista de los Borbones 

debido a que, si antes se había delegado en las autoridades eclesiásticas la supervisión 

de dichas agrupaciones, a finales del siglo XVIII trataban de hacerse con ella. En primer 

lugar, sometiéndolas al acatamiento de la Recopilación de Leyes de los Reinos de las 

Indias donde se disponía que debían contar con la aprobación real. Gracias a la 

denuncia del padre guardián franciscano se mandó al corregidor que informara a dichas 

corporaciones que tenían que acudir ante el Consejo a solicitar la aprobación real en un 

plazo de ocho días o de lo contrario se procedería a suprimirlas.658 Las cofradías 

acudieron, pero la licencia fue denegada en 1796 a la cofradía del Santísimo Sacramento 

y a la de Nuestra Señora del Rosario hasta que modificaran sus constituciones siguiendo 

las nuevas leyes emitidas en la materia, mientras que las asociaciones de la Santa 

Veracruz y Santa Febronia fueron extinguidas debido a las “innumerables” cofradías 

que se habían establecido en iglesias de seculares y regulares por “antojo, seducción o 

vanidad”, siendo esto de la mayor “gravedad”.659 Esta reducción de cofradías 

complementó la llevada a cabo por el arzobispo Alonso Núñez de Haro en 1795. La 

Real Audiencia fue ejecutora de la política regalista de la Corona que trataba de hacer 

efectiva la autoridad en ámbitos como el de las asociaciones de seglares que habían 

adquirido mucha autonomía y cuyos recursos podían ser significativos en términos de 

recaudación.  

                                                           
657 AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, f. 2v. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray 

Francisco Valverde, 1797.  
658 AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, f. 3. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray Francisco 

Valverde, 1797.  
659 MEJÍA, Las cofradías en el valle de Toluca y su relación con el crédito, 1794-1809, pp. 123 y 124. 



228 

 

Esa complementariedad entre la Real Audiencia y la Audiencia arzobispal para 

ejecutar ciertas medidas tendentes a una reforma del orden social evidencia la alianza 

entre la Corona y la Iglesia jerárquica para lograr un régimen basado en las parroquias 

administradas por diocesanos. La parroquia de Toluca no fue secularizada, pero la 

autoridad de los franciscanos fue limitada por parte de las dos instancias mencionadas.   

 

c) El Santo Oficio de la Inquisición 

 

El objetivo del Tribunal del Santo Oficio de la Inquisición fue juzgar los casos de fe, sin 

embargo, en ocasiones desempeñó otras funciones. Respecto a las disputas suscitadas en 

el régimen corporativo de Toluca abordadas en este trabajo, su intervención se debió a 

que estaban en juego asuntos relacionados con lo que las órdenes consideraban ofensas 

contra preceptos o símbolos religiosos, pero también hubo una tendencia de ese tribunal 

a establecer un ambiente de paz, cordialidad y disciplina entre las corporaciones.   

El Santo Oficio de la Inquisición mostró una intensa actividad en la villa 

mediante el comisario, que recibió varias quejas en contra de clérigos. En el siglo XVIII 

esa comisaría recayó en el juez eclesiástico, así que esta persona ejercía en prioridad la 

vigilancia tanto de la población india como de los demás grupos. La concentración de 

cargos no sólo significó que el titular tuviera mucha autoridad, sino también mucha 

información.  

 Gran parte de la actividad inquisitorial en los conflictos entre corporaciones 

eclesiásticas analizados, se refiere al cuidado de lo expresado públicamente, a fin de 

establecer un disciplinamiento en la manera de realizar las manifestaciones de culto y 

las relaciones entre el clero. Esto incluía dirimir diferendos por dichos que se 

consideraba alteraban el prestigio de algún grupo o símbolo religioso. Se ha 

mencionado ya cómo lo predicado en los sermones fue susceptible de ser denunciado 

ante la Inquisición; además, los dichos e “injurias” eran otra causa de denuncia. Las 

mismas llegaron a ser susceptibles de ser juzgadas por la Inquisición por la sospecha de 

superstición debido a que aludían a cuestiones religiosas. Así, podemos mencionar 

cómo el cura fray Joaquín de Moctezuma denunció a fray Francisco Valverde por 

calificar de “maldita capilla” la de la Santa Veracruz.660 

                                                           
660 AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, f. 8. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray Francisco 

Valverde, 1797.  



229 

 

 Normar el discurso de los sermones, y la conducta de sus autores, fueron dos 

formas de control del clero que la Inquisición pudo llevar a cabo. El predicador debía 

ser una autoridad moral, incluso guía letrado.661 Pero esa posición de autoridad también 

era una responsabilidad que debía usarse con cautela. “El predicador asumía la postura 

del bien informado y de juez que corregía a otros sabios o condenada credulidades del 

vulgo y producciones de mal gusto”.662 

Fueron varios los edictos emitidos por la Inquisición para frenar las disputas 

entre las órdenes religiosas, entre ellos el del inquisidor Francisco Pérez de Prado en 

1747, prohibiendo satirizar en púlpito o en la cátedra, de palabra o por escrito las 

doctrinas y privilegios, para evitar inquietudes.663 Su objetivo era restablecer la paz, 

pero también cuidar la imagen del clero, de ahí que en primera instancia los edictos 

hayan estado dirigidos sólo a los religiosos. El inquisidor general, fray Antonio de 

Sotomayor, ya había emitido un edicto en 1634 según el cual cualquier individuo que 

injuriase a la religión o a algún religioso de palabra o por escrito en “publicidad”, sería 

excomulgado y desterrado de su provincia, recluido en un convento y privado de 

cualquier oficio que tuviera en el Santo Oficio.664 Consideraba que tales palabras o 

escritos habían causado gran daño y podían tener amplias repercusiones: 

La oposición que es el medio providencial para el crecimiento de las ciencias ha 

tornado en el abuso de sustituir por ella la sátira y la truhanería en papeles 

manuscritos e impresos anónimos o con nombres supuestos llenos de odio, 

provocación, baldones y envidia con notorias imposturas y falsedades y son las que 

más prenden los oídos de los incautos.
665 

 

Sin embargo, ante el incremento de las disputas los edictos se hicieron públicos, de 

manera que, gracias a su publicación, estuvieran disponibles para los involucrados. En 

1638 el inquisidor general don Diego Sarmiento Valladares extendió la disposición, 

                                                           
661 CASTAÑO, “Sermón y literatura. La imagen del predicador en algunos sermones de la Nueva España”, 

p. 204.   
662 HERREJÓN, “La oratoria en Nueva España”, p. 73.  
663 AGNM, Inquisición, vol. 1376, exp. 14, f. 107v. Expediente a consecuencia de la denuncia que hizo 

fray José de la Natividad contra el sermón de fray Manuel González, 1792.  
664 AGNM, Inquisición, vol. 1376, exp. 14, f. 114. Expediente a consecuencia de la denuncia que hizo fray 

José de la Natividad contra el sermón de fray Manuel González, 1792.  
665 AHPSE, caja 172, Convento de San Martín de Texmelucan, exp. 9. Edicto de don Francisco Pérez, 

obispo de Cuenca, sobre que no se impriman sátiras e invectivas por parte de unos religiosos contra 

otros, 6 de junio 1747. Además, el mismo Sotomayor, por edicto de 30 de junio de 1634, mandó que 

recogieran y quemaran públicamente varios papeles con falsedades y “lujuria” en contra de la compañía 

de Jesús.  



230 

 

mandó imprimir el edicto y que se enviara a todos los conventos de religiosos de España 

para que fuera expuesto y la comunidad de religiosos lo conociera. A causa del aumento 

de la circulación de escritos, el inquisidor general fray Tomás de Rocaberti, mediante un 

edicto de 1696, extendió la pena a cualquier “fanático o seglar” que escribiera ese tipo 

de papeles, a quien los imprimiera, los divulgase y a quien teniendo conocimiento de 

ellos no lo hiciera saber al Santo Oficio.666 El objetivo de dichas medidas era resguardar 

la fe, pero en la práctica también sirvieron como un factor de disciplinamiento para el 

clero. Motivado por este último, el inquisidor Pérez de Prado reiteró la medida en 1747, 

consciente de que las ofensas se replicaban entre los clérigos.  

En los hechos, el cumplimiento de tales edictos era deficiente debido al olvido, a 

que no eran aplicados o a laxitud y confusión en la evaluación de las acusaciones.667 

Además de la preocupación por la paz entre comunidades, también estaba en juego la 

búsqueda de una predicación sustentada en argumentos coherentes con el dogma y 

desprovistos de la parafernalia barroca.668 La prédica debía proveer una instrucción 

clara, ilustrada, consistente y crítica, sólidamente fundamentada, ponderativa de fuentes 

y argumentos.669 Dichos elementos eran más fáciles de controlar en los sermones 

publicados debido a la oportunidad de las censuras. Sin embargo, el ejemplo de 

denuncia descrito pone de manifiesto que, si bien la vigilancia sobre lo que se predicaba 

era difícil, la propia audiencia coadyuvaba a ella, aunque no fuera ese su objetivo. La 

predicación debía exaltar las virtudes morales más que las teologales: prudencia, 

justicia, fortaleza y templanza y el predicador había de conducirse con acartonada 

solemnidad y compostura.670 Estos ideales son los que guiaron la acción de las 

                                                           
666 AGNM, Inquisición, vol. 1376, exp. 14, f. 115. Expediente a consecuencia de la denuncia que hizo fray 

José de la Natividad contra el sermón de fray Manuel González, 1792.  
667 AGNM, Inquisición, vol. 1376, exp. 14, f. 116v. Expediente a consecuencia de la denuncia que hizo 

fray José de la Natividad contra el sermón de fray Manuel González, 1792.  
668 Carlos Herrejón ha distinguido en la historia de la oratoria, la etapa de 1767 a 1821 como de crisis y 

búsqueda de nuevos derroteros. En esta etapa cuantitativamente se redujo el promedio anual de 

sermones impresos a cinco en comparación con el del siglo anterior que fue de trece. Cualitativamente, 

el espíritu barroco se desvaneció ante la importación de modelos franceses, una explicación del mundo 

rectilíneamente racional, la crítica histórica y textual, una moral supuestamente más pura y una teología 

más fundamental. HERREJÓN, “La oratoria en Nueva España”, pp. 70 y 71. 
669 HERREJÓN, “La oratoria en Nueva España”, p. 73. Un punto en el que se hizo énfasis fue el uso de 

aparato crítico entre los autores de sermones, toda afirmación doctrinaria debía ser respaldada en 

autores “legítimos”. Este sustento ayudaba a brindarle verosimilitud y evitar el peligro de incurrir en 

alguna “novedad” cuya difusión pudiera ser un peligro.  
670 HERREJÓN, “La oratoria en Nueva España”, p. 73. 



231 

 

autoridades y no coincidieron necesariamente con los objetivos buscados por quienes 

denunciaron sermones.  

El control sobre la conducta de los clérigos predicadores y el contenido de los 

sermones predicados cobraban notoriedad en el contexto de la crítica a las órdenes 

religiosas. Fallaban en su tarea de instruir a la población en los preceptos de la fe si 

contribuían a la difusión de proposiciones no acordes con los preceptos establecidos. De 

ahí que la calificación de sermones impresos y manuscritos fuera acicate para hacer una 

revisión crítica de las ideas que esos religiosos difundían entre la población.671 

 La intervención del Santo Oficio de la Inquisición en las disputas entre 

corporaciones eclesiásticas fue directa en los casos en que se acusaban entre ellas, pero 

hubo ocasiones en que la actividad de ese tribunal influyó de manera indirecta en las 

disputas y, por consiguiente, en la formación del régimen corporativo. Uno de estos 

casos es la acusación en contra de fray Sebastián de San Francisco y fray Lorenzo de la 

Concepción, carmelitas descalzos y confesores de María Josefa Piña, una doncella 

española con rasgos de misticismo. El proceso en contra de dichos frailes se inició en 

1784, cuando a raíz de la muerte de dicha mujer se denunció la conducta de los 

religiosos.672 En los últimos días de vida de María Josefa Piña le dieron el santísimo 

viático y estando presentes para ver el cuerpo, los frailes besaron sus manos y pies, se 

pronunciaron en favor de que la morada de la difunta fuera venerada por haber sido el 

lugar donde hizo sus ejercicios espirituales, recogieron los muebles, instrumentos y ropa 

de mortificación en calidad de reliquias y promulgaron virtudes sobre la difunta, entre 

ellas el don de profecía. Esto hizo que varios vecinos consideraran que la doncella había 

tenido dotes de santidad. Las acciones de los religiosos se consideraron “poco 

correspondientes a la religión”.673 Cada proceso inquisitorial era una ventana abierta 

                                                           
671 En la calificación del sermón de fray Manuel González se consideró “ridícula” la proposición de que 

un ángel había sido el padrino de bautismo de san Francisco, tomando en cuenta que esos seres no 

estaban sujetos a las leyes de la iglesia, además de que eso y otras cosas dichas sobre la vida del santo 

no estaban sustentadas en las vidas del santo escritas por diversos autores. Pero contraviniendo al 

parecer del marqués de Altaniza, otro calificador, el licenciado Juan Antonio Bruno, dijo no encontrar en 

él nada reprobable teológicamente. AGNM, Inquisición, vol. 1376, exp. 14, ff. 188-190. Expediente a 

consecuencia de la denuncia que hizo fray José de la Natividad contra el sermón de fray Manuel 

González, 1792.  
672 AGNM, Inquisición, vol. 1239, exp. 3, ff. 134-404. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray 

Sebastián de San Francisco y fray Lorenzo de la Concepción carmelitas en el convento de Toluca, 1784.  
673 AGNM, Inquisición, vol. 1239, exp. 3, ff. 137-142. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray 

Sebastián de San Francisco y fray Lorenzo de la Concepción carmelitas en el convento de Toluca, 1784. 



232 

 

para indagar sobre la conducta de los involucrados. Siendo religiosos los protagonistas 

del caso descrito, sus acciones resultaban graves en vista del papel de guías que debían 

desempeñar los clérigos. Efectivamente, la conducta de los dos frailes resultaba, para el 

Santo Oficio, para los franciscanos residentes en Toluca y para el juez eclesiástico, 

motivo de alarma por el ejemplo que pudiera dar a la feligresía.  

 La carta de denuncia fue elaborada por el franciscano fray Mariano de Casasola, 

cuestión que permite decir que en este proceso se hizo patente nuevamente la rivalidad 

entre las órdenes franciscana y carmelita descalza. Dirimir ante el tribunal del Santo 

Oficio de la Inquisición diferencias o rencillas personales o corporativas no era algo 

inusual en el orden novohispano, pero el balance a la luz de conflictos anteriores y del 

contexto local permiten ver que lo que estaba en juego: a saber, no tanto saldar una 

rencilla, como la posición de las dos órdenes involucradas dentro del régimen urbano. 

Tres cuestiones atentaban contra la posición de la orden de San Francisco: la facultad de 

administrar el viático que habían detentado los carmelitas, la posibilidad de que surgiera 

el culto a una santa promovido por la orden carmelita y el haberle atribuido a María 

Josefa Piña la estigmatización, símbolo por excelencia del santo titular de la orden 

franciscana. La apropiación de funciones y símbolos propios de esta última representaba 

una amenaza para una corporación ya de por sí debilitada por la presencia cada vez más 

fuerte del juez eclesiástico.  

 La petición de fray Lorenzo de la Concepción al Santo Oficio para celebrar unas 

honras con sermón en recuerdo de María Josefa Piña por los “favores y sucesos 

extraordinarios” durante su vida, indican que el peligro potencial de que se la venerara 

era real,674 sobre todo tomando en cuenta el contexto de la década de 1780. Desde 

octubre de 1779 la villa de Toluca y sus pueblos sujetos padecieron una epidemia de 

viruela que mermó a la población y fue seguida de una epidemia de neumonía que causó 

                                                                                                                                                                          
De las averiguaciones sobre la conducta de los frailes, resultó que fray Sebastián de San Francisco nunca 

había presentado alguna conducta digna de reprensión y asistía a su ministerio con prontitud y ejemplo. 

Sobre fray Lorenzo de la Concepción se decía que era barón ejemplar y virtuoso y que siempre daba 

buen ejemplo. 
674 AGNM, Inquisición, vol. 1239, exp. 3, f. 166. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray 

Sebastián de San Francisco y fray Lorenzo de la Concepción carmelitas en el convento de Toluca, 1784. 

El Santo Oficio reconoció no tener la facultad para decidir sobre dicha ceremonia sino corresponder al 

juez eclesiástico.  



233 

 

estragos desde 1783 a 1787.675 Ante la zozobra e incertidumbre causados por la 

epidemia, los vecinos tenían que recurrir a algún auxilio espiritual y una figura local 

pudo haber representado una respuesta a sus plegarias. Un hecho que respalda una 

posible génesis de culto es la circulación de las “reliquias” entre el vecindario y la 

familia misma de la difunta María Josefa Piña. El impacto causado por la epidemia se 

refleja en una petición del juez eclesiástico, don Cayetano Jacinto de Sotomayor, al cura 

de Toluca en 1786 para que se moderaran “los dobles y agonías”, se redujera las 

ceremonias a un cuarto de hora y éstas se celebraran con menos número de campanas 

porque sólo provocaban confusión, tribulación, temor y congoja entre la población 

enferma, al ser las campanas una “seña que podía indicar su destino”.676   

 La intervención del Santo Oficio frenó la promoción de María Josefa como 

santa. Durante la averiguación, los frailes carmelitas descalzos involucrados alegaron 

haber sido crédulos ante los dichos de la mujer y fueron cambiados de convento. Sin 

embargo, la repercusión entre la población fue tal que las “reliquias” circularon entre 

varias personas, promoviendo su veneración sobre todo entre las mujeres, cuestión 

opuesta a las disposiciones del Concilio de Trento y que los concilios provinciales 

mexicanos condenaban por rendirse culto a “reliquias” no aprobadas.   

 

d) El juzgado eclesiástico de Toluca 

 

La parroquia de Toluca fue conservada por la Provincia del Santo Evangelio luego de la 

secularización de 1749; esto no significó que quedara fuera del proyecto intentado a la 

par por la Corona y el clero de reforzar la Iglesia diocesana. La presencia del clero 

secular, patente en la figura del juez eclesiástico, lo hizo posible. Con la autoridad que 

le otorgó el arzobispado y con la que le dio el Santo Oficio, por ser comisario de la 

Inquisición, dicho juez fue un agente que cuidó la ortodoxia religiosa, ayudó a impartir 

justicia y actuó como árbitro en los conflictos entre las corporaciones eclesiásticas.  

                                                           
675 APST, Sección disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, Comunicaciones, 1622-1858, 

ff. 1-4. Informe sobre la epidemia de viruela, 1780. Severo data la epidemia de viruela de 1779 a 1789 

con base en la información proporcionada por los libros de entierros del archivo de la parroquia del 

Sagrario. Además, de 1783 a 1787 detecta que hubo muchos decesos causados por neumonía. SEVERO, 

“Morbilidad semejante, letalidad divergente en tiempos de viruela”, pp. 56 y 63.  
676 APST, Sección disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, Comunicaciones, 1622-1858, 

f. 1. Petición de moderar dobles por peste, 1786. 



234 

 

El juez eclesiástico era el representante de los intereses del arzobispo y un 

agente de justicia local. Los jueces eclesiásticos permitieron imponer de forma 

permanente la jurisdicción de los prelados sobre las doctrinas y, con el ascenso al trono 

de Felipe V, adquirieron mayor relevancia por su articulación al servicio directo de los 

intereses reales.677 Si consideramos que los arzobispos que dieron más impulso al 

establecimiento de los jueces en el arzobispado de México de manera permanente 

fueron José Lanciego Eguilaz (1712-1728) y José Antonio Vizarrón (1730-1746), 

podemos decir que el juzgado de Toluca se estableció de manera temprana, pues para 

1685 ya funcionaba y tenía jurisdicción sobre Toluca, Zinacantepec, Metepec, Calimaya 

y San Mateo Atenco.678 De nuevo, la villa se convirtió en el centro de esta jurisdicción 

secular en la región. En 1605 hubo la intención de establecer un juzgado en Metepec y 

Zinacantepec para que fuera la instancia ante la que se pidiera justicia por los actos 

arbitrarios de los religiosos entre otras funciones, pero los franciscanos se opusieron y 

apelaron ante el virrey recordando la cédula de 1585 que ordenaba no hacer ninguna 

innovación en las doctrinas de indios. No hay resolución sobre la protesta, pero es 

posible que la petición de los franciscanos haya sido atendida.679 En la región del valle 

de Toluca se puede distinguir la presencia de al menos tres jueces eclesiásticos: el de 

Tenango, el de Ixtlahuaca y el de Toluca. No obstante, este último tuvo jurisdicción 

sobre Metepec y Zinacantepec, es decir, tuvo jurisdicción sobre territorio 

correspondiente al marquesado del Valle y también sobre territorio realengo.  

El clero secular estuvo ausente de la estructura urbana de Toluca. Al contrario de 

las órdenes religiosas, no hubo un edificio que representara la autoridad diocesana en la 

                                                           
677 AGUIRRE, “El establecimiento de los jueces eclesiásticos en las doctrinas de indios”, p. 19.  
678 AGUIRRE, “El establecimiento de los jueces eclesiásticos en las doctrinas de indios”, pp. 18, 19 y 22. 

En 1701 ya había al menos 19 juzgados eclesiásticos ejerciendo de manera permanente en el 

arzobispado de México. El arzobispo Lanciego se encargó de enviar una carta cordillera de instrucciones 

a 91 jueces eclesiásticos, incluyendo doce que sólo tenían jurisdicción sobre doctrinas. Con la 

secularización de parroquias de mediados del siglo XVIII es posible que el número de jueces eclesiásticos 

creciera. Para finales del mismo, Zinacantepec ya contaba con uno, el cargo recayó en el cura parroquial. 

AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Documentación varia, caja 150 s/c, leg. 4, El juez 

eclesiástico de Zinacantepec declara los arreglos que ha hecho al curato, 1796. Asimismo, en 1762 se 

señala a don Cayetano de Sotomayor como juez eclesiástico de Metepec. AGNEM, Sección histórica, 

Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 94 s/c, leg. 2, ff. 210-215. Cayetano Jacinto de Sotomayor 

sobre derechos a tener agua, 1762. En 1774 en Calimaya desempeñaba ese oficio don Teodoro Agustín 

Nava y Mota. RENDÓN, Visita y reforma de los hospitales de San Juan de Dios de Nueva España, tomo I, 

p. 137.  
679 NÁJERA, “Entre la decadencia y la renovación: desarrollo de la Provincia franciscana del Santo 

Evangelio de México, 1572-1749”, pp. 153 y 154. 



235 

 

villa. Posiblemente lo más cerca que estuvo de tener una representación material en el 

centro de la ciudad fue la capilla de la Santa Veracruz, cuando las cofradías 

manifestaron su intención de que el encargado de supervisar los asuntos relacionados 

con ella fuera el juez eclesiástico. No obstante, es en el ámbito de la justicia donde se 

puede apreciar el peso del juez en Toluca. Conociendo la gran autoridad que tenía, se 

puede llegar a entender la caracterización de la villa como una iglesia parroquial, más 

que como una doctrina en el siglo XVIII.  

Entre las facultades del juez eclesiástico estaban: oír, conocer, juzgar y 

sentenciar tanto causas civiles de “moderada suma” como criminales “leves” entre 

indios, conocer las causas en defensa de la inmunidad eclesiástica y cualquier dispensa 

presentada para matrimonio, ser el ejecutor local de todos los autos y decretos del 

ordinario, llevar a cabo tareas varias como la supervisión de los cabildos de las 

cofradías y recabar información sobre idolatrías y hechicerías.680 Más allá de la función 

formal de los jueces, ya fuera en los curatos o doctrinas, hicieron presente la autoridad 

diocesana y llegaron a convertirse en agentes locales de gobierno porque contribuían a 

la paz y bien público al regular primigeniamente los asuntos eclesiásticos, pero también 

se involucraron en otros.  

En Toluca el juez eclesiástico fue una autoridad rectora, conciliadora de los 

diferendos entre las órdenes religiosas y ejecutora de las disposiciones emanadas de la 

mitra. Al ser el juzgado el tribunal eclesiástico de primera instancia, funcionó como un 

canal mediante el cual se hacían llegar a la Audiencia arzobispal, como siguiente 

instancia, las inconformidades y denuncias de los feligreses. Su autoridad rebasó el 

ámbito eclesiástico porque ante la carencia de un cabildo, el juez intervino en asuntos de 

interés del vecindario como representaciones políticas tendentes a sustraer a los vecinos 

de la villa de la jurisdicción del marquesado -como se mencionó en el capítulo dos- y 

porque ante crisis como la agrícola de finales del siglo XVIII, colaboró para decidir las 

acciones que se llevarían a cabo. Ante la carencia de lluvias y las dificultades derivadas 

de la producción agrícola, en 1794 se propuso que se formara una junta de vecinos 

integrada por tres vecinos “de los principales” de la villa a propuesta del juez 

eclesiástico y del administrador de alcabalas a fin de que recibieran dinero de 

                                                           
680 AGUIRRE, “El establecimiento de los jueces eclesiásticos en las doctrinas de indios”, pp. 24 y 25.  



236 

 

préstamos, lo repartieran y cuidaran de su inversión.681 Ante una urgencia económica y 

social, fue el juez eclesiástico uno de los elegidos para tomar decisiones al respecto y no 

el corregidor o el cura de parroquia, ejemplo que expone el amplio ámbito de autoridad 

de dicho oficio.  

En las doctrinas en las que había juez eclesiástico se presentaron problemas en 

torno de la delimitación jurisdiccional: “del juez, en su calidad de representante del 

ordinario, y del fraile, en su función de cura de almas”.682 Esta rivalidad de presentó en 

Toluca y se sumó a la que los franciscanos tenían con los carmelitas. Si bien el juzgado 

eclesiástico de la villa ya estaba en funcionamiento desde el siglo XVII, en el XVIII su 

presencia se reforzó; sobre todo, como se mencionó, durante la gestión arzobispal de 

José Lanciego. En 1713, el arzobispo emitió una serie de disposiciones encaminadas a 

reforzar las facultades del juez eclesiástico y a evitar que se perturbara la paz con 

posibles disputas con los franciscanos como las ya ocurridas. Éstas fueron las 

siguientes: 

1.  El juez eclesiástico debía tener precedencia en las procesiones públicas. 

Esto sólo reafirmaba lo dispuesto por el arzobispo antecesor de Lanciego, 

Juan de Ortega Cano Montañez, en despacho de 31 de marzo de 1708. 

2. El lugar que debía ocupar en la iglesia durante las celebraciones religiosas 

era una banca en el presbiterio y no una silla. 

3. Podía hacer visita de las iglesias el jueves santo en la noche para participar 

en las celebraciones de manera que se le respetara la posición indicada y la 

presencia de su comitiva. 

4. Respecto a las censuras emitidas por el juez se entenderían como locales y en 

caso de que juzgara necesarias “algunas prohibiciones para las buenas 

                                                           
681 APST, Sección disciplinar, Comunicaciones, caja 259, vol. s/n, 1632-1891, Autoridades civiles, reales 

cédulas, reales provisiones, autos acordados y circulares, 1673-1843, f. s/n. Petición de testimonio del 

licenciado Juan Nazario a fray Joaquín de Moctezuma, 1794. Se pretendía pedir dinero a préstamo de los 

fondos de comunidades o propios.  
682 AGUIRRE, “El establecimiento de los jueces eclesiásticos en las doctrinas de indios”, p. 26. Había 

jueces en las doctrinas de Chalco, Cuernavaca, Mextitlán, Apan, Actopan, Uxmiquilpan, Tulancingo, 

Cadereyta, Querétaro, Toluca, Texcoco, Valle de Amilpas y Tochimilco.  



237 

 

costumbres”, las consultaría con el provisor y vicario general del 

arzobispado.683 

Hasta ese momento el juez asistía a toda procesión, incluyendo las realizadas intra 

claustra, situación que ejemplifica la presencia constante de la autoridad diocesana en la 

vida diaria de la doctrina. No era una obligación asistir a las funciones celebradas dentro 

del convento y aun así procuraba hacerlo. El último punto de los dispuestos remite a la 

función que tuvo el juez de normar la vida diaria del vecindario respecto a las prácticas 

religiosas. No sólo era el encargado de hacer cumplir la normatividad dictada para el 

arzobispado, sino que estaba facultado para normar por propia cuenta.  

 Cada vez más se trató de limitar las competencias de los frailes franciscanos, de 

manera que se presentó una dinámica de fortalecimiento de la autoridad secular y 

limitación de la regular. Ante los conflictos entre clero regular y secular, en 1783 el 

arzobispo Alonso Núñez de Haro emitió una correspondencia en la que delimitaba 

claramente la competencia del cura de la villa de Toluca. Le recordó que no era un 

ministro de doctrina sino un “verdadero párroco y ordinario de la feligresía” y como tal 

debía administrar sacramentos y procurar distribuir los pueblos entre los padres 

coadjutores. Tareas que en ningún momento o forma correspondían al padre guardián 

del convento de la Asunción porque su jurisdicción sólo era intra claustro.684 

A medida que fue avanzando el siglo XVIII la presencia y autoridad del juez se 

fueron haciendo más fuertes con motivo de las disposiciones del arzobispado, pero 

también por el resguardo que el vecindario encontró en esa figura. Posiblemente la 

cúspide de esa fortaleza se dio a finales de dicha centuria, cuando las cofradías 

encontraron en el juez eclesiástico y en la Audiencia arzobispal entidades a las cuales 

recurrir para defender los pactos contraídos con el cura parroquial referentes al pago de 

derechos y a las funciones religiosas a las que debía asistir. 

Tanto la población española como la india recurrieron a los jueces eclesiásticos a 

menudo para legitimar formas de asociación o de culto. En la villa de Toluca, la 

relación entre el juez Manuel José Gil y la cofradía de Nuestra Señora del Rosario fue 

tan estrecha que él fungió muchos años como rector de la misma. La relación entre 

                                                           
683 BNMFR, Archivo franciscano, caja 111, exp. 1519.3, ff. 5-7v. Despacho para que el guardián del 

convento de Toluca guarde exenciones al juez eclesiástico de dicha ciudad, 1713. Ya habían ocurrido 

desavenencias entre el bachiller don Juan de Peraza, juez eclesiástico, y el franciscano fray José Cillero.  
684 AGNM, Criminal, contenedor 276, vol. 607, exp. 17, f. 160. Información sobre el delito de profanación 

de la capilla de la Veracruz, 1797.  



238 

 

jueces y población india era más evidente en los pueblos alrededor de la villa. En 

Calimaya, por ejemplo, se presentaron conflictos de jurisdicción entre el fraile 

franciscano y el juez eclesiástico debido a la intromisión, cada vez más evidente, del 

segundo en la organización del culto. En 1736 el padre guardián del convento fray 

Manuel Antonio de Lozano y el cura, fray Miguel Velázquez, se quejaron de que el juez 

eclesiástico de Tenango, licenciado don Juan de Hinostroza, introdujo la novedad de 

prohibir que los indios del pueblo de San Antonio hicieran su fiesta titular. Después de 

súplicas permitió que se realizara, ganando con ello el “total reconocimiento y pronta 

obediencia” no sólo de los indios del pueblo, sino de los demás en detrimento y 

“desprecio” de la autoridad de los franciscanos. Los arzobispos mandaron a la orden 

franciscana que tolerase con paciencia la situación.685 Este caso ilustra la evolución de 

las doctrinas, en el sentido de que los indios habitantes de una de las primeras doctrinas 

fundadas en el valle tendían ahora a buscar la protección del juez eclesiástico antes que 

la de los franciscanos.  

El juez eclesiástico tuvo un papel de árbitro en los conflictos entre órdenes 

religiosas, mientras que en los protagonizados entre las cofradías y el padre guardián 

franciscano fungió de apoyo a las primeras en función de la defensa de la jurisdicción 

diocesana a la cual correspondían los asuntos con ellas relacionados. En la primera 

mitad del siglo XVIII los jueces diocesanos desempeñaron un papel central para acabar 

de sujetar las doctrinas al ámbito de la jurisdicción episcopal, logro que fue una 

condición que contribuyó a la secularización de mediados de siglo.686 Después de 

concretada ésta, ese papel continuó incluso en reductos franciscanos como Toluca. Por 

ser uno de los dos curatos conservados por la provincia franciscana del Santo 

Evangelio, Toluca siguió siendo un enclave franciscano, pero el actuar de los frailes 

estuvo subordinado cada vez más a la autoridad diocesana. En ese sentido seguía siendo 

una doctrina, pero el orden social en que se insertaba correspondía ya al de una 

parroquia secular.  

Más allá de la administración de justicia, los jueces eclesiásticos se llegaron a 

involucrar en la vida cotidiana de las parroquias. En el capítulo dos se mencionó que el 

                                                           
685 El apego de los indios al juez eclesiástico llegó a ser tal que hubo algunos que murieron sin confesión 

por negarse a que ésta les fuera administrada por los franciscanos. BNMFR, Archivo Franciscano, caja 

107, exp. 1473.3, ff. 40 y 41. Papeles sobre las graves hostilidades que padecieron el curato y convento 

de Calimaya por parte del vicario y juez eclesiástico, 1735.  
686 AGUIRRE, “El establecimiento de jueces eclesiásticos en las doctrinas de indios”, p. 33.  



239 

 

juez eclesiástico Juan Barón de Lara prestó su vivienda para convocar a juntas en las 

cuales se discutían asuntos de índole política. Fue una persona de confianza del 

gobernador de Toluca Hernando José Bernardino de Almonazid (corregidor de 1732 a 

1734), tanto así que en 1734 fue propuesto para que se desempeñara como cobrador de 

tributos. Se le propuso para esa comisión debido a que Almonazid consideraba que el 

cobrador-intérprete nombrado, José Rocha, no había desempeñado bien su labor y que 

se había retrasado en el cobro. Sin embargo, el licenciado José Antonio Manzano, 

defensor del marquesado, dispuso que no podía desempeñar tal función por ciertas 

quejas de los indios sobre “vejaciones” que habían recibido de Barón de Lara.687  

 La autoridad de los jueces eclesiásticos era mayor cuando concentraron también 

el cargo de comisarios del Santo Oficio de la Inquisición. El Santo Oficio trató de 

nombrar comisarios en las ciudades de mayor importancia poblacional y para ello se 

auxilió del religioso más próximo al lugar en el que se daba alguna denuncia. A 

algunos, ese cargo les permitía ampliar sus redes sociales, además de ejercer tareas de 

vigilancia en los pueblos y provincias.688  

 

e) Las provincias religiosas  

 

Las órdenes religiosas tenían en sus autoridades provinciales a reguladores de su 

conducta y supervisores de sus tareas. Una de las maneras que tuvieron los padres 

provinciales de regular conflictos en los conventos fue cambiar a los frailes 

involucrados, aunque el funcionamiento de los mecanismos que operaban en ello no es 

conocido. En la villa de estudio, referente a la conducta y actuar del franciscano fray 

Francisco Valverde, su hermano fray Joaquín Moctezuma envío cartas al padre 

provincial del Santo Evangelio para solicitar su destitución como padre guardián del 

convento de la Asunción, incluso declaró que el “común” ya había dirigido 

comunicaciones haciendo la misma petición.689 La referencia al “común” es imprecisa y 

no tenemos certeza de si alude a la comunidad conventual o a algún grupo de vecinos. 

Lo que sí se puede decir es que asuntos que a primera vista pudieron haberse remitido a 

                                                           
687  AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Protocolos, caja 69, leg. 12, asunto 10, 4 ff. Diligencias hechas 

por el corregidor relativas al tributo que pagan los naturales de Toluca, 1734-1735.  
688 GUERRERO, “De acciones y transgresiones. Los comisarios del Santo Oficio”, pp. 108 y 167. 
689 AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, ff. 9 y 10. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray 

Francisco Valverde, 1797.  



240 

 

las provincias de las órdenes, trascendieron a otras instancias; puede deberse a los 

deseos de obtener una justicia más personal, es decir, un castigo que recayera sobre los 

hermanos de regla que infringían el instituto.  

Es interesante corroborar que el engranaje de jurisdicciones propiciaba que los 

curas de doctrinas quedaran en medio de distintas instancias de justicia. En el caso de la 

orden de San Francisco, en 1783 se había pedido que los curas denunciaran ante la 

Audiencia arzobispal cualquier delito que los regulares cometieran “claustra viviendo 

con escándalos”.690 Los regulares debían estar sujetos a la vigilancia de su conducta por 

parte de las autoridades de cada orden religiosa, pero para aquellos que adiministraban 

doctrinas el hecho de seguir gozando de los privilegios pontificales para administrar 

sacramentos conllevaba la obligación de estar asimismo sujetos a la vigilancia también 

de las autoridades ordinarias eclesiásticas.  

 La colaboración de las autoridades provinciales en los conflictos entre las 

órdenes religiosas fue una vía que ayudó a su resolución. Pertenecientes finalmente al 

mismo tipo de corporaciones, las órdenes fueron conscientes de su papel como 

mediadoras de conflictos que a veces eran personales. Este último caso fue el de la 

resolución del cambio de convento de los frailes fray Manuel González y fray Alonso de 

Jesús por una disputa de sermones que habían protagonizado. Otro ejemplo de este tipo 

de acuerdos es la comunicación enviada por el provincial carmelita al provincial 

franciscano con motivo de que se impidió la participación carmelita en el entierro de un 

feligrés en 1704. Tal parece que el franciscano pedía una sanción a la conducta del prior 

carmelita y solicitó al padre provincial que le quitara su cargo. La respuesta fue negativa 

en vista de que se apoyaba su postura y se justificaba la reacción del prior carmelita; el 

derecho correspondiente a sancionar la conducta tenía como una de sus excepciones la 

provocación.691 La comunicación que se daba entre las autoridades de las órdenes es 

entonces una más de las vías mediante los cuales se canalizaban las tensiones para 

resguardar la paz entre comunidades.  

 Los padres provinciales de las órdenes fueron no sólo garantes de que los 

regulares de su jurisdicción cumplieran con su regla, también lo fueron en orden a 

perpetuar un equilibrio que garantizara la supervivencia de la provincia respectiva. Cada 

                                                           
690 AGNM, Criminal, contenedor 276, vol. 607, exp. 17, f. 160. Información sobre el delito de profanación 

de la capilla de la Veracruz, 1797.  
691 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 108B, exp. 1, f. 3. Copia de una carta del 

provincial a un prior de San Francisco sobre diferencias habidas con el prior carmelita, 1704.  



241 

 

uno de los conventos que formaba parte de ella era un reducto que debía ser conservado 

frente a una política real que favorecía la expansión del clero secular sobre el regular. 

Dar la apariencia de deficiencias en la labor de los regulares significaba nutrir la crítica 

contra el clero regular. La intervención era especialmente oportuna en el caso del 

provincial franciscano debido al debilitamiento de la orden.  

 

f) La Santa Sede 

 

La vigencia del Regio Patronato y del regalismo del siglo XVIII impiden considerar a la 

Santa Sede como una instancia de justicia que actuara constantemente en la 

administración de justicia entre corporaciones eclesiásticas de los reinos indianos. A 

pesar de ello, el papa puede ser considerado como un agente que incidía en la 

integración de un régimen eclesiástico en cualquier parte de la Monarquía hispánica, ya 

fuera por las bulas que otorgaban licencias para fundar corporaciones o por decisiones 

directas sobre algunos casos. Sobre la primera forma se pueden mencionar las 

facultades que otorgó a la orden de los carmelitas descalzos para establecer cofradías de 

Nuestra Señora del Carmen. Sobre la segunda, hubo una decisión pontificia que 

contribuyó a resolver el conflicto sobre la doble afiliación de los feligreses en las 

Terceras Órdenes franciscana y carmelita en Toluca. En 1739 el papa Clemente XII 

emitió un decreto que permitió la doble afiliación de los feligreses a las órdenes 

terceras. La vía mediante la cual la causa pudo llegar a Roma fueron las autoridades del 

arzobispado de México.692 

A pesar de la dificultad de comunicación directa entre las corporaciones 

eclesiásticas de Nueva España y la Santa Sede, ésta se hallaba presente al imaginario de 

los dirimentes al considerarla como una instancia a la que podían acudir en última 

instancia a pesar de que la Corona condenaba y advertía de esa posibilidad, sobre todo a 

raíz de los conflictos que tuvo con el pontífice. 

 Una carta de 1768 emitida por el padre general de la orden de San Juan de Dios, 

fray Alonso de Jesús y Ortega, instruía a las provincias a cuidar del resguardo de la 

jurisdicción real en cuanto a varios asuntos: 

- Vigilar la publicación de la Bula In Coena Domini. 

                                                           
692 MELVIN, Building Colonial Cities of God, pp. 242 y 246. 



242 

 

- Observar la pragmática de 18 de enero de 1762 que mandaba que las bulas, 

breves y despachos de la Santa Sede se presentaran primero en el Consejo de 

Indias. Éste otorgaría el pase para Indias siempre que no se opusiera su 

ejecución a las reales regalías o introdujera perjuicio de tercero o gravamen 

público.  

- Presentar ante el Consejo todos los escritos correspondientes a apelaciones en 

tribunales eclesiásticos. 

- Presentar también todos los breves que alteraran, mudaran o dispensaran los 

institutos y constituciones de los regulares, aunque fueran en beneficio o 

graduación de algún particular para evitar que se relajara la disciplina monástica 

o se contravinieran los pactos con que las religiones se habían establecido.  

- Por ningún motivo debían de acudir a la Corte de Roma a impetrar bula, breve, 

escrito o decreto a modo de comunidad o particular. Antes se debía recurrir al 

procurador general de la orden para que presentara el asunto ante el Consejo de 

Indias.693 

La censura de los mandatos pontificios fue constante, pero la Corona reiteró la medida 

en vista de la afrenta que había tenido con la Santa Sede en relación con la anulación 

que hizo el papa de los decretos en materia eclesiástica y la excomunión del duque 

Fernando, sobrino de Carlos III y sus ministros, en respuesta a su política regalista.694 El 

tono de la correspondencia mencionada es eminentemente regalista y muestra cómo ese 

regalismo apuntaba a la sujeción de las órdenes religiosas en varios aspectos: la justicia, 

la comunicación de misivas pontificias y censura de otras, además de la disciplina. 

Respecto a esto último, se puede notar una continuidad en la política real que se enfatiza 

en ciertas coyunturas. Así podemos mencionar el intento de reforma de las órdenes 

regulares de Felipe II que lo llevó a apoyar la expansión de órdenes reformadas y a 

promover la aprobación de la rama de los carmelitas descalzos.695 Posteriormente, en el 

                                                           
693 BPCEMFR, Colección Estado de México, núm. 205, ff. 7-10. Libro de juntas del convento hospital de 

Nuestra Señora de Guadalupe y señor San José de la ciudad de Toluca y santa recolección de San Juan 

de Dios, 1768-1783. 
694 CHERCHIELLO, “La estrategia antiromana de Bernardo Tanucci ante los acontecimientos de 1768”, p. 

42. 
695 Con el fin de disminuir la influencia de las órdenes mendicantes y bajo los preceptos reformistas de 

Trento, varias familias fueron enviadas a Indias durante el reinado de Felipe II: jesuitas, carmelitas y 

franciscanos descalzos. RAMÍREZ, “La reforma filipina del clero regular y el paso de nuevos hábitos a 

Indias, 1566-1585”, pp. 114 y 115.  



243 

 

siglo XVII se presentó una serie de críticas al clero regular en Nueva España, que 

cristalizó en varios intentos de secularización de doctrinas de los cuales el más logrado 

fue el de Palafox en Puebla. Siguiendo en esa tónica, la crítica se manifestó en informes 

de frailes de Nueva España entre 1650 y 1750; sobre todo fueron religiosos 

peninsulares, comisarios o visitadores que daban cuenta de la relajación de las 

costumbres y las desviaciones de los regulares de los reinos de las Indias respecto a sus 

similares en España.696 

 Para la resolución de diferendos entre las corporaciones eclesiásticas de la villa 

de Toluca, los tribunales de justicia desempeñaron un papel activo y decisivo en el 

arbitraje. Otra parte de ellos fue resuelta por medios extrajudiciales como los acuerdos o 

consensos, algunos de ellos evidentes en ciertos momentos, aunque es probable que 

muchos otros hayan quedado fuera de nuestra órbita por no haber sido consignados en 

documentos.  

Entre los tribunales de justicia a los que se recurrió se pueden encontrar alianzas. 

Los vecinos consideraron el juzgado eclesiástico como una instancia a la cual recurrir 

ante lo que percibieron como despojo por parte del padre guardián Valverde a finales 

del siglo XVIII. De esta manera contribuían a fortalecer la autoridad parroquial frente a 

los administradores de la doctrina. Es sobre este asunto que la rivalidad entre clero 

regular y secular sale a flote, el primero oponiéndose a las disposiciones del otro, 

negándose a obedecer.697 También se expone la dificultad de las jurisdicciones que 

pesaban sobre los curas de doctrina. Por un lado, dichos frailes estaban sometidos a la 

autoridad del guardián o prior del convento de la orden respectiva, por otro, a la de los 

jueces eclesiásticos porque finalmente eran los titulares de las parroquias. Esta realidad 

paradójica era funcional en momentos de armonía, pero podía llegar a poner en 

predicamento a los curas. Respecto al cura Joaquín de Moctezuma, el provisor 

arzobispal llegó a señalar su debilidad para intervenir en los conflictos suscitados entre 

la feligresía y el padre guardián; incluso le imputó falta de acción u omisión por no 

haber dado a conocer a Valverde el pacto o consentimiento entre las cofradías y los 

padres guardianes antecesores tocante al pago de derechos. Así “habría cumplido los 

                                                           
696 RUBIAL, “Las órdenes mendicantes evangelizadoras en Nueva España”, p. 151. 
697 AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, f. 18. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray 

Francisco Valverde, 1797. La negación del franciscano a la disposición del juez eclesiástico de que no se 

alterasen los actos religiosos fue explícita.  



244 

 

deberes de su ministerio parroquial” y con ello contribuido a la “paz pública de sus 

ovejas” o bien podía haber llegado a un acuerdo con el juez eclesiástico.698 

 

4.6 Los argumentos dirimidos 

 

Se ha hablado de la rivalidad entre las corporaciones eclesiásticas y a pesar de que cada 

individuo tenía un lugar en la Monarquía de acuerdo a la corporación o corporaciones a 

las que pertenecía, en algunas ocasiones los diferendos entre ellas podían originarse en 

animadversiones personales. El Tribunal del Santo Oficio de la Inquisición, como parte 

de los procesos, procuraba distinguir la injerencia de este tipo de circunstancias en las 

denuncias. En el caso de la acusación del carmelita fray José de la Natividad contra el 

franciscano fray Manuel González, el Santo Oficio reconoció que la cadena de 

acusaciones terminaría si se cambiara de convento a ambos religiosos, por lo que esa 

fue la decisión del caso. No obstante, se reconocía también la agitación que conflictos 

que pudieran haber comenzado como particulares, llegaban a repercutir sobre las 

comunidades.699 Si bien las disputas podían comenzar por antipatías personales, cuando 

entraban en juego determinantes dogmáticas o referentes a los preceptos de las órdenes 

regulares, se involucraba a toda la comunidad.    

 Muchas de las denuncias y quejas se interpusieron en favor de la conservación 

de la paz y tranquilidad pública, previniendo posibles tumultos, mítines y “escándalos” 

o para cesar los “corrillos y conversaciones” que los problemas suscitaban entre los 

vecinos y propiciaban la “decadencia de la paz cristiana”.700 Las afrentas entre 

corporaciones presentadas ante tribunales de justicia podían alargar la oportunidad de 

lograr acuerdos, esto podía desencadenar inquietud entre los involucrados. Si, como ya 

se mencionó, uno de los argumentos de los litigantes para pedir una resolución era 

poder establecer “la paz, quietud y tranquilidad” en el público, también hubo una 

apelación por la conciencia de los afectados.701 Fueron esos tres elementos, entonces, los 

                                                           
698 AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, ff. 18v y 20v. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray 

Francisco Valverde, 1797.  
699 AGNM, Inquisición, vol. 1376, exp. 14, ff. 107-192. Expediente a consecuencia de la denuncia que hizo 
fray José de la Natividad contra el sermón de fray Manuel González, 1792.  
700 AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, f. 3. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray Francisco 

Valverde, 1797.  
701 AGNM, Criminal, contenedor 276, vol. 607, exp. 15, f. 146v. Los vecinos y labradores de Toluca contra 

el cura por la apertura de arcos inmediatos a la capilla de la Santa Veracruz, 1796.  



245 

 

que hicieron que los conflictos se agravaran o que las autoridades pusieran un remedio 

oportuno, preciso e inmediato.  

 Es necesario reflexionar sobre la noción de escándalo como categoría de 

análisis; si tiene un significado concreto o éste cambia de acuerdo al territorio y tiempo 

en que emergió, es decir, qué tipo de hechos podían ser tenidos por escandalosos o 

cuáles eran los valores y percepciones subyacentes a la calificación de “escándalo”. 

Puede ser que esté relacionado con la noción de innovación o de incumplimiento de la 

ley establecida. En los conflictos estudiados en la villa de Toluca constantemente se 

alude a la posibilidad de escándalos cuando se dan cambios en la manera de hacer las 

cosas o cuando se infringen las disposiciones establecidas. Annick Lempérière plantea 

que el escándalo abarcaba un abanico de conductas contrarias a la “virtud”, a la 

“decencia”, a la “modestia” que el consenso social suponía y esperaba de los miembros 

de la comunidad.702 Para Tomás Mantecón, el escándalo era la barrera que separaba los 

comportamientos tolerados de los intolerables, marcaba un grado extremo de 

murmuración y denotaba un mal ejemplo para los demás componentes de la 

comunidad.703 Las definiciones condensan factores que hablan de una alteración de la 

vida en comunidad y previenen de una situación que dejara huellas. Si las protagonistas 

de tales actos eran corporaciones eclesiásticas, el mal ejemplo cobraba relevancia en 

función del papel que éstas desempeñaban en el orden social.  

 Pero, lejos de ser un suceso extraordinario de la vida comunitaria, el escándalo 

aparece integrado a ésta, es decir, varias acciones de las prácticas religiosas corrían el 

riesgo de ser objeto de condena. Esto se hace patente en las reglas de las nuevas 

corporaciones de seglares como, las congregaciones de cocheros o esclavos del 

Santísimo Sacramento de Toluca. Sus miembros eran advertidos sobre la posibilidad de 

ser reprendidos “en todo lo que cause escándalo”; por ejemplo, si se quedaban fuera de 

la morada de un enfermo debían alejarse a conversar en voz baja sin risas ni gritos que 

“escandalizaran” a los pasajeros o a los habitantes de la casa.704 Según este uso 

cotidiano de la categoría de escándalo, no sólo eran así calificadas conductas que 

atentaban contra los valores establecidos, sino las que causaban desorden; por ejemplo, 

que la gente se amontonara en las procesiones.  

                                                           
702 LEMPÉRIÈRE, “República y publicidad a finales del Antiguo Régimen”, p. 62.  
703 MANTECÓN, “Justicia y fronteras del derecho en la España del Antiguo Régimen”, p. 47. 
704 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja s/n, vol. s/n, 1768-1811, f. s/n. Libro de los esclavos del 

Santísimo Sacramento, 1768.  



246 

 

 El escándalo alteraba el orden al infringir las normas y valores establecidos 

produciendo un perjuicio moral y político, pero hubo otra amenaza siempre constante a 

los ojos de las corporaciones y las autoridades, a saber, los disturbios y demás acciones 

violentas. En el centro de la villa de Toluca se concentraba la población “española” 

pero, al estar los conventos y sus respectivas iglesias ahí ubicados, la población india 

concurría ahí con regularidad y se concentraba en importante número. Los barrios 

rodeaban la pequeña urbe, de manera que la separación pretendida por los franciscanos 

de las dos repúblicas es una situación que puede considerarse muy alejada de la 

realidad. La amenaza de tumultos protagonizados por los indios fue latente. Una de esas 

ocasiones se presentó cuando en 1732 don Bernardo Cortés, cacique y principal de la 

cabecera de Toluca y demás fiscales de la iglesia, protestaron porque los franciscanos 

los destituyeron de sus oficios. Por real provisión se había mandado restituirlos, cuando 

esto ocurrió los indios protagonizaron una asonada -protesta violenta-. Luego de una 

averiguación y encarcelamiento de los cabecillas de la protesta, se determinó castigar a 

los indios por desacato y falta de respeto a la autoridad con azotes y dos años de trabajo 

en un obraje, y a los caciques Bernardo Cortés y Diego de los Ángeles con suspensión 

de sus oficios y destierro de dos años de la jurisdicción.705 Este ejemplo muestra la 

influencia de las autoridades indias en el orden. Éstas permitían el establecimiento de 

vínculos entre sus pueblos y las órdenes religiosas, pero también ejercieron un liderazgo 

que podía repercutir en contra de las autoridades locales.  

 Sobre los rumores surgidos a raíz de los conflictos, hay que decir que, 

nuevamente, al ser corporaciones eclesiásticas las involucradas, se agravaba el 

surgimiento de tales manifestaciones porque estaba de por medio el prestigio del clero. 

La posible situación de desasosiego del vecindario ante las rencillas de corporaciones y 

autoridades eclesiásticas podían aludir a la situación de la Monarquía al reconocer a los 

enemigos de ésta en el ámbito local. El juez eclesiástico Manuel Gil precisó en 1797 

que el escándalo provocado por el fraile Francisco Valverde era tal, que provocaba 

dichos entre los vecinos como que el pueblo era luterano o francés y que dicho religioso 

                                                           
705 APST, Sección disciplinar, Comunicaciones, caja 259, vol. s/n, 1632-1891, ff. 1-4. Autoridades civiles, 

reales cédulas, reales provisiones, autos acordados y circulares, 1673-1843. 



247 

 

era enemigo de Dios y de la religión católica.706 En una nota anónima se retrataba al 

fraile de la siguiente manera: 

Aquí se halla encerrado el dueño de la libertad, puede haber mayor maldad, puede 

haber mayor pecado, qué infeliz, qué desdichado, qué demonio condenado fue quien 

lo encerró, el guardián respondo yo que es hereje condenado. 

De arrio aquel malvado, de Lutero y de Calvino, Valverde, sin duda vino desde 

Tarija enviado a resistir, qué armado a deslucir, qué ufanado a impedir, qué osado el 

culto, la adoración y la sagrada oblación de Cristo Crucificado. 

Que Dios sea adorado manda la divina ley, la natural, nuestro rey y el dogma 

santificado, luego el que profanado lo ha y ultrajado el hereje excomulgado, 

soberbio, escandaloso fraile irreligioso y de todos despreciado.707 

 

Los enemigos de la Monarquía como Francia y el protestantismo se hacían presentes al 

imaginario de los súbditos igualándolos con quienes cometían actos que consideraban 

perjudiciales a la religión y, junto con ella, al rey.  

 La conducta inapropiada era rechazada de manera categórica por los tribunales 

de justicia, pero también preocupaba el ejemplo que podía constituir para dar a los 

demás. Esta situación era especialmente reprobable si el protagonista era un clérigo, 

cuestión aún más relevante en el contexto de la crítica a las órdenes y congregaciones 

religiosas por falta de disciplina en la segunda mitad del siglo XVIII. Tanto por parte de 

las autoridades como de la misma feligresía, fue reprochable que los clérigos dieran mal 

ejemplo, incluso se señalaba a algunos grupos susceptibles a malas influencias como los 

“pobres y miserables indios y demás gente rústica”.708  

Los alcances del regalismo, así como de las reformas intentadas por la Corona 

han sido puestos en duda. Bajo esta posición, se considera al regalismo como una 

doctrina o forma de entender y explicar la autoridad real en materias eclesiásticas (se 

manifestó en otros ámbitos, pero mostró énfasis en éste), pero que no alcanzó en la 

práctica lo que propugnaban en teoría sus defensores.709 Sin embargo, parece que esto 

último es más un balance de resultados. Si bien no se puede hablar de un cumplimiento 

a cabalidad, es necesario considerar que en el dominio de los reinos hubo decisiones 

basadas en ese regalismo que afectaron la vida de los súbditos.  

                                                           
706 AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, f. 6. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray Francisco 

Valverde, 1797.  
707 AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, f. 11. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray 

Francisco Valverde, 1797.  
708 AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, f. 12v. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray 

Francisco Valverde, 1797.  
709 HERA, “El regalismo indiano”, p. 436.  



248 

 

En la villa de Toluca el regalismo estuvo presente en cuestiones como las 

decisiones definitivas sobre conflictos relacionados con cofradías y la capilla en disputa 

(la de la Veracruz). El rey reclamaba para sí el derecho de supervisión de ese tipo de 

asociaciones y establecimientos. La disputa en esta parroquia-doctrina por la 

supervisión de las cofradías se daba entre clero regular, clero secular y Corona. Los 

seculares se preciaban de señalar que los regulares no tenían facultades para decidir 

sobre los asuntos de tales entidades corporativas, sino que les correspondían en función 

de lo determinado en el Concilio de Trento, en distintas bulas pontificias, “en la antigua 

y moderna práctica de la Iglesia” y “en las plumas de los mismos regulares”.710 Los 

regulares trataban de influir en ellas como una forma de estrechar lazos con los vecinos 

y hacerse de recursos. Por su parte, la Corona se involucraba con el fin de controlar el 

número de las cofradías, el destino que se daba a sus bienes y la disminución de su 

autonomía.  

Si el afán de buscar la formalidad entre las cofradías por parte de la Corona fue 

una novedad en el último tercio del siglo XVIII, la continuidad sale al paso en ocasión 

de la búsqueda de formalidad respecto a capillas y conventos. Esto tenía implicaciones 

en términos del control sobre los recursos destinados a la edificación y manutención de 

dichos establecimientos, pero también del control sobre las corporaciones. Como ya se 

mencionó en el capítulo anterior, hubo intentos por limitar la proliferación de 

establecimientos de ese tipo: elaboración de informes para recabar las licencias de 

fundación y reales cédulas que prohibían la fundación de conventos. Con todo, la 

informalidad fue una forma común de subsistencia entre las corporaciones, a veces 

imperceptible pero no por ello menos expuesta a algún conflicto. Cuestionar la 

formalidad de alguna corporación fue un argumento jurídico de peso en el contexto del 

régimen borbónico tendente a disminuir la autonomía de los cuerpos; asimismo, fue un 

argumento de defensa para cuestionar la legitimidad del enemigo. En Toluca la orden de 

San Francisco cuestionó la fundación de las cofradías e insistió en la necesidad de 

obtener la licencia real para ser parte legítima y actuar en la villa. Las cofradías 

                                                           
710 AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, f. 18v. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray 

Francisco Valverde, 1797.  



249 

 

respondían con el mismo argumento.711 Esta fue una oportunidad para la Corona de 

exigir a ambas corporaciones apegarse a la legislación y cumplir con la autorización.  

Otro ámbito de injerencia de la Corona en la configuración del régimen 

corporativo fue la promoción de un orden parroquial administrado por el clero secular. 

Aunque el lenguaje jurídico que reafirmaba la autoridad secular no sólo era propio de 

las autoridades, el vecindario de la villa de Toluca también pidió que los religiosos 

franciscanos se limitaran al ámbito “espiritual” y a la “jurisdicción interna”.712 De esta 

manera, la pretendida reforma que promovía la supeditación de las órdenes y 

congregaciones religiosas a la autoridad real fue una cuestión en la que estuvo 

involucrada la feligresía. No obstante, una cosa era motivación de la Corona y sus 

propios intereses, y otra su injerencia en las actividades y lugares de culto. Incluso 

reconociendo las facultades del cura, los feligreses argumentaron que aquellas eran 

limitadas porque era “puramente doctrinero” y no tenía jurisdicción para despojar al 

vecindario de la capilla de la Veracruz.713 De esta suerte, el estatus de doctrina 

parroquia de la villa de Toluca fue un argumento utilizado para limitar las facultades de 

los franciscanos tanto por el clero secular como por los vecinos.  

En el proceso de secularización de doctrinas se han expuesto los argumentos de 

la lucha entre clero regular y secular. Sin embargo, como bien lo han demostrado 

estudios recientes, un tercer actor no menos importante fue la feligresía que en muchos 

casos apoyó la permanencia de los regulares. Si bien en Toluca no se dio la 

secularización de la doctrina, la población mostró a finales del siglo XVIII una 

tendencia a sustraerse de la supervisión regular en vista de la fractura de pactos que 

regulaban sus relaciones y la puesta en marcha de obras de devoción. En ocasión de la 

construcción de los arcos de la capilla de la Veracruz, el vecindario protestó por la 

oposición del cura fray Joaquín Moctezuma -influido por el padre guardián fray 

                                                           
711 AGNM, Criminal, contenedor 276, vol. 607, exp. 16, ff. 173 y 174. Toluca delito: petición de licencia 

para la fundación de las cofradías del Señor de la Santa Veracruz y la de Soledad de Nuestra Señora, 

1796. La cofradía alegaba que sin la licencia real de la fundación del convento no podía haber padre 

guardián y que por esa carencia se podía considerar al de la Asunción como ayuda de la parroquia de 

Metepec.   
712 AGNM, Criminal, contenedor 276, vol. 607, exp. 17, f. 152v. Información sobre el delito de 

profanación de la capilla de la Veracruz, 1797.  
713 AGNM, Criminal, contenedor 276, vol. 607, exp. 17, f. 162v. Información sobre el delito de 

profanación de la capilla de la Veracruz, 1797.  



250 

 

Francisco Valverde- ya que no “era parte legítima para tomar personalidad” en ese 

asunto.714 

Por parte de la audiencia arzobispal, fue patente la intención de dejar clara la 

jerarquía superior del clero secular y la obediencia que el regular debía tenerle. Los 

“jueces inferiores” no podían cesar los “mandatos generales de los superiores”, así 

como también debían evitar las controversias y contenciones extrajudiciales.715 Se hacía 

patente que el peso de las corporaciones no era el mismo y que si había diferencias, 

éstas debían de dirimirse en los tribunales de justicia; la vía judicial se convertía 

entonces en el cauce legítimo para hacer peticiones y también en un canal mediante el 

cual los distintos niveles de gobierno podían conocer la situación imperante.  

Casos como el de la denuncia por la procesión “ridícula” que intentaron hacer 

los carmelitas en 1801 con motivo de la colocación de una nueva imagen de la Purísima 

Concepción, permiten exponer la concreción de la reforma del culto, aunque también la 

diversidad de objetivos que tenían las autoridades y los involucrados. El prohibir esa 

procesión por parte del Santo Oficio contribuía al control de la religiosidad popular, 

objetivo planteado como uno de los ejes de la reforma de las expresiones del culto. La 

prohibición se debía al uso de ciertos elementos teatrales: se dijo que se pretendía 

incluir en el paseo a catorce o quince niñas vestidas con traje de la Purísima 

Concepción, un carro con la imagen de la Virgen de la misma advocación vestida como 

Nuestra Señora del Carmen y ángeles montados a caballo.716 Sin embargo, el realce que 

tendrían los carmelitas descalzos parece haber sido la causa por la que el denunciante 

anónimo consideró que la procesión era una afrenta contra los franciscanos. El 

denunciante no pensaba en cuestiones de reforma sino en el lucimiento que los 

carmelitas pretendían hacer de su orden al presentar en el paseo un estandarte del 

Carmelo triunfante.717 Los objetivos disímiles del Santo Oficio y del denunciante 

anónimo se cumplieron, ya que se inhibió a los carmelitas realizar paseos de la manera 

descrita, aunque en la averiguación Francisco de Jesús María y José, fraile de dicha 

                                                           
714 AGNM, Criminal, contenedor 276, vol. 607, exp. 15, f. 140. Los vecinos y labradores de Toluca contra 

el cura por la apertura de arcos inmediatos a la capilla de la Santa Veracruz, 1796.  
715 BNMFR, Archivo franciscano, caja 111, exp. 1519.3, ff. 5-7v. Despacho para que el guardián del 

convento de Toluca guarde exenciones al juez eclesiástico de dicha ciudad, 1713.  
716 AGNM, Inquisición, vol. 1405, exp. 20, f. 320. Expediente formado por carta anónima sobre que los 

carmelitas intentaban una procesión ridícula contra los franciscanos, 1801.  
717 AGNM, Inquisición, vol. 1405, exp. 20, f. 320. Expediente formado por carta anónima sobre que los 

carmelitas intentaban una procesión ridícula contra los franciscanos, 1801. 



251 

 

orden, declaró que la idea había sido del hermano fray José de San Cristóbal; que las 

niñas no pretendían dar a entender que fueran la Purísima Concepción; que lo de los 

ángeles fue propuesto, pero que él se opuso por ser “disonante” y que lo del estandarte 

del Carmelo triunfante era falso.718 Si para la Inquisición la persecución de tales 

prácticas tenía por objetivo prevenir la superstición, para el juzgado eclesiástico 

significaba regular la religiosidad. A la par de la investigación mandada por el tribunal 

mencionado, también se dio noticia al cabildo catedral de la ciudad de México -la mitra 

estaba vacante- quien también se manifestó en contra de las prácticas que se pretendían 

realizar como parte de la procesión por intentar mezclar actos de religión con 

“invenciones ridículas y pantomimas escandalosas” e instruyó al juez eclesiástico para 

que impidiera tal procesión.719 

Las cofradías y el sermón han sido señalados como dos medios para imponer un 

disciplinamiento social en el orden novohispano.720 No se puede dudar que hayan 

contribuido a lograr el apego a ciertos valores, promovido la obediencia hacia las 

autoridades y propiciado que se siguieran modelos de conducta, pero también fungieron 

como elementos mediante los cuales el clero podía defender su posición y los vecinos 

encontrar formas de organización para llevar a cabo obras y expresiones de religiosidad 

no siempre acordes con las autoridades. Su doble funcionalidad, de promotoras del 

orden y de semilla del desorden y cambio, permite afirmar que el uso que las 

autoridades hacían de dichos elementos fue algunas veces distinto del que se dio en la 

práctica. 

A la vez que la Corona ponderaba su facultad para decidir sobre asuntos de 

índole eclesiástica, el clero buscó ampararse en ella, utilizando la figura jurídica del 

Regio Patronato. De esta suerte la orden de San Francisco esgrimía que los cofrades no 

podían disponer de la capilla de la Veracruz como lo estaban haciendo porque atentaba 

contra el Real Patronato.721 Fue éste un intento de buscar apoyo en la Corona ante el 

embate de la audiencia arzobispal. El Regio Patronato constituyó un argumento 

                                                           
718 AGNM, Inquisición, vol. 1405, exp. 20, ff. 321 y 322. Expediente formado por carta anónima sobre 

que los carmelitas intentaban una procesión ridícula contra los franciscanos, 1801.  
719 AGNM, Bienes nacionales, vol. 953, exp. 21, f. 2v. Orden al juez eclesiástico de Toluca para impedir se 

saque procesión, 1801.  
720 MAYER, “La reforma católica en Nueva España”, pp. 27 y 28.  
721 AGNM, Criminal, contenedor 276, vol. 607, exp. 16, ff. 172 y 173. Toluca delito: petición de licencia 

para la fundación de las cofradías del Señor de la Santa Veracruz y la de Soledad de Nuestra Señora, 

1796.  



252 

 

recurrente de defensa, como se puede notar en relación a la oposición emprendida por 

los franciscanos a finales del siglo XVII para evitar el establecimiento de conventos de 

otras órdenes.  

Era la costumbre un elemento jurídico que podía ser fuerte si se respaldaba en 

una vigencia “inmemorial”. Ante la inobservancia de las leyes y disposiciones vigentes, 

la costumbre servía de mecanismo para hacer acuerdos que permitieran la convivencia 

entre las corporaciones, pero su subsistencia dependía de la disposición de las partes 

involucradas. Por ejemplo, el síndico del convento franciscano salió en defensa de fray 

Francisco Valverde. Justificó el que hubiera alterado los acuerdos entre los franciscanos 

y las cofradías (referentes al pago de derechos y la participación de los franciscanos en 

las procesiones de las cofradías). Aludió que las cofradías infringieron primero los 

acuerdos estipulados. Según mencionó en declaración, dichas corporaciones habían 

acordado en 1749 los derechos parroquiales que pagarían al cura parroquial y no 

cumplieron.722 

 La costumbre era reconocida como un elemento que permitía la funcionalidad de 

las relaciones. Se consideraba que el derecho público de gentes ponía límites a los 

jueces para que no se “arrojaran” a las novedades que trastornaban las leyes y 

perjudicaban las costumbres inveteradas, sobre todo si éstas eran referentes a la piedad y 

al culto.723 Se puede mencionar que hacia 1732  la Corona todavía esgrimía como útil la 

costumbre seguida en el pago de los derechos parroquiales en vista de que los aranceles 

establecidos por el arzobispado suponían la exacción de cantidades mayores que no 

ayudaban en nada a la condición económica de los indios de la región de Toluca que 

ganaban poco dinero.724 

 Los derechos inmemoriales eran un argumento que se esgrimía para 

salvaguardar el orden social e intentar legitimar la jurisdicción sobre algún ámbito. Los 

                                                           
722 AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, f. 12. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray 

Francisco Valverde, 1797. Las referencias a este pacto sólo permiten saber que fue celebrado entre el 

padre guardián franciscano y los cofrades del Cristo de la Santa Veracruz y estuvo relacionado con la 

donación de terreno de la orden para la construcción de la capilla de la imagen.   
723 AGNM, Inquisición, vol. 1379, exp. 7, f. 19. El inquisidor fiscal de este Santo Oficio contra fray 

Francisco Valverde, 1797. En palabras del promotor fiscal Güereña del arzobispado de México en 

defensa del despojo a las cofradías.  
724 APST, Sección disciplinar, Comunicaciones, caja 259, vol. s/n, 1632-1891, f. 1. Autoridades civiles, 

reales cédulas, reales provisiones, autos acordados y circulares, 1673-1843. Se consideraba que el 

salario de los indios de un real por día no era suficiente para pagar los aranceles establecidos por el 

arzobispado.  



253 

 

vecinos de la villa de Toluca insistían así que tenían “inmemorial derecho” sobre la 

capilla de la Veracruz y “quieta, pacífica y antigua posesión” de la imagen del Cristo 

venerado en ella.725 Respaldaban asimismo ese derecho en la dotación material de la 

capilla, pues su construcción había estado a cargo del vecindario (gastos estimados en 

40 000 pesos) así como su manutención. 

En la defensa de la jurisdicción, cada orden tuvo una noción de pertenencia. Ya 

fueran derechos, privilegios, costumbres inmemoriales o bienes materiales, trataron de 

defender el “despojo” protagonizado por entidades con las cuales rivalizaban al 

compartir un territorio. Las órdenes regulares defendían sus conventos y comunidades 

como partes integrantes de sus provincias respectivas y participantes de un proyecto 

espiritual. El clero secular defendía su preeminencia sobre las órdenes regulares, fue el 

grupo que se fue reforzando cada vez más. Tanto el arzobispo como el juez eclesiástico 

confirmaban su autoridad fungiendo como árbitros en los conflictos contra el clero 

regular. Las corporaciones de seglares defendían su derecho a manifestar su religiosidad 

mediante la afiliación a cofradías y terceras órdenes y la facultad de decidir sobre 

espacios de culto dentro de la urbe. Se puede notar un sentido de pertenencia a las 

corporaciones y, junto con ellas, a la villa en la cual se desenvolvían. El intento o 

“despojo” de cualquiera de esos derechos implicaba atentar contra esos elementos de 

pertenencia a la tierra y al régimen corporativo, de ahí la necesidad de recurrir a los 

tribunales de justicia en busca del restablecimiento de equilibrios. El papel del soberano 

en esta lógica consistía en contribuir a concretar acuerdos y moldear ese régimen en la 

búsqueda del bien común, de esta manera tuvo injerencia en las relaciones de los tres 

ejes mencionados -clero secular, clero regular y seglares-. El régimen eclesiástico se fue 

apegando más a los afanes del reformismo borbónico conforme los tribunales de justicia 

fueron reafirmando disposiciones existentes o imponiendo límites a las corporaciones 

que consideraba vivían con demasiada autonomía. 

En los episodios conflictivos afloraban valores, prejuicios, costumbres y 

tradiciones. Todo coadyuvaba a definir lo que se aceptaba como tolerable o lo que se 

condenaba. “Todo esto ayudaba a perfilar arquetipos de buena o mala vecindad que 

influían en la vida cotidiana y explicaban la articulación de acciones destinadas a 

                                                           
725 AGNM, Criminal, contenedor 276, vol. 607, exp. 17, ff. 164-167. Información sobre el delito de 

profanación de la capilla de la Veracruz, 1797. Según el juez eclesiástico los derechos sobre la capilla, 

construida en cimientos de lo que fue una primera, databan de 150 años. Aludiendo a la fecha de 

construcción. 



254 

 

mantener la paz pública como expresión del bien común”.726 Los diferendos, las 

negociaciones y las conciliaciones propias de la búsqueda e impartición de justicia 

pueden ser considerados como mecanismos mediante los cuales las distintas 

corporaciones de una urbe defendían su jurisdicción y participaban de la vida en 

comunidad.    

 La justicia fue un ámbito en el cual los distintos integrantes del régimen de 

gobierno trataron de imponer su propia visión de orden o de bien público, al menos en 

el tardío siglo XVIII. El término “público” tenía dos acepciones. En primer lugar, se 

refería al conjunto de los habitantes de una ciudad o un pueblo, era la república cuya 

existencia jurídica se fincaba en un gobierno y un territorio propios. En segundo, aludía 

a lo que se hacía o se decía “a vista de todos” o era conocido de todos. “Semántica y 

culturalmente, se trataba en realidad de una misma cosa: la comunidad política como un 

sistema de reciprocidad moral en el cual lo individual y lo particular estaban 

subordinados al bien común”.727 Por un lado, la Corona y sus oficiales de gobierno 

podían imponer la ley o decidir qué privilegio y autoridad eran dignos de conservarse 

mediante los tribunales de justicia; por otro, las corporaciones pugnaban por un orden 

que resguardara sus privilegios y amparara su noción de bien público. Dada la carencia 

de un cabildo, fueron las corporaciones eclesiásticas las que sirvieron como formadoras 

de esa república, de ese “bien público”. Las necesidades, carencias, problemas y lustre 

de la ciudad fueron lo que motivó la actuación de esas corporaciones. Otro motivo 

consistió en cuidar su posición dentro del régimen en relación con las otras 

corporaciones, objetivo que también contribuía a integrar esa república. Se pueden 

percibir intentos de asociación que trataron de ejercer funciones de autogobierno como 

las juntas realizadas en la  década de 1730 o el nombramiento de representantes por 

parte de los comerciantes, pero no tuvieron la representatividad que tenían las 

corporaciones eclesiásticas que, fundamentadas en su propio coto de derecho, echaban 

mano de fundamentos para pedir privilegios y de la capacidad para aglutinar y rebasar 

las diferencias basadas en el grupo social, el pueblo o barrio de origen y la ocupación.  

 

 

 

                                                           
726 MANTECÓN, “Justicia y fronteras del derecho en la España del Antiguo Régimen”, p. 35.  
727 LEMPÉRIÈRE, “República y publicidad a finales del Antiguo Régimen”, pp. 54 y 55.  



255 

 

4.7 El intento de reforma judicial en la Monarquía 

 

El casuismo que dio lugar a las leyes fue un elemento susceptible de servir como motor 

de cambio del régimen corporativo. Cada corporación trataba de usar los recursos 

jurídicos a su alcance para defender sus privilegios. El cúmulo de disposiciones y leyes 

emitidas favorecía la recurrencia a distintos tribunales de justicia para encontrar la 

resolución a un conflicto jurisdiccional. Las condiciones de la administración de justicia 

permitieron un dinamismo en la medida en que las corporaciones dirimían sus 

diferencias. Esa dinámica en la que cabía la defensa de la costumbre lo mismo que la de 

la ley, daba lugar a un margen de acción amplio. Sin embargo, en un afán de 

uniformidad, el reformismo borbónico de finales del siglo XVIII intentó poner bases 

para la impartición de justicia fundada en un conjunto de leyes único. Si la Corona 

pretendía limitar la autonomía de las distintas entidades corporativas, la justicia fue una 

de las vías por las que pensaba ese objetivo como viable. “Los proyectos de mejorar la 

eficiencia de la sociedad, fomentar la economía y reacomodar la ecuación entre la 

autoridad real, el clero y los diversos poderes fácticos y legales en la nación requerían 

una normativa legal clara e indiscutible”.728  

 Por cédula de 9 de mayo de 1776, Carlos III formó una junta encargada de 

elaborar lo que se denominaría Nuevo Código de las Leyes de las Indias. El producto de 

sus trabajos fue un nuevo Libro I de la Recopilación de Leyes entregado en 1790. 

Aunque no se aplicó, una cédula de 1792 estableció que su contenido se fuera poniendo 

en uso y práctica, cuestión complicada debido a que no se promovió su difusión.729 Aun 

sin que el intento llegara a concretarse, se puede ver el reconocimiento de un problema, 

la dispersión en materia legislativa, y una posible solución que conllevaba la inclusión 

de una política que favoreciera los nuevos intereses de la Corona.  

 La elaboración de un código único fue un objetivo ambicioso, pero dentro de la 

evolución de lo que se ha llamado la “revolución jurídica” en la época moderna, esa era 

sólo parte, implicaba además una mejor tipificación de los delitos, un progresivo 

desarrollo legislativo, institucional y administrativo y el avance de la profesionalización 

                                                           
728 CONNAUGHTON, “La búsqueda del código jurídico y la forja del canon de reforma político-

religiosa…”, p. 353. 
729 HERA, “El regalismo indiano”, p. 435. 



256 

 

de los cuerpos y oficiales de justicia.730 Tomando en cuenta todos esos factores y 

dificultades, la evolución de la forma de impartir justicia estaba lejos de lograr cambios 

significativos. En el ámbito jurídico hubo una crítica sobre la costumbre como elemento 

que normaba la vida de los súbditos. La nueva óptica legal se asociaba con términos 

como “método”, “razón”, “derecho natural”, “código”, “principios” y se contraponía 

con la práctica del ius commune en el que las excepciones y los privilegios eran 

comunes.731 Sin embargo, la consecución de tales objetivos se alejaba de una realidad en 

que la doctrina religiosa tenía un peso enorme y se tenía una consideración especial a la 

fe y deferencia para con el clero.732 En la Monarquía hispánica la búsqueda de tales 

objetivos tomó énfasis a fines del siglo XVIII con el pensamiento ilustrado. Además de 

la configuración de un código que sirviera de guía para administrar justicia, otro 

elemento importante eran los oficiales. Los abogados reales debían ser los conductores 

del nuevo pensamiento733 y aunque no contaban con el deseado código único para 

administrar aquella en su decisiones, se denotaba la intención de favorecer la reforma 

intentada por la Corona.  

El regalismo se hizo presente en el ámbito de la justicia porque los abogados 

reales se centraron en cuestiones de soberanía, en el poder temporal del monarca y en la 

aplicación universal de las leyes; estos argumentos fueron evidentes a partir de 1790.734 

Una de las cuestiones sobre las que se pretendió afirmar la autoridad real fue la 

inmunidad eclesiástica que reservaba “la corrección y castigo de las conductas 

delictivas de los clérigos a los tribunales episcopales o a los superiores de las 

comunidades religiosas”.735 La crítica contra esa exención se justificó en que permitía 

sustraer de la potestad regia a un importante sector de la población y que los jueces 

eclesiásticos procedían con poco rigor contra los clérigos indisciplinados.736 Para las 

                                                           
730 MANTECÓN, “Usos de la justicia y arbitraje de los conflictos en el antiguo régimen…”, pp. 212 y 213.  
731 CONNAUGHTON, “La búsqueda del código jurídico y la forja del canon de reforma político-

religiosa…”, pp. 353 y 354.  
732 CONNAUGHTON, “La búsqueda del código jurídico y la forja del canon de reforma político-

religiosa…”, p. 355.  
733 CONNAUGHTON, “La búsqueda del código jurídico y la forja del canon de reforma político-

religiosa…”, p. 382.  
734 CONNAUGHTON, “La búsqueda del código jurídico y la forja del canon de reforma político-

religiosa…”, p. 385. 
735 ESCAMILLA, “Inmunidad eclesiástica y regalismo en Nueva España a fines del siglo XVIII”, p. 48. 
736 ESCAMILLA, “Inmunidad eclesiástica y regalismo en Nueva España a fines del siglo XVIII”, p. 48. Apud. 

FARRIS, La Corona y el clero en el México colonial, p. 107. En España el tema se discutió con ahínco a 



257 

 

autoridades seculares el descuido de las autoridades eclesiásticas en procurar la 

disciplina del clero justificaba la intervención en procesos en los que se juzgaba a 

miembros suyos que, a fin de cuentas, eran súbditos del rey. Sin embargo, el tema de 

terminar con la inmunidad sólo quedó en debate público y no tuvo consecuencias en la 

práctica de la justicia.737  

No es la intención de esta investigación abundar sobre el intento de reforma 

judicial mencionado, pero es un factor que puede servir de epílogo al análisis de la 

práctica judicial aquí esbozado. Dado el engranaje de prácticas, negociaciones, 

intenciones, intereses y argumentos que reflejaban las ideas políticas, creencias y 

concepciones del orden social, es difícil considerar primero la aplicación de un código 

único de leyes y, después, una manera eficiente de ponerlo en práctica. La costumbre a 

finales del siglo XVIII seguía siendo uno de los principales fundamentos con base en el 

cual se trataban de defender derechos y privilegios. Por otro lado, también seguía siendo 

constante la reiteración de edictos y leyes que hacía patente su infracción.  

Traslosheros ha planteado que en el siglo XVII la justicia fue una “vía 

privilegiada para reproducir el orden social, toda vez que suponía la salvaguarda y 

actualización de los pactos que sustentaban a la Monarquía Hispánica en Indias”.738¿Qué 

se puede decir del siglo XVIII? A la luz de los procesos analizados, se puede corroborar 

la presencia de una continuidad en lo tocante a la actualización de los pactos, pero 

dentro de ella también está el germen de la reforma, es decir, de la intención que esos 

pactos se apegaran a la ley escrita y a las nuevas disposiciones del régimen borbónico. 

 

 

 

 

                                                                                                                                                                          
partir de un asesinato cometido por fray Pablo de san Benito en 1774. El proceso desembocó en la 

elaboración de una detallada instrucción sobre el caso para servir de precedente a otros que se 

incorporó al proyecto del Nuevo Código de las Leyes de Indias. Ésta fue retomada en Nueva España en 

1790 cuando fray Jacinto Miranda asesinó al padre comendador del convento de Nuestra Señora de la 

Merced de la ciudad de México.  
737 ESCAMILLA, “Inmunidad eclesiástica y regalismo en Nueva España a fines del siglo XVIII”, pp. 57 y 65.  
738 TRASLOSHEROS, “Armonía de voluntades. Potestades eclesiástica y secular en la Nueva España”, p. 
57. 



258 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TERCERA PARTE 

LAS CORPORACIONES Y EL VECINDARIO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



259 

 

Capítulo 5. La feligresía en la conformación del régimen:  

corporaciones, culto y patrocinio 

 

El régimen corporativo eclesiástico de la Monarquía católica era la base que permitía la 

sacralización del territorio y la recreación de la serie de rituales y ceremonias religiosas 

que daban ritmo a la vida de los católicos y hacían explícito el orden social. Dos son los 

elementos en los que se puede notar su influencia en la configuración de un territorio: la 

creación de un aparato simbólico que daba identidad y prestigio y el flujo de recursos 

económicos que permitió subsistir a varias corporaciones.  

 Las corporaciones eclesiásticas integrantes de ese régimen interactuaban con los 

vecinos de una población mediante relaciones de patrocinio, transacciones económicas, 

compromisos morales, asistencia hospitalaria, atención sacramental, etc. Además, 

permitían reforzar los lazos comunitarios entre el vecindario y entre grupos específicos, 

así como encauzar las necesidades espirituales de la feligresía. La integración de un 

régimen eclesiástico plurijurisdiccional amplió la oferta de corporaciones a las que el 

vecindario de Toluca tenía acceso, reforzando el funcionamiento de la parroquia-

doctrina (una unidad administrada por regulares), pero en la que cada vez se mostraba 

más la injerencia del clero secular y la participación de los seglares. Ante una Corona e 

Iglesia que deseaban realizar una reforma del clero, los lazos con la población fueron 

vitales para las corporaciones eclesiásticas que aspiraban a reforzar su posición y 

sobrevivir a los embates que las orillaban a la formalidad en términos legales, así como 

a demostrar su utilidad en términos sociales.  

 Se puede plantear una relación de mutuas influencias entre clero y feligresía o 

vecindario. El primero marcaba con su impronta a las urbes y proveía una serie de 

ministerios religiosos, mientras que la segunda se benefició de ello, pero también tuvo 

la oportunidad de participar activamente en la definición de sus formas de religiosidad y 

búsqueda de la salvación. Los conventos fueron puntos de referencia dentro de las 

ciudades tanto en términos de urbanidad como de sociabilidad, en ellos confluyeron 

esfuerzos colectivos, grupos de personas, recursos económicos y elementos de 

identidad.  

Antonio Rubial plantea que los religiosos ayudaron a forjar los símbolos de las 

identidades urbanas, pero no fue entre ellos donde cuajaron los discursos patrios más 

acabados. “Éstos sólo podían surgir en aquellas corporaciones mejor vinculadas con los 



260 

 

sectores e intereses locales: los cabildos de las catedrales, el clero secular de las 

parroquias, el ayuntamiento, las cofradías”.739 Esto por lo que hace a la escritura de 

discursos patrióticos. Otras maneras de forjar símbolos identitarios fueron la promoción 

de venerables locales y festividades, y la construcción de conventos que contribuyeron a 

dar “forma” y lustre a las urbes; aunque éste no fuera su objetivo per se sino que 

formaban parte del aparato propagandístico de cada orden. Fueron estos últimos 

elementos los que ayudaron a los vecinos a arraigarse a la villa de Toluca, entendida 

como cuerpo sagrado y político, mediante el apego a corporaciones, devociones, 

prácticas y lugares.  

Como se ha visto en el capítulo dos, más allá de formalidades sobre el título, los 

vecinos tenían bien arraigada la percepción de la ciudad y el sentimiento de pertenencia 

como vecinos. Esas cuestiones eran visibles en momentos como las celebraciones 

religiosas, en las que todos los sectores se podían percibir como parte de un todo, un 

todo local respecto de la villa y un todo general respecto de la Monarquía que avalaba 

ese orden.  

 

5.1. Vínculos corporativos: los seglares y sus corporaciones 

 

Las corporaciones de seglares fueron una instancia mediante la cual las órdenes 

religiosas se vinculaban a la feligresía, justificaban su presencia, recibían recursos 

económicos y ayuda en su ministerio. Así como el intento de reforma eclesiástica se 

reflejó en la intención de la autoridades seculares y eclesiásticas de ejercer un mayor 

control, también se puede ver una reconfiguración promovida desde los mismos 

seglares y las órdenes religiosas que buscaron nuevas formas de asociación para reforzar 

sus vínculos.  

 

5.1.1. La proliferación de cofradías y su reforma  

 

La recuperación demográfica de finales del siglo XVII en el reino de Nueva España 

contribuyó a la demanda de servicios espirituales y a la diversificación de corporaciones 

que dieran respuesta a las necesidades materiales y espirituales. Ya se ha mencionado 

que el final de aquel se significó por la llegada de nuevas órdenes religiosas a la villa de 

                                                           
739 RUBIAL, “Puebla y Querétaro, dos identidades patria”, p. 265.  



261 

 

Toluca como la orden de San Juan de Dios y la de los Carmelitas Descalzos. De igual 

manera, se emprendió la fundación de nuevas cofradías como la de San Nicolás y la de 

Santa Ana y la refundación de otras como la de las Ánimas Benditas del Purgatorio a 

finales de dicha centuria e inicios de la siguiente respectivamente. La primera fue 

fundada en el altar de la iglesia parroquial en 1691 a solicitud de un grupo de vecinos 

para formalizar la festividad que ya realizaban al santo en cuestión.740 La segunda fue 

fundada en 1701 por los indios.741 La tercera reformuló sus constituciones en 1709 por 

considerar que eran “diminutas y onerosas”.742  

 Toluca fue el curato que más cofradías tuvo en el valle del mismo nombre. 

Incluso en el ámbito del arzobispado también se distinguió. Fue la consecuencia de 

concentrar el núcleo de población más grande en la región, pero también es muestra del 

impacto de ese tipo de agrupaciones entre los vecinos y la manera como la orden de San 

Francisco las promovió. Según cifras de Rodolfo Aguirre, Toluca fue la población que 

contó con el mayor número de asociaciones piadosas del arzobispado de México entre 

1680 y 1750, sólo por debajo de las que se fundaron en la ciudad de México (253). 

Menciona que tuvo 35 corporaciones: 34 cofradías y una orden tercera.743 A esta cifra 

hay que agregar la Tercera Orden y las tres cofradías fundadas en el convento 

carmelitano: Nuestra Señora del Carmen, Jesús Nazareno y San Juan de la Cruz.744 Ese 

                                                           
740 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja 84, vol. 5, ff. 1-11. Libro de la cofradía de San Nicolás 

Tolentino, 1691-1736. 
741 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja 84, vol. 1, f. 1. Libro de la cofradía de Santa Ana, 1701-1708. 

Los gestores de la fundación fueron Juan Cristóbal, Gaspar de Santiago, don Gaspar de Santiago 

(homónimo del anterior), don Diego Felipe, don Miguel Francisco, Francisco Felipe, Gaspar de Santiago, 

don Agustín Miguel, don Nicolás de la Cruz, Hipólito de Santiago, Manuel Francisco, Hernando Ventura, 

Nicolás de Santiago, Pedro de la Cruz, Hilario de Santiago, José de la Cruz, Antonio Félix, Gregorio de 

Santiago, Tomás de la Cruz y don Nicolás de San Juan. 
742 Fueron aprobadas el año siguiente con algunas modificaciones en cuanto a las celebraciones 

religiosas. APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja s/n, vol. s/n, ff. 1-23. Libro de la cofradía de las 

Benditas Ánimas del Purgatorio, 1677-1791.  
743 AGUIRRE, Cofradías y asociaciones de fieles en la mira de la Iglesia, pp. 37, 242 y 243. Sus fuentes son 

los libros de visita de los arzobispos Francisco Aguiar y Seijas (1683-1687) y José Lanciego Eguilaz (1715-

1722) y expedientes sobre el subsidio eclesiástico (1703-1746).  
744 Parece ser que la de San Juan de la Cruz tuvo una existencia efímera. En 1734 todavía existía por la 

mención que hace de ella la cofrade Gertrudis Gregoria Rivera. Esta mujer también fue integrante de las 

cofradías de Santa Febronia y Nuestra Señora de la Merced. Esta última advocación nos hace suponer 

que probablemente esa cofradía se estableció en el convento mercedario. AGNEM, Sección histórica, 

Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 69, leg. 1, ff. 2v-4. Testamento de doña Gertrudis Gregoria Rivera, 

1734.  



262 

 

número fluctuaría debido a la fundación de algunas y a la desaparición de otras. Para la 

segunda mitad del siglo XVIII sólo se tiene registro de 28 agrupaciones de este tipo.745  

En el capítulo anterior se plantearon los conflictos que surgieron a raíz de la 

fundación de cofradías en el convento de la Concepción de los Carmelitas Descalzos en 

1708-1710. Además de los vínculos establecidos entre la población española y los 

carmelitas descalzos, la fundación de la cofradía de Jesús Nazareno en 1731 significó 

una estrecha relación entre los indios y la orden, algo no muy bien aceptado por los 

franciscanos, que volvieron a inconformarse. Los indios encontraron en la cofradía un 

medio de asociación útil a sus necesidades espirituales y sociales. Además del religioso, 

otro motivo para la fundación de la cofradía pudo ser que los naturales la promovieran 

como un espacio de decisión, poder e identidad propios; hay que tomar en cuenta que, si 

bien a este grupo no le estaba vedado formar parte de la cofradía carmelitana del 

Carmen, no la “sentían como suya” posiblemente porque al frente de ella predominaron 

personas de otros grupos sociales (españoles y mestizos).746  Dicha asociación fue útil a 

los carmelitas para reforzar su posición en la villa, mientras que permitió a los indios 

fomentar lazos de solidaridad y hermandad entre el barrio de Huitzila (lugar de 

procedencia de sus fundadores) y otros pueblos cercanos. 

Cada corporación experimentaba la necesidad de reflejar su presencia en la 

“forma” de la ciudad, es decir, hacer visible su territorialización. Así, el establecimiento 

de cofradías, órdenes regulares y terceras órdenes acarreó la construcción de conventos, 

iglesias, ermitas, altares y capillas. Sin embargo, varias cofradías adolecieron de 

inestabilidad económica al no contar con bienes considerables, esto determinó su 

desaparición sobre todo en el siglo XVIII. Entre las que desaparecieron estaba la 

cofradía de Santa Efigenia fundada por negros y mulatos en el convento de la orden de 

San Juan de Dios de Toluca en 1698.747 En la visita arzobispal de 1775 de Alonso 

Núñez de Haro, dicha corporación fue extinguida por el mal estado en que estaba y por 

su informalidad. Se dispuso que fuera agregada a la cofradía de Nuestra Señora del 

                                                           
745 En el valle de Toluca había 75 cofradías a fines del siglo XVIII, 28 de ellas estaban en el curato de 

Toluca y todas, con excepción de las tres del convento carmelita y la del convento juanino, estaban a 

cargo de los franciscanos. MEJÍA, Las cofradías en el valle de Toluca y su relación con el crédito, 1794-

1809, p. 38. 
746 VICTORIA, Breve historia del convento e iglesia del Carmen de Toluca, p. 89. 
747 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja 85, vol. 1, ff. 1-2. Libro de la cofradía de Santa Efigenia, 

1698-1709.  



263 

 

Rosario y Ánimas Benditas del Purgatorio fundada por españoles.748 La diferencia entre 

los grupos que integraban ambas corporaciones pudo haber sido un inconveniente para 

la unión porque sucedía que algunas corporaciones no querían integrarse al perder el 

poder de decisión sobre sus bienes y la posición de la advocación titular dentro de la 

cofradía. Era común mantener una separación entre cofradías de la misma advocación 

debido a su composición; por ejemplo, en Toluca hubo una cofradía de San Nicolás 

Tolentino integrada por españoles y una con el mismo título, pero integrada por 

indios.749 

Otro ejemplo de esa estrategia de reducción de cofradías fue la cofradía de Santa 

Ana, la de las Benditas Ánimas de indios y la de Nuestra Señora de los Dolores que 

fueron extinguidas y agregadas a la de Nuestra Señora del Rosario y Ánimas Benditas 

del Purgatorio el 26 de mayo de 1775.750 Las asociaciones de Santa Ana y la del Rosario 

eran abiertas, es decir, no restringían el ingreso de personas, pero la primera fue fundada 

por indios y la otra estaba integrada por hispanos. Con la fusión de ambas corporaciones 

se promovía la integración de vecinos de distintos grupos, lo cual no siempre fue bien 

visto por los cofrades.  

Con la visita arzobispal de 1775 varias cofradías que tenían problemas 

económicos o que no estaba erigidas formalmente quedaron condicionadas a la 

extinción. Varias de las de Toluca, fundadas por españoles, habían desaparecido porque 

ante las epidemias muchos cofrades habían fallecido insolventes.751 El último cuarto del 

siglo XVIII fue el periodo que determinó su destino. La reforma arzobispal que 

consistió en la reorganización de cofradías y en la agregación de algunas de ellas se 

                                                           
748 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja 84, vol. 6, f. 5. Libro de elecciones de la cofradía de Santa 

Efigenia, 1710-1726.  
749 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja 84, vol. 5, f. 8. Libro de la cofradía de San Nicolás Tolentino, 

1691-1756. Cuando la cofradía de indios pidió licencia de fundación en 1691, sólo se le reconvino que la 

procesión programada para el segundo viernes de Cuaresma se hiciera el cuarto, ya que en el segundo la 

cofradía de españoles tenía la costumbre de hacer su procesión y salir a pedir limosna.  
750 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja 84, vol. 1, f. s/n. Libro de la cofradía de Santa Ana, 1701-

1708; vol. 2, f. 29. Libro de la cofradía de Nuestra Señora de los Dolores, 1736-1771, y vol. 4, f. s/n. Libro 

de la cofradía de las Ánimas Benditas del Purgatorio de Tlacotepec, 1792-1805. La cofradía de los 

Dolores mencionada no cumplió con lo dispuesto por Manuel Rubio y Salinas en 1751 y tampoco 

celebró cabildo desde esa fecha. La de Tlacotepec era informal y estaba mantenida a expensas de los 

mayordomos por lo que el arzobispo Alonso Núñez de Haro la extinguió y dispuso que subsistiera como 

obra pía.  
751 BNINAH, Fondo franciscano, vol. 150, exp. 54, ff. 316-327. Informe anual del convento de Toluca, 

1776.  



264 

 

entrecruzó con la reforma de la Corona que pretendía la modificación de sus aspectos 

jurídicos: la elaboración y refrendo de sus constituciones, así como que su fundación 

cumpliera con la licencia del rey y la definición de la naturaleza de sus bienes como 

profanos. Dicha reforma fue implementada en Castilla primero, donde el obispo de 

Ciudad Rodrigo Cayetano Cuadrillero y Mota procedió a reformar, reducir y suprimir 

cofradías mediante la revisión de sus constituciones. Después de un informe sobre 

cofradías, una Real resolución de 1784 determinó que aquellas cofradías sacramentales 

y las que tuvieran aprobación eclesiástica y real podían subsistir, siempre y cuando 

renovaran sus constituciones ante el Consejo de Castilla.752 Fue ésta misma 

determinación la que se aplicó en las Indias; así que la informalidad de dichas 

corporaciones fue el punto vulnerable en el que las autoridades se enfocaron.  

El informe de cofradías del arzobispo Alonso Núñez de Haro (1794-1795) dio 

por extintas muchas cofradías. Posteriormente, la denuncia de la informalidad de las 

cofradías toluqueñas hecha por fray Francisco de Valverde acarreó una extinción por 

parte del rey. Según ese informe, en el arzobispado de México había 951 cofradías y 

hermandades, de las cuales se extinguieron 500 y 26 quedaron condicionadas. De las 28 

cofradías que había en Toluca sólo subsistieron seis: la del Santísimo Sacramento, la del 

Rosario, la de la Santa Veracruz y Nuestra Señora de la Soledad, la de Santa 

Febronia,753 la de Jesús Nazareno y la de Nuestra Señora del Carmen. Pero a raíz de los 

conflictos entre el padre guardián del convento franciscano, fray Francisco Valverde, y 

las cofradías, él mismo denunció ante el gobierno virreinal la falta de constituciones con 

que funcionaban las cofradías. En consecuencia, se extinguieron las asociaciones de 

Santa Febronia y la de la Veracruz por el innumerable número de cofradías que había y 

por considerarse un asunto de “gravedad”. Los bienes de dichas corporaciones debían 

                                                           
752 AGUILAR, “Las reformas arzobispal y monárquica de cofradías y otras asociaciones seglares en Ciudad 

de México…”, pp. 8, 9 y 78-94.  
753 Las cuatro cofradías dieron poder a don Jacinto Sánchez Tirado, agente de número del Consejo de 

Indias, para que solicitara la aprobación real. AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, 

Protocolos, caja 125, leg. 1, ff. 8v-10. Poder de la mesa de la cofradía del Santísimo Sacramento, 1796; ff. 

10v-13. Poder de la mesa de la cofradía de Santa Febronia, 1796; ff. 13v-15. Poder de la mesa de la 

cofradía de la Soledad y Veracruz, 1796, y ff. 16-18. Poder de la mesa de la cofradía del Rosario, 1796. La 

cofradía de indios de Jesús Nazareno también dio poder al mismo Sánchez para el mismo efecto. 

AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 125, leg. 1, ff. 18-20. Poder de la mesa 

de la cofradía de Jesús Nazareno, 1796. MEJÍA, Las cofradías en el valle de Toluca y su relación con el 

crédito, 1794-1809, pp. 36 y 47.  



265 

 

ser convertidos a reales y la Corona dispondría de ellos con fines de “piedad y 

religión”.754 

 Recientes estudios han mostrado la necesidad de matizar las reformas sobre las 

cofradías, ya que, si bien muchas de ellas fueron extinguidas, otras lograron sobrevivir 

incluso a las convulsiones desatadas con la guerra de independencia. La misma 

implementación de las medidas reformistas fue complicada debido a la falta de 

funcionarios que lo hicieran y la resistencia de las corporaciones. Incluso, no hubo una 

política uniforme sobre qué hacer con ellas.755 En el terreno práctico y local, fue difícil 

acabar con el apego a este tipo de corporaciones. La informalidad era un ámbito en que 

arraigaban muchas formas de religiosidad. En la villa de estudio, tenemos documentos 

que indican que la cofradía de indios de Jesús Nazareno sobrevivió a la reducción de 

cofradías de 1795 y siguió funcionando a principios del siglo XIX, al menos hasta 

1813.756  

 En la misma época del reformismo sobre las cofradías, algunos hermanos 

terciarios (labradores y comerciantes) de Toluca apoyados por la orden franciscana 

promovieron la fundación de la cofradía del Cordón de San Francisco en 1774 aunque la 

licencia del arzobispado fue otorgada dos años después. Esta corporación pretendía 

agrupar a los vecinos de todo el valle de Toluca sobre todo en vista de las restricciones 

de acceso que tenía la Tercera Orden de San Francisco. Tratando de reforzar los 

vínculos entre la orden seráfica y el vecindario, la cofradía ofrecía un número 

importante de indulgencias gracias a que estaría agregada a la archicofradía del mismo 

nombre instituida en 1585 en Santa Lucía, Roma. Se admitiría a todas las personas sin 

importar su sexo, condición, calidad, si eran ricos o pobres, libres o siervos, españoles o 

no. Incluso se estipuló que habría dos tipos de miembros, aquellos que pagarían medio 

                                                           
754 MEJÍA, Las cofradías en el valle de Toluca y su relación con el crédito, 1794-1809, pp. 124 y 125.  
755 AGUILAR, “Las reformas arzobispal y monárquica de cofradías y otras asociaciones seglares en Ciudad 

de México…”, p. 111. Menciona que para la ciudad de México no hubo una resolución definitiva sobre el 

destino de las cofradías por la dificultad de conformar un expediente exclusivo de la ciudad, mientras 

que en el caso de Guadalajara, el virrey determinó que las cofradías y hermandades podían continuar 

funcionando. CARVAJAL, “Devoción, utilidad y distinción. La reforma de las cofradías novohispanas…”, p. 

386. Plantea que por parte del Consejo de Indias tampoco hubo un criterio uniforme para conceder la 

licencia a las cofradías que lo solicitaron. Las reacciones de las autoridades reales y eclesiásticas fueron 

diversas, de manera que lo que alguna aprobaba podía ser reprobado por otra.  
756 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja s/n, vol. s/n, ff. s/n. Libro de la cofradía de Jesús Nazareno, 

1789-1811. Dos gastos de la cuenta de 1813 nos permiten decir que la membrecía de dicha corporación 

era nutrida. Ese año se pagaron 9 pesos 4 reales de la impresión de 100 patentes y 2 pesos 4 reales de 

200 estampas.  



266 

 

real semanario como cornadillo y aquellos que sólo darían medio real para su asiento, 

un real para la fiesta titular y un real para el sufragio general de los difuntos, pero que 

no tendrían derecho a la ayuda que la cofradía daba al momento de la muerte.757 Incluso 

se admitía que se pagara el medio real de cornadillo de manera semanal o quincenal, 

según las posibilidades de cada hermano.758 De esta manera, la orden franciscana 

persistía en su intento de hacer de la cofradía un medio de adhesión de la feligresía y de 

propaganda para su fundador. Su sede sería la capilla de la Tercera Orden, el padre 

director de la cofradía debía ser un religioso, los cofrades debían de fomentar el culto a 

san Francisco, colaborar en la fiesta titular, usar el cordón de san Francisco y ser 

enterrados con la mortaja del santo. Además, los hermanos sólo podían ganar las 

indulgencias compartidas por la archicofradía romana solamente si participaban en un 

viacrucis dirigido por los prelados seráficos o con su licencia.759 Sin embargo, a pesar 

de las intenciones de los fundadores, parece que la cofradía no se arraigó entre la 

población porque para finales del siglo XVIII ya no estaba en funcionamiento.  

En contraste, otras asociaciones pudieron renovarse y sobrevivir a crisis, como la 

cofradía de Nuestra Señora del Rosario que tuvo que reformar sus constituciones. Desde 

1745 no se habían efectuado elecciones a causa de la poca asistencia de cofrades y de 

los déficit en las cuentas; éstas volvieron a hacerse a partir de 1751.760 La 

diversificación de corporaciones religiosas experimentada a inicios del siglo XVIII se 

vio limitada para finales de la misma centuria por el reformismo y la necesidad de la 

orden franciscana y de los vecinos de contar con corporaciones con un carácter 

renovado y que dejaban atrás la religiosidad barroca. Sin embargo, surgieron nuevas 

corporaciones acordes con el espíritu de renovación que dieron cauce a la necesidad de 

asociación de las personas.  

                                                           
757 Archivo Histórico de la Provincia del Santo Evangelio (de aquí en adelante AHPSE), caja 54, Convento 

de Toluca, exp. 4, ff. 4-5. Fundación de la cofradía del cordón de Nuestro padre san Francisco, 1774. Los 

promotores fueron el bachiller don Manuel Gil, don Joaquín Martínez de Castro, don Pedro del Castillo, 

don José Antonio Martínez de Castro, don Juan de la Cruz Manjarrez, don Francisco de Ibarra, don 

Anastasio de la Cruz Manjarrez, don Agustín Calcaño, don José de Huergo, don José Caiguegui, don 

Francisco López de Cárdenas, don José Jiménez y don Baltasar Barranco. 
758 AHPSE, caja 54, Convento de Toluca, exp. 4, ff. 8 y 9. Fundación de la cofradía del cordón de Nuestro 

padre san Francisco, 1774. Aunque la ayuda al momento de morir para los que pagaban de manera 

semanal era de 25 pesos y para los que pagaban cada quince días sólo de 12 pesos 4 reales.  
759 AHPSE, caja 54, Convento de Toluca, exp. 4, f. 21. Fundación de la cofradía del cordón de Nuestro 

padre san Francisco, 1774. 
760 APST, Sección disciplinar, Comunicaciones, 1632-1891, caja 259, vol. s/n, Comunicaciones, 1696-1891, 

f. s/n. Cabildo de la cofradía del Rosario, 1751. 



267 

 

5.1.2. Terceras Órdenes y otras asociaciones de seglares: exclusivismo y 

renovación 

 

Al carecer de conventos femeninos en la villa de Toluca, las mujeres estuvieron 

limitadas en cuanto a opciones corporativas para vivir su religiosidad. Las cofradías 

fueron entidades en las que pudieron integrarse, aunque no en todas pudieron intervenir 

en la administración, pues los oficios recaían en hombres. Sólo algunas veces pudieron 

desempeñar un papel que les dio distinción y una tarea específica. En la cofradía de 

indios de San Nicolás Tolentino se elegía a tres mujeres para que fungieran como 

“madres”, una nombrada mayor y varias compañeras.761  Sin embargo, en las cofradías 

fundadas por españoles el rol de la mujer estuvo limitado a ser meras integrantes y a 

dedicarse a las actividades de conservación de los ornamentos de culto (limpiar las 

imágenes religiosas y lavar su ropa). Al parecer, las cofradías integradas por otros 

grupos como indios y mulatos fueron más propensas a dar un rol más protagónico a las 

mujeres. Por ejemplo, las cofradías de San Benito de Palermo, en su mayoría fundadas 

por mulatos, permitían que las mujeres se desempeñaran como mayordomas o síndicas 

(recolectoras de limosnas). Esa participación les permitió “reconstruir nuevos vínculos 

de afinidad o de vecindad, participar en las actividades asistenciales, en los actos 

religiosos, y en las fiestas del santo patrón”.762  

Así como a inicios de siglo se experimentó un momento de reforma y fundación 

de cofradías como se vio en el capítulo anterior, en la década de 1730-1740 se puede 

hablar de otro proceso similar marcado por el surgimiento de otras corporaciones de 

seglares: la Tercera Orden carmelitana y el beaterio de doncellas españolas.763 Fue en 

                                                           
761 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja 84, vol. 5, ff. 1-11. Libro de la cofradía de San Nicolás 

Tolentino, 1691-1736. También algunas mujeres intervinieron como fundadoras de dicha corporación: 

María Jerónima, Francisca Antonia, María de la Cruz, María Angelina, María Salomé, Clara María, 

Francisca Agustina, Angelina Leonor, Elena de la Cruz, María la de los Reyes, Ana Francisca, María 

Francisca y Melchora María. En 1691 la madre mayor elegida fue María Jerónima y sus compañeras 

Francisca Antonia, Elena de la Cruz, María de la Cruz, María Angelina y Clara María.  
762 CASTAÑEDA, “Piedad y participación femenina en la cofradía de negros y mulatos de San Benito de 

Palermo en el Bajío novohispano, siglo XVIII”, pp. 3, 6 y 11. El término de “madre” se usaba para hacer 

referencia a mujeres elegidas para realizar ciertas faenas o tareas. En la cofradía de San Benito de San 

Miguel el Grande eran entre tres y nueve y se dedicaban a recolectar la limosna, preparar la comida y 

participar en las procesiones.  
763 En esa misma década se dio la reforma de las constituciones de la cofradía del Santísimo Sacramento 

porque parece que sólo se regían por la costumbre y querían reglas “en forma”. AGNEM, Sección 



268 

 

estas corporaciones donde las mujeres encontraron un medio corporativo en el cual su 

papel no se limitó a ser el de meras integrantes. En las terceras órdenes fungieron como 

prioras, superioras, definidoras, maestras de novicias, celadoras, sacristanas y 

enfermeras, mientras que en el segundo pudieron recluirse para ejercitarse 

espiritualmente.764  

 La Tercera Orden franciscana se fundó en una capilla en el atrio de la iglesia 

parroquial de Toluca. No se conoce con exactitud la fecha de fundación, pero por 

algunos legados testamentarios, se sabe que en la primera década del siglo XVIII estaba 

realizando una obra de tal envergadura que fueron varios los donantes que aportaron 

recursos, posiblemente para la capilla.765 Estaba a cargo de un fraile que fungía como 

comisario, su función era predicar mensualmente a los terciarios en los días de cuerda, 

las cuaresmas y advientos, asistir algunas veces a sus ejercicios espirituales, dirigir sus 

juntas e impartir la absolución a los moribundos.766 Este tipo de corporaciones fueron 

significativas para expandir los lazos entre seráficos y seglares. En la provincia del 

Santo Evangelio, fueron varios los conventos que contaron con ella, según una relación 

de 1752: el de la ciudad de México, Texcoco, Xochimilco, Tlalmanalco, Toluca, 

Tochimilco, Tepeji, Teotihuacán, Alfaxayuca, Apam, Ozumba, Coatlinchan, Puebla, 

Cholula, la Asunción de Tlaxcala, Huejotzingo, Tepeaca, Quauhquechola, 

Tecamachalco, Tehuacán, Veracruz, Huamantla, Jalapa, Zacatlán, Quechola, Acatzingo, 

San Felipe Tlaxcala y Chiauhtempam.767 Poco menos de la mitad de los conventos de la 

                                                                                                                                                                          
histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 67, ff. 4-5. Poder otorgado por la mesa de la cofradía 

del Santísimo Sacramento a Juan de Huerta, 1731.  
764 Las prioras, subprioras y definidoras debían asistir a todos los hábitos de los hermanos y eran las 

primeras en comulgar después de ellos. Las enfermeras debían asistir a los hermanos y hermanas 

administrándoles los medicamentos, velándolos y ejercitando en ellos las obras de piedad que desearan. 

Las sacristanas debían cuidar que la ropa de la tercer orden estuviera en orden y con limpieza. CEHM-

Carso, Fondo CCCLIII. Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas Descalzos, rollo 

47, ff. 7-8. Libros manuscritos. Anexos. Orden Tercera, 1. Libro de la fundación de la Tercera Orden de 

Nuestra Señora del Carmen, 1736-1812.  
765 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 63, leg. 1, ff. 7v-16. Testamento del 

bachiller don Juan de Peraza, 1716 y ff. 103v-107. Testamento de don Simón de Medrano y doña 

Magdalena Marques, 1716. 
766 BNINAH, Fondo franciscano, vol. 149, exp. 32, f. 1v. Informe sobre el convento de Toluca, s/f.  
767 BNMFR, Archivo Franciscano, caja 89, exp. 1377.5, ff. 36-38. Lista de conventos conservados, 1752. 

Los que no contaban con tercera orden eran: Tlatelolco, la Milpa, San Cosme, Tepepulco, Huejutla, 

Tecomic, Temamatla, Calpulalpan, Tepepam, Mexicalzingo, Nativitas de México, Chapultepec, Iztacalco, 

Santa Marta, Huertas, San Gregorio, Tecaxic, Actopan, Acatlán, Tetepilco, Topoyanco, Totomihuacán, 

Nativitas de Tlaxcala, Tecali, Atlihuetzia, Amozoc, Atlancatepec, Hueyotlipam, San Juan Tlaxcala, 



269 

 

provincia del Santo Evangelio contaban con dicha corporación que era a la que se cedía 

la administración de las obras pías; en su ausencia se le confiaba al síndico en vista de la 

imposibilidad de los religiosos franciscanos para administrar bienes.  

  La Tercera Orden de los Carmelitas Descalzos se fundó en 1737. La iniciativa 

fue apoyada por un grupo de dieciséis cofrades de Nuestra Señora del Carmen que 

deseaban se incrementara el culto a la virgen.768 Su fundación significó de nuevo el final 

de la exclusividad que tenía la Tercera Orden de San Francisco y con ello, sobrevinieron 

conflictos de jurisdicción como el mencionado en el capítulo anterior relacionado con la 

doble afiliación de los terciarios. Los requisitos de la Tercera Orden carmelitana indican 

un proceso más complicado para acceder que el de varias cofradías, porque los 

aspirantes tenían que presentar una solicitud. Se hacía un interrogatorio sobre cada 

aspirante a tres testigos; tenía que ver con su genealogía, si provenía de una familia 

cristiana, si tenía parientes moros, moriscos, judíos y herejes; si era español “sin 

macula, raza ni mixtura alguna tenidos por limpios y como tales respetados en la 

república”; si él o su familia había tenido oficio mecánico e indecente en el lugar en que 

habitaban y si habían ocupado cargos honoríficos; si era buen cristiano. Si eran 

aceptados después de cumplir un año de noviciado eran examinados sobre la regla de la 

orden y si aprobaban podían profesar. En la Tercera Orden, los integrantes podían 

ejercitase en el culto de las devociones carmelitanas, pero también obtener ayuda y 

asistencia en caso de enfermedad o muerte y ejercer la caridad al atender el hospital y la 

cárcel.769  

                                                                                                                                                                          
Tezcalac, Calpan y Quautinchan. Aunque este informe no contiene a todos los conventos de la provincia. 

Olivia Moreno también menciona que hubo tercera orden en Cuernavaca, Tepeyac, Cuauhtitlán y 

Chalco. Para finales del siglo XVII tenían presencia en 19 villas y ciudades. MORENO, “Una lectura de la 

devoción seglar en Nueva España, p. 346.  
768 CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas 

Descalzos, rollo 47, ff. 1-3. Libros manuscritos. Anexos. Orden Tercera, 1. Libro de la fundación de la 

Tercera Orden de Nuestra Señora del Carmen, 1736-1812. Los vecinos promotores fueron: el bachiller 

Felipe Ruiz de Pastrana, don Juan Antonio Palazuelos Perea, don Antonio Norzagaray, don Miguel de 

Laya y Torre, don Miguel de la Peña, don Antonio Aguirre Mendieta, don Bernardino de Almonacid, don 

Juan Francisco de Arroyo, don Juan Farfán de los Godos, don Martín de Arroyo, don Luis Rodríguez, don 

Baltazar de Murga, don Juan Francisco del Rivero Palacios, don Juan Antonio de Sotomayor, don Martín 

de Cayacuegui y don Pedro de Trigo y Baamonte.  
769 CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas 

Descalzos, rollo 47, ff. 3-8. Libros manuscritos. Anexos. Orden Tercera, 1. Libro de la fundación de la 

Tercera Orden de Nuestra Señora del Carmen, 1736-1812. Los terciarios debía de cuidar de que los 

enfermos hicieran su testamento ayudando a su “bien morir”.  



270 

 

 Las terceras órdenes estuvieron exentas de la visita arzobispal por privilegio 

papal, asimismo no estuvieron incluidas en las políticas reformistas del arzobispado 

tocantes a organizaciones de seglares. Estaban más sujetas a la autoridad de las órdenes 

religiosas que a la diocesana. Aunque la Corona sí las tomó en cuenta para que se 

ajustaran a la legislación y exigió la aprobación real.770 Además de la restricción en los 

criterios de acceso, la Tercera Orden promovía la vigilancia permanente de la conducta 

de los terciarios gracias a los llamados celadores que eran los encargados de corregir a 

quienes faltaran a las reglas y estatutos.771 Esta búsqueda de la disciplina y el especial 

cuidado de cumplir con la comunión será un rasgo que también puso en práctica otro 

tipo de asociaciones como lo fueron las Escuelas de Cristo. 

Frente a las cofradías asociadas con la religiosidad barroca, se puede apreciar la 

aparición de otro tipo de corporaciones como las Escuelas de Cristo y las asociaciones 

de esclavos del Santísimo Sacramento. Fueron varias las corporaciones que 

promovieron, en el siglo XVIII, la adoración al Santísimo; pero, además, fomentaban 

entre sus integrantes un patrón de conducta y disciplina y una religiosidad moderada en 

comparación con la fervorosa de la sociedad barroca. Otra característica que se les 

puede atribuir es que no pedían cuotas periódicas a sus integrantes, haciendo más 

flexible la afiliación a diferencia de las cofradías. Liberar de esa carga económica a sus 

miembros pudo haber fomentado la simpatía entre el clero y la Corona. Otras nuevas 

corporaciones con esa devoción fueron las congregaciones de cocheros del Santísimo y 

las congregaciones del Alumbrado y vela.772 Para el clero, el surgimiento de nuevas 

corporaciones significó la renovación de pactos con la feligresía. Si bien tenían un 

carácter de hermandad parecido a las cofradías, estas nuevas corporaciones implicaban 

lazos de fidelidad con la parroquia, ya que ayudaban a solventar los gastos del culto al 

                                                           
770 AGUILAR, “Las reformas arzobispal y monárquica de cofradías y otras asociaciones seglares en Ciudad 

de México…”, p. 228.  
771 CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas 

Descalzos, rollo 47, ff. 4-10. Libros manuscritos. Anexos. Orden Tercera, 1. Libro de la fundación de la 

Tercera Orden de Nuestra Señora del Carmen, 1736-1812. 
772 Los cocheros tenían el compromiso de acompañar al viático en vista de los enfermos y las 

procesiones de Corpus. El acompañamiento era en el estribo de la estufa, estaba restringido a los 

varones capaces de dicho empleo y obligaba a la portación de una insignia. Por su parte, los institutos 

del Alumbrado y Vela dedicaban media hora diaria a velar y rezar frente al Santísimo Sacramento 

mientras las iglesias estuvieran abiertas. CARVAJAL, “Devoción, utilidad y distinción. La reforma de las 

cofradías novohispanas…”, pp. 380 y 381.  



271 

 

Santísimo y fomentaban vínculos de dirección espiritual fundamentados en la vigilancia 

de la conducta.  

Las congregaciones sacramentales, además de promover la devoción al símbolo 

por excelencia de la Monarquía hispánica, el Santísimo Sacramento, quedaron fuera de 

la reorganización de que fueron objeto las cofradías en el último cuarto del siglo XVIII. 

Las razones fueron su reciente creación, que cumplieran con los requisitos de fundación 

legales, la solemnidad que ejercían en las ceremonias de elección, la prohibición de 

gastos superfluos, la protección real que pesaba sobre ellas, que sus bienes pertenecían a 

la esfera profana y que estaban exentas de las visitas hechas por el provisor del 

arzobispado.773  

 En la segunda mitad del siglo XVIII la orden franciscana encontró una 

estrategia para controlar las corporaciones de seglares. Aprobaron iniciativas de nuevas 

corporaciones como la Santa Escuela de Cristo y los esclavos del Santísimo 

Sacramento. Las Escuelas de Cristo eran de inspiración filipense y brindaban una 

instrucción religiosa similar a la de los ejercicios ignacianos, pero de forma 

moderada.774 El objetivo de estas Escuelas era promover la ortodoxia doctrinal entre sus 

miembros mediante: una instrucción religiosa “racional” y ejercicios piadosos como 

mortificaciones físicas, oraciones y la reflexión sobre la muerte de Cristo.775  

La Escuela de Santo Cristo de Toluca se originó en 1765 gracias a la iniciativa 

de un grupo de 27 vecinos y el aval de la orden de San Francisco.776 El procurador 

general de dicha orden, fray Juan Baptista Dosal, pidió la licencia de aprobación al 

arzobispo Manuel Rubio y Salinas, contando con la simpatía de la comunidad del 

convento. Para ello se convino en que el sota síndico George Mercado donara a la 

Escuela una capilla en el cementerio de la iglesia, llamada las Llagas de San Francisco, 

                                                           
773 AGUILAR, “Las reformas arzobispal y monárquica de cofradías y otras asociaciones seglares en Ciudad 

de México…”, pp. 233 y 234.  
774 AGUILAR, “Las reformas arzobispal y monárquica de cofradías y otras asociaciones seglares en Ciudad 

de México…”, pp. 52, 234 y 235. La primera que se fundó fue la del Hospital de San Pedro y San Pablo de 

Madrid el 26 de febrero de 1653 y en América fue la de Lima en 1660. En la ciudad de México hubo al 

menos hasta 1799, doce Escuelas de Cristo.  
775 BAZARTE Y CRUZ, “Santas escuelas de Cristo en la segunda mitad del siglo XVIII en la ciudad de 

México”, pp. 179 y 180. 
776 Entre los fundadores estuvieron seis frailes franciscanos, incluyendo al padre guardián del convento 

fray José de Herrera, el cura fray José de Islas y el ministro de terceros fray Antonio Alatrista. BPCEMFR, 

Colección Estado de México, núm. 218, f. 2. Libro donde constan las elecciones de la Santa Escuela de 

Cristo, 1772. 



272 

 

con un sitio para edificar la sala de ejercicios. Se estimaba conveniente para “el honor y 

gloria de las almas”, la edificación de la ciudad y el “lustre” del convento. Se pusieron 

las siguientes condiciones: que no podía darse otro uso a la capilla, que no abrieran 

puerta alguna que diera al exterior, que se siguieran las reglas de la Santa Escuela 

fundada en el convento grande franciscano de la ciudad de México, que el cargo de 

padre de obediencia se alternara entre los clérigos regulares y seculares y que se sujetara 

al gobierno del convento en todo lo relacionado con misas, sufragios, entierros y 

fiestas.777  

 Este tipo de corporaciones integradas por clérigos y feligreses tenía como 

objetivos promover la disciplina y los ejercicios espirituales e instruir a sus integrantes 

en las creencias católicas. Su misión era la enseñanza espiritual basada en el ideario de 

Trento, mediante ejercicios espirituales que buscaban la imitación de Cristo, y la 

formación de un cristiano sujeto a una disciplina rígida y a la autoridad del clero.778 La 

primera asociación de este tipo fue fundada en 1653 en Madrid y aprobada dos años 

después. En Nueva España se expandieron en el siglo XVIII. Para 1810 la ciudad de 

México ya contaba con doce Escuelas de Cristo fundadas a partir de 1721 y había otras 

dieciocho en otras ciudades de Nueva España.779 Fueron establecidas para españoles 

prominentes, pero poco a poco fueron integrando a personas de otros grupos.780  

Como rector de la agrupación -llamado obediencia- se nombró a fray José de 

Herrera y los diputados que ayudaban a dirigir las actividades eran dos diputados 

                                                           
777 APST, Sección disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, 1622-1858, ff. s/n y 1-14. 

Escritura de donación de capilla para la Escuela de Nuestro Señor Jesucristo, 1765. AGNEM, Sección 

histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja  97 s/c, leg. 3, ff. 96-115. Donación de capilla y sitio de 

tierra a la Escuela de Cristo por parte de la orden de San Francisco, 1766. El sota síndico actuó 

remplazando al síndico don Manuel de Ibarra que estaba impedido de dedicarse a los asuntos del 

convento. El síndico era el encargado de la administración de sus bienes, aunque la donación no la hizo 

a nombre de los regulares, sino del arzobispado por ser la silla apostólica a quien correspondía la 

propiedad de la misma.  
778 MARTÍNEZ, “Las Escuelas de Cristo de Elche y Orihuela”, pp. 13, 34 y 59.  
779 OHARA, “The Supple Whip: Innovation and Tradition in Mexican Catholicism”, p. 1383. Considera que 

estas corporaciones fueron un híbrido porque integraron la reforma con la costumbre.  
780 BAZARTE Y CRUZ, “Santas Escuelas de Cristo en la segunda mitad del siglo XVIII en la ciudad de 

México”, pp. 1 y 2. Hubo escuelas en la capilla de San José del convento de Nuestra Señora de la 

Merced, el atrio del convento de San Francisco, el convento hospital del Espíritu Santo, el Colegio de San 

Pedro, el hospital de Nuestra Señora de la Concepción y Jesús Nazareno, el convento de San Camilo 

Lelis, el Hospital Real de Naturales, la capilla de la Tercera Orden del convento de San Agustín, la iglesia 

de San Sebastián, la iglesia de Santa Cruz y Soledad de Nuestra Señora, la iglesia de la Santa Veracruz y 

el convento de Santo Domingo.  



273 

 

eclesiásticos (franciscanos) y dos diputados seglares, es decir, tanto clero regular como 

los feligreses fueron los encargados de vigilar el cumplimiento del instituto.781 La 

agrupación de clérigos y seglares hacía de este tipo de organizaciones un instrumento 

óptimo para reforzar los vínculos entre los franciscanos y los vecinos de Toluca, además 

de que permitió la asociación de clérigos seculares. Como sucedía en otras 

organizaciones de este tipo, la dirección (padres de obediencia y diputados primeros o 

segundos) se debía alternar entre clérigos regulares y seculares.782 Para la feligresía era 

una ventaja que no se pidieran cuotas obligatorias para pertenecer a esta entidad y que 

se conservaran las ventajas de otras corporaciones de seglares, como la oportunidad de 

distinguirse socialmente mediante el uso de cierto atuendo y gozar del acompañamiento 

de los hermanos en el momento de la muerte.      

Además de los dos diputados eclesiásticos franciscanos, eran varios los frailes 

afiliados a la ella, ya fueran de la orden seráfica o de otras como la de San Juan de Dios. 

Con el surgimiento de una nueva corporación se formalizaba y trataba de perpetuar la 

relación entre seglares, seculares y regulares franciscanos. Estos últimos no solo 

intervinieron en la dirección de la Escuela, sino que también retomaron la congregación 

para cumplir con su misión ya que impartían pláticas morales todas las noches de jueves 

del año en la capilla.783  

Tanto el beaterio como la Escuela de Cristo fueron corporaciones en las que el 

clero secular fue ganando espacio en la parroquia, aunque ésta siguiera dependiendo de 
                                                           
781 BPCEMFR, Colección Estado de México, núm. 218, ff. 1-5. Libro donde constan las elecciones de la 

Santa Escuela de Cristo, 1772. Los fundadores fueron: fray José de Islas, fray Antonio Alatriste, bachiller 

son Matías Eguiluz, fray Luis Berdeja, fray Andrés Granados, fray José Lince, bachiller don Alejo 

Betancurt, don Baltazar de Murga, don Juan José Hidalgo, don Cristóbal Gil, don Marcos de Piña, don 

Marcos Lechuga, don Bernardo de Leza, don Francisco Moreno, don Juan Garduño, don José Castañon, 

don Juan de Mondragón, don Agustín Calcaño, don Agustín Romero, don Pedro Pérez, don Antonio 

Rosel, don Francisco Frías, don Pedro Espinoza, don Antonio Lechuga, don Jacinto Guillardo y don 

Nicolás Santos Regil. El hermano obediencia era el encargado de hacer cumplir las constituciones, de 

dirigir las enseñanzas y ejercicios espirituales y de presidir y conducir las reuniones semanales. El 

número de diputados osciló entre cuatro y seis y tenían la función de examinar a los pretendientes que 

deseaban ingresar a la corporación. Además, contaban con una Junta de Ancianos, integrada también 

por clérigos y seglares, que se encargaba de discutir los asuntos que después de sometían a discusión 

del pleno -aunque a los primeros correspondían las decisiones finales- y castigar las faltas cometidas por 

los hermanos. MARTÍNEZ, “Las escuelas de Cristo de Elche y Orihuela”, pp. 14, 15 y 38. BAZARTE Y CRUZ, 

“Santas Escuelas de Cristo en la segunda mitad del siglo XVIII en la ciudad de México”, p. 182.   
782 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 97 s/c, leg. 3, ff. 96-115. Donación 

de capilla a la Escuela de Cristo, 1765. 
783 APST, Sección disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, Comunicaciones, f. 2. Informe 

del corregidor de Toluca al virrey, 1775.  



274 

 

los regulares. Los franciscanos colaboraron con ellos, pero recalcaban la sujeción a la 

que debían estar sometidos. Respecto a la Santa Escuela de Cristo pedían a los seculares 

el “mérito de la obediencia” y a los postulantes y fundadores que se “conformaran con 

el gobierno directorial del convento”.784 La Escuela de Cristo se proponía instituir un 

modelo de conducta religiosa, sus miembros debían fomentar su aprovechamiento 

espiritual y la edificación de los futuros hermanos. Hacían hincapié también en la 

devoción del Santísimo ya que se ocupaban de la “exposición” y adoración de éste y de 

que sus miembros cumplieran con la comunión de manera constate.785 Es decir, estaba 

basada en lazos de hermandad, pero también promovía una religiosidad interior que 

sirviera de ejemplo. Los colegiales estaban obligados a mantener la capilla bien 

adornada, con lámparas encendidas siempre y a costear todo gasto de manutención. La 

denominación de escuela indicaba un objetivo muy claro, la instrucción de los hermanos 

en la forma correcta de vivir la religiosidad. Esa instrucción implicaba pláticas en 

“estilo claro, sencillo y lleno de claridad sin sutilezas de conceptos ni sublimidad del 

discurso”.786 Promovían un modelo de religiosidad basado en la disciplina, agradable al 

clero que deseaba seguir contando con corporaciones de seglares que les permitieran 

acercarse a la feligresía, pero sin que fueran espacios de autonomía o de prácticas 

religiosas no acordes con una piedad austera.787 Además, la Santa Escuela de Toluca 

proyectaba pobreza y austeridad, rasgos no exclusivos ya que este tipo de corporaciones 

seguían un modelo de reglamentos. En consecuencia, la Escuela es un ejemplo que 

ilustra el nuevo tipo de religiosidad seglar que se trataba de fomentar. En sus juntas se 

acordó que la fábrica de ejercicios se hiciera con gran modestia, sin excederse en gastos 

                                                           
784 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 97 s/c, leg. 3, ff. 96-115. Donación 

de capilla a la Escuela de Cristo, 1765. 
785 APST, Sección disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, 1622-1858, f. 8. Escritura de 

donación de capilla para la Escuela de Nuestro Señor Jesucristo, 1765.  
786 BPCEMFR, Colección Estado de México, núm. 213, f. 10v. Libro de acuerdos, elecciones y apuntes de 

la Santa Escuela de Cristo, 1765.  
787 Al menos de manera pública porque este tipo de corporaciones también llegaron a usar prácticas 

como el ejercicio del banquillo (el participante se sentaba en un banco frente al altar y debía confesar 

públicamente sus pecados) o el de la muerte, ceremonia en la que se recreaba el momento de la muerte 

del disciplinante con lamentos y oraciones. BAZARTE Y CRUZ, “Santas escuelas de Cristo en la segunda 

mitad del siglo XVIII en la ciudad de México”, p. 186 y AGUILAR, “Las reformas arzobispal y monárquica 

de cofradías y otras asociaciones seglares en Ciudad de México…”, p. 238.  



275 

 

superfluos opuestos a la humildad de Cristo, de manera que todo se sujetara a la pobreza 

ordenada en las constituciones.788 

Este tipo de agrupaciones reforzaron la exclusividad ya que, para ingresar como 

aspirante era necesario que hubiera un lugar libre a subrogar (el número de hermanos 

era de 72). Cada persona debía someterse a un examen por parte de la “junta de 

ancianos”, incluso nadie podía ingresar a su capilla sin permiso del hermano mayor y se 

pedía a los hermanos que guardaran secreto sobre las juntas. Para ingresar, el hermano 

obediencia debía solicitar al aspirante algunos ejercicios de humildad, un diputado 

eclesiástico lo examinaba e instruía y los demás hermanos hacían un informe de su vida 

y costumbres. Aunque la práctica siempre dejaba espacio a la laxitud en los criterios de 

ingreso, por eso en 1774 se estipuló la debida obediencia de las reglas “para reforma del 

descuido y negligencia que se ha advertido”.789  

Este nuevo tipo de corporaciones alentaban una obediencia incuestionable por 

parte de los feligreses y una constancia en las prácticas religiosas como la comunión. Si 

bien agrupaban a clérigos, la base de su membresía era de seglares de manera que su 

desarrollo estuvo sujeto al apego de éstos. En los libros de la Escuela de Cristo de 

Toluca se puede apreciar como un problema constante la ausencia de hermanos en los 

ejercicios espirituales y, por consiguiente, varias expulsiones e ingresos. El flujo de 

miembros fue constante, así como la necesidad de esperar a que se desocupara un lugar 

para los aspirantes. El desapego de los hermanos podía ser causa de expulsiones; otras 

eran las ocupaciones diarias, los negocios, los viajes o los cambios de vecindad.790  

                                                           
788 BPCEMFR, Colección Estado de México, núm. 213, f. 3. Libro de acuerdos, elecciones y apuntes de la 

Santa Escuela de Cristo, 1765.  
789 BPCEMFR, Colección Estado de México, núm. 213, ff. 7v, 12v, 15, 29 y 30v. Libro de acuerdos, 

elecciones y apuntes de la Santa Escuela de Cristo, 1765. El tiempo de espera para poder ser admitido 

como hermano podía ser mucho, por ejemplo, Gregorio Medrano y Juan Antonio González tuvieron que 

cumplir con ciertos ejercicios espirituales durante año y medio y dos años y meses respectivamente, 

mientras que Januario Eguiluz y Manuel de Alba esperaron tres años. El número de integrantes debía ser 

de 72 pero hubo corporaciones que llegaron a tener casi 200. Como se puede ver hubo gran demanda 

por parte de la feligresía para unirse. BAZARTE Y CRUZ, “Santas escuelas de Cristo en la segunda mitad 

del siglo XVIII en la ciudad de México”, p. 181. OHARA, “The Supple Whip: Innovation and Tradition in 

Mexican Catholicism”, p. 1387. 
790 Se condenada la conducta de quienes no asistían a realizar los ejercicios de manera constante: su 

desamor, poco o ningún fervor y las continuadas faltas sin pedir licencia. Varios frailes abandonaron la 

corporación porque cambiaron de convento, otra razón de la ausencia fue por continuar estudios en la 

ciudad de México. Para mantener la relación de hermandad entre los integrantes se sancionaban las 

“murmuraciones y distracciones” ya que se habían presentado entre algunos hermanos. BPCEMFR, 



276 

 

Las cofradías novohispanas reprodujeron modelos de organización gracias a que 

tomaban como patrón las constituciones de las grandes cofradías citadinas o de las más 

antiguas, de esta manera, reproducían patrones de religiosidad y comportamiento. Otra 

manera de relacionarse fue agregarse a una corporación más grande de ese tipo. Esa 

misma situación se dio con las Escuelas de Cristo; tanto el retomar las reglas como el 

promover las alianzas fueron estrategias para formar vínculos de hermandad que 

sobrepasaran los límites de las parroquias sedes. En 1707 la Santa Escuela de Santiago 

Tianguistenco pidió hermanarse con la de Toluca, iniciativa que apoyó la mesa 

directiva. Estos lazos no sólo implicaban el cumplimiento de las constituciones 

establecidas, sino también de prácticas que fueran surgiendo; por ejemplo, desde la 

corporación de México791 se determinó aplicar parte de ejercicios de oración y sufragios 

comunes por la muerte de hermanos sin obligación de sufragios particulares. Eso se 

informó a la Escuela de Toluca por correspondencia y de ahí se pasó comunicación a la 

de Tianguistenco para que se les advirtiera que debían seguir esa misma práctica.792 

Podemos hablar entonces de que estas agrupaciones tenían un derecho formal común y 

uno consuetudinario.  

Durante la segunda mitad del siglo XVIII aparecieron en Nueva España 

congregaciones de cocheros como una variación de las cofradías sacramentales y como 

una forma renovada de culto al Santísimo Sacramento.793 Su función principal era 

promover la devoción titular y era tarea de sus miembros acompañar al Santísimo en 

procesiones costeando las “luces”.794 

La hermandad de esclavos de Toluca se fundó en 1768 con el objetivo de 

acompañar al Santísimo cuando saliera a visitar enfermos o en procesión. Estaban a 

cargo de ella tres hermanos mayores que debían promover la devoción y afiliación de 

feligreses. El decoro en las procesiones y fiestas era un objetivo cuidado por el clero y 

                                                                                                                                                                          
Colección Estado de México, núm. 213, ff. 8 y 19-29. Libro de acuerdos, elecciones y apuntes de la Santa 

Escuela de Cristo, 1765.  
791 El documento no menciona a cuál Escuela se refiere, pero se puede suponer que a su símil del 

convento de San Francisco, ésta fue fundada en 1724. BAZARTE Y CRUZ, “Santas escuelas de Cristo en la 

segunda mitad del siglo XVIII en la ciudad de México”, p. 199.  
792 BPCEM, Colección Estado de México, núm. 213, ff. 4v y 9. Libro de acuerdos, elecciones y apuntes de 

la Santa Escuela de Cristo, 1765.   
793 CARVAJAL, “Devoción, utilidad y distinción. La reforma de las cofradías novohispanas…”, p. 378.  
794 Se ha encontrado poca documentación que dé cuenta del funcionamiento de la congregación de 

cocheros del Santísimo, pero se puede decir que fueron una corporación que permitió la distinción 

social a sus integrantes.  



277 

 

las autoridades reales, máxime en las relacionadas con el Santísimo Sacramento, uno de 

los pilares de la fe cristiana. Buscando ese decoro, los esclavos del Santísimo trataban 

de limitar la conducta de sus integrantes durante las celebraciones, estos debían actuar 

con compostura y modestia. Dos hermanos, llamados celadores, eran los encargados de 

vigilar el buen orden durante las procesiones, tanto el de los hermanos como el de 

quienes no lo eran.795 Ese orden implicaba ir en “reposo silencio, compostura, modestia, 

atención y respeto […] sin chacotear, reír, mofar, murmurar”. Si era procesión que 

llevaba el viático, los acompañantes que no se quedaran a adorar al Santísimo debían 

retirarse lejos de la casa a conversar en voz baja sin risas ni gritos que escandalizaran y 

los que se quedaran no debían registrar la casa o tocar algo. Todo lo que causara 

escándalo sería reprimido y si se reprendía a algún hermano, tomándolo como reo, nadie 

debía entrometerse a defenderlo.796 Muchas de las conductas prohibidas y reprimendas 

se refieren al cuidado de la actuación de los esclavos en el espacio público y la sumisión 

a las jerarquías: lo determinado por el hermano mayor y los celadores. 

La creación de dicha corporación se enmarca en el momento de expansión de 

este tipo de asociaciones en el centro del reino de Nueva España. David Carvajal ha 

planteado que la primera de las congregaciones de cocheros del Santísimo se formó en 

Veracruz en 1748 y que en 1763 este tipo de asociaciones comenzó su exitosa difusión 

por las parroquias de la ciudad de México (Santa Catalina Mártir, la del Sagrario de la 

Catedral metropolitana que redactó constituciones en 1777, la de la parroquia de la 

Veracruz en 1789, la de Santa María la Redonda en 1791, la de San Pablo en 1793, la de 

San Miguel en 1789 y la de San Sebastián en 1813), en la villa de Lagos en 1786 y en 

Aguascalientes en 1797.797 Si tomamos en cuenta que las corporaciones de seglares 

afiliadas a la iglesia de Toluca habían tenido como modelo las de la ciudad de México, 

por ejemplo cofradías y terceras órdenes, en el caso de la congregación de esclavos del 

Santísimo Sacramento podemos hablar de una fundación temprana en relación a la 

capital. 

                                                           
795 Los oficios de la dirección recaían en tres hermanos mayores y hermanos celadores. 
796 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja s/n, vol. s/n, 1768-1811, f. s/n. Libro de los esclavos del 

Santísimo Sacramento, 1768. 
797 Carvajal, “Devoción, utilidad y distinción. La reforma de las cofradías novohispanas…”, pp. 380 y 381. 

La última no fue llamada específicamente congregación de cocheros sino del Alumbrado y Vela por lo 

que se entrecruzó con otro tipo de renovación del instituto del Santísimo Sacramento. Nacidas en la 

Corte de Carlos IV en 1789 las asociaciones del Alumbrado y Vela tuvieron como función dedicar media 

hora diaria a velar, es decir, a rezar ante el Santísimo Sacramento.  



278 

 

Si bien estaba basada en lazos de hermandad, la corporación de los esclavos 

también promovía una religiosidad interior, enfocada en la labor espiritual individual. 

Se pedía a los integrantes “preparar en su interior cada uno de por sí con toda humildad 

y reverencia procurando ser como un ángel”. Ese crecimiento individual no solamente 

contribuía a los miembros de la hermandad, sino que debía servir de ejemplo a la 

comunidad. Con un nuevo carácter, la continuidad también estuvo presente en dicha 

corporación porque seguía basándose en el pacto entre corporación y hermanos 

sustentado en la recompensa constante en lograr medios eficaces para alcanzar una 

buena muerte y, con ello, conseguir la salvación. Para ello prometían ayudar a los 

enfermos, en primer lugar, llevarle el viático en segundo dar asistencia para el entierro. 

 La Corona trató de ajustar las cofradías a la legislación vigente, por lo que en 

1783 comenzó en la Península ibérica con la llamada “recogida de constituciones” 

consistente en la formación de juntas para examinar las reglas de dichas corporaciones. 

A la par, el Consejo de Indias, apoyado por el clero, promovió que las cofradías pidieran 

la autorización real, de no ser así serían extinguidas.798 Se trató de conservar las 

cofradías del Santísimo Sacramento por su utilidad, porque era un culto emblemático de 

la Monarquía católica y porque ayudaban a la manutención del Santísimo y de las 

iglesias. Esta intención de favorecer a las agrupaciones de esta devoción permitió que 

nuevas corporaciones como las congregaciones de cocheros solicitaran y fueran 

favorecidas con la licencia real.799 De manera que en aras a promover una piedad más 

austera y un modelo de conducta, la Corona echó mano de las mismas corporaciones de 

seglares para su reforma. Ese fin guio las decisiones de los oficiales para evaluar las 

peticiones de fundación y revisar las constituciones. Corporaciones como las órdenes 

religiosas pudieron haber ayudado a la formación de ese otro tipo de agrupaciones para 

contribuir a la reforma pretendida por la Corona o por intereses más relacionados con 

reforzar los vínculos con la feligresía y así reforzar su posición. El caso de la villa de 

Toluca permite ver cómo el intento de reforma promovido desde las autoridades pudo 

empatar con una dinámica corporativa local susceptible del establecimiento de nuevas 

corporaciones para debilitar las que ya había o renovar cultos significativos para la 

Monarquía. Ante la competencia de franciscanos y carmelitas descalzos por mantener 

sus vínculos con la feligresía mediante asociaciones de seglares, la congregación de 

                                                           
798 Carvajal, “Devoción, utilidad y distinción. La reforma de las cofradías novohispanas…”, pp. 381-382. 
799 Carvajal, “Devoción, utilidad y distinción. La reforma de las cofradías novohispanas…”, p. 384. 



279 

 

esclavos del Santísimo Sacramento y la Escuela de Cristo fueron nuevos reductos en los 

que la orden de San Francisco pudo seguir ejerciendo su guía espiritual, ampliándola y 

diversificándola. 

De la misma manera se podría plantear la colaboración misma del clero regular 

en el proyecto de reforma de la Iglesia mediante la promoción de este tipo de 

asociaciones que, efectivamente, trataban de modificar aquellas formas de culto que 

parecían relajadas. Como lo muestran las constituciones de la asociación de esclavos del 

Santísimo de Toluca, efectivamente, se apegaron a un culto modesto y moderado. Sus 

miembros debían mostrar respeto en la procesión, no “chacotear”, reír, mofar, murmurar 

y rezar el rosario conforme a lo estipulado.800 Su funcionamiento remite a una forma de 

control social por parte de los integrantes de dichas corporaciones con el fin de 

contagiar mediante el buen ejemplo al común. Es decir, fueron planteadas como un 

modelo a seguir o un foco de irradiación para la reforma de la conducta de toda la 

feligresía.  

Para finales del siglo XVIII, por un lado, las cofradías parecen reconfigurarse 

porque se tuvieron que apegar a la legislación vigente, por otro, no se pudo detener el 

ímpetu de la feligresía por participar de manera activa en la conformación de su 

religiosidad mediante nuevas corporaciones. Desde finales del siglo XVII y principios 

del siguiente se dio un proceso de secularización religiosa (participación activa de los 

seglares en las prácticas y lecturas piadosas), esto es, el crecimiento de los sectores 

“aburguesados” (mercaderes, profesionales, funcionarios, caciques indomestizos) 

coincidió con un mayor involucramiento de los seglares en la definición de valores y 

devociones, aunque con la vigilancia del clero y la Inquisición. La visión apocalíptica 

veía al Juicio Final cada vez más lejano, lo que hacía inminente la presencia de un 

milenio terrenal en el cual el hombre tenía una gran participación.801 En la villa de 

Toluca, dos grupos fueron distintivos de ese sector medio: los labradores y comerciantes 

que expandieron su poder económico hacía el ámbito de gobierno al organizar juntas y 

diputaciones; hacía el ámbito eclesiástico, ligándose con las órdenes religiosas mediante 

                                                           
800 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja s/n, vol. s/n, 1768-1811, f. s/n. Libro de los esclavos del 

Santísimo Sacramento, 1768.  
801 RUBIAL, “Un nuevo laico ¿un nuevo Dios? El nacimiento de una moral y un devocionalismo burgueses 

en Nueva España…”, pp. 1, 4, 21 y 22.  



280 

 

las corporaciones de seglares, y hacía el religioso, colaborando en la definición de 

ciertas devociones que daban sentido de cristiandad e identidad a la villa.802  

Dentro de las mismas corporaciones de seglares había distinciones porque 

algunas tenían ciertos privilegios. Un ejemplo de la jerarquía entre las corporaciones lo 

encontramos en el orden que debían guardar la Tercera Orden y la cofradía de Nuestra 

Señora del Carmen. La primera debía ir detrás de la comunidad de carmelitas descalzos 

debido a que el uso del hábito hacía más cercana la Tercera Orden a la orden regular y 

de no concordar con ese parecer, la cofradía tenía que hacer sus procesiones en un día 

diferente.803 La distinción de privilegios entre corporaciones explica que las personas 

quisieran afiliarse a más de una. Además de maximizar las oportunidades de salvación, 

la pertenencia a más de una corporación implicaba poder de decisión sobre asuntos 

religiosos y la oportunidad de ser líderes dentro de la comunidad.  

Además de las corporaciones, también se puede hablar de una religiosidad 

individual gracias a los varios patronazgos instituidos por los vecinos. Las devociones 

de las corporaciones eclesiásticas tenían repercusión en el vecindario, pero también los 

feligreses tuvieron poder de decisión en la manera de rendirles culto. Esas influencias y 

motivaciones moldearon un aparato simbólico que dio unidad a la villa. Así, mediante 

corporaciones y obras piadosas, los seglares eran partícipes activos en la organización 

de diversas formas de religiosidad. 

 

5.2. La configuración devocional de la villa: competencia por el capital 

simbólico  

 

Los distintos sectores del clero dispusieron de símbolos para defender su jurisdicción. 

Las devociones y los santos fueron significativos por el impacto que podían tener sobre 

la feligresía. Antonio Rubial plantea que los regulares usaron políticamente las 

imágenes, hecho que es patente en el siguiente ejemplo: en 1557 en San Juan 

                                                           
802 AGUILAR, “Las reformas arzobispal y monárquica de cofradías y otras asociaciones seglares en Ciudad 

de México…”, p. 78. Carolina Aguilar ha analizado el apego que la feligresía logró desarrollar hacía la 

parroquia. En la ciudad de México, las cofradías desarrollaron fuertes vínculos de identidad y de 

propiedad con algunos objetos sacros que las hizo defender la pertenencia a cierta parroquia sobre todo 

ante la reorganización parroquial de Francisco Antonio de Lorenzana (modificación territorial de algunas 

parroquias y creación de otras).  
803 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 104, exp. 15, f. 1. Difinitorio del 16 de 

septiembre de 1740 sobre precedencias en procesiones, 1740.  



281 

 

Teotihuacán los franciscanos cedieron un monasterio a los agustinos, estos últimos 

hicieron pintar en la entrada imágenes del fundador de la orden y de varios miembros 

canonizados.804 La imagen fue un marcador de territorialización que ayudó a hacer 

patente el dominio sobre cierto espacio.  

 Gran parte del calendario festivo del orden social hispánico estuvo determinado 

por la liturgia oficial y las corporaciones de seglares, de manera que las distintas 

poblaciones de la Monarquía guardan ciertas similitudes en las celebraciones religiosas, 

aunque también rasgos particulares determinados por la promoción y apropiación que 

algunos agentes locales hicieron. Entre las devociones que imperaron cabe distinguir 

entre aquellas, producto de un impulso auspiciado por la Corona, las propias del reino 

de Nueva España y aquellas promovidas en cada parroquia.  

 

5.2.1. Las órdenes religiosas: propagadoras de devociones marianas  

 

Como ejemplo de las promovidas en la Monarquía hispana estuvo la devoción al 

Santísimo Sacramento por el afán de la Corona de ostentarse como defensora de uno de 

los pilares de la cristiandad. Mientras que entre las devociones propias del reino de 

Nueva España se puede mencionar el culto a la virgen de Guadalupe. En 1737 fue 

declarada patrona de la ciudad de México y en 1747 del reino.805 Ante la epidemia de 

matlazahuatl de 1736-1737, el cabildo de la ciudad de México pidió a las villas y 

ciudades otorgar poder a un representante para que pudiera jurar a dicha virgen como la 

patrona de Nueva España con el fin de pedir su protección ante la penuria.806 Cuatro 

años después algunos vecinos de Toluca, en nombre de los demás vecinos y labradores, 

otorgaron poder a los clérigos don Felipe Ruíz de Pastrana y don Manuel de Espinoza y 

a los comerciantes don Antonio López y don Juan Antonio Palazuelos para solicitar la 

venia del arzobispo de México para jurar a la Virgen de Guadalupe como patrona de la 

ciudad.807    

                                                           
804 RUBIAL, “The Appropiation and Use of Saints in New Spain”, pp. 41 y 42. 
805 MAYER, “El culto de Guadalupe y el proyecto tridentino…”, p. 30. La promoción de la devoción a la 

madre de Dios era parte de la política tridentina.  
806 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 92, leg. 12, ff. 115-121. Poder especial 

para jurar a la señora de Guadalupe como patrona de Nueva España, 1737.  
807 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 93, leg. 12, ff. 104-105. Poder brindado 

a nombre de los vecinos de Toluca, 1741. Otorgaron el poder: don Manuel de Ibarra, don Baltazar de 

Murga, don Carlos Ramírez, don Manuel de Carvajal, don Gaspar de Orozco, don Domingo García, don 



282 

 

Por decreto real de Fernando VI  de 1757 se determinó que en los testamentos se 

dispusieran mandas forzosas a favor de la Santa Iglesia Colegiata de Nuestra Señora de 

Guadalupe extramuros de la ciudad de México, quedando al arbitrio de los testadores la 

cantidad.808 Efectivamente, a partir de la segunda mitad del siglo XVIII en Toluca 

fueron comunes los legados en favor del Santuario de Nuestra Señora de Guadalupe. El 

patriotismo mariano entre los vecinos de la villa es patente y, aunque las mandas eran 

forzosas, abrazaron la devoción con gusto, prueba de ello fueron las varias 

contribuciones que dejaron a la devoción. La orden de San Juan de Dios fue promotora 

activa de ella. Era la advocación que daba nombre al convento-hospital además de que 

varias de las obras pías dedicadas a ella fueron dejadas a cargo de los frailes de esa 

orden.  

 Además de la guadalupana, hubo otras devociones marianas significativas en 

Toluca. Los nombres de los conventos de tres de las órdenes ahí establecidas aludían a 

advocaciones marianas: la Asunción (franciscanos), la Concepción (carmelitas 

descalzos) y Nuestra Señora de Guadalupe (San Juan de Dios). Si bien, el hospicio 

mercedario estuvo dedicado a la Santa Cruz, la orden promovía activamente la devoción 

de la virgen de la Merced. Una de las imágenes a las que se apegaban los vecinos fue 

precisamente la de esta última advocación que se encontraba en la portería del convento.  

 El culto a María es un rasgo fundamental de la religiosidad católica, así que su 

extensión a las Indias, más allá de la población peninsular, es parte también del proceso 

de hispanización de los habitantes de territorios americanos.809 La advocación de la 

Concepción era especial debido a la promoción que la Corona española hizo de ella, no 

obstante no haber sido aún proclamada dogma por la Santa Sede y también de la orden 

de San Francisco de Asís. Símbolo contra el protestantismo, la Inmaculada fue 

proclamada patrona de España y de las Indias en 1761 por Carlos III.810 El papa 

Clemente XIII confirmó el patronato ese mismo año con una bula referente a su fiesta, 

                                                                                                                                                                          
Joaquín Castrejón, don Antonio de Legorreta, don Nicolás Santos Regil, don Martín de Cascuegi, don 

Lorenzo Francisco Luengo y don Juan Francisco Arroyo.  
808 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 111 s/c, leg. 2, asunto 8, ff. 

790-800. Decreto sobre que se dejen mandas forzosas al Santuario de Nuestra Señora de Guadalupe, 

1777.  
809 SIGAUT, “Los cultos marianos locales en Hispanoamérica”, p. 439. 
810 VINCENT, “La inmaculada concepción, la monarquía hispánica y el mundo”, p. 4 y OLIVER, “Algunas 

claves geopolíticas de la devoción y el dogma de la Inmaculada Concepción”, pp. 57 y 63. Se proclamó 

como dogma hasta 1854.  



283 

 

sin que eso significara detrimento del patronato que tenía sobre los reinos el apóstol 

Santiago. De esta forma, las distintas corporaciones religiosas se preocuparon por 

fomentar los actos establecidos para el culto.811 

 Los carmelitas trataron de apropiarse de la imagen de la Concepción 

representándola con hábito carmelita. Fray Francisco de Jesús María y José, subprior 

del convento carmelitano de Toluca entre mayo de 1801 y octubre de 1802, fue activo 

promotor de la devoción a la Inmaculada Carmelitana o Inmaculada Concepción 

Carmelitana. Redactó una écfrasis para promover la proclamación del dogma de la 

Inmaculada Concepción en su variante carmelitana, esto es, la virgen ataviada con el 

hábito de dicha orden. Su iniciativa no contaba con las autorizaciones correspondientes 

y sí con oposición dentro de la misma orden, probablemente por eso no tuvo éxito.812 La 

procesión planeada para 1801 en favor de la Concepción, denunciada ante la Inquisición 

y mencionada en el capítulo anterior, trataba de representar precisamente a esa 

particular advocación.813  

 En el mismo ámbito parroquial, las corporaciones de seglares desempeñaron un 

papel activo en la configuración devocional del vecindario. Las devociones promovidas 

por las cofradías fueron variadas, se promovió el culto de las distintas advocaciones de 

María, las de Cristo y las de distintos santos, además de las Ánimas del Purgatorio.814  

 

 

 

 

 

                                                           
811 AHPSE, caja 40, Convento de San Antonio de Texcoco, exp. 1, f. 6. Libro de patentes, 1761-1778.  
812 CRUZ LAZCANO, “Una denuncia anónima ante la inquisición: el caso de la colocación de una imagen 

de la Inmaculada…”, pp. 4-6 y 13. En la última década del siglo XVIII, envío peticiones al virrey 

Branciforte y su esposa, al ministro Manuel Godoy y a la reina María Luisa de Parma, sin embargo, aún 

para el difinitorio de 1803 aún no tenía aprobación. Agradezco mucho al autor haberme proporcionado 

la ponencia presentada en la Novena Reunión Plenaria del Observatorio Intercontinental sobre la 

Religiosidad Popular “Alonso Manuel Escalante”. 
813 CRUZ LAZCANO, “Una denuncia anónima ante la inquisición: el caso de la colocación de una imagen 

de la Inmaculada…”, pp. 8-10. En Nueva España se han encontrado tres representaciones gráficas del 

misterio inmaculista carmelitano relacionadas con la iconografía creada por fray Francisco de Jesús 

María y José: en el convento de Nuestra Señora del Carmen de Celaya, en el de San Elías de San Luis 

Potosí y una en el museo Amparo de Puebla.  
814  Entre los santos estuvieron san Cosme, santa Rosa, santa Febronia, san Nicolás, san Agustín, santa 

Ana y san Francisco. MEJÍA, Las cofradías en el valle de Toluca y su relación con el crédito, pp. 44 y 45. 



284 

 

5.2.2. Devociones relacionadas con Cristo: el milagroso Cristo de la 

Veracruz 

 

William Taylor plantea que desde el siglo XVI hubo una promoción de la devoción a 

imágenes crísticas y marianas en Nueva España, pero en el XVII esas imágenes se 

caracterizaron por ser expresión de apariciones. Ese halo milagroso favoreció la 

propagación de sus cultos. De 94 relatos sobre apariciones, el autor detecta que 50 se 

referían a apariciones marianas, 41 a Cristo y 6 a santos.815 La devoción a Cristo en las 

varias formas que remiten a su pasión iba de la mano con el culto a la virgen en la 

advocación de la dolorosa y al de otros santos como san Juan Evangelista y la santa 

Verónica. El predominio de esos dos primeros tipos de devociones es patente en la villa 

de Toluca. En su promoción se manifestó la dirección espiritual que los regulares 

ejercieron sobre los vecinos, pero además de las corporaciones es necesario reconocer el 

papel activo que la feligresía desempeñó en la configuración devocional de la villa. Es 

cierto que fue receptora de las devociones propias de las corporaciones religiosas y de 

las de los clérigos seculares, pero también contribuyó instituyendo algunas obras pías, 

delineando las funciones de culto y promoviendo los lazos de unión entre el vecindario. 

La Semana Santa, aunada a las múltiples devociones a imágenes de Cristo en la 

villa, refleja una religiosidad que giraba en torno a Cristo y especialmente su pasión. En 

el siglo XVII se difundió de manera inusitada entre la cristiandad, la práctica de rezar la 

vía dolorosa (el camino recorrido por Cristo hasta llegar al Monte Calvario) gracias a las 

muchas indulgencias concedidas por el papa. Inocencio XI estableció que las mismas 

indulgencias que podían ganar los franciscanos que guardaban el Santo Sepulcro de 

Jerusalén al visitar las estaciones del Vía Crucis, se podían otorgar a cualquier persona 

bajo la jurisdicción del General de los hermanos menores, sobre todo sus terciarios, al 

visitar una réplica de las estaciones hierosolimitanas en un lugar franciscano. Unido a 

éste también se promovían los ejercicios dedicados a la Virgen de los Dolores haciendo 

el recorrido del Vía Crucis a la inversa.816 En consonancia con esto la orden seráfica, en 

consorcio con las terceras órdenes, se convirtió en participante activa en la semana santa 

y costeaba las prácticas de devoción durante ella. Según las creencias cristianas la más 

                                                           
815 TAYLOR, Shrines and Miraculous Images, pp. 25 y 29-30.  
816 RUBIAL, “Un nuevo laico ¿un nuevo Dios? El nacimiento de una moral y un devocionalismo burgueses 

en Nueva España…”, pp. 8 y 9.  



285 

 

alta aspiración de un buen cristiano era participar de los dolores de Cristo. De ahí la 

recurrencia al culto a san Francisco de Asís quien compartió el dolor de Cristo al recibir 

las llagas de la pasión. Además, la vida misma debía vivirse como una catarsis de 

sufrimiento que culminaba con la muerte.817  

Una de las principales celebraciones que se hacía era la procesión del Santo 

Entierro el viernes santo por la tarde. Como tal protectora, en 1735 la cofradía de la 

Santa Veracruz pidió al juez eclesiástico, don Nicolás de Villegas que se le asignara 

lugar en dicha procesión, mismo que debía ser el inmediato a la urna del Señor, aunque 

éste correspondía a la orden de San Francisco. Entretanto hacían la petición 

correspondiente ante el arzobispado, el juez eclesiástico resolvió que los cofrades fueran 

interpolados en la procesión con los religiosos seráficos; ellos asintieron para evitar 

escándalo. Al ver alterado el orden acostumbrado y su “derecho”, los franciscanos 

determinaron que sólo asistiera el fraile que fungía como cura de la parroquia (con la 

cruz de la parroquia e inmediato a la urna), pues la comunidad completa no estaba 

obligada a asistir y la cofradía se apropió del lugar que le correspondía. Los pasos de la 

procesión permitieron que los elementos de la pasión de Cristo estuvieran presentes y 

que fueran presentados a resguardo de la cofradía en cuestión: la corona, la caña, la 

túnica blanca, los azotes, la columna, los dados, la túnica morada, la sentencia, la 

Verónica, la lanza y esponja, la tenaza y martillo, el inri, la cruz, la sábana, la 

campanilla y las imágenes de san Juan Evangelista y de la virgen de la Soledad.818 

La devoción a Cristo fue preponderante en el orden social novohispano del siglo 

XVIII; tanto las corporaciones eclesiásticas como las de seglares trataban de erigirse 

como sus difusoras y como las corporaciones que tuvieran un lugar preponderante en las 

celebraciones públicas. La tensión entre cofradía y orden franciscana es evidente desde 

1735, se agudizó a finales del siglo XVIII como se ha mostrado en el capítulo anterior y 

nos permite proponer la necesidad de poner más atención sobre la interacción entre las 

corporaciones y en cómo las de seglares coadyuvaron, indirectamente, a los planes 

proyectados en el ámbito de la Monarquía, como la secularización de doctrinas.  

Como en todo lugar de la Monarquía hispánica, la fiesta del Corpus Christi era 

significativa debido a que representaba una creencia pilar en el dogma cristiano y el 

                                                           
817 BORJA, Los ingenios del pincel, 37. Series y advocaciones a la pasión de Cristo.  
818 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja s/n, vol. s/n, ff. 38-41. Libro de la cofradía de la Santa 

Veracruz, 1723-1838. 



286 

 

triunfo de la cristiandad sobre la herejía. En la ciudad de México, Nelly Sigaut ha 

planteado cómo el recorrido de la procesión del Corpus coincidía en sentido amplio con 

la traza española de la ciudad.819 Esto mismo se pudo haber reproducido en otras 

ciudades, en la villa de Toluca, la ubicación de los conventos indica una delimitación 

del primer cuadro de la pequeña urbe. Son esos puntos también los que delimitaban el 

recorrido de las procesiones, de manera que durante los recorridos se hacía visible la 

sacralización del espacio. Así, en semana santa la primera capilla donde los esclavos del 

Santísimo Sacramento iniciaban la celebración era la de la orden de San Juan de Dios, 

posteriormente la segunda capilla era la del convento del Carmen descalzo.820 En el 

cementerio del convento franciscano, dicha orden edificó la capilla de las llagas de 

Cristo destinada para ser la “mansión” del Santísimo Sacramento en las procesiones de 

Corpus, todo parece indicar que fue en las primeras décadas del siglo XVIII en las que 

se impulsó dicha difusión dando aportaciones para la manutención o solicitándolas.821  

 Además del Corpus, que era la celebración crística por excelencia, otra 

celebración significativa en la parroquia de Toluca, como en muchas en la Monarquía, 

fue la de los santos desagravios de Cristo; la orden de san Francisco era su principal 

impulsora. Una descripción de 1717 nos permite conocer detalles sobre la misma. 

Desde que comenzaba la celebración, el catorce de septiembre, se contaban treinta y tres 

días para, en el último, sacar en procesión la imagen de Cristo crucificado “con varias 

mortificaciones de silicios, disciplinas, cruces a cuestas y otras mortificaciones 

públicas”. Durante esa procesión de sangre y penitencia se hacían pláticas, saetas y 

sermones espirituales en cada cuadra y esquina. Era una manifestación aprobada por los 

obispos de México, Puebla y por la Santa Sede con bula a favor de esta última 

ciudad.822 La villa de Toluca trataba de realizar celebraciones a imitación de las grandes 

ciudades del reino. En las noches después de la meditación, los participantes debían 

                                                           
819 SIGAUT, “Corpus Christi: la construcción simbólica de la ciudad de México”, p. 41. 
820 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja s/n, vol. s/n, 1768-1831, f. s/n. Libro de los esclavos del 

Santísimo Sacramento, 1768.  
821 APST, Sección disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, 1622-1858, f. 3v-4. Escritura 

de donación de capilla para la Escuela de Nuestro Señor Jesucristo, 1765.  
822 Dicha celebración sólo se había dejado de realizar algunos años debido a la necesidad de contar con 

la licencia del arzobispado de manera escrita, por eso en 1717 el padre guardián del convento 

franciscano de Toluca, fray Tomás Díaz, pidió licencia perpetua al arzobispado. Se concedió con 

condición de que se realizara con decencia, con separación de hombres y mujeres y que se evitara 

cualquier inconveniente. APST, Sección disciplinar, Comunicaciones, 1632-1891, caja 259, vol. s/n, 

Comunicaciones, 1696-1891. Petición de autorización para procesión de sangre, 1717.  



287 

 

azotarse ciento cincuenta veces con disciplinas o cadenillas y de ser posible portar una 

corona de espinas y cargar una cruz a cuestas.823  

La orden de San Francisco era la encargada de organizar la celebración de los 

desagravios mediante la Tercera Orden, aunque también se nombraba a un tesorero de 

las limosnas (también llamado síndico) destinadas a ésta.824 Él era quien administraba 

las donaciones brindadas por los feligreses mediante limosna o alguna cláusula 

testamentaria. La relación entre las terceras órdenes y dicha celebración se forjó 

mediante la construcción de capillas del Vía Crucis y la difusión del Manual de 

ejercicios para los desagravios de Christo Nro. Redemptor de Francisco de Soria, y 

tuvo auge a principios del siglo XVIII. Dicha práctica pretendía reparar las ofensas 

hechas en contra de Cristo por los pecados cometidos.825  

 Otras de las corporaciones que nutrieron el mapa devocional de las ciudades 

fueron los gremios. No tenemos noticia de la presencia de gremios en la villa de Toluca, 

pero sí de grupos de personas que desempeñaban algún oficio y que habitaban en el 

primer cuadro de la villa como curtidores, carniceros, fabricantes de jabón y candelas, 

zapateros, herreros, plateros, sastres (para 1791 predominaban), etc.826 Es probable que 

éstos estuvieran afiliados a los gremios de la ciudad de México por la cercanía. Según 

cifra del censo de 1791 había 295 artesanos, convirtiéndose en el grupo predominante 

porque representaba 58% de la población, aunque prácticamente sólo se registró la 

ocupación de la mitad de la población adulta cuantificada.827 El grupo especializado que 

actuó con más cohesión fueron los labradores. Según el Diccionario de autoridades por 

labrador se entiende: el que personalmente trabaja y labra la tierra, el que tiene hacienda 

de campo, aunque no la cultive con sus manos, y el que vive en un lugar corto o aldea, 

aunque no se ocupe en el ministerio del campo.828  De esta manera puede ser una 

                                                           
823 MORENO, “Una lectura de la devoción seglar en Nueva España…”, p. 360.  
824 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 115 s/c, leg. 3, ff. 80-81. 

Reconocimiento de censo de don Salvador Legorreta, 1782 y caja 120 s/c, leg. 3, ff. 26-27. 

Reconocimiento de José de la Peña, 1784. Estos años el administrador era don Cristóbal Gil quien 

también fungió como mayordomo de la cofradía del Rosario durante muchos años.  
825 MORENO, “Una lectura de la devoción seglar en Nueva España…”, pp. 347, 348 y 358. El manual tuvo 

cuando menos 27 reimpresiones de 1686 que apareció la primera.   
826 BÉLIGAND, Entre lagunas y volcanes. Una historia del valle de Toluca, vol. II, pp. 446 y 447. GARCÍA 

CASTRO, “Indios, territorio y poder en la provincia matlatzinca”, p. 455. BAYARDO, “Toluca, sus pueblos 

y haciendas en 1791. Un acercamiento a su estructura social”, p. 71. 
827 BAYARDO, “Toluca, sus pueblos y haciendas en 1791. Un acercamiento a su estructura social”, p. 70.  
828 Diccionario de Autoridades, tomo IV (1734).  



288 

 

etiqueta que haga referencia tanto a factores ocupacionales, económicos, pero también 

identitarios. La realidad de Toluca, una villa rodeada de haciendas y ranchos con una 

economía volcada al cultivo de maíz y trigo y a la producción ganadera, permitió la 

presencia de un grupo de labradores que eran propietarios de haciendas. Este grupo 

promovió la devoción del Cristo de la Veracruz y de san Isidro labrador, ambos 

relacionados con la protección de la producción agrícola. Sobre san Isidro, se puede 

decir que contaban con una imagen de él y que trataron de promover su devoción 

haciéndose cargo de su fiesta “para el buen fin y feliz logro de sus cosechas y buenos 

temporales”.829 El carácter agrícola de la región propició que los cultos relacionados con 

la protección de las cosechas tuvieran auge. Todo el capital simbólico que integraba el 

engranaje de devociones se ponía en marcha ante algún problema del vecindario.  

Adversas condiciones climáticas podían ser fatales para los habitantes de una 

región agrícola como el valle de Toluca. Una combinación de estas condiciones se 

presentó en 1785 cuando una combinación de heladas y falta de lluvia afectó las 

cosechas. Los años de sequía habían sido recurrentes, en septiembre se experimentaron 

heladas que perjudicaron los sembradíos de maíz, esto se combinó con la falta de lluvias 

desde abril hasta junio, luego a la mitad de julio fueron tan copiosas que los sembradíos 

decayeron y en agosto de nuevo hubo heladas que provocaron la pérdida total de las 

cosechas.830 Ante ese peligro, los labradores recurrían a lo sobrenatural; además del 

Cristo mencionado, también solían pedir que un religioso franciscano les “conjurara los 

campos y nubes de granizo.831 

Al Cristo de la Veracruz se le atribuían poderes para lograr buenas cosechas ya 

que se decía que la imagen exudaba un aceite que los labradores echaban en las milpas. 

Bajo este culto, se unían no sólo los labradores españoles de la villa sino los indios de 

los pueblos de alrededor que acudían a la fiesta. Las múltiples diferencias entre 

españoles, mestizos e indios se diluían en el aparato simbólico de la república cristiana. 

                                                           
829 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja s/n, vol. s/n, f. s/n. Libro de la cofradía de la Santa Veracruz, 

1723-1838.  
830 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 122 s/c, leg. 3, asunto 5, ff. 

346-354. Sobre el pago de tributos de los naturales de la cabecera de Toluca, 1785-1795, y caja 128 s/c, 

leg. 3, asunto 11, ff. 359-364. Se releve a los naturales de Toluca y anexos de tributos, 1787. Los indios 

pidieron que se les exentara de pagar tributo esos años, sin embargo, sólo se les perdonaron los tercios 

de agosto y diciembre de 1785 y abril de 1786, aunque también se mandó al corregidor que hiciera la 

recaudación del segundo tercio de 1786 con “dulzura y suavidad”.  
831 BNINAH, Fondo franciscano, vol. 150, exp. 54, ff. 316-327. Informe anual del convento de Toluca, 

1776.  



289 

 

Sin embargo, gracias a la cofradía de la Veracruz, los hispanos fueron quienes se 

colocaron al frente del culto al Cristo. El protagonismo de la cofradía parece 

corresponder a la segunda mitad del siglo XVIII. A principios de dicha centuria se 

tienen rastros de una procesión realizada el jueves santo con una imagen que salía de 

casa de doña Gertrudis de Altamirano y Villaurrutia. A ella le correspondía el paso de la 

coronación de Cristo y costeaba los gastos, así que encomendó a su familia continuar 

con la costumbre y guardar el lucimiento debido.832 No parece tratarse del mismo 

Cristo, pero por la fecha en que se hacía el recorrido se puede decir que esta imagen era 

significativa.  

En 1745, los integrantes de la cofradía de la Veracruz otorgaron poder a don 

Bernabé Serrano y don Antonio López de León, rector y mayordomo respectivamente, 

para pedir al arzobispo de México, Juan Antonio de Vizarrón, autorización y 

designación de una capilla o iglesia para darle culto al Cristo debido a que estaba en 

proceso la reedificación de la capilla llamada de la Veracruz por estar en “ruina”. El 

principal benefactor de la capilla, don Bernabé Serrano y su esposa doña Jerónima 

Teresa de Cuevas nombraron como administrador de los recursos a don Francisco 

Sánchez Moreno. Otro grupo involucrado en el sostenimiento del culto fueron los 

comerciantes de la villa gracias a que acordaron donar el remanente del pago de 

alcabalas.833 Los grupos de comerciantes como éste, no necesariamente unidos en forma 

de Consulado, se formaron como un intento para defender intereses comerciales y 

religiosos. Labradores y comerciantes se erigieron como grupos activos políticamente 

en la promoción de obras públicas y peticiones políticas, aunque también como 

benefactores que propiciaban el bien espiritual del vecindario y el lustre de la villa. 

La feligresía no actuaba siguiendo las directrices de la Corona, los grupos 

locales buscaban tener cuerpos de representatividad y gestión de privilegios ante ella. 

En el capítulo dos se mencionó cómo a finales del siglo XVIII los vecinos de San José 

de Toluca organizaron una diputación como medio de representación de labradores y 

comerciantes, esa diputación se identificaba en la devoción del Cristo de la Veracruz, 

                                                           
832 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 59, leg. 15, ff. 144v-147. Testamento de 

doña Gertrudis de Altamirano y Urrutia, 1709.  
833 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 101, leg. 9, ff. 7-13. Testamento de don 

Bernabé Serrano y doña Jerónima Teresa de Cuevas, 1755. Se contaba con 50 pesos semanales más 10 

de limosnas.  



290 

 

sus integrantes eran cofrades,834 de manera que esa práctica fue un elemento simbólico 

que permitió no sólo su unidad sino legitimar su posición como representantes del 

vecindario. Además de ser los defensores de los intereses del vecindario eran los 

encargados de resguardar el Cristo, protector de la villa.  

 Un ejemplo de ese liderazgo en el ámbito religioso y político es don Bernabé 

Serrano, hacendado que encabezó juntas en 1732 con la finalidad de pedir la destitución 

del corregidor Tomás José Jiménez. Además, financió la construcción de la capilla de la 

cofradía de la Veracruz, pero a su muerte la obra quedó inconclusa y detenida durante 

diez años. Entretanto, la imagen del Cristo llamado “de los labradores” estaba en un 

rincón de la capilla de Nuestra Señora del Rosario, situación con la que los cofrades 

estaban en desacuerdo. En 1765 los cofrades solicitaron el traslado de la imagen a la 

capilla antigua para promover la donación de limosnas y que se terminara de edificar la 

nueva. El culto había decaído debido a que, desde el arzobispado, se mandó suspender 

las celebraciones en torno de la imagen, principalmente la procesión del Santo Entierro. 

Los cofrades pidieron también la restitución de éstas e incluso se negaron a aceptar 

algún cargo en la mesa directiva de la cofradía. El permiso, tanto para el traslado como 

para la reanudación de las procesiones, fue concedido con tal de que la capilla fuera 

reparada, los altares aderezados y se le dotara de los ornamentos correspondientes.835   

 Asociado al culto del Cristo de la Veracruz estuvo el de san Elías, pues el 

matrimonio Serrano pidió que, junto con el Cristo, se trasladara a la nueva capilla una 

imagen de ese santo.836 Devoción carmelitana porque el profeta Elías fue el fundador 

mítico de la orden.837 La alianza entre clero secular y carmelitas descalzos se hacía 

                                                           
834 BNMFR, Archivo Franciscano, caja 111, exp. 1521.4, ff. 21-34. Constancias relativas a las quejas 

presentadas por los indios del curato de Toluca referentes a aranceles, 1804. Este año fueron los 

labradores y comerciantes los que hicieron petición al cura fray José Salomón para que se hiciera la 

procesión rogativa del Cristo de su capilla de la Veracruz.  
835 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja s/n, vol. s/n, f. s/n. Libro de la cofradía de la Santa Veracruz, 

1723-1838. Se comprometieron a aderezar la capilla antigua y dotarla de los ornamentos que estaban 

“repartidos”, así como entregar un pegujal destinado a su manutención. Tanto el cura de Toluca, fray 

José de Islas, como el de Metepec, Cayetano Francisco Sotomayor, dieron informe sobre la conveniencia 

o no de acceder a la petición.  
836 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 101, leg. 9, ff. 7-13. Testamento de don 

Bernabé Serrano y doña Jerónima Teresa de Cuevas, 1755.  
837 Para remontarla como una orden antigua, la carmelita se afanó como heredera de Elías y Eliseo 

quienes vivieron piadosamente en el Monte Carmelo en el siglo IX a. C. Un grupo de ermitaños siguieron 

su ejemplo y con los años se les unieron más personas para practicar la contemplación. Después de 



291 

 

patente en la nueva capilla a la que el vecindario dio lugar en cuanto estructura material, 

protectores espirituales y forma de organización para costear sus gastos.  

 Además de la imagen del Cristo de la Veracruz, en la iglesia del hospital de San 

Juan de Dios también hubo una imagen de Cristo crucificado de la que se decía que 

había sido protagonista de sucesos extraordinarios, de manera que se le consideraba 

milagrosa. Se decía que la imagen se había renovado por lo que en 1764 se comunicó el 

suceso al Provisorato del arzobispado para que se hiciera un dictamen. Esta tarea se 

encomendó al jesuita Pablo Robledo, sin embargo, el dictamen no se efectuó y la 

imagen se inventarió como parte de los bienes del colegio de San Pedro y San Pablo de 

la ciudad de México. El religioso de la orden de San Juan de Dios fray Gregorio 

Pebedilla pidió su devolución pero no tenemos noticias de que se haya devuelto.838 

 Otro lugar sagrado en la villa relacionado con el culto a Cristo fue la capilla del 

Calvario, ésta estuvo a cargo del Venerable Tercer Orden de San Francisco y fue 

receptora de varias obras pías. Ésta, junto con las capillas de San Diego y Santa Clara 

eran lugares en los que también se adoraba al Santísimo porque se tenía la costumbre de 

exponerlo, misma que fue interrumpida sólo a causa de prohibición por parte del juez 

eclesiástico.839   

 Tanto las capillas del Calvario como la de la Veracruz eran recintos frecuentados 

en los que confluían los distintos sectores del vecindario: españoles, mestizos e indios, 

no obstante, estos últimos contaron con una corporación en la que retomaron el culto a 

Cristo. Varias de las cofradías fundadas en el valle de Toluca retomaron devociones 

cristocéntricas: el Santísimo Sacramento, Jesús Nazareno, la Preciosa Sangre de Cristo, 

Santo Nombre de Jesús, Santo Entierro de Cristo, Santo Ecce Homo y la Santa 

Veracruz.840 La del Nazareno fue retomada por una cofradía fundada en el convento 

franciscano y por otra fundada en el del Carmen.  

                                                                                                                                                                          
convertirse al cristianismo, san Alberto, patriarca de Jerusalén, les otorgó la regla. CRUZ LAZCANO, 

“Hermanos de sangre y religión. Oligarquías y la orden del Carmen en Nueva España borbónica”, p. 58.  
838 AGNM, Indiferente virreinal, caja 4919, exp. 15, f. 1. Carta al provisor del arzobispado para que 

resuelva la devolución de una imagen, 1770.  
839 AHAM, Juzgado eclesiástico de Toluca, correspondencia, caja 149, exp. 19, f. 1. Correspondencia 

entre fray Simón de la Torre y el juez eclesiástico de Toluca, bachiller don Manuel Gil, 1804.  
840 MEJÍA, Las cofradías en el valle de Toluca y su relación con el crédito, 1794-1809, pp. 39 y 41. La 

cofradía de la Preciosa Sangre de Cristo de Toluca estaba agregada a la archicofradía del mismo nombre 

con sede en la iglesia de San Marcelo en Roma. En 1695 se le autorizó a publicar las indulgencias que 

recibió por la unión. APST, Sección disciplinar, Comunicaciones, 1632-1891, caja 259, vol. s/n, 



292 

 

La cofradía de Jesús Nazareno, nacida en el siglo XVIII bajo los auspicios del 

convento carmelitano, se convirtió en una asociación fuerte económica y socialmente 

por aglutinar a los indios de los distintos barrios. El culto a la imagen de Jesús Nazareno 

se había arraigado en los indios por ser la imagen donada por un indio de Calimaya: 

“tan singular en hechura” que atraía con “moción eficaz la devoción de todos los fieles, 

con especialidad de los naturales o indios de dicha ciudad”.841  En unas cuantas décadas 

la corporación pudo hacerse de un espacio propio en la iglesia de la Concepción al que 

siguieron aderezando conforme creció la cofradía, por ejemplo en 1742 se mandó 

acabar el retablo.842 

 Todos estos cultos reforzaban una piedad que giraba en torno a Cristo y su 

pasión, no sólo hacían recordar ese episodio a la feligresía, sino que ellos 

sacramentalmente o místicamente recreaban la historia y se convertían en actores que 

participaban en la historia de la salvación.843 

 

5.2.3. Un mosaico de santos y devociones 

 

A las devociones titulares de cada una de las corporaciones faltaría agregar otras que 

también promovían. Las festividades de cofradías y terceras órdenes daban ritmo a la 

vida cotidiana de la población. En Toluca, se pueden mencionar las siguientes cofradías 

y celebraciones: San Nicolás Tolentino (fiesta el 10 de septiembre y procesión de sangre 

el segundo viernes de cuaresma), Santa Ana (fiesta el 26 de julio), Santa Veracruz 

(fiestas de Santa Cruz, Nuestra Señora de la Soledad, san Antonio, san Isidro y jueves 

santo).844 La Escuela de Cristo tenía en su capilla altares dedicados a san Francisco de 

Asís, san Salvador de Orta, una imagen de san Juan Nepomuceno y un colateral de la 

                                                                                                                                                                          
Autoridades civiles, reales cédulas…, 1693-1843, f. 1. Autorización para publicación de indulgencias, 

1695. 
841 “Libro de Constituciones e inventario de la cofradía de Jesús Nazareno, 1737” en VICTORIA, El 

Convento de la Purísima Concepción de los Carmelitas Descalzos en Toluca, tomo II, p. 51.  
842 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 93, leg. 12, f. 251. Obligación para 

construir retablo, 1742. Se pagarían 746 pesos 7 tomines al maestro escultor Marcelo de Mendieta para 

que en siete meses acabara perfectamente el retablo.  
843 LARKIN, “Liturgy, devotion and Religious Reform in Eighteenth-Century Mexico City”, p. 496.  
844 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja s/n, vol. s/n, ff. s/n. Libro de la cofradía de la Santa Veracruz, 

1723-1838, y caja 84, vol. 1, ff. 1-4. Libro de la cofradía de Santa Ana, 1701-1708. BNINAH, Fondo 

franciscano, vol. 150, exp. 54, ff. 316-327. Informe anual del convento de Toluca, 1776.  



293 

 

Sangre de Cristo.845 La Tercera Orden de San Francisco realizaba las fiestas anuales de: 

san Elzeario, san Francisco, la Concepción, san Antonio Abad, la Santísima Trinidad, 

san Antonio, la virgen de Guadalupe, la virgen de los Dolores, además de la celebración 

de los Santos desagravios de Cristo y la procesión de las tres caídas el viernes santo.846 

La Tercera Orden de los carmelitas descalzos realizaba la fiesta del Carmen pero 

también dispuso en sus reglamentos hacer la fiesta “del santo patrón que le cupiere en 

suerte”.847 Como puede verse hubo una diversidad de cultos que fungían como 

protectores de las corporaciones, esa diversidad les permitía contar con un número 

amplio de benefactores y, con ello, asegurar membresía y recepción de recursos. Junto 

con la devoción a la Señora del Carmen estaba la del Santo Escapulario debido a que los 

miembros de la cofradía debían adquirirlo. Éste brindaba una serie de indulgencias y 

privilegios e indultos.848    

Cada orden regular se dedicó a difundir sus advocaciones titulares: san 

Francisco, nuestra señora del Carmen, san Juan de Dios y nuestra señora de la Merced. 

La fiesta de san Francisco (4 de octubre) se celebraba con repique de campanas, misa 

solemne con ministros y acólitos, sermón panegírico y procesión a la que se unían la 

cofradía, la Tercera Orden y la comunidad de religiosos, en ese orden.849 Los carmelitas 

descalzos promovieron, evidentemente, la devoción a santa Teresa de Jesús y a san Juan 

de la Cruz que los caracterizaba. Además colaboraron en las fiestas de san Andrés 

                                                           
845 APST, Sección disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, 1622-1858, ff. 11 y 12. 

Escritura de donación de capilla para la Escuela de Nuestro Señor Jesucristo, 1765.  
846 BNINAH, Fondo franciscano, vol. 150, exp. 54, ff. 316-327. Informe anual del convento de Toluca, 

1776. Las devociones mencionadas coinciden en gran parte con las arraigadas entre la población india. 

Como ejemplo se puede mencionar las imágenes y lienzos devocionales que pertenecían al gobernador 

de la república de indios de la cabecera don Domingo de Cobus, enlistados en su testamento de 1735: la 

virgen de Guadalupe, la virgen de los Dolores, santa Ana, santo Domingo, nuestra señora del Carmen, 

nuestra señora del Rosario, san Juan, san Onofre, la Verónica y un crucifijo. AGNEM, Sección histórica, 

Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 69, leg. 14, ff. 240-244. Testamento por poder de don Domingo 

de Cabus, 1735.  
847 CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas 

Descalzos, rollo 47, ff. 8v. Libros manuscritos. Anexos. Orden Tercera, 1. Libro de la fundación de la 

Tercera Orden de Nuestra Señora del Carmen, 1736-1812. No se menciona el nombre del santo elegido.   
848 Las corporaciones dedicadas al Escapulario encarnaban a la Iglesia postridentina debido a que los 

beneficios de la portación de ese distintivo se enfocaban a obtener gracias para evitar el Purgatorio. La 

devoción al escapulario se enraizó en España en el siglo XVII gracias a que la cofradía del Carmen estaba 

presente en la mayoría de las iglesias. pp. 148-150.  
849 AHPSE, caja 54, Convento de Toluca, exp. 4, f. 11. Fundación de la cofradía del cordón de Nuestro 

padre san Francisco, 1774. 



294 

 

Corsio, santo Tomás y santa María Magdalena de París.850 Además de la guadalupana, 

el convento de la orden de San Juan de Dios era punto de devoción de la Virgen de la 

Soledad, san Rafael y san Agustín.851 La difusión de las distintas devociones en la villa 

muestra cierta competencia entre las corporaciones por enaltecer a alguna de ellas o 

presentarse como una mediadora privilegiada entre ésta y la feligresía. Esa competencia 

por el capital simbólico se diluía al momento de la recepción, las personas se apegaban 

a una u otra devoción con el fin de maximizar sus méritos en el camino de la salvación. 

Así, por ejemplo, don Lorenzo de Estrada y doña Francisca Estefanía de Montes de Oca 

pidieron que cuando fallecieran se les sepultara en el convento del Carmen amortajados 

con el hábito de san Francisco.852  

 La presencia de la orden seráfica se difuminaba en la urbe gracias a las capillas 

que se construyeron. Éstas propiciaban un apego de los feligreses no sólo a la orden 

sino también al barrio en el que estaban y a la advocación de su nombre. Una de las 

capillas que recibían más obras pías fue la del Calvario, eran éstas, aportaciones para la 

edificación como para su manutención.853 La capilla del Calvario fue edificada en 1665 

por iniciativa del labrador don Miguel Jiménez, acción que los franciscanos 

consideraron en contra de su derecho parroquial y del Real Patronato por lo que 

pidieron a la justicia real intervenir en el asunto. En consecuencia, el corregidor don 

Antonio Ortiz de Galdos mandó que se derribase la obra.854 No obstante, se reconstruyó 

y fue uno de los lugares sacros preferidos para dejar legados.  

 El clero secular también tuvo influencia en la difusión de ciertas devociones, en 

alianza con los regulares. La alianza manifestada en la administración de los 

sacramentos en la parroquia se manifestó también en el ámbito devocional. De esta 

manera se puede decir que el clero secular tuvo en las devociones otro medio de 

                                                           
850 BNINAH, Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán), leg. 104, exp. 31, ff. 1-4. Actas confirmadas y 

nuevamente dispuestas por el capítulo provincial, 1759. 
851 RENDÓN, Visita y reforma de los hospitales de San Juan de Dios de Nueva España, tomo I, pp. 133 y 

134. 
852 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 115 s/c, leg. 1, ff. 14-16. Testamento de 

don Lorenzo de Estrada, 1780 y leg. 4, ff. 202-205. Testamento de doña Francisca Estefanía de Montes 

de Oca, 1783.  
853 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 91, leg. 1, f. 6. Obligación de 

manutención de la capilla del Calvario, 1739. Francisco Javier Ramos se obligó a ayudar en el aseo y 

adorno de la capilla y pedir la limosna semanal para lo cual también se obligaba a vivir en ella día y 

noche.  
854 BNINAH, Fondo franciscano, vol. 99, exp. 13, ff. 51-54. Peticiones y testimonios de fray Marcos Cantú 

contra Miguel Jiménez, 1665.  



295 

 

manifestar su presencia en las doctrinas. En 1788 el bachiller don Manuel Gil convino 

con fray Juan Pensado, comendador del convento de Nuestra Señora de la Merced, en 

que se hiciera un novenario para extender la devoción a san Juan Nepomuceno, por lo 

que dejó una capellanía de 1 000 pesos. La capellanía beneficiaría a algún integrante de 

su familia y las misas se celebrarían a favor del alma de Gil.855 Además de que el 

clérigo perpetuaba una devoción, ayudó a asegurar adeptos para el convento de reciente 

establecimiento en comparación con los otros. 

 También hubo algunas devociones propias de otros lugares como la de nuestra 

señora de la Peña dorada de Francia, imagen de una virgen negra venerada en 

Salamanca (España) o la señora de San Juan Zitácuaro (Michoacán).856 Esto ejemplifica 

la circulación de devociones dentro de los reinos hispánicos, consecuencia de la 

movilidad de los súbditos y reflejo del apego a ciertos reinos mediante sus símbolos 

religiosos.   

Un medio para conocer las devociones de los vecinos de Toluca son las obras 

pías que se instituyeron ante escribanos públicos. Después de una revisión de los libros 

de la notaría número uno de Toluca (incluye escribanos de Metepec, Lerma, 

Zinacantepec e Ixtlahuaca), podemos proponer un esbozo de cómo tanto población 

hispana como india colaboraron en la difusión de algunas devociones. Elaboré una base 

de datos con las escrituras de donación, de aceptación de donaciones, de imposición o 

reconocimiento de censos, de testamentos, de codicilos, de cesión de bienes, de 

escrituras de cancelación de censos, de establecimiento de obras pías, de litigios por 

bienes y de ventas que implicaran un flujo de recursos entre los vecinos y alguna 

corporación religiosa o en los que estuviera vinculado algún fin piadoso. Esto nos 

permitió definir los mecanismos mediante los cuales fluían los recursos, pero, sobre 

todo, analizar el tipo de relaciones que lo permitían, así como parte de la religiosidad de 

los vecinos de la villa. Una religiosidad en la que había influencias mutuas, de las 

corporaciones eclesiásticas hacia los feligreses y a la inversa.857 Como bien lo plantea 

                                                           
855 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 127 s/c, leg. 1, ff. 192-197. 

Reconocimiento de censo de don José Miguel Pérez y doña Josefa Apolinaria Reynaldo, 1788. Cada día 

se rezaría una misa en el altar mayor después el cura u otra persona debía de rezar el novenario y el día 

de la fiesta del santo (16 de mayo) se cantaría una misa.  
856 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 69, leg. 1, ff. 124v-129. Testamento de 

don Luis Gutiérrez de Velasco, 1734, y caja. 75, leg. 2, ff. 67-70. Testamento de doña Isabel Barba, 1721.  
857 El periodo que abarca la base de datos va desde 1690 hasta 1798, el primer año fue determinado por 

el intento de fundación del convento de franciscanos descalzos y el de monjas clarisas, que mostraba los 



296 

 

Antonio Rubial, hay que repensar el lugar común acerca de una religiosidad impuesta 

desde los aparatos eclesiásticos sobre unos seglares pasivos y sumisos a sus dictámenes. 

Más bien se dio un continuo diálogo en el cual ambos sectores se influían 

mutuamente.858 

Entre los santos a los que los vecinos de Toluca y pueblos circunvecinos legaron 

bienes estuvieron: san Diego, san Antonio, san Nicolás, san Elías, san Cosme, san 

Joaquín y san Francisco. Algunas de estas devociones tenían una larga tradición en la 

parroquia si tomamos en cuenta los testamentos del siglo XVII, según los cuales, las 

devociones más socorridas fueron las de san Francisco, san Nicolás Tolentino y san 

Diego, mientras que san José se incorporó entre los intercesores en la segunda mitad de 

dicha centuria.859  

La predilección por las devociones marianas y relacionadas con Cristo es 

evidente y notoria. Fueron comunes las donaciones a la virgen en diferentes 

advocaciones: de Guadalupe, de la Merced, del Carmen, de los Dolores, de la Luz, de la 

Concepción, de la Purificación, de los Remedios, del Rosario, de la Soledad, y de los 

Ángeles. Esta última era producto de un prodigio local, la aparición de la imagen en el 

pueblo sujeto de Tecaxic. Éste, junto con Chalma, fueron los dos santuarios a los que se 

les dejaron obras pías. Respecto a las relacionadas con Cristo, eran varias las imágenes 

socorridas por los benefactores: el Cristo de la Veracruz, el de la capilla del Calvario, el 

del convento de San Juan, el de Chalma, el del convento del Carmen y el de Oxtotitlán. 

Aunadas a estas imágenes, eran comunes las devociones a los desagravios de Cristo y a 

Jesús Nazareno. Finalmente cabe resaltar la forma en la que se cumplía un propósito del 

clero y la Corona sobre todo a partir del Concilio de Trento: la promoción de los cultos 

al Santísimo Sacramento y las Ánimas Benditas del Purgatorio. Las obras pías muestran 

cómo el vecindario continuó arropando ambos cultos como en siglos anteriores. Se ha 

analizado la influencia recíproca mediante el binomio parroquia-corporación seglar. La 

                                                                                                                                                                          
ímpetus de la vecindad por fundar nuevas corporaciones, y el segundo se definió en torno al límite de 

este trabajo en vista de que el siguiente año, 1799, la villa obtuvo el título de ciudad. Se revisaron los 

libros de protocolos y de documentación varia de la Notaría No. 1, Toluca, mismos que incluyen los 

libros de Zinacantepec, Ixtlahuaca, Metepec y Lerma. Ante la carencia de un catálogo se revisó cada uno 

de los libros desde las cajas 43 a la 117 y las que faltan por clasificar que repiten la numeración desde la 

caja 87 sin clasificar (s/c) hasta la 156 sin clasificar.  
858 RUBIAL, “Un nuevo laico ¿un nuevo Dios? El nacimiento de una moral y un devocionalismo burgueses 

en Nueva España…”, p. 23.  
859 GONZÁLEZ REYES Y PERALTA, “La religiosidad novohispana en la villa de Toluca durante el siglo XVII, 

vista a través de los testamentos”, p. 75.  



297 

 

primera dotaba a la otra de un arraigo espacial y territorial, de una identidad ligada a 

cierta jurisdicción; mientras que la corporación contribuía a la devoción y al sostén de la 

parroquia y de su párroco.860 Sin embargo, tomar en cuenta la religiosidad individual 

permite hablar del binomio parroquia-feligresía y comprender los esfuerzos de algunas 

personas por identificarse con devociones, antes que como miembros de alguna 

corporación o parroquia.  

 Además de ser parte del aparato propagandístico de cada corporación, las 

devociones difundidas permitieron la identificación de la feligresía con la Monarquía. 

Las devociones promovidas por la Corona y la jerarquía eclesiástica se reflejaron en los 

reinos, éstas se combinaron con las devociones promovidas por cada orden religiosa 

para distinguirse y con las del clero secular en un afán de moldear la religiosidad, a 

estas se sumaron las nacidas de las afecciones particulares de los feligreses.   

 

5.2.4. San José: patrono de la villa  

 

Entre los protectores de la villa de Toluca, parece ser que san José no tuvo un lugar 

importante en cuanto a capillas, iglesias, cofradías o conventos dedicados.861 A pesar de 

que daba nombre a la villa y era el patrono, otras fueron las devociones que se 

fomentaron de manera más evidente.862 Sin embargo, la devoción a san José formó parte 

de la identidad de los vecinos y como tal se hicieron varios esfuerzos individuales por 

legar obras pías para la fiesta patronal.  

En Toluca se han encontrado en el siglo XVIII pocos indicios de la presencia de 

una cofradía de San José. Una escritura de venta de 1718 menciona que las casas 

                                                           
860 AGUILAR, “Las reformas arzobispal y monárquica de cofradías y otras asociaciones seglares en Ciudad 

de México…”, pp. 45 y 46.  
861 Gabriela Sánchez ha estudiado cómo las cofradías fueron un medio para difundir la devoción a san 

José. Tanto la orden de San Francisco como las de San Agustín, la Compañía de Jesús y Nuestra Señora 

de la Merced, así como el clero secular fomentaron esa devoción y en sus iglesias se fundaron varias 

corporaciones de ese tipo. Aunque a esa promoción cabría agregar la iniciativa de la feligresía como un 

factor que contribuyó a la fundación de cofradías dedicadas a ese santo. SÁNCHEZ REYES, “La fundación 

de cofradías de san José en la Nueva España”, pp. 4-18. 
862 Un documento del Archivo de Notarías nos permite esbozar la presencia de una congregación de San 

José. El presbítero bachiller don José Ildefonso Gómez, prefecto de la congregación vendió a don 

Joaquín Medrano Mancilla un solar de dicha corporación, sin embargo, no se han encontrado más datos 

sobre ella, incluso se puede especular si era de la villa de Toluca o de un pueblo en el valle. AGNEM, 

Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 94, leg. 21, ff. 350-351. Venta de un solar de la 

congregación de San José a favor de don Joaquín Medrano, 1744.  



298 

 

rematadas tenían un censo de 100 pesos a favor de la cofradía de San José. En 1720 don 

Pedro Díaz se obligó a pagar a Simón Medrano, mayordomo de la cofradía de San José, 

100 pesos. Un testamento de 1734, de la mulata Gertrudis Gregoria Rivera, menciona 

que dejó una obra pía que consistió en una misa para san José, los bienes se dejaron a 

resguardo de los mayordomos de la cofradía de San José. Sin embargo, son las únicas 

menciones que se han encontrado sobre dicha cofradía, una conjetura que se puede 

hacer es que la vida de dicha corporación fue efímera.863 Parece ser que su culto fue más 

parte de una religiosidad comunitaria individual, esto es, como figura protectora que 

daba nombre a la villa e identificaba al conjunto de vecinos; pero su culto fue particular, 

fruto de acciones individuales más que colectivas como las de cofradías, congregaciones 

o hermandades. 

San José fue una figura devocional significativa debido a que era considerado un 

intercesor eficaz en el tránsito de la muerte.864 Era un intercesor privilegiado entre 

Cristo y los hombres por ser su padre putativo además de ser figura central de un 

modelo familiar que la Iglesia pretendía difundir.865 La devoción a san José fue 

promovida por el doctor en teología Jean Gerson (1363-1429), la festividad fue 

aprobada como parte del calendario litúrgico en 1479 y se difundió a partir del Concilio 

de Trento, sobre todo por los jesuitas y los carmelitas. En Nueva España el culto se 

difundió a raíz de que fuera nombrado patrono de la Iglesia y de que Carlos II lo 

declarara patrono de España en 1678 porque, a pesar de que se revocó la declaratoria el 

siguiente año, se hicieron celebraciones en el arzobispado de México en 1680 y en los 

obispados de Puebla, Nueva Galicia y Michoacán.866 

Si bien la devoción a san José fue propia de la orden franciscana en Toluca, la 

iglesia de los carmelitas descalzos contó igualmente con la imagen respectiva que 

permitía atraer adeptos a su culto y la orden de San Juan de Dios también celebraba la 

                                                           
863 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 73, leg. 12, ff. 11-13. Escritura de 

remate de casas a Simón López de Cárdenas, 1718; caja 74, leg. 8, f. 13. Escritura de obligación de Pedro 

Díaz, 1720 y caja 69, leg. 1, ff. 2v-4. Testamento de doña Gertrudis Gregoria Rivera, 1734.  
864 SÁNCHEZ REYES, “San José, esperanza de los enfermos y patrono de los moribundos: un eficaz 

remedio durante el tránsito de la muerte”, pp. 293. 
865 RUBIAL, ““The Appropiation and Use of Saints in New Spain”, p. 51.  
866 SÁNCHEZ REYES, “San José, esperanza de los enfermos y patrono de los moribundos: un eficaz 

remedio durante el tránsito de la muerte”, pp. 299-301.  



299 

 

fiesta.867 Era una devoción promovida por la orden del Carmen. Santa Teresa de Ávila 

encomendó a ese santo la fundación de sus conventos e impulsó de manera considerable 

su culto.868 Por su parte, el hospital de la orden de San Juan de Dios también lo arropó 

como protector al nombrar a su convento: “Nuestra Señora de Guadalupe y San José”. 

Los mismos religiosos eran devotos de san José, por eso promovieron su culto. El papa 

Clemente XII concedió indulgencia plenaria a quienes, habiendo confesado y 

comulgado, visitaren las iglesias de la orden de San Juan el día de san José, el de los 

desposorios y el del patrocinio (tercer domingo de Pascua) y los días 19 de cada mes 

excepto el de marzo.869 Aunque también el benefactor de la hacienda para la fundación 

del convento tuvo injerencia. Don Antonio de Sámano dispuso como condición que los 

religiosos del convento celebraran una misa cantada el día de la aparición de la virgen 

de Guadalupe y otra el día de san José, asimismo donó un lienzo de cada una de las 

devociones mencionadas y otro de la virgen con san Joaquín y santa Ana.870 Devociones 

en común reforzaban un aparato simbólico del que nacía identidad común y sentido de 

comunidad.  

En Nueva España se declaró a san José patrón del arzobispado de México desde 

el Primer Concilio Provincial Mexicano (1555), además se le nombró abogado e 

intercesor contra las tormentas, los rayos y el granizo,871 cualidades que lo hicieron 

especialmente atractivo para comunidades agrícolas. En 1703 fue nombrado patrón de la 

ciudad de México y el siguiente año, de Puebla.872 Como intercesor de la buena muerte 

y de la castidad en el matrimonio, fue uno de los más populares patronos de las ciudades 

novohispanas.873 Su cercanía a la Virgen y a Cristo, lo hacía “el camino más seguro para 

                                                           
867 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 97, leg. 1, ff. 116v-119. Testamento de 

doña María Antonia Cascaño, 1747 y Documentación varia, caja 153 s/c, leg. 1, asunto 16, ff. 175-181. 

Fray José Manuel Charom solicita pago de réditos a dueños de hacienda San Felipe, 1797. Cascaño 

estipuló de sus bienes se comprara una cortina de raso para la imagen del altar de san José.  
868 SÁNCHEZ REYES, “San José, esperanza de los enfermos y patrono de los moribundos: un eficaz 

remedio durante el tránsito de la muerte”, p. 300.  
869 BPCEMFR, Colección Estado de México, núm. 205, ff. 5-6. Libro de juntas del convento hospital de 

Nuestra Señora de Guadalupe y San José, 1768.  
870 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 48, leg. 1, ff. 73v-85. Donación de 

don Juan Antonio de Sámano al hospital de San Juan de Dios, 1695 y ff. 215-218. Testimonio sobre la 

donación de Antonio de Sámano a la orden de San Juan, 1695. 
871 SÁNCHEZ REYES, “La fundación de cofradías de san José en la Nueva España”, p. 2.  
872 SÁNCHEZ REYES, “La fundación de cofradías de san José en la Nueva España”, p. 3.  
873 RUBIAL, “Un nuevo laico ¿un nuevo Dios? El nacimiento de una moral y un devocionalismo burgueses 

en Nueva España…”, p. 15.  



300 

 

obtener el perdón último por las faltas cometidas”.874 En la villa de Toluca fue el santo 

al que más se recurrió en los testamentos para legar recursos para misas en favor de los 

testadores es decir, recurrían a él para salvaguardar sus almas. Si tomamos en cuenta 

que otras de las devociones a las que se legaron muchos recursos fueron la virgen de 

Guadalupe y Cristo, sobre todo la imagen de la capilla de la Veracruz, se puede decir 

que la villa tomó como protectores a los de la sagrada familia.    

Por lo tanto, además de las fiestas propias del calendario litúrgico, las 

devociones titulares de las cofradías y los cultos promovidos por las órdenes religiosas, 

hubo numerosas devociones promovidas por la feligresía. Si bien eran legados 

individuales, el fin al que estaban dirigidos era comunitario: el bienestar de la república 

cristiana. Todo el ceremonial en torno a las devociones mencionadas daba lustre a la 

urbe y reproducía visualmente la jerarquización de las corporaciones.875    

 

5.3. La administración de la población india: ¿fin de la utopía franciscana?  

 

Hasta aquí se ha hablado de la relación entre clero y corporaciones de seglares en su 

mayoría manejadas o integradas por población hispana. Fue este sector el que tuvo una 

activa participación en la fundación y administración de las corporaciones eclesiásticas 

o de seglares. En ese sentido se puede hablar de una religiosidad hispana, pero por la 

proporción de población india no se puede soslayar su agencia. La presencia mayoritaria 

de indios en la parroquia fue lo que justificaba la presencia de los franciscanos, sin 

embargo, esa relación no estuvo exenta de conflictos.  

La presencia de otras órdenes y congregaciones religiosas en el siglo XVIII y del 

clero secular, aunada a los conflictos entre la orden franciscana y los pueblos de indios 

de la villa de Toluca y sus alrededores, exponen un cambio en la relación entre ambos. 

                                                           
874 SÁNCHEZ REYES, “San José, esperanza de los enfermos y patrono de los moribundos: un eficaz 

remedio durante el tránsito de la muerte”, p. 300.  
875 Este ceremonial se repetía de manera ininterrumpida, salvo alguna restricción del juez eclesiástico 

que debía dar la autorización correspondiente o alguna prohibición por parte de otra autoridad. 

Situación contrastaste con otro tipo de celebraciones como el año 1724 en que los vecinos de Toluca se 

negaron a dar alguna aportación para las festividades de la subida al trono de Luis I debido a su pobreza 

y “ser tan cortos sus caudales” que no les alcanzaban ni para comer. Entre quienes pidieron al 

corregidor, don Antonio Barreda Díaz, no realizar el padrón para pedir la contribución se distinguió don 

Bernabé Serrano. AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 80, leg. 15, ff. 306-

309. Poder otorgado por vecinos de Toluca a don Felipe Manuel Zambrano, 1724.  



301 

 

Además, ante el avance del mestizaje y el incremento de la hispanización, la tarea 

seráfica de la atención a los naturales parecía cada vez más prescindible.  

Como en muchas otras partes del reino de Nueva España, la composición y 

distribución de la población de la villa de Toluca no permitió la separación de 

repúblicas. La pequeña villa de españoles estaba rodeada de barrios y pueblos en los que 

habitaba una mayoría de indios. Sin embargo, los franciscanos se esforzaron por 

mantener la separación en ciertas actividades. Además de la predicación en náhuatl y 

otomí, realizaban ciertas labores separando a la población, por ejemplo, explicaban la 

doctrina dos veces a la semana de manera separada a indios y españoles.876 Un 

privilegio para los indios fue la exención de pagar las obvenciones parroquiales 

determinadas por el arancel del arzobispado. Para determinar la cantidad que pagarían 

los indios se hacían varias distinciones: 

                                                           
876 APST, Sección disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, Comunicaciones, f. 2. Informe 

del corregidor de Toluca al virrey, 1775. 



 

 

Cuadro 6. Monto de las obvenciones parroquiales, Toluca, 1775 

 

Grupo 

social 

Monto de la obvención según sacramento 

Bautizo Entierro Diligencias 

matrimoniales 

Matrimonio Fiesta 

titular 

Españoles 1 peso y 2 

reales para 

los acólitos 

Con cruz alta, un ministro de capa, una 

mesa de cuatro velas y doble ordinario 

de campanas y de media iglesia para el 

presbiterio 

12 pesos 4 

reales 

6 pesos 4 

reales 

8 pesos  

Con cruz alta, un ministro de capa, una 

mesa de cuatro velas y doble ordinario 

de campanas y en la parte inferior 

2 pesos 4 

reales 

   

Con tres ministros, vigilia, cruz alta, 

doble de campanas y tumba de dos o 

tres cargos con cera puesta por los 

deudos (no son frecuentes) 

34 pesos    

Con cruz, ciriales acólitos, misa con 

tres ministros, vigilia, tumba magna, 

doble de nueve campanas (son menos 

que los anteriores) 

50 pesos o 

menos si el 

cura hace 

gracia 

   

Mulatos, mestizos y 

otras castas 

 8 pesos o 

menos 

3 o 4 pesos 6 pesos  

Indios arancelados 4 reales Adulto enterrado en su pueblo 5 pesos 2 pesos 6 

reales 

4 pesos 9 pesos 

4 pesos 

más con 

sermón 

Párvulo enterrado en su pueblo 4 pesos    

Adulto enterrado en la cabecera 4 pesos    

Párvulo enterrado en la cabecera 3 pesos    



303 

 

Indios de costumbre 4 reales y 1 

real para los 

acólitos 

Adulto o párvulo enterrado en su 

pueblo 

2 reales y 

medio 

1 peso 4 reales 1 peso 4 

reales 

5 pesos 

4 pesos 

más con 

sermón 

Adulto o párvulo enterrado en la 

cabecera 

1 peso 3 

reales y 

medio 

   

Indios gañanes   6 pesos   6 pesos 

Pobres Nada  Lo que 

pueden 

 No pagan  

APST, Sección disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, Comunicaciones, ff. 3 y 4. Informe del corregidor de Toluca al 

virrey, 1775. 



 

 

Este tipo de distinciones muestra la política eclesiástica que dejó en libertad a los curas 

para lograr acuerdos y consensos respecto al pago de derechos parroquiales. En 1638 se 

elaboró un arancel general pero no fue aplicado de manera estricta porque la normativa 

del III Concilio Provincial Mexicano permitía los arreglos locales. Aun cuando el 

arzobispo de México Francisco Antonio de Lorenzana elaboró un arancel general en 

1767 su aplicación fue difícil porque se seguía reconociendo la fuerza de la costumbre y 

la negociación siempre y cuando hubiera consenso de las partes. El arancel fue 

cumplido de forma parcial y solo en algunos curatos fue interpretado de acuerdo a los 

intereses de los fieles.877  

El cuadro anterior ejemplifica la heterogeneidad de situaciones que 

determinaban el monto de los derechos pagados. Se aprecia que algunos indios no 

aceptaron el arancel, de ahí la distinción de “indios de costumbre” o “no arancelados” y 

la consecuente supervivencia de pactos entre clero y feligresía. Además de los pesos 

pagados en efectivo, los indios “no arancelados” daban a los regulares la llamada 

“ración” que consistía en 9 pesos cada mes en leña, huevos, miel, tomate y hortaliza y 

las pascuas de Navidad, de resurrección, del Espíritu Santo, los días de Corpus, de la 

Asunción y de san Francisco pagaban lo que llamaban “tlapaloli”.878 El arancel 

establecido por los arzobispos era un ideal distante de la realidad. La flexibilidad de los 

franciscanos para su aplicación les podía atraer la simpatía de los feligreses, así que 

tampoco tenían mucha disponibilidad para aplicarlos. En la práctica se reconoció una 

serie de realidades que impedían el seguimiento del arancel: la incapacidad económica 

de los indios para pagar, su resistencia a alterar pactos y acuerdos, la continuidad del 

pago en especie, etc.  

El arancel establecido por Antonio de Lorenzana en 1767 se leyó a los indios de 

Toluca, pero dijeron que seguirían la antigua costumbre por serles más útil con 

excepción de los del pueblo de San Juan y los de los barrios de Huichila, San Pablo y 

San Sebastián, quienes consistieron pagarlo.879 En 1804 un vecino acudió a la Real 

                                                           
877 AGUIRRE, “El Arzobispo Lorenzana ante la problemática de los derechos parroquiales y el arancel de 

1767”, pp. 41, 43 y 54.  
878 APST, Sección disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, Comunicaciones, f. 5. Informe 

del corregidor de Toluca al virrey, 1775. 
879 El arancel fue renovado por Alonso Núñez de Haro en 1789. Un informe de 1804 expone que seis 

pueblos fueron los que aceptaron el arancel: San Pablo, San Andrés, San Buenaventura, San Juan 

Bautista, San Sebastián y Huachila. BNMFR, Archivo Franciscano, caja 111, exp. 1521.4, ff. 21-34. 



305 

 

Audiencia diciendo que el cura los había compelido a que dijeran que conservarían la 

costumbre. En consecuencia, se criticó la indiferencia y desinterés con que procedió el 

cura. El síndico del convento de la Asunción, Juan Atanasio Cervantes, consideraba que 

la queja se había puesto con falsedad y fraude porque en tanto estaba vigente el litigio, 

los indios no pagaban arancel ni guardaban respeto al cura. Así que pidió que se 

mandara comparecer ante el corregidor de Toluca a Francisco Baltazar, gobernador de 

San Pablo, para declarar sobre el asunto. Como el arancel establecía una menor pompa 

en los entierros y los casamientos, los tres pueblos convinieron en seguir conforme a la 

costumbre para que aquellos se celebraran con acólitos, ciriales y cruz.880  

 Los franciscanos permitían que los indios de las doctrinas pagaran sólo la mitad 

de los derechos parroquiales, pero en cada pueblo escogían a un cierto número de 

familias para que colaboraran en el ministerio de la parroquia, con dos finalidades: que 

hubiera oficiales instruidos para un servicio y culto decentes y que sólo se perdiera la 

mitad de los derechos. Los indios que prestaban servicios personales eran ocupados 

como sacristanes, campaneros, porteros, “piquis” y otros oficios. Los indios cabecillas 

de los barrios de Huichila, San Pablo y San Sebastián pretendían que ese beneficio se 

extendiera a todas las familias. Era una negociación funcional para ellos porque a 

cambio de los servicios obtenían una reducción en el pago de aranceles. A pesar de que 

por parte del conde de Revillagigedo se habían tratado de suspender dichos servicios, 

los indios insistían en ejercerlos. El informe del corregidor de Toluca, don Agustín de 

Arozqueta, y el del padre provincial fray Antonio Crespo confirmaron en 1804 que no 

había motivo alguno para la queja que se había puesto en contra de la orden seráfica.881  

En el núcleo del corregimiento de Toluca, la pugna por el espacio público entre 

cofradías y franciscanos se hizo patente en las disputas por el resguardo del Cristo de la 

Veracruz o la precedencia en algunas ceremonias. Por otra parte, los conflictos entre los 

seráficos y los indios se referían a cuestiones relacionadas sobre todo con los derechos 

parroquiales y el trato.  

                                                                                                                                                                          
Constancias relativas a las quejas presentadas por los indios del curato de Toluca referentes a aranceles, 

1804.  
880 BNMFR, Archivo Franciscano, caja 111, exp. 1521.4, ff. 21-34. Constancias relativas a las quejas 

presentadas por los indios del curato de Toluca referentes a aranceles, 1804.  
881 BNMFR, Archivo Franciscano, caja 111, exp. 1521.4, ff. 21-34. Constancias relativas a las quejas 

presentadas por los indios del curato de Toluca referentes a aranceles, 1804.  



306 

 

La posición de los franciscanos se debilitaba cuando la comunidad se hallaba 

dividida. Esto sucedió en 1733 cuando el notario del Santo Oficio de la Inquisición, don 

Francisco Macario solicitó licencia al presidente del convento, fray Francisco Romero, 

para celebrar una junta en la casa del notario don José Sánchez.882 Se citó al cura fray 

Anastasio Pérez y a su ayudante fray Luis Verdeja, así como al síndico del convento 

don Manuel Medrano. El asunto a tratar fueron los defectos de los administradores del 

convento en vista de “abusos de indios”, por los que los vecinos acudieron ante el 

comisario de la inquisición. Ambos notarios expusieron lo que les parecía ser defectos 

de los religiosos, calificando cuáles eran los “buenos” y cuáles los “malos”. El Santo 

Oficio, previniendo los rumores y alboroto entre la población, mandó a los comisarios 

hacer una averiguación.883 No conocemos el resultado de las averiguaciones, pero es 

evidente la manera como no sólo los jueces eclesiásticos, sino los funcionarios del 

Santo Oficio trataron de ejercer una supervisión sobre la administración de la parroquia 

en aras a cuidar el buen trato de los indios, cuestiones que excedían a sus facultades; así 

mismo lo hizo ver el padre guardián fray José Cillero cuando protestó y pidió que se 

tomaran medidas en contra de los notarios por sus acciones.  

 Ese mismo año (1733) un grupo de españoles de Toluca -integrado por 

labradores, mercaderes, maestros y oficiales de diferentes “artes”, comerciantes y 

tratantes- otorgó un poder a don Nicolás de Saucedo y a don Julián Miguel de Bal y 

Montúfar para solicitar párroco para españoles ante el arzobispo don Juan Antonio 

Vizarrón; pedían que se enviara al franciscano fray Anastasio Pérez.884 Los españoles 

                                                           
882 El presidente o procurador del convento era un religioso que, comúnmente, tenía muchos años 

morando en él y era el encargado de percibir los derechos parroquiales. BNMFR, Archivo Franciscano, 

caja 111, exp. 1521.4, ff. 21-34. Constancias relativas a las quejas presentadas por los indios del curato 

de Toluca referentes a aranceles, 1804.  
883 AGNM, Inquisición, vol. 848, exp. 1. Orden al comisario de Toluca para que averigüe las personas que 

han convocado a juntas para discutir sobre la administración franciscana, 1733.  
884 El grupo era: don Antonio de Aguirre Mendieta, alcalde mayor de Ixtlahuaca y Metepec, don José de 

Escamilla, don Francisco Antonio Lorenzo de Errada, capitán de infantería, don Pedro del Trigo 

Baamonte, corregidor; don Juan Amador de Estrada, teniente de alguacil mayor; don Gaspar Tévez del 

Castillo, Francisco Vela, don Pedro Antonio Pardiñas, don Joaquín José de Villalpando Centeno, don Juan 

Antonio de Sotomayor, José de Castañeda, don Manuel Antonio Álvarez del Reyllo, don Manuel Jiménez 

de Torres, Abenogenes Pérez, don Manuel López de Torres, Domingo González de Sepúlveda, don 

Antonio Martín de Castro, don Pedro Antonio de Castro, Anastasio Vilchis, don Juan Barreda Puente, 

don Juan de la Maza, don Miguel de la Hoya, don Antonio Gutiérrez, don Blas de Orihuela, Manuel Díaz 

González, el maestro Juan Antonio Colín, don Antonio Miguel de Gamez Haro, don Miguel de Neira 

Barbabosa, don Antonio Mejía de Lagos, el capitán don Lorenzo Francisco Luengo (justicia mayor), don 

Francisco de Lezama, don José Rodríguez, don Matías de Eguiluz y Urbina, don Francisco Pichardo, don 



307 

 

querían seguir siendo administrados espiritualmente por un miembro de la orden 

seráfica a pesar de los excesos denunciados en contra de algunos de sus miembros. Esta 

relación de concordia contrasta con la que reflejan los varios conflictos entre el 

vecindario y los franciscanos en la segunda mitad del siglo XVIII.  

En 1747 el juez provisor y vicario general de indios y chinos, don Juan José de 

la Mola, pidió al padre guardián del convento franciscano, fray José de Isla, que 

advirtiera al padre coadjutor de Tecaxic, fray Marcelo de Aramburu, que no tratara mal 

a los indios. Éstos interpusieron una queja contra Aramburu por maltratar físicamente y 

de palabra a varios indios sólo con motivo de retrasarse en algunos mandatos y otros 

descuidos involuntarios, razón por la cual todo el pueblo estaba atemorizado. Con todo, 

esta situación no impedía que los indios siguieran considerando a la orden seráfica 

como benéfica para la población por sus servicios. Los indios expresaban que los demás 

religiosos del santuario los miraban con amor y caridad, de manera que ellos servían 

gustosos al convento correspondiendo a la “caridad y amor” que recibían de los frailes. 

El padre guardián convino en dar remedio y convino en nombrar a otro religioso para 

administrar los sacramentos.885 Las quejas en contra de los religiosos son una muestra 

de la cotidianidad de las relaciones entre clero y feligresía, pero la secularización de 

doctrinas de la segunda mitad del siglo XVIII pudo haber repercutido en contra de los 

                                                                                                                                                                          
Antonio de Guadarrama, José Martínez, Manuel de Piña, don Felipe del Villar, don Juan Gómez Maya, 

don José de Estrada, don Martín Antonio Caecuegul, don Manuel González Téllez, don Juan Fernández 

Basconselo, don Miguel López de Salazar, don Antonio López de Salazar, Nicolás López de Salazar, Juan 

López de Salazar, Felipe López de Salazar, Lucas de Zúñiga, Juan García Rendón, don Manuel de Ibarra, 

don Estevan de Verdiguer, don Francisco Macario y Zúñiga, Juan García, Miguel Díaz, don Pedro del 

Villar Gutiérrez, Santiago Velasco, Juan González, don Pedro Costas, Juan Antonio Gutiérrez, don Juan 

Pérez Garnica, Alejandro Mansanelo, Diego Millán, Diego Montero, José Montero, don Carlos García 

Rendón, Juan Manuel Salguero, Juan de Vargas Machuca, Diego Flores de Orihuela, Ricardo Flores de 

Orihuela, Juan Flores de Orihuela, don Manuel de Bedolla, don Juan de Herrera, Antonio Díaz de Llanos, 

don Felipe Agüero, don Felipe de la Cruz Manjarréz, el mozo, don Juan de Arellano y Agesta, José 

Valencia, Juan Ortiz, Diego Ortiz, don Antonio Martínez de Castro el labrador, don Carlos de Cuevas, don 

José Antonio de Cuevas su padre, Antonio Robles, Miguel de Robles, Francisco Aparicio, Matías 

Gutiérrez, Pedro Gutiérrez, Juan José de Alba, Antonio Vela, Pedro Vela, Nicolás López de Solórzano el 

mozo, José de Vera, don Salvador de Soto, Diego de Góngora, don Agustín del Villar, don Felipe Aguirre, 

don Manuel Gutiérrez de Valdés, Tomás de Piña, José García (llamado el ticho), Juan García su hijo, 

Francisco de Fuentes, Simón Romero, José Núñez, Miguel Diara llamado el fino, Jacinto Roldán, Matías 

de Angulo, don Cristóbal de Arcayos, don Fernando Gutiérrez de la Arena, Agustín Díaz de Llanos, 

Nicolás de Bustamante, José Ruíz, Sebastián de Cuestas, don Miguel Pensado, don Manuel Díaz de 

Betancurt, Miguel de Angulo, Juan de Cervantes y Cayetano Mondragón.  
885 AHAM, Juzgado eclesiástico de Toluca, Autos contra eclesiásticos, caja 63, exp. 24, ff. 1-3. Causa 

seguida contra el Padre fray Marcelo de Aramburu, religioso franciscano, 1740.  



308 

 

franciscanos en la parroquia. Otro factor relevante pudo haber sido el peligro de la 

idolatría, cuestión que demeritaría la labor de los franciscanos. Por eso, para atajarlo era 

necesaria la tarea de trabajar en el doctrinamiento constante de la población. Del valle 

de Toluca se había dicho que persistía la idolatría. Fray Jacinto de la Serna en su 

Manual de ministros de Indios para el conocimiento de sus idolatrías y extirpación de 

ellas dio cuenta de varias prácticas seguidas por los indios del Matlatzinco.886 En el 

periodo 1726 a 1760 hubo al menos quince casos de indios idólatras del valle en el 

Juzgado Eclesiástico de Toluca acusados por distintas prácticas: maleficio, prácticas 

supersticiosas, ser curanderos, graniceros y tener apariciones.887 En 1731 el cura de 

Toluca, fray Antonio Díaz del Castillo, pidió al capitán don Manuel Díaz de Vargas que 

diera testimonio de si, después de que se marcharon el padre Juan Martínez y otro 

religioso jesuita que habían estado de misión en los conventos de San Francisco, en el 

de San Juan y en la cárcel pública, se habían sacado en la ciudad algunos ídolos. Díaz 

respondió que no oyó decir que tal cosa hubiera sucedido en esa ciudad o en otra 

jurisdicción de la región.888 La solicitud del cura pudo haber surgido de algún rumor o 

de ese peligro constante de que los indios mantuvieran prácticas religiosas heterodoxas.  

 Uno de los principales argumentos de los Provincia franciscana del Santo 

Evangelio para evitar la secularización de doctrinas fue la necesidad de la presencia de 

los regulares en poblaciones con numerosa población india para doctrinarlos en su 

lengua. Pero hay que recordar que cumplían labores más allá de la administración 

religiosa al reforzar la autoridad de la Corona sobre los pueblos. A pesar de que el valle 

de Toluca no fue una región problemática en cuanto a rebeliones de indios, era 

necesario mantener un gobierno efectivo y brindar los servicios espirituales que 

mantuvieron a los indios residiendo en los pueblos. La necesidad de contar con el 

tributo hacía de esos objetivos preocupaciones constantes para la Corona y el marqués 

del Valle de Oaxaca. En 1742 el duque de Terranova, Diego Pignatelli de Aragón, pidió 

                                                           
886 CAZAD, “La religión popular en el valle de Toluca, siglos XVII al XVIII”, pp. 58, 59, 81 y 93. Se describen 

ceremonias hechas por los indios otomís en las que festejaban al fuego poniendo muchas ofrendas y 

candelas, aunque como parte de las celebraciones en favor de los santos titulares de los pueblos. De la 

Serna pensaba que los indios habían sustituido a sus dioses con nombres cristianos para que 

permanecieran ocultos en las vestiduras de los santos católicos. También documentó la existencia de 

ídolos en altares privados.  
887 CAZAD, “La religión popular en el valle de Toluca, siglos XVII al XVIII”, pp. 102 y 103.  
888 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Documentación varia, caja 89, leg. 6, ff. 1-3. Solicitud de 

testimonio hecha por fray Antonio Díaz del Castillo, 1732.  



309 

 

al Juan Eusebio Chavero, que regulara cada cabecera y pueblo de manera separada 

sobre lo que tenían que contribuir semanalmente de tributo y que constriñera a los 

indios que residían en las haciendas a volver a sus vecindades para que pagaran el 

tributo, todo ello teniendo en cuenta que los alcaldes se habían quejado de que algunos 

indios habían huido.889 Ya fuera por ser conveniente a su administración o por 

devoción, los marqueses apoyaron la llegada de nuevas órdenes a la villa.  

La ley, escrita o consuetudinaria, insistía en reconocer la separación de los 

distintos grupos. Aunado a la intención de mantener las dos repúblicas separadas en 

ciertas ocasiones, en algunas otras la separación en la administración estuvo 

determinada por cuestiones de jurisdicción. Las diligencias matrimoniales de españoles, 

mulatos y otras “castas” eran hechas ante el juez eclesiástico, mientras que las referentes 

a indios tenían lugar ante el cura párroco, aunque los derechos correspondían en 

cualquier caso a la parroquia.890 Los franciscanos compartían la administración de ésta 

con el juez eclesiástico, los clérigos seculares y demás órdenes religiosas, como los 

mercedarios que solían celebrar misas algunos días de fiesta.891 

Los franciscanos se auxiliaban mucho de los indios para la administración de los 

pueblos que rodeaban a la pequeña urbe. Tenían costumbre de nombrar en cada pueblo 

a un mayordomo encargado de ayudarlos con las confesiones. Éste tenía que dar de 

comer y cenar, proporcionar chocolate a los ministros uno, dos o tres días, además de 

dar de comer a todo el pueblo los mismos días. Esta costumbre fue criticada por el fraile 

franciscano fray Simón de la Torre a principios del siglo XIX porque decía que las 

confesiones se convertían en fiestas de embriaguez y maldades; asimismo los 

mayordomos gastaban muchos recursos.892 La relación nacida a la luz del siglo XVI 

entre los franciscanos y los indios con el objetivo de evangelizar seguía vigente en el 

                                                           
889 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Documentación varia, caja 94, leg. 9, ff. 1-13. Diligencias 

sobre el cobro de tributos de los naturales de San José de Toluca, 1742.  
890 APST, Sección disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, Comunicaciones, f. 4. Informe 

del corregidor de Toluca al virrey, 1775. Al menos fue así durante algún tiempo antes de 1775.  
891 APST, Sección disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, Comunicaciones, f. 4. Informe 

del corregidor de Toluca al virrey, 1775. Una acusación en contra de un clérigo secular permite conocer 

que era una obligación que celebraran misa en cualquiera de las iglesias de los conventos o alguna de las 

capillas de la villa. AHAM, Juzgado eclesiástico de Toluca, Autos contra eclesiásticos, caja 119, exp. 50, f. 

1. Acusación del corregidor contra el bachiller don José de Castro por no cumplir su ministerio, 1781.  
892 BNMFR, Archivo Franciscano, caja 111, exp. 1521.4, ff. 21-34. Constancias relativas a las quejas 

presentadas por los indios del curato de Toluca referentes a aranceles, 1804. Trató de cambiar esa 

práctica y dispuso que el padre asignado fuera auxiliado de otro para las confesiones y que se llamara a 

los indios conforme al padrón de cada pueblo. 



310 

 

siglo XVIII; y, aunque, no estaba exenta de conflictos y cuestionamientos, ayudaba a 

los seráficos a defender su posición en la parroquia. Haber estudiado algunos de esos 

conflictos nos ayuda a captar la complejidad de esa relación. En el capítulo anterior se 

analizaron algunos informes que los franciscanos hicieron sobre la administración de los 

sacramentos, voces que dejan entrever un vecindario bien atendido en cuanto a la 

administración de los sacramentos. Ahora se expuso la voz de aquellos vecinos no 

conformes con ésta, lo cual nos deja ver formas de participación en la manera de vivir 

su religiosidad y la capacidad de respuesta que tuvieron ante el sistema de gobierno. 

Fuera de las cofradías de indios, es poco lo que sabemos de su participación en la 

configuración del régimen eclesiástico. Lo que más se ha trabajado sobre cómo vivían 

su religiosidad son los testamentos. Al estudiar los documentos notariales podremos ver 

cómo ellos, junto con la población hispana, contribuyeron de manera individual a las 

causas comunitarias.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



311 

 

Capítulo 6. Entre relaciones terrenas y motivos espirituales:  

el flujo de recursos y el patronazgo 

 

La formación de corporaciones de seglares derivaba, entre muchos otros factores, de la 

necesidad de las personas de buscar la salvación, así como de las creencias que la 

impulsaban al Purgatorio. Para lograr la salvación eran fundamentales los lazos entre la 

Iglesia militante y la purgante. Fueron estas mismas creencias las que permitieron el 

establecimiento de vínculos entre los vecinos y las corporaciones eclesiásticas mediante 

la donación de recursos. Al destinar recursos materiales para obras piadosas se trabajaba 

en la carrera de la salvación, pero también se establecían y reforzaban lazos 

comunitarios e identitarios. Las corporaciones se beneficiaban al captar recursos e 

intenciones que justificaran su presencia en la doctrina, mientras que para el vecindario 

se reproducía una serie de prácticas religiosas que mantenían su fe y les ayudaban a 

resolver necesidades materiales.  

 Las principales fuentes para analizar el flujo de recursos en este apartado son las 

escrituras de la Notaría No. 1, de Toluca que ya se mencionaron en el capítulo anterior y 

que abarcan el periodo 1690-1798. Entre los documentos consultados de que hice ya 

mención, están: escrituras de donación, venta, imposición o reconocimiento de censos; 

testamentos, codicilos, litigios por bienes y juramentos. También aludí a la religiosidad 

que dejan entrever estos documentos, así que en este capítulo analizaré las formas de 

flujo de los recursos y cómo permitían sostener un conjunto de creencias y de relaciones 

comunitarias que dieron cohesión al vecindario.  

Es necesario decir que los documentos consultados fueron consignados y 

elaborados por escribanos en Toluca, Metepec, Ixtlahuaca y Lerma, de manera que la 

muestra de vecinos de la que nos brindan información comprende no sólo la villa sino 

también los alrededores. Elaboré una serie de bases de datos referentes a: donaciones 

(contenidas en las escrituras de donación y los testamentos principalmente), censos (en 

los que el prestador era alguna corporación eclesiástica o bien de seglares, pero con 

fines piadosos), oficiales de las cofradías y miembros de las terceras órdenes. La 

intención es analizarlas desde el punto de vista cualitativo y cuantitativo para ver la 

naturaleza de las relaciones entre el vecindario y las corporaciones eclesiásticas, las 

influencias mutuas y cómo era ese grupo de seglares que participaron de manera activa 

en la forja del régimen eclesiástico.  



312 

 

6.1. Relaciones de patronazgo entre órdenes religiosas y donadores: mutuos 

beneficios 

 

Las donaciones y legados eran acciones jurídicas mediante las cuales la feligresía podía 

ganar la salvación; también permitían al clero obtener recursos económicos y establecer 

vínculos de lealtad. Los beneficios para ambas partes eran mutuos y, si implicaban 

obras pías, permitían la permanencia de un flujo de bienes y beneficios. Para muchas 

familias los legados piadosos supusieron el acceso a privilegios. Los feligreses podían 

ejercer la caridad dotando a jóvenes para su ingreso a conventos o para casarse, 

ayudando a los desvalidos con limosnas o sosteniendo hospitales y recogimientos y, de 

esta manera, ganar la salvación. A estos esfuerzos se sumaba un conjunto de prácticas y 

actividades devocionales como el Vía crucis, las novenas o los ejercicios espirituales, 

con el que buscaban un mayor perfeccionamiento moral. Todas eran prácticas efectivas 

debido a que en el siglo XVII ganó terreno la concepción de un Dios misericordioso 

sobre la del que castigaba y era justiciero y vengativo.893 A la vez que los benefactores 

trabajaban para lograr su salvación, se hacían de un prestigio que los distinguía entre el 

vecindario. 

  Las donaciones, capellanías y obras pías no sólo eran la base material y jurídica 

mediante la cual se mantenían las corporaciones religiosas. Por lo mismo, sus fines eran 

también la base que mantenía los lazos de hermandad entre las personas ya fueran 

seglares o eclesiásticos. En consecuencia, el patronazgo sirvió como un aglutinador y 

mecanismo para reproducir y perpetuar corporaciones y obras piadosas. Los fines de los 

legados constituidos no podían ser alterados por quien tenía el patronato, de esta manera 

se perpetuaban varias creencias propias del catolicismo y también el sentimiento de 

hermandad y comunidad. Como ejemplo se puede evocar una de las reglas de la 

cofradía de las Benditas Ánimas del Purgatorio referente a los legados recibidos: “que 

no se pueda innovar ni alterar yendo contra la voluntad del testador sino en la forma que 

disponen y mandan se ejecuten” las cláusulas. Por consiguiente se ordenó que los 

réditos cobrados de censos se destinaran a pagar las misas rezadas y no se ocuparan en 

                                                           
893 RUBIAL, “Un nuevo laico ¿un nuevo Dios? El nacimiento de una moral y un devocionalismo burgueses 

en Nueva España…”, pp. 4 y 11.  



313 

 

otros gastos de dicha cofradía.894 Las donaciones piadosas concretaban los acuerdos 

entre particulares y entre éstos y las corporaciones.895 Gracias a ellas se perpetuaban las 

creencias y ciertas prácticas de religiosidad de la comunidad. 

 Las donaciones pueden ser un indicador de la influencia que las órdenes 

religiosas y corporaciones de seglares ejercieron sobre el vecindario de la villa de 

Toluca. La dirección espiritual se dio gracias a varios medios: la difusión de cultos 

característicos de cada orden regular, la confesión, la supervisión de corporaciones de 

seglares y la enseñanza. Los vínculos establecidos permitieron que los religiosos fueran 

las personas a quienes en muchas ocasiones se les dio poder para escriturar testamentos. 

Esto era indicativo de la autoridad que tenían, de la confianza que los vecinos 

depositaban en ellos y del tipo de relaciones que establecían. Como ejemplo de esto 

último se puede decir que además de las preferencias devocionales para elegir una obra 

pía o un patrono de la misma, la cercanía de los benefactores con las órdenes religiosas 

determinó el destino de los bienes.  

 Los vínculos entre los españoles y los carmelitas descalzos fueron patentes en 

los patrocinios que los regulares recibieron debido a que fueron varios los benefactores 

españoles que les donaron recursos. La misma membresía de la orden estuvo integrada 

por españoles en su mayoría. Las autoridades de la orden promovieron el ingreso de 

peninsulares.896 Aunque es difícil comprobar que la causa de las donaciones fuera mera 

simpatía de grupo. Hubo otros vínculos más evidentes entre feligresía y órdenes 

religiosas que muestran cómo éstas se imbricaron en el orden social parroquiano. Los 

conventos fueron una opción de vida, sobre todo para los hijos segundones de las 

familias. El que los vecinos de Toluca contaran con establecimientos de este tipo 

permitió que algunos jóvenes pudieran optar por la carrera religiosa sin alejarse de su 

lugar de vecindad. Para las familias significó prestigio y la posibilidad de acceder a 

                                                           
894 APST, Sección disciplinar, Cofradías, caja s/n, vol. s/n, f. 20. Libro de la cofradía de las Benditas 

Ánimas del Purgatorio, 1677-1791.  
895 En 1738 Antonio Vela tenía la intención de imponer 100 pesos para que con los réditos se pagara una 

misa a favor de san José en el convento carmelitano y por su alma y la de su esposa, doña Juana Mejía 

de Lagos, pero por no ser suficiente el rédito, se suspendió. Acordó con don José de Bracamonte, a 

quien debía 100 pesos, que le daría 100 pesos más con hipoteca de su casa a cambio de que los réditos 

fueran destinados al pago de una misa por el alma de Bracamonte y su esposa. AGNEM, Sección 

histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 90, leg. 17, ff. 42-43v. Imposición de obra pía de don José 

de Bracamonte, 1738.  
896 CRUZ LAZCANO, “Hermanos de sangre y religión. Oligarquías y la orden del Carmen en Nueva España 

borbónica”, p. 11. A pesar de su origen, muchos carmelitas peninsulares se identificaban con los criollos.  



314 

 

ciertos beneplácitos y consideraciones por parte de las mismas órdenes. En 1704, la 

española Juana Sánchez de Figueroa, en su declaración testamentaria, pidió y rogó a 

fray Sebastián González de la orden de San Juan que le diera sepultura por no contar 

con bienes con que proveérsela. Así lo esperaba por “el mucho amor y voluntad” que 

recibió de él dado su parentesco y por las muestras de caridad que tuvieron para ella y 

sus hijos fray José Pérez Melo y fray Bernardino Pérez Melo, religiosos de la misma 

orden.897 

 

6.2. Los recursos de las órdenes religiosas: el peso de las donaciones 

 

Hasta aquí se ha hablado de las motivaciones que los benefactores tenían para legar 

bienes, ahora es necesario mencionar las formas de ingreso de las corporaciones 

eclesiásticas. Para algunas las donaciones o aportaciones de bienhechores fueron 

fundamentales para su supervivencia. Para los franciscanos, imposibilitados de contar 

con bienes materiales, las donaciones eran fundamentales para su manutención.898 El 

voto de pobreza incluso impedía que los regulares seráficos se hicieran cargo de los 

recursos con los que contaban, por ello nombraban a un síndico que era seglar para que 

los administrara. A éste se le otorgó toda la administración, propiedad, dominio, uso de 

hecho y de derecho de bienes, réditos, fincas de fundadores y aquellas en que se 

nombrase patrona a la orden de San Francisco y le traspasaron bienes, casas, huertas, 

donaciones y fundaciones de misas.899 El patronato perpetuo de todas las obras pías del 

convento de la Asunción de Toluca se cedió a la Tercera Orden en el siglo XVIII, de 

esta manera, dicha corporación era la encargada de cuidar que todas las aportaciones 

cumplieran su objetivo piadoso.  

Según un informe de 1775, por obvenciones y derechos parroquiales el curato 

recibía 3 600 pesos anuales que, junto con las percepciones de las vicarías de Tecaxic 

                                                           
897 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 52, leg. 15, ff. 220-221. Declaración 

testamentaria de Juana Sánchez de Figueroa, 1704.  
898 En 1718 se suspendió la ayuda que recibían las doctrinas de parte de la real hacienda en el 

arzobispado de México. AGUIRRE, “El subsidio eclesiástico y la política de Felipe V en la Iglesia 

indiana…”, p. 72.  
899 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 100 s/c, leg. 5, asunto 1, ff. 78-80. 

Aceptación de donación del síndico don George Mercado, 1773. El papa Martín IV (1281-1285) 

estableció que las limosnas de la orden debían ser administradas por un seglar que actuara como 

procurador de la Santa Sede. ROCHER, La disputa por las almas, p. 114.  



315 

 

(250 pesos) y San Pedro Totoltepec (200 pesos) sumaban 4 050 pesos. A esa cantidad se 

le sumaban todas las donaciones recibidas para misas, cuyos fondos de fundación se 

imponían en réditos, las limosnas recibidas por los hábitos desechados por los religiosos 

que servían como mortajas, lo que pagaban de derechos los labradores de la capilla de la 

Veracruz, las aportaciones hechas el jueves santo por el corregidor y el síndico, las 

limosnas por: asistencia a entierros, sufragios de honras, responsos, procesiones y por 

asistir a las haciendas a “conjurar” campos sembrados y tempestades o nubes de 

granizo. Esa masa común de recursos se distribuía en: 

a) Misas dichas en la cabecera y pueblos. 

b) Reparos de la iglesia, sacristía y convento. 

c) Sustento de los religiosos del convento. 

d) Impresión de cédulas de comunión y confesión, pago de pensión conciliar al 

Colegio Seminario Tridentino de México, sustento de los indios sirvientes, 

limosnas a los pobres, pago de amanuenses, de cantores y de músicos 

seculares para que celebraran misas en “días de solemnidad”.900 

Un informe sobre los conventos de la provincia del Santo Evangelio nos da idea de la 

cantidad de recursos que manejaba el de la Asunción de Toluca. Se registraron dos 

cuentas con cargos de 16 301 pesos 4 reales y 10 883 pesos 4 y medio reales, gastos de 

16 257 pesos 4 reales y 8 847 pesos 3 y medio reales y alcances de 44 pesos y 2 036 

pesos un real respectivamente. Si bien el informe no está fechado, nos da la oportunidad 

de comparar las economías de varios conventos de la provincia. Las cantidades que se 

refieren al convento de Toluca estaban lejos de los 36 000 a 40 000 que manejaba el 

convento grande de la ciudad de México, pero eran considerables en comparación con 

los que manejaban cantidades por debajo de los 10 000 pesos como Tlaxcala, 

Huamantla, Tecaxic, Huejotzingo y Tecamachalco.901  

Un informe de 1776 menciona que en promedio el convento recibía 7 300 pesos 

anuales. Recibía 3 600 pesos de derechos parroquiales: 320 de la orden tercera; 160 de 

la cofradía de los labradores; 150 de limosna de cera y la de jueves santo, 131 pesos de 

misa de once días festivos y una los viernes santos pagados por la cofradía de las 

Ánimas, 860 pesos de mortajas de san Francisco, 354 de réditos de obras pías y 1 725 

                                                           
900 APST, Sección disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, Comunicaciones, ff. 5v-6. 

Informe del corregidor de Toluca al virrey, 1775. 
901 BNINAH, Fondo franciscano, vol. 62, exp. 39, ff. 345-347v. Oficios mayores y menores de la provincia 

del Santo Evangelio, s/f.  



316 

 

de asistencia a los entierros, honras, cabos de año, conjuros, novenarios y misas 

manuales o adventicias, y otro tanto de la limosna que recibía de los labradores por la 

bendición de los campos.902  

Otro informe sobre los conventos de la provincia del mismo año menciona que 

el de Toluca recibió 5 590 pesos: 3 000 de obvenciones de la parroquia, de los pueblos y 

de las haciendas, 354 de misas, 625 del duque de Terranova, 320 de la Tercera Orden, 

160 de la cofradía de la Veracruz, 80 de misas de ánimas, 51 de misas rezadas los días 

festivos por las ánimas y 500 de entierros y responsos. La información difiere de la 

mencionada anteriormente, las causas tal vez se deban al periodo al que se refieren las 

entradas (mismo que no se menciona) y al tipo de documento, el primer informe es 

sobre la parroquia y el segundo es general, es decir, de toda la Provincia del Santo 

Evangelio.  

El informe general nos permite comparar los ingresos de los conventos de la 

provincia como se aprecia en el siguiente cuadro.903 La cantidad de dinero recibida por 

cada convento dependía de factores variables, entre ellos la voluntad de los feligreses, 

las cantidades pagadas por la administración de sacramentos y la cantidad de difuntos 

que hubiera.  

 

Cuadro 7. Ingresos y número de religiosos de los conventos de la Provincia del 

Santo Evangelio, 1776 

Convento Ingresos Número 

de 

religiosos 

Ciudad de México 8 540 pesos 155 

Colegio de San Buenaventura, Tlatelolco 7 375 pesos  43 

Nuestra Señora de la Consolación, 

ciudad de México  

1 740 pesos  31 

Toluca  5 590 pesos  30 

Tecaxic    885 pesos    6 

                                                           
902 BNINAH, Fondo franciscano, vol. 150, exp. 54, ff. 316-327. Informe anual del convento de Toluca, 

1776. Esta cantidad servía para los gastos de la comunidad, pagar la pensión conciliar al Colegio 

Tridentino, en el vino, cera, hostias e incienso para las misas, en aceite de oliva para las lámparas del 

Santísimo, en dotar la sacristía y en los reparos del convento.  
903 BNMFR, Archivo Franciscano, caja 89, exp. 1379.2, ff. 464-485. Información de la Provincia del Santo 

Evangelio de México al virrey sobre el estado de los conventos, 1776-1777.  



317 

 

Texcoco 5 080 pesos  14 

Calpulalpan 1 866 pesos    8 

Xochimilco 4 517 pesos    9 

Tepepam    884 pesos    3 

Tecomic 1 176 pesos    3 

Atlapulco    540 pesos    2 

Puebla  7 057 pesos  70 

Nueva Veracruz  3 627 pesos  13 

Jalapa  1 496 pesos  10 

Tecamachalco  1 324 pesos    8 

Tlaxcala  1 018 pesos    9 

Tepeaca  1 074 pesos    9 

Cholula  1 418 pesos   11 

Huejotzingo     928 pesos    8 

Huamantla     979 pesos    8 

Tehuacán  1 544 pesos  10 

Quauhquechola  2 013 pesos  10 

Totomihuacan  2 092 pesos  11 

Topoyanco  1 640 pesos  16 

TOTAL 64 403 pesos 497 

Fuente: BNMFR, Archivo Franciscano, caja 89, exp. 1379.2, ff. 464-485. Información 

de la Provincia del Santo Evangelio de México al virrey sobre el estado de los 

conventos, 1776-1777. Además de esos conventos, también formaban parte de la 

provincia las custodias de Tampico y Nuevo México y seis conventos de religiosas. 

Anexando estos religiosos y los procuradores al total arriba mencionado, en total había 

577 religiosos.  

 

Como se puede ver en el cuadro, los ingresos del convento de Toluca no llegaron a ser 

tan altos como los del convento grande de la ciudad de México, el de Tlatelolco o el de 

Puebla, pero estaban en un nivel medio en comparación con otros que recibían pocos 

ingresos. Posterior a la secularización de doctrinas, la situación no varió mucho porque 

para finales del siglo XVIII recibió las siguientes cantidades: en 1799, 5 412 pesos 3 

reales; en 1800, 5 507 pesos medio real; en 1801, 5 729 pesos 4 reales; en 1802, 6 154 

pesos y en 1803, 6 197 pesos 7 reales y medio. Dentro de esas cantidades, las obras pías 

representaron ingresos por 298 pesos 4 reales anuales, eran quince legados establecidos 



318 

 

desde principios del siglo XVII, cantidad que resulta baja en comparación con la 

información obtenida de las escrituras notariales.904 Según la base de datos elaborada, se 

dejaron al menos 26 legados para obras pías a resguardo de la orden seráfica, además de 

un novenario. Pero es evidente que hay un desfase entre la cantidad de obras establecida 

por los benefactores y las que se cumplían, es decir, entre la intención y la concreción 

de las obras. Al no poder tener ingresos por rentas ni permisos para pedir limosna entre 

el vecindario, para la orden franciscana las obvenciones parroquiales de las doctrinas se 

convirtieron en su principal fuente de ingresos.  

El informe en que se mencionan esas cantidades de ingresos data de 1804 y tiene 

la anotación “este estado fue el que se presentó” y anexo está otro en que se reportan 

ingresos de: 9 304 pesos 5 reales, 9 398 pesos medio real, 9 620 pesos 4 reales, 10 063 

pesos y 10 098 7 reales y medio. El informe tenía como propósito cumplir con el 

mandato del provincial fray Antonio Crespo sobre dar noticia de los ingresos anuales de 

los curatos que estaban a cargo de la Provincia del Santo Evangelio, también se remitió 

al juez comisionado para la cobranza del subsidio.905 Al revisar los ingresos 

desglosados, se notan diferencias sólo en algunos rubros, las cantidades reportadas en 

“el informe que se presentó” fueron menores en: derechos por matrimonios celebrados, 

bautizos, entierros y responsos. El maquillaje de las cifras consistió en quitar varios 

cientos a las cantidades. Por ejemplo, para el año 1799 se registran 285 pesos 3 reales de 

bautismos en el informe presentado, mientras que en el otro, 785 pesos 3 reales. En 

1800, 293 pesos 7 reales y 793 pesos 7 reales respectivamente.906 Esta duplicidad de 

informes puede indicar una resistencia de los franciscanos del convento a presentar 

información verídica. Para recaudar el subsidio eclesiástico era necesario tener idea de 

todas las rentas de cada entidad eclesiástica para saber qué porcentaje le tocaba aportar a 

cada una.907 De ahí que una de las formas de resistencia del clero fue retrasar la 

información o no hacerlo de la manera correcta. El primer subsidio para las Indias se 

                                                           
904 BNMFR, Archivo Franciscano, caja 111, exp. 1521.6, ff. 37-45. Estados del producto anual y valor 

íntegro de los derechos parroquiales del curato de San José de Toluca, 1804.  
905 El subsidio eclesiástico era una gracia concedida por el papa a los reyes de España desde el siglo XV 

que consistía en un porcentaje de los ingresos del clero que comenzó siendo de 10% y en el siglo XVIII se 

rebajó a 6%.  En 1693 Inocencio XII lo concedió por un millón de ducados respecto a los ingresos del 

clero en los dominios indianos. AGUIRRE, “El subsidio eclesiástico y la política de Felipe V en la Iglesia 

indiana…”, pp. 50, 51.  
906 BNMFR, Archivo Franciscano, caja 111, exp. 1521.6, ff. 37-45. Estados del producto anual y valor 

íntegro de los derechos parroquiales del curato de San José de Toluca, 1804.  
907 AGUIRRE, “El subsidio eclesiástico y la política de Felipe V en la Iglesia indiana…”, p.53.  



319 

 

concedió en 1693, en 1717 se dio un segundo, aunque no llegó a tener aplicación, en 

1721 se decretó un tercero, en 1740 otro de dos millones de ducados, en 1795 un quinto, 

y en 1799 un sexto.908 Éste sería el que se estaba recaudando al momento de dar el 

informe de los franciscanos mencionado. Las dificultades para recaudarlo fueron 

muchas. Además de las trabas para enviar la información sobre los ingresos, se añadían: 

alegar pobreza, la dificultad en definir lo que eran las rentas eclesiásticas, el 

alargamiento de plazos para pagar y la displicencia de las autoridades eclesiásticas.909 

Para la orden de San Juan de Dios, las donaciones fueron la principal fuente de 

recursos para la manutención de los enfermos del hospital, la conservación del mismo y 

el sustento de los religiosos. Una de las principales rentas que recibía el hospital eran 

los réditos (500 pesos) del gravamen de 10 000 impuestos sobre la hacienda de 

Guadalupe que poseía Nicolás de Azoños y que se vendió después a don José de Vera. 

El convento decía no tener “otro pie de altar” que esos réditos, de manera que Azoños 

convino pagar lo equivalente a la deuda en pan.910 De esta condición se desprenden los 

llamados constantes a que la gente se solidarizara con el hospital. Una de las estrategias 

de manutención fue la compra de algunas propiedades y la venta de otras donadas 

mediante censo con la finalidad de tener un ingreso constante.911  

Para las necesidades y ministerio del hospital de San Juan de Dios era vital 

contar con los recursos. El cuarto voto de hospitalidad obligaba a estos religiosos a 

atender a los enfermos sin ningún cobro, sólo si ellos podían aportar algo lo hacían.912 

Por ello la orden recurrió a pedir préstamos, lo que nos habla de que algunas veces las 

donaciones no eran suficientes para su manutención.913 En 1752 la precariedad se hizo 

                                                           
908 AGUIRRE, “El subsidio eclesiástico y la política de Felipe V en la Iglesia indiana…”, pp. 62, 63 y 66. 
909 AGUIRRE, “El subsidio eclesiástico y la política de Felipe V en la Iglesia indiana…”, pp. 68-72.  
910 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 88 s/c, leg. 2, asuntos 1-3. El 

convento de San Juan contra Nicolás de Azoños sobre pesos, 1760-1764.  
911En 1749 adquirieron una casa ubicada a espaldas del convento de la orden en 100 pesos. AGNEM, 

Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 98, leg. 5, ff. 17-18. Venta de casa en favor de la 

orden de San Juan de Dios, 1749. AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 99, 

leg. 9, ff. 128v-131. Venta de casa de la orden de San Juan de Dios a don Ricardo Flores de Origuela, 

1751. La casa fue donada a la orden por María Teresa Muñoz de Ceballos con condición de pagar misas a 

favor de san José y la preciosa sangre de Cristo. Se vendió en 300 pesos que quedaron reconocidos 

sobre la propiedad. AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 92, leg. 12, ff. 

189v-190. Venta de casa de la orden de San Juan a Juan José Flores de Origuela, 1737.  
912 ROCHER, “La provincia del Espíritu Santo de San Juan de Dios de Nueva España”, p. 1314. 
913 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 99, leg. 15, ff. 2-3. Obligación del 

convento de san Juan, 1752. El convento se obligó a pagar 1000 pesos al presbítero bachiller José de 



320 

 

presente en el hospital. El clérigo don José Arias Fabila cedió los 500 pesos restantes de 

1 000 que le debía el hospital a causa de las “cortedades” que experimentaban, los pocos 

sufragios que adquirían y que fueron utilizados en los alimentos de los frailes, los 

pobres y los reparos del convento que estaba en “ruina”.914 Sólo uno año después, el 

convento vendió a Anastasia Antonia de Esquivel un sitio de tierra donado por José 

González de Arratia para el abrigo de los enfermos por estar “sumamente destituidos de 

ropa” y por hallarse sin recursos con los cuales hacer alguna edificación en él.915  

Los datos de la cuenta de 1768 del hospital de San Juan indican déficit, 

ingresaron 1 045 pesos un real y medio, se gastaron 1 211 pesos tres reales y medio, lo 

que arrojó un faltante de 166 pesos 2 reales, cantidad que incrementó las deudas que ya 

tenía el hospital con diversas personas que le prestaron servicios: panadero, sayalero, 

cerero y boticario.916 Según un informe de 1773, el hospital contaba con 1 237 pesos 

como caudal, de los cuales se 620 eran limosnas; caudales bajos en comparación con 

otros como el grande de la ciudad de México que tenía 9 078 y el de Oaxaca,  3 660 

pesos. Aunque la cuenta de 1774 nos proporciona más información sobre las cantidades 

de recursos con que se mantenía, ese año el cargo fue de 5 647 pesos 7 reales, la data de 

6 575 pesos 3 y medio reales y al alcance de 927 pesos cuatro y medio reales. Con esos 

recursos se atendía a un número considerable de enfermos; de 1771 a 1774 se recibieron 

y se curaron 220 mientras que 30 murieron, los cuales eran asistidos sólo por siete a 

doce religiosos.917 Al igual que con la orden franciscana, la de San Juan de Dios 

quedaba sujeta a su instituto en cuanto a las restricciones para adquirir cantidades 

considerables de recursos. La pobreza debía guiar su actuar, en consecuencia, era vital 

establecer lazos de patronazgo y caridad con el vecindario.  

                                                                                                                                                                          
Arias, en un plazo de 4 años. Los ocuparon para una botica con la que pudieran administrar las 

medicinas precisas.  
914 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 100, leg. 12, ff. 101v-104. Cesión a 

favor del hospital de San Juan, 1752.  
915 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 100, leg. 12, ff. 366v-369. Venta de 

solar del convento de San Juan, 1753.  
916 BPCEMFR, Colección Estado de México, núm. 205, ff. 1, 2 y 17. Libro de juntas del convento hospital 

de Nuestra Señora de Guadalupe y San José de la ciudad de Toluca, 1768. Ante la falta de recursos se 

tuvieron que cancelar obras como el crucero del convento a la iglesia, en 1770.  
917 RENDÓN, Visita y reforma de los hospitales de San Juan de Dios de Nueva España, tomo I, pp. 14, 15, 

134 y 135, y tomo II, p. 103. Las cifras de enfermos de 1774 contrastan con un informe del mismo año 

en el que se menciona que el hospital recibió 704 enfermos. En la misma obra, en la sección de apuntes 

históricos se menciona que el hospital recibió 256 enfermos desde el primero de mayo de 1773 a mayo 

de 1774.   



321 

 

Poco es lo que sabemos acerca de la economía del hospicio de la Santa Cruz del 

Milagro de la orden de Nuestra Señora de la Merced. Los escasos registros de 

imposición de caudales o venta de bienes indican que no contaba con muchos recursos. 

Para 1764 el prior, fray José Antonio Ramos, decía que no tenía de renta fija más que 

120 pesos y que, por tanto, estaba en imposibilidad de reedificar la casa donada por 

María de Vargas que estaba “deplorada”. En consecuencia se decidió a venderla.918 No 

es el único caso en que se habla de la carencia de recursos para mantener los bienes que 

tenía. Los pocos recursos de la orden mercedaria de Toluca pudieron hacer que tuviera 

que pedir un depósito irregular de 2 000 pesos al Juzgado de Testamentos, Capellanías y 

Obras Pías de México en 1797, con el fin de habilitar la hacienda de las Llaves cedida 

por don José Trigo y de realizar reparos de otras fincas. El préstamo fue por cinco años 

y se dieron en hipoteca dicha hacienda, 9 casas y una huerta que poseían en el convento 

de Toluca.919 

 La orden de Nuestra Señora de la Merced contaba con el privilegio de 

beneficiarse de las donaciones destinadas a la redención de los cautivos, aunque no sin 

dificultades. En 1748 el virrey don Francisco de Güemes y Horcasitas reafirmó el 

decreto concedido a raíz de la petición del arzobispo don Juan Antonio de Vizarrón y 

Eguiarreta de 1735, para que las autoridades de justicia procedieran a “descubrir” bienes 

o reales pertenecientes a la redención de los cautivos, de no hacerse les impondría una 

pena de 1 000 pesos. El motivo de la petición fue que era necesaria la ayuda de las 

autoridades para que las personas no excusaran la entrega de bienes pertenecientes a la 

causa por razón de mandas forzosas, legados píos o cualquier otro título. Dicha medida 

se reiteró porque el procurador general de la orden, fray Francisco de Tapia, lo pidió en 

razón de la gran omisión que se presentaba en su cumplimiento.920   

                                                           
918 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 97 s/c, leg. 1, ff. 120-124. Primer y 

segundo tratados sobre venta de casa del hospicio de la Merced, 1764.  
919 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 149 s/c, leg. 2, asunto 2, ff. 73v-77, 

Reconocimiento de depósito irregular del convento de la Santa Cruz del Milagro de Toluca, 1797. En 

1802 se canceló la escritura por pago del depósito. En 1732 don Pedro de Urendes y su esposa doña Ana 

Rubio de Bermeo donaron 1200 pesos, impuestos sobre unas caballerías contiguas a la hacienda, para 

una obra pía de dos fiestas en honor de san José y la virgen de los Dolores en el convento de la Merced. 

AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 67, leg. 3, ff. 89-06. Imposición de obra 

pía por don Pedro de Urendes, 1732.  
920 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 88, leg. 9, ff. 1-8. Carta de despacho 

para proceder a la averiguación y recaudación de los bienes pertenecientes a la redención de los 

cautivos, 1751.  



322 

 

En contraste con las órdenes anteriores, la orden de los carmelitas descalzos en 

Toluca llegó a adquirir un conjunto considerable de bienes, parte de ellos gracias a las 

inversiones que realizaron y otra a las donaciones recibidas. Su arraigo entre la 

población hispana del valle de Toluca fue rápido y varios bienhechores donaron 

propiedades urbanas o haciendas a su favor.921 Las cantidades que administraban se 

muestran a continuación: 

 

Cuadro 8. Cuentas del convento de la Concepción de los carmelitas 

descalzos de Toluca, 1739-1800 

 

Periodo Recibo Gasto Alcance 

1739-1740 39 348 pesos 39 871 pesos 2 reales 523 pesos 2 reales 

1744-1745 17 882 pesos 5 ½ reales 17 882 pesos 295 pesos (sumado 

el de la visita 

anterior) 

1749-1750 21 106 pesos 6 ½ reales 20 107 pesos 6 ½ 

reales 

999 pesos 

1754-1755 12 514 pesos 4 reales 12 433 pesos 6 reales 80 pesos 6 reales 

1759-1760 13 183 pesos  9 145 pesos 4 385 pesos 

1764-1765 14 413 pesos 3 reales 13 733 pesos 4 ½ 

reales 

679 pesos 6 ½ reales 

1769-1770 5 635 pesos 6 145 pesos 2 reales 510 pesos 2 reales 

1774-1775 9 805 pesos 2 ½ reales 13 871 pesos 4 065 pesos 5 ½ 

reales 

1779-1780 2 624 pesos 5 ½ reales 3 409 pesos 3 ½ reales 785 pesos 1 ½ reales 

1784-1785 12 613 pesos 7 reales 10 543 pesos 4 ½ 

reales 

2 069 pesos 4 ½ 

reales 

1789-1790 15 867 pesos 6 reales 13 316 pesos 1 ½ 

reales 

2 551 pesos 4 ½ 

reales 

1794-1795 9 727 pesos 4 reales 10 550 pesos 822 pesos 4 reales 

                                                           
921 Juan Barón de Lara donó la hacienda Santa Teresa. AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, 

Protocolos, caja 96, leg. 9, ff. 204-207 y 209-223. Permuta de haciendas de la orden de los carmelitas 

descalzos, 1746.  



323 

 

1799-1800 15 727 pesos 16 018 pesos 4 ½ 

reales 

291 pesos 4 reales 

CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los 

Carmelitas Descalzos, rollo 27. Libros manuscritos. Toluca, 3. Libro de recibo y gasto del 

convento de carmelitas descalzos de Toluca, 1738-1802. 

 

Como se ve, la orden de los carmelitas descalzos contaba con mayores recursos que la 

franciscana y la de San Juan de Dios. Algunos años fueron extraordinarios en cuanto a 

las cantidades recibidas y gastadas, como el de 1739-1740. Sin embargo, hubo varios 

años deficitarios, como 1769-1770, 1774-1775, 1779-1780, 1794-1795 y 1799-1800. 

Aunque esas cantidades sólo aluden a las entradas por limosnas y misas, a éstas hay que 

agregar los ingresos por capellanías, réditos y las haciendas que poseía la orden.  

La de los carmelitas descalzos poseyó cuatro haciendas: la de Tenería, la del 

Rincón, la de Peña Pobre y la de la Santísima Trinidad las cuales, conforme al decreto 

del provincial fray Mateo de la Santísima Trinidad de 1769, pasaron a ser administradas 

por un seglar, don Gabriel Salinas.922 Como ya se mencionó, dicha medida tenía el 

objetivo de que los regulares no se distrajeran de sus labores; además logró establecer 

un modelo para llevar los libros de cuentas de los bienes y para la revisión de éstas. Las 

haciendas estaban ubicadas en el valle de Tenancingo y producían trigo, haba, alverjón, 

chile, maíz, frijol y cebada, además de que en ellas se criaban mulas, caballos, yeguas, 

burros, vacas, bueyes, puercos y ovejas. Sin duda era amplia la variedad de productos 

que eran vendidos pero que satisfacían en gran medida las necesidades del convento. 

Esto mismo lo podemos ver en el siguiente cuadro en el que para algunos periodos se 

elaboró más de una cuenta, dado que la segunda correspondió sólo a lo que las 

haciendas surtían al convento. Sobre esas haciendas también se hallaban impuestos en 

1770, 91 471 pesos 7 reales por capellanías, de los que se recibían réditos por 4 573 

pesos 4 reales anuales.923   

                                                           
922 Aunque no se obedeció del todo el decreto ya que, por ejemplo, los frailes Antonio de la Encarnación 

y José de Santa Ana fueron administradores de las haciendas en 1781. CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, 

Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas Descalzos, rollo 27, f. 98. 

Libros manuscritos. Toluca, 6. Libro de inventario de las haciendas, 1769. 
923 CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los 

Carmelitas Descalzos, rollo 27, ff. 107-114. Libros manuscritos. Toluca, 6. Libro de inventario de 

las haciendas, 1769. La hacienda Tenería fue vendida en 1786 a don Tomás de Lejarazu en 60 000 

pesos a censo redimible. Sin embargo, en 1793 fue devuelta al convento por parte de sus albaceas y 

herederos por no poder pagar los réditos porque fuera del precio también estaba gravada en más de 



324 

 

Cuadro 9. Cuentas de las haciendas de la orden de los carmelitas descalzos de 

Toluca, 1769-1799 

 

Periodo Cargo Data Alcance 

1769-1770 8 088 pesos 7 ½ 

reales 

11 871 pesos ½ real 3 782 pesos 1 ½ 

reales 

1770-1771 9 199 pesos 4 ½ 

reales 

s/d 

“Por error no se 

registraron”. 

 

1772-1773 5 048 pesos 6 900 pesos 1 852 pesos 

1773-1774 484 pesos 6 550 pesos 4 reales 6 066 pesos 4 reales 

1774-1775 10 210 pesos 3 

reales 

15 153 pesos 5 ½ 

reales 

4 943 pesos 2 ½ 

reales 

1774-1775 8 350 pesos 3 ½ 

reales 

4 829 pesos 1 real 3 521 pesos 2 ½ 

reales 

1775-1776 13 237 pesos 6 

reales 

11 154 pesos 7 ½ 

reales 

2 076 pesos 6 ½ 

reales 

1775-1776 4 020 pesos 4 517 pesos 497 pesos 

1776-1777 11 040 pesos 8 811 pesos 2 229 pesos 

1776-1777 500 pesos 2 774 pesos 2 274 pesos 

1777-1778 5 626 pesos 5 reales 7 856 pesos 2 229 pesos 3 reales 

1777-1778 9 115 pesos 1 real 3 721 pesos 4 reales 5 393 pesos 5 reales 

1778-1779 6 505 pesos 7 609 pesos 1 104 pesos 

1778-1779 11 195 pesos 1 021 pesos 1 174 pesos 5 reales 

1779-1780 9 248 pesos ½ real 9 248 pesos ½ real 0 

1779-1780 18 019 pesos 3 ½ 

reales 

2 614 pesos 4 ½ 

reales 

15 404 pesos 7 

reales 

1780-1781 12 058 pesos 6 

reales 

9 280 pesos 6 reales 2 778 pesos 

1780-1781 7 222 pesos 6 reales 3 023 pesos 6 reales 4 199 pesos 

1793-1794 14 282 pesos 2 

reales 

22 040 pesos 7 

reales 

7 758 pesos 5 reales 

1793-1794 1 630 pesos ½ real 8 277 pesos 1 real 6 647 pesos ½ real 

1794-1796 13 834 pesos ½ real 19 575 pesos 7 ½ 

reales 

5 741 pesos 7 reales 

1794-1796 0 pesos 6 281 pesos 6 281 pesos 

1796-1797 11 359 pesos 1 real 16 106 pesos 3 

reales 

4 747 pesos 2 reales 

1796-1797 5 056 pesos 0 pesos 5 056 pesos 

1797-1798 13 178 pesos 4 ½ 18 405 pesos 2 ½ 5 226 pesos 6 reales 

                                                                                                                                                                          
cien mil pesos. Después de hacer el inventario de lo perteneciente a la hacienda, se convino que sólo se 

debían 12 430 pesos 1 real de las mejoras hechas y de los aperos y semillas que tenía. Se pagaron 4 000 

pesos que el convento pidió prestados y se determinó ir pagando el resto, aunque no se fijó plazo 

alguno. En gran medida la falta de cuentas sobre haciendas en el libro correspondiente alude a los años 

en que la hacienda de Tenería no estuvo en manos de los carmelitas.  



325 

 

reales reales 

1797-1798 0 pesos 4 962 pesos 4 reales 4 962 pesos 4 reales 

1798-1799 13 858 pesos 1 real 13 844 pesos 4 ½ 

reales 

13 pesos 4 ½ reales 

CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas 
Descalzos, rollo 27, ff. 26-34, 51-97 y 115-152. Libros manuscritos. Toluca, 6. Libro de 
inventario de las haciendas, 1769.  

 

Las haciendas dieron a los carmelitas descalzos la oportunidad de involucrarse en una 

gama amplia de actividades productivas, aunque implicaban gastos como el salario del 

administrador y los propios de su manutención. Al igual que ocurre con las cuentas del 

convento, en las de las haciendas se pueden notar varios años de déficit, pero la 

diversificación de ingresos permitió a la orden acumular caudales que invirtió a 

préstamos como se verá más adelante. Lo que sí se puede decir, a pesar de la poca 

información que hay sobre los ingresos de las otras órdenes, es que la de los carmelitas 

descalzos era la que más recursos manejaba.  

 

6.3. Los feligreses donadores: influencia sobre el valle de Toluca   

 

Varias fueron las maneras en que los vecinos de Toluca cedieron recursos a las 

corporaciones eclesiásticas de manera voluntaria, entre éstas estuvieron los legados 

testamentarios, las donaciones, las limosnas por incumplimiento de algún juramento, las 

obras pías y las capellanías. Todas estas operaciones han sido englobadas bajo el 

término de donaciones porque esto implica el transpaso de un “regalo” con fines 

caritativos. Gracias a ellas los feligreses establecían lazos de patronazgo con las órdenes 

religiosas, cofradías y demás corporaciones de seglares, clero secular, iglesias, 

santuarios y terceras órdenes.  

Todos los bienes legados a corporaciones eclesiásticas pueden ser considerados 

como obras pías en el sentido de que su finalidad era piadosa, aunque no se pueden 

descartar los motivos terrenales que eran de carácter individual y colectivo. En primer 

lugar, los donadores colaboraban con aportaciones a los conventos porque buscaban una 

instalación digna y permanente para el reposo definitivo del linaje, una educación media 

para los hijos segundones, una forma de encauzar sus ahorros en favor de la salvación 



326 

 

de sus almas y la confirmación del poder económico o político.924 En segundo lugar, 

contribuían a un bien común porque perpetuaban creencias que sustentaban  la religión 

católica, como la del purgatorio y la colaboración entre la Iglesia militante y la 

purgante, además de que permitieron que los feligreses se pusieran bajo la dirección 

espiritual del clero.  

Las obras pías expresadas en los testamentos, donaciones y capellanías son 

muestra de una piedad que trataba de significar la divinidad en el mundo terrenal 

mediante objetos o actos (reliquias, adoración ante imágenes, uso simbólico de 

números, procesiones de auto-flagelación) que establecían un lazo místico con los seres 

celestiales. Piedad que trataron de reformar los clérigos reformadores de fines del siglo 

XVIII en orden a la comprensión de la doctrina, la espiritualidad interna y la 

administración de los sacramentos. Sin embargo, la reforma tuvo sus límites porque 

entre la feligresía subsistió el empleo de esas otras formas de piedad, por ejemplo, las 

obras pías contabilizadas en números. A lo largo del siglo XVIII persistió la costumbre 

de dejar cierto número de misas, retomando números como tres, doce o treinta y tres o 

en fechas específicas como fiestas de determinados santos o personas de la divinidad, 

con la intención de crear un vínculo celestial e incrementar la eficiencia de los 

sufragios.925 Entre la numerología simbólica de los testadores que legaron obras pías a 

corporaciones eclesiásticas de Toluca persistieron números como el tres y el doce, 

aunque en su mayoría se trataron de maximizar los beneficios legando un gran número 

de misas que iban desde los cientos hasta 1 500.  

 La finalidad comunitaria de algunas obras pías era explícita en algunos casos, 

por ejemplo, en 1766 don Marcos Jerónimo de Piña dejó una obra pía de 200 pesos 

impuestos sobre un rancho para que se dijera una misa todos los días de la fiesta de los 

santos desagravios una vez que se hubiera terminado, para que tuvieran misa los que 

                                                           
924 RODRÍGUEZ Y HERNÁNDEZ, “Los conventos en la conformación de las ciudades medias andaluzas”, p. 

473.  
925 LARKIN, “Liturgy, devotion and Religious Reform in Eighteenth-Century Mexico City”, pp. 496, 503-

517. Esa piedad se basaba en la unión entre signo y significado, es decir, permitía recrear actos que 

permitían a los ejecutores participar en la historia de la salvación. En contraparte, el reformismo 

consideraba a la divinidad como espiritual y distinta del mundo material, por lo que trataron de 

circunscribir su presencia a los objetos y actos controlados por el clero. Larkin comprobó la persistencia 

del primer tipo de religiosidad al analizar las formas de piedad litúrgica usadas en una muestra de 

testamentos de la ciudad de México. Aún en 1779 esas formas de religiosidad fueron usadas en 17% del 

total de testadores, aunque para 1813 el porcentaje se redujo a 12%.  



327 

 

llegaran tarde y no salieran sin practicar los ejercicios correspondientes.926 Consciente 

de las necesidades de sus vecinos, de Piña se preocupó por extender los actos efectuados 

como parte de la fiesta.  

Las obras pías permitían que se establecieran relaciones con la comunidad 

cristiana, abriéndole un espacio en la carrera hacia la salvación y la conservación del 

orden cristiano. Por ejemplo, en 1712 el escribano don Pedro Rodríguez de Nova dejó 

una capellanía a favor de don Félix Pérez de Bustamante y como patrón nombró a su 

hijo, don Juan Rodríguez de Nova. Los beneficiarios serían sus nietos; después de Félix, 

el patrón sería Pedro Pérez de Bustamente y luego Juan Pérez de Bustamante y en su 

defecto los hijos de sus demás hijas. Con el producto del rédito de unas casas (2 000 

pesos) se tendrían que celebrar 14 misas anuales a favor de todos los indios naturales y 

demás personas de Toluca en donde aquel había servido y vivido durante más de 

cuarenta años como escribano del rey y con quienes había tenido tratos. A falta de algún 

familiar que heredara el patronato de la capellanía éste recaería en el prior de la orden 

de los carmelitas descalzos.927 

Imízcoz menciona que la élite se veía como cabeza de la comunidad. 

Benefactores y garantía o condición para el buen gobierno de ella, ese patrocinio 

también puede verse como una manera de recibir ayuda y mediación de parte de 

personas poderosas, es decir, se pueden ver las bases sociales del poder.928 En la 

práctica, los patronatos cumplieron con una gama de funciones: poner en circulación 

recursos económicos, asegurar el honor y prestigio de las familias, unificar a la 

vecindad en pro de un fin piadoso, establecer vínculos entre los vecinos, dar poder de 

participación a la feligresía en la religiosidad y conferir a las corporaciones eclesiásticas 

poder de decisión y recursos materiales. Además, los recursos, honores y relaciones que 

se conseguían por los patronatos sirvieron a las familias para ejercer el papel de 

benefactores y rectores de la parentela y de la vida local, haciéndose de fidelidades entre 

                                                           
926 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 139, leg. 3, ff. 79v-81. Cumplimiento de 

disposición testamentaria, 1795. 
927 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 65, leg. 20, ff. 61-68. Testamento de 

don Pedro Rodríguez de Nova, 1712 y caja 66, leg. 2, ff. 119-121. Imposición de obra pía de don Pedro 

Rodríguez de Nova, 1714.  
928 IMÍZCOZ, “Patronos y mediadores. Redes familiares en la Monarquía y patronazgo en la aldea: la 

hegemonía de las elites baztanesas en el siglo XVIII“, p. 230. Lo que no quiere decir que quienes eran los 

receptores de la ayuda desempeñaran un papel de meros receptores pasivos.  



328 

 

el vecindario.929 Contribuir al engrandecimiento del culto divino también era una 

manera de hacer patente la justificación divina del poder de la realeza, de la nobleza y 

del clero en consecuencia, se ponía en escena el lugar que cada individuo ocupaba en el 

orden social.930 Colaborar en el patrocinio puede ser incluso considerado como un 

marcador de hispanidad porque a quienes lo ejercían les permitía afirmarse como parte 

del grupo hispánico, como fieles seguidores de la religión católica, misma que era un 

elemento de cohesión dentro de una realidad social particularmente segmentada.931 

Las relaciones de patronazgo permitían extender ciertos privilegios. A las 

corporaciones les permitía encontrar proyección más allá de su membrecía, mientras 

que se fortalecían los lazos de solidaridad entre los devotos. Por ejemplo, la Santa 

Escuela de Cristo hizo saber en 1771 a los hermanos José y Josefa Arias que, en 

agradecimiento por ser bienhechores de dicha agrupación, se harían partícipes de todas 

las oraciones y demás ejercicios que practicaban los hermanos.932 

Los testamentos fueron una expresión de la voluntad de las personas que los 

mandaban hacer, pero también de la de sus familiares y de los clérigos que intervenían. 

Esos testimonios muestran la voluntad de los testadores, nos permiten conocer sus 

creencias y concepciones. Sin embargo, en algunos se puede ver la intervención de los 

albaceas y/o familiares, por ejemplo, en los testamentos que se escrituraban mediante 

poder. Comparando la memoria testamentaria brindada por el testador con el testamento 

escriturado, se pueden apreciar clausulas agregadas; de manera que el testamento refleja 

también los deseos de los familiares y conocidos por asegurar la salvación de sus 

allegados. De nuevo, varias obras pías se muestran como reflejo de creencias 

compartidas y del sentimiento de hermandad que unía a los familiares y a quienes no lo 

eran. 

Las donaciones ayudaban a mantener los lazos de identidad entre la villa y 

aquellos vecinos que no residían en ella. Tomás de Lejarazu era un español residente en 

                                                           
929 IMÍZCOZ, “Patronos y mediadores. Redes familiares en la Monarquía y patronazgo en la aldea: la 

hegemonía de las elites baztanesas en el siglo XVIII“, pp. 237 y 246. Al analizar el patronazgo a partir de 

la correspondencia de las familias donadoras, el autor pudo plantear la presencia de sentimientos 

paternalistas mezclados con caridad cristiana, compasión y conciencia de un status superior.  
930 CATALÁN, “El derecho de patronato y el régimen beneficial de la iglesia española en la edad 

moderna”, p. 138.  
931 ZÚÑIGA, “Figuras del poder. Presentación y representación en la América hispana”, pp. 417 y 421.  
932 BPCEMFR, Colección Estado de México, núm. 213, f. 18. Libro de acuerdos, elecciones y apuntes de la 

Santa Escuela de Cristo, 1765. 



329 

 

la ciudad de México a finales del siglo XVIII, pero estaba avecindado en Toluca, por 

ello dejó varios bienes en favor de pobres, de huérfanas y para la celebración de los 

santos desagravios hecha por la Tercera Orden de San Francisco.933 Pero también 

sucedió a la inversa: muchos de los vecinos de la villa estaban ligados a corporaciones 

eclesiásticas de la ciudad mediante la afiliación, los censos y las obras piadosas. Es 

decir, de nuevo se ve cómo las relaciones de patronazgo se configuraban como vínculos 

que unían a personas en distintas partes de los reinos con un objetivo en común, la 

búsqueda de beneficios espirituales. 

Las donaciones a distancia se debían a las relaciones que las personas tenían con 

corporaciones de otras ciudades, pero también a las devociones de su predilección que 

muchas veces fueron cultos locales. Los vecinos de Toluca dejaron varios legados al 

Cristo de Chalma, un santuario cercano y muy visitado; también donaron recursos a 

devociones como Nuestra Señora de San Juan, Zitácuaro, la Señora del Calvario de 

Tenancingo y la virgen de Tonatico. En el caso de la virgen de Tonatico, fue doña Petra 

Guadarrama quien legó una misa a esa virgen quedando como patrona la orden de 

Nuestra Señora de la Merced de Toluca.934 Esto implica que la orden también se 

convirtió en vigilante de un culto externo a la villa. Los españoles no dejaban de 

mostrar su arraigo a la Península. Don Miguel de la Mar, vecino de Toluca, dejó tres 

capellanías en 1787, dos (cada una de 3 000 pesos) debían de establecerse en su tierra -

Laredo, Castilla- y una de 3 600 en Toluca.935  

 Lugar de origen y devociones eran dos predilecciones que influyeron entre los 

feligreses del valle de Toluca; algunas veces por encima del apego a la tierra estuvo el 

apego a la devoción. En 1709, don Luis de Velasco y Mendoza (hijo de don Juan de 

Altamirano Velasco y dona Luisa de Legaspi y Acuña) dejó dispuesto en su testamento 

que de sus bienes se pagara la función de las tres horas del sufrimiento de Cristo que se 

realizaban el día de Dolores ya fuera en el santuario de Nuestra Señora de Guadalupe o 

en el de los Remedios en la ciudad de México, en el de la Piedad o en la parte que 

                                                           
933 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1 Toluca, Protocolos, caja 139 s/c, leg. 1, ff. 13-19. Testamento 

de don Tomás de Lejarazu, 1792.  
934 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 148 s/c, leg. 1, asunto 1. 

Autos sobre inventario de bienes de doña Petra Guadarrama, 1795.  
935 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 127 s/c, leg. 3, ff. 4-13. Testamento de 

don Miguel de la Mar, 1787. 



330 

 

dispusieran sus albaceas si ya estaba sufragada en los lugares mencionados.936 Otro 

ejemplo es don Pedro Antonio de Urendes, español originario de Almería quien dispuso 

en su testamento que su cuerpo fuera sepultado en la capilla de la Tercer Orden 

franciscana por ser terciario o, si moría fuera de Toluca, se le sepultara en alguna iglesia 

franciscana.937 La predilección por ciertas devociones permitió estrechar lazos entre los 

feligreses y las corporaciones de Toluca y de otros lugares. De la misma forma, los 

patronatos a distancia hermanaban a personas de distintas partes de la Monarquía con un 

objetivo común: perpetuar obras piadosas. 

Hubo ocasiones en que se fomentaron los patronazgos a distancia. Las 

dificultades económicas propiciaron que la orden mercedaria de Toluca estableciera 

relaciones de patronazgo fuera de la villa. En 1742, en plena marcha de la edificación de 

la iglesia del hospicio mercedario, los religiosos convinieron buscar patrones para 

financiar la construcción de las ocho capillas de la iglesia entre el vecindario de la 

ciudad de Puebla de los Ángeles. Fray José Nogales Dávila, el presidente del hospicio, 

hizo la propuesta a la comunidad de religiosos, quienes aceptaron e impetraron la 

autorización del provincial fray Juan de Salazar. Cada capilla sería edificada con 500 

pesos que diera el patrón. A cambio los mercedarios se comprometían a cantar una misa 

en favor de los patronos el día de la advocación del titular de la capilla, un responso el 

día de su muerte y uno en la octava de difuntos con vigilia y a asegurarles el derecho a 

ser enterrados en la capilla correspondiente. Al menos, dos de dichos patronatos fueron 

cedidos a don Antonio de Nogales, prebendado de la iglesia de Puebla (capilla de san 

Antonio Abad) y a don Lorenzo Arévalo, doctor de la Real Universidad y prebendado 

de la misma iglesia (capilla de San Lorenzo).938 

 La propuesta de Nogales se respaldaba en la falta de recursos que hacía peligrar 

la terminación de la obra: “atendiendo a la suma pobreza de la tierra, cortedad de 

limosnas y casi imposibilidad de poder conseguir la obra por ser de tanto costo la 

                                                           
936 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 59, leg. 15, ff. 24v-27. Testamento de 

don Luis de Velasco y Mendoza, 1709. Era tío del conde de Santiago.  
937 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 70, leg. 18, ff. 89-98. 

Testamento de don Pedro Antonio de Urendes, 1736.  
938 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 93, leg. 12, ff. 201v-204 y 205-209. 

Concesión de patronato de capillas de la iglesia de la orden de Nuestra Señora de la Merced, 1742. El 

dinero sería acaso suficiente para la construcción de las capillas, no se contemplaba el retablo ni demás 

ornato.  



331 

 

fábrica de la iglesia”.939 Recién llegados a la villa los mercedarios no contaban aún con 

un arraigo entre la población. De esta suerte, recurrieron no a la urbe más próxima -la 

ciudad de México- sino a la ciudad de Puebla en la que probablemente el presidente del 

hospicio tenía buenas relaciones con el vecindario. Esto nos lleva a considerar cómo el 

flujo de recursos y el seguimiento de fidelidades y lealtades que se conectaban mediante 

el patronazgo, rebasaron el ámbito parroquial y fueron capaces de forjar relaciones entre 

las corporaciones eclesiásticas de una población con personas de otra.   

 Evidentemente la mayoría de los donadores registrados en la base de datos era 

vecina de Toluca, pero también los vecinos de otros poblados del valle se muestran 

como asiduos fieles de las corporaciones eclesiásticas de la villa: Atlacomulco, Lerma, 

Metepec, Almoloya, Calimaya, Huichiapa, ciudad de México, Cuautitlán, Ixtlahuaca, 

Jiquipilco, Malacatepec, Malinalco, Temoaya, Tenango del Valle y Zinacantepec. Así 

como políticamente la villa era un foco de atracción lo era también en el ámbito 

eclesiástico. Hay que mencionar que no se cuenta con los datos sobre el lugar de origen 

y de vecindad de todos los donadores, pero se puede notar cómo la villa en el siglo 

XVIII seguía siendo un lugar de recepción de españoles peninsulares (procedían de 

Almería, Rocesvalles, Sevilla, Puebla, Asturias, Burgos, Galicia, Laredo, Vizcaya, Jerez 

de la Frontera y Pamplona), así como de gente de Portugal y Canarias y cercana al valle 

(Ixmiquilpan, Ixtlahuaca, Querétaro, Xochimilco, Maravatío, Sultepec, Temascaltepec, 

Puebla, Zitácuaro, Metepec, Tlalpujagua y Lerma). Así podemos atribuir el aumento de 

población no solo al crecimiento poblacional sino a la movilidad de las personas que 

llegaban a vivir ahí. Los donadores son una muestra de la diversidad del vecindario; 

españoles, portugueses, inmigrantes de otras partes de Nueva España, criollos, mestizos, 

indios y mulatos conformaban una comunidad identificada con la villa y que compartía 

un conjunto de símbolos entre los cuales los religiosos tenían un lugar importante. Éstos 

contribuían a propiciar el arraigo a la tierra y a que la comunidad se apegara a un 

régimen eclesiástico que, además de gestionar privilegios, representaba parte del 

gobierno real. En consecuencia, además de la participación política, la participación en 

la configuración del régimen eclesiástico también fue una forma de ayudar a configurar 

la ciudad.  

                                                           
939 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 93, leg. 12, f. 202. Concesión de 

patronato de capillas de la iglesia de la orden de Nuestra Señora de la Merced, 1742.  



332 

 

 Las corporaciones eclesiásticas sirvieron como patronas que aseguraron el 

cumplimiento de los fines piadosos de los recursos de los donadores, pero hubo 

ocasiones en que la encomienda se hacía de forma personal. Las personas disponían 

donaciones encargando directamente a los frailes se cumpliera el objetivo comunicado 

en secreto o que los distribuyeran según sus deseos.940 La dirección espiritual podía 

llegar a propiciar tal confianza que los religiosos se convertían en los depositarios de la 

última voluntad de las personas. Esos recursos eran destinados muchas veces a obras 

para descargo de la conciencia de los donadores, de manera que estos últimos se 

aseguraban de que nadie alterara los bienes. Domingo Serrano especificó sobre los 500 

pesos que dejaba al franciscano fray Antonio Grajales para algunos comunicados 

secretos: “quiero y es mi voluntad que ningún juez ni prelado lo pueda obligar a fianzas, 

pedir cuentas ni recibos y que en las que así diere los entre en montón sin que haya de 

expresar la forma de su distribución”.941 

En esa religiosidad, aparentemente individual, se puede distinguir a los clérigos 

seculares y regulares que, mediante los mismos mecanismos que los seglares, 

promovían ciertas devociones. En 1742 el prior de la orden de los carmelitas descalzos, 

fray José de la Purificación, reconoció 1 400 pesos a favor de la Tercera Orden del 

Carmen para que con sus réditos se dijeran cinco misas anuales los miércoles de las 

cuaresmas con sermón o el “rosario de las cinco llagas de Cristo” y, además, para que se 

celebraran las tres horas que Cristo estuvo clavado en la cruz el viernes santo (de las 12 

a las 3 de la tarde) todo ello con velas y cuatro angelitos vestidos para incensar la 

imagen de Cristo. El sermón debía estar a cargo de un religioso carmelita, aunque no 

estaba obligada a acudir toda la comunidad y se debía llamar a músicos seculares para 

                                                           
940 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 113, leg. 5, ff. 115v-117. Testamento de 

doña Gertrudis Serrano y Cuevas, 1760 caja 116, leg. 5, ff. 25-36. Testamento de don Pablo de Arce, 

1760, y caja 87 s/c, leg. 3, ff. 24v-30. Testamento de don Lucas Tadeo de Zúñiga, 1762. Doña Gertrudis 

Serrano dejó 1 000 pesos al director del tercer orden del Carmen, fray Miguel de San Jerónimo, para un 

fin comunicado en secreto, y otros 50 pesos al carmelita fray Agustín de San Antonio para que los 

distribuyera. Don Pablo de Arce y Arroyo pidió que se diera la cantidad que pidieran los carmelitas para 

cumplir sus comunicados secretos. Don Lucas Tadeo de Zúñiga pidió que ningún juez, prelado, albacea ni 

alguna otra persona le precisara al fraile carmelita Miguel de San Jerónimo, el destino de los 310 pesos 

que le dejaba para cumplir un comunicado secreto.   
941 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 67, leg. 3, ff. 101-106. Testamento de 

don Domingo Serrano, 1732.  



333 

 

participar.942 La oportunidad de decidir sobre el destino de los recursos, así como la 

manera de realizar las ceremonias religiosas nos permite conocer la forma en que los 

regulares moldeaban la religiosidad de la comunidad y entretejían relaciones entre el 

clero y el vecindario. En el caso mencionado, se aprecia cómo el clero regular le fue 

abriendo camino al secular. El vecindario también contribuía a hacerlo mediante las 

capellanías y la dotación de ermitas y capillas en que los seculares diocesanos pudieran 

ministrar. Parte del clero local eran los hijos de comerciantes y labradores que habían 

ingresado al seminario como una opción de vida. Don Miguel Jerónimo Serrano 

especificó que si la obra del beaterio no se concluía se destinaran los réditos de los 6 

000 pesos para que alguno de sus hijos dijera misas en la capilla del barrio del Chapitel 

o en la nueva que él estaba haciendo en ese mismo barrio.943 

 Una de las familias distinguidas en la villa de Toluca fueron los Gil. Del 

matrimonio de don Cristóbal Gil y Sebastiana Pérez Garnica nacieron ocho hijos: 

Manuel José, don Francisco Solano, el bachiller don José, don Felipe, doña Agustina, 

doña Mariana, doña María Petra y doña María Magdalena. Cristóbal fungió durante 

muchos años como mayordomo de la cofradía de Nuestra Señora del Rosario y Ánimas 

Benditas del Purgatorio, mientras que sus hijos tuvieron presencia en otras 

corporaciones: Manuel José fue juez eclesiástico de la villa y José, presbítero y hermano 

mayor de la Escuela de Cristo. Además, los dos primeros fueron integrantes de la 

Tercera Orden de San Francisco.944 Esto ilustra cómo las familias locales se 

inmiscuyeron en la dirección de las corporaciones eclesiásticas, cuestión común en el 

sentido de hacerse de medios de prestigio y de obras destinadas a lograr la salvación, 

pero también indica cómo los hijos de las familias poderosas económicamente buscaron 

como una opción de vida clerical. Mediante la carrera eclesiástica de algunos de sus 

miembros, las familias buscaban la movilidad social no sólo asegurando ingresos 

                                                           
942 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 93, leg. 12, ff. 222-223. Reconocimiento 

de censo de fray José de la Purificación, 1742.  
943 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 100 s/c, leg. 2, asunto 2, ff. 182-188. 

Testamento de don Miguel Jerónimo Serrano, 1770. Especificaba que se dejara los domingos para que el 

cura explicara la doctrina cristiana.   
944 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 133 s/c, leg. 4, ff. 252-354, Poder de la 

Tercera Orden de San Francisco, 1789. En 1789 Manuel José Gil era hermano mayor de la Tercera Orden 

de San Francisco.  



334 

 

económicos sino, también inmiscuyéndose en las redes de poder locales.945 Esa estrecha 

relación entre familias de prestigio y clero secular hizo que las obras pías fueran una 

instancia de reproducción y mejoramiento de la posición, es decir, de movilidad como 

ascenso social. 

 Además de destinar recursos para sufragios en favor de la salvación de los 

donadores y de sus allegados, los donadores los destinaron para fines prácticos como la 

conservación y mantenimiento de las imágenes, el pago de las personas a cargo de las 

capillas como el sacristán y para enriquecer la ornamentación de las iglesias.946 Si bien 

las cofradías y las órdenes religiosas fueron intensas promotoras o canales que 

permitieron que los recursos cumplieran este último objetivo, las donaciones 

particulares también fueron significativas. Las donaciones para altares, colaterales y 

capillas permitían dar lustre a la villa y posicionarla como un lugar sacro en que tenían 

cabida distintas presencias divinas. Según los registros notariales se pudo rastrear la 

construcción de las siguientes obras: 

 22-enero-1686. Colateral de tres cuerpos de Jesús Nazareno, el Ecce Homo y un 

crucifijo pedido por la Tercera Orden de San Francisco a Nicolás de Rebollar. Se 

le pagarían 380 pesos.947  

 11 de agosto de 1691. Conclusión del techo del convento franciscano por un 

precio de 120 pesos.948  

 6 de agosto de 1692. Colateral de San Francisco Javier para la iglesia parroquial 

a cargo del maestro entallador Nicolás de Rebollar por costo de 200 pesos de oro 

común.949 

                                                           
945 IRIGOYEN, “Sobre el ingreso en el clero: a cuestas con la vocación y con las estrategias familiares en 

la España del siglo XVIII”, pp. 113, 114 y 116. 
946 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 115, leg. 1, ff. 108-109. Escritura de 

reconocimiento de don Marcos Lechuga a favor de la Santa Escuela de Cristo, 1780. Los 1 000 pesos que 

se le prestaron a depósito irregular fueron donados por Baltazar de Murga para pagar mensualmente el 

trabajo del sacristán de la capilla.  
947 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 43, leg. 10, ff. 7-8. Contrato para 

elaboración de retablo entre la Tercera Orden y Nicolás de Revollar, 1686.  
948 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 45, leg. 4, ff. 131v-132. Obligación de 

artesanos para hacer el techo del convento de San Francisco, 1691. Obra iniciada por maestros de la 

ciudad de México y concluida por carpinteros de Toluca.  
949 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 45, leg. 12, ff. 150v-151v. Obligación de 

Nicolás de Rebollar de elaborar un colateral para la iglesia de Toluca, 1692.  



335 

 

 22-mayo-1694. Obra de la ermita de Tecaxic para devoción de la virgen de los 

Ángeles. Para dicha obra el síndico de la ermita, don Antonio de Sámano 

Ledezma, otorgó poder al procurador de la Real Audiencia de Nueva España, 

Juan de Searreta, para que compareciera ante el arzobispo Francisco de Aguiar y 

Seijas y pidiera autorización para que los religiosos franciscanos pudieran pedir 

limosna destinada a la obra durante año y medio o más.950 

 20-septiembre-1707. Se dora el retablo de Santa Febronia de la cofradía del 

mismo nombre (estaba en blanco). Costo 400 pesos. Duración de la obra cuatro 

meses.951 

 21-noviembre-1707. Colateral pagado por el bachiller don Juan de Peraza, 

presbítero y labrador, con seis santos (san Pedro, san Pablo, san Judas Tadeo, 

san Matías, san Cayetano y san Miguel). Costo de 600 pesos y duración de la 

obra seis meses.952   

 1º de febrero de 1709. Colateral pagado por la cofradía de la Concepción. De 

tres cuerpos con hechuras de san Joaquín, santa Ana, san Miguel, san Gabriel y 

ángeles en precio de 1200 pesos de contado y 800 a pagados después de seis 

meses.953  

 20 de marzo de 1710. Retablo para la orden de San Juan de Dios con hechuras 

de san Francisco, santa Teresa y un crucifijo en medio en el primer cuerpo; san 

Joaquín, santa Ana y en medio la virgen de Guadalupe en el segundo; san Carlos 

Borromeo, san Sebastián y en medio san José con el niño en los brazos en el 

tercero y el Padre en el remate. Lo haría Juan Bencis en precio de 2 400 pesos.954 

Este retablo condensa el programa iconográfico de tres de las órdenes 

establecidas en Toluca, así como el santo patrón de la ciudad, de esta manera la 

orden de San Juan de Dios reforzó el devocionario local.  

                                                           
950 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 47, leg. 9, f. 122. Poder para solicitar 

autorización para pedir limosna para la ermita de Tecaxic, 1694. 
951 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 54, leg. 10, ff. 176-178. Obligación del 

dorador Lucas de Altamirano para hacer un colateral, 1707.  
952 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 54, leg. 10, ff. 221-222. Obligación de 

colateral hecha por el ensamblador Juan de Bensis y otros, 1707.  
953 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 59, leg. 15, ff. 9v-10. Obligación de 

colateral hecha por el ensamblador Juan de Bensis, 1709.  
954 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 65, leg. 1, ff. 18v-20v. Obligación de 

hacer un retablo para la orden de San Juan de Dios, 1710.  



336 

 

 23 de febrero de 1711. Don Juan de Villalpando mandó a hacer un colateral para 

la iglesia de San Juan. Pago 1450 pesos por la obra al ensamblador don Juan de 

Bensis y el maestro carpintero Juan Ruiz de Hinojosa.955   

 27-julio-1726. Los oficiales de arte ensambladores Felipe de Ureña, Hipólito de 

Ureña, su padre, y Carlos de Ureña acordaron con el síndico del convento de San 

Francisco, bachiller don Manuel de Medrano, hacer un retablo de san Francisco 

de dos cuerpos con plazo del “jueves de ramos” del siguiente año a cambio de 

1500 pesos.956 

 30 de marzo de 1792 se concluyó la capilla de la Tercera Orden de los 

Carmelitas Descalzos con retablo incluido. Tuvo un costo de 6 575 pesos; de 

ellos 3 000 fueron aportados por la Tercera Orden, 1 000 de un rédito otorgado 

por el convento carmelita, 1 000 prestados por el prior don Manuel de Lechuga y 

1 575 pesos fueron solicitados el prior en México para concluir la obra y dorar el 

retablo.957 

Además de las obras enlistadas, la base de datos de donación también muestra legados 

en favor de altares de Jesús Nazareno (30 libras de cera para dorarlo en 1686), Nuestra 

Señora del Rosario (una lámina en 1695), el de los Dolores (1704 perteneciente a la 

Tercera Orden) y el de la Santa Cruz (1737 en el convento de los mercedarios); y los 

colaterales de san Francisco Javier (1704 en el convento de san Juan) y Nuestra Señora 

de la Soledad (1727 en la capilla de la Veracruz). Devociones identificadas con la villa 

como la de san José fomentaban la organización entre los vecinos para mantener los 

espacios de culto con los ornamentos necesarios. Don Simón Medrano fungió como 

síndico del convento de San Francisco en las primeras décadas del siglo XVIII. Como 

tal, era administrador de las limosnas para el ornato de la capilla del santo,958 muestra de 

que los legados para ese establecimiento fueron considerables.   

                                                           
955 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1 Toluca, Protocolos, caja 70, leg. 28, ff. 18v-19. Obligación de 

hacer un colateral por el ensamblador Juan de Bensis, 1711. 
956 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 77, leg. 11, ff. 73-74. Obligación de 

hacer un retablo para el convento de la Asunción, 1726.  
957 CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas 

Descalzos, núm. 483, rollo 5, 2 ff. Relación de eventos. Cuentas de la reparación y decorado de la capilla 

de la Tercera Orden del Carmen de Toluca, 1792-1794. 
958 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 60, leg. 18B, ff. 216v-219. 

Reconocimiento de censo de doña Catarina Rodríguez. Entre los benefactores de la causa estuvo don 

Francisco Sánchez Pichardo, 1713. AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 60, 

leg. 18B, f. 239. Solicitud de Simón Medrano de legado a favor de la capilla de san José, 1713.  



337 

 

Es evidente que durante el primer tercio del siglo XVIII hubo un momento de 

aderezamiento de las iglesias y ermitas, sobre todo de la orden franciscana y la de San 

Juan de Dios. Ese momento coincide con la fundación o refundación de cofradías, lo 

que muestra un dinamismo en la participación de la feligresía en la cultura material que 

hizo visible el régimen pluri-jurisdiccional que se estaba construyendo. Según la base de 

datos elaborada sobre donaciones, de 1690 a 1798 hubo 961 obras pías aportadas por 

404 donadores.959 En los siguientes apartados se explicarán los mecanismos utilizados, 

los montos y cómo permitían estructurar un conjunto de relaciones sociales, pero baste 

aquí analizar la tendencia de esas donaciones.960 En la siguiente gráfica se puede 

apreciar la distribución de obras pías por año, como se puede ver, fueron más 

abundantes en la última década del siglo XVII y los primeros cuarenta años del siglo 

XVIII. Es en esa etapa en la que se presentan los picos más altos, aunque durante todo 

el periodo no se muestra una variación grande entre el número de donadores. El periodo 

mencionado coincide con la proliferación de fundaciones piadosas como conventos y 

cofradías; pero también con el periodo en que se sufragaron más obras como los 

colaterales (retablos), altares y mejoras a los conventos ya enlistados. Dos son las 

décadas que destacan la de 1690 a 1700 y la de 1731 a 1740; durante la primera se dio 

la fundación de la cofradía de San Nicolás, del hospital de San Juan y del convento de la 

Concepción de los carmelitas descalzos; mientras que en la otra década tuvo lugar la 

fundación del convento de la Merced, el intento de fundación del beaterio y la 

fundación de la Tercera Orden de los Carmelitas Descalzos. Fueron momentos en los 

cuales el vecindario estaba haciendo esfuerzos para concretar establecimientos piadosos. 

Varias de las donaciones se volcaban en favor de las obras de habilitación de las 

instalaciones de los conventos, lo sabemos porque en los documentos las personas 

especificaban que los recursos eran para las obras en construcción o para las 

fundaciones.  

                                                           
959 No se puede dar un número exacto de donadores debido a que el registro se hizo por donación y una 

sola persona fue susceptible de dejar recursos mediante distintos mecanismos. Había la posibilidad de 

unir las donaciones por donador, es decir, que bajo un mismo nombre se registraran todas las obras pías 

que dejó, sin embargo, una de las variables que interesaron a este estudio fue la fecha, de manera que 

por eso se registraron en la base de manera separada y duplicando la identidad del donador. Se evitó la 

repetición de donaciones, por ejemplo, si las donaciones estaban incluidas en más de un testamento. 
960 Prácticamente hay información notarial continua para ese lapso, solamente se carece de registros de 

los años 1703, 1706, 1711, 1722, 1744, 1756, 1765, 1767, 1775, 1778 y 1789.  



338 

 

La cantidad de donaciones puede ser un indicativo de la situación económica de 

la región como se ha mostrado para otros espacios, aunque “más allá de la incidencia de 

los factores coyunturales -ciclos económicos, situación social, reclutamiento del clero-, 

la proliferación de fundaciones se relaciona con el anhelo de poseer una iglesia propia 

para contar con asistencia espiritual in situ y para mejorar el estatus religioso y social de 

la familia”.961 La necesidad de asistencia espiritual se puede relacionar a la vez con 

otras variables, por ejemplo, algún problema social. La proliferación de obras pías de la 

década de 1730 a 1740 también puede estar relacionada con la epidemia de 

matlazahuatl de 1737 y por lo tanto con la necesidad de buscar protección divina y 

consuelo ante las pérdidas sufridas. 

                                                           
961 STEFANO, “La Iglesia propia. Patronatos laicales del obispado de Córdoba en los siglos XVIII y XIX”, pp. 

177 y 180. En los siglos XVIII y XIX los patronatos cordobeses se multiplicaron debido a la expansión 

económica y demográfica y a la ampliación territorial de la segunda mitad del siglo XVIII. STEFANO, “Lay 

Patronage and the Development of Ecclesiastical Property in Spanish America: The Case of Buenos Aires, 

1700-1900”, p. 74. En Buenos Aires la expansión se presentó desde inicios del siglo XVIII en parte debido 

a esos mismos factores. GARCÍA UGARTE, “Impacto de las fundaciones piadosas en la sociedad 

queretana (siglo XVIII)”, p. 253. En ese mismo siglo en Querétaro se incrementó la práctica de dejar 

vinculadas y gravadas las propiedades rurales y urbanas con capellanías y fundaciones para obras de 

beneficencia durante el auge económico.   



 

 

 

 

Fuente: AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos y Documentación varia, cajas 43 a 117 y 87 sin clasificar a 

156 sin clasificar, 1690-1798. 



 

 

 

Hubo causas sobre las cuales los feligreses de Nueva España volcaron sus esfuerzos 

como limosnas para los santos lugares de Jerusalén, las beatificaciones de Gregorio 

López y del venerable Sebastián de Aparicio y la construcción del Santuario de la 

Virgen de Guadalupe. Esto se consigna de manera común en los testamentos de la 

Notaría de Toluca al dejar bienes para dichas causas. Aunado a esas cláusulas que 

parecerían fórmulas comunes en los testamentos novohispanos, hay que mencionar la 

redacción de ciertas otras cláusulas relacionadas con obras piadosas de carácter local 

como la fundación de algún convento. En Toluca, esto último se puede notar a 

principios del siglo XVIII, cuando las donaciones para la “nueva” fundación del 

hospital de San Juan de Dios se convirtieron en una cláusula común. Las cantidades 

donadas fueron pequeñas, desde 1 peso hasta 200, pero son reflejo del espíritu 

comunitario que permeaba en ese lapso. El hospital fue una obra común en la que se 

volcaron los esfuerzos de los vecinos desde finales del siglo XVII hasta al menos 1714; 

todavía en 1760 se hicieron donaciones para la enfermería.   

El cumplimiento de las obras pías estaba sujeto a varios factores como: el que 

los recursos donados rindieran lo suficiente, la voluntad de familiares y albaceas, el 

pago de réditos y la aceptación de patronazgos. Muchas veces fue la carencia de 

recursos materiales, el deterioro de propiedades y la búsqueda de una mejor 

administración de los recursos lo que influyó más y que, además, muestra una 

racionalización. El factor del cambio de residencia fue común a cualquier parte del 

reino, dada la gran movilidad de los súbditos. No obstante, la vecindad de la ciudad de 

México acrecentaba el tránsito de los vecinos de Toluca. La movilidad entre la capital y 

la villa fue constante por la cercanía, lo que permitió que las personas establecieran 

vínculos con corporaciones de los dos lugares, pero también dificultó cumplir con los 

compromisos establecidos con ellas. Las propiedades sobre las que estaban impuestos 

caudales a favor de las corporaciones podían deteriorarse por el descuido de quienes se 

iban a la ciudad, cuestión que también dificultaba el cobro de los réditos.962  

 El cumplimiento de las cláusulas testamentarias quedaba sujeto a la voluntad de 

albaceas y familiares, a la suficiencia de recursos y a la aceptación por parte de los 

                                                           
962 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Documentación varia, caja 114, leg.. 16, 3 ff. Fray 

José de Nogales, presidente del hospicio de la Merced, pide se ordene la devolución de casa arrendada, 

1756.  



341 

 

receptores, así que no implicaba que las corporaciones recibieran efectivamente los 

recursos. Sin embargo, la intención o promesa indica una preferencia por dicha 

corporación y la intención de favorecer alguna devoción, práctica, obra o persona. La 

duplicación de testamentos permite ver cómo los testadores fueron sumando obras pías 

en aras a maximizar las obras para la salvación pero también para cambiar los 

destinatarios y patrones de los recursos.963  

Las corporaciones eclesiásticas se preocuparon de que la proliferación de obras 

pías no se convirtiera en una carga. En el siglo XVIII se determinó que los conventos 

franciscanos quedaran absueltos de las cargas de misas por las cuales no se percibían 

estipendios algunos. Clemente XIV, por decreto de 22 de julio de 1771, delegó a los 

ministros generales de las órdenes la aprobación de las reducciones de sufragios 

remitidas por los ministros y difinitorios provinciales. Según el Tercer Concilio 

Provincial Mexicano era facultad de los obispos informarse sobre el número de 

capellanías y declarar la asignación que correspondía a cada misa, de manera que si no 

bastaban los recursos se redujera el número de misas.964  

 Conforme a la información remitida por el ministro provincial de la Provincia 

del Santo Evangelio, fray Isidro Murillo, en 1775, en el convento de Toluca quedaron 

canceladas seis misas a favor de Agustina Pantoja, una misa anual a favor de don 

Gabriel Díaz Oquendo, una misa anual por Juana María Rodríguez y seis misas anuales 

por María Margarita. Si los caudales se reactivaban, los conventos tendrían la 

obligación de seguir celebrando los sufragios.965 Dicha medida nos muestra otra cara de 

las obras pías: por un lado, eran una base económica que apoyaba el sostenimiento de 

los conventos; pero, por otro, podían llegar a convertirse en una carga. Según un 

informe de obras pías de 1744, el convento franciscano estaba obligado a cumplir con 

                                                           
963 En 1780 María Francisca de Piña dejó una obra pía mediante una casa a favor de la cofradía del 

Santísimo Sacramento. En 1783 escrituró otro testamento en el que ya no figuró esa donación, sino que 

dejó la casa para que sobre ella se impusiera cantidad para decir diez misas anuales a favor del Señor del 

Calvario los días del jubileo y como patrona nombró a la Tercera Orden de San Francisco. También 

modificó el albacea del testamento, en el primero nombró a su marido Nicolás Martínez y en el segundo 

al hermano mayor de la Tercera Orden don George Mercado. AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, 

Toluca, Protocolos, caja 115 s/c, leg. 1, ff. 73v-77. Testamento de doña María Francisca de Ortega, 1780 

y leg. 4, ff. 37-44. Testamento de doña María Francisca de Piña, 1783.  
964 Concilio III Provincial Mexicano, título VII, VI en MARTÍNEZ LÓPEZ-CANO, Concilios provinciales 

mexicanos, p. 164.  
965 AHPSE, caja 40, Convento de San Antonio de Texcoco, exp. 1, ff. 164v y 172. Libro de patentes, 1761-

1778. 



342 

 

las siguientes obras: 17 misas por parte de la Tercera Orden y otras diez obras piadosas 

que consistían en 38 misas. En otro informe de 1744 se registró que la obligación 

consistía en 20 obras pías que incluían 94 misas, sermones, responsos y patrocinio de 

fiestas. En tanto que varias obras pías se habían perdido por el deterioro de las casas 

sobre las que estaban impuestos los caudales, el monto de esas obras ascendía a 8 000 

pesos aproximadamente.966 

En contraste con los seráficos, la orden de los carmelitas descalzos contaba con 

más obras pías y mayores ingresos, aunque también con rezago en el pago de los réditos 

que permitían cumplir algunas, aunque como se ve en el cuadro solamente en el periodo 

de 1769 a 1770 se quedaron a deber misas. Los libros de dicha orden nos permiten 

darnos una idea de las mandas piadosas de las que eran patronos.  

Parte importante de las obras pías que cada parroquia tenía en administración 

eran las misas de difuntos. Según lo dispuesto en el Concilio de Trento cada parroquia 

debía celebrar misas ordinarias en favor de las ánimas, a éstas se agregaban las misas 

“perpetúales” o memorias de misas cuya celebración estaba determinada por los 

patrocinadores.967  

                                                           
966 BNINAH, Fondo franciscano, vol. 136, exp. 46, f. 108. Obras pías de Toluca, 1744 y vol. 150, exp. 54, 

ff. 316-327. Informe anual del convento de Toluca, 1776. 
967 CATALÁN, “El derecho de patronato y el régimen beneficial de la iglesia española en la edad 

moderna”, p. 157.  



 

 

Cuadro 10. Misas celebradas por los carmelitas descalzos, Toluca, 1740-1795 

Periodo Misas que 

se hacen 

Misas de 

ánimas 

Misas de 

capellanías 

Misas de 

difuntos 

Misas 

totales 

Misas faltantes o 

excedentes 

Limosna 

Octubre de 1740 a agosto de 1741 8 378 1 068 s/d 1 157 13 135 2 532 adelantadas 4 189 pesos 

Septiembre de 1744 a julio de 

1745 

7 830 217 1 492 1 968 1 994 487 adelantadas 3 915 pesos 

Abril de 1749 a marzo de 1750 5 047 215 1 641 1 757 9 862 0 2 973 pesos 4 reales 

Mayo de 1754 a octubre de 1755 7 700 948 2 570 3 543 16 678 5 343 adelantadas 3 850 pesos 

Octubre de 1759 a octubre de 

1760 

5 764 1 291 1 973 2 383 11 160 0 2 882 pesos 

Septiembre de 1764 a diciembre 

de 1765 

5 724 323 2 520 1 347 10 953 960 adelantadas  2 862 pesos 

Abril de 1769 a febrero de 1770 4 477 32 2 147 2 305 8 927 68 adelantadas 

1276 se debían 

2 238 pesos 4 reales 

Octubre de 1774 a diciembre de 

1775 

5 468 241 2 752 2 076 11 126 349 adelantadas 2 734 pesos 

Enero de 1779 a febrero de 1780 5 010 121 2 544 1434 9 342 0 2 505 pesos 

Abril de 1784 a abril de 1785 2 964 169 2 346 2 367 7 846 0 1 482 pesos 

Septiembre de 1789 a septiembre 

de 1790 

7 530 151 2 335 2 651 13 545 878 adelantadas 3 765 pesos 

Marzo de 1794 a marzo de 1795 5 464 201 2 332 1 493 9 491 0 2 732 pesos 

Marzo de 1795 a agosto de 1795 2 571 77 970 464 4 082 0 1 285 pesos 

CEHM-Carso, Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas Descalzos, rollo 27. Libros manuscritos. Toluca, 2. Libro de las misas que se 
dicen y aplican en este convento de Toluca, 1738-1797. Se mencionan los rubros de misas comunes en cada quinquenio, pero en algunos años se registran rubros fuera 
de lo común como misas de limosna o de bienhechores particulares.  

 



344 

 

A pesar de la poca información con que se cuenta sobre las obras pías de la orden de San 

Francisco, comparando las cifras es mucha la diferencia respecto de la orden carmelita. 

Ésta se convirtió en la patrona predilecta del vecindario ya fuera por el apego al convento, 

sus capillas y devociones o a la simpatía hacia la orden porque como ya se mencionó, 

finalmente el vecindario tenía un devocionario común. La dirección espiritual de la orden 

logró permear entre el vecindario de la villa y del valle.   

 

6.3.1. Caracterización de los donadores 

 

Ya se han mencionado algunos rasgos de la identidad de los donadores de recursos para 

fines piadosos como la vecindad, ahora es necesario detenerse sobre otros rasgos que nos 

permiten ver la diversidad de las personas que colaboraron en la manutención del culto y el 

sostenimiento de corporaciones religiosas. En primer lugar, de los 404 donadores la 

mayoría fueron hombres, 263, mientras que las mujeres fueron 153; aunque la naturaleza de 

la fuente pudo haber determinado en parte que así fuera ya que a las mujeres se les limitaba 

la facultad de instituir escrituras.  

 En cuanto al estatus social, entre de los donadores se distinguió un grupo por usar 

antes de su nombre de pila el prefijo “don” (142) o “doña” (100), éste era usado por 

personas de alto rango social.968 Además algunos también usaron los títulos de bachiller 

(38), capitán (4), fraile (3) y licenciado (1). Bayardo ha cruzado esta variable con la de 

ocupación, planteando que eran los peninsulares y criollos denominados “don” quienes 

dominaban la escena política y económica de la villa. Era la élite la que acaparaba cargos 

importantes como corregidor, administrador de alcabalas o administrador de carne.969  

Al ser patrocinadores, este grupo de personas reforzaba su estatus social porque los 

beneficios de los patronazgos los distinguían. Los gestos rituales, el lugar físico ocupado en 

las celebraciones y el ser beneficiario de un lugar reservado para la sepultura daban al 

                                                           
968 Esos tratamientos fueron signo de nobleza, aunque llegaron a generalizarse de manera que fueron 

usados por los grandes comerciantes, propietarios y encomenderos, los altos rangos militares, los cargos 

inferiores del cabildo seglar y las dignidades accesorias del cabildo catedralicio. En la práctica revelaba 

afinidad y/o pertenencia a la cúspide de la pirámide social. FERRER, “El tratamiento de don/doña durante el 

Antiguo Régimen”, p. 384. 
969 BAYARDO, “Toluca, sus pueblos y haciendas en 1791. Un acercamiento a su estructura social”, pp. 72-73. 



345 

 

patrono un lugar social que lo colocaba por encima de los demás fieles.970 Tomando en 

cuenta la identidad, no hay un predominio claro de ciertas familias, que se podría reconocer 

mediante los apellidos. Con todo, sí se nota la presencia de familias de hacendados como la 

de los Sámano, Altamirano, Bensis, Gil, Trigo, Serrano y Rodríguez de Nova.  

 Entre los donadores hubo varios eclesiásticos, ya fuera regulares o seculares. Entre 

estos últimos destacó el juez eclesiástico de Toluca don Juan Barón de Lara quien instituyó 

varias obras pías nombrando como patrones a la orden de los carmelitas descalzos y 

también les donó dos ranchos (Saos y Palmillas) y una casa; además, hizo una donación a la 

cofradía de San Antonio.971 

 Respecto a grupos sociales, en el capítulo dos se presentaron las cifras de población 

hispana y no hispana, la primera fue en aumento. Es difícil identificar a qué grupo social 

pertenecieron los donadores porque son raras las menciones en los documentos 

notariales.972 Entre las adscripciones con las que se identificaron los donadores están las de 

mestizo, español, indio, criollo, mulato y mulato blanco. Entre los indios se puede 

distinguir a algunos que usaban el adjetivo de caciques o principales como Juana Francisca 

de los Santos, José de la Cruz, don Vicente Villegas y Juana de la Rosa.973 Esto muestra 

una vez más el proceso de hispanización porque la población india retomó el patronazgo 

como una manera de reafirmar su poder. Máxime si añadimos que el grupo con más 

menciones en los registros (40) es el español, es decir, era importante remarcar que se 

pertenecía a él.  

 Pese a las pocas menciones en los registros, la variable de la ocupación de los 

donadores de nuevo indica la presencia de los labradores (20 de Toluca, Almoloya, 

                                                           
970 STEFANO, “La Iglesia propia. Patronatos laicales del obispado de Córdoba en los siglos XVIII y XIX”, p. 181.  
971 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 76, leg. 10, ff. 147-149. Testamento de 

don Juan Barón de Lara, 1726 y ff. 238-247. Institución de obra pía por don Juan Barón de Lara, 1726; caja 

76, leg. 6, ff. 46-47. Donación de casa a la orden de los carmelitas descalzos, 1725; caja 77, leg. 11, ff. 104-

108. Institución de capellanía por don Juan Barón de Lara, 1726; caja 78, leg. 1, ff. 172-174. Testamento de 

don Juan Barón de Lara, 1727; caja 78, leg. 7, ff. 89-91. Institución de obra pía por don Juan Barón de Lara, 

1728, y caja 70, leg. 18, ff. 10-13. Donación de ranchos por don Juan Barón de Lara, 1736.  
972 Las cifras restantes sobre el gripo social al que pertenecían los donantes son: 1 castizo, 1 mulata blanca, 2 

criollos, 2 portugueses y 22 mestizos.    
973 En algunos casos fue posible deducir a qué grupo pertenecían los donadores por la denominación con la 

que se identificaron sus padres. Sobre los caciques hay que mencionar que eran vecinos del barrio de la 

Santa Cruz del Milagro, Ixtlahuaca y Toluca.  



346 

 

Ixtlahuaca, Metepec y Zinacantepec), los comerciantes (12), los militares (7 capitanes y 

varios alféreces). Anexos a estos, encontramos a quienes ocuparon cargos políticos como 

alcaldes, administradores de alcabalas, oficiales del Santo Oficio de la Inquisición, un 

administrador de naipes, un escribano, un médico, un oficial de herrería, un receptor de 

alcabalas y pulques, dueños de cerería, panadería y confitería. Otro sector que se distingue 

es el clero secular porque aparecen 30 presbíteros, vicarios o jueces eclesiásticos que fueron 

donadores. Estos tuvieron una estrecha relación con la orden carmelita ya que 11 de las 45 

donaciones que hicieron fueron destinadas a esa orden, en comparación con sólo una que 

fue destinada a los franciscanos, pero de Sultepec.  

Más allá de integrar un grupo compacto y similar, los donadores pertenecieron a 

distintos grupos, situaciones y lugares de origen. Sin embargo, la diversidad se unía con 

propósitos similares: el culto a una gama devociones comunes de las que se habló en el 

capítulo anterior, el apego a las corporaciones religiosas y el deseo de alcanzar la salvación 

mediante prácticas de caridad y de piedad. Hablando de elementos de identidad, la 

vecindad fue el factor que unió a varios de ellos: 196 manifestaron de manera explícita ser 

vecinos de Toluca de los 282 donadores de quienes consignó.  

 Es curioso que en las escrituras notariales sólo haya quedado registro de una obra 

pía fundada por don Bernabé Serrano, tomando en cuenta el protagonismo político, 

económico y que como benefactor tuvo en la villa de Toluca. Esto nos lleva a plantear que 

las obras pías registradas ante escribanos del valle de Toluca son una muestra y que esas 

prácticas estaban muy extendidas entre la población.974 Son pocos los nombres que se 

repiten debido a un gran número de obras pías fundadas, esto habla de una gama de 

donadores que procuraban por lo menos destinar algún recurso para un fin piadoso.  

 

 

 

 

                                                           
974 También es necesario plantear la posibilidad de que muchas operaciones hayan quedado registradas ante 

escribanos en la ciudad de México. La única donación de Serrano registrada en Toluca fue la de 2 000 pesos 

en favor del hospital de San Juan en 1755. AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 

101, leg. 9, ff. 7-13. Testamento de don Bernabé Serrano, 1755.  



347 

 

6.3.2. Mecanismos del flujo de recursos  

 

El flujo de caudales entre feligreses y corporaciones se dio mediante una gama amplia de 

mecanismos que permitieron la circulación y la perpetuación de los fines piadosos. Las 

corporaciones fungieron como intermediarias que cuidaron del cumplimiento de las obras 

piadosas, es decir, actuaron como salvaguardas de los intereses de la comunidad cristiana. 

Como dos partes indisociables de ese flujo considero a las donaciones en sus diferentes 

formas y las maneras de imposición de “principales”, es decir, la recepción de éstos y su 

inversión.  

Ser el titular del patronato implicaba una alta responsabilidad al tener que 

encargarse de cuidar de los bienes y al cumplimiento de las celebraciones religiosas. El 

Concilio de Trento y el Tercer Concilio Provincial Mexicano (1585) disponían que ningún 

patrono de beneficio eclesiástico se inmiscuyera en la percepción de los productos de los 

beneficios ni pudiera venderlos, pues podía ser excomulgado.975 En el caso de las 

capellanías el concilio mexicano dispuso que las misas, aniversarios y demás funciones 

religiosas se celebraran con las solemnidades necesarias y si había algún impedimento para 

no hacerlo, se transfiriera a la infraoctava de la misma.976 Pero además de la 

responsabilidad, también se investía de autoridad a los titulares; de la autoridad de decidir 

cómo invertir los recursos (en qué actividades), a qué personas cederlas y los detalles de las 

celebraciones o “funciones”. 

Por patronato se entiende el derecho de distribuir limosnas para obras pías.977 Los 

patronatos podían ser laicos o eclesiásticos. Los de índole eclesiástica eran los que se 

erigían con bienes espiritualizados o los que se adscribían explícitamente a una corporación 

religiosa, mientras que los laicales eran los iniciados con patrimonio personal y por lo tanto 

donde la autoridad diocesana tenía poco control. Estos últimos ponían a disposición de la 

                                                           
975 Concilio III Provincial Mexicano, título VII, III en MARTÍNEZ LÓPEZ-CANO, Concilios provinciales mexicanos, 

p. 163. 
976 Concilio III Provincial Mexicano, título VII, V en MARTÍNEZ LÓPEZ-CANO, Concilios provinciales mexicanos, 

p. 164.  
977 Diccionario de autoridades, tomo IV (1737). 



348 

 

familia un amplio abanico de mecanismos de intervención en la vida religiosa.978 

Cualquiera que fuera la modalidad, era la feligresía la que intervenía de manera activa en 

definir el tipo de obra pía, el fin piadoso y el patrono que se haría cargo de ella. 

 Las escrituras notariales sólo dan una idea aproximada de los recursos que fluyeron 

de la población hacia las corporaciones, es difícil comprobar si todos fueron entregados y si 

cumplieron su finalidad. En el caso de los testamentos no sabemos si la voluntad de los 

testadores se hizo efectiva. La entrega de legados y donaciones estaba sujeta a la 

disposición de los albaceas a cumplir la voluntad del difunto, el reclamo de las 

corporaciones de los recursos heredados, la resolución de conflictos por los bienes con los 

herederos, el pago de deudas del difunto y las leyes que sólo permitían que se dejara cierta 

parte de los bienes a corporaciones eclesiásticas. Con el transcurrir de los años y el cambio 

de opinión de los testadores o vicisitudes que tuvieran los recursos donados, llegaron a 

reducirse las cláusulas referentes a obras piadosas o los montos de las cantidades a ellas 

destinadas. Varias veces se dejó establecido que el remanente de los gastos del entierro, el 

pago de deudas y la entrega de legados a familiares fueran destinados a obras pías y sucedía 

que los bienes del difunto no eran suficientes para cumplir con sus deseos. De esta manera, 

la obra podía perderse a menos que el albacea o familiares la retomaran.979 

 Tomando en cuenta el cumplimiento o no de los fines piadosos de las donaciones, 

hay que mencionar que esto puede dar cierta idea de la situación económica y social de los 

familiares del fallecido. Si ésta era buena, era más probable que las obras pías se 

cumplieran y viceversa. En 1750 Manuel Díaz de Vargas pidió a la Tercera Orden de San 

Francisco que permitiera pagar los 100 pesos que él donó en plazos debido a las 

dificultades económicas que tenía; la cosecha de ese año se perdió, estaba mal de salud y no 

tenía ni para sus alimentos. A pesar de la cláusula testamentaria en la que suplicaba, la 

Tercera Orden recurrió a la justicia para exigir el pago.980  

                                                           
978 STEFANO, “Lay Patronage and the Development of Ecclesiastical Property in Spanish America: The Case of 

Buenos Aires, 1700-1900”, pp. 69 y 76. 
979 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 98, leg. 5, ff. 75v- 76. Codicilo de don 

Manuel Díaz de Vargas, 1749. Redujo la cantidad de 3 000 pesos a 1 000 para misas, patronato cedido a los 

hermanos de la Tercera Orden de san Francisco.  
980 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 99, leg. 6, ff. 1-41. Autos de la 

Tercera Orden contra Gertrudis González Téllez, 1750-1752.  



349 

 

 Si el patrono de la obra pía estaba incapacitado para hacerse cargo de la obligación 

se perdía el derecho. Ésta pudo ser una causa para que disminuyera el número de obras 

pías, aunque, como lo ha mostrado di Setefano para el caso de Buenos Aires, la reducción 

de patronatos también estuvo relacionada con el intento de la diócesis de afirmar y 

centralizar la autoridad del obispo.981  

   

6.3.2.1. Diversas obras pías en el camino a la salvación 

 

Se pudieron identificar diferentes mecanismos en el flujo de recursos de los feligreses a las 

corporaciones religiosas. Todas ellas pueden ser llamadas obras pías, pero se trataron de 

dividir en: capellanías, intenciones pías (cuando el donador especificó el destino de los 

recursos como misas, fiestas, procesiones, etc.), novenarios, limosnas (cualquier cantidad 

sin un fin específico), donaciones (bienes no en efectivo o con algún objetivo específico). A 

continuación, se presenta la distribución de cada una: 

 

Cuadro 11. Donaciones por tipo de fundación piadosa en Toluca, 1690-1798 

 

TIPO DE 

FUNDACIÓN 

PIADOSA 

NÚMERO DE 

DONACIONES 
RECURSOS 

Capellanías 
47 De 200 a 24 000 pesos 

Casas y herencias. 

Donaciones 
224 De 25 a 40 000 pesos 

Casas, solares, magueyes, cargas de trigo y 

                                                           
981 STEFANO, “Lay Patronage and the Development of Ecclesiastical Property in Spanish America: The Case of 

Buenos Aires, 1700-1900”, pp. 86, 93-97. Aunque hubo esbozos de ese proceso en el siglo XVIII, fue en el XIX 

cuando se dio la institucionalización de la Iglesia y con ello la clericalización de la vida religiosa. En cambio, 

en Nueva España ese proceso de centralización fue favorecido por los recursos económicos y políticos de las 

curias diocesanas (su capacidad de reacción ante las medidas reformistas de la Corona) y una identidad 

cultural basada en la devoción a la Virgen de Guadalupe. El control del sistema beneficial en la Península 

ibérica se había intentado desde el siglo XVI con el objetivo de apuntalar la reforma eclesiástica que 

pretendía aumentar la disciplina del clero porque se dictaron medidas encaminadas a garantizar la 

idoneidad de los candidatos en materia canónica, la residencia y el cobro por parte de los clérigos.  

CATALÁN, “El derecho de patronato y el régimen beneficial de la iglesia española en la edad moderna”, p. 

141.  



350 

 

haciendas 

Ornamentos religiosos, esclavos, imágenes y 

lienzos 

Herencia 
13 De los 1 000 a 5 408 pesos 

Remanente de los bienes o todos los bienes  

Limosnas 337 De un real a 5 000 pesos 

Novenarios 

23 Solo de especificaba el número de misas y en 

algunos casos la limosna que se debía de dar 

por cada una 

Obras pías 

317 De 1 a 24 000 pesos 

Casas, milpas, solares, etc. 

Desde 1 a 1 500 misas. 

AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos y Documentación varia, cajas 

43 a 117 y 87 sin clasificar a 156 sin clasificar, 1690-1798.  

El número de capellanías fundadas sólo incluye en las que estaba involucrada alguna 

corporación religiosa. 

 

En el siglo XVIII el vecindario del valle de Toluca donaba a las corporaciones y fines 

piadosos: casas, solares, ornamentos para capillas (cáliz, cruces, misales, palias, lienzos, 

colaterales y altares), alhajas (gargantillas, pulseras de perlas, zarcillos, sortijas), imágenes 

de bulto, reales en efectivo (desde unos cuantos reales hasta 40 000 pesos), cera, aceite para 

las lámparas, esclavos, magueyes, ganado (vacas, carneros y mulas), vestiduras (alba), 

haciendas, molinos, ranchos, ermitas, cargas de trigo, libras de oro y otros objetos (sábanas, 

colchas, camas, almohadas, candelas, cobijas, velas, telas, yuntas de bueyes, alfombras y 

novenarios). Toda una gama amplia de bienes que contribuían al lucimiento de las 

celebraciones religiosas, a acrecentar los bienes de las corporaciones eclesiásticas y a poner 

en circulación algunos recursos. Las capellanías también se establecían dejando 

propiedades.  

 La gama de mecanismos utilizada era amplia, de manera que muchas personas 

podían contribuir a su salvación con la donación de unos cuantos reales, por eso la limosna 

fue el mecanismo más utilizado. En cuanto a las donaciones, implicaban la oportunidad de 

dejar posesiones personales a causas muy específicas como imágenes religiosas, cuestión 

que habla de los lazos afectivos entre el donante y la devoción. Formas de donaciones 

piadosas como las capellanías, las donaciones, los novenarios y las obras pías permitían que 

la feligresía definiera los destinatarios, las actividades de culto, los patrones de los recursos, 



351 

 

los beneficiarios y ciertas condiciones. De esta forma, intervenían en la formación de una 

religiosidad que partía de intereses individuales o familiares pero que se extendía a toda la 

comunidad porque ésta se hacía partícipe de aquella gracias a las corporaciones religiosas 

que cuidaban de du cumplimiento.  

  Algunas donaciones consistían en deudas, es decir, la persona a quien se le debía 

dinero disponía que se pagara a alguna corporación eclesiástica. En estos casos se puede 

notar cómo las intenciones piadosas de los donadores involucraban en la empresa espiritual 

a otras personas.982 El cumplimiento de la obra quedaba sujeto a que los prestatarios 

pagaran.  

 En el caso de las capellanías, algunas veces las corporaciones eclesiásticas fueron 

nombradas como beneficiarias en segunda instancia; es decir, cuando no hubiera capellán 

de la familia que la instituía, sus beneficios pasaban a sus manos. En otras ocasiones sólo 

fungieron como patronas y se condicionó la elección del capellán beneficiado porque 

además de beneficiar a los integrantes de su familia, los benefactores mostraban el apego a 

la tierra al establecer que el capellán fuera elegido de entre la vecindad.983 Las capellanías 

eran un medio que permitía que algún miembro de una familia pudiera dedicarse a la 

carrera eclesiástica. Eran fundaciones por las cuales una persona destinaba ciertos bienes a 

la manutención o congrua de un clérigo quien quedaba obligado a celebrar cierto número de 

misas por el alma del fundador o de su familia.984 Como bien lo expresa Catalán, las 

                                                           
982 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 99, leg. 15, ff. 191v-192. Donación de don 

Juan de Munguía, 1752 y caja 54, leg. 10, ff. 61 y 62. Escritura de reconocimiento de deuda de Antonio de 

Salaya, 1707. El cura de Jocotitlán, don Manuel José Rodríguez, le debía a Munguía 700 pesos, le pagó cierta 

cantidad y sólo restaban 714 pesos que donó al convento de san Juan. Antonio de Salaya debía al capitán 

don Juan Francisco de Aldabe -vecino de la ciudad de México- 1 000 pesos de un préstamo. Como no pagó 

fue recluso en la cárcel de Metepec hasta que convino el pago, salió y partió para las islas Filipinas. Al 

regresar se encontró con que la deuda fue cedida a los carmelitas quienes le pidieron escritura de 

reconocimiento de la duda y así lo hizo.  
983 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 127v, leg. 3, ff. 294-298. Testamento de don 

Pedro Quezada y doña María Díaz, 1787. Establecieron una capellanía en favor de algún integrante de su 

familia o de un “pobrecito” originario de Toluca o de Lerma. Se nombró como patrona a la Tercera Orden de 

San Francisco.    
984 IRIGOYEN, “Sobre el ingreso en el clero: a cuestas con la vocación y con las estrategias familiares en la 

España del siglo XVIII”, p. 115. En este texto se muestra la contradicción que había entre las familias y su 

estrategia de destinar a algún miembro a ingresar al clero y la búsqueda por parte de la jerarquía eclesiástica 

de contar con un clero con vocación.  



352 

 

capellanías dieron lugar dentro de las parroquias a un campo de oportunidad para los curas 

que no tenían beneficio eclesiástico.985  

La presencia de población hispana en la villa es un factor que favoreció la 

secularización de parroquias. Al respecto cabe apuntar el planteamiento de Óscar Mazín 

sobre que desde el periodo de 1570 a 1590 la hispanización de la población contribuyó al 

aumento del clero secular.986 En la segunda parte, se mencionó la importancia de la 

presencia del juez eclesiástico para reforzar la autoridad diocesana,987 pero además de éste, 

los seculares estaban presentes en espacios en los que podían ejercer su ministerio. Esta 

cuestión también está relacionada con la hispanización porque esos clérigos pertenecían a 

las familias españolas, criollas y mestizas. Algunos colaboraban en las iglesias de la villa 

diciendo misa y confesando, pero en 1736 se encaminaron a promover la fundación del 

beaterio como un espacio en el que podían ejercer la dirección espiritual. Además, 

fungieron como parte de las mesas directivas de las cofradías y de la Santa Escuela de 

Cristo.988 En consecuencia, además de las políticas de los arzobispos y la Corona destinadas 

a crear espacios para los seculares, también se puede hablar de un conjunto de estrategias 

locales mediante las cuales fueron ganando territorio en las urbes.  

 En las parroquias de la Monarquía convivieron dos realidades: clérigos que ejercían 

su ministerio con pleno derecho y los que lo hacían en virtud de una fundación privada, así 

                                                           
985 CATALÁN, “El derecho de patronato y el régimen beneficial de la iglesia española en la edad moderna”, 

pp. 164-166. 
986 MENEGUS, MORALES Y MAZÍN, La secularización de las doctrinas de indios en la Nueva España. La pugna 

entre las dos iglesias, p. 178. Por población hispánica se entiende en general a peninsulares, criollos, 

mulatos, mestizos y demás castas. Además de su incremento otras circunstancias que favorecieron el 

aumento del clero secular fueron el ciclo de expansión económica y la labor educativa de los jesuitas en la 

formación de los clérigos.  
987 También hay constancia de conflictos entre los jueces eclesiásticos de la región y los feligreses. En 1745, 

los labradores de San Felipe Jiquipilco, jurisdicción de Ixtlahuaca, dieron poder a don Antonio Barrara (sic) 

para interponer queja en contra del juez eclesiástico don Juan de Inostroza por extorsiones, quitarles los 

gañanes de sus haciendas para que trabajaran en sus labores en Tenango y la ruina temporal y espiritual 

ocasionada. AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos, caja 86, leg. 1, ff. 99v-100. Poder 

otorgado por los vecinos de San Felipe Ixtlahuaca, 1745.  
988 Para ejemplo de su presencia en las cofradías se puede mencionar que en 1735, cuatro de los doce 

diputados de la cofradía de la Santa Veracruz eran presbíteros. Incluso el juez eclesiástico era el encargado 

de sacar el cáliz, uno de los pasos programados para las procesiones de jueves y viernes santo. APST, Sección 

disciplinar, Cofradías, caja s/n, vol. s/n, ff. 42-43. Libro de la cofradía de la Santa Veracruz, 1723-1828. 



353 

 

que dependían en lo material de una familia patrocinadora y en lo espiritual del obispo. 

Pero no todos los clérigos impuestos por los patrocinadores tenían la formación 

adecuada.989 Las formas preferidas de los donadores para usar ese mecanismo para 

perpetuar misas por su alma fueron los beneficios simples y las capellanías. Así se creó un 

cuerpo eclesiástico paralelo que escapó al pleno control de los obispos y que respondió a 

intereses familiares. Esto llevó a que se buscara frenar su surgimiento, pues además 

inmovilizaban una parte importante de los recursos de los reinos.990 Aunque, como se verá, 

muchos de esos recursos tenían una función económica importante debido a que se 

invertían en la forma de créditos.  

 Mencionemos un ejemplo que permite exponer la relación entre clérigos seculares y 

familias poderosas social y económicamente, el de la familia Serrano. Don Bernabé Serrano 

y doña Jerónima Teresa de Cuevas tuvieron nueve hijos, ocho hombres y una mujer. De los 

hombres cuatro hicieron carrera religiosa: don Cristóbal fue cura de Acapulco, don Antonio 

y don Manuel fueron presbíteros y Francisco fue fraile de la orden de San Juan de Dios. La 

familia tenía un prestigio social derivado de la dedicación de varios de sus integrantes a la 

vida religiosa, a la colaboración en distintas obras piadosas como la fundación del beaterio 

y la donación a distintas corporaciones eclesiásticas. Su intención de favorecer al clero 

secular es patente en la voluntad de Bernabé Serrano de que la capilla de la Veracruz 

estuviera a cargo de un eclesiástico secular que cuidara, aseara, limpiara y organizara el 

culto. Los patrones que elegirían a éste serían la familia y le corresponderían 4 000 pesos 

que donó Serrano.991  

                                                           
989 CATALÁN, “El derecho de patronato y el régimen beneficial de la iglesia española en la edad moderna”, 

pp. 140, 153 y 159.  
990 En el beneficio simple la donación que constituía la fundación pasaba a ser propiedad de la iglesia donde 

se había fundado. Las capellanías eran fundaciones perpetuas hechas con la obligación de cumplir cierto 

número de misas u otras obras pías en una iglesia o altar determinado, de acuerdo con un conjunto de 

condiciones estipuladas por el instituyente. Los bienes no pasaban a ser propiedad de la iglesia pero 

quedaban asimilados a la misma, es decir, espiritualizados. En las capellanías laicales los bienes no quedaban 

vinculados, pero el carácter religioso de la fundación daba la garantía de perdurabilidad y cumplimiento. 

CATALÁN, “El derecho de patronato y el régimen beneficial de la iglesia española en la edad moderna”, pp. 

164-166.  
991 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 101, leg. 9, ff. 7-13. Testamento de don 

Bernabé Serrano y doña Jerónima Teresa de Cuevas, 1755.  



354 

 

Las obras pías también eran una forma mediante la cual los bienes podían heredarse 

de manera perpetua a la familia. Los donadores establecían que fueran heredados de un 

miembro a otro. No sólo la población española y mestiza usó esa estrategia para mantener 

recursos dentro de una misma familia a la vez que hacían esfuerzos espirituales por la 

salvación. En 1712 el cacique de Jesús Nazareno Jocotitlán (jurisdicción de Ixtlahuaca y 

Metepec), don Nicolás de Villegas, dejó una obra pía sobre un rancho para pagar con los 

réditos el renuevo de cera de varios altares y celebraciones de la iglesia parroquial. El 

patrón de la misma sería su hijo el bachiller don Francisco de Villegas.992 De manera que se 

puede ver cómo los indios retomaron estrategias de herencia hispana. 

En el siguiente cuadro se pueden ver las donaciones de acuerdo a la corporación 

eclesiástica o fin piadoso para el que fueron destinadas.  

 

Cuadro 12. Donaciones a fines piadosos en Toluca, según destinatario 1690-1798 

 

Tipo de 

corporación o 

fin piadoso 

Corporación o fin piadoso  

Número 

de 

donaciones 

Órdenes 

religiosas 

San Juan de Dios 161 

Carmelitas descalzos 96 

Nuestra Señora de la Merced 55 

San Francisco 54 

Conventos de Chalma, San Antonio Abad 

de Sultepec, San Cosme, San Diego, San 

Jerónimo y San Joaquín de la ciudad de 

México; Santa Teresa, Santa Inés, San 

Juan, Tepeyanco, Totimehuacan y 

Zinacantepec 

21 

                                                           
992 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 65, leg. 20, ff. 98v-103. Testamento de don 

Vicente Villegas, 1712. En altar de la virgen de los Remedios, la procesión del viernes santo, la pascua de 

resurrección, alumbrar el Santísimo Sacramento, misas para el Ecce Homo, la oración del huerto y el santo 

ángel. 



355 

 

Nuestra Señora de Belén 2 

Carmelitas descalzos y San Juan de Dios 1 

Indeterminado 1 

Todas las de la villa de Toluca 1 

SUBTOTAL 392 

Cofradías 

Nuestra Señora del Rosario  26 

Santísimo 13 

Veracruz 11 

Foráneas (Malacatepec, ciudad de México 

y Alomoloya) 

10 

Ánimas (naturales) 6 

Ánimas (españoles)  4 

Ánimas (grupo no especificado) 5 

Santísimo (naturales) 2 

Santísimo (españoles) 1 

Otras 27 

SUBTOTAL 105 

Terceras 

órdenes 

San Francisco 74 

Carmelitas descalzos 7 

Sin especificar 1 

SUBTOTAL 82 

Devociones 

Advocaciones marianas  59 

Santos  59 

Relacionadas con Cristo 51 

Ánimas 6 

Santísimo Sacramento 5 

Otras 7 

SUBTOTAL 187 

Corporaciones 
Santa Escuela de Cristo 6 

Beaterio y colegio de niñas 6 



356 

 

SUBTOTAL 12 

Varios 

Santuarios 71 

Capillas (San José, la Veracruz, del 

Rosario. El Calvario, del beaterio y de la 

Santa Escuela) 

26 

Frailes 19 

Redención de los cautivos 27 

Ermitas (Calvario, san Sebastián, Santiago 

y san Diego) 

8 

Iglesias (Lerma, Almoloya, Malacatepec, 

San Mateo Almoloya y San Antonio Abad 

de la ciudad de México) 

8 

Clérigos seculares  6 

Altar 4 

Catedral de la ciudad de México 3 

Otros 11 

SUBTOTAL 174 

El rubro “otros” del tipo varios incluye: algún familiar que cumpliera obra pía, 

donaciones a más de una corporación, bulas, camposanto, dotes de huérfanas laicas, 

donaciones sin datos, para la sagrada mitra, para vecindario y para el hospital de San 

Lázaro.  

AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos y Documentación varia, 

cajas 43 a 117 y 87 sin clasificar a 156 sin clasificar, 1690-1798. 

 

Es evidente que lo que se aprecia en el cuadro es sólo una muestra de los bienes 

transferidos del vecindario a las corporaciones y fines piadosos, tomando en cuenta que 

pudo haber otras no escrituradas o que sí se registraron, pero ante otros escribanos como los 

de la ciudad de México. De nuevo, la vecindad determinó que muchas operaciones 

quedaran registradas en la capital al residir ahí los donadores. Pero sí podemos darnos una 

idea de la distribución de recursos y las obras pías más socorridas entre el vecindario.  



357 

 

 

AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos y Documentación varia, cajas 43 a 

117 y 87 sin clasificar a 156 sin clasificar, 1690-1798. 

 

Como se puede observar, la mayoría de las donaciones las recibieron las órdenes religiosas 

asentadas en la villa. El patronazgo del vecindario se manifestó en la fundación de los 

conventos, pero también en su manutención, de ahí la importancia de mantener adeptos y 

buenas relaciones con los vecinos. Aunque, además de las corporaciones, la gama de fines 

piadosos a los que recurrieron los vecinos fue amplia, como lo muestra el rubro nombrado 

varios. De éste, decidí representar en la gráfica las donaciones destinadas a santuarios y a 

capillas por su importancia en términos numéricos, lo cual muestra el interés por seguir 

contribuyendo a la fundación de establecimientos religiosos; a lo que se suma la 

contribución a la urbanización de la villa de Toluca y de otros poblados como Malacatepec 

y Lerma. Si bien la orden de los carmelitas descalzos fue receptora de más donaciones que 

la de los franciscanos, en cuanto a terceras órdenes esa tendencia se invirtió mostrando que 

el arraigo de la orden seráfica fue mayor entre los vecinos.  



358 

 

De la base de datos elaborada sobre el flujo de recursos, encontramos que la 

corporación a quien más legados se dejaron fue el hospital de San Juan de Dios. En su 

mayoría fueron limosnas que importaron desde 2 reales hasta 5 408 pesos. Entre las 

donaciones ese hospital se distinguió por recibir enseres como colchones, cobijas, camas, 

sábanas, colchas y frazadas. En segundo lugar, la orden de los carmelitas descalzos recibió 

96 donaciones, pero los montos fueron más cuantiosos, desde uno hasta 24 000 pesos.  

 

AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Protocolos y Documentación varia, cajas 43 a 

117 y 87 sin clasificar a 156 sin clasificar, 1690-1798. 

 

Al analizar el flujo de recursos entre feligreses y corporaciones eclesiásticas registrado en 

las escrituras notariales no se puede sino comprobar la falta de donaciones recibidas por la 

orden de Nuestra Señora de la Merced. Las donaciones en favor del hospicio 

comprendieron desde los 12 hasta los 1 200 pesos. Respecto a la orden de San Francisco, es 

necesario aclarar que el síndico administraba los bienes del convento y de la Tercera Orden. 

Si sumamos ambas cantidades de donaciones son 128, lo cual indicaría que fueron la 



359 

 

segunda corporación a la que más se recurrió para cumplir fines piadosos. Esto refleja la 

influencia social que conservaban los franciscanos a pesar de los conflictos protagonizados, 

tanto con indios como con hispanos. La influencia en forma de relaciones sociales y 

donaciones recibidas muestra que la orden franciscana seguía teniendo una posición social 

importante dentro del régimen urbano.   

Los bienhechores podían ser muy específicos sobre la manera en la que se tenían 

que disfrutar los bienes, por consiguiente, dejaban cláusulas exponiendo algunas 

condiciones. En 1797 don José Trigo y Baamonte donó a su nombre y el de su esposa, doña 

Josefa Gregoria de Urendis, la hacienda las Llaves con las siguientes condiciones: que de 

su producto se mantuvieran los religiosos residentes en el convento de la Merced; que no 

podía ser enajenada por ellos o por la comunidad y que podía ser gravada sólo en 1 000 

pesos para cumplir con los comunicados secretos dados a fray Bernabé de Magro 

(comendador) y en otros 1 000 pesos para solventar los gastos del juicio que tenía 

interpuesto doña María Gertrudis Reyes; y que se pagaran los réditos de los 3 500 pesos 

gravados a favor del convento de la Merced de Celaya y los de los 1 200 pesos a favor de 

las fiestas de san José y Nuestra Señora de los Dolores. En caso de infringir alguna de las 

condiciones, la propiedad pasaría al convento de San Juan de Dios para la manutención de 

los enfermos y si éste no cumpliera, a la Tercera Orden de San Francisco para misas 

rezadas y las limosnas de pobres vergonzantes que fueran doncellas y viudas. Sin embargo, 

entretanto vivía Trigo el convento debía: darle lo suficiente para sus alimentos, decir una 

misa cantada con vigilia con asistencia de la comunidad del 16 al 20 de noviembre cada año 

a favor de él y su esposa y cinco misas más ese mismo mes.993 Las condiciones permitían el 

resguardo de los bienes para un fin piadoso, pero también podían ser un determinante para 

que fueran o no aceptados por alguna corporación.  

 Ya se ha mencionado el impulso a los cultos a María y a Cristo por parte de la 

Corona y el clero, es decir fue una tendencia en el reino de Nueva España. El análisis del 

flujo de caudales entre la feligresía del valle de Toluca y las corporaciones permite 

completar el cuadro devocional que tenía como figuras principales a la sagrada familia. 

Jesús, María y José fueron los protectores de la villa; tanto las corporaciones eclesiásticas 

                                                           
993  AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 153 s/c, leg. 1, ff. 41-44. Cesión de 

hacienda de don José Trigo Baamonte al convento de la Merced, 1797.  



360 

 

como las de seglares y la piedad individual de los vecinos se encomendaron a ellos. En 

1729 el franciscano fray José Cillero celebró el día de la Concepción la culminación de la 

obra de la sacristía con tres altares en la iglesia de San Francisco dedicados a Jesús, María y 

José, la “Trinidad florida”. Una obra alusiva a ese logro se publicó con el título de Mano 

religiosa de fray José Cillero, haciendo patente que había sido su genio y disposición lo 

que permitió que la obra se concretara. En ella, fray Antonio Díaz presentaba a Cillero 

como el benefactor por el cual se manifestaba la obra del primer arquitecto, Dios.994  

 La religiosidad plasmada en las donaciones permite ver que pese al impulso de los 

cultos marianos y de los relacionados con Cristo, entre las personas persistía un apego a los 

santos. Como se observa en la gráfica 3, la proporción de donaciones dejadas a esos tres 

tipos de advocaciones fueron parecidas. Esto muestra el arraigo de los santos como parte de 

la religiosidad personal y cómo a pesar de que las autoridades trataron de reducir las 

manifestaciones de culto a ellos, las personas los mantenían como intercesores eficaces y 

procuraban que el culto perdurara como parte de las actividades de la parroquia.  

 Es pertinente decir que las devociones particulares o individuales no sólo formaban 

parte de la religiosidad privada exclusivamente, haciéndose presentes en los altares de los 

hogares o las plegarias y rezos hogareños. También se manifestaban en el ámbito público, 

aunque siempre y cuando contaran con la aprobación de las autoridades eclesiásticas. En 

1794, el arzobispo Alonso Núñez de Haro autorizó a doña Francisca de Ibarra a celebrar 

una procesión la tarde del rosario, la víspera y el día de la fiesta, en honor de la Inmaculada 

Concepción desde su casa hasta la iglesia del convento de San Francisco por la “singular 

devoción que le profesaba”.995 Mediante el patronato, las corporaciones eclesiásticas se 

convirtieron en guardianas también del culto privado. Por ejemplo, doña Eugenia de 

Angulo dejó en 1783 100 pesos para que se impusieran a favor de una misa anual del Cristo 

redentor, imagen que tenía en su casa. Como patrona de la obra nombró a la orden de 

Nuestra Señora de la Merced.996 

                                                           
994 BFUAP, Fray Antonio Diaz del Castillo, Mano religiosa del M. R. P. fray José Cillero a la Santísima Trinidad 

de la tierra, México, Imprenta de los herederos de la viuda de Miguel de Rivera Calderón, 1730. 
995 APST, Sección disciplinar, Cofradías/comunicaciones, caja 258, vol. s/n, Comunicaciones, 1622-1858, f. 1. 

Licencia para procesión de la Inmaculada Concepción, 1794.  
996 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 115 s/c, leg. 4, ff. 76-83. Testamento de 

doña Eugenia de Angulo, 1783.  



361 

 

La mujer novohispana tenía dos opciones de vida: el matrimonio o la vida religiosa 

en el convento. En cualquiera de los dos casos era indispensable contar con una dote. De 

esta manera, las obras pías destinadas al pago de dotes de huérfanas se convirtieron en una 

obra de caridad significativa. Hubo varias obras pías destinadas a ese fin, instituidas tanto 

por particulares como por la orden carmelita.997 En 1724 el bachiller don Juan Barón de 

Lara instituyó una obra pía con 12 000 pesos. Las intenciones eran una misa cantada en el 

altar de San Miguel y la celebración del tránsito de la virgen. Para esta última se debía 

escoger a cuatro huérfanas españolas pobres a quienes se beneficiaría con una dote de 250 

pesos para que se casaran con españoles, pero en caso de que se casaran con personas de 

color quebrado no se les daría nada y si no se casaban o profesaban, sólo se les darían 25 

pesos para su entierro y los 225 pesos restantes se emplearían en misas a favor de las 

Ánimas del Purgatorio. La orden de los carmelitas descalzos sería la encargada de hacer 

cumplir la obra pía durante 40 años a partir de 1726, después los réditos se destinarían a 

misas.998 Esta obra pía ejemplifica una estrategia común de los españoles, utilizar las dotes 

de huérfanas para propiciar la conservación de grupo al disponer que las españolas 

beneficiadas se casaran con españoles. Así sucedió, además de que permitió que varias 

doncellas de la villa pudieran profesar en conventos de la ciudad de México como el de 

Santa Catalina de Siena y el de Nuestra Señora de Balvanera.999 Dicha estrategia 

matrimonial contribuía a la hispanización debido al interés en la conservación de un grupo, 

pero también por la motivación que daba a las posibles beneficiadas de reivindicarse como 

españolas. Otro ejemplo de esa estrategia es la obra pía instituida por fray José de la Madre 

                                                           
997 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 114, leg. 27, ff. 71v-76. Testamento de doña 

María Gertrudis Velázquez, 1757. Menciona que fue beneficiaria del sorteo de huérfanas que antiguamente 

se realizaba en el convento carmelita. 
998 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 76, leg. 10, ff. 238-240 y 244-247. 

Institución de obra pía por don Juan Barón de Lara, 1724. 
999 CEHM, Fondo CCCLIII. 463, Archivo Histórico de la Provincia de San Alberto de los Carmelitas Descalzos, 

rollo 5. Nombramiento de huérfanas, 1710-1758. Otra obra pía de huérfanas fue la instituida por doña 

Jerónima de Cepeda a cargo del presbítero don Juan de Cepeda con un monto de 600 pesos. En 1720 se 

eligió como beneficiaria a María Josefa Garnica y Vargas española de la ciudad de México. AGNEM, Sección 

histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 81, leg. 9, ff. 2-4. Nombramiento de huérfana, 1720. 



362 

 

de Dios en 1729 con 24 000 pesos a favor de cuatro huérfanas españolas y en caso de que 

no lo fueran, debían casarse con españoles.1000 

 Las especificaciones sobre las donaciones hacen patente la estrecha relación entre 

los feligreses y las corporaciones, ya que los primeros estaban al tanto de los proyectos de 

las segundas. De esta manera se convirtieron en colaboradores activos y llegaron incluso a 

tener injerencia sobre las mejoras de los conventos. En 1760, don Domingo del Real y 

Montero, alférez y comerciante, y su esposa doña María Teresa de Aramburú, donaron dos 

casas para que con el fruto de su arrendamiento se pagara la enfermería de mujeres pobres 

que se pretendía hacer en el hospital de San Juan de Dios. Se pusieron las siguientes 

condiciones: que se edificara en dos años, pagar el censo a favor del marqués del Valle con 

que estaban gravadas y la manutención de seis camas; en caso de infringir las cláusulas, los 

bienes pasarían a favor de la fundación de la casa de recogimiento de mujeres del hábito del 

Carmen o a la redención de los cautivos.1001 En casos como éste en que se especificaba más 

de una opción como receptora de caudales para obras pías, se aprecia la importancia de la 

formalidad  de las corporaciones para su funcionamiento. Al no contar con la licencia de 

fundación, era menos probable que fueran receptoras de donaciones. Las personas eran 

conscientes de la fugacidad que podían tener algunas corporaciones, de ahí que 

mencionaran a varios posibles patronos.  

Las corporaciones podían extinguirse o decaer, en cambio las obras piadosas 

individuales tenían la posibilidad de aprovechar el régimen corporativo para subsistir. 

Incluso, las personas tenían conocimiento de los procesos que afectaban a otras partes de la 

Monarquía. En 1780 don Baltazar de Murga dejó 1 000 pesos a la Santa Escuela de Cristo 

para que con los réditos se pagara la novena de san Francisco, en caso de que “llegase a 

faltar dicho convento [San Francisco] por nombramiento de curas seculares […] (aunque 

impensado)” dicha obra pía pasaría a la Tercera Orden del Carmen para que se distribuyera 

a su voluntad.1002 Ana María Tévez dejó 200 pesos para obra pía de misas en favor de san 

                                                           
1000 AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, Documentación varia, caja 84, leg. 3, 2 ff. Obra pía para 

dotar a huérfanas, 1729.  
1001 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 116, leg. 5, ff. 55v-59. Escritura de 

donación de don Domingo del Real y Montero, 1760.  
1002 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 115 s/c, leg. 1, ff. 57v-61. Imposición a 

favor de la Santa Escuela, 1780. 



363 

 

José y san Antonio. Sus albaceas, don Domingo Solante y don Francisco Villuendas, 

estipularon que si había novedad en el curato y los franciscanos se retirasen de la villa, los 

recursos fueran administrados por la orden de San Juan de Dios con el mismo fin.1003 Doña 

Mariana Josefa Rosel dejó 500 pesos a la Tercera Orden de San Francisco para novena y 

misas a favor de la virgen de los Dolores y el culto del Santísimo Sacramento. En caso de 

que el curato pasara a la mitra se darían al convento del Carmen.1004 La secularización de 

parroquias era vista como un fantasma siempre latente en las doctrinas conservadas.  

 Aunque en pocas ocasiones, también encontramos cláusulas que especifican qué 

hacer en caso de que la corporación nombrada como patrona no cumpliera con la obra pía. 

Por ejemplo, en 1734, don Antonio de Norsagaray dispuso 600 pesos de censo redimible 

para que con sus réditos se dijeran nueve misas a favor de la virgen de los Dolores. En caso 

de que la orden de San Juan de Dios no cumpliera con ellas, podría “quien fuere parte 

legítima” quitar el novenario al convento y ponerlo en otra parte que le pareciere.1005 

 En cuanto al aspecto material, las donaciones y fundaciones piadosas permitían a los 

feligreses participar en el ornamento de las iglesias y la promoción de ciertas devociones. 

En 1697 doña Nicolasa Martínez dispuso en su testamento la donación de una imagen de 

bulto de Nuestra Señora de la Asunción para que fuera colocada sobre el sagrario del altar 

mayor de la iglesia parroquial de Toluca -donde estaba una de san Miguel- y una de san 

Cristóbal para el remate del altar. Incluso pidió que sus albaceas solventaran los gastos de 

la fiesta de la Asunción durante la cual que debían llevar la imagen y que se celebrara con 

misa, sermón y procesión.1006 

 Las corporaciones eclesiásticas y de seglares fueron las intermediarias entre los 

deseos de los vecinos y su concreción, ya fuera siendo las administradoras de algunas obras 

                                                           
1003 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 115 s/c, leg. 2, ff. 27-30. Reconocimiento 

de don Manuel de Villar a favor de la Tercera Orden de San Francisco, 1781. De la misma manera, sobre 

otros 500 pesos que dejó Tévez a cargo de la misma Tercera Orden se estipuló que en caso de que se 

extinguiera fueran destinados al convento de san Cosme.   
1004 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 115 s/c, leg. 2, ff. 50v-51. Reconocimiento 

de don José Antonio Ortiz a favor de la Tercera Orden de San Francisco, 1781.  
1005 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 69, leg. 1, ff. 45-49. Escritura de donación 

otorgada por don Antonio de Norsagaray, 1734. El mismo convento señaló lo que pasaría en caso de no 

cumplir con la obra.  
1006 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 49, leg. 12, ff. 120-132. Testamento de 

Nicolasa Martínez, 1697.  



364 

 

pías o las albaceas encargadas de cumplir los testamentos.1007 Ese papel de intermediarios y 

gestores de los bienes materiales y espirituales les dio algún margen de maniobra para 

imponer ciertas condiciones al aceptar una donación. Hubo ocasiones en las que se 

rechazaban, en otras buscaron el cumplimiento de la voluntad de los bienhechores y 

tuvieron la oportunidad de decidir el destino de los recursos sobrantes. La causa del rechazo 

podía ser que la corporación considerara que la obra pía era gravosa, así sucedió con los 3 

000 pesos de una capellanía dejada por doña María Segura Monroy a la Tercera Orden de 

San Francisco de Toluca. Los seráficos pidieron a la mitra que se moderaran las cincuenta 

misas que se tenían que decir en la capilla del Señor de la Caña de la ciudad de Lerma.1008 

De esta manera, aun después de fallecidos, su religiosidad seguía siendo moldeada por el 

clero.1009 Algunas veces, el rechazo dependió del tipo de bienes que se donaban. En 1709 

doña María de Urbina declaró en su testamento que su madre doña Isabel de Valencia dejó 

un mulato llamado Miguel de la Barda a la Tercera Orden de San Francisco de la ciudad de 

Toluca. Esta corporación rechazó la donación en un primer momento, pero después solicitó 

                                                           
1007 Ejemplo: en 1734 Manuel de Navarrete nombró como albacea a Nuestra Señora de la Merced junto con 

Pedro de Lara. En consecuencia, el testador propició que un conocido se relacionara con la orden en la 

concreción de su última voluntad. Además del cumplimiento de su testamento, ambas partes también 

serían las encargadas de tomar cuentas a Manuel González, albacea de su padre. AGNEM, Sección histórica, 

Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 69, leg. 1, ff. 40-41. Testamento de Manuel de Navarrete, 1734. 
1008 APST, Sección disciplinar, Comunicaciones, 1632-1891, caja 259, vol. s/n, Autoridades civiles, reales 

cédulas…, 1673-1843. Carta de José de Sotomayor a don Bernardo López, 1781. 
1009 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 98 s/c, leg. 1, asunto 2, ff. 63v-65. Escritura 

de imposición de principal para obra pía, 1768, y ff. 124v-127. Reconocimiento de gravamen en favor de la 

Tercera Orden de San Francisco, 1768. Doña Ana María Estévez del Castillo dejó 500 pesos para que se 

invirtieran y con los réditos se pagaran misas a san Antonio y san José y dejó a la Tercera Orden de San 

Francisco como patrona de la obra pía. La Tercera Orden la aceptó con condición de que se admitiera la 

siguiente distribución de los réditos: cuatro pesos en cuatro misas rezadas anualmente, 2 pesos para la 

música de la novena de san José, 4 pesos para beneficio de la Tercera Orden y 15 pesos de limosna para la 

Santa Escuela de Cristo. En 1747 tanto el convento del Carmen como el de la Merced rechazaron la donación 

de don Manuel Díaz de Vargas de los 10 pesos de réditos del principal de 200 pesos en que estaba gravada 

su casa para cumplir con 10 misas rezadas a favor del alma de su primera esposa, Agustina de Zepeda, y la 

de los demás sacerdotes. El juez de testamentos, capellanías y obras pías mandó que el dinero fuera 

entregado al juez eclesiástico para que dijese él las misas en el convento “del común”. AGNEM, Sección 

histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 97, leg. 1, ff. 33-35. Testamento de don Manuel Díaz de Vargas, 

1747.  



365 

 

al mulato para que cuidara la capilla. Por dedicarse a esa “santa obra” Urbina dispuso 

también que se le diera la libertad al esclavo.1010 

La función de patronazgo fue compartida en ocasiones por las corporaciones 

fomentando, de esta manera, la colaboración. Por ejemplo, el donador don Domingo del 

Real y doña María Teresa de Arámburu instituyeron como patronos de su donación a favor 

del hospital de San Juan, al juez eclesiástico, al cura de la parroquia y al padre prior 

carmelita.1011 Tres religiosos, pertenecientes a corporaciones distintas a la beneficiada, 

serían los encargados del cumplimiento de la obra pía. Los patronazgos compartidos eran 

un mecanismo mediante el cual las corporaciones eclesiásticas reforzaban sus lazos y 

establecían negociaciones en favor del logro de la última voluntad de los testadores.   

Las corporaciones no sólo fueron intermediarias para cuestiones como cumplir a 

disposiciones religiosas, sino también de asuntos temporales al actuar como autoridades en 

la regulación de contratos y acuerdos como la entrega de herencias.1012 Las órdenes 

religiosas eran autoridades locales que se inmiscuían en la vida de los parroquianos y a las 

que las personas les confiaban sus últimas voluntades.  

 Otro medio por el cual las corporaciones eran receptoras de recursos y que no se 

refleja en el cuadro y gráficas presentadas era el quebrantamiento de algún juramento. 

Algunas personas instituían ante escribano un juramento para no jugar juegos de azar o 

servir como fiadores en alguna transacción. Si rompían la promesa se comprometían a 

donar cierta cantidad de dinero o a pagar misas a favor de un fin piadoso. El infringir la 

promesa era una falta que trataban de resarcir colaborando en alguna obra piadosa que les 

valiera la misericordia1013 y permitiera reparar el honor. Para que las promesas fueran 

                                                           
1010 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 59, leg. 15, ff. 4-9. Testamento de María de 

Urbina, 1709.  
1011 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 116, leg. 5, ff. 55v-59. Escritura de 

donación de don Domingo del Real y Montero, 1760.  
1012 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 116, leg. 5, ff. 63v-64. Reconocimiento de 

obligación de doña María Teresa Jiménez, 1760. Dispuso la entrega de 115 pesos a los carmelitas descalzos, 

100 pesos para pagar a don Agustín de Montenegro por una herencia compartida y 15 del costo del pago.  
1013 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 52, leg. 2, ff. 86 y 87. Promesa de don 

Francisco López del Castillo, 1708 y caja 87 s/c, leg. 4, ff. 42v-43. Promesa de don Anastasio de la Cruz 

Manjarrez, 1764 y caja 73, leg. 12, ff. 27v-28. Juramento de Juan de Alzua para no fiar, 1718. López prometió 

no jugar juegos de naipes si no más que por entretenimiento y no apostar más de un peso, de lo contrario 

daría una limosna de 200 pesos a la archicofradía del Santísimo Sacramento y 25 pesos a quien denunciara la 



366 

 

cumplidas, en algunas ocasiones se estipularon contribuciones destinadas para quienes 

denunciaran. Por ejemplo, en 1774, don Manuel Mercado estipuló que pagaría una multa de 

500 pesos en caso de jugar naipes y que sería para el hospital de San Juan; se separarían 25 

pesos para dárselos a la persona que denunciara ante cualquier jurisdicción de su 

majestad.1014 Hay constancia de que las multas impuestas en los juramentos se pagaban, es 

decir, los fines piadosos eran una manera como las personas pretendían resarcir parte de su 

falta moral. Por ejemplo, el presbítero don Antonio de León rompió el juramento de no 

jugar naipes, por lo que su madre doña María de Cárdenas tuvo que dar 200 pesos a la 

cofradía de las Ánimas Benditas del Purgatorio para mandar decir con los réditos, 20 misas 

a favor de las ánimas. Quien denunció la falta fue el mayordomo de la cofradía, don Luis 

Barón de Lara. León pagó la multa, pero volvió a su “divertimento” por lo que su madre 

intervino para pagar la multa y “descargar la consciencia” de su hijo.1015 En los juramentos 

se refleja muy bien cómo muchas de estas donaciones eran meras promesas que requerían 

de un compromiso comunitario para concretar el fin piadoso.  

 La naturaleza piadosa de las corporaciones eclesiásticas las hizo receptoras de 

varios recursos para redimir alguna culpa como se mencionó con la ruptura de los 

juramentos; otra razón fue por no cumplir con alguna manda u obligación. En 1785, don 

Francisco de Ibarra donó una casa al convento de la Merced, con ella pensaba resarcir 250 

pesos que su padre don Luis de Ibarra debía a don Jerónimo de la Vega y que había 

dispuesto se pagaran en su testamento. Como no lo encontraba y no se sabía nada de él, 

determinó donar la casa imponiendo censo sobre ella para que con las ganancias la orden 

mercedaria dijera tres misas por el alma de don Jerónimo si es que hubiera muerto. En caso 

                                                                                                                                                                                 
falta. De la Cruz prometió no ser fiador de ninguna persona con excepción de sus hijos y hermana, en caso 

de no cumplir mandaría decir 500 misas, pagadas a pitanza ordinaria, en el convento de San Juan además de 

200 pesos. Juan de Alzua prometió no ser fiador de nadie (excepto de la “vecindad de la ciudad”) y en caso 

de no cumplir daría 2 000 pesos al convento del Carmen. 
1014 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 105, leg. 18, ff. 55-56. Escritura 

de don Manuel Mercado a favor del hospital de San Juan, 1774. Mercado residía en Lerma, prometió evitar 

los juegos de naipes, especialmente de albures, por ser perjudiciales a su caudal y honor. 
1015 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 72, leg. 25, ff. 330-335. Reconocimiento de 

censo a favor de la cofradía de las ánimas, 1717.  



367 

 

de que apareciera o sus herederos reclamaran la deuda el convento debía pagar la cantidad 

en reales o devolver la casa.1016 

Las cantidades donadas a las corporaciones eclesiásticas de Toluca fueron desde un 

real hasta 40 000 pesos. No obstante, se debe aclarar que algunas veces la cantidad 

estipulada se refiere a una transferencia directa, otras a la cantidad que se debía invertir y 

otras a los réditos de la inversión. No se pueden estimar con precisión los totales donados a 

cada orden debido a la naturaleza de las fuentes: hubo personas que escrituraron más de un 

testamento1017 y otras que revocaron donaciones. Si bien en Toluca había pocas 

corporaciones eclesiásticas en comparación con el de otras grandes urbes de Nueva España, 

era un centro poblacional al que acudían no sólo los vecinos de la villa sino los del valle 

por la devoción o la inmediatez.1018  

Otros bienes legados fueron las imágenes religiosas. Varios testadores dejaron a las 

órdenes religiosas imágenes de bulto para colocarlas en sus respectivas iglesias. En 

consecuencia, una devoción que podía parecer restringida al ámbito privado podía ser 

extendida al público al compartir sus gracias. Pero éstas no sólo eran objetos de culto, 

también representaban el prestigio y poder social de las personas.1019 En consecuencia, al 

ser donadas transmitían un legado social a las corporaciones receptoras.  

 

6.3.2.2. Imposición de caudales: relaciones económicas y compromiso 

piadoso 

 

La función de las corporaciones eclesiásticas y de los patronos seglares como receptores e 

intermediarios también beneficiaba a los vecinos ávidos de créditos porque permitían 

encauzar recursos en cantidades mayores, es decir, las corporaciones otorgaban a crédito 

                                                           
1016 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 119 s/c, leg. 4, asunto 2, ff. 248-

251. Donación de casa de don Francisco Ibarra, 1785.  
1017 En los casos de varios testamentos se incluyeron las donaciones estipuladas en ambos. Aunque el que 

tenía efectos jurídicos era el último, todos representan el apego de los testadores a las corporaciones.  
1018 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 105, leg. 18, ff. 55-56. Escritura 

de don Manuel Mercado a favor del hospital de San Juan, 1774. Estipuló que si rompía la promesa de jugar 

naipes daría 500 pesos al hospital de San Juan de Dios o al más inmediato.  
1019 GONZÁLEZ REYES Y PERALTA, “La religiosidad novohispana en la villa de Toluca durante el siglo XVII, vista 

a través de los testamentos”, p. 82.  



368 

 

los recursos de varias obras pías a una sola persona, de esta manera, no sólo pesaba sobre el 

censatario la responsabilidad de la entrega de los réditos, sino perpetuar los fines 

piadosos.1020 

 El papel de intermediarios también implicaba establecer los procesos judiciales 

necesarios que garantizaran el pago de los réditos y, por consiguiente, el cumplimiento de 

las obras pías ya fuera en contra de los censatarios que hubieran recibido el dinero en 

crédito o de los familiares o deudos que reclamaran la herencia.1021 Entre las causas para 

entablar un proceso judicial estaban el dejar de pagar réditos y el deterioro de los bienes 

sobre los que se hallaban fincados los créditos.1022 El deterioro de los bienes con la 

consecuente pérdida de valor fueron impedimentos para el cumplimiento de las obras pías. 

Que eso no sucediera dependía mucho de la voluntad y las condiciones económicas de 

quienes ocupaban o poseían las propiedades.  

La información recabada sobre varios de los caudales impuestos proviene de 

escrituras de reconocimiento, de manera que una misma cantidad pudo haber sido 

reconocida por varias personas. Por tanto, no se puede saber con exactitud el monto 

invertido por alguna corporación; lo que sí se puede saber es el rango amplio de 

censualistas que hubo y la naturaleza de los bienes sobre los cuales se imponían caudales. 

El principal bien que respaldaba los recursos impuestos a réditos para obras pías o los 

préstamos otorgados por las corporaciones religiosas, eran propiedades urbanas y rurales. 

                                                           
1020 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 133 s/c, leg. 4, ff. 264-265. Reconocimiento 

a favor de la Tercera Orden de San Francisco, 1789. Doña Rosa Petra de Guadarrama recibió 1 000 pesos de 

la Tercera Orden de San Francisco: 100 pesos eran de obra pía de la celebración de la Preciosa Sangre de 

Cristo de la capilla del Calvario, 500 pesos de obra pía fundada por don Nicolás Sánchez Riscos y 400 de la 

capellanía de misas de don Pedro Méndez.   
1021 Como ejemplo de alguna acción judicial se puede mencionar el proceso ante el Juzgado de Testamentos, 

Capellanías y Obras Pías entre Manuel Jiménez de Nova, apoderado de la Tercera Orden del Carmen, y Ángel 

Estévez para que este último pagara 266 pesos 5 y medio reales. Estévez alegaba que ya había pagado dicha 

cantidad, correspondiente a una capellanía, y que tenía recibo. AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, 

Documentación varia, caja 120 s/c, leg. 5, asunto 8, ff. 140-145. Manuel Jiménez de Nova contra Ángel 

Estévez, 1784.  
1022 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 132, leg. 1, asunto 12, ff. 349-

357. Fray Pedro Sánchez por el convento de San Juan contra María Dolores Mondragón, 1789-1794. El prior 

pedía el pago de los réditos o que se hiciera ejecución en contra de los bienes de Mondragón porque la finca 

estaba deteriorada. Se llegó al acuerdo del pago extrajudicial y don José Mondragón reconoció la deuda en 

1793 a cambio de que le devolvieran la casa. 



369 

 

Las casas fueron en su mayoría los bienes dados en hipoteca o impuestos a censo. Sin 

embargo, las haciendas y los ranchos también fueron propiedades utilizadas en las 

transacciones.1023 La falta de pago hacía que las corporaciones eclesiásticas adquirieran ese 

tipo de bienes. 

 En algunos casos se puede distinguir un traspaso rápido de la propiedad mediante la 

venta y, con ello, la renovación del reconocimiento. Por ejemplo, el 6 de junio de 1757, don 

Juan Farfán de los Godos vendió una casa a don Francisco Moreno Sánchez con tres 

gravámenes de 500 pesos cada uno a favor de la Tercera Orden de San Francisco, la 

archicofradía del Santísimo Sacramento y el convento de la Concepción de los Carmelitas. 

Sólo diez días después la casa se vendió a doña Jerónima Teresa de Cuevas con la 

condición de reconocer los mismos tres censos.1024 Esa circulación de bienes también 

implica una forma de administración.  

 La capacidad de crédito de las corporaciones dependía de las condiciones 

económicas de la parroquia. Como ya se mencionó, las contribuciones que recibían eran 

escuetas, muchas limosnas eran de unos cuantos pesos. En consecuencia, los montos de los 

préstamos en depósito irregular también lo fueron; fluctuaron en un rango entre los 75 y los 

4 000 pesos. En cuanto a los censos, los montos reconocidos fluctuaron entre los 50 y los 

46 100 pesos. Varios de los recursos donados a obras pías fueron otorgados en depósito 

irregular o en censo, varias de las escrituras así lo indican. Cuando los vecinos de la villa de 

Toluca requerían de alguna cantidad más grande recurrían a las corporaciones de la ciudad 

de México. De nuevo, la cercanía a la capital propiciaba la disponibilidad de un mercado 

crediticio al que podían acceder los grandes propietarios como don Bernabé Serrano, quien 

en 1735 recibió 20 000 pesos de la archicofradía del Santísimo Sacramento de la ciudad de 

                                                           
1023 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 104 s/c, leg. 5, asunto 8, ff. 104-

130. Autos de visita a los pueblos, haciendas y ranchos de la jurisdicción de Toluca, 1773. En un informe 

hecho por el capitán Francisco Antonio de la Vega Celis se señalaba que había 28 haciendas y 16 ranchos en 

Toluca.  
1024 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Protocolos, caja 114, leg. 27, ff.134v-138 y 143-145. 

Escrituras de venta de casa, 1756. 



370 

 

México en depósito irregular mediante hipoteca de las haciendas de San Nicolás, de San 

Diego, de San José y de San Juan Tejalpa.1025     

 La inversión de los caudales permitía la permanencia de las obras pías, aunque la 

falta de pago de los réditos retrasaba o impedía su cumplimiento. La continuidad quedaba 

entonces en manos de las corporaciones eclesiásticas que podían celebrar las misas, 

procesiones o fiestas pactadas sin cobro de derechos algunos. Podría pensarse que el fin 

piadoso podía alentar a los deudores a pagar, en vista de una mentalidad compartida con los 

donadores. El sentido de pertenencia comunitaria se reforzaba cuando se establecían este 

tipo de relaciones entre donadores, patronos de obras pías y deudores. La piedad sustentada 

en una masa de recursos materiales unía a los vecinos con un fin devocional, aunque los 

lazos establecidos también daban respuesta a necesidades terrenales en el caso de quienes 

los recibían a renta o préstamos: el pago de deudas, la mejora de los negocios, habilitación 

de haciendas, etc. 

 De los 543 registros de reconocimientos de censos o depósitos irregulares en favor 

de corporaciones eclesiásticas u obras piadosas, en el siguiente cuadro podemos apreciar la 

distribución.  

 

Cuadro 13. Censos y depósitos reconocidos a favor de corporaciones y fines piadosos 

en Toluca, 1690-1798 

 

Corporación o fin 

piadoso 

Número de 

reconocimientos 

Cofradías 179 

Convento  179 

Terceras órdenes 120 

Hospital de San Juan 23 

Devoción 12 

                                                           
1025 AGNEM, Sección histórica, Notaría 1, Toluca, Documentación varia, caja 88 s/c, leg. 2, asunto 4. 

Diligencias para que la viuda de don Bernabé Serrano pague a la archicofradía del Santísimo Sacramento de 

la iglesia metropolitana.  



371 

 

Escuela de Cristo 11 

Santuario de Tecaxic  7 

Obra pía 5 

Capillas de la Veracruz 

y el Calvario 

4 

Convento de la 

Asunción y cofradía de 

Ánimas 

2 

Fraile 1 

TOTAL 543 

AGNEM, Sección histórica, Notaría No. 1, Toluca, 

Protocolos y Documentación varia, cajas 43 a 117 y 

87 sin clasificar a 156 sin clasificar, 1690-1798. 

 

Como se observa, el mercado eclesiástico crediticio estaba acaparado por las cofradías y las 

órdenes religiosas. Entre éstas últimas, la que tuvo más reconocimientos a su favor fue la de 

los carmelitas descalzos con 137; las demás tuvieron cifras muy por debajo de ésta: los 

franciscanos, 28; los mercedarios, 12 y los juaninos, 2. Panorama que confirma el dominio 

de la orden del Carmen descalzo en la economía local. Gracias a que fueron receptores de 

bienes también tuvieron la oportunidad de ofrecer recursos en depósitos y censos.  

 El número de cantidades reconocidas a obras pías fue sólo de cinco, sin embargo, 

fue mucho mayor porque como ya se indicó, las corporaciones fungieron como 

intermediarias que canalizaron los recursos de las obras pías para cederlos a otras personas. 

Los cinco reconocimientos indican que se reconocía directamente que los fondos recibidos 

eran de una obra pía instituida por alguien más.  

 Los depósitos irregulares eran otorgados a plazos que iban desde uno a nueve años, 

lo cual indica que los plazos eran cortos, aunque también era común que se renovaran. Las 

corporaciones tendían a otorgar recursos en periodos cortos, pero a un mismo censatario. 

Mediante ese flujo de recursos se alimentaba también a la misma élite que era benefactora; 

relación circular de la que ya han hablado varios estudios, posiblemente es la más 

estudiada, por lo que en este trabajo se ha tratado de poner atención primero en la recepción 



372 

 

de los bienes mediante donaciones. Éstas eran las que daban su fuerza económica a las 

corporaciones.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



373 

 

CONCLUSIONES 

 

El régimen eclesiástico aquí estudiado fue una manera de ejercer el gobierno, de reproducir 

y conservar el orden social en los reinos de la Monarquía hispánica. Permitió que hubiera 

presencia de autoridades en varias parroquias, colaboró en la conservación del sistema 

jerárquico y canalizó las necesidades materiales y espirituales de los súbditos. Al 

conformarse un régimen corporativo por medio de la yuxtaposición y articulación de 

jurisdicciones en el siglo XVIII, los habitantes de la villa de Toluca reforzaron sus vínculos 

con el clero, afirmaron su cristiandad y con ello su sentido de civilidad. De manera que la 

integración de los feligreses al régimen eclesiástico por la vía de entidades y mecanismos 

diversificados -terceras órdenes, cofradías, nuevas devociones y ceremonias o “funciones” 

religiosas- también acrecentó su apego a la tierra. En consecuencia, cobró fuerza su 

intención de que se concediera a Toluca el título de ciudad mediante una gracia del rey de 

manera formal y permanente. Como se ha mostrado con el análisis del caso seleccionado, 

ese engranaje funcionaba mediante acuerdos y desacuerdos, negociaciones y conflictos 

gracias a los pactos personales, corporativos y a los acuerdos establecidos ante los distintos 

tribunales de justicia. Las distintas corporaciones y actores disputaban sus privilegios y 

trataban de ganar otros congraciándose con servicios ante el rey. Al mismo tiempo 

colaboraban a mantener el dominio de la Monarquía porque se apegaban a sus instituciones 

para legitimar sus acciones.  

A partir de los conceptos de fundación, justicia, orden social y donaciones se pudo 

analizar la conformación de un régimen eclesiástico. Cada uno de ellos permitió adentrase 

en el entramado de relaciones que se establecían. Uno de los planteamientos hechos al 

inicio de esta investigación fue la necesidad de estudiar la conformación de un régimen a la 

luz del análisis de las interacciones entre las corporaciones, entre éstas y las autoridades y 

entre éstas y la feligresía. Los resultados muestran toda una gama compleja de relaciones 

motivadas por fines espirituales pero sustentadas en intereses terrenos. El afán aglutinador 

permitió ver no solo cómo concluían en la urbe distintas corporaciones sino también 

distintos actores. Si, como se mencionó, la historiografía de la villa y del valle de Toluca se 

ha enfocado en abordar a la población hispana y la india de forma separada, el régimen 



374 

 

eclesiástico ha permitido mostrar cómo las dos confluyeron con objetivos comunes y cómo 

integraron un espacio público material que reflejaba a la vez uno simbólico. 

Fueron varios los factores que contribuyeron a conformar la identidad de los 

pobladores como vecinos de la villa de Toluca y, por ende, como integrantes de la 

Monarquía. Entre esos factores se deben mencionar la hispanización como un proceso de 

integración cultural en el que intervenían un capital simbólico integrado por numerosas 

devociones y ceremonias encaminadas a brindarles culto; intervenían asimismo las 

relaciones de patronazgo y el apego a las corporaciones eclesiásticas locales. Todos ellos 

son factores que encontramos en todos los reinos hispánicos, aunque el análisis del ámbito 

local nos permite ver cómo funcionaban. Si bien varios de esos elementos eran 

determinados desde las autoridades reales y eclesiásticas, fue en el ámbito parroquial donde 

se adaptaron o resignificaron.  

Así como se puede hablar de marcadores culturales que daban identidad a ciertos 

grupos, hay que decir que dentro del ámbito político también hubo ciertos marcadores. Para 

los habitantes de la villa de Toluca éstos fueron primero la autoridad real, que los hacía 

reconocerse como vasallos del rey. Estaba en segundo lugar, la autoridad marquesana, eran 

vasallos del marqués del Valle de Oaxaca; en tercer lugar, pertenecían a la doctrina-

parroquia que los identificaba como feligreses miembros de la república cristiana. 

Dentro de cada reino se puede distinguir un grupo que predominaba en el control de 

las corporaciones. En Toluca, las acciones de ese grupo fueron vitales dada la ausencia de 

un cabildo. Fue el grupo de labradores y comerciantes el que actuó como mediador entre el 

vecindario y las autoridades del Marquesado y la Corona. Se encargó de gestionar una serie 

de privilegios, así como de obras piadosas, desempeñando de esa manera un papel como 

agentes de gobierno y gestores de beneficios espirituales. 

La pequeña oligarquía de propietarios de haciendas y ganaderos de Toluca se formó 

a mediados del siglo XVII y se consolidó en la segunda mitad de esa centuria. 

Probablemente dicho proceso explica su tardía participación en la conformación de un 

régimen pluri-corporativo eclesiástico que coadyuvara a consolidar su prestigio social y 

posición económica. El proceso de hispanización fue patente tanto en términos materiales 

como culturales: la propiedad española se expandió en detrimento de la india y, de la 

misma manera, las formas de vida hispana se impusieron por medio de la religión católica 



375 

 

como el eje alrededor del cual se estructuró un conjunto de prácticas devocionales y 

piadosas que permitieron fomentar un arraigo a la villa y una consciencia de vecindad.  

Ese grupo, que se distinguía económicamente por ser propietarios de haciendas, 

ranchos y compañías productivas, transitaba entre dos jurisdicciones la real y la 

marquesana, y se adhería a una u otra según sus intereses. La jurisdicción marquesana era 

un factor que dividió al vecindario en algunas ocasiones porque había tensión latente en la 

medida que el marqués no podía permitir la fundación de ciudades en sus dominios. Ese 

pareció ser el principal obstáculo para que la villa ganara el título, sin embargo, en la 

práctica lo ejerció de manera factual, haciendo de la aglomeración urbana un punto de 

confluencia importante en el valle de Toluca.   

La población hispánica de la villa se consolidó en el siglo XVIII como un grupo 

arraigado a ésta y con poder de decisión en los ámbitos político, eclesiástico y religioso. El 

punto culminante cuando mostró su madurez como entidad de gobierno fue la petición del 

título de ciudad, pero a lo largo del periodo de estudio se puede notar su participación en la 

conformación de la villa como urbs y civitas. No fue un grupo compacto, tuvo sus 

facciones y disensiones, pero logró conjuntar en ciertos momentos a varios agentes: 

españoles, criollos, indios, corporaciones, comerciantes, labradores, etcétera. Su fin 

principal fue la defensa de sus privilegios ante las dos jurisdicciones bajo las cuales se 

encontraba sujeta: la marquesana y la real. 

El régimen eclesiástico contribuyó a consolidar la villa como urbs y como civitas. 

El establecimiento de nuevas corporaciones dio dinamismo a la vida cotidiana y presentó 

más opciones para vivir y ejercer la religiosidad de los vecinos. La llegada de nuevas 

órdenes muestra que, contrario a la “decadencia” que se les ha imputado para el siglo 

XVIII, siguieron cumpliendo una diversa gama de funciones más allá de la propia de su 

instituto religioso: ayudaron a conformar un aparato simbólico identitario, brindaron 

servicios hospitalarios sobre todo en épocas de epidemias, canalizaron los esfuerzos de 

liderazgo de la élite local, fueron patronas de obras pías y permitieron el surgimiento y la 

formación de corporaciones de seglares. Particularizando, se nota un debilitamiento de la 

orden de San Francisco debido a que perdió el monopolio que había ejercido sobre la 

doctrina, en gran parte por la influencia rápida y extendida que la orden de los carmelitas 



376 

 

descalzos llegó a tener; pero también en razón de un proceso de secularización en el que no 

sólo intervino la Corona, sino fue gestado por los intereses mismos de la población hispana.  

Dentro de la formación de ese régimen corporativo se muestran tres momentos de 

dinamismo, entendido como de cambios y negociaciones en las jurisdicciones establecidas: 

1690-1710 cuando se dio una serie de fundaciones de nuevas corporaciones en respuesta a 

las necesidades de los vecinos y los intereses de la Corona y el clero. La segunda en la 

década de 1730, cuando nuevas fundaciones (el convento de la Merced, la Tercera Orden 

de los carmelitas descalzos y el beaterio de doncellas) de nuevo alteraron el orden 

imperante al ser necesario que se concretaran equilibrios. La tercera fue la última década 

del siglo XVIII cuando hubo mucha tensión entre las corporaciones y feligreses sumada a 

los deseos reformistas de las autoridades. Lo que se nota en cada una de estas etapas es una 

gran capacidad de adaptación y negociación de todas las partes involucradas, una armonía 

sustentada en el resguardo de un orden que fuera funcional en el ámbito local y en el 

monárquico. 

Las corporaciones que formaron parte del régimen aquí caracterizado permitieron a 

los vecinos intervenir en asuntos de interés común como epidemias y obras públicas, de ahí 

la necesidad de estudiar el papel desempeñado por dicho régimen corporativo eclesiástico 

en la configuración de la villa y en la integración de ésta a la Monarquía. Su papel rebasó el 

ámbito religioso y, por tanto, su funcionamiento no sólo habla de las prácticas religiosas 

sino de las políticas, en tanto que permite ver a los grupos involucrados en la búsqueda del 

bien común y en la conservación de la república. 

Tanto la dinámica fundacional de conventos y corporaciones como los conflictos 

que se dirimieron entre ellos ante los tribunales de justicia muestran la vitalidad del sistema 

de contrapesos mediante el cual funcionaba la Monarquía. Tanto élites locales como 

corporaciones participaron en cambiar la fisonomía de la villa de una doctrina a una 

parroquia. A pesar de haber sido un curato conservado por la orden de San Francisco, el 

proceso de secularización marcó su funcionamiento ya que la orden tuvo que hacer 

defender con ahínco su jurisdicción, hacer frente a las críticas y la intromisión de otras 

órdenes y de los clérigos seculares. 

El estudio de la justicia como práctica nos muestra cómo las autoridades procuraban 

la armonía y los equilibrios, así fueran precarios, entre las corporaciones; pero al mismo 



377 

 

tiempo trataban de hacer efectivas las disposiciones vigentes. Pero además de los distintos 

tribunales de justicia, en el terreno informal hubo ciertas prácticas que ayudaban a regular 

el orden, tales como: la costumbre, la defensa de ciertos intereses, los privilegios, los 

acuerdos entre particulares. La defensa de cada actor o corporación también es una muestra 

de identidad y del apego a distintos grupos. 

Las relaciones horizontales y verticales que se muestran en los tribunales de justicia 

fueron vitales para armonizar los intereses de las distintas corporaciones y los de éstas y la 

Corona. Esas negociaciones permitían acuerdos o equilibrios momentáneos. El régimen que 

se formó fue más acorde con los intereses de la Corona, pero éstos armonizaron muchas 

veces con los de los mismos vecinos y corporaciones. 

Sobre las distintas instancias de justicia a las que se recurrió para resolver los 

conflictos, se puede notar la intervención de las autoridades del marquesado, juez privativo 

y gobernador, pero también la intromisión y recurrencia constante de la Audiencia de 

México. Esto confirma lo que ya se ha dicho, que en la práctica la jurisdicción señorial no 

representó gran diferencia para sus habitantes. La oportunidad de recurrir a una u otra 

instancia de justicia muestra incluso una ventaja al contar con varias opciones a las cuales 

recurrir en busca de justicia. En cuanto a las autoridades parroquiales de justicia el papel de 

juez eclesiástico fue primordial al concentrar también muchas ocasiones el cargo de 

comisario del Santo Oficio de la Inquisición. Además de contar con el apoyo de los 

arzobispos y los monarcas, en varias doctrinas, los jueces se hicieron del respaldo de la 

población. De esta manera en su figura confluían los anhelos de la feligresía por solventar 

sus necesidades y demandas y los del clero y la Corona por reforzar su autoridad.   

Todo conflicto conllevaba la necesidad de resolverlo para lograr la armonía, pero 

cuando las corporaciones religiosas estaban involucradas era primigenio hacerlo porque 

eran las entidades encargadas de dar ejemplo a la comunidad y además eran agentes de 

gobierno que ayudaban a sustentar el aparato simbólico que unía a la república.  

El reformismo, entendido como la necesidad de cambiar el orden existente, fue un 

argumento que funcionó en los tribunales de justicia para defender privilegios no solo para 

las autoridades sino para las corporaciones de seglares. Cada parte, con sus propios 

intereses, trataba de apegarse a un orden que le permitiera conservar el estado de las cosas o 

cambiarlas a su favor. Aunque la costumbre como un elemento ordenador seguía muy 



378 

 

arraigada entre la feligresía. La justicia fue un mecanismo eficiente para contribuir al bien 

común de la parroquia y, por tanto, de la Monarquía. 

Sobre el reformismo hay que referir al afán de colaboración de los sectores sociales 

por implementar cambios, aunque no necesariamente con los mismos objetivos que 

perseguían las autoridades eclesiásticas o reales. Así, podemos notar un vecindario que 

promovía la ocupación del clero secular y su injerencia en la vida parroquial no 

precisamente para favorecer la secularización promovida por la Corona, sino a causa de sus 

intereses familiares y religiosos. O a los franciscanos interesados en promover nuevas 

corporaciones que fueran de acuerdo con la piedad austera que la jerarquía eclesiástica 

reclamaba, pero que también les retribuían beneficios a ellos como la renovación de pactos 

con el vecindario, a la vez que seguían detentando la dirección espiritual.  

A lo largo de la investigación se mostró la participación de la feligresía en la 

configuración de la ciudad y el régimen eclesiástico, pero en los capítulos cinco y seis se 

estudiaron dos funciones específicas: su contribución a la integración de un sistema 

simbólico y su colaboración en el flujo de recursos para con las corporaciones eclesiásticas 

mediante las obras piadosas. En una y otra se mostraron las mutuas influencias entre 

corporaciones y feligreses, pero también cómo las decisiones personales tuvieron un peso 

considerable en la busca del “bien común”. Éste era un objetivo que partía desde cada 

súbito, corporación, autoridad y del mismo rey. 

Los emblemas del régimen eclesiástico de la villa de Toluca fueron los integrantes 

de la sagrada familia. La virgen en sus distintas advocaciones, san José y Cristo fueron las 

principales devociones, confirmando una política promovida por las autoridades 

eclesiásticas desde el siglo XVII y reforzada en el XVIII. Además de ser parte del aparato 

propagandístico de cada corporación, las devociones difundidas permitieron la 

identificación de la feligresía con la Monarquía. Las devociones promovidas por la Corona 

y la jerarquía eclesiástica se reflejaron en los reinos, éstas se combinaron con las 

devociones promovidas por cada orden religiosa para distinguirse y por las del clero secular 

en un afán de moldear la religiosidad; a éstas se sumaron las nacidas de los anhelos 

particulares de los feligreses. El panorama que se muestra es el de una religiosidad en la 

que había influencias mutuas, de las corporaciones eclesiásticas hacia los feligreses y a la 

inversa. 



379 

 

Las diferentes prácticas de culto eran lo que unía a los grupos sociales en el crisol 

del entorno urbano. La villa de Toluca era entonces un nodo en el ámbito regional que 

reproducía el orden social de cualquier otra urbe. El aparato simbólico religioso sirvió a la 

élite local para fortalecer su posición como representantes del vecindario; se resguardaron 

bajo la devoción al Cristo de la Veracruz como una expresión que legitimaba el liderazgo 

que ejercían.  

En la activa sociabilidad religiosa de los súbditos de la Monarquía se puede 

distinguir un impulso secularizador que partía de la necesidad de asegurarle sustento a los 

clérigos seculares por parte de las familias poderosas en Toluca, así como la necesidad de 

contraponerse a la autoridad de los franciscanos. Fueron varias las maneras como el clero 

secular se hizo presente en las doctrinas, desde acciones individuales hasta los intentos de 

vincularse a corporaciones formales. Como ejemplo de esto último se deben mencionar la 

incorporación en actividades de culto por medio de capellanías; su integración como 

directores espirituales del beaterio de huérfanas y como integrantes de la Santa Escuela de 

Cristo. Vemos así, cómo varios actores y corporaciones se ligaban con afán de colaborar en 

su carrera espiritual hacia la salvación, pero también de integrarse en un orden social.  

El culto a las devociones mencionadas estaba basado en fines espirituales, pero 

también intervenían los intereses terrenos. Esos dos tipos de objetivos fueron analizados en 

el último capítulo. La aportación al estudio de esa relación fue el análisis de los beneficios 

que el flujo de recursos implicó para corporaciones eclesiásticas y para la feligresía. Se 

expusieron cifras que reflejan ciertas tenencias, pero, sobre todo, se exponen las relaciones 

cotidianas de patronazgo que permitían crear un sentido de comunidad. 

Respecto al estudio de los patronazgos, en sintonía con la historiografía, se pudo 

analizar la función económica que desempeñaron al permitir la acumulación de bienes, pero 

también la circulación en la forma de créditos. Ahora bien, se intentó vincular esa función 

económica a la social mediante: la conformación de relaciones de patronazgo, la 

organización de prácticas de caridad y culto y la conservación de un sentido de comunidad. 

Sobre las donaciones el análisis muestra los mecanismos personales utilizados para 

moldear la religiosidad, pero enfocados en un fin comunitario. Esta cuestión ha sido 

demostrada para otros lugares, sin embargo, el análisis en el ámbito parroquial ha permitido 

mostrar cómo se establecían varias relaciones para el cumplimiento de las obras piadosas y 



380 

 

también los impedimentos que algunas tuvieron. De esta manera se entretejía una red de 

voluntades, de intenciones piadosas, de redes de patronato y de acuerdos que hacían 

funcionar un régimen en el que se perpetuaban creencias y fluían recursos. 

La feligresía ha sido estudiada como un conjunto, no porque se piense que es un 

conglomerado homogéneo. El análisis ha mostrado lo contrario, la diversidad de intereses, 

ocupaciones, opiniones y concepciones sobre la misma Monarquía que tenían, sin embargo, 

el concepto nos ayuda a englobar a todos aquellos súbditos que con su adhesión a los 

principios esgrimidos desde las autoridades, la formulación de los propios y la negociación 

entre las disposiciones escritas y las sustentadas en el ámbito de la vida cotidiana, 

colaboraron activamente en replicar un sistema que permitía la convivencia de un universo 

heterogéneo de súbditos. Sólo algunas identidades de esa feligresía son las que se 

resaltaron, aunque es posible seguir indagando sobre ellas, sus vínculos y redes para ver los 

lazos entre ésta pequeña villa y otras partes de la Monarquía. Tarea nada fácil, pero que 

descubre la eterna deuda de la Historia: la apertura de más ventanas hacia el pasado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



381 

 

ÍNDICE DE MAPAS 

Mapa 1. Jurisdicción del Marquesado del Valle de Oaxaca………………………. 59 

Mapa 2. Jurisdicción de la doctrina de Toluca, siglo XVIII……………………… 66 

  

  

ÍNDICE DE IMÁGENES 

Imagen 1. Curato de Toluca, 1767………………………………………………... 140 

Imagen 2. Órdenes y congregaciones religiosas establecidos en la villa de Toluca 

ubicadas en plano de 1817………………………………………………………... 

 

156 

  

ÍNDICE DE GRÁFICAS 

Gráfica 1. Obras pías en Toluca, 1690-1798……………………………………… 339 

Gráfica 2. Donaciones a fines piadosos en Toluca, según destinatario, 1690-1798 357 

Gráfica 3. Fines piadosos con mayor número de donaciones de vecinos de 

Toluca, 1690-1798………………………………………………………………… 

 

358 

 

 

 

 

 

 

 

 



382 

 

ÍNDICE DE CUADROS 

 

Cuadro 1. Población del curato de Toluca 1773-1794……………………………. 91 

Cuadro 2. Fundadoras del beaterio de Toluca y bienes dotales, 1736-1738.……... 145 

Cuadro 3. Propuesta de distribución de religiosos carmelitas descalzos por 

convento, Provincia de San Alberto, 1779………………………………………... 

 

172 

Cuadro 4. Propuesta de distribución de religiosos de San Juan por convento, 

Provincia del Espíritu Santo, 1779………………………………………………... 

 

173 

Cuadro 5. Conflictos entre corporaciones eclesiásticas en Toluca, siglo XVIII….. 189 

Cuadro 6. Monto de las obvenciones parroquiales, Toluca, 1775………………... 302 

Cuadro 7. Ingresos y número de religiosos de los conventos de la Provincia del 

Santo Evangelio, 1776…………………………………………………………….. 

 

316 

Cuadro 8. Cuentas del convento de la Concepción de los carmelitas descalzos de 

Toluca, 1739-1800………………………………………………………………… 

 

322 

Cuadro 9. Cuentas de las haciendas de la orden de los carmelitas descalzos de 

Toluca, 1769-1799…………………………………...……………………………. 

 

324 

Cuadro 10. Misas celebradas por los carmelitas descalzos, Toluca, 1740-1795….. 343 

Cuadro 11. Donaciones por tipo de fundación piadosa en Toluca, 1690-1798…… 349 

Cuadro 12. Donaciones a fines piadosos en Toluca, según destinatario 1690-1798 354 

Cuadro 13. Censos y depósitos reconocidos a favor de corporaciones y fines 

piadosos en Toluca, 1690-1798…………………………………………………… 

 

370 

 

 

 



383 

 

FUENTES DE INFORMACIÓN 

 

Archivos y bibliotecas: 

AGI                                 Archivo General de Indias 

Contratación 

Escribanía 

Indiferente 

México 

 

AGNEM                         Archivo General de Notarías del Estado de México, Notaría No. 

1, Toluca 

Documentación varia 

Protocolos 

 

AGNM                            Archivo General de la Nación. México 

Bienes nacionales 

Criminal 

General de parte 

Hospital de Jesús 

Indiferente virreinal 

Inquisición 

Reales órdenes 

Tierras 

 

AHAM                            Archivo Histórico del Arzobispado de México 

Sección episcopal 

Juzgado Eclesiástico de Toluca 

 

AHEM                            Archivo Histórico del Estado de México 

Pueblos 

 

AHMT                            Archivo Histórico Municipal de Toluca 

Sección Especial 

 

AHPSE Archivo Histórico de la Provincia del Santo Evangelio 

Convento de San Antonio de Texcoco 

Convento de San Martín de Texmelucan 

Convento de Toluca 



384 

 

 

APST                              Archivo Parroquial de El Sagrario de Toluca. Sección 

disciplinar 

Cofradías 

Comunicaciones 

Cofradías/comunicaciones 

 

BFUAP Biblioteca Franciscana de la Universidad de las Américas de 

Puebla                           

    

BNINAH                        Biblioteca Nacional. Instituto Nacional de Antropología e 

Historia 

Fondo franciscano 

Carmelitas descalzos (antes Eulalia Guzmán) 

 

BNMFR                          Biblioteca Nacional de México. Fondo Reservado 

Archivo franciscano 

Obras antiguas 

 

BPCEMFR                     Biblioteca Pública Central del Estado de México. Fondo 

Reservado 

Colección Estado de México 

 

CEHM-Carso          Centro de Estudios de Historia de México. CARSO 

Fondo CDLXX-3. Toluca y Marquesado del Valle 

Fondo CCCLIII, Archivo Histórico de la Provincia de San 

Alberto de los Carmelitas Descalzos 

 

 

 

Referencias: 

 

ACOSTA FRANCO, Yirla Marisol  

“Ciudades y villas. Construcción y representaciones de la comunidad en el Nuevo 

Reino de Granada, siglos XVI y XVII” en Anuario Colombiano de Historia Social y 

de la Cultura, 47: 1 (enero-junio 2020), pp. 31-56.  

 

AGUILAR GARCÍA, Carolina Yeveth 



385 

 

“Las reformas arzobispal y monárquica de cofradías y otras asociaciones seglares en 

Ciudad de México y pueblos circunvecinos, 1750-1808”, tesis de Doctorado en 

Historia, Ciudad de México, UNAM, 2019.  

 

AGUILERA NÚÑEZ, Rosalía 

“La jurisdicción eclesiástica de Toluca bajo los efectos de la epidemia de 

matlazahuatl, 1736-1737”, tesis de Licenciatura en Historia, Toluca, UAEMex, 

2006.  

 

AGUIRRE, Rodolfo 

“El conflicto del alto clero de México con el Colegio de Santos y la Corona 

española (1700-1736)”, en AGUIRRE Y ENRÍQUEZ (coords.), 2008, pp. 231-258. 

“La secularización de doctrinas en el arzobispado de México: realidades indianas y 

razones políticas, 1700-1749” en Hispania Sacra, LX: 122 (julio-diciembre de 

2008), pp. 487-505.  

“El establecimiento de jueces eclesiásticos en las doctrinas de indios. El 

arzobispado de México en la primera mitad del siglo XVIII” en Historia Crítica, 36, 

Bogota (julio-diciembre, 2008), pp. 14-35. 

“José Lanciego, Arzobispo de México y el clero regular durante la transición 

eclesiástica del reinado de Felipe V, 1712-1728” en Fronteras de la Historia, 17: 2 

(2012), pp. 75-101.  

Un clero en transición: población clerical, cambio parroquial y política eclesiástica 

en el arzobispado de México, 1700-1749, México, Universidad Nacional Autónoma 

de México-IISUE, 2012. 

“El subsidio eclesiástico y la política de Felipe V en la Iglesia indiana: un camino 

por explorar” en Tzintzun. Revista de Estudios Históricos, 60 (julio-diciembre 

2014), pp. 45-73. 

Cofradías y asociaciones de fieles en la mira de la Iglesia y de la Corona: 

arzobispado de México, 1680-1750, México, Instituto de Investigaciones sobre la 

Universidad y la Educación-UNAM, 2018.  



386 

 

“El Arzobispo Lorenzana ante la problemática de los derechos parroquiales y el 

arancel de 1767” en Letras Históricas, 18 (primavera-verano 2018), pp. 37-61. 

 

AGUIRRE, Rodolfo y Lucrecia ENRÍQUEZ (coords.) 

La Iglesia hispanoamericana, de la colonia a la república, México, 

ISSUE/UNAM/Pontificia Universidad Católica de Chile/Plaza y Valdés Editores, 

2008.  

 

ALANÍS BOYSO, José Luis 

“Corregimiento de Toluca. Pueblos y elecciones de república en el siglo XVIII” en 

Historia Mexicana, 25: 3 (99), (enero-marzo 1976), pp. 455-477. 

Padrones coloniales de población del Estado de México. Catálogo documental, 

Toluca, Gobierno del Estado de México, 1995.  

Toluca: corregidores, alcaldes y presidentes municipales, 1564-2000, Toluca, 

México, H. Ayuntamiento de Toluca, 1997. 

 

ALBERRO, Solange 

Inquisición y sociedad en México, 1571-1700, México, Fondo de Cultura 

Económica, 1988. 

Apuntes para la historia de la Orden Hospitalaria de San Juan de Dios en la Nueva 

España, México, El Colegio de México/Orden Hospitalaria de San Juan de Dios, 

2005.  

 

ALEGRE CARVAJAL, Esther 

“La configuración de la ciudad nobiliaria en el renacimiento como proyecto 

ideológico de una élite de poder”, en Tiempos modernos, 16 (2008), pp. 1-19. 

 

ÁLVAREZ ICAZA LONGORIA, María Teresa 

"La secularización de doctrinas de indios en la ciudad de México", en CASTRO 

GUTIÉRREZ (coord.), 2010, pp. 303-325. 



387 

 

La secularización de doctrinas y misiones en el arzobispado de México, 1749-1789, 

México, Universidad Nacional Autónoma de México-IIH, 2015. 

 

ALZATE Y RAMÍREZ, José Antonio de 

“Atlas eclesiástico del Arzobispado de México en el que se comprenden los curatos 

con sus vicarías y lugares dependientes, dispuesto de orden del Ilustrísimo Señor 

Doctor Don Francisco Antonio Lorenzana Buitrón, dignísimo arzobispo de esta 

Santa Iglesia Metropolitana por el Br. Don José Antonio de Alzate y Ramírez”, 

1767, Biblioteca de Castilla La Mancha, [documento pdf disponible en línea: 

http://bvpb.mcu.es/es/consulta/registro.cmd?id=397651 Consultado 15 mayo 2014] 

 

ASTARITA, Carlos (coord.) 

La Edad Media: recorridos historiográficos, Buenos Aires, Universidad de Buenos 

Aires, 2015. 

 

ATIENZA LÓPEZ, Ángela 

“La expansión del clero regular en Aragón durante la Edad Moderna. El proceso 

fundacional” en Revista de Historia Moderna. Anales de la Universidad de 

Alicante, 21 (2003), pp. 7-55. 

Tiempos de conventos. Una historia social de las fundaciones en la España 

Moderna, Madrid, Marcial Pons Historia/Universidad de La Rioja, 2008.  

“Fundaciones frustradas y efímeras en la España Moderna. Memoria de los 

conventos franciscanos que no pudieron ser”, en Cuadernos de Historia Moderna, 

39 (2014), pp. 189-209. 

 

BARRAL, María Elena y Miriam MORICONI 

“Los otros jueces: vicarios eclesiásticos en las parroquias de la diócesis de Bueno 

Aires durante el periodo colonial” en CASELLI (coord.), 2016, pp. 345-372. 

 

BARRERA GUTIÉRREZ, Claudio 

http://bvpb.mcu.es/es/consulta/registro.cmd?id=397651


388 

 

“Territorio y documentos de tierras de los pueblos de Toluca, siglos XVI al XVIII”, 

tesis de maestría en Historia, Ciudad de México, UNAM, 2014. 

 

BARRIOS PINTADO, Feliciano (coord.) 

Derecho y administración pública en las Indias hispánicas. Actas del XII Congreso 

Internacional de Historia del Derecho Indiano (Toledo, 19 a 21 de octubre de 

1998), Cuenca, Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha, 2002, vol. I. 

El gobierno de un mundo. Virreinatos y Audiencias en la América Hispánica, 

Cuenca, Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha/Fundación Rafael del 

Pino, 2004. 

 

BAYARDO RODRÍGUEZ, Lilia Esthela et al. 

“Toluca, sus pueblos y haciendas en 1791. Un acercamiento a su estructura social” 

en JARQUÍN Y MIÑO (coords.), 2018, pp. 51-94. 

 

BAZARTE MARTÍNEZ, Alicia y José Antonio CRUZ RANGEL 

“Santas escuelas de Cristo en la segunda mitad del siglo XVIII en la ciudad de 

México” en Revista Fuentes Humanísticas, 21: 38 (primer semestre 2009), pp. 179-

199.     

 

BÉLIGAND, Nadine 

“La mortalidad en una parroquia novohispana del Valle de Toluca: Calimaya en los 

siglos XVII y XVIII” en HERNÁNDEZ PALOMO (coord.), 2004, pp. 145-200. 

“Devoción cristiana y muerte: una aproximación a la mentalidad indígena en Nueva 

España. Los testamentos de la parroquia de Calimaya de 1672 a 1799” en 

HERNÁNDEZ PALOMO (coord.), 2004, pp. 471-512. 

BÉLIGAND, Nadine, “El señorío matlatzinca, una manera de abordar el altepetl” en 

Americae, The European Journal of Americanist Archaeology, 2016, texto 

traducido al español proporcionado por la autora. 



389 

 

Entre lagunas y volcanes. Una historia del Valle de Toluca (fines del siglo XV-fines 

del siglo XVIII), Zamora, México, El Colegio de Michoacán / CEMCA, 2017, 2 

volúmenes. 

 

BORAH, Woodrow (coord.) 

El gobierno provincial en la Nueva España, 1570-1787, México, UNAM, 2002. 2ª. 

Edición. 

 

BORJA GÓMEZ, Jaime H. 

Los ingenios del pincel. Geografía de la pintura y cultura visual en América 

colonial [e-book disponible en línea: http://13.82.234.26/ Consultado  22 diciembre 

2019]. 

 

BRADING, David A. y Óscar MAZÍN (eds.) 

El gran Michoacán en 1791: sociedad e ingreso en una Diócesis novohispana, 

Zamora, Michoacán, El Colegio de Michoacán, 2009. 

 

BRIBIESCA SUMANO, María Elena 

La religiosidad popular en el valle de Toluca a través de los testamentos, 1565-

1623, México, ADABI/Fundación Alfredo Harp Helú, 2015.  

 

BRIBIESCA SUMANO, María Elena (coord.) 

Catálogo de Protocolos de la Notaría Número 1, Toluca, Estado de México, 1558-

1948. México, ADABI/Fundación Alfredo Harp Helú, 2008. Versión en disco 

compacto. 

 

CALVO, Thomas 

“Una adolescencia americana. Las ciudades del Nuevo Mundo hispánico hasta 

1600” (traducción de Esteban Sánchez de Tagle) en Historias, Instituto Nacional de 

Antropología e Historia, 71 (2008), pp. 101-132. 

 

http://13.82.234.26/


390 

 

CAMPOS Y FERNANDEZ, Francisco Javier (coord.) 

La Iglesia española y las instituciones de caridad, Actas del Simposium, España, 

Instituto Escurialense de Investigaciones Históricas y Artísticas, 2006. 

 

CARVAJAL LÓPEZ, David 

“Servicio de Dios, beneficio del público y utilidad del Estado. La fundación de 

conventos franciscanos en la Nueva España, 1700-1821” en Anuario de Estudios 

Americanos, 69: 2 (julio-diciembre 2012), pp. 665-693. 

“Devoción, utilidad y distinción. La reforma de las cofradías novohispanas y el 

culto del Santísimo Sacramento, 1750-1820” en Hispania Sacra, LXVIII: 137 

(enero-junio 2016), pp. 377-389. 

 

CARDIM, Pedro 

“’Gobierno’ y ‘Política’ en el Portugal del seiscientos: la mirada de Antonio 

Vieira”, en Historias, 76 (2010), pp. 107-137. 

 

CASELLI, Elisa (coord.) 

Justicias, agentes y jurisdicciones. De la Monarquía Hispánica a los Estados 

Nacionales (España y América, siglos XVI-XIX), Madrid/México, Fondo de Cultura 

Económica, 2016. 

 

CASTAÑEDA, Carmen 

“Relaciones entre beaterios, colegios y conventos femeninos en Guadalajara, época 

colonial” en RAMOS MEDINA (coord.), 1995, pp. 455-475. 

 

CASTAÑEDA GARCÍA, Rafael 

“Piedad y participación femenina en la cofradía de negros y mulatos de San Benito 

de Palermo en el Bajío novohispano, siglo XVIII”, en Nuevo Mundo Nuevos 

Mundos, 2012. [página html en: http://nuevomundo.revues.org/64478 Consultado el 

13 mayo 2103].   

 

http://nuevomundo.revues.org/64478


391 

 

CASTAÑO Navarro, Ana 

“Sermón y literatura. La imagen del predicador en algunos sermones de la Nueva 

España” en Acta Poética, 29: 2 (otoño 2008), pp. 191-212. 

 

CASTRO ARANDA, Hugo 

Primer censo de la Nueva España, 1790. Censo de Revillagigedo “Un censo 

condenado”, México, INEGI/Sociedad Mexicana de Geografía y Estadística, 2010.  

 

CASTRO GUTIÉRREZ, Felipe 

“Los ires y devenires del fundo legal de los pueblos de indios” en MARTÍNEZ 

LÓPEZ-CANO (coord.), 2015, pp. 69-104. 

 

CASTRO GUTIÉRREZ, Felipe (coord.) 

Los indios y las ciudades de la Nueva España, México, Universidad Nacional 

Autónoma de México, 2010. 

 

CATALÁN MARTÍNEZ, Elena 

“El derecho de patronato y el régimen beneficial de la iglesia española en la edad 

moderna” en Hispania Sacra, 56: 113 (2004), pp. 135-167. 

 

CELAYA NÁNDEZ, Yovana 

“La cesión de un derecho de la Real Hacienda: la administración del impuesto de la 

alcabala novohispana en el siglo XVII. Tres estudios de caso” en América Latina en 

la Historia Económica. Revista de Investigación, 33 (enero-junio, 2010), pp. 91-

125.  

 

CERCHIELLO, Gaetano 

“La estrategia antiromana de Bernardo Tanucci ante los acontecimientos de 1768” 

en Revista de Historia Moderna, 18 (2000), pp. 45-61. 

 

CERVANTES BELLO, Francisco Javier, et al. (coords.) 



392 

 

Poder civil y catolicismo en México, siglos XVI al XIX, México, Benemérita 

Universidad de Puebla/UNAM, 2008. 

 

CHINCHILLA, Perla (coord.) 

Procesos de construcción de las identidades de México. De la historia nacional a la 

historia de las identidades. Nueva España, siglos XVI-XVIII, México, Universidad 

Iberoamericana, 2010. 

 

COLÍN, Mario 

Toluca. Crónicas de una ciudad. Antología, México, Biblioteca Enciclopédica del 

Estado de México, 1965. 

 

CONNAUGHTON, Brian 

“La búsqueda del código jurídico y la forja del canon de reforma político-religiosa: 

Macanaz y la tradición regalista, siglos XVIII y XIX" en MARTÍNEZ LÓPEZ-

CANO Y CERVANTES BELLO (coords.), 2014, pp. 351-396. 

“Reforma judicial en España y Nueva España entre los siglos XVIII y XIX: bitácora 

de agravios, arbitrios procesales y réplica eclesiástica” en Estudios de Historia 

Novohispana, 53, México, UNAM (2015), pp. 30-51. 

 

CRUZ BARNEY, Oscar 

“Las Diputaciones Foráneas del Consulado de México: 1807 y 1816” en Memorias 

del Segundo Congreso de Historia Económica. La historia económica hoy, entre la 

economía y la historia, México, Asociación Mexicana de Historia 

Económica/UNAM, 2004 [en línea: 

http://www.economia.unam.mx/amhe/memoria/memoria.html Consulta 22 abril 

2020]. 

 

CRUZ LAZCANO, José Víctor Manuel 

http://www.economia.unam.mx/amhe/memoria/memoria.html


393 

 

“Hermanos de sangre y religión. Oligarquías y la orden del Carmen en Nueva 

España borbónica” tesis de Maestría en Cultura Virreinal, Ciudad de México 

Universidad del Claustro de Sor Juana, 2016. 

“Una denuncia anónima ante la inquisición: el caso de la colocación de una imagen 

de la Inmaculada en el convento del Carmen de Toluca, 1801”, ponencia presentada 

en IX Reunión Plenaria del Observatorio Intercontinental sobre la Religiosidad 

Popular, “Alonso Manuel Escalante”, Metepec, Estado de México, 15 de marzo de 

2019 (Texto inédito). 

 

DÁVALOS LÓPEZ, Marcela y Ma. Del Pilar IRACHETA CENECORTA (coords.) 

Barrios y periferia. Espacios socioculturales, siglos XVI-XXI, Zinacantepec, 

México, El Colegio Mexiquense, 2015. 

 

DELGADO, Jessica 

“Sin temor de Dios: Women and Ecclesiastical Justice in Eighteenth-Century 

Toluca” en Colonial Latin American Review, 18:1 (2009), pp. 99-121. 

“Sacred Practice, Intimate Power: Laywomen and the Church in Colonial Mexico”, 

dissertation Doctoral, Berkeley, University of California, 2009.  

 

Diccionario de autoridades, 1726-1739 

Real Academia Española, Recurso elaborado por el Instituto de Investigación Rafael 

Lapesa y editado en Madrid por la Real Academia Española [página html disponible 

en http://web.frl.es/DA.html Consultado 10 enero 2020] 

 

DUVE, Thomas 

“El privilegio en el antiguo régimen y en las Indias. Algunas anotaciones sobre su 

marco teórico legal y la práctica jurídica” en ROJAS (coord.), 2007, pp. 29-43.  

 

ECHEVERRY PÉREZ, Antonio José 

“Imaginario franciscano en Nueva Granada, 1550-1630”, tesis de Doctorado en 

Historia de América, Sevilla, Universidad Pablo de Olavide, 2009. 



394 

 

 

ENRÍQUEZ ALONSO, Elia 

“Las cofradías en Toluca a través de los protocolos de la Notaría No. 1 de Toluca 

1596-1637”, tesis de Licenciatura en Historia, Toluca, UAEMex, 1997. 

 

ESCAMILLA GONZÁLEZ, Francisco Iván 

“Inmunidad eclesiástica y regalismo en Nueva España a fines del siglo XVIII: el 

proceso de fray Jacinto Miranda” en Estudios de Historia Novohispana, 19: 19 

(1998), pp. 47-68. 

 

ESCANDÓN BOLAÑOS, Patricia 

“Secularización del poder local. Notables contra frailes en Querétaro, 1650-1700” 

en Estudios de Historia Novohispana, 50 (enero-julio 2014), pp. 77-124. 

 

ESQUIVEL ESTRADA, Noé Héctor 

“Historia, leyendas y veneración de los cristos negros de Esquipulas (Guatemala), 

de Chalma (municipio de Malinalco, Estado de México) y de la Santa Veracruz 

(Toluca)”, ponencia presentada en el XVII Encuentro de investigadores del 

pensamiento novohispano, Morelia, Michoacán, UNAM/Universidad Michoacana 

de San Nicolás de Hidalgo, 4-6 de noviembre de 2004.  

 

FARRIS, Nancy M.,  

La Corona y el clero en el México colonial, 1579-1821, México, Fondo de Cultura 

Económica, 1995.  

 

FERNÁNDEZ MARTÍNEZ, Francisco Daniel 

“El Marquesado del Valle y el Coyoacán de la conquista (1519-1567)”, tesis de 

Licenciatura en Economía, Ciudad de México, UNAM, 2018.  

 

FERNÁNDEZ, Sandra y M. Paula POLIMENE (coords.) 



395 

 

Historia regional. Agenda y resultados, Rosario, Argentina, Prohistoria 

Ediciones/Universidad Nacional de Rosario, 2017. 

 

FERNÁNDEZ SOTELO, Rafael Diego y Víctor GAYOL (coords.) 

El gobierno de la justicia: conflictos jurisdiccionales en Nueva España, s. XVI-XX, 

Zamora, Michoacán, El Colegio de Michoacán/Archivo Histórico del Municipio de 

Colima, 2012. 

 

FERNÁNDEZ SOTELO, Rafael Diego y María Pilar GUTIÉRREZ LORENZO,  

“El aparato de gobierno del Antiguo Régimen visto a partir de un conflicto de 

competencia sobre patronato indiano en la Audiencia de la Nueva Galicia a 

mediados del siglo XVIII”, en FERNÁNDEZ SOTELO Y GAYOL (coords.), 2012, 

pp. 173-204.  

 

FERRER RODRÍGUEZ, Joan Manuel 

“El tratamiento de don/doña durante el Antiguo Régimen” en Anales de la Real 

Academia Matritense de Heráldica y Genealogía, 18 (2015), pp. 373-395.  

 

FROST DEL VALLE, Elsa Cecilia 

“La evangelización en el valle de Toluca” en JARQUÍN ORTEGA (coord.), 2011, 

pp. 185-211. 

 

GARCÍA AYLUARDO, Clara 

“El privilegio de pertenecer. Las comunidades de fieles y la crisis de la Monarquía 

católica” en ROJAS (coord.), 2007, pp. 85-128. 

“Re-formar la Iglesia novohispana” en GARCÍA AYLUARDO (coord.), 2010, pp. 

225-287. 

Desencuentros con la tradición. Los fieles y la desaparición de las cofradías en la 

ciudad de México en el siglo XVIII, México, FCE/CONACULTA, 2015 (Biblioteca 

Mexicana).  

 



396 

 

GARCÍA AYLUARDO, Clara (coord.) 

Las reformas borbónicas, 1750-1808, México, CIDE/ 

FCE/CONACULTA/INEHRM/Fundación Cultural de la Ciudad de México, 2010. 

 

GARCÍA CASTRO, René 

Indios, territorio y poder en la provincia Matlatzinca. La negociación del espacio 

político de los pueblos otomianos, siglos XV-XVII, Zinacantepec, México, El 

Colegio Mexiquense/INAH, 1999.  

“Pueblos, alcaldías mayores y corregimientos” en JARQUÍN ORTEGA (coord.), 

2011, pp.111-142. 

“Los vecinos españoles de Toluca y su organización política frente al Marquesado 

del Valle y el rey” en JARQUÍN ORTEGA Y MIÑO GRIJALVA (coords.), 2018, 

pp. 27-47.  

 

GARCÍA HERNÁNDEZ, Marcela Rocío 

“Vida espiritual y sostenimiento material en los conventos de religiosos de la orden 

del Carmen descalzo en la Nueva España. Las capellanías de misas, siglo XVII y 

XVIII”, tesis de Maestría en Historia de México, Ciudad de México, UNAM, 2003. 

“Los carmelitas descalzos en la Nueva España. De la fundación de sus conventos a 

la desamortización de sus bienes” en CERVANTES BELLO et al. (coords.), 2008, 

pp. 309-336. 

 

GARCÍA MARTÍNEZ, Bernardo 

El Marquesado del Valle. Tres siglos de régimen señorial en Nueva España, 

México, El Colegio de México, 1969. 

 

GARCÍA-LUNA Villagrán, Georgina Alicia y Juan José GUTIÉRREZ-CHAPARRO 

“Desamortización en el polígono del convento franciscano de la ciudad de Toluca” 

en Quivera, 16:1 (2014), pp. 77-96. 

 

GARCÍA UGARTE, Marta Eugenia 



397 

 

“Impacto de las fundaciones piadosas en la sociedad queretana (siglo XVIII)” en 

Ma. del Pilar Martínez López Cano et al. (coords.), 1998, pp. 247-262.  

 

GARRIGA, Carlos 

“Los límites del reformismo borbónico: a propósito de la administración de la 

justicia en Indias” en BARRIOS PINTADO (coord.), 2002, pp. 781-821. 

“Orden jurídico y poder político en el Antiguo Régimen” en Istor. Revista de 

historia internacional, núm. 16, 2004, pp. 1-21 [documento pdf disponible en: 

http://www.istor.cide.edu/archivos/num_16/dossier1.pdf  Consultado 10 agosto 

2015].   

“Patrias criollas, plazas militares: sobre la América de Carlos IV” en Horizontes y 

Convergencias, Lecturas Históricas y Antropológicas sobre el Derecho, 2009 

[documento pdf disponible en línea: 

http://horizontesyc.com.ar/archivos/1261436431/PATRIAS_CRIOLLAS_PLAZAS

_MILITARES_SOBRE_LA_AM%C9RICA_DE_CARLOS_IV.pdf Consultado el 

15/05/2015] 

 

 

GONZÁLEZ FASANI, Ana Mónica 

“Llamados a servir: los hospitalarios de San Juan de Dios en Zacatecas, México en 

el siglo XVII” en Hispania Sacra, LIX:120 (julio-diciembre 2007), pp. 537-562. 

 

GONZÁLEZ MINA, Blanca Esthela 

“Conflictos y alianzas por las aguas de los ríos San Pedro y Sierra Nevada 

pertenecientes al Valle de Toluca, segunda mitad del siglo XVIII”, tesis de Maestría 

en Historia, Zinacantepec, México, El Colegio Mexiquense, 2018.  

 

GONZÁLEZ REYES, Gerardo y Marco Antonio PERALTA-PERALTA 

“La religiosidad novohispana en la villa de Toluca durante el siglo XVII, vista a 

través de los testamentos” en Contribuciones desde Coatepec, XIII: 26 (enero-junio, 

2014), pp. 67-89. 

http://www.istor.cide.edu/archivos/num_16/dossier1.pdf
http://horizontesyc.com.ar/archivos/1261436431/PATRIAS_CRIOLLAS_PLAZAS_MILITARES_SOBRE_LA_AM%C9RICA_DE_CARLOS_IV.pdf
http://horizontesyc.com.ar/archivos/1261436431/PATRIAS_CRIOLLAS_PLAZAS_MILITARES_SOBRE_LA_AM%C9RICA_DE_CARLOS_IV.pdf


398 

 

 

GUARDA, Gabriel 

“Tres reflexiones en torno a la fundación de la ciudad indiana” en SOLANO 

(coord.), 1975, pp. 89-106. 

 

GUERRA, Francisco Xavier et al. 

Los espacios públicos en Iberoamérica. Ambigüedades y problemas. Siglos XVIII-

XIX, México, Fondo de Cultura Económica, 2008. 

 

GUERRERO GALVÁN, Luis René 

“De acciones y transgresiones. Los comisarios del Santo Oficio y la aplicación de la 

justicia inquisitorial en Zacatecas, siglo XVIII”, tesis de Doctorado en Historia, 

Ciudad de México, UNAM, 2009.  

 

GUTIÉRREZ ESCUDERO Antonio y María Luisa LAVIANA CUETOS (coords.) 

Estudios sobre América: siglos XVI-XX, Actas del Congreso Internacional de 

Historia de América, Sevilla, Asociación Española de Americanistas, 2005. 

 

GUZMÁN GUZMÁN, Yolanda 

“La orden de Nuestra Señora de la Merced entre reformas, 1574-1692. El convento 

de Valladolid y los obispos mercedarios de Michoacán”, tesis de Doctorado en 

Historia, Zamora, Michoacán, El Colegio de Michoacán, 2016.  

 

HARDOY, Jorge E. 

“La forma de las ciudades coloniales en la América española” en SOLANO 

(coord.), 1975, pp. 315-344. 

 

HASKETT, Robert S. 

Indigenous Rulers. An Ethnohistory of Town Government in Colonial Cuernavaca, 

Albuquerque, University of New Mexico Press, 1991.  



399 

 

“Living in Two Worlds: Cultural Continuity and Change among Cuernavaca´s 

Colonial Indigenous Ruling Elite” en Ethnohistory, 35: 1 (winter 1998), pp. 34-59. 

 

HERA, Alberto de la  

Iglesia y Corona en la América española, Madrid, Mapfre, 1992.  

“El regalismo indiano” en Ius canonicum, XXXII: 64 (1992), pp. 411-437. 

“El gobierno espiritual de los dominios ultramarino” en BARRIOS (coord.), 2004, 

pp. 865-904. 

 

HERNÁNDEZ PALOMO, José Jesús (coord.) 

Enfermedad y muerte en América y Andalucía (siglos XVI-XX), España, Consejo 

Superior de Investigaciones Científicas/Escuela de Estudios Hispano-americanos, 

2004. 

 

HERRADÓN FIGUEROA, Ma. Antonia 

“El escapulario: insignia de devoción mariana” en Anales del Museo Nacional de 

Antropología, VIII, Subdirección General de Museos Estatales (2001), pp. 145-197.  

 

HERREJÓN PEREDO, Carlos 

“La oratoria en Nueva España” en Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad, 

Zamora, Michoacán, El Colegio de Michoacán, 57 (invierno, 1994), pp. 57-80. 

 

HERRERO SÁNCHEZ, Manuel 

“El modelo republicano en una monarquía de ciudades” en MERLE Y HUGON 

(eds.), 2016, pp. 245-266. 

 

HESPANHA, Antonio Manuel 

La gracia del derecho: economía de la cultura en la edad moderna, Madrid, Centro 

de Estudios Constitucionales, 1993. 

 

IGLESIAS SANLÉS, Juan Santiago 



400 

 

“La redención de cautivos: una acción exigente en la Orden de la Merced, a una 

reflexión teológica” en Separata de COMPOSTELLANUM. Sección de ciencias 

eclesiásticas, LXIII: 1-2 (2018), pp. 135-143.  

 

IMÍZCOZ, José María 

“Patronos y mediadores. Redes familiares en la Monarquía y patronazgo en la aldea: 

la hegemonía de las elites baztanesas en el siglo XVIII” en IMÍZCOZ (dir.), 2001, 

pp. 225-261.  

 

IMÍZCOZ, José María (dir.) 

Redes familiares y patronazgo. Aproximación al entramado social del País Vasco y 

Navarra en el Antiguo Régimen (siglos XV-XIX), Bilbao, Servicio Editorial. 

Universidad del País Vasco/Euskal Herriko Unibertsitatea, 2001. 

 

INURRIGARRO DE LA VEGA, Ángel Anselmo 

“La abolición del régimen señorial en la Nueva España. El Marquesado de Valle de 

Oaxaca: Coyoacán, 1809-1814”, tesis de Maestría en Historia, Ciudad de México, 

UNAM, 2016. 

 

IRACHETA CENECORTA, Pilar 

“Religiosidad y devociones en el valle de Toluca, siglos XVII-XVIII” en 

ZAMUDIO ESPINOSA Y ARANDA SÁNCHEZ (coords.), 2001, pp. 207-249. 

“El aprovisionamiento del agua en la Toluca colonial” en Estudios de Historia 

Novohispana, UNAM, 25: 25 (2002), pp. 81-116. 

“Ayuntamiento, servicios públicos y desarrollo urbano en la ciudad de Toluca, 

1812-1853”, tesis de Doctorado en Historia, Zacatecas, México, Universidad 

Autónoma de Zacatecas “Francisco García Salinas”, 2003.  

“Del calpulli prehispánico al barrio colonial. Permanencias y transformaciones en la 

villa española de Toluca, siglo XVI” en DÁVALOS LÓPEZ E IRACHETA 

CENECORTA (coords.), 2015, pp. 21-63. 

 



401 

 

IRACHETA CENECORTA, Pilar (coomp. y coord.) 

Extractos de las Actas de Cabildo del Ayuntamiento de Toluca, El Colegio 

Mexiquense [página html disponible en línea: 

http://www2.cmq.edu.mx/actas/index.php/index.php?option=com_chronoforms&ch

ronoform=report_anio&token=1814 Consultada el 29 de mayo de 2018] 

 

IRIGOYEN LÓPEZ, Antonio 

“Sobre el ingreso en el clero: a cuestas con la vocación y con las estrategias 

familiares en la España del siglo XVIII” en Revista de Historia Social y de las 

Mentalidades, Universidad de Santiago de Chile, 20: 2 (2016), pp. 101-131. 

 

JARQUÍN ORTEGA, María Teresa 

Formación y desarrollo de un pueblo novohispano, Zinacantepec, México, El 

Colegio Mexiquense, 1990.  

“Devoción y prodigios de Nuestra Señora de los Ángeles de la Asunción de Tecaxic 

durante la época novohispana” en JARQUÍN ORTEGA Y GONZÁLEZ REYES 

(coords.), en prensa. 

 

JARQUÍN ORTEGA, María Teresa (coord.) 

Historia general ilustrada del Estado de México. Zinacantepec, México, Gobierno 

del Estado de México, 2011, tomo 3. Época virreinal (1519-1750). 

 

JARQUÍN ORTEGA, María Teresa y Gerardo GONZÁLEZ REYES (coords.) 

Orígenes y expresiones de la religiosidad en México. Cultos cristológicos, 

veneraciones marianas y heterodoxia devocional, Zinacantepec, México, El Colegio 

Mexiquense, en prensa. 

 

JARQUÍN ORTEGA, María Teresa y Manuel MIÑO GRIJALVA (coords.) 

Toluca. Los ejes históricos de una ciudad mexicana, Zinacantepec, México, El 

Colegio Mexiquense, 2018. 

 

http://www2.cmq.edu.mx/actas/index.php/index.php?option=com_chronoforms&chronoform=report_anio&token=1814
http://www2.cmq.edu.mx/actas/index.php/index.php?option=com_chronoforms&chronoform=report_anio&token=1814


402 

 

KANTER, Deborah Ellen 

Hijos del pueblo. Gender, Family, and Community in Rural Mexico, 1730-1850, 

Austin, University of Texas Press, 2008.  

 

KINSBRUNER, Jay 

The Colonial Spanish-American City. Urban Life in the Age of Atlactic Capitalism, 

Austin, University of Texas Press, 2005. 

 

LAGUNAS RUIZ, Hilda 

"Hacendados del Valle de Toluca: vida cotidiana y muerte durante los siglos XVII y 

XVIII", tesis de Doctorado en Historia, Ciudad de México, Universidad 

Iberoamericana, 2005. 

 

LARA CISNEROS, Gerardo 

“La justicia eclesiástica ordinaria y los indios en la Nueva España borbónica: 

balance historiográfico y prospección” en TRASHOLEROS Y ZABALLA 

(coords.), 2010, pp. 127-156. 

“Religiosidad indígena en contextos urbanos. Nueva España, siglo XVIII” en 

CASTRO GUTIÉRREZ (coord.), 2010, pp. 279-302. 

 

LARKIN, Brian. R. 

“Liturgy, devotion and Religious Reform in Eighteenth-Century Mexico City” en 

The Americas, 60:4 (2004), pp. 493-518. 

 

LEÓN, Nicolás 

El convento franciscano de la Asunción de Toluca, México, Casas, 1969. 

 

LEÓN GARCÍA, María del Carmen 

La distribución alimentaria de Toluca. El delicioso valle y los tiempos de escasez, 

1750-1800, México, CIESAS/Porrúa, 2012. 

 



403 

 

LEMPÉRIÈRE, Annick 

“República y publicidad a finales del Antiguo Régimen (Nueva España)” en 

GUERRA et al., 2008, pp. 54-79. 

Entre Dios y el rey: la república. La ciudad de México de los siglos XVI al XIX, 

México, FCE, 2013 (Serie Historia). 

 

LIRA GONZÁLEZ, Adrés 

“Aspecto fiscal de la Nueva España en la segunda mitad del siglo XVIII” en 

Historia Mexicana, 17:3 (67), (enero-marzo 1968), pp. 361-394. 

 

LOCKHART, James 

“Españoles entre indios: Toluca a fines del siglo XVI” en SOLANO (coord.), 1975, 

pp. 437-491. 

 

LÓPEZ COLÍN, Benjamín 

“Los Carmelitas descalzos en Toluca, estudio sobre la importancia social, 

económica y política de la orden a través de sus cofradías”, tesis de Licenciatura en 

Historia, Toluca, UAEMex, 2005. 

 

LÓPEZ GARCÍA, Alfredo, Humberto LÓPEZ DOMÍNGUEZ y Daniel MARTÍNEZ 

REYES 

“Fundación carmelita en Toluca, 1693-1698”, tesis de Licenciatura en Historia, 

Toluca, UAEMex, 2003. 

 

LUCENA GIRALDO, Manuel 

A los cuatro vientos. Las ciudades de la América Hispánica, Madrid, Fundación 

Carolina/Centro de Estudios Hispánicos e Iberoamericanos, 2006.  

 

MAIROT, Mark Joseph 



404 

 

Mexican Provincial Society during the Age of Revolution: A Social and Economic 

History of Toluca, 1790-1834, dissertation for Doctor of Philosophy in History, Los 

Ángeles, California, University of California, 2013. 

 

MANTECÓN MOVELLÁN, Tomás A. 

“Usos de la justicia y arbitraje de los conflictos en el antiguo régimen: experiencias 

en la monarquía hispánica” en Revista de Historia Social y de las Mentalidades, 

Universidad de Santiago de Chile, 19: 2 (2015), pp. 209-235. 

“Justicia y fronteras del derecho en la España del Antiguo Régimen”, en CASELLI 

(coord.), 2016, pp. 25-58.  

 

MARTÍNEZ GOMIS, Mario 

“Las Escuelas de Cristo de Elche y Orihuela: un aspecto de la enseñanza espiritual y 

ascética en la España de los siglos XVII y XVIII” en Revista de Historia Moderna. 

Anales de la Universidad de Alicante, 20 (2002), pp. 5-84.  

 

MARTÍNEZ LÓPEZ-CANO, Ma. del Pilar (coord.) 

Concilios provinciales mexicanos. Época colonial, México, Universidad Nacional 

Autónoma de México-IIH, 2004 (Serie instrumentos de Consulta 4, edición en disco 

compacto). 

La Iglesia en Nueva España. Problemas y perspectivas de investigación, México, 

UNAM, 2010. 

De la historia económica a la historia social y cultural. Homenaje a Gisela von 

Wobeser, México, UNAM, 2015. 

 

MARTÍNEZ LÓPEZ CANO, Ma. del Pilar et al. (coords.) 

Cofradías, capellanías y obras pías en la América colonial, México, UNAM, 1998. 

 

MARTÍNEZ LÓPEZ-CANO, María del Pilar, Elisa SPECKMAN GUERRA y Gisela von 

WOBESER (coords.) 



405 

 

La iglesia y sus bienes. De la amortización a la nacionalización, México, 

Universidad Nacional Autónoma de México, 2004. 

 

MARTÍNEZ López-Cano, Ma. del Pilar, Elisa Itzel GARCÍA BERUMEN y Marcela Rocío 

GARCÍA HERNÁNDEZ 

“Estudio introductorio. Tercer concilio provincial mexicano (1585)” en 

MARTÍNEZ LÓPEZ-CANO (coord.), 2004 (Serie instrumentos de Consulta 4, 

edición en disco compacto). 

 

MARTÍNEZ LÓPEZ-CANO, María del Pilar y Francisco Javier CERVANTES BELLO 

(coords.) 

Reformas y resistencias en la Iglesia novohispana, México, UNAM/Benemérita 

Universidad Autónoma de Puebla, 2014.  

Expresiones y estrategias. La Iglesia en el orden social novohispano, México, 

UNAM/Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, 2017. 

 

MARTÍNEZ RUIZ, Enrique 

El peso de la Iglesia. Cuatro siglos de órdenes religiosas en España, Madrid, Actas, 

2004. 

  

MAYA SOTOMAYOR, Teresa Yolanda 

“Reconstruir la Iglesia: el modelo eclesial del episcopado novohispano, 1765-1804”, 

tesis de Doctorado en Historia, Ciudad de México, El Colegio de México, 1997. 

 

MAYER, Alicia 

“La reforma católica en Nueva España. Confesión, disciplina, valores sociales, 

religiosidad en el México virreinal. Una perspectiva de investigación” en 

MARTÍNEZ LÓPEZ-CANO (coord.), 2010, pp. 11-52. 

“El culto de Guadalupe y el proyecto tridentino en la Nueva España” en Estudios de 

Historia Novohispana, 26 (2002), pp. 17-49. 

 



406 

 

MAZÍN, Óscar 

El cabildo catedral de Valladolid de Michoacán, Zamora, Michoacán, El Colegio 

de Michoacán, 1996.  

Una ventana al mundo hispánico. Ensayo bibliográfico, México, El Colegio de 

México, 2006. 

Gestores de la Real Justicia. Procuradores y agentes de las catedrales hispanas 

nuevas en la Corte de Madrid, México, El Colegio de México, 2007. 

“Las cofradías del gran Michoacán en 1791” en BRADING Y MAZÍN (eds.), 2009, 

pp. 67-74. 

“El poder y las potestades del rey: los brazos espiritual y secular en la tradición 

hispánica” en MARTÍNEZ LÓPEZ-CANO (coord.), 2010, pp. 53-68. 

"Clero secular y orden social en la Nueva España de los siglos XVI a XVII", en 

MENEGUS, 2010, pp. 139-211. 

“Representaciones del poder episcopal en Nueva España (siglo XVII y primera 

mitad del XVIII)” en MAZÍN (ed.), 2012, pp. 373-401. 

“Catedrales versus órdenes religiosas en Nueva España y el Perú: el pleito de los 

diezmos y la situación agropecuaria mediados del siglo XVIII” en MARTÍNEZ 

LÓPEZ-CANO Y CERVANTES BELLO (coords.), 2014, pp. 201-225. 

“Catedrales u organización del espacio social y urbano en los siglos XVII y XVIII. 

Un modelo de análisis” en MARTÍNEZ LÓPEZ-CANO Y CERVANTES BELLO 

(coords.), 2017, pp. 179-216. 

 

MAZÍN, Óscar (ed.) 

México en el mundo hispánico, Zamora, Michoacán, El Colegio de Michoacán, 

2000. 

Las representaciones del poder en las sociedades hispánicas, México, El Colegio 

de México, 2012. 

 

MAZÍN, Óscar y José Javier RUIZ IBÁÑEZ (eds.) 

Las Indias Occidentales. Procesos de incorporación territorial a las Monarquías 

Ibéricas, México, El Colegio de México, 2012. 



407 

 

 

MEJÍA TORRES, Karen Ivett 

Las cofradías en el valle de Toluca y su relación con el crédito, 1794-1809, 

Zinacantepec, México, El Colegio Mexiquense, 2014. 

 

MELTON-VILLANUEVA, Miriam 

“The Nahuas at Independence Indigenous Communities of the Metepec Area 

(Toluca Valley) in the First Decades of the Nineteenth Century”, dissertation 

Doctoral, Los Angeles, University of California, 2012. 

 

MELVIN, Karen 

Building Cities of God: mendicant orders and urban culture in New Spain, 

Stanford, California, Stanford University Press, 2012. 

 

MEDIENTA, Fray Jerónimo de 

Historia eclesiástica indiana, editada por Joaquín García Icazbalceta, 1525-1604 

[página html disponible en línea: http://www.cervantesvirtual.com/obra-

visor/historia-eclesiastica-indiana--0/html/  [Consultada 16 de julio 2018] 

 

MENEGUS, Margarita 

Del señorío indígena a la república de indios: el caso de Toluca, 1500-1600, 

México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1994. 

 

MENEGUS, Margarita, Francisco MORALES y Oscar MAZÍN 

La secularización de las doctrinas de indios en la Nueva España. La pugna entre 

las dos iglesias, México, UNAM/IISUE/Bonilla Artigas Editores, 2010. 

 

MERCADO BECERRIL, Miguel Ángel 

“Cofradías de indios en Toluca y Tlacotepec a través de los documentos del Archivo 

de la Parroquia de San José, el Sagrario: 1692-1805”, tesis de Licenciatura en 

Historia, Toluca, UAEMex, 2001. 

http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/historia-eclesiastica-indiana--0/html/
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/historia-eclesiastica-indiana--0/html/


408 

 

 

MERLE, Alexandra y Alain HUGON (eds.) 

Soulèvements, révoltes, révolutions: dans l'empire des Habsbourg d'Espagne, XVI-

XVII siècle, Madrid, Casa de Velázquez, 2016. 

 

MÍNGUEZ, Víctor (ed.) 

Del libro de emblemas a la ciudad simbólica: actas del III Simposio Internacional 

de Emblemática Hispánica, Universidad Jaume I, octubre de 1999, Castelló de la 

Plana, Publicaciones de la Universidad Jaume I, 2000. 

 

MONCAYO RAMÍREZ, Jonatan 

“La Orden Hospitalaria de Nuestra Señora de Belén en la Monarquía Hispánica, 

1655-1768”, tesis de Doctorado en Historia, Ciudad de México, El Colegio de 

México, 2018.  

 

MONTEMAYOR, Julián 

“Ciudades hispánicas y signos de identidad” en MAZÍN (ed.), 2000, pp. 289- 299. 

 

MORALES, Francisco 

“Orden franciscana y movilidad social. Siglo XVII”, en Historia Mexicana, 65: 4 

(260), (abril-junio 2016), pp. 1663-1708. 

 

MORENO GAMBOA, Olivia 

“Una lectura de la devoción seglar en Nueva España. Los manuales de ejercicios 

espirituales de los terciarios franciscanos (1686-1793)” en MARTÍNEZ LÓPEZ 

CANO Y CERVANTES BELLO (coords.), 2017, pp. 337-362. 

 

MORSE, Richard M. 

“Introducción a la historia urbana de Hispanoamérica” en SOLANO (coord.), 1975, 

pp. 9-53. 

 



409 

 

MUNDY, Barbara E.  

“The images of Eighteenth-Century Urban Reform in Mexico City and the Plan of 

José Antonio Alzate” en Colonial American Review, 21: 1 (april 2012), pp. 45 y 52 

[documento pdf disponible en línea: 

https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/10609164.2012.661975 Consulta 7 

diciembre 2019]. 

 

MURIEL, Josefina 

Hospitales de la Nueva España. Fundaciones de los siglos XVII y XVIII, México, 

UNAM/Cruz Roja Mexicana, 1991, 2 tomos.  

 

NÁJERA NÁJERA, Guillermo Antonio 

“Entre la decadencia y la renovación: desarrollo de la Provincia franciscana del 

Santo Evangelio de México, 1572-1749”, tesis de Maestría en Historia, Ciudad de 

México, Universidad Autónoma Metropolitana-Unidad Iztapalapa, 2004. 

 

NESVIG, Martin Austin (ed.) 

Local Religion in Colonial Mexico, Albuquerque, University of New Mexico, 2006. 

 

OHARA, Matthew D. 

“The Supple Whip: Innovation and Tradition in Mexican Catholicism” en American 

Historical Review, 117: 5 (diciembre 2012), pp. 1372-1401. 

 

OLIVER MORAGUES, Manuel 

“Algunas claves geopolíticas de la devoción y el dogma de la Inmaculada 

Concepción” en Magallánica, Revista de Historia Moderna, 3:5 (2016), pp. 48-67.  

 

PEÑALOZA GARCÍA, Inocente 

El beaterio de Toluca. Tradición colonial. Documentos que pruebas su existencia, 

México, Universidad Autónoma del Estado de México, 2018.  

 

https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/10609164.2012.661975%20Consulta%207%20diciembre%202019
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/10609164.2012.661975%20Consulta%207%20diciembre%202019


410 

 

PÉREZ, Mariel 

“Las donaciones piadosas y el modelo del don” en ASTARITA (coord.), 2015, pp. 

13-38. 

 

PETIT, Carlos 

“El envite ilustrado. Real Lotería y proyectos de poder en el siglo XVIII” en 

Precedente, Cali, Colombia, Universidad Icesi, 13 (julio-diciembre 2018), pp. 19-

41. 

 

PIHO, Virve 

“La secularización de las parroquias y la economía eclesiástica en la Nueva España” 

en Journal de la Société des Américanistes, 64: 1 (1977), pp. 81-88.  

 

PÍO MARTÍNEZ, Juan 

“Los cronistas franciscanos y las necesidades de los indios en la provincia de 

Xalisco, 1653-1755” en Relaciones, XV: 57 (invierno de 1997), pp. 115-143. 

 

PIZZIGONI, Caterina 

“Region and Subregion in Central Mexican Ethnohistory: The Toluca Valley, 1650-

1760” en Colonial Latin American Review, 16: 1 (2007), pp. 71-92. 

The life Within. Local Indigenous Society in Mexico´s Toluca Valley, 1650-1800, 

Stanford, California, Stanford University Press, 2012. 

 

PIZZIGONI, Caterina (comp.) 

Testaments of Toluca, Stanford, California, Stanford University- UCLA Latin 

American Center Publications, 2007. 

 

POLIMENE, M. Paula 

“El estudio del gobierno de una jurisdicción rural en el siglo XVIII. Derroteros 

historiográficos y lineamientos metodológicos” en FERNÁNDEZ Y POLIMENE 

(coords.), 2017, pp. 51-73. 



411 

 

 

QUESADA, Santiago 

La idea de ciudad en la cultura novohispana de la edad moderna, Barcelona, 

Universidad de Barcelona, 1992. 

 

RAMÍREZ MÉNDEZ, Jessica 

“Fundar para debilitar. El obispo de Puebla y las órdenes regulares, 1586-1606” en 

Estudios de Historia Novohispana, 49 (julio-diciembre 2013), pp. 39-82. 

“Las nuevas órdenes en las tramas semántico-espaciales de la Ciudad de México, 

siglo XVI”, en Historia Mexicana, 63: 3 (251), (enero-marzo 2014), pp. 1015-1075. 

“La reforma filipina del clero regular y el paso de nuevos hábitos a Indias, 1566-

1585” en MARTÍNEZ LÓPEZ-CANO Y CERVANTES BELLO (coords.), 2014, 

pp. 113-141. 

Los carmelitas descalzos en la Nueva España. Del activismo misional al apostolado 

urbano, 1585-1614, México, INAH, 2015. 

“El capital visual de la fiesta. Promoción carmelitana a partir de los festejos de 

canonización de fray Juan de la Cruz, 1729” en MARTÍNEZ LÓPEZ-CANO Y 

CERVANTES BELLO (coord.), 2017, pp. 81-112. 

“Amorosas quejas en defensa de la preeminencia social. Disputas entre carmelitas 

descalzos y franciscanos en Toluca, siglo XVIII” en Ramírez Méndez y Sarmiento 

Zúñiga (coords.), en prensa.  

 

RAMÍREZ MÉNDEZ, Jessica y Mario SARMIENTO ZÚÑIGA (coords.) 

La presencia de la orden del Carmen descalzo en la Nueva España. Interacciones, 

transformaciones y permanencias, México, INAH, en prensa.  

 

RAMOS MEDINA, Manuel 

Imagen de santidad en un mundo profano, México, Universidad Iberoamericana, 

1990. 

Historia de un Huerto. Historia de la Colonia Huerta del Carmen, San Ángel, D. F., 

México, CONDUMEX, 1992. 



412 

 

Místicas y descalzas. Fundaciones carmelitas en la Nueva España, México, Centro 

de Estudios de Historia de México-Carso, 1997. 

El Carmelo novohispano, México, Centro de Estudios de Historia de México Carso, 

2008. 

“Las órdenes religiosas” en JARQUÍN ORTEGA (coord.), 2011, pp. 213-237. 

 

RAMOS MEDINA, Manuel (coord.) 

Memoria del II Congreso internacional. El monacato femenino en el imperio 

español. Monasterios, beaterios, recogimientos y colegios, México, Centro de 

Estudios de Historia de México, CONDUMEX, 1995. 

 

Real Academia de la Historia. Madrid 

Cartografía y Artes Gráficas, José Mariano Domínguez de Mendoza, “Plano de la 

ciudad de Toluca dedicado al virrey Don Juan Ruíz de Apodaca, 1817” [plano 

digital disponible en línea 

http://bibliotecadigital.rah.es/es/consulta/registro.do?control=RAH20101000593 

Consultado  20 abril 2016]. 

 

Recopilación de Leyes de los Reinos de las Indias 

Edición facsímil coeditada por el Centro de Estudios Políticos y Constitucionales y 

el Boletín Oficial del Estado, Madrid, Imprenta Nacional del Boletín del Estado, 

1998.  

 

RENDÓN CAVALLERO, Pedro 

Visita y reforma de los hospitales de San Juan de Dios de la Nueva España, 1772-

1774, Selección de Rómulo Velasco Ceballos, México, Archivo histórico de la 

Secretaría de Salubridad y Asistencia, 1945.    

 

REYES MÁRQUEZ, Jorge Cazad 

“La religión popular en el valle de Toluca, siglos XVII al XVIII. A través del 

Manual de Ministros de Jacinto de la Serna y los documentos del Juzgado 

http://bibliotecadigital.rah.es/es/consulta/registro.do?control=RAH20101000593


413 

 

Eclesiástico de Toluca”, tesis de Licenciatura en Etnohistoria, Ciudad de México, 

ENAH, 2013. 

 

ROCHER SALAS, Adriana 

“La provincial del Espíritu Santo de San Juan de Dios de Nueva España” en 

GUTIÉRREZ ESCUDERO Y LAVIANA (coords.) 2005, pp. 1299-1315. 

La disputa por las almas. Las órdenes religiosas en Campeche, siglo XVIII, 

México, CONACULTA, 2010. 

--------------------------------, “La orden hospitalaria de San Juan de Dios en Filipinas, 

siglos XVII y XVIII” en Hispania Sacra, LXVIII: 138 (julio-diciembre, 2016), pp. 

619-630.  

 

RODRÍGUEZ BECERRA, Salvador y Salvador HERNÁNDEZ 

“Los conventos en la conformación de las ciudades medias andaluzas” en ZAINAK, 

31 (2009), pp. 467-501. 

 

RODRÍGUEZ, Miguel 

Señoríos y feudalismos en el reino de Murcia. Los dominios de la orden de 

Santiago, 1440 y 1515, Madrid, Universidad de Murcia, 1986. 

 

ROJAS, Beatriz 

“Los privilegios como articulación del cuerpo político. Nueva España, 1750-1821” 

en ROJAS (coord.), 2007, pp. 45-84. 

Las ciudades novohispanas. Siete ensayos históricos y territorio, México, Instituto 

Mora/El Colegio de Michoacán, 2016.  

 

ROJAS, Beatriz (coord.) 

Cuerpo político y pluralidad de derechos. Los privilegios de las corporaciones 

novohispanas, México, CIDE/Instituto Mora, 2007. 

 

ROMERO ALANIZ, Fermín 



414 

 

“De Portugal a Toluca. Los González de los Reyes, siglo XVII”, Ponencia 

presentada en el Encuentro de Investigadores del Pensamiento Novohispano, 

Toluca, UNAM/UAEMex, 9 de noviembre de 2012. 

 

ROMERO, José Luis 

La ciudad occidental. Culturas urbanas en Europa y América, Buenos Aires, Siglo 

veintiuno editores, 2013.  

 

ROMERO QUIROZ, Javier 

La ciudad de Toluca. Historia de su título, Toluca, Gobierno del Estado de México, 

1972. 

La ciudad de Toluca. Capital del Estado de México, México, Gobierno del Estado 

de México, 1980. 

 

RUBIAL García, Antonio 

“La mitra y la cogulla. La secularización palafoxiana y su impacto en el siglo XVII” 

en Relaciones, XIX: 73 (1998), pp. 239-272. 

“The Appropiation and Use of Saints in New Spain” en NESVIG (ed.), 2006, pp. 

37-61. 

“Las órdenes mendicantes evangelizadoras en Nueva España y sus cambios 

estructurales durante los siglos virreinales” en MARTÍNEZ LÓPEZ-CANO 

(coord.), 2010, pp. 215-236. 

“Puebla y Querétaro, dos identidades patria” en CHINCHILLA (coord.), 2010, pp. 

241-294.  

 “Las reformas de los regulares novohispanos anteriores a la secularización de sus 

parroquias (1650-1750)” en MARTÍNEZ LÓPEZ-CANO Y CERVANTES BELLO 

(coords.), 2014, pp. 143-166. 

 “Un nuevo laico ¿un nuevo Dios? El nacimiento de una moral y un devocionalismo 

burgueses en Nueva España entre finales del siglo XVII y principios del XVIII” en 

Estudios de Historia Novohispana, UNAM, 56 (2017), pp. 1-25. 

 



415 

 

RUBIAL, Antonio (coord.) 

La Iglesia en el México colonial, México, UNAM/Benemérita Universidad 

Autónoma de Puebla/Ediciones de Educación y Cultura, 2013. 

 

RUCQUOI, Adeline 

“cuius rex, cius religio: ley y religión en la España medieval” en MAZÍN (ed.), 

2012, pp. 133-174. 

 

RUIZ BARRERA, Ma. Teresa 

“Redención de cautivos. Una especial obra de misericordia de la Orden de la 

Merced” en CAMPOS Y FERNANDEZ (coord.), 2006. pp. 841-862.  

 

RUIZ IBÁÑEZ, José Javier 

Las dos caras de Jano. Monarquía, ciudad e individuo. Murcia, 1588-1648, Murcia, 

Ayuntamiento de Murcia/Universidad de Murcia, 1995. 

 

SALINAS, Miguel 

Datos para la historia de Toluca, Toluca, Gobierno del Estado de México, 1986. 

  

SÁNCHEZ ARTECHE, Alfonso 

Monografía municipal. Toluca, México, Gobierno del Estado de México, s/f.  

 

SÁNCHEZ ARTECHE, Alfonso et al.  

Siglo y medio: sumaria tolucense, Toluca, H. Ayuntamiento de Toluca, 1980. 

 

SÁNCHEZ BELLA, Ismael 

“La retención de bulas en Indias” en Historia, instituciones, documentos, 

Universidad de Sevilla, 14 (1987), pp. 41-50. 

 

SÁNCHEZ DE TAGLE, Esteban 



416 

 

Los dueños de la calle. Una historia de la vía pública en la época colonial, México, 

INAH/Departamento del Distrito Federal, 1997. 

Del gobierno y su tutela. La reforma a las haciendas locales del siglo XVIII y el 

cabildo de México, México, INAH, 2015. 

 

SÁNCHEZ REYES, Gabriela 

“La fundación de cofradías de san José en la Nueva España” en Die Bedeutung des 

hl. Josef in der Heilsgeschichte. Akten des IX. Internationalen Symposions über den 

heiligen Josef, Frankfurt, Internationalen Mariologishen Arbeitskreises Kevelaer, 

2006, pp. 1-18. Tomo II.  

“San José, esperanza de los enfermos y patrono de los moribundos: un eficaz 

remedio durante el tránsito de la muerte” en SPECKMAN, AGOSTONI Y 

GONZALBO (coords.), 2009, pp. 291-317. 

 

SÁNCHEZ SANTIRÓ, Ernest 

Padrón del Arzobispado de México, 1777, México, Archivo General de la Nación, 

2003. 

 

SANZ CAMAÑES, Porfirio 

Las ciudades en la América hispana. Siglos XV al XVIII, Madrid, Sílex, 2004.   

 

SEVERO GUERRERO, Jesús Josué 

“Morbilidad semejante, letalidad divergente en tiempos de viruela. San José de 

Toluca, 1780-1798”, tesis de Maestría en Historia, Toluca, UAEMex, 2013. 

 

SIGAUT, Nelly 

“Corpus Christi: la construcción simbólica de la ciudad de México” en MÍNGUEZ 

(ed.), 2000, pp. 27-57. 

“Los cultos marianos locales en Hispanoamérica” en MAZÍN (ed.), 2012, pp. 437-

458.  

 



417 

 

SIGAUT, Nelly y Natalia FERREIRO 

“Testamento del fundador Dr. Pedro López. Documentos para la historia del 

hospital de San Juan de Dios” en Historia Mexicana, 55: 1 (217), (julio-septiembre 

2005), pp. 145-201.  

 

SOLANO, Francisco de 

Ciudades hispanoamericanas y pueblos de indios, Madrid, Consejo Superior de 

Investigaciones Científicas, 1990. 

 

SOLANO, Francisco de (coord.) 

Estudios sobre la ciudad iberoamericana, Madrid, Consejo Superior de 

Investigaciones Científicas, 1975. 

 

SOLANO, Francisco de (ed.) 

Cuestionarios para la formación de las relaciones geográficas de Indias. Siglos 

XVI/XIX. Madrid, Centro de Estudios Históricos, Departamento de Historia de 

América, 1988, 2 tomos. 

 

SPECKMAN, Elisa, Claudia AGOSTONI y Pilar GONZALBO AIZPURU (coords.) 

Los miedos en la historia, México, El Colegio de México/UNAM, 2009. 

 

STEFANO, Roberto Di 

“La Iglesia propia. Patronatos laicales del obispado de Córdoba en los siglos XVIII 

y XIX”, en Itinerantes. Revista de Historia y Religión, Argentina, Universidad del 

Norte Santo Tomás de Aquino, 6 (2016), pp. 169-199. 

“Lay Patronage and the Development of Ecclesiastical Property in Spanish 

America: The Case of Buenos Aires, 1700-1900” en Hispanic American Historical 

Review, 93: 1 (2013), pp. 67-98.  

 

SUÁREZ ARGÜELLO, Clara Elena 



418 

 

“Desde Toluca a Atlacomulco, hacia Celaya y a Valladolid” en Historia 2.0, 

Conocimiento histórico en clave digital, año VI, 11 (enero-junio de 2016), pp. 128-

139. 

 

TANCK DE ESTRADA, Dorothy 

Pueblos de indios y educación en el México colonial, 1750-1821, México, El 

Colegio de México, 1999. 

“Los bienes y la organización de las cofradías en los pueblos de indios del México 

colonial. Debate entre el estado y la iglesia" en MARTÍNEZ LÓPEZ-CANO, 

SPECKMAN Y VON WOBESER (coords.), 2004, pp. 33-57. 

Atlas Ilustrado de los pueblos de indios. Nueva España, 1800 (mapas de Jorge Luis 

Miranda García y Dorothy Tanck de Estrada con la colaboración de Tania Lilia 

Chávez Soto), México, El Colegio de México/El Colegio Mexiquense/Consejo 

Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas/Fomento Cultural Banamex, 

2005. 

 

TAYLOR, William B. 

Ministros de lo sagrado. Sacerdotes y feligreses en el México del siglo XVIII, 2 

vols., México, El Colegio de México: Secretaría de Gobernación: El Colegio de 

Michoacán, 1999. 

Entre el proceso global y el conocimiento local: ensayos sobre el Estado, la 

sociedad y la cultura en el México del siglo XVIII, México, Universidad Nacional 

Autónoma de México: Consejo Nacional de Ciencia y Tecnología: Miguel Ángel 

Porrúa, 2003. 

Shrines and Miraculous Images. Religious Life in Mexico Before the Reforma, 

Albuquerque, University of New Mexico Press, 2010.   

 

TORRES PUGA, Gabriel 

Los últimos años de la inquisición en la Nueva España, México, Porrúa/INAH, 

2005. 



419 

 

Opinión pública y censura en Nueva España. Indicios de un silencio imposible, 

1767-1794, México, El Colegio de México, 2010. 

 

TRASLOSHEROS, Jorge E. 

“Armonía de voluntades. Potestades eclesiástica y secular en la Nueva España del 

siglo XVIII” en Iberoamericana, Nueva época, año 1, 3, 2001, pp. 41-60. 

Iglesia, justicia y sociedad en la Nueva España: la audiencia del arzobispado de 

México, 1528-1668, México, Porrúa/Universidad Iberoamericana, 2004. 

“Orden judicial y herencia medieval en la Nueva España” en Historia Mexicana, 55: 

4 (220), (abril-junio 2006), pp. 1105-1138. 

“Los indios, la Inquisición y los tribunales eclesiásticos ordinarios en Nueva 

España. Definición jurisdiccional y justo proceso, 1571-1750” en TRASHOLEROS 

Y ZABALLA (coords.), 2010, pp. 47-74. 

Historia judicial eclesiástica de la Nueva España. Materia, método y razones, 

México, UNAM/Porrúa, 2014. 

 

TRASHOLEROS, Jorge E.  y Ana de ZABALLA BEASCOECHEA (coords.) 

Los indios ante los foros de justicia religiosa en la Hispanoamérica virreinal, 

México, UNAM, 2010. 

 

URREJOLA DAVANZO, Bernarda 

“Retórica sagrada y representación de la monarquía católica en Nueva España 

(1621-1759)”, tesis de Doctorado en Historia, Ciudad de México, El Colegio de 

México, 2013. 

 

VELÁZQUEZ, Gustavo G. 

“San José de Toluca” en COLÍN, 1965, pp. 47 y 48.  

 

VETANCURT, Fr. Agustín de 

Teatro mexicano. Descripción breve de los sucesos ejemplares, históricos y 

religiosos del nuevo mundo de las Indias, 2ª ed., México, Porrúa, 1982. 



420 

 

 

VICTORIA MORENO, Dionicio 

El Convento de la Purísima Concepción de los Carmelitas Descalzos en Toluca: 

historia documental e historiográfica, México, Biblioteca Enciclopédica del Estado 

de México, 1979, 2 tomos. 

Breve historia del convento e iglesia del Carmen en Toluca, Toluca, Estado de 

México, Instituto Mexiquense de Cultura, 2003. 

 

VILLASEÑOR Y SÁNCHEZ, Francisco de 

Theatro Americano. Descripción general de los reynos y provincias de la Nueva 

España y sus jurisdicciones, México, UNAM, 2005. 

 

VINCENT, Bernard 

“La inmaculada concepción, la monarquía hispánica y el mundo” en Magallánica, 

Revista de Historia Moderna, 3: 5 (2016), pp. 1-6. 

 

VIZUETE MENDOZA, J. Carlos 

“Lugares sagrados y órdenes religiosas. Monasterios y conventos en Toledo” en 

VIZUETE Y SÁNCHEZ (coords.), 2008, pp. 157-187.  

“Pesos, frailes y conventos (México 1771)” en Análisis económico, UAM-

Azcapotzalco, XXVIII: 69 (septiembre-diciembre de 2013), pp. 241-264. 

 

VIZUETE MENDOZA, Carlos y Julio Martín SÁNCHEZ (coords.) 

Sacra Loca Toledana. Los espacios sagrados en Toledo, Cuenca, Ediciones de la 

Universidad de Castilla-La Mancha, 2008. 

 

YURRIETA VALDÉS, José 

“Crónica de un edificio” en Cronos, Revista de la Facultad de Derecho, Toluca, 

Universidad Autónoma del Estado de México, 10 (2006), pp. 5-20.  

 

WOBESER, Gisela von 



421 

 

“El gobierno en el Marquesado del valle de Oaxaca” en BORAH (coord.), 2002, pp. 

183-206.  

 

WOOD, Stephanie Gail 

“Corporate Adjustments in Colonial Mexican Indian Towns: Toluca Region, 1550-

1810”, tesis de Doctorado, California, University of California, 1984. 

 

ZAHINO PEÑAFORT, Luisa 

Iglesia y sociedad en México, 1765-1800. Tradición, reforma y reacciones, México, 

UNAM, 1996. 

 

ZAMUDIO ESPINOSA, Guadalupe Yolanda y José María ARANDA SÁNCHEZ (coords.) 

Valle de Toluca: devenir social y cultural, México, Universidad Autónoma del 

Estado de México, 2001. 

 

ZÚÑIGA, Jean Paul 

“Figuras del poder. Presentación y representación en la América hispana: de la 

identificación étnica como símbolo del poder (siglos XVII-XVIII)” en MAZÍN 

(ed.), 2012, pp. 415-435. 

 

 

 


