
EL COLEGIO DE MÉXICO 

CENTRO DE ESTUDIOS LITERARIOS Y LINGÜÍSTICOS 

 

 

 

 

 

LA CONSTRUCCIÓN DEL MOTIVO PROFÉTICO 

EN  LA LITERATURA MEDIEVAL HISPÁNICA 

(SIGLOS XII-XV) 

 

 

T E S I S  

QUE PARA OBTENER EL TÍTULO DE 

DOCTORA EN LITERATURA HISPÁNICA 

PRESENTA: 

PÉNÉLOPE CARTELET 

 

ASESOR: DR. AURELIO GONZÁLEZ  Y  PÉREZ 

 

 

 

MÉXICO, D. F.          2013 



2 

 

  



3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LA CONSTRUCCIÓN DEL MOTIVO PROFÉTICO 

EN  LA LITERATURA MEDIEVAL HISPÁNICA 

(SIGLOS XII-XV) 

  



4 

 

  



5 

 

 

INTRODUCCIÓN 

 

 

En un pasaje clave del Baladro del sabio Merlín con sus profecías, versión hispánica de la 

Suite Post-Vulgata francesa, escrita en los años 1230-1240, el profeta epónimo se dispone a 

revelar a la corte del reino de Logres la ascendencia real de Arturo, todavía joven monarca de 

orígenes oscuros al que los señores bretones no terminan de aceptar como gobernante. Antes de 

proceder a semejante anuncio, Merlín decide respaldar la verdad de sus palabras mediante una 

auto-afirmación de sus poderes: “yo só Merlín, que por gracia de Dios sé las cosas escondidas e 

escuras e las que han de ser muchas dellas; e esto sabés vos bien, por onde me devés creer lo que 

os dixere”.
1
 

Hacia el final de esta misma obra, el narrador propone, en un espíritu similar, una síntesis en 

torno al personaje del mago bretón, la cual recapitula su anterior caracterización, al mismo 

tiempo que prepara el trágico desenlace de esta versión de su biografía: 

Verdad es que Merlín […] fue el más sabio ombre del mundo e que más supo de las 

cosas que eran por venir, sino Dios. E ningún ombre non sabe quien fablase tan 

maravillosamente de las cosas pasadas e de las que heran por venir. […] Más sin 

falta, por el grand saber que avía, fabló tan escuramente, que no podía honbre 

entender lo que dezía, porque dixo en el Libro del sancto Greal que sus profecías no 

serían sabidas fasta que fuesen pasadas.
2
 

Estas dos citas nos revelan indirectamente las principales características de la noción de 

‘profecía’. Quizá la primera que debamos dilucidar sea la que más confusiones ha provocado, o 

sea, la relación entre la profecía y el tiempo. Merlín tiene el poder de “fabla[r] […] de las cosas 

pasadas e de las que heran por venir”, es decir que el don de profecía se sitúa fuera del fluir 

temporal, pues el saber del oráculo tiene una validez atemporal y puede revelar eventos de 

cualquier punto del eje del tiempo. Juan de Orozco, en uno de los primeros tratados teóricos 

sobre la profecía en el ámbito hispánico, subrayaba precisamente, mediante ejemplos bíblicos, la 

independencia de la profecía respecto a cualquier ubicación temporal: 

                                                 
1
 El baladro del sabio Merlín con sus profecías. Transcripción y estudios, ed. de María Isabel Hernández, Cajastur – 

Trea – Universidad de Oviedo, Gijón, 1999, 2 tomos, t. 2, p. 78b. 
2
 Ibid., p. 170a. 



6 

 

la prophecia propia es, de las coſas que eſtan por venir, aunque tambien de las coſas 

paſſadas, y que no ſe ſabian, ſe dize prophecia, como es la de Moyſes en el 

Pentatheucho, deſcrubriendo el origen y la fabrica del mundo, en que tantas opiniones 

falſas tenian las gentes. Tambien es prophecia la que dize las coſas del tiempo 

preſente quando eſtàn encubiertas, y no ſe ſaben; como fue en ſan Iuan el declarar la 

venida de Chriſto, y moſtrarle con el dedo a los que no le conocian.
3
 

Por tanto, la profecía no debe confundirse con la predicción, entendida como revelación de 

eventos solamente futuros. Como prosigue Juan de Orozco, el anuncio de sucesos posteriores es 

evidentemente el caso más frecuente, puesto que concierne a elementos más difíciles de acceso 

para el saber humano: “Y porque las coſas preſentes o las que ya han paſſado tienen mas razon 

para ſer conocidas, y las que eſtàn mas lexos de poderſe ſaber por el conocimiento del hombre, 

ſon las que eſtàn por venir, y ſon contingentes, por eſto ſon mas propias de la prophecia y le 

pertenecen”.
4
 Sin embargo, no hay que perder de vista que la ‘profecía proyectiva’ no es sino un 

caso particular de profecías. Podemos, efectivamente, retomar aquí la distinción que propone 

Javier Roberto González, especialista de esta cuestión respecto al género caballeresco, en función 

del ámbito temporal concernido por la revelación, una distinción: 

entre discursos proféticos prospectivos (aquellos que narran, mencionan o describen 

acciones o estados que se verificarán en una instancia temporal posterior dentro de la 

historia narrada), discursos proféticos actuales (aquellos que narran, mencionan o 

describen acciones o estados que se verifican, puntual o durativamente, en la misma 

instancia temporal a la que corresponde el enunciado de la profecía), y discursos 

proféticos retrospectivos (aquellos que narran, mencionan o describen acciones o 

estados que ya se han verificado en una instancia temporal anterior dentro de la 

historia narrada). Las profecías actuales y retrospectivas, además, no se limitan, según 

los casos, a referir acciones o estados desconocidos o ignorados, sino que también 

interpretan o revelan el sentido profundo de acciones o estados ya conocidos.
5
 

Si la profecía no se define por su relación con el futuro, entonces ¿cómo conceptualizarla? Las 

palabras de Merlín presentan otro elemento de respuesta. El profeta se jacta de saber “las cosas 

escondidas e escuras”: el don de profecía no permite, pues, acceder a una porción específica del 

fluir temporal, sino al conocimiento de un saber teóricamente oculto, incomprensible o fuera del 

                                                 
3
 Tratado de la verdadera y falsa prophecia. Hecho por Don Iuan de Horozco y Couarruuias Arcediano de Cuellar 

en la Santa Yglesia de Segouia, Juan de la Cuesta, Segovia, 1588, cap. II, fol. 8r. Desato las abreviaturas y respeto las 

demás grafías. 
4
 Ibid., fol 8v. 

5
 Javier Roberto González, “Pautas para la caracterización del discurso profético ficcional como clase de texto: las 

profecías del Palmerín de Olivia”, Incipit, XVIII (1998), pp. 107-158, la cita p. 140. Cabe precisar que, en el ámbito 

literario, las profecías de los distintos textos que estudiaré pueden concernir a hechos pasados, presentes o futuros, 

según la cronología intratextual de la historia –y no del relato– y, a veces, según una cronología extratextual que 

pretende iluminar ciertos acontecimientos históricos. 



7 

 

alcance de la mente humana. El futuro constituye sólo uno de los ámbitos normalmente 

inaccesibles para el saber del hombre. Pero existen también facetas del pasado o, incluso, del 

presente que pertenecen a esta esfera prohibida: así el misterio de los orígenes o los pensamientos 

ajenos. Retomaré entonces aquí la definición de la profecía propuesta por J. R. González: 

“definimos profecía como el conocimiento de una verdad oculta al entendimiento natural de uno, 

varios o todos los hombres, ya por defecto de la facultad cognoscitiva humana, ya por 

incognoscibilidad intrínseca de la verdad en cuestión”.
6
 El milagro operado por la profecía 

corresponde, pues, a la paradoja de poder conocer lo incognoscible. El paradigma de semejante 

saber es el que atañe a los misterios de la divinidad, inalcanzables para la mayoría de los 

hombres, excepto para algunos elegidos, a los que Dios otorga la gracia de entrever partes de 

ellos y que acceden así al estatuto de profetas. 

La relación entre la trascendencia –generalmente representada por una divinidad– y un ser 

humano forma la base del don de profecía. Etimológicamente, el término προφήτης no significa 

“el que habla sobre el futuro”, como se suele pensar,
7
 sino “el que habla en lugar de otro”.

8
 El 

profeta desempeña la función de intérprete o de mensajero entre un otro de naturaleza divina y la 

humanidad. Este tipo de relación con la trascendencia se instaura en múltiples ámbitos culturales: 

en la Antigüedad griega, la Pitia de Delfos da a conocer a los hombres los avisos de Apolo y las 

sacerdotisas del santuario de Dodona, en Epiro, los de Zeus; en el Antiguo Testamento, Jehová 

trasmite sus voluntades a los hombres gracias a numerosos profetas, entre los que destaca Moisés, 

único en sostener la visión directa de la divinidad; en el Nuevo Testamento, es el propio Cristo el 

que revela a la humanidad los diseños de Dios Padre, etc. Lo mismo ocurre con la figura de 

Merlín, derivada de una mitología celta cristianizada y que obtiene su poder profético “por gracia 

de Dios”, según los términos del Baladro. El origen divino del conocimiento del profeta tiene 

también como consecuencia el carácter de absoluta verdad de las revelaciones y les confiere, por 

tanto, una total fiabilidad, como subraya Merlín más arriba: “por onde me devés creer lo que os 

dixere”.
9
 

                                                 
6
 Ibid., p. 108. 

7
 Juan de Orozco se hace el eco de tal interpretación: “El nombre de propheta, es de la lengua Griega del verbo que 

ſignifica dezir las coſas antes que ſean” (op. cit., cap. II, fol. 8r). 
8
 Véase André-Marie Gérard, Dictionnaire de la Bible, Robert Laffont, Paris, 1989, s. v. ‘Prophétisme’, p. 1139b 

(indico por a o b la columna donde se encuentra la cita). 
9
 La amplitud del conocimiento profético y su certeza explican la asimilación entre el profeta y el sabio, tal como 

ocurre en el título del Baladro del sabio Merlín. Juan de Orozco también iguala estas dos figuras: “demas de ſaber lo 



8 

 

La concepción cristiana de un Dios omnisciente y todopoderoso refuerza la verticalidad y el 

sentido único de la relación con el profeta, así como la certeza de los anuncios: “el ſaber con 

certidumbre las coſas que eſtan por ſuceder, y no dependen de cauſas neceſſarias ſolo es Dios, y 

no pueden las criaturas ſin reuelacion ſuya alcançarlo”.
10

 Del mismo modo que Dios constituye la 

fuente del saber del profeta, representa también el paradigma del saber máximo, respecto al cual 

se puede medir el alcance profético de su enviado: “Y demas de ſerle a Dios todo claro y 

manifieſto por eſtar en todo lugar, y ſerle preſentes los tiempos todos, como Dios ſea el ſummo 

ſaber […] ſolo Dios es, el que ſabe quanto ay que ſaber de lo que ha paſſado y paſſa, y de lo que 

eſtà por venir”.
11

 El profeta no goza de un saber limitado por las pobres capacidades humanas, 

sino de una omnisciencia que lo acerca a la divinidad. Sin embargo, es esta misma divinidad la 

que constituye el límite del saber profético, pues es a la vez origen y modelo inalcanzable de este 

saber. Si bien Merlín representa, en el mundo artúrico, la más alta sabiduría, nunca se le puede 

equiparar con la de Dios: el mago es quien “más supo de las cosas que eran por venir, sino Dios” 

(subrayo). 

Además de la dicotomía que separa el saber del profeta del saber divino, las citas del Baladro 

del sabio Merlín hacen aparecer otra distinción relativa a la profecía: me refiero a la distinción 

entre el saber detenido por el mago bretón y su comunicación a los demás hombres. Los 

conocimientos otorgados al profeta mantienen su naturaleza sagrada al oponerse a una fácil 

difusión entre los mortales, tal y como el texto del Baladro opone las repetidas formas del verbo 

“saber”, que se acumulan a lo largo de las citas, a la incomprensión final de los hombres: “por el 

grand saber que avía, fabló tan escuramente, que no podía honbre entender lo que dezía”. Si bien 

el autor anónimo alude aquí a la obscuritas del estilo profético merliniano, es la magnitud del 

saber profético la que aparece como la causa principal de la incapacidad humana para entenderlo. 

El don de profecía, del que gozan Merlín y los demás profetas, corresponde primero al acceso a 

un saber, antes de convertirse en un mensaje que permita divulgar el saber en cuestión. Santo 

Tomás de Aquino expresó esta distinción desde el principio de su tratado sobre la noción de 

profecía: “La profecía consiste principalmente en conocimiento, porque los profetas conocen 

cosas que están lejos del conocimiento humano. […] la profecía consiste, secundariamente, en 

                                                                                                                                                              
que otros no ſaben, es ſu ſaber ſin engaño, y ſaber del cielo, y es tan propio el ſaber en ellos, que Origenes dixo de los 

prophetas que tenian por madre la ſabiduria” (op. cit., cap. II, fol. 9v). 
10

 Ibid., cap. I, fol. 6r. 
11

 Ibid., cap. I, fols. 5v-6r. 



9 

 

una locución, en cuanto que los profetas anuncian, para edificación de los demás, las cosas que 

conocen por revelación de Dios”.
12

 El profeta, poseedor de un saber de origen divino, lo puede 

trasmitir o no a los demás hombres; y, si lo trasmite, lo puede hacer de modo abierto, con el fin 

de conseguir la comprensión de sus anuncios, o de modo cerrado, gracias a un lenguaje críptico o 

a acciones simbólicas, para revelar la existencia de este saber, pero no su contenido. Esta última 

vía es la que escoge Merlín al afirmar “que sus profecías no serían sabidas fasta que fuesen 

pasadas”: los hombres sólo entenderán su sentido al verlas cumplirse. 

Para recapitular, podemos definir la profecía como un saber de origen trascendente, relativo a 

verdades circunstancial o intrínsecamente ocultas al conocimiento humano, y cuyo contenido 

puede ser trasmitido o no a los demás hombres. Esta definición general se puede precisar en 

función de las múltiples modalidades escogidas para la recepción, la manifestación o la 

trasmisión de este conocimiento profético y en función de su contenido. Así, respecto a la 

modalidad de expresión de la profecía, si se enuncia mediante el lenguaje, podremos hablar de 

‘profecía discursiva’, mientras que, si son elementos del mundo exterior los que desempeñan este 

papel de revelación (un objeto, un paisaje, un animal, una acción, etc.), se tratará de una ‘profecía 

material’. La ‘profecía onírica’ se encuentra en el límite entre estas dos categorías, puesto que el 

sueño puede recurrir al lenguaje articulado o consistir en una simple visión. Respecto al 

contenido, ya presentamos una primera distinción correspondiente a la relación entre profecía y 

fluir temporal, o sea, entre ‘profecía retrospectiva’, ‘profecía actual’ y ‘profecía prospectiva’. El 

contenido profético se vincula también con la función desempeñada por la profecía, la cual puede 

ser de índole religiosa, mística, política, educativa, filosófica, literaria, etc., o entrelazar varios de 

estos propósitos. Designo como ‘discurso profético’ la reunión de todas las modalidades 

proféticas presentes en un ámbito dado –que éste sea de naturaleza mental o textual–. 

Para completar esta rápida puntualización terminológica, cabe precisar también el sentido de 

nociones consideradas como cercanas a la de ‘profecía’, de modo a establecer desde ahora la 

terminología que regirá la integralidad de este trabajo. Emplearé el término ‘oráculo’ para 

referirme a cualquier elemento profético, independientemente de su naturaleza (pueden tener un 

papel profético elementos tan diversos como una palabra, un objeto, una acción, un nombre, un 

sueño o una visión, etc.) y del punto del tiempo al que atañe (la profecía puede referirse tanto al 

                                                 
12

 Santo Tomás de Aquino, Suma Teologica, Parte II-IIb, Cuestión 171, art. 1, según la traducción al español 

publicada bajo el título Suma de Teología en la Biblioteca de Autores Cristianos (Madrid, 1994, 5 tomos), t. 4, p. 577 

[las cursivas son mías]. El “Tratado de la profecía” ocupa las cuestiones 171 a 178, pp. 576-623. 



10 

 

pasado y al presente como al futuro): todo componente del ‘discurso profético’ es, pues, un 

oráculo. Al contrario, la ‘predicción’, como lo revela su etimología, concernirá únicamente a los 

oráculos que se refieren a un evento posterior a su enunciación, así como el ‘vaticinio’ que 

presenta el mismo matiz. 

Regresando a la definición que proponemos de la noción de ‘profecía’, cabe señalar que la 

posibilidad misma de la existencia de semejante saber de origen trascendente se relaciona muy 

estrechamente con las creencias religiosas, mitológicas o, incluso, supersticiosas de cada ámbito 

cultural y de cada época. El concepto de ‘profecía’ se puede aprehender, por tanto, como parte de 

una noción más amplia, elaborada desde los años 1940 en los campos de la filosofía y la 

antropología, y aplicada más tarde al conocimiento de la Edad Media por estudiosos como 

Jacques Le Goff o, más recientemente, Philippe Walter: quiero hablar del ‘imaginario’, 

concebido como el universo mental propio de un contexto histórico-cultural dado.
13

 Sin embargo, 

el propósito del presente trabajo no es estudiar la profecía desde la perspectiva histórico-

antropológica de esta noción, sino, más bien, analizar cómo, desde el universo mental de la Edad 

Media hispánica, la profecía integró la creación literaria propia de este contexto y, desligándose 

paulatinamente de las creencias efectivas de tal contexto, se transformó en un motivo literario 

independiente, retroalimentando de esta manera el imaginario en el que se había originado. Por 

motivos de extensión, me concentraré aquí en uno solo de los componentes del discurso profético 

literario, sin duda el más importante en este ámbito, me refiero a la ‘profecía discursiva’, o sea, la 

que expresa, mediante el uso del lenguaje, un saber previo a su enunciación.
14

 Para simplificar la 

expresión, a lo largo de este trabajo, el término ‘profecía’ designará por defecto esta modalidad 

                                                 
13

 Véase la “Préface à la première édition, 1985” de L’imaginaire médiéval de Jacques Le Goff (incluido en la 

reunión de ensayos Un autre Moyen Âge, Gallimard, Paris, 1999, pp. 421-770), donde, entre otros análisis, el 

estudioso trata de delimitar la noción de ‘imaginario’ contrastándola con conceptos más o menos cercanos, tales 

como la ‘representación’, lo ‘simbólico’ o lo ‘ideológico’ (pp. 423-430). A pesar de su aspecto escolar, también se 

puede consultar la revisión que propone del término una alumna de Philippe Walter, Blanca Solares Altamirano, en 

su libro Merlín, Arturo y las Hadas. Philippe Walter y la hermenéutica del imaginario medieval, UNAM, México, 

2007, pp. 17-39. 
14

 La expresión ‘profecía discursiva’, a pesar de su gran utilidad analítica, puede prestarse a ciertos equívocos. Por 

una parte, se puede interpretar como un pleonasmo, si se piensa que toda profecía es necesariamente un discurso: 

esto sería olvidar, sin embargo, la multiplicidad de naturalezas que puede adoptar la profecía, desde la palabra hasta 

la acción, pasando por objetos, animales, sueños, etc. Por otra, se le puede objetar que, siendo este estudio un trabajo 

sobre textos literarios, nuestro material siempre es discursivo y que, por tanto, todos los elementos proféticos que 

analizamos, cualquiera que sea su naturaleza en la trama de estos textos, son esencialmente discursivos. Importa, 

pues, precisar que me sitúo en el nivel intradiegético de las obras: si bien, desde un punto de vista extradiegético, 

todo el material estudiado es discursivo, desde el punto de vista intradiegético, sí podemos distinguir como profecías 

discursivas las que se expresan mediante el uso del lenguaje, frente a las que recurren a otros medios de transmisión, 

como objetos, acciones y demás. 



11 

 

discursiva. Centrarme en esta profecía stricto sensu no impedirá, sin embargo, que la contraste de 

vez en cuando con otros elementos del discurso profético, con el fin de enriquecer el análisis y de 

ofrecer una visión general de las distintas facetas y funciones de la modalidad discursiva dentro 

del sistema profético global al que pertenece. 

La primera cantera en la que la literatura hispánica medieval extrae este material profético 

corresponde a los textos bíblicos, a partir de los cuales se va conformando una concepción 

bíblico-cristiana de la profecía. A medida que se va integrando al acervo literario de la Península, 

esta concepción empieza a interactuar con las modalidades genéricas que se están desarrollando 

en estos momentos: así sucede con la épica, la hagiografía, la historiografía y, finalmente, la 

literatura ejemplar y la novela. Es el análisis de la integración a la literatura hispánica profana de 

esta vertiente bíblica de la profecía el que me propongo llevar a cabo en una primera parte del 

presente estudio. Los textos que servirán de base a tal análisis pertenecen a los diferentes géneros 

citados, pues, tras una síntesis sobre la noción de profecía dentro de la Biblia, veremos cómo esta 

concepción hizo su entrada en la literatura castellana vía textos hagiográficos, como la Vida de 

sant Alexo o el Poema de santa Oria de Gonzalo de Berceo, antes de estudiar más detenidamente 

sus vínculos con la épica –más específicamente, en el Poema de mio Cid, en las Mocedades de 

Rodrigo y en el Poema de Fernán González–, con la crónica, ejemplificada por la Estoria de 

España alfonsí y, mediante el caso del Libro del Caballero Zifar, con la literatura ejemplar y la 

incipiente novela hispánica. Conforme se fue insertando en estos distintos contextos literarios, la 

profecía de tipo bíblico fue adquiriendo nuevas funciones que iremos precisando a lo largo de 

esta primera parte, desde su papel en la caracterización del héroe épico, hasta su utilización como 

recurso del discurso ejemplar, pasando por un aspecto que se volverá primordial en la evolución 

posterior del motivo profético, su instrumentalización política. 

Sobre o paralelamente a este fondo inicial de índole bíblica, otras influencias enriquecieron y 

complejizaron el imaginario relativo a la profecía. Algunas, de origen oriental, se hacen sentir en 

obras como el Sendebar o el Calila y Dimna. Pero, estas obras corresponden generalmente a la 

traducción de compilaciones de cuentos preexistentes y no a creaciones originales en lengua 

castellana. Las dejaré, por tanto, de lado en el presente estudio, con el fin de desarrollar 

ampliamente otra influencia, mucho más importante para la evolución posterior de la profecía 

literaria hispánica: la del profeta bretón Merlín. Esta complejísima figura, de orígenes a la vez 

históricos, mitológicos y literarios, debe su gran difusión al éxito de la Historia Regum 



12 

 

Britanniae (1135) de Geoffrey de Monmouth, primero en otorgarle un papel destacado en una 

obra supuestamente historiográfica. Es a la vez mediante la circulación europea del texto de 

Monmouth y por influencia de la literatura francesa de los siglos XII y XIII, que amplificó, 

profundizó y literaturizó al personaje de Merlín, cómo la figura de este profeta profano llega a la 

Península. Pero el profeta no llega solo, sino que lo acompañan una nueva concepción de la 

profecía, desligada –en parte– del Dios cristiano según su percepción bíblica, y un nuevo estilo 

profético. La profecía que llamaré de aquí en adelante “merliniana” deriva de un saber de 

orígenes más misteriosos e inquietantes que los de la profecía bíblica: aunque el discurso 

cristiano contemporáneo se esfuerza en racionalizarlos y cristianizarlos, no logra librar a Merlín 

de su ascendencia entre folclórica y diabólica, y un tufo de azufre persiste en todas sus acciones y 

palabras. El estilo que adoptan sus oráculos confirma el aura nebulosa de su autor, pues la 

principal particularidad de los anuncios merlinianos es su oscuridad, debida en gran medida a las 

imágenes animalísticas detrás de las cuales se oculta el sentido de la profecía. Presentaremos en 

detalle la multiplicidad de orígenes del profeta bretón, así como sus numerosas reelaboraciones e 

interpretaciones literarias, en particular en el ámbito francés, hasta llegar a la forma bajo la cual 

el personaje se inmiscuye en la literatura peninsular. En este proceso de integración, Merlín va a 

desempeñar de inmediato un papel fundamental en un aspecto del uso de la profecía que ya 

hemos señalado: su inserción en distintos tipos de obras con fines políticos. La función histórico-

política de la profecía merliniana constituye, en efecto, el denominador común de todos los 

primeros textos en los que hace su aparición, más allá del género literario al que éstos responden. 

Estudiaré esta utilización del motivo profético en obras de forma poética, como el Poema de 

Alfonso XI o ciertas composiciones del Cancionero de Baena, y en otras pertenecientes al género 

cronístico en prosa, como la Gran Crónica de Alfonso XI o la Crónica del rey don Pedro y del 

rey don Enrique, su hermano. Por fin, analizaré la culminación de esta función política en los 

apéndices proféticos del Baladro del sabio Merlín, primera obra hispánica en adaptar también los 

aspectos novelescos del personaje y de sus profecías: esta vertiente ficcional es la que abre paso 

al posterior género caballeresco. Por tanto, me detendré antes de franquear este umbral evolutivo, 

base de un posible estudio posterior, y me centraré aquí en el solo desarrollo político de la 

profecía merliniana hasta finales del siglo XV, un desarrollo considerado, ante todo, dentro de la 

literatura, pero que deberá también tomar en cuenta los acontecimientos históricos del periodo. 



13 

 

Alcanzar una visión global de la profecía como motivo literario de las obras medievales 

hispánicas, tal como me lo propongo en el presente estudio, es un objetivo que no ha sido 

perseguido hasta ahora por la crítica. Los trabajos sobre la profecía son evidentemente 

numerosos, pero no han buscado establecer tal panorama general, menos aún en el ámbito 

castellano. 

La bibliografía más abundante concierne a los orígenes bíblicos de la profecía occidental, sea 

en varios diccionarios bíblicos, que siempre dedican artículos importantes a los profetas y al 

profetismo, sea mediante estudios sobre el contexto bíblico o tocantes a la visión que los Padres 

de la Iglesia –en particular, Santo Tomás de Aquino– presentaban de ella.
15

 

En relación con la presencia de la profecía en la literatura medieval, también contamos con 

bastantes estudios, pero muchos se limitan al mundo francés y anglosajón, sin tomar en cuenta el 

ámbito hispánico. Tal es el caso del libro dirigido por Richard Trachsler, Moult obscures paroles: 

Études sur la prophétie médiévale (Presses Universitaires de Paris-Sorbonne, Paris, 2007), o, más 

antiguo, pero todavía muy útil, el panorama detallado que propone Rupert Taylor de la profecía 

política, sobre todo merliniana, en The Political Prophecy in England (The Columbia University 

Press, New York, 1911).  

En cambio, en su imprescindible artículo “La profecía medieval en la literatura castellana y su 

relación con las corrientes proféticas” (Nueva Revista de Filología Hispánica, XX (1971), pp. 64-

89), Joaquín Gimeno Casalduero estudia a la vez el contexto europeo y el contexto peninsular. 

Pone en particular de relieve la transición que se dio entre profecía bíblica y profecía merliniana e 

constituye, por tanto, una base para mi investigación. Sin embargo, las dimensiones de un 

artículo no le permiten desarrollar ampliamente la historia del recurso, tal y como ambiciono 

hacerlo en las presentes páginas. Otra publicación interesante para el área española corresponde 

al conjunto de artículos publicados por Agustín Redondo bajo el título La prophétie comme arme 

de guerre des pouvoirs (XVe-XVIIe siècles) (Presses de la Sorbonne Nouvelle, Paris, 2000), 

donde varios trabajos se basan en textos peninsulares, aunque muchas veces desde una 

perspectiva más histórica que literaria. 

                                                 
15

 De la bibliografía sobre la profecía bíblica en su contexto original, podemos citar los siguientes diccionarios y 

estudios: Diccionario de la Biblia, ed. castellana preparada por el R. P. Serafín de Ausejo [a partir de Herbert Haag, 

Bibel-Lexikon, y de A. Van den Born, Bijbels woordenboek], Herder, Barcelona, 1966; Enciclopedia de la Biblia, 

Garriga, Barcelona, 1969; Paul J. Achtemeier, The HarperCollins Bible Dictionary, Harper Collins, New York, 1996 

[1ª ed. 1985]; André-Marie Gérard, Dictionnaire de la Bible, Robert Laffont, Paris, 1989; y la investigación de 

Joseph Blenkinsopp, A History of Prophecy in Israel. Revised and enlarged, Westminster John Knox Press, 

Louisville (Kentucky), 1996 [1ª ed. 1983]. 



14 

 

Por fin, existe una serie de capítulos de libros o de artículos que tocan el tema de las profecías 

en distintas obras de la literatura peninsular, pero casi siempre consideradas de forma aislada. Así 

sucede en trabajos sobre el Poema de Fernán González, el Poema de Alfonso XI, la Crónica del 

rey don Pedro o las interpolaciones proféticas del Baladro del sabio Merlín.
16

 La bibliografía es 

un poco más consecuente acerca de los libros de caballerías, pero casi únicamente en el Amadís 

y, a veces, en el Palmerín. Puedo remitir, en particular, a los trabajos de Javier Roberto González, 

Eloy Reinerio González y Juan Bautista Avalle-Arce.
17

 Si bien no estudiaré aquí en detalle esta 

vertiente literaria de la Baja Edad Media hispánica, las aportaciones teóricas del primero pueden 

ser de gran utilidad, incluso aplicadas a otros momentos y géneros medievales. Javier Roberto 

González es también el único en proponer unas comparaciones entre varias obras desde el punto 

de vista de la profecías. Sin embargo, de nuevo, la extensión de sus estudios se limita a la de 

artículos y sólo considera el sistema profético muy peculiar del género caballeresco. 

Finalmente, la bibliografía sobre el tema de la profecía existe, pero corresponde a líneas de 

trabajo muy distintas a la que propongo emprender. Por una parte, los estudiosos de la profecía 

adoptan en general una perspectiva teológica, antropológica, histórica o política, constituyendo 

los trabajos estrictamente literarios una verdadera excepción. Por otra, el ámbito hispánico hace 

las veces de pariente pobre de las investigaciones, sobre todo de largo aliento, sobre la profecía, 

pues los intentos para alcanzar una visión global del fenómeno conciernen más bien las áreas 

                                                 
16

 Sobre el Poema de Fernán González, pienso en el estudio de Jean-Paul Keller, “The Hunt and Prophecy Episode 

of the Poema de Fernán González”, Hispanic Review, XXIII-4 (1955), pp. 251-58. En relación con el Poema de 

Alfonso XI, podemos citar el capítulo “La tradición profética merliniana” del libro de Diego Catalán Poema de 

Alfonso XI: fuentes, dialecto, estilo, Gredos, Madrid, 1953 (pp. 60-70), o el artículo de Janin Erica, “El uso del 

discurso profético como recurso de exaltación de la figura regia en el Poema de Alfonso XI y la Gran Crónica de 

Alfonso XI”, Revista de Poética Medieval, XXII (2009), pp. 103-113. En cuanto a la Crónica del rey don Pedro, 

resultan imprescindibles los trabajos de Michel Garcia, en particular “Comentario de los textos. Textos 1 y 2. Cartas 

del Moro Benalhatib al rey don Pedro”, Atalaya, X (1999), pp. 20-37. También se puede consultar el artículo de 

Jean-Pierre Jardin, “Les prophéties dans la chronique de Pierre I
er

 de López de Ayala : respect et manipulation du 

temps”, en La concordance des temps. Moyen Âge et Époque moderne, Gilles Luquet (ed.), Presses de la Sorbonne 

Nouvelle, Paris, 2010, pp. 189-204. Por fin, respecto a las profecías insertadas en el Baladro, remito al trabajo de 

Pedro Bohigas, “La ‘Visión de Alfonso X’ y las ‘Profecías de Merlín’”, Revista de Filología Española, XXV-3 

(1941), pp. 389-398. 
17

 De Javier Roberto González, remito en particular a los siguientes trabajos: “La admonición como profecía en el 

Amadís de Gaula”, Medievalia, XVIII (1994), pp. 27-42; “Profecías materiales en el Amadís de Gaula y Las Sergas 

de Esplandián”, en Rosa E. Penna y María A., Rosarossa, Studia Hispanica Medievalia III, Universidad Católica 

Argentina, Buenos Aires, 1995, pp. 78-89; “Pautas para la caracterización del discurso profético ficcional como clase 

de texto: las profecías del Palmerín de Olivia”, Incipit, XVIII (1998), pp. 107-158; y “‘Profetizar’ como acto de 

habla en los libros de caballerías (a propósito de los discursos proféticos del Primaleón)”, Moenia, VIII (2002), pp. 

223-249. De Eloy Reinerio González Argüelles, podemos citar el artículo “Función de las profecías en el Amadís de 

Gaula”, Nueva revista de filología hispánica, XXXI-2 (1982), pp. 282-291. Por fin, Juan Bautista Avalle-Arce evoca 

el tema de las profecías en varios momentos de su estudio Amadís de Gaula: el primitivo y el de Montalvo, Fondo de 

Cultura Económica, México, 1990. 



15 

 

francesa y anglosajona. Una tercera observación relativa a esta serie de trabajos es que se ha 

privilegiado un estudio de la profecía vinculada con el género caballeresco, sin considerar, o muy 

poco, las apariciones anteriores de este motivo y, menos aún, las relaciones entre las profecías 

literarias de las primeras obras en castellano y el desarrollo de estas mismas profecías en los 

libros de caballerías, ya al final del periodo medieval. Por fin, cabe señalar que la bibliografía 

sobre la cuestión corresponde casi exclusivamente a una serie de trabajos puntuales, a veces de 

gran interés, pero que carecen de la ambición de establecer un panorama general del recurso 

profético. Son estos distintos límites de la bibliografía ya existente sobre el tema los que anhelo 

superar en el presente estudio, al proponer un análisis pormenorizado de la profecía como motivo 

literario del ámbito hispánico, un motivo a la vez transhistórico y transgenérico, cuya evolución 

cronológica, conceptual y funcional acompañaremos en las siguientes páginas, tanto sincrónica 

como diacrónicamente. 

  



16 

 

  



17 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PRIMERA PARTE 

 

LA ADAPTACIÓN DE LA PROFECÍA BÍBLICA A 

LA LITERATURA PROFANA HISPÁNICA 

  



18 

 

 

  



19 

 

I.1 LAS CARACTERÍSTICAS DE LA PROFECÍA BÍBLICA Y SU DIFUSIÓN EN LA 

PENÍNSULA 
 

Para poder precisar cuáles son las características de la profecía bíblica más destacables para el 

fin de este estudio, importa ubicarla en su contexto original, o sea en la Biblia misma y en el 

Israel que describen los textos sagrados, desde la época de los patriarcas hasta la del Nuevo 

Testamento. Propongo, pues, a continuación, un rápido panorama sobre la historia del profetismo 

hebreo y sobre las funciones del profeta, antes de establecer los rasgos distintivos de este tipo de 

anuncio profético.
18

 

 

I.1.1 Historia del profetismo bíblico 

Antes de empezar, se impone una aclaración terminológica. La palabra ‘profetismo’ se refiere 

al fenómeno bíblico del profeta. En cuanto a la ‘profecía’, ésta designa, en los estudios bíblicos, 

cualquier poder del que goza el profeta (véase infra las funciones que le correspondían). Sin 

embargo, para evitar confusiones entre estos sentidos bíblicos y la terminología general que 

propuse más arriba, conservaré aquí mis definiciones previas: mientras ‘oráculo’ sigue 

designando cualquier anuncio profético en el sentido más amplio, usaré el término ‘profecía’ para 

referirme a un oráculo discursivo y me limitaré al empleo de ‘carisma
19

 profético’ para designar 

el poder del profeta bíblico. 

El profetismo tal como aparece en el Antiguo Testamento es un fenómeno sumamente 

complejo, que recubre una multiplicidad de realidades, tanto sincrónica como diacrónicamente. 

                                                 
18

 Este panorama se basa en tres estudios: Alfred Guillaume, Prophétie et divination chez les Sémites, trad. de 

Jacques Marty, Payot, Paris, 1950; Charles Francis Whitley, The Prophetic Achievement, E. J. Brill, Leiden, 1963; y 

Joseph Blenkinsopp, A History of Prophecy in Israel. Revised and enlarged, Westminster John Knox Press, 

Louisville (Kentucky), 1996 [1ª ed. 1983]; y en varios diccionarios bíblicos: James Hastings, Dictionary of the Bible, 

Charles Scribner's Sons, New York, 1939; Diccionario de la Biblia, ed. castellana preparada por el R. P. Serafín de 

Ausejo [a partir de Herbert Haag, Bibel-Lexikon, y de A. Van den Born, Bijbels woordenboek], Herder, Barcelona, 

1966; Enciclopedia de la Biblia, Garriga, Barcelona, 1969; Paul J. Achtemeier, The HarperCollins Bible Dictionary, 

Harper Collins, New York, 1996 [1ª ed. 1985]; André-Marie Gérard, Dictionnaire de la Bible, op. cit. A 

continuación, en las referencias que mencionaré, indicaré la página seguida por a o b, según la columna de estos 

diccionarios donde aparezca la cita empleada. Las citas de los textos bíblicos provienen de la Biblia de estudio 

Harper Caribe, antigua versión de Casiodoro de Reina (1569), revisada por Cipriano de Valera (1602), otras 

revisiones (1862, 1909 y 1960), con notas, concordancia y mapas, ed. del Dr. J. Mervin Breneman, Caribe, 

Nashville, 1980. 
19

 Gérard, Dictionnaire de la Bible, s. v. ‘Charisme’, p. 201b: “Le charisme est un don spirituel accordé à un individu 

ou à un groupe : il rayonne dans les paroles ou les actes de celui qui le reçoit, manifestant ainsi l'action de l'Esprit 

sain au profit de la croissance ou de la vitalité de l'Église”. 



20 

 

La historia de este movimiento permite, sin embargo, aclarar un poco su opacidad. Con este 

objetivo, retomaré la cronología propuesta por W. T. Davison en su artículo sobre los profetas,
20

 

que divide en tres etapas el profetismo veterotestamentario. Un primer momento corresponde a 

unas manifestaciones esporádicas de profetas (en particular Moisés, pero también Balaam o 

Débora), antes del siglo XI a. C. El término ‘profeta’ se refiere entonces a personajes muy 

diversos, pues Abraham es llamado así (Gn 20,7), mientras Aarón es considerado como el profeta 

de Moisés ante Faraón (Éx 7,1). No se relaciona siempre la definición del profeta con la de 

mensajero de la divinidad: su función oscila entre la de Moisés, profeta por excelencia que puede 

encontrarse “cara a cara” (Dt 34,10) con Dios y trasmitir luego su voluntad al pueblo, y la de 

muchos otros que ostentan el título y que se limitan a algunas revelaciones puntuales, sin 

desempeñar un papel mayor en estos primeros libros bíblicos. 

La segunda etapa empieza en el siglo XI a. C., con el profeta Samuel, quien inaugura el 

desarrollo del profetismo como institución, “concebida como un complemento espiritual al 

engranaje social cívico-litúrgico constituido por los sacerdotes, levitas y jueces”.
21

 En esta época, 

empieza a tejerse la estrecha relación entre los reyes y los profetas, los cuales, investidos por 

Dios de una misión de raigambre a la vez religiosa y nacionalista –pues se trata de dirigir al 

pueblo israelita, el pueblo elegido constituido en nación–, no dudan ni en interferir en los asuntos 

públicos y en las decisiones políticas, ni en oponerse a veces tajantemente a los sacerdotes 

oficiales o al propio monarca. Los profetas verdaderos se vuelven entonces los representantes 

más destacados del yahvismo, la corriente de la ortodoxia tradicional más estricta. Reprehenden a 

toda la sociedad, desde el pueblo llano, hasta el ámbito sacerdotal o real, por el formalismo de su 

culto, su falta de moralidad y su olvido del pacto original entre Dios y su pueblo; un pacto que no 

implica que el primero siempre apoyará al segundo, por ser el pueblo elegido, sino que el 

segundo tendrá que respetar los mandamientos divinos para poder esperar la ayuda de Jehová y 

no temer su vindicta. Paralelamente, se desarrollan comunidades proféticas, llamadas los “hijos 

de profetas” (no en el sentido estrictamente biológico, sino en el de un vínculo simbólico de 

pertenencia a una misma cofradía). En un primer momento, se reúnen en torno a un profeta 

reconocido y constituyen grupos que practican el éxtasis colectivo y viven en la proximidad del 

Templo y de la corte, sin desempeñar realmente funciones mánticas. Pero, poco a poco, estas 

                                                 
20

 Hastings, Dictionary of the Bible, s. v. ‘Prophecy, Prophets’, p. 757b. 
21

 Enciclopedia de la Biblia, s. v. ‘Profetismo’, p. 1281a (artículo de M. García Cordero). 



21 

 

comunidades evolucionan y se incorporan a la corte como “profetas aúlicos”, antes de volverse 

“profetas de paz”, dedicados a pronunciar oráculos favorables con el fin de complacer al rey. Por 

tanto, estos falsos profetas pasan también a ser adversarios de los verdaderos profetas inspirados 

por Yahvé. 

Llegamos así al tercer momento del profetismo veterotestamentario, el del auge, entre los 

siglos VIII y IV a. C., que coincide con los escritos de los profetas canónicos, a partir de Amos y 

hasta Malaquías. Los libros bíblicos que les corresponden subrayan su importancia y explican 

esta visión de una edad de oro del profetismo. Sin embargo, la labor de predicación de estos 

profetas, que sigue recordando a Israel el pacto contraído con Dios y luchando contra la pérdida 

moral de la sociedad hebrea coetánea, resulta cada vez más ardua, frente al desarrollo de los 

falsos profetas y a la amenaza babilónica. De hecho, si el profetismo sobrevive a la caída de 

Jerusalén y al Exilio (por ejemplo, con Ezequiel o Zacarías), ya no recuperará la fuerza que 

presentaba antes de estos eventos. El último libro llamado profético, el de Daniel, cuya fecha ha 

sido muy discutida por los especialistas, que la fijan desde el siglo VI o hasta el siglo II a. C., 

“contain[s] another kind of revelation, and belong[s] not to prophecy but to apocalyptics”.
22

 En 

cuanto sigue anunciando un futuro fuertemente marcado por la voluntad divina, podríamos 

también referirnos a sus escritos como a profecías de tema apocalíptico; no obstante, Daniel ya 

no corresponde totalmente al modelo tradicional del profeta hebreo muy implicado en la vida 

social y política de su tiempo, sino que se abstrae de la situación presente para anunciar la llegada 

del Juicio Final. Por lo menos dos siglos transcurren antes de la venida del último profeta típico 

del Antiguo Pacto y anunciador del Nuevo, Juan Bautista, llamado el mejor de los profetas por 

Jesús (Mat 11,11). Finalmente, el mismo Jesucristo será designado también como profeta, antes 

de revelar su esencia de Mesías: en cuanto tal pasa a ser El profeta (Jn 6,14; 7,40), único enviado 

verdadero de Dios, encargado de establecer el nuevo Pacto con la humanidad. 

 

I.1.2 Las vertientes del carisma profético 

Este rápido repaso histórico del profetismo hebreo pone en evidencia cuáles eran las funciones 

atribuidas a los profetas a lo largo de los textos bíblicos. Destacaré tres misiones principales 

encargadas al profeta, las cuales corresponden también a tres tipos de potencias que le son 

                                                 
22

 Hastings, Dictionary of the Bible, s. v. ‘Prophecy, Prophets’, p. 759a. 



22 

 

otorgadas: las tres podían coexistir en un solo personaje, pero también representan cierta 

evolución respecto al papel del profeta. 

La primera, visible sobre todo en el caso de Moisés y de los demás patriarcas, es la capacidad 

de realizar grandes cosas, en particular la de guiar al pueblo elegido de Israel siguiendo la 

voluntad divina. Esta misión corresponde al primer grado de carisma profético definido por 

Maimónides: “L'assistance divine, permettant à des hommes d'accomplir de grandes choses, par 

exemple de délivrer leur pays de la tyrannie étrangère. […] [La prophétie] peut inspirer à un 

homme des entreprises militaires en faveur de son pays. […] Le terme n'est applicable qu'à des 

actions sublimes conduisant à quelque grand résultat”.
23

 Moisés libera así al pueblo israelita del 

yugo egipcio y lo conduce hasta la tierra prometida, mientras Josué le permite conquistar Canaán. 

La segunda gran misión del profeta es la de predicar la omnipotencia de Yahvé, recordar el 

pacto que unía a Israel con Dios y defender la fe. Esta función se relaciona estrechamente con la 

tercera, que corresponde a la transmisión al pueblo de la voluntad divina y de sus oráculos. La 

estructura tradicional del discurso profético, siempre encabezado por la fórmula “Así habla 

Yahvé”, permite entender el entretejimiento de estas dos facultades: después de evocar la 

designación por Dios del personaje como profeta, el inspirado recuerda a sus oyentes el pacto que 

Jehová estableció con Israel y denuncia el no respeto de estos mandamientos por parte del 

pueblo; luego, tales acusaciones dan lugar al oráculo propiamente dicho, el cual anuncia el juicio 

y el castigo divino que sancionarán la conducta extraviada de Israel.
24

 La predicación a favor de 

la ortodoxia más estricta se sirve así de la vertiente oracular de la misión profética, la cual 

constituye a la vez una amenaza en contra de los que olvidan el pacto con Dios y una guía que 

prepara a Israel para su futuro.
25

 

El profeta, o nābî, “el llamado” o “el nuncio”,
26

 según la palabra hebrea que lo designa en la 

Biblia, no se limita, pues, a pronunciar vaticinios en nombre de Dios, sino que su misión recubre 

                                                 
23

 Guillaume, Prophétie et divination chez les Sémites, op. cit., pp. 234-235. El autor presenta la concepción de 

Maimónides sobre la profecía en las pp. 225-239. 
24

 Véase Achtemeier, The HarperCollins Bible Dictionary, s. v. ‘Prophet’, p. 887b. 
25

 Esto no significa que el oráculo bíblico se limite al anuncio del futuro. Al contrario, “la prophétie n'est 

qu'exceptionnellement prédiction. Le prophète déchiffre le présent” (Gérard, Dictionnaire de la Bible, s. v. 

‘Prophétisme’, p. 1141b). Dios revela en particular al profeta el comportamiento corrompido de su contemporáneos y 

la manera de recordarle la vía legítima. Sin embargo, la lectura mesiánica de muchos de sus oráculos explica la 

predominancia de una visión de la profecía bíblica como orientada sobre todo hacia el futuro. 
26

 La traducción del término ha sido sumamente discutida. Al respecto, véanse los análisis propuestos por Guillaume, 

Prophétie et divination chez les Sémites, op. cit., pp. 139-143, Whitley, The Prophetic Achievement, op. cit., pp. 4-6, 

y Blenkinsopp, A History of Prophecy in Israel, op. cit., pp. 28-29. 



23 

 

aspectos más variados y complejos. El don profético es, según san Pablo o santo Tomás, un 

carisma, es decir, un don espiritual otorgado por Dios a un individuo para que pueda ayudar a la 

comunidad de los creyentes, tanto a las comunidades de la Iglesia primitiva donde se situaba 

Pablo como, en un sentido más amplio, al conjunto de los fieles. La comunicación con la 

divinidad, la capacidad de liderazgo, la persuasión en el discurso, el poder de vaticinar son varias 

facetas del carisma profético en el ámbito bíblico. 

 

I.1.3 Las características de la profecía bíblica 

Dejaré ahora de lado las otras vertientes del poder del que está investido el profeta bíblico para 

concentrarme en los tipos y rasgos definitorios de las revelaciones que le inspira Dios, o sea, del 

carisma profético en cuanto oráculo. El primer criterio que hay que tomar en cuenta para 

establecer una tipología del oráculo bíblico es la cercanía más o menos importante que se instaura 

entre Dios y el profeta, pues es de esta cercanía de la que dependen tanto la permanencia o la 

desaparición del carisma profético, como el tipo de comunicación empleado. Por un lado, el don 

profético puede ser otorgado de forma puntual o permanente al profeta escogido por Jehová.
27

 

Por otro, el tipo de oráculo varía en función del carácter directo o indirecto de la comunicación: 

según la Biblia, Moisés es el único profeta que pudo encontrarse con Dios “cara a cara”;
28

 en el 

caso de todos los demás profetas bíblicos, la comunicación con Dios depende de un 

intermediario. Esta distinción conduce a otro criterio para el establecimiento de una tipología del 

oráculo, el de la forma que adopta la revelación: para Moisés, se trata muchas veces de la palabra 

misma de Dios; para los profetas posteriores, la revelación puede pasar por la palabra de un 

ángel, por una visión, por un sueño o por una acción simbólica que el profeta se ve impelido a 

llevar a cabo. Hay que notar que la aparición de un ángel (así “el ángel de Jehová” que anuncia su 

muerte a Elías en 2 Re 1,3) puede considerarse como un suceso real o sólo como una visión, así 

como lo interpreta Maimónides, quizás de forma exagerada, en el caso de todos los anuncios 

proféticos,
29

 sin que tal interpretación rebaje a los profetas, pues, según el filósofo: “Moïse mis à 

                                                 
27

 En el segundo caso, hay una permanencia de ciertas facetas del don profético, como la capacidad de liderazgo o de 

persuasión, pero sólo hay una repetición de otras, como la comunicación con Dios o el poder de vaticinar, que 

solamente ocurren cuando lo decide la divinidad. 
28

 “Y nunca más se levantó profeta en Israel como Moisés, a quien haya conocido Jehová cara a cara” (Dt 34,10). 
29

 Véase Guillaume, Prophétie et divination chez les Sémites, op. cit., p. 230. La dificultad para distinguir las dos 

nociones radica, por una parte, en una evolución de los conceptos, pues, en una época temprana, se asociaban más 

bien el sueño con la forma y la visión con la sustancia (véase Hastings, Dictionary of the Bible, s. v. ‘Vision’, p. 



24 

 

part, qui demeure unique en ce qu'il recevait des révélations tout droit de Dieu, ceux qui virent et 

entendirent un ange en songe, furent les plus grands des prophètes; en eux la prophétie se montre 

sous sa forme la plus haute et la plus parfaite”.
30

 Los dos casos siguientes, el de la visión y el del 

sueño, resultan muchas veces difíciles de distinguir entre sí. Los matices que propone A. 

Guillaume pueden constituir una definición contrastiva de ambas nociones: 

Le songe qui survient pendant le sommeil laisse celui qui dort isolé du monde réel de 

l'expérience, aperçu seulement en rêve. Dans une vision, au contraire, le sujet a l'œil 

ouvert sur le monde ; il a conscience du caractère extraordinaire de ce qui se passe. 

[…] Le songe partiel, le songe diurne, présente évidemment beaucoup de points 

communs avec la vision. Ce qu'on peut affirmer avec certitude, c'est qu'un songe 

reconnu comme tel par le sujet n'est pas une vision, et que toute révélation qu'un 

homme est susceptible de recevoir lorsqu'il prie ou médite, est de la nature de la 

vision.
31

 

El grado de realidad de cada representación es lo que finalmente permite definir su naturaleza, 

aunque pueda parecer un criterio muy subjetivo. En cuanto al contenido de la representación, en 

ambos casos, es más bien de índole simbólica, pues pasa por la imagen de un objeto (en Am 7, 7-

8, el profeta recibe la visión de una plomada de albañil y entiende que Jehová se dispone a 

restablecer el derecho entre su pueblo) o por juegos de asonancias en general intraducibles, pero 

que crean en el original hebreo relaciones a la vez poéticas y simbólicas entre la apariencia del 

mundo real y el sentido oculto del mensaje divino (así, en Jer 1,11, entre chaked, el almendro, y 

choked, la vigila divina). Por fin, el profeta puede transmitir el oráculo mediante una acción 

ordenada por Dios: por ejemplo, Isaías se ve obligado a andar durante tres años desnudo y 

descalzo para anunciar la suerte de Egipto y Etiopía (Is 20,2-4). Si, en los casos precedentes, el 

profeta tenía que narrar posteriormente al pueblo la visita o la visión que había recibido de Dios, 

en el caso de la acción simbólica, él mismo constituye una visión profética para el resto del 

pueblo, sin que el mensaje divino tenga que pasar por la vía de una narración. Más aún, en cuanto 

signo, tal acción no sólo anuncia el suceso al que alude, sino que también lo desencadena: “Le 

signe, s’il précède la prophétie, en fait cependant partie ; ce n’est pas un phénomène matériel, 

dont on se servirait pour deviner l'avenir. Il conduit à l’événement futur ; il a le pouvoir défini, 

effectif, d’en procurer l'accomplissement”.
32

 El oráculo bíblico ofrece, pues, un abanico bastante 

                                                                                                                                                              
959b), y, por otra, en la ambivalencia misma de los términos hebreos, rā'ā y hāzā, que confunden generalmente la 

percepción externa y la interna (véase Ausejo, Diccionario de la Biblia, s. v. ‘Visión’, p. 2046b). 
30

 Guillaume, Prophétie et divination chez les Sémites, op. cit., p. 238. 
31

 Ibid., p. 262. 
32

 Ibid., p. 206. 



25 

 

amplio de canales, mediante los cuales se puede establecer la comunicación entre Dios y sus 

profetas. 

Por último, podemos ordenar los oráculos bíblicos según un criterio temático, según el ámbito 

al que se refiere el anuncio divino. En un primer nivel, la revelación puede concernir únicamente 

a la propia vida del profeta. Es lo que ocurre en el ejemplo ya citado de 2 Re 1,3, cuando el ángel 

de Jehová anuncia a Elías su muerte. En un segundo nivel, al que corresponden sin duda la 

mayoría de los oráculos veterotestamentarios, los anuncios remiten a la historia de Israel, en 

cuanto nación y pueblo elegido por Dios, con el cual estableció su pacto y al que, por tanto, guía, 

recrimina o castiga, según la actitud de los israelitas. Un tercer tema, también muy frecuente en 

los libros proféticos, atañe a los vaticinios mesiánicos, o sea, los que anuncian la venida del 

Mesías, presentada ésta casi como un regreso al paraíso terrenal. Este tema tiene la particularidad 

de encontrarse en oráculos únicamente dedicados al reino mesiánico, pero también en 

revelaciones hechas acerca de la suerte inminente de Israel: en este último caso, existe un doble 

cumplimiento de la profecía, en el tiempo presente, contemporáneo del profeta, y en el tiempo 

futuro, respecto a la instauración del reino del Mesías.
33

 Finalmente, aunque, como ya apunté, 

existe una diferencia entre los anuncios proféticos en sí y los anuncios apocalípticos de Daniel o 

de Juan, el Apocalipsis constituye el tema de otra serie de oráculos de gran importancia dentro de 

la Biblia. Su diferencia esencial, respecto a los demás anuncios bíblicos, es el público al que se 

dirigen: en vez de atañer al solo pueblo de Israel, la aplicación de las profecías se vuelve 

universal, pues concierne a toda la humanidad. 

Las principales características del oráculo bíblico, que tendremos que tener en mente 

posteriormente para estudiar los textos medievales que se inspiran en ella, se pueden finalmente 

resumir mediante la definición de los diferentes elementos que distingue la teoría de la 

comunicación, situación que corresponde perfectamente a la relación entre Dios y su profeta.
34

 El 

oráculo bíblico pone en juego a un emisor primario, que, en todos los casos, es Dios. Puede 

recurrir también, eventualmente, a un emisor secundario: el ángel que transmite el mensaje de 

Dios (el cual, en los textos medievales, se verá reemplazado generalmente por un santo), o el 

propio profeta que realiza una acción simbólica frente al pueblo. Frente a este o estos emisores, 

                                                 
33

 Según algunos críticos, la interpretación mesiánica de muchas profecías del Antiguo Testamento ha sido exagerada 

y habría que limitar a la historia de Israel muchos de los acontecimientos anunciados. 
34

 Ya que el presente estudio concierne a la profecía discursiva, habrá que dejar de lado, a continuación, las 

vertientes del oráculo bíblico que no hacen uso del lenguaje. Para dar una descripción lo más precisa posible del 

fenómeno, las incluyo sin embargo, por el momento, en mi recapitulación. 



26 

 

se sitúa un receptor: se trata casi siempre del propio profeta, con la excepción de las acciones 

simbólicas llevadas a cabo por el profeta y cuyo receptor es el pueblo israelita. El mensaje 

profético que se transmite entre Dios y el profeta o entre Dios y su pueblo puede valerse de 

distintos medios: la palabra misma de Dios o de un ángel, la visión, el sueño, la acción simbólica 

del profeta. Por último, este mensaje presenta un contenido, cuyo tema puede corresponder a la 

suerte del profeta o al destino del pueblo entero, respecto o a su historia inmediata, o a la 

instauración del reino mesiánico (las profecías de los textos medievales, posteriores a la venida 

del Mesías, no presentan, evidentemente, esta vertiente), o a las amenazas del Apocalipsis. 

A partir de estos rasgos característicos del oráculo bíblico, podemos finalmente extraer una 

definición de la profecía bíblica, en cuanto oráculo discursivo, definición que constituirá, de aquí 

en adelante, un punto de partida para emprender el análisis de las profecías medievales de 

inspiración bíblica. La profecía discursiva bíblica corresponde a la aparición de Dios o de un 

emisario suyo, quien, por medio de un discurso integrado a una visión o a un sueño, revela al 

profeta eventos relacionados con su vida personal o, más frecuentemente, con el devenir de Israel 

como nación y como pueblo elegido de Dios. No analizaré los rasgos estilísticos propios del 

discurso de esta revelación, pues no se trata aquí de presentar sus características originales en 

hebreo, sino de determinar el estilo que presentaba en los textos bíblicos, en latín o en las lenguas 

vernáculas, accesibles a los autores de la Península medieval. Sin embargo, no hay que olvidar 

que la Biblia como conjunto y las profecías bíblicas en particular corresponden a una 

construcción literaria, como lo vino confirmando una nueva línea de investigación sobre la 

Biblia, a partir de los años 1970, la cual propuso, frente a los tradicionales estudios históricos, 

una aproximación basada en el análisis literario.
35

 En el caso de los textos proféticos, este 

reciente interés ha llevado a considerar sobre todo el uso de los recursos retóricos para transmitir 

el mensaje divino, así como las metáforas de la poesía bíblica en el contexto particular de las 

profecías.
36

 Así, si bien el estudioso J. Jindo afirmó que “the biblical prophet is a poet par 

excellence”, también justificó la convivencia de ambas líneas en los siguientes términos: 

                                                 
35

 Siguiendo la presentación de Job Y. Jindo en su tesis doctoral Biblical metaphor reconsidered: A cognitive 

approach to poetic metaphor in biblical prophecy (Jewish Theological Seminary of America, New York, 2006), 

podemos relacionar con esta línea, por ejemplo, los trabajos de Robert Alter, The Art of Biblical Poetry, Basic 

Books, New York, 1985; Francis Landy, Paradoxes of Paradise: Identity and Difference in the Song of Songs, 

Almond, Sheffield, 1983; o Meir Weiss, The Bible from Within: The Method of Total Interpretation, trad. de  Baruch 

J. Schwartz, Magnes, Jerusalem, 1984. 
36

 Tal es, por ejemplo, el objetivo de Jindo, Biblical metaphor reconsidered, op. cit., quien considera en particular las 

metáforas de la horticultura en el libro de Jeremías. 



27 

 

If the poet was a preacher, his intention in using metaphors was rhetorical. However, 

if the prophet was a poet, his intention in using metaphors was creative (poesis). 

Since we cannot verify the prophet’s “intention”, we should be continuously mindful 

of both alternatives, and not disregard either of them from the outset.
37

 

Sin embargo, la predominancia de estos dos ejes principales de investigación no debe ocultar 

la posibilidad de estudiar desde un punto de vista literario otros aspectos de la construcción 

bíblica. Se puede señalar, por ejemplo, el juego a veces muy complejo entre los tiempos a los que 

se refiere la profecía y los tiempos gramaticales empleados: así, en Is. 53, cuando el anuncio 

mesiánico –por tanto, referido a una etapa futura de la historia humana– se transmite mediante 

una narración en pretérito. Tales juegos, más allá del interés puramente estético que conllevan, 

también ponen en evidencia ciertas características fundamentales de las profecías, como, en este 

caso, la a-temporalidad del oráculo: tratándose de un conocimiento puro, se puede desprender de 

la línea temporal que rige los hechos y llegar a expresarse independientemente del anclaje 

temporal que exige la gramática, por lo menos, de nuestras lenguas romances. Siguiendo la 

profecía bíblica en su evolución posterior a lo largo de la Edad Media hispánica, no habrá que 

perder de vista este rasgo esencial de sus orígenes: el de ser una construcción literaria. Este rasgo 

nunca se desmentirá en sus sucesivas adaptaciones, cambiando únicamente el valor que se irá 

atribuyendo a estos distintos textos, según el público de cada uno y sus correspondientes 

expectativas de lectura. 

 

I.1.4 La difusión de la Biblia en la Península 

Los estudios bíblicos actuales, sobre los cuales me basé para esta presentación del profetismo 

bíblico, suelen desarrollar sus análisis a partir de la lectura de la versión original en hebreo de la 

mayoría del Antiguo Testamento.
38

 Como es sabido, a partir del siglo III a. C., se lleva a cabo la 

primera traducción de las Escrituras, dirigida a los judíos de lengua griega. Por la leyenda que 

difunden los Padres de la Iglesia respecto a ella, los primeros cristianos la llamarán la 

Septuaginta, en referencia a los setenta traductores que trabajaron separadamente y llegaron todos 

a esta misma traducción. Primero entre los judíos, y luego entre los cristianos, mayoritariamente 

grecófonos, esta versión se vuelve la de referencia para el estudio y el culto. Sin embargo, a partir 

del siglo I, los judíos empiezan a corregir la Septuaginta y a proponer nuevas traducciones al 

                                                 
37

 Ibid., pp. 271 y 272. 
38

 La breve historia del texto bíblico que recuerdo a continuación se basa en André Paul, La Bible, Nathan, s. l., 2001. 



28 

 

griego más fieles al original hebreo. Paralelamente, ante la paulatina pérdida de importancia del 

griego, las comunidades cristianas de Occidente emprenden la traducción del griego al latín, 

esfuerzo que conduce, en el siglo III, a un conjunto de biblias en latín, conocidas como la Vetus 

Latina, la Antigua Biblia Latina. La uniformización de todas estas traducciones al latín en un 

texto único sólo se realiza con la labor de san Jerónimo, a finales del siglo IV, quien regresa a la 

versión en hebreo para proponer una nueva traducción, a la vez más fidedigna, pues no pasa por 

el intermedio del griego, y más preocupada por el aspecto literario. A pesar de las reticencias 

iniciales, la Biblia de san Jerónimo se impone progresivamente como la versión oficial de las 

Santas Escrituras: el Papa Gregorio Magno la hace adoptar en Roma a finales del siglo VI y, a 

partir del siglo XIII, se la conoce como la Vulgata editio o Vulgata,
39

 texto común de la Biblia, 

antes incluso de que sea oficializada por el Concilio de Trento en 1546. 

Aunque no se pueda excluir la permanencia de cierto uso de la Vetus Latina, lo más probable 

es que el conocimiento del texto bíblico de los autores de los primeros textos de mi corpus, 

elaborados entre los siglos XIII y XIV, provenía de la Vulgata, revisada principalmente por 

Casiodoro (550) y Alcuino (801). Sin embargo, también hay que tomar en cuenta la posibilidad 

de que estos autores consultaran biblias romanceadas.
40

 En la Península, los testimonios más 

tempranos que se hayan conservado remontan al final del siglo XII, con los fragmentos traducidos 

del hebreo e integrados a la Fazienda de ultramar y con otros pasajes, traducidos desde la 

Vulgata a mediados del siglo XIII, conocidos por dos manuscritos de la Biblioteca del Escorial 

(Esc I. I. 8 y I. I. 6). La primera versión castellana completa corresponde a la llamada Biblia 

prealfonsina, anterior unas décadas al reino alfonsí, antes de que el rey Sabio integre una nueva 

traducción a su Grande e general estoria, hecha hacia 1272-1280 a partir de la Vulgata y 

conocida como Biblia alfonsí. En los siglos XIV y XV, se sigue traduciendo la Biblia, muchas 

veces en las comunidades judías de la Península que parten del texto hebreo para realizar nuevas 

versiones romanceadas, encargadas generalmente por cristianos. A pesar de la prohibición de leer 

                                                 
39

 Sólo una parte de la Vulgata corresponde a la traducción de San Jerónimo del hebreo, pues el santo no tradujo los 

libros ajenos a la Biblia hebraica, los cuales provienen de revisiones de la Vetus Latina. 
40

 Sobre estas biblias medievales romanceadas, se puede consultar el artículo de Margherita Morreale de Castro, 

“Alcune considerazioni sulla Bibbia in volgare. Con un aggiornamento del saggio ‘Vernacular Bible Spain’ 

(Cambridge history of the Bible)”, en Lino Leonardi (ed.), La Bibbia in italiano tra Medioevo e Rinascimento. Atti 

del Convegno internazionale (Firenze, Certosa del Galluzzo, 8-9 novembre 1996), SISMEL-Galluzzo, Firenze, 1996, 

pp. 255-287, esp. pp. 263-265 y 268-271. 



29 

 

la Biblia en romance, decretada en el concilio de Tarragona en 1233,
41

 la expansión de la labor 

traductora demuestra el éxito que tenían las biblias romanceadas en el contexto hispánico. 

Más que las interdicciones eclesiásticas, es el nivel educativo medio de la población de la 

época el que explica la difusión restringida de la Biblia en cuanto texto leído, ya se trate de la 

Vulgata o de una versión romanceada: el pueblo escucha los textos sagrados, casi nunca los lee. 

Las lecturas de las Escrituras se llevan a cabo en un contexto muy particular, el de la clerecía, 

precisamente el ámbito donde nacen las obras que estudiaré a continuación. A lo largo de la Edad 

Media, la figura del clérigo conoce un desarrollo notable, desde la sencillez de los primeros 

representantes del cristianismo como religión esencialmente popular, hasta la transformación del 

monasterio en recinto de erudición dentro el panorama general de la sociedad medieval.
42

 Poco a 

poco, añade a su función inicial de representante espiritual de la comunidad una misión que 

podríamos llamar cultural, pues se encarga en un primer tiempo de la conservación de los 

documentos, permitida por la fijeza y la estabilidad del monasterio dentro de la agitación de la 

vida medieval, antes de dedicarse también a la transmisión de este saber y, finalmente, a una 

labor de creación de gran importancia para la literatura coetánea. 

 

I.1.5 El papel literario de la clerecía 

Así como la misma Biblia había conocido un proceso de conformación, que la lleva hacia el 

final del siglo II a la organización entre Antiguo y Nuevo Testamento, a la estructura interna de 

cada uno de éstos, y a ser finalmente instituida como canon oficial de la Iglesia por el decreto de 

Dámaso en el Sínodo de Roma de 382, de la misma manera el corpus de los textos eclesiásticos 

sigue ampliándose y ordenándose a finales del Imperio romano y a lo largo de la Edad Media. Al 

lado del canon bíblico, se va estableciendo un canon teológico, compuesto por los escritos de los 

Padres de la Iglesia en general y por los Doctores de la Iglesia en particular. Sin embargo, “con el 

canon bíblico y el patrístico no queda agotada, ni mucho menos, la literatura cristiana. La Biblia 

                                                 
41

 Tal interdicción es el desenlace lógico de la desconfianza que manifestaba la Iglesia respecto a estas traducciones, 

así como lo explica Alan Deyermond: “La Iglesia Católica adoptó durante la Edad Media una actitud de suspicacia 

frente a las biblias en romance, debido en parte al temor de que errores de traducción pudiesen falsear la doctrina, y 

en parte también porque el acceso directo a los textos bíblicos por el pueblo podía menguar la autoridad de la 

Iglesia” (Historia de la literatura española. 1. La Edad Media, trad. de Luis Alonso López, Ariel, Barcelona, 2001, 

p. 174). Véase también Morreale, art. cit., p. 266. 
42

 Acerca de esta evolución, véase Alejandro Higashi, “La clerecía”, en Aurelio González y María Teresa Miaja de la 

Peña, Introducción a la cultura medieval, UNAM, México, 2006, pp. 37-50, esp. pp. 37-43. 



30 

 

era tan poco accesible a los fieles como los libros litúrgicos, y los escritos de los Padres sólo 

estaban al alcance de una minoría: el clero secular y regular. Pero la vida de la Iglesia iba creando 

nuevos géneros literarios”.
43

 Entre estos nuevos géneros, el que más nos interesa es el 

hagiográfico, que así define uno de sus especialistas, Hippolyte Delehaye: 

On le voit, pour être strictement hagiographique, le document doit avoir un caractère 

religieux et proposer un but d'édification. Il faudra donc réserver ce nom à tout 

monument écrit inspiré par le culte des saints, et destiné à le promouvoir. 

Ce qu'il importe d'accentuer dès le début, c'est la distinction entre l'hagiographie et 

l'histoire. L'œuvre de l'hagiographie peut être historique, mais elle ne l'est pas 

nécessairement. Elle peut revêtir toutes les formes littéraires propres à glorifier les 

saints, depuis la relation officielle adaptée à l'usage des fidèles jusqu'à la composition 

poétique la plus exubérante et la plus complètement dégagée de la réalité.
44

 

La amplitud y la casi vaguedad de la definición se explica por la larga historia del género que 

llevó a un conjunto de obras sumamente complejo y heteróclito.
45

 Esta veta surge a mediados del 

siglo II, a partir de las “Actas de los mártires”,
46

 cuya adaptación va de la más fiel transcripción 

hasta la ficcionalización más libre, que llega incluso a inventar ciertos mártires. Después del 

reconocimiento del cristianismo como religión oficial, en el siglo IV, el mártir empieza a convivir 

en la literatura hagiográfica con el santo confesor. La narración que concierne a este último ya no 

se concentra en la muerte de su héroe, sino que narra la integralidad de su vida, para demostrar la 

ejemplaridad de su conducta a lo largo de los años: frente a la ‘pasión’, se instituye así un nuevo 

subgénero de la hagiografía, denominado ‘vida de santo’. Esta visión más biográfica se impone 

poco a poco sobre los pasionarios y llega a dominar el género en los siglos XIII a XV, al mismo 

tiempo que se diversifican sus formas (verso, prosa, representación dramática, etc.) y las lenguas 

empleadas, pues las vernáculas se añaden al latín como medio de difusión del culto de los santos. 

El género hagiográfico, también impulsado por el desarrollo de flores sanctorum, colecciones de 

vidas de santos, generalmente abreviadas,
47

 se vuelve así uno de los más importantes de la 

producción literaria medieval. 

                                                 
43

 Ernst Robert Curtius, Literatura europea y Edad Media latina, FCE, México, 1998, p. 366. Acerca de la formación 

del canon de la Iglesia, véase pp. 361-367. 
44

 Hippolyte Delehaye, Les légendes hagiographiques, Sociedad de Bolandistas, Bruselas, 1973, p. 2, apud Fernando 

Baños Vallejo, Las vidas de santos en la literatura medieval española, Laberinto, Madrid, 2003, p. 17. 
45

 Véase el panorama histórico del género que propone Baños Vallejo, en Las vidas de santos, op. cit., pp. 18-41. 
46

 Así denomina Baños Vallejo los documentos, redactados por empleados del tribunal o por testigos cristianos, que 

reúnen los interrogatorios de los mártires y el relato de su suplicio. 
47

 Tal es el caso de la más célebre de ellas, la Legenda aurea de Jacobo de la Vorágine, en el siglo XIII. Se puede 

consultar la traducción de José Manuel Macías: Santiago de la Vorágine, La leyenda dorada, trad. de J. M. Macías, 

Alianza, Madrid, 1984, 2 vols. 



31 

 

Tal preeminencia explica la influencia que pudo tener sobre los demás géneros de la época y, 

en el caso que me interesa aquí, sobre el surgimiento de la épica y, más tarde de la literatura 

caballeresca. El crítico M. Delbouille, en su estudio “Les chansons de geste et le livre”, llega así a 

afirmar: “El cantar de gesta nació cuando un poeta sustituyó a un santo por un héroe y el 

ascetismo por el combate al servicio de Dios”.
48

 Evidentemente, el juicio es exagerado, pues 

existen también diferencias esenciales entre estos géneros, pero, en ambos casos, se reúnen 

ciertos rasgos fundamentales: “canto laudatorio a un ser superior, exaltación de un código de 

valores, maniqueísmo, etc.”.
49

 El modelo de la hagiografía, omnipresente en el panorama literario 

medieval, representa así una vía probable para explicar el paso de la profecía de tipo bíblico 

desde los textos sagrados hacia la épica profana.
50

 Este proceso representa también una evolución 

del valor atribuido a cada texto, más allá de la continuidad que representa el ser construcciones 

literarias antes de todo: si el canon bíblico poseía un valor sagrado para la comunidad de los 

creyentes, las creaciones hagiográficas se limitan a tener un valor devoto para sus lectores y, por 

fin, el ámbito de la épica nos hace pasar a un valor profano de la literatura.
51

 

Sin embargo, a pesar de la continuidad que demuestra esta evolución, no podemos olvidar que 

las hagiografías anteriores a los cantares épicos son todavía textos en latín, pues las primeras 

versiones en lenguas vernáculas del género aparecen durante el siglo XIII, o sea, de forma 

coetánea o posterior al surgimiento de la épica castellana, con las anónimas Vida de Santa María 

                                                 
48

 Delbouille, “Les chansons de geste et le livre”, en La technique littéraire, pp. 295-407 [la cita p. 407], apud Carlos 

Alvar, Introducción a Manuel Alvar, Épica española medieval, Editora Nacional, Madrid, 1981, p. 72, apud Baños 

Vallejo, La hagiografía como género literario en la Edad Media. Tipología de doce vidas individuales castellanas, 

Universidad de Oviedo, Oviedo, 1989, p. 115. 
49

 Baños Vallejo, Las vidas de santos, op. cit., p. 66. Otras dos citas de este autor dejan entender bastante bien, sin 

embargo, lo que diferencia el tratamiento de estos temas en los tres géneros: “Siguiendo esquemas narrativos 

populares, los tres tipos de personajes [el santo, el héroe épico, el caballero] han de pasar por una serie de pruebas 

para lograr el éxito en su empresa. A través de esos medios el héroe hará gala de su lealtad y valor (y merecimientos 

ante la dama en el caso de la caballería), mientras que el santo demostrará su austeridad, castidad, caridad, etc. El 

esquema permanece y cambian los valores” (Las vidas de santos, op. cit., p. 68); más aún, a la diferencia de valores, 

se añade una diferencia de propósito: “La hagiografía, además de alabar al santo y a Dios por mediación suya, suelen 

[sic] proponer un auténtico modelo de conducta, un proceso de perfeccionamiento con marcados hitos. Por ello 

puede afirmarse que las Vidas de santos poseen una finalidad catequética: la ejemplaridad. A diferencia de la épica, 

no es tanto una exaltación de valores como una guía existencial para llegar a ellos” (La hagiografía como género 

literario, op. cit., p. 119). 
50

 La influencia del género hagiográfico sobre el épico ha sido documentado acerca de otros motivos, por ejemplo la 

llamada “oración narrativa”, cuya tradición rastrea Baños Vallejo en su artículo “Plegarias de héroes y de santos. 

Más datos sobre la oración narrativa”, Hispanic Review, LXII-2 (1994), pp. 205-215. 
51

 Encontramos un ejemplo de este cambio de valor atribuido a cada texto en la posible influencia hagiográfica que 

John K. Walsh lee en el episodio de la afrenta de Corpes, en el Poema de Mio Cid: lo que era un mártir de 

significación trascendental en el caso de las vírgenes santas se vuelve una afrenta que pone en peligro la honra –valor 

sumamente terrenal– de las hijas del Cid y, por consiguiente, también la del héroe. Véase “Religious motifs in the 

early Spanish Epic”, Revista Hispánica Moderna, XXXVI-4 (1970-1971), pp. 165-172. 



32 

 

Egipciaca y Vida de Santo Domingo, y con las obras de Gonzalo de Berceo. El motivo de la 

profecía, por tanto, no pudo pasar de las hagiografías romanceadas a los primeros cantares. Es de 

suponer, más bien, que el motivo, presente en las anteriores hagiografías en latín, se incorporó a 

ciertas crónicas en latín, que, al igual que los talleres alfonsíes del siglo XIII, también usaban 

como fuentes históricas o seudo-históricas los textos hagiográficos. Y son estas crónicas las que 

sirvieron, a su vez, de fuente a la incipiente épica castellana que las tradujo y las adaptó al verso, 

ya sea que éste pertenezca a la laisse épica del Poema de Mio Cid o a la cuaderna vía del Poema 

de Fernán González. La influencia de la hagiografía sobre la épica es, por tanto, indirecta, pues 

debió de pasar por el filtro genérico y estilístico de las crónicas. No obstante, ambos géneros 

comparten el motivo de la profecía, aunque según modalidades ligeramente distintas. 

El sueño premonitorio corresponde efectivamente, según Ángel Gómez Moreno, a una de las 

“pruebas de santidad”:
52

 aunque el crítico sólo trate el “vaticinio onírico materno-filial”,
53

 es 

decir, el aviso que recibe la madre antes de que nazca el futuro santo, creo que este motivo se 

puede ampliar para abarcar los sueños proféticos y las visiones que recibe el propio santo, prueba 

sin duda más esencial aún para demostrar la santidad del protagonista. Las vidas hagiográficas 

constituyen, pues, un eslabón clave en la evolución del motivo de la profecía. Con ellas, subsiste 

el anuncio profético, pero desaparece el profeta en su sentido bíblico. Se ve reemplazado por la 

figura del santo, no escogido por Dios para cumplir con misiones de índole nacional o para 

proferir anuncios mesiánicos, como sucedía a los profetas del Antiguo Testamento, pero sí 

encaminado hacia la perfección cristiana por su vida de abstinencias y abnegación: el santo puede 

así recibir la visita de la Virgen, de ángeles,
54

 muy rara vez de Dios mismo.
55

 Podemos convocar 

aquí algunos ejemplos de profecías hagiográficas, sin buscar rastrear influencias directas sobre 

los textos posteriores, sino evocando ciertos textos del siglo XIII, donde aparece por primera vez 

el motivo en el contexto de vidas de santos escritas en castellano. El más tradicional de estos 

                                                 
52

 Ángel Gómez Moreno, Claves hagiográficas de la literatura española (del Cantar de mio Cid a Cervantes), 

Iberoamericana-Vervuert, Madrid-Frankfurt am Main, 2008, pp. 75-82. 
53

 Ibid., p. 79. 
54

 El “ángel de Dios” así aparece en uno de los textos editados por Carlos Alberto Vega en Vida de san Alejo. 

Versiones castellanas, Universidad de Salamanca, Salamanca, 1991. La aparición en cuestión sólo se relata en el 

testimonio C, conocido por una publicación de cordel de principios del siglo XVI, donde el ángel salva al santo, 

descubriéndole el engaño del diablo, mediante una profecía sobre el pasado y otra sobre el presente: “[el diablo] fue 

a ella [la esposa de Alejo] diziendo que tú lo embiavas a ella e contóle todo quanto tú le dexiste la noche que della te 

partiste e díxole que si ella quería que tornasses, que te embiasse con él esta sortija. Con este engaño ovo della la 

sortija. […] Alexo, sepas que tu esposa es virgen como tú la dexaste” (ibid., p. 107). 
55

 Tal privilegio se concede a Oria, en el Poema de santa Oria de Berceo, donde la santa se encuentra en una de sus 

visiones con la Virgen y en otra con Dios mismo. Véase Baños Vallejo, Las vidas de santos, op. cit., pp. 136-137. 



33 

 

textos es probablemente la colección de Miraglos de Santiago, conocidos por un manuscrito del 

siglo XIV, pero que traduce la casi totalidad de los milagros contados en el libro segundo del 

Liber Sancti Jacobi: Codex Calixtinus del siglo XII. A pesar de la adaptación que siempre suponía 

la traducción en la Edad Media, podemos suponer, pues, que los Miraglos de Santiago 

corresponden a uno de los textos en castellano más cercanos a las hagiografías anteriores en latín 

de los siglos XI-XII. Sin embargo, como se trata de una colección de milagros y no de la vida del 

santo, Santiago no es el personaje principal de los relatos, sino, más bien, el adyuvante, el que 

llega a rescatar al protagonista de algún peligro: respecto a la profecía, eso significa que no es 

Santiago quien recibe anuncios divinos, sino que se vuelve él mismo el encargado de transmitir la 

voluntad divina a los hombres. Así, en el milagro IV, después de ayudar a un peregrino y a su 

amigo difunto, ambos abandonados por sus compañeros, al llegar a Santiago de Compostela, 

pronuncia para el romero una profecía donde se transparenta claramente, más allá de la anécdota 

propia del relato, el mensaje moral cristiano: 

“[…] E tú sabes que farás tanto que tu conpañero sea soterrado e tú ovieras tu oraçión 

fecha e tu romería acabada […]. E fallarás tus conpañeros en aquella çibdat que ha 

nonbre León. E diles que lo fizieron muy mal de su conpañero que dexaron 

desanparado, e diles que el Apóstol les mandó dezir por ti que se non paga nin se 

pagara de sus oraçiones, nin de sus ruegos, nin de sus romerías fata que fagan ende 

penitençias”.
56

 

Escogí este ejemplo por la multiplicidad de aspectos de la profecía que ofrece al lector. En un 

nivel tipológico, el santo pronuncia no solamente unas predicciones, o sea anuncios dirigidos 

hacia el futuro (el peregrino logrará enterrar a su amigo y encontrará a sus anteriores compañeros 

en León), sino también la expresión de un saber referido al pasado (los anteriores compañeros los 

abandonaron) y de una profecía condicional
57

 (si los traidores no hacen penitencia, no agradarán 

más al Apóstol). En un nivel estilístico, también se notan varios recursos propios de la expresión 

profética: la introducción del vaticinio por un verbo de conocimiento (aquí “sabes”, como el 

“sepas” empleado por el ángel de la Vida de sant Alexo), el uso del futuro para subrayar la 

inexorabilidad de la predicción, el encargo de una misión al que recibe la profecía (“diles que”, 

aquí repetido). Así, como en la profecía bíblica, el mensaje de Dios representa a la vez, una 

                                                 
56

 Los Miraglos de Santiago (Biblioteca Nacional de Madrid MS 10252), estudio y edición de Jane E. Connolly, 

Universidad de Salamanca, Salamanca, 1991, cap. IV, p. 55. La colección también presenta, en su cap. XIX (ibid., 

pp. 96-99), el milagro que Alfonso X incorporará en su Primera crónica general (cap. 807, pp. 486-488, en la 

edición de Ramón Menéndez Pidal, Gredos, Madrid, 1955, por la cual cito a continuación), acerca del obispo a quien 

Santiago anuncia la entrega de la ciudad de Coimbra al rey Fernando. Volveré en su momento sobre este pasaje. 
57

 Estudiaré detenidamente este tipo de profecía discursiva más adelante. 



34 

 

aplicación puntual a un contexto dado, un contenido moral general, una misión para el elegido, 

encargado de transmitir su visión a los demás hombres. 

Sin embargo, el otro ejemplo que quiero traer a colación es probablemente más típico de una 

vida de santo, como discurso biográfico sobre el personaje en cuestión –al contrario de una 

colección de milagros, donde se trata muchas veces de relatos posteriores a la muerte del santo–: 

se trata de una de las visiones que recibe santa Oria en el poema epónimo que le dedica Gonzalo 

de Berceo. En este texto también, podemos encontrar una profecía condicional, en boca de la 

Virgen, quien aparece a Oria: 

Fija, Dios es contigo,   si tu firme sovieres 

irás a grant riqueza,   fija, cuando murieres  [estrofa CXXXV-125]. 

Así como una predicción futura, también en boca de María, acerca de la muerte de la heroína: 

Esto ten tú por signo,   por çertera señal: 

Ante de pocos días   enfermarás muy mal, 

serás fuert embargada   d'enfermedat mortal, 

qual nunca la oviste   terrásla bien por tal. 

 

Veráste en gran quexa,   de muert serás cortada, 

serás a pocos días   desti mundo passada, 

irás do tu codiçias,   a la silla honrada, 

la que tiene Voxmea   pora ti bien guardada    [estrofas CXXXVIII-135 a CXXXIX-136].
58

 

El ejemplo de santa Oria ilustra así la transición que describí previamente entre la profecía del 

texto bíblico y la profecía hagiográfica: el personaje de la santa reemplaza a la figura del profeta, 

al mismo tiempo que el mensaje divino ya no concierne al pueblo de Israel, sino al devenir 

corporal y espiritual de la santa, para quien está reservada la silla de la santidad en el más allá. 

Estos pasajes berceanos también muestran la dualidad formal de la hagiografía, entre prosa y 

verso, siendo la poesía la vía de expresión tradicional de la profecía bíblica y la que retoman los 

cantares épicos, adoptando el modelo francés de las tiradas o siguiendo la cuaderna vía, aquí 

escogida por el poeta riojano. 

Más allá de las alternancias formales, el paso de la visión profética al ámbito épico supone una 

nueva modificación del motivo. Después de la desaparición de la figura bíblica del profeta, 

desaparece en parte la del santo: la profecía se otorga ahora a un protagonista profano, pero 

considerado como un ser superior (en el caso del héroe épico, se trata de una superioridad en las 

armas, en la justicia del comportamiento, en la piedad, etc.; en el caso del héroe caballeresco, se 

                                                 
58

 Cito por la edición de Isabel Uría Maqua, Castalia, Madrid, 1981 [las citas pp. 123-124]. 



35 

 

añadirá la superioridad en la cortesía). El santo permanece, en cambio, como nuevo transmisor 

principal de la profecía, como en el caso del género de los miracula, aunque ángeles siguen a 

veces desempeñando este papel. El contenido de las profecías también evoluciona: siguen 

correspondiendo a un modelo axiológico claramente cristiano, pues nos situamos siempre en un 

contexto fuertemente maniqueísta, donde solo el héroe positivo (y, por tanto, perfecto cristiano) 

puede recibir un anuncio divino, pero su mensaje también adquiere una tonalidad más profana, al 

referirse de forma predominante al resultado de batallas o a la suerte personal del héroe. Pero, 

para poder entender y definir mejor este motivo de la profecía en el contexto épico, conviene 

ahora enfrentarse con los textos mismos y pasar al análisis del corpus seleccionado. 

 

 

I.2. LA INTEGRACIÓN DE LA PROFECÍA BÍBLICA EN EL CONTEXTO ÉPICO 

HISPÁNICO 
 

I.2.1 El ciclo cidiano: la profecía, recurso para la construcción del héroe 

Para seguir con la cronología que ha regido hasta ahora este recorrido en torno a la profecía 

bíblica, el primer texto hispánico en lengua vernácula y perteneciente al ámbito profano que 

presenta nuestro corpus es el ineludible Poema de Mio Cid, en el cual nos encontramos con la 

aparición profética del arcángel Gabriel ante el caudillo castellano. A partir de esta obra “cabeza 

de serie”, según la denominación de Diego Catalán,
59

 se originaron múltiples reelaboraciones del 

tema o creaciones de nuevas aventuras, a veces incluso de índole hagiográfica, como ocurrió en 

torno a la muerte del héroe y a su entierro en San Pedro de Cardeña. En esta línea innovadora
60

 se 

sitúa la otra obra que me interesa aquí, por la presencia en sus versos de un pasaje profético: se 

trata de las Mocedades de Rodrigo, poema épico tardío que nace del interés del público por las 

hazañas juveniles de los grandes héroes y que pertenece por tanto al subgénero épico de las 

                                                 
59

 Diego Catalán, La épica española. Nueva documentación y nueva evaluación, Fundación Ramón Menéndez Pidal 

y Seminario Menéndez Pidal de la Universidad Complutense de Madrid, Madrid, 2000, p. 442. 
60

 Podemos concebir la invención como caracterizadora de esta línea, pues “no operó mediante la ficcionalización de 

hechos o personajes reales, sino mediante la reficcionalización de la narración poética” (Leonardo Funes, 

“Mocedades de Rodrigo: huellas fragmentarias de una tradición épica tardía”, en Isaías Lerner, Robert Nival y 

Alejandro Alonso, Actas del XIV Congreso de la Asociación Internacional de Hispanistas (New York, 16-21 de julio 

de 2001), Juan de la Cuesta, Newark, 2004, I, pp. 85-93, la cita p. 87). 



36 

 

enfances.
61

 La profecía aparece, pues, dos veces en el ciclo cidiano,
62

 y, a pesar de las evidentes 

diferencias entre los dos textos, su papel literario es muy semejante, ya que, en ambos casos, 

sirve para configurar al héroe épico. 

 

I.2.1.1 Importancia estructural de la profecía dentro del Poema de Mio Cid 

El Poema de Mio Cid nos ha llegado en la versión transmitida por Per Abbat en el manuscrito 

de Madrid, fechado en el siglo XIV. Sin embargo, el poema es sin duda anterior, aunque oscilan 

mucho las hipótesis de los estudiosos, en particular según su concepción del origen de la obra: 

para los tradicionalistas, como Milá y Fontanals o F. Lot, o el neo-tradicionalismo de Menéndez 

Pidal, el poema que conocemos es el resultado de una paulatina evolución textual, a lo largo de 

una cadena de juglares, o sea una creación colectiva, cuyo origen se remonta al principio del siglo 

XII (más precisamente 1140 para don Ramón, quien añade tardíamente la idea de una refundición 

posterior); al contrario, para los individualistas, como Gaston Paris o J. Bédier, el Cid es la obra 

de un poeta único y no depende de la transmisión oral, sino que el mismo Per Abbat podría ser su 

autor y el poema fecharse en 1207. Las teorías más recientes tienden a preferir una fecha tardía –

así Carlos Alvar o Ian Michael, quien lo data entre 1201 y 1207–
63

, pero sin considerar a Per 

                                                 
61

 Según la concepción de cada crítico acerca de la génesis de la obra, se ha dado varios títulos al poema: Menéndez 

Pidal sugirió primero el de Refundición de las Mocedades de Rodrigo, en Poesía juglaresca y orígenes de las 

literaturas románicas (Instituto de Estudios Políticos, Madrid, 1957, p. 315), pero en Reliquias de la poesía épica 

española (Instituto de Cultura Hispánica – CSIC, Madrid, 1951) editó el texto como Cantar de Rodrigo y el rey 

Fernando, título adoptado por Manuel Alvar en su edición de Cantares de gesta medievales (Porrúa, México, 1977) 

y limitado al de Cantar de Rodrigo por Luis Guarner en su edición del texto (Aubi, Gerona, 1972), mientras Samuel 

Armistead retoma el de Refundición de las Mocedades de Rodrigo, al considerar que el poema que conocemos se 

origina en una llamada Gesta de las Mocedades de Rodrigo hoy perdida (véase “The structure of the Refundición de 

las Mocedades de Rodrigo”, Romance Philology, XVII (1963-1964), pp. 338-345). En cuanto a Alan Deyermond, en 

Epic Poetry and the Clergy: Studies on the “Mocedades de Rodrigo” (Tamesis, London, 1968), Juan Victorio, en su 

edición del texto (Espasa-Calpe, Madrid, 1982, la cual citaré aquí) o Matthew Bailey, en su propia edición y sus 

estudios (Las “Mocedades de Rodrigo”: estudios críticos, manuscrito y edición, King's College London Centre for 

Late Antique & Medieval Studies, London, 1999), escogen todos el título más clásico de Mocedades de Rodrigo. Por 

fin, Leonardo Funes prefiere retomar el antiguo título de Crónica rimada para referirse al poema en la última etapa 

en la que nos ha llegado, como lo expone en su artículo “Gesta, refundición, crónica: deslindes textuales en las 

Mocedades de Rodrigo (Razones para una nueva edición crítica)”, Íncipit, VII (1987), pp. 69-94, esp. p. 83. 
62

 Tomo tal expresión en el sentido de una serie de textos que comparten a un mismo protagonista, pues, como lo 

precisa Victorio, en el caso del Cid, no hay un ciclo como “propósito inicial de un autor”, ni como “formación de un 

único carácter” (Introducción a Mocedades de Rodrigo, op. cit., p. X). 
63

 Véase Carlos Alvar y Ángel Gómez Moreno, La poesía épica y de clerecía medievales, Taurus, Madrid, 1988, p. 

43 y Michael, p. 58 de su introducción a su edición del Poema de Mio Cid, Castalia, Madrid, 1984, de la cual 

provienen a continuación las citas de la obra (preciso entre corchetes las páginas). Sin embargo, y aunque Michael, 

entre otros, ya rechazaba el argumento (ibid., p. 77, nota al v. 14), Diego Catalán sigue defendiendo una fecha 

temprana, alrededor de 1147-1148, basándose en el probable conocimiento, por parte del autor del llamado Poema de 



37 

 

Abbat como un posible autor, sino más bien como un último refundidor de una obra elaborada 

por distintos juglares. No es aquí el lugar de tomar partido en este enfrentamiento inextricable de 

teorías en torno a la datación del cantar: cualquiera que sea su fecha real, en el arco diseñado por 

los críticos entre el inicio del siglo XII y la mitad del XIII, el Poema de Mio Cid sigue siendo uno 

de los testimonios más tempranos de la literatura española en lengua vernácula, contemporáneo o 

ligeramente anterior a las primeras hagiografías en castellano, que se traducen o crean durante el 

siglo XIII. Probablemente influido por el conocimiento de textos devotos anteriores –en latín– o 

por la divulgación que se hacía de ellos en las misas o en el catequismo dispensado por los 

religiosos, el autor del Poema o la serie de juglares que lo fueron conformando integraron a su 

trama épica un pasaje profético, debido a la aparición del arcángel Gabriel, que respeta bastante 

bien el modelo bíblico del motivo.
64

 Antes de analizar el contenido preciso de tal pasaje, importa 

volverlo a situar dentro de la estructura general de la obra. 

Siguiendo la propuesta de Menéndez Pidal, se suele dividir el Poema de Mio Cid en tres 

partes, o cantares, basados en diferencias temáticas, pero sobre todo en ciertos versos donde el 

juglar parece reanudar la materia que está cantando o, al contrario, interrumpirse.
65

 Se trata, 

primero, del “Cantar del destierro” (hasta el v. 1086); luego, del “Cantar de las bodas de las hijas 

del Cid” (vv. 1085-2277); y, por fin, del “Cantar de la afrenta de Corpes” (vv. 2278-3730). La 

profecía que nos interesa aquí se sitúa en la tirada 19 del Poema (vv. 404-412). En este momento 

                                                                                                                                                              
Almería o Carmen de expugnatione Almariae urbis, de una versión del poema del Cid muy similar a la que nos ha 

llegado (véase La épica española, op. cit., pp. 151-153 y 442-447). 
64

 Se ha llegado a cuestionar la presencia de este pasaje en la obra original. Así, Carmelo Gariano: “Por mi parte, me 

inclino a creer que esta aparición angélica es una interpolación hecha en alguna de las refundiciones del poema del 

Cid, acaso por el copista del manuscrito en que nos ha llegado la obra” (“Lo religioso y lo fantástico en el Poema de 

mio Çid”, Hispania, XLVII-1 (1964), pp. 69-78, la cita p. 69). No obstante, el crítico no argumenta su opinión, 

limitándose a recordar que el trabajo de amanuense se debía muchas veces a religiosos, lo que podría explicar la 

supuesta interpolación piadosa. Pero, como espero mostrar a continuación, esta profecía sí tiene un papel estructural 

y argumentativo en el poema que difícilmente podría llegar a desempeñar un mero añadido circunstancial: creo que 

su presencia se puede explicar más sencillamente por el conocimiento religioso general en el Medioevo, pues el 

pasaje no supone un conocimiento extremadamente preciso del texto bíblico, sino más bien una familiaridad difusa, 

común en aquel entonces.  
65

 Así el v. 1085, al principio del llamado Cantar segundo: “Aquís’ conpieça la gesta   de Mio Çid el de Bivar”; o al 

concluir este mismo cantar, los vv. 2276-2277: “Las coplas d’este cantar   aquís’ van acabando. / ¡El Criador vos 

vala   con todos los sos sanctos!”. No obstante, según señala Francisco López Estrada: “Cabe pensar, sin embargo, 

que estas menciones de comienzo y fin de parte en un poema épico, destinado, como todos ellos, a una eventual 

recitación pública, fuesen fórmulas de división que el intérprete podría situar en el lugar más conveniente, en el caso 

particular de una comunicación de la obra a un público determinado. En esa circunstancia la división en estas tres 

partes habría sido ocasional para este códice o para la serie de manuscritos al que este perteneciera” (Panorama 

crítico sobre el Poema del Cid, Castalia, Madrid, 1982, p. 53). De allí, la posibilidad de dividir la obra sólo 

temáticamente, según las dos “orientaciones del argumento” (ibid., p. 58): primero, en torno al destierro del Cid, y 

luego, en torno a la afrenta de sus hijas, iniciando ambos partes con la deshonra del héroe y terminando con la 

restauración de su honra. 



38 

 

de la narración, el héroe está pasando su última noche en tierras castellanas, antes de que se 

cumpla el plazo de nueve días dado por Alfonso VI para que el desterrado abandone el reino. 

Dentro de este primer cantar, la profecía que recibe el Cid constituye, pues, un giro importante. 

Efectivamente, según la división propuesta por Luis Beltrán, existen “dos unidades que desde un 

punto de vista estructural constituyen el primer cantar –a) el Cid dentro de Castilla, entre los 

suyos, y b) el Cid fuera de Castilla, de cara al enemigo, guerrero profesional”.
66

 La profecía de la 

tirada 19 representa una bisagra entre estas dos subpartes, entre el interior de Castilla y el 

territorio moro, entre lo familiar y lo extraño, entre la quietud del infanzón y el movimiento 

forzado del desterrado, en fin, entre el pasado y el futuro del héroe: 

la aparición en sueños del ángel Gabriel al Cid la última noche que éste pasa en 

Castilla cierra la serie de dramáticas despedidas que ha constituido la primera mitad 

del primer cantar [con su casa solariega de Vivar, con sus compatriotas en Burgos, 

con su familia en San Pedro de Cardeña] con un esperanzado empujón hacia delante. 

[…] Lo que hubiera sido la última despedida, el último conflicto con el ayer, el final 

de Castilla, se ha convertido en el primer encuentro, el comienzo del futuro.
67

 

El Cid se encuentra, pues, en un momento clave de su trayectoria, lo que la trama narrativa del 

Poema representa simbólicamente por el suceso maravilloso de la aparición angelical.
68

 Sin 

embargo, si la tirada 19 representa un evento único en la obra, no por eso se trata de un evento 

aislado, pues, al contrario, viene a culminar una serie de elementos oraculares que se presenta 

más bien como una gradación profética que desemboca finalmente en la aparición del arcángel. 

El hecho ya ha sido señalado por Eleazar Huerta, quien se refiere a la siguiente sucesión de 

anuncios: 

que San Gabriel se aparezca al Cid en sueños y le anuncie que el destierro será para 

su bien, no es –como se ha dicho– una maravilla modesta. […] la aparición no es un 

hecho aislado. Funciona como miembro último de una gradación de 3 profecías: el 

vaticinio del propio Cid a Minaya, cuando entran en Burgos: 

 albricia, Alvar Fáñez, ca echados somos de tierra! 

 mas a grand ondra tornaremos a Castiella.   (14-5) 

Después, los pronósticos del judío Raquel: 

 de Castilla vos ides pora las yentes estrañas. 

 Ya, Campeador, en buena cinxiestes espada! 

 Assí es vuestra ventura, grandes son vuestras ganancias. (175-7) 

                                                 
66

 Luis Beltrán, “Conflictos interiores y batallas campales en el Cid”, Hispania, LXI (1978), pp. 235-244, la cita p. 

240. 
67

 Ibid., p. 235 y pp. 236-237. 
68

 La importancia del suceso se ve subrayada por su unicidad, contrariamente a la descripción incomprensible de 

Moïse Edery, quien afirma: “Más de una vez aparecen en la trama del poema, ángeles y arcángeles” (“El fondo 

bíblico del Mio Cid”, Revista de Occidente, XX-XXI (1977), pp. 56-60, la cita p. 56). 



39 

 

Y por último, las palabras del arcángel: 

 Cavalgad, Çid, el buen Campeador, 

 ca nunqua en tan buen punto cavalgó varón;  (407-9) 

Se me dirá que los miembros de la gradación no están contiguos, lo cual es verdad, 

pero un lector cultivado no puede menos que captarla inmediatamente.
69

 

 Si bien los tres vaticinios citados por Huerta pertenecen a la serie que culmina con la 

aparición de Gabriel, creo sin embargo que ésta no se limita a estos tres componentes. La 

sucesión de elementos proféticos que se da en el Poema corresponde más bien a una progresión 

entre tres grupos proféticos distintos. El primero se relaciona con los varios augurios que recibe 

el Cid a lo largo de su camino para salir de Castilla. Se trata, más precisamente, de anuncios 

derivados de la ornitomancia, pues la obra ejemplifica en tres ocasiones la fe que el Rodrigo Díaz 

histórico daba supuestamente a los auspicios. Este primer grupo corresponde, por tanto, al tipo 

más amplio de las profecías que denomino ‘materiales’, o sea todos los vaticinios deducibles de 

una realidad exterior, ya sea ésta un objeto, un paisaje, un nombre, etc.
70

 Si la obra presenta 

varias veces anuncios pertenecientes a este grupo, solo uno es anterior a la profecía del arcángel y 

se refiere a la suerte general del Cid.
71

 Se trata de los vuelos de cornejas que presencian Rodrigo 

y Minaya en el camino entre Vivar y Burgos: 

Allí piensan de aguiiar,   allí sueltan las rriendas; 

a la exida de Bivar   ovieron la corneia diestra 

e entrando a Burgos   oviéronla siniestra. 

Meçió Mio Çid los ombros   e engrameó la tiesta: 

«¡Albricia, Álbar Fáñez,   ca echados somos de tierra! 

                                                 
69

 Eleazar Huerta, Indagaciones épicas: La maravilla épica y su forma reveladora en la Ilíada y en el Poema del Cid, 

Universidad Austral de Chile, Valdivia, 1969, p. 101. 
70

 Preciso aquí que no empleo la fórmula “profecía material” en el sentido que le da Javier Roberto González 

(“Profecías materiales en el Amadís de Gaula y Las Sergas de Esplandián”, en Rosa E. Penna y María A. Rosarossa, 

Studia Hispanica Medievalia III, Universidad Católica Argentina, Buenos Aires, 1995, pp. 78-89, [la distinción pp. 

86-87, nota 2]), para quien corresponde a lo que aquí designo como “profecía consciente”. Efectivamente, la división 

propuesta por el estudioso argentino entre profecía formal y profecía material no me parece inmediatamente 

inteligible, sino que el referente aristotélico exige una adaptación al contexto de la profecía. Luego, la distinción del 

estudioso argentino sólo tiene validez dentro del conjunto de las profecías discursivas que es el único que toma en 

cuenta. Al contrario, la oposición que propongo entre profecía consciente y profecía inconsciente tiene una validez 

general, que me permite usarla respecto a cualquier oráculo. Por fin, la necesidad de referirse, más allá de las 

profecías discursivas, a los demás elementos proféticos crea una fuerte ambigüedad en torno al término ‘material’, 

pues éste parece más adaptado para designar los elementos materiales, los objetos, que desempeñan también una 

función profética. 
71

 Las otras dos ocurrencias de auspicios en el Poema se relacionan con la suerte del héroe al empezar su campaña 

levantina (vv. 859-861) y con las consecuencias de las bodas de sus hijas con los infantes de Carrión (vv. 2615-

2617). Dejaré de lado estas menciones por no vincularse directamente con el sueño profético del Cid, objeto 

principal de mi estudio. 



40 

 

mas a grand ondra   tornaremos a Castiella»  [vv. 10-14bis].
72

 

Creo que la exclamación del Cid que cita Huerta no se puede separar del contexto del 

auspicio: no se trata de un oráculo en sí, sino de la interpretación de la profecía material 

representada por las aves. Y esta interpretación, en boca de un personaje al que la fama hacía 

conocedor de los auspicios,
73

 ha causado mucha perplejidad entre la crítica, pues la “corneja 

siniestra” que los recibe en la entrada de Burgos siempre se ha visto como un presagio negativo,
74

 

valor que acabó por integrar completamente el término ‘siniestro’, en clara oposición con la 

reacción más bien alegre del Campeador. Una de las teorías presentadas para explicar esta 

aparente contradicción, y expresada por ejemplo por Michael, es que así el Cid conjuraba la 

fuerza del augurio.
75

 Me parece, sin embargo, mucho más convincente la interpretación propuesta 

por Adrián García Montero, quien demuestra la posibilidad de un sentido positivo de la palabra 

‘siniestro’, lo que permite leer de forma mucho más coherente tanto el pasaje en sí –sobre todo si, 

contrariamente a Michael, se acepta el v. 14bis, el cual no deja lugar a duda respecto a la 

interpretación positiva del augurio por el Cid– como su convivencia textual con otros presagios 

positivos (como los que veré a continuación y como el propio anuncio del arcángel): 

if, as we have suggested, the overall omen was propitious, the conclusion seems 

inevitable that, at least in this passage of the Cantar, “siniestra” meant “of good 

omen” and “diestra” had the opposite value. Now we can better understand the 

optimistic forecast made by the Cid: his initial bad luck (exile and its anguish) would 

                                                 
72

 En su edición del Cantar de Mio Cid (Espasa-Calpe, Madrid, 1944-1946), Menéndez Pidal reconstruyó el v. 14bis 

a partir del pasaje correspondiente a estos versos en todas las crónicas alfonsíes y post-alfonsíes. Como varios otros 

críticos contemporáneos, en su edición, Ian Michael lo suprime, al considerar que fue insertado “innecesariamente” 

(op. cit., p. 313). Sin embargo, como demuestra Samuel G. Armistead, su presencia resulta imprescindible para la 

cabal comprehensión del pasaje, pues, “si falta el v. 14bis, lo dicho por el Cid queda trunco y enigmático” (“Cantares 

de gesta y crónicas alfonsíes: «Mas a grand ondra / tornaremos a Castiella»”, en Sebastian Neumeister, Actas del IX 

Congreso de la Asociación Internacional de Hispanistas (18-23 agosto 1986, Berlín), Vervuert, Frankfurt, 1989, pp. 

177-185, la cita p. 179). Por lo tanto, decidí alejarme puntualmente de la edición de Michael e insertar este verso tan 

discutido. 
73

 El conde de Barcelona nos da un testimonio de la creencia del Cid histórico en los agüeros, en la carta que envía al 

Campeador según la Historia Roderici: “Vemos que confiando en tu monte quieres pelear con nosotros en él. 

También vemos y sabemos que los montes, los cuervos, las cornejas y las águilas, y toda clase de aves, son tus 

dioses, y que confías en sus agüeros más que en Dios. Nosotros, sin embargo, creemos y adoramos un solo Dios, que 

nos vengará de ti y te entregará en nuestras manos” (en Menéndez Pidal, La España del Cid, Espasa-Calpe, Madrid, 

1959, t. I, pp. 405-407; la versión en latín está en t. II, pp. 939-943, apud Ricardo Arias Arias, El concepto de destino 

en la literatura medieval española, Ínsula, Madrid, 1970, p. 94).  
74

 La lectura negativa del presagio se vio confirmada por la investigación de Menéndez Pidal, que así concluyó: 

“cuando en el camino volaba la corneja de la derecha a la izquierda, era buen agüero. […] el agüero que observaba el 

Cid era, pues, adverso”  (Poema de Mio Cid, Espasa-Calpe, Madrid, 1969, p. 105, nota a los vv. 12-13, apud Adrián 

García Montero, “Good or bad fortune on entering Burgos? A note on bird-omens in the Cantar de Mio Cid”, 

Modern Language Notes, LXXXIX-2 (1974), pp. 131-145, la cita p. 132). Arias Arias también retoma la 

interpretación negativa del agüero: véase El concepto de destino,  op. cit., p. 92. 
75

 Michael, ed. del Poema de Mio Cid, op. cit., p. 77, nota al v. 13. 



41 

 

withdraw before good fortune. […] The interpretation of the omens that is proposed 

herein has the advantage of coinciding not only with the sequence of events that 

occurs in Burgos, but also with the general structure of the poem: […] The ride from 

Vivar to Burgos, with the successive appearance of a "bad" and a "good" omen, is a 

figure or type for the Cid's longer journey.
76

 

La serie auspicio desfavorable / auspicio favorable corresponde, por tanto, a la estructura más 

general del Poema que obedece al tópico de la calamitas utilis: cada desgracia desemboca en una 

mejoría final; cada deshonra del Cid (con el destierro, con la afrenta cometida contra sus hijas) 

conduce a una honra mayor a la inicial. Esta lectura del augurio del camino de Vivar a Burgos 

como globalmente positivo se ve también confirmado por el segundo grupo de oráculos que 

prepara la aparición de Gabriel: ahora, ya se trata de profecías discursivas, pero inconscientes, o 

sea que los personajes que las formulan piensan expresar sólo esperanzas o meras premoniciones 

(ofuscaciones y corazonadas, según la terminología de Huerta
77

), y no palabras de valor y fuerza 

proféticos. Esta vez, podemos traer a colación dos anuncios de este tipo, ambos de sentido 

favorable para el héroe. El primero es el ya citado por Huerta, en boca de Rachel, dirigiéndose al 

Cid: 

 assí es vuestra ventura,   grandes son vuestras ganançias [v. 177]. 

El segundo corresponde a un consuelo que pronuncia Álbar Fáñez también para el Cid, cuando 

éste tiene que separarse de su familia en San Pedro de Cardeña: 

 Aún todos estos duelos   en gozo se tornarán, 

 Dios que nos dio las almas   conseio nos dará. [vv. 381-382]. 

Ambas premoniciones anuncian la buena fortuna futura del Campeador. La primera, incluso, 

la hace ya presente, según la visión de los judíos convencidos de que el destierro del Cid se debe 

realmente al robo que éste hubiera cometido y, por tanto, crédulos respecto a su verdadera 

riqueza. La segunda, en boca del brazo derecho del héroe, o sea un personaje al tanto de su 

situación real, adopta exactamente el mismo esquema que el auspicio que observan los dos 

protagonistas entre Vivar y Burgos, según la interpretación de García Montero: la desgracia 

presente es real, pero se verá reemplazada, en el futuro, por una buena fortuna, con la “ayuda de 

Dios”, como se complace en repetir el juglar de Medinaceli. Sin embargo, aquí, la referencia 

providencial no sólo debe leerse como una mera fórmula, casi automática en el contexto de “fe 

                                                 
76

 García Montero, “Good or bad fortune on entering Burgos?”, art. cit., pp. 143 y 145. 
77

 Huerta, Indagaciones épicas, op. cit., p. 65. 



42 

 

convencional, hereditaria, acrítica” que se ha identificado en el Poema,
78

 sino también como un 

anuncio intratextual. No sólo las palabras de Minaya, como los otros dos oráculos previos, por su 

contenido favorable al héroe, anuncian el mensaje positivo del arcángel, sino que, en el segundo 

verso citado, parecen referirse casi explícitamente a la futura profecía de Gabriel: “Dios consejo 

nos dará” es una esperanza y una expresión usual en boca de un cristiano, pero el verso 382 tiene 

la particularidad de también profetizar la visita al Cid del arcángel, mensajero habitual de Dios, 

cuando quiere comunicar su “consejo” al elegido. Por tanto, la premonición de Álbar Fáñez 

concluye con una lógica perfecta la gradación profética que conduce a la aparición de Gabriel: 

después de una profecía material y dos profecías discursivas inconscientes, se va a presentar la 

única profecía discursiva consciente de la obra, en una progresión natural en cuanto al carácter 

cada vez más explícito de los vaticinios y en cuanto a la fuerza profética cada vez mayor que 

cobran, ya que la serie se ve coronada por el propio mensaje de Dios, transmitido por Gabriel. 

Conviene, pues, ahora analizar las circunstancias y el contenido de esta profecía tan bien 

preparada a lo largo de la primera parte del Cantar. 

 

I.2.1.2 El sueño profético del Cid 

La aparición del arcángel Gabriel al Cid se narra en la tirada 19 en los siguientes versos: 

Í se echava Mio Çid   después que fue çenado, 

un suéñol’ priso dulçe,   tan bien se adurmió; 

el ángel Gabriel   a él vino en sueño: 

«¡Cavalgad, Çid,   el buen Campeador! 

ca nunqua en tan buen punto   cavalgó varón; 

mientra que visquiéredes,   bien se fará lo to.» 

Quando despertó el Çid,   la cara se sanctigó, 

sinava la cara,   a Dios se acomendó, 

mucho era pagado   del sueño que á soñado.  [vv. 404-412]. 

La escena así dada a conocer al lector actual o al oyente del antiguo juglar pide varios 

comentarios. Primero, las circunstancias de la profecía se ven recalcadas una y otra vez por el 

narrador: se trata de un sueño, que recibe el Cid mientras duerme, como lo repiten los versos (“un 

suéñol’ priso dulçe, / tan bien se adurmió”; “a él vino en sueño”; “Quando despertó el Çid”; “del 

sueño que á soñado”). Buena parte de la crítica se ha apoyado en el onirismo insistente del pasaje 

para afirmar la ausencia de maravilla en el Poema, pues el sueño es una realidad psicológica 

                                                 
78

 Gariano, “Lo religioso y lo fantástico en el Poema de mio Çid”, art. cit., p. 71. 



43 

 

perfectamente aceptable en un entorno realista, como lo es la épica española, según la teoría del 

"verismo" de Menéndez Pidal. Así, Gariano: “[el autor español] da visos de realidad al episodio 

suponiéndolo ocurrido en el sueño; y en el sueño se da de todo”.
79

 Sin embargo, el hecho de que 

el ángel aparezca en un sueño no basta para suprimir la maravilla de la obra. Ya vimos que este 

sueño no es un suceso aislado, sino que viene preparado por toda una serie de augurios y 

premoniciones: existe, pues, un pensamiento providencial que vertebra todo el Poema y que no se 

reduce a esta aparición de Gabriel. Ahora bien, “la creencia en una Providencia cristiana 

presupone otra cosa más radical todavía; la creencia en un orden natural y maravilloso, dentro del 

cual la divinidad –la que sea– interviene en el destino del hombre”.
80

 Si es cierto que el juglar de 

Medinaceli no recurre a una maravilla de tipo milagrero, con apariciones de santos que ayuden al 

Campeador en sus batallas por ejemplo, eso no significa que esté ausente la maravilla de tipo más 

trascendental, que relaciona al héroe con la divinidad, mediante el pensamiento providencial por 

una parte y, por otra, mediante mensajes indirectos (las corazonadas de los personajes) o directos 

(la visita de Gabriel). La naturaleza mágica del sueño se ve al contrario confortada por la misma 

insistencia del juglar en la descripción de sus peculiaridades. Como lo explica Harriet Goldberg, 

las circunstancias que rodean al sueño mágico siempre presentan rasgos que revelan su esencia 

particular: “The author mentions either his [del soñador] restless inability to fall asleep or his 

almost drugged surrender to sleep. As a way of making important the contents of the dream, the 

sleep is termed either deep, sweet or magically prolonged. The dreamer awakens either startled, 

puzzled or frightened”.
81

 Aquí, precisamente, el Cid se duerme de inmediato después de cenar, el 

sueño llega en cuanto se ha dormido, se trata de un sueño “dulce” que se presenta incluso como 

“an externally stimulated dream”
82

 mediante la expresión “un suéñol’ priso” y, por fin, el héroe 

despierta a la vez preocupado o un poco asustado (“la cara se sanctigó”) y alegre (“mucho era 

pagado”) ante la revelación que le ha sido concedida. 

Además de estos rasgos que señalan la naturaleza maravillosa del sueño del Cid, también hay 

que relacionarlo con la tradición de la que deriva. Aquí se trata evidentemente de la tradición 

bíblica más pura, pues los patriarcas y los profetas también recibían las revelaciones divinas vía 

visiones o sueños, como ya señalé, y muchas veces gracias a la visita de ángeles. Más aún, el 

                                                 
79

 Ibid., p. 69. 
80

 Huerta, Indagaciones épicas, op. cit., p. 217. 
81

 Harriet Goldberg, “The dream report as a literary device in medieval Hispanic literature”, Hispania, LXVI-1 

(1983), pp. 21–31, la cita p. 23. 
82

 Ibid., p. 24. 



44 

 

mensajero divino escogido para el Cid es el arcángel Gabriel, que ya tiene una tradición tanto 

bíblica como épica como “summus nuntius Dei”.
83

 En el Antiguo Testamento, aparece ante 

Daniel (Dn 8,15-26 y 9,20-27) para explicarle visiones previas. En el Nuevo, se vuelve el 

principal mensajero de Dios, al revelar a Zacarías el nacimiento de Juan Bautista (Lc 1,5-25) y 

luego al protagonizar la Anunciación misma (Lc 1,26-38). Gabriel es, pues, un mensajero 

habitual, tanto para explicar como para transmitir profecías divinas. Este papel se le reconocía 

por excelencia en la Edad Media, ya que se adopta a Gabriel para transmitir el mensaje divino en 

varias obras de la Romania. Así, es famosa su aparición en la Chanson de Roland, donde se 

presenta ante el propio Carlomagno, velando su sueño y profetizándole una futura batalla: 

Karles se dort cum hume traveillet. 

Seint Gabriel li ad Deus enveiet : 

L'empereür li cumandet a guarder. 

Li angles est tute noit a sun chef. 

Par avisiun li ad anunciet 

D'une bataille ki encuntre lui ert : 

Senefiance l'en demustrat mult gref. [CLXXXV, vv. 2525-2531].
84

 

Aunque la escena de la Chanson de Roland corresponde a una aparición real del arcángel, o 

sea una visión, y no un sueño, ambas obras participan en la conformación de una tradición 

literaria, en torno a Gabriel, quien también aparecerá en la Chanson de Saisnes, compuesta a 

finales del siglo XIII por Jehan Bodel d'Arras, para descubrir las reliquias que contiene Durandal y 

encargarla a Roland.
85

 Esta recurrencia del arcángel en los textos épicos medievales lleva incluso 

a D. Catalán a considerar su aparición como una “fórmula narrativa o motivo” de la narración 

heroica.
86

 En el caso del Cid, puede llamar la atención el hecho de que ya no aparece ante un gran 

emperador o un caballero glorioso, sino ante el desterrado rechazado por su rey y sus 

compatriotas.
87

 Esta particularidad ha conducido a varios críticos a establecer un paralelo entre la 

figura del Cid y Jacob, también obligado a dejar Beerseba y que recibe un sueño profético en la 

                                                 
83

 Chronica Adefonsi Imperatoris o Crónica de Alfonso VII, ed. de Luis Sánchez Belda, CSIC, Madrid, 1950, p. 45, 

apud Arias Arias, El concepto de destino, op. cit., p. 46, nota 12. 
84

 Cito por la edición de Jean Dufournet, Flammarion, Paris, 1993. En La Chanson de Roland, Gabriel aparece siete 

veces, explícitamente nombrado o no. A veces, se le encarga una misión profética, otras sólo apoyar moralmente a 

Carlomagno o a Roland. Carlomagno también recibe varios sueños proféticos visuales, que no pasan por el 

intermedio de un mensajero divino. 
85

 Tomo el dato de Catalán, La épica española, op. cit., p. 220, nota 154. 
86

 Véase ibid., pp. 381-382. 
87

 Sin embargo, el hecho de que el Cid comparte con el Emperador el honor de la visita del arcángel se puede deber a 

que ambos gozan del estatuto de héroes modélicos, como demostró Leo Spitzer: “el Cid, a diferencia de otros héroes 

épicos, es un héroe-modelo, comparable con Carlomagno más bien que con Roldán” ("Sobre el carácter histórico del 

Cantar de Mio Cid", Nueva Revista de Filología Hispánica, II-2 (1948), pp. 105-117, la cita p. 107). 



45 

 

primera noche que pasa fuera de la casa paterna, en Bet-el (Gn 28,10-2), donde Dios también le 

asegura su ayuda y su futuro éxito: “He aquí, yo estoy contigo, y te guardaré por dondequiera que 

fueres, y volveré a traerte a esta tierra”.
88

 El personaje del Cid, al recibir esta visita angelical y al 

asemejarse a figuras bíblicas, se distingue de los posteriores héroes épicos que reciben mensajes 

de Dios “sólo” mediante santos: la profecía cidiana es más “pura”, respecto al modelo bíblico y 

acerca al Cid, por la relación más directa que lo une a la divinidad, a la figura de un patriarca, de 

un profeta o de un santo, más que de un héroe profano. Esta cercanía palpable entre el 

Campeador y Dios se reconoce en la obra, incluso por parte de sus enemigos. Así, el rey de 

Marruecos: “e él [el Cid] non ge lo gradeçe   sinon a Ihesu Christo” [v. 1624]. Y la crítica no ha 

dudado en calificar al héroe como “santo laico”, “redentor terrestre enviado por Dios piadoso”
89

 o 

“imagen viva del justo”,
90

 una caracterización que aleja mucho al Campeador del Poema de Mio 

Cid de su aparición más joven en el Cantar de Rodrigo, donde el héroe, a pesar de recibir 

también una profecía divina, no comparte las virtudes típicas de un santo, como veremos a 

continuación. 

Si ahora nos fijamos en el contenido del mensaje profético, o sea los versos 407-409 de la obra 

(“¡Cavalgad, Çid,   el buen Campeador! / ca nunqua en tan buen punto   cavalgó varón; / mientra 

que visquiéredes,   bien se fará lo to”), nos podemos dar cuenta de que funcionan como una 

confirmación de las profecías materiales o inconscientes anteriores en el Poema: la impresión 

favorable que éstas dejaban acerca de la suerte futura del héroe se ve aquí asegurada por la 

fiabilidad absoluta de la palabra divina y por la fuerza de la profecía consciente.
91

 La profecía de 

Gabriel no revela ningún “¿qué?” al Cid, como sí lo hace en su aparición ante Carlomagno, en la 

Chanson de Roland: aquí, no se anuncia ninguna batalla precisa que tenga que librar el héroe, ni 

ningún desarrollo posterior de la trama. Lo que sí se revela es el “¿cómo?”: la suerte del Cid 

                                                 
88

 El paralelo entre el personaje bíblico y el épico prosigue en sus trayectorias posteriores: “Even though he is 

innocent, the Cid is also a pilgrim figure in that he completes a penitential cycle of loss and alienation that ends with 

redemption and reconciliation"; "The ideal pilgrim does not return to the same home, but makes a new one. He 
follows God’s commandment and becomes the basis for a new kingdom. […] The Cid, like Jacob, a foundational 

pilgrim, leaves the place where he lived before in order to go through ‘hardships and vicious wars’ and finally enter a 

new place where he stays” (Taran Sarah Christien Johnston, The Sacred Face of War: Irredentist Ideology in Early 

Spanish Literature, PhD dissertation, University of Texas, Austin, 2004, pp. 162 y 167). 
89

 Spitzer, “Sobre el carácter histórico del Cantar de Mio Cid”, art. cit., pp. 110 y 114. 
90

 Cesáreo Bandera Gómez, “Reflexiones sobre el carácter mítico del Poema de Mio Cid”, Modern Language Notes, 

LXXXI-2 (1966), pp. 195-216, la cita p. 203. 
91

 En términos de Huerta, “La visión es ‘dar forma’ a la sensación oscura para poderla captar” (Indagaciones épicas, 

op. cit., p. 65). 



46 

 

siempre será favorable (“bien se fará lo to”, o sea lo “tuyo”, todo lo que concierne al 

Campeador). 

Más allá de esta formulación explícita, la fortuna del Cid se expresa mediante varios recursos. 

Primero, los dos vocativos que encabezan la profecía: por una parte “Çid”, que recuerda los 

valores positivos de ‘señor’ del término árabe del que proviene, Sayyid, Sayiddī;
92

 y por otra, la 

denominación de “Campeador”, apodo del Cid en vida, más tarde latinizado bajo las formas 

campidoctor o campidoctus, como en el poema del Carmen Campidoctoris o la crónica de la 

Historia Roderici, y que significa el batallador, el campeón, aludiendo a las victorias campales 

del héroe. El segundo recurso que connota la fuerza triunfante del Cid corresponde a la imagen 

del “cabalgar”, transmitida mediante la energía del imperativo inicial y, en el verso siguiente, en 

asociación con la expresión formulística “en buen punto”. La orden, que el mensajero divino da 

al héroe y que precede la afirmación “bien se fará lo to”, enlaza el anuncio de Gabriel con el tipo 

de la profecía condicional o admonitoria,
93

 en la cual la realización del vaticinio depende de la 

verificación o no de la petición o del consejo emitido por el oráculo. Reformulando la profecía 

del arcángel, el mensaje que transmite al Cid es “Si cabalgáis, os irá bien”: si el Campeador no 

sigue cabalgando, este anuncio positivo no se cumplirá. Se trata, pues, de una profecía que deja al 

héroe su poder de decisión y, por tanto, cierta independencia respecto a los decretos de la 

Providencia. Sin embargo, en cuanto héroe positivo y providencial, el Cid no puede ir en contra 

del plan divino, así que seguirá cabalgando para que éste se pueda cumplir.
94

 

La metáfora de la cabalgata se adecua, además, perfectamente a la situación del de Vivar. Por 

un lado, alude a lo que le es más difícil a principios del primer cantar, cuando la exigencia del rey 

de que salga de Castilla lo empuja a pesar suyo a abandonar uno tras otro los lugares importantes 

para él, cuando “pierde, está perdiendo, algo más de sí mismo con cada paso de su 

                                                 
92

 Existe sin embargo otra hipótesis que hace derivar el apodo de Rodrigo Díaz de Vivar –que sólo le será atribuido 

de forma póstuma, contrariamente al de “Campeador”– del árabe Sīd, el león, símbolo también de connotación 

positiva. Véase a este respecto el artículo de Mikel de Epalza, “El Cid = El León: ¿Epíteto árabe del Campeador?”, 

Hispanic Review, XLV-1 (1977), pp. 67-75. Cf. también el paralelo que establece Bandera Gómez entre el Cid y la 

figura del león, en art. cit., pp. 202-209. 
93

 Este último término es el que emplea Javier Roberto González acerca del Amadís de Gaula. Véase “La admonición 

como profecía en el Amadís de Gaula”, Medievalia, XVIII (1994), pp. 27-42: “hay, pues, una predicción velada, una 

revelación oblicua del futuro. […] su verificación en los hechos no resulta de cumplimiento necesario, sino 

condicional. […] la cláusula condicional apela a la libertad del destinatario del mensaje profético” (p. 30). 
94

 Desde este punto de vista, la actitud del Cid corresponde a la del hombre en estado de gracia de San Agustín, para 

quien: “Una vez descubierto el plan de la Providencia [lo que ocurre al Cid puntualmente gracias a la revelación 

profética de Gabriel], […] la verdadera libertad del hombre será suprema sólo cuando pueda colaborar, en completa 

libertad, con ese plan providencial” (Arias Arias, El concepto de destino, op. cit., p. 30). 



47 

 

cabalgadura”.
95

 Pero, aún así, “aguijar” se vuelve la principal preocupación, al mismo tiempo que 

una fórmula repetida una y otra vez. Así, el inicio de la obra corresponde finalmente a “una serie 

de pérdidas, pero también una serie de victorias porque a lo largo de todas ellas el camino ha sido 

siempre hacia delante, la derrota hubiera sido el estancamiento, la inmovilidad y el héroe ha 

sabido continuar cabalgando”.
96

 Por otro lado, la acción de “cabalgar” simboliza la vida errante 

del Cid en la segunda parte del primer cantar: representa la huida inicial, pero también la 

conquista y la transformación positiva de la suerte del desterrado. La imagen empleada por el 

ángel se revela, por lo tanto, doblemente profética: respecto al pasado del héroe, aludiendo a sus 

dificultades previas y confirmando que su actitud ha sido la buena, y respecto a su futuro, 

anunciando sus victorias posteriores. Contiene, pues, in nuce el cambio de suerte del Cid, de 

negativa a positiva. La actividad de cabalgar se relaciona, además, mediante el verso 408, con el 

pensamiento del destino de la obra, pues recuerda la tan repetida designación del Cid como “el 

que en buena hora nació”, declinada a lo largo de la obra, a veces con ligeros cambios, como “el 

que en buena hora cinxó espada” o, como aquí, “el que en buen punto nació”.
97

 La afirmación, en 

boca del mensajero divino, de que “nunqua en tan buen punto cavalgó varón” funciona de modo 

similar a la confirmación de los oráculos anteriores por la profecía angelical: en este caso, el v. 

408, supuestamente pronunciado por Gabriel, viene también a autorizar todos los empleos de la 

fórmula a lo largo de la obra. Si bien Edery piensa que ésta “se repite tantas veces en El Cid que, 

además de ser ritual, se convierte en amuleto contra la mala suerte”,
98

 creo que, más bien, la 

expresión funciona como un recuerdo permanente de la profecía divina, contaminando la fuerza 

providencial de ésta a cada ocurrencia de la fórmula: el Cid es providencialmente “el que en 

buena hora nació”, o sea, lo es por voluntad divina, la cual determina su persona, rige todas sus 

acciones y se expresa mediante esta profecía. La fórmula identificada con el Cid lo designa así a 

                                                 
95

 Beltrán, “Conflictos interiores y batallas campales en el Cid”, art. cit., p. 235. 
96

 Ibid., p. 236. 
97

 Según la definición clásica de Lord y Parry, estas variaciones justificarían aquí el uso de la locución ‘expresión 

formularia’, más que del mero término ‘fórmula’, pues “Lord y Parry definían la fórmula como el «grupo de palabras 

empleadas regularmente en las mismas condiciones métricas, para expresar una idea esencial determinada»; la 

fórmula sería, pues, invariable, ya que cuando hay variaciones se debe hablar, a juicio de Lord y Parry, de 

expresiones formularias, en las que se mantiene intacto el contenido, mientras que la forma varía para ajustarse a la 

asonancia” (Alvar y Gómez Moreno, La poesía épica y de clerecía medievales, op. cit., p. 24). Sin embargo, este 

matiz excesivamente mecánico ha llevado a una reevaluación del término ‘fórmula’ (así, Catalán, La épica española, 

op. cit., pp. 379-389) que acepta finalmente el uso de variantes e, incluso, reconoce su importancia poética: “[en la 

fórmula] la variación tiene un papel al menos tan importante como la repetición” (D. Boutet, La chanson de geste. 

Forme et signification d'une écriture épique du Moyen Âge, PUF, Paris, 1993, p. 93, apud Catalán, ibid., p. 385, 

quien lo traduce). Por lo tanto, no distinguiré aquí la ‘fórmula’ de la ‘expresión formularia’. 
98

 Edery, “El fondo bíblico del Mio Cid”, art. cit., p. 57. 



48 

 

lo largo de la narración como el elegido de Dios, el personaje providencial
99

 al que decidió 

mandar a su mensajero profético y para quien siempre tiene reservada la victoria. 

Y, como tal personaje providencial, el Cid tiene la reacción esperada de parte de semejante 

“santo laico”. Al despertar, “la cara se sanctigó, / sinava la cara,   a Dios se acomendó, / mucho 

era pagado   del sueño que á soñado”. Esta breve sucesión de acciones demuestra a la vez la fe, el 

agradecimiento, la humildad del personaje, es decir, exactamente las virtudes ensalzadas en la 

literatura hagiográfica contemporánea. Más aún, a estas reacciones inmediatas, añade la acción y, 

por tanto, la virtud de obediencia, como lo deja entender el verso siguiente: “Otro día mañana   

piensan de cavalgar” [v. 413]. No cabe duda que la mención del verbo ‘cabalgar’, 

inmediatamente después de la recomendación del arcángel, es todo menos casual: el juglar 

acentúa así el acatamiento del héroe a las palabras divinas.
100

 Las cualidades del Cid justifican así 

el haber sido elegido para recibir una profecía, aunque, como lo describe E. Huerta, el argumento 

se origina en un pensamiento circular: 

Si la raíz de la creencia es, como decimos, lo providencial en bloque, el heroísmo 

cidiano se nos revela como una cadena cerrada, circular, donde no podría señalarse el 

primer eslabón. La Providencia ayuda al héroe porque éste se lo merece; es tenaz, 

piadoso, valiente, mesurado, etc. Pero reúne tales virtudes porque le fueron dadas de 

antemano al nacer y confirmadas al llegar a la virilidad, “cuando ciñó espada”, luego 

la Providencia circundaba al hombre por todas partes. Dios, aunque invisible, está 

presente en cualquier decisión humana: determina sus consecuencias inevitables, 

puesto las conoce, y ayuda al que se ayuda a sí mismo.
101

 

                                                 
99

 Es bien conocido el pensamiento providencial que rodeaba a Rodrigo Díaz de Vivar en su vida. Así, el historiador 

árabe Ben Bassam asegura que él mismo se veía como la contrafigura del último rey godo: “Un Rodrigo perdió esta 

Península pero otro Rodrigo la salvará” (apud Huerta, Indagaciones épicas, op. cit., p. 24). Podemos también señalar 

que el Cid parece enlazar a su brazo derecho, Alvar Fáñez, con su propia caracterización providencial, al decirle 

“mientra vós visquiéredes,   bien me irá a mí, Minaya!” [v. 925], fórmula que establece un claro paralelo entre la 

premonición del Cid y la profecía de Gabriel, quien afirma el papel providencial del héroe en términos muy 

parecidos: “mientra que visquiéredes,   bien se fará lo to” [v. 409]. 
100

 Esta mención de la cabalgata del Cid también la erige como otro motivo del destino épico, tal como lo es, según 

Catalán, la aparición de Gabriel. Podemos traer a colación, por ejemplo, otro pasaje profético de La Chanson de 

Roland que une justamente los dos motivos: 

Ais li un angle ki od lui soelt parler, 

Isnelement si li ad comandet : 

« Charle, chevalche, car tei ne falt clartet ! 

La flur de France as perdut, ço set Deus. 

Venger te poez de la gent criminel. » 

A icel mot est l'emperere muntet. AOI. 

Aquí como en el Mio Cid, se asocian la aparición de Gabriel, el oráculo y la imagen del subirse a caballo de 

inmediato como símbolo de la obediencia del protagonista a la voluntad divina. 
101

 Huerta, Indagaciones épicas, op. cit., pp. 235-236. 



49 

 

Independientemente de esta reserva, intrínseca al pensamiento providencial, el Cid Campeador 

aparece, tras esta escena profética que sirve de bisagra entre su salida de Castilla y el principio de 

sus conquistas, como una figura muy cercana a la del profeta en sentido bíblico,
102

 o más 

precisamente, del patriarca veterotestamentario (y no sólo del patriarca en sentido amplio, como a 

veces se ha limitado a afirmar la crítica, al señalar la edad ya madura y el estatuto de pater 

familias del Campeador en el Poema). Al igual que tales personajes bíblicos, desempeña un papel 

de caudillo respecto a su comunidad.
103

 Como Jacob, con quien ya mencioné el parecido del Cid, 

recibe la visita del ángel de Dios. En ambos casos, la comunicación del mensajero divino no es 

casual, sino que participa en la configuración literaria del personaje como ser excepcional, 

distinto al resto de su comunidad: en la Biblia, el recurso profético sirve para marcar más aún el 

estatuto de (futuro) patriarca de Jacob; en el Poema, la profecía desempeña una función similar, 

sólo que orientada hacia una excepcionalidad profana, la del héroe épico. Los dos vaticinios 

divinos conciernen al futuro individual de los personajes –todo les irá bien, en su vida personal–, 

más que al porvenir comunitario, como sí pasa con los profetas bíblicos, a partir de Samuel, y 

más aún de Amos, que casi no reciben mensajes “privados”, sino que sirven de intermediarios 

entre los anuncios divinos y el pueblo de Israel. Esta personalización de la profecía subraya que 

en ambos casos se trata, ante todo, de configurar a un personaje en particular, y no de transmitir 

un mensaje de valor universal: tiene más importancia la existencia misma del vaticinio que su 

contenido. La profecía constituye, por tanto, una faceta más de la construcción literaria de Jacob 

o del Cid, que funciona como prueba incuestionable de sus virtudes, pues significa que han 

alcanzado el estatuto de “elegidos” de Dios: es lo que permite, a Jacob, volverse uno de los 

                                                 
102

 Una lectura extrema del Cid como profeta bíblico corresponde a la visión crística del personaje, defendida por 

ejemplo por R. Burt, pero que inició muy temprano entre los contemporáneos de Rodrigo Díaz: “esos españoles 

[frente a la invasión árabe] necesitaron mitos, al buscarle una explicación a sus problemas, los cuales crearon dentro 

del espíritu cristiano que les animaba. Hacia atrás, al hurgar en la causa, hallaron un pecado original: la lujuria de 

Rodrigo, el último rey godo. España estaba sufriendo las consecuencias de aquel pecado. Y en el futuro, entrevieron 

como esperanza mesiánica la aparición de un héroe que los librase de servidumbre a ellos y a su tierra; héroe que, 

inevitablemente, debía ser un anti Rodrigo” (Huerta, Indagaciones épicas, op. cit., p. 276). Sin embargo, la figura del 

Cid se acerca, más que a la de un profeta en sentido bíblico, a la de un patriarca, como Jacob, con quien los puntos en 

común son muy numerosos y al que la Biblia nunca llama ‘profeta’. Si Gabriel se le aparece, como le ocurre al 

profeta Daniel, el Cid no pasa de ser el depositario de un mensaje divino “privado” y no llega a difundir un anuncio 

de sentido comunitario o incluso universal, como en el caso de los profetas bíblicos y, en particular, de Cristo, a 

pesar de los paralelos que se pueden estudiar entre éste y el Campeador. 
103

 Este sentimiento comunitario es muy importante en la obra, como lo señala López Estrada: “Tocante, pues, a 

todos y comprometiéndolos en una común cosmovisión, en el Poema actúa una concepción religiosa del mundo 

dentro de la cual un héroe de la medida del Cid no puede aparecer como un solitario que actúa sólo para sí mismo, ni 

el derroche de energías que realiza cabe entenderlo como una actividad que se dispersa sin sentido ni fin” (Panorama 

crítico sobre el Poema del Cid, op. cit., p. 69). La pertenencia esencial del héroe a una comunidad se debe distinguir 

del sentido no comunitario del mensaje divino que le es transmitido por Gabriel. 



50 

 

grandes patriarcas y, al Cid, confirmar su posición de primum inter pares, según la concepción 

medieval del caudillo o del rey, reconocido como tal por Dios y, por tanto, asegurado también de 

su éxito final. La afirmación de la supremacía del héroe se subraya, finalmente, mediante la 

“cidificación”
104

 del mundo que se da al final del Poema, pues todos los personajes virtuosos 

recuperan su honra, como una prueba terrenal (se trata de un valor social, propio del héroe épico 

como representante de valores comunitarios) del reconocimiento más trascendental de Dios, 

simbolizado por la comunicación profética: “a todos alcança ondra   por el que en buen ora 

naçió” [v. 3725]. La profecía del Poema de Mio Cid expresa, pues, ante todo, una visión 

providencial de una figura fuertemente marcada por sus antecedentes bíblicos: añade al personaje 

una faceta excepcional más que conforta su estatuto de héroe. Frente a tal ejemplo, recurrir a una 

revelación profética se vuelve pronto un tópico literario en la configuración medieval del héroe, 

como lo demuestra el estudio de las Mocedades de Rodrigo. 

 

I.2.1.3 La mecanización del recurso profético en las Mocedades de Rodrigo 

El poema de las Mocedades de Rodrigo pertenece a la épica española tardía, y por tanto, 

decadente, según la visión de Menéndez Pidal, quien veía en la obra una mera glosa o un prólogo 

a los cantares viejos, desprovista de calidad artística y de coherencia narrativa. Sin embargo, la 

crítica más reciente ha intentado escapar a esta concepción demasiado organicista de la evolución 

literaria (desarrollo, auge y decadencia de un género) y rescatar este poema.
105

 La incoherencia  

actual del cantar se debería, más que a una dudosa decadencia, a su compleja génesis y a 

problemas de transmisión. Las teorías sobre el tema son numerosas, pero se puede resumir la idea 

general de la elaboración de la obra de la siguiente manera: el poema original, denominado por 

los estudiosos Gesta de las mocedades de Rodrigo, debió de ser compuesto en la segunda parte 

del siglo XIII, más precisamente entre 1270 y 1284;
106

 se prosificó a continuación en varias 

crónicas, en particular en la Crónica de Castilla, también llamada Crónica de los Reyes de 

Castilla y en la Crónica de 1344; hacia 1360, mientras nacen también varios romances sobre el 

                                                 
104

 El neologismo aparece en los textos de varios críticos, por ejemplo en Huerta, Indagaciones épicas, op. cit., p. 

217. 
105

 Véase por ejemplo Funes, “Mocedades de Rodrigo: huellas fragmentarias de una tradición épica tardía”, art. cit., 

pp. 87-88, donde el estudioso propone una hipótesis de evolución del género épico en función de su relación a las 

prácticas discursivas, o sea, según el grado de oralidad y escritura de las obras. 
106

 Véase Victorio, Introducción a Mocedades de Rodrigo, op. cit., p. LIII. 



51 

 

tema,
107

 se opera una refundición del texto, obra de un clérigo de Palencia, según Deyermond, o 

de Zamora, según Victorio,
108

 quien intercala en el poema original varios episodios, en particular 

los referentes a Palencia y quizás también la aparición de san Lázaro que nos interesa aquí. Por 

fin, después de estas dos etapas redaccionales, F. Funes añade una etapa recepcional de la obra 

que corresponde al texto tal como nos ha llegado en la copia del manuscrito de París, fechado por 

Victorio en 1400: según Funes, el copista, más interesado por los datos históricos del texto que 

por su calidad literaria, intercaló en el poema precisiones de índole histórica, geográfica o 

genealógica, deteriorando por lo tanto la estructura poética del texto, por lo cual el crítico 

denomina esta última etapa del cantar Crónica rimada. Esta presentación genética de la obra nos 

podrá ayudar a entender ciertas incoherencias en torno al pasaje profético que quisiera estudiar a 

continuación. 

Más allá de los defectos estructurales que se suelen señalar acerca de las Mocedades, el 

elemento más llamativo de la obra es el cambio drástico que sufre la caracterización del personaje 

principal respecto a la tradición cidiana. Si, en el Poema de Mio Cid, el héroe es un patriarca en 

el sentido más completo del término, a la vez por la respetabilidad de su edad y por su 

excepcionalidad intrínseca, el Rodrigo de las Mocedades une a su juventud un carácter 

sumamente distinto al del Campeador maduro.
109

 Se define, en efecto, por su orgullo, su 

impetuosidad, su falta de respecto hacia todos los representantes de la autoridad (el rey, el Papa, 

los demás nobles, etc.). Mientras las prosificaciones cronísticas de la obra intentan suavizar el 

comportamiento del joven héroe,
110

 en el cantar, en varias ocasiones, se le llama “peccado”, o sea 

                                                 
107

 Los romances sobre las hazañas juveniles de Rodrigo son: “Cada día que amanece”, con sus variantes “En Burgos 

está el buen rey” y “Día era de los reyes”; “Cavalga Diego Laynez"; “Rey don Sancho, rey don Sancho”, con su 

variante “A concilio dentro en Roma”. 
108

 Véase Deyermond, Epic Poetry and the Clergy, op. cit., p. 81, y Victorio, Introducción a Mocedades de Rodrigo, 

op. cit., p. XLVII. El mismo proceso de refundición de una materia tradicional había ocurrido ya, por ejemplo con el 

Poema de Fernán González, pero el arlantino había creado a partir del poema original una obra nueva en cuaderna 

vía, mientras que el refundidor de la Gesta de las mocedades de Rodrigo se limita a intercalar pasajes a veces sin 

relación directa con el contexto del poema preexistente, como lo describe muy bien Thomas Montgomery: en la obra 

original “were inserted bits of ready-made popular poetry, epic or balladic, more because of their own memorables 

qualities than any appropriateness to the surrounding text” (“Some singular passages in the Mocedades de Rodrigo”, 

Journal of Hispanic Philology, VII-2 (1983), pp. 121-134, la cita pp. 132-133). A estos añadidos por motivos 

poéticos, hay que sumar también los propagandísticos, como los que conciernen a la diócesis de Palencia. 
109

 Reservo el solo nombre de ‘Rodrigo’ al personaje joven de las Mocedades, mientras que los apodos del ‘Cid’ o 

del ‘Campeador’ designan a la figura madura del Poema. 
110

 Así, en la Crónica de Castilla, se borra la arrogancia de Rodrigo frente al rey Fernando y, sobre todo, su negación 

a reconocerse como vasallo suyo, hasta el extremo de calificarlo de “obediente”: “E dixo al rrey que faría su 

mandado en esto e en todas las cosas que le él mandara. E el rrey gradeciógelo mucho… e añadió a Rodrigo mucho 

más en tierra que dél tenía, e amávalo mucho en el su coraçón porque veía que era obediente e mandado…” (apud 

Catalán, La épica española, op. cit., p. 290). 



52 

 

‘demonio’ [vv. 426 o 443], y él mismo no vacila en profanar el recinto sagrado de una iglesia 

para apoderarse de un enemigo [vv. 708-711].
111

 Tradicionalmente, tales cambios fueron 

juzgados muy severamente por la crítica. Así, Menéndez Pidal, quien afirma: “La índole de este 

poema, tal como hoy lo conservamos, es opuesta a la del Mio Cid. En vez de la solemne 

dignidad, mesura y profunda emoción que éste respira, vemos en el Rodrigo arrogancia, arrebato 

y brutalidad chocantes”.
112

 Actualmente, en vez de ofuscarse por la transformación del vasallo 

ideal en el “Soberbio Castellano”, se ha intentado explicarla, en parte por motivos internos a la 

obra –así la elección de un rey mozo, en la persona de Fernando I, lo que debilita de entrada el 

principal símbolo de la autoridad
113
–, pero sobre todo por el nuevo contexto de la obra tardía. Si 

bien el cantar original se fecha a finales del siglo XIII, su refundición pertenece al agitado siglo 

XIV, periodo de intensas crisis a la vez políticas, religiosas y epidémicas, en particular en Castilla. 

Como lo han notado Deyermond y Victorio,
114

 este contexto dio lugar a varias obras que 

escaparon a los ideales tradicionales, presentando protagonistas muy alejados de las virtudes 

clásicas, como en el Libro de Buen Amor, o proponiendo una visión histórica mucho más 

pesimista que anteriormente, como lo hace López de Ayala en sus crónicas. Este nuevo contexto 

pudo así dar origen a una nueva línea épica que Mercedes Vaquero denomina “épica de revuelta” 

y que revela, según ella, “un estado de crisis socio-política que inspira o puede inspirar a 

revueltas populares”.
115

 Aunque Funes no coincide totalmente con tal apelación, sugiere una 

explicación similar del fenómeno, al proponer relacionar el grado de rebeldía de los héroes épicos 

con la evolución del género: “Quizás sería interesante pensar en un esquema evolutivo en el cual 

habría una fase primitiva oral, con héroes rebeldes y apasionados, una fase de puesta por escrito 

en la que estos héroes aparecen integrados a estructuras de orden según pautas ideológicas cultas 

y una fase tardía que, en un contexto de crisis, recupera y exagera los héroes de la tradición oral 

primitiva”.
116

 Las Mocedades de Rodrigo pertenecerían, evidentemente, a esta última etapa, al 

                                                 
111

 Recuerdo que cito la obra por la edición de Victorio, op. cit.; preciso entre corchetes los versos citados. 
112

 Menéndez Pidal, La epopeya castellana a través de la literatura española, Buenos Aires, 1945, p. 108, apud M. 

Alvar y Gómez Moreno, La poesía épica y de clerecía medievales, op. cit., p. 123. 
113

 Véase Victorio, Introducción a Mocedades de Rodrigo, op. cit., p. XIV. 
114

 Véase Deyermond, Epic Poetry and the Clergy, op. cit., p. 52, y Victorio, Introducción a Mocedades de Rodrigo, 

op. cit., pp. LVIII-LIX. 
115

 Mercedes Vaquero, “Las Mocedades de Rodrigo en el marco de la épica de revuelta española”, en Bailey, op. cit., 

pp. 99-136 [la cita p. 102], apud Funes, “Hacia una nueva apreciación de las Mocedades de Rodrigo. I. Últimos 

estudios (1)” [el artículo es de hecho una reseña del libro de Bailey], Íncipit, XX-XXI (2000-2001), pp. 119-132, la 

cita p. 128. 
116

 Funes, id. 



53 

 

presentar a un protagonista extremadamente rebelde, a pesar de retratar al mismo personaje que el 

anterior Poema de Mio Cid, que presentaba, muy al contrario, a un héroe sólo momentáneamente 

excluido de las estructuras de poder, pero pronto reintegrado en ellas y, por tanto, epítome de 

todas las virtudes defendidas por el orden. 

Sobre este trasfondo de rebeldía absoluta en contra de los valores más importantes de la 

sociedad coetánea, se destaca de forma sumamente llamativa el episodio de la aparición de san 

Lázaro, pues viene precedido por una muestra extrema de generosidad y altruismo de parte del 

héroe, quien ayuda con el más completo desinterés al santo disfrazado de leproso, rasgo que eleva 

más aún el valor moral de la acción de Rodrigo, pues, como lo recuerda Deyermond, “The charity 

of Rodrigo’s action is in marked contrast to his behaviour in most of the poem, but the contrast is 

even more marked if we recall the fear and horror with which leprosy was viewed in the Middle 

Ages”.
117

 Incluso, el episodio imita probablemente un tópico hagiográfico, pues la ayuda a un 

leproso se atribuía generalmente a santos o, por lo menos, a altos dignatarios eclesiásticos,
118

 y el 

héroe no se contenta con ayudar al leproso a cruzar el vado como éste lo pedía, sino que le 

permite montar una mula suya y luego comparte con él su capa para dormir. Rodrigo pasa, pues, 

extrañamente, de rebelde irrespetuoso a aprendiz de santo. El cantar presenta así esta súbita 

transformación [vv. 580-591]: 

A los caminos entró Rrodrigo   con treçientos fijosdalgo, 

al vado de Cascajar,   a do Duero fue apartado, 

–fuerte día fazía de frío   a la posiesta en llegando–; 

a la horilla del vado,   estava un peccador de malato 

a todos pediendo piedat   que le passasen el vado: 

los cavalleros todos escopían,   et ývanse d’él arredrando. 

Rrodrigo ovo d’él duelo,   et tomólo por la mano; 

so una capa verde aguadera   passólo por el vado, 

en un mulo andador   que su padre le avía dado, 

e fuésse para Grejalva   do es Cerrato llamado. 

So unas piedras cavadas,   –que non era y poblado– 

so la capa verde aguadera,   alvergó el Castellano e el malato. 

                                                 
117

 Deyermond, Epic Poetry and the Clergy, op. cit., p. 113.  
118

 Deyermond cita así a San Francisco de Asís, St. Hugh of Lincoln, Gregorio Magno, el arzobispo Bruno de Toul 

(el futuro Papa León IX), Saint Riquier (abad de Ponthieu), Robert I, San Luis, Matilda (esposa de Henry I de 

Inglaterra), San Martín, Walter de Lucy (abad de Battle Abbey): ibid., p. 114. 



54 

 

Esta actitud tan generosa del joven héroe le permite recibir una comunicación divina por parte 

del santo disfrazado, que revela entonces su identidad.
119

 La profecía y la reacción del Castellano 

aparecen en los siguientes versos [592-603]: 

E en siendo dormiendo,   a la oreja le fabló el gapho: 

«¿Dormides, Rrodrigo de Bivar?;   tiempo has de ser acordado: 

mensagero só de Christus,   que non soy malato; 

Sant Lázaro só,   a tí me ovo Dios enbiado 

que te dé un rresollo en las espaldas   que en calentura seas entrado; 

que quando esta calentura ovieres,   que te sea menbrado: 

quantas cosas comenzares,   arrematarlas has con tu mano». 

Diól un rresollo en las espaldas   que a los pechos le ha passado. 

Rrodrigo despertó   e fue muy mal espantado; 

cató en derredor de ssý,   et non pudo fallar el gapho. 

Menbróle d’aquel suenno,   et cavalgó muy privado: 

ffuése para Calahorra   de día et de noche andando. 

Esta profecía requiere varios comentarios. El primero toca a la naturaleza del mensajero divino 

y de su aparición, lo que distingue esta profecía del vaticinio de Gabriel en el Poema de Mio Cid. 

Contrariamente a esta obra, donde se respetaba el modelo bíblico del ángel de Dios, el autor del 

pasaje de las Mocedades se aleja de la influencia bíblica
120

 y prefiere la intercesión de un santo, 

visto ya como imprescindible transmisor, a la vez, de una palabra de Dios inaccesible al hombre 

y de sus milagros.
121

 Tal modelo, ya presente en el Poema de Fernán González como veremos a 

continuación, impera de hecho en todas las obras posteriores al Poema de Mio Cid que presentan 

profecías de tipo bíblico. La otra diferencia que separa la aparición de Gabriel de la de san Lázaro 

corresponde a su grado de realidad. Si el primero sólo se percibía durante el sueño del Cid, el 

segundo aparece, en un primer momento, como personaje real visible por todos –un leproso– y 

sigue presente en el mundo externo después de revelar su identidad: se trata, por consiguiente, de 

                                                 
119

 No podemos descartar la posibilidad de que esta profecía no fuera una recompensa, sino que estaba destinada de 

antemano a Rodrigo, pues la Providencia divina ya sabía cuál iba a ser su actitud. Este matiz en cuanto al grado de 

predestinación del personaje no se ve aclarado por la obra, menos aún si recordamos que el episodio es muy 

probablemente un añadido tardío a la trama original. 
120

 Deyermond señala de hecho la pobreza de la influencia bíblica en la obra (Epic Poetry and the Clergy, op. cit., p. 

185). 
121

 Baños Vallejo explica así el desarrollo cada vez mayor del culto a los santos durante la Edad Media (Las vidas de 

santos, op. cit., p. 50): “El punto de partida de la religión popular medieval es el concepto cristiano de la 

omnipotencia de Dios. Esta consideración del Dios todopoderoso, juez severo y lejano, condiciona el esquema 

espiritual de los fieles, e incluso sus prácticas religiosas, pues surge la necesidad de unos intermediarios, o como los 

denomina Manselli [Raoul Manselli, La religion populaire au Moyen-Âge. (Problèmes de méthode et d’histoire), 

Institut d'Études Médiévales Albert-le-Grand, Paris, 1975] (p. 65), ‘portavoces’ de doble sentido. En su función de 

intermediario, el santo se reconoce por su poder, por fuerzas que derivan de su santidad; en una palabra, por los 

milagros que propicia. Y debe subrayarse esto: es el poder divino el que realiza los milagros; el santo, como 

intercesor, únicamente los propicia, y la mayoría de los hagiógrafos cultos se preocupa de constatarlo así”. 



55 

 

una visión, e incluso de una visión colectiva, aunque la revelación sólo se comunica al héroe.
122

 

Esta segunda diferencia no corresponde a un proceso evolutivo del motivo, pues los recursos del 

sueño o de la visión alternan en las obras medievales, incluso a veces dentro de una misma obra, 

como ocurre en el Fernán González. 

Después de señalar estos cambios externos de la profecía de las Mocedades de Rodrigo, cabe 

advertir también sus diferencias de contenido. La primera parte y la más extensa del mensaje del 

leproso [vv. 592-596] corresponde a la revelación de su identidad real, como san Lázaro, 

mensajero de Cristo –otra figura intermediaria entre los hombres y Dios Padre– y encargado de 

una misión por Dios. A diferencia del Mio Cid, donde es el narrador el que presenta a Gabriel, 

mientras éste sólo transmite el vaticinio, aquí la introducción disfrazada del santo exige que 

primero se identifique como tal, antes de pronunciar su oráculo: el orden de los temas y el 

número de versos dedicados a cada uno reduce la profecía en sí a un apéndice del discurso del 

santo; lo primordial es disipar la confusión entre leproso y santo enviado por Dios. Una vez hecha 

esta aclaración, todavía no se emite la profecía propiamente dicha, sino que se precisa cuál fue la 

misión encargada por Dios a san Lázaro: “a tí me ovo Dios enbiado / que te dé un rresollo en las 

espaldas   que en calentura seas entrado” [vv. 595-596]. Así presentada, tal misión parece 

bastante misteriosa. Es sólo entonces cuando, finalmente, se pronuncia la conclusión profética del 

mensaje: “que quando esta calentura ovieres,   que te sea menbrado: / quantas cosas comenzares,   

arrematarlas has con tu mano” [vv. 597-598]. El oráculo aclara, por una parte, el valor simbólico-

profético de la calentura en sí: es una señal positiva del favor de Dios. Por otra, pronostica el 

éxito de Rodrigo respecto a todo lo que emprenda sintiendo esta fiebre divina. Llama la atención 

la extraña mezcla del pasaje entre, por un lado, la trascendencia de la aparición del santo y de la 

profecía divina, y por otro, el prosaísmo de la señal divina, una calentura provocada por el soplo 

de un santo, apenas salido de la condición de leproso. 

Tal contraste se repite en el relato posterior a la aparición, entre la reacción de Rodrigo y el 

cumplimiento de la profecía. En un primer momento, la reacción inmediata del héroe es 

sumamente clásica: “Rrodrigo despertó   e fue muy mal espantado; / cató en derredor de ssý,   et 

non pudo fallar el gapho. / Menbróle d’aquel suenno,   et cavalgó muy privado” [vv. 600-602]. 

Siguiendo el modelo del Cid, el despertar implica una mezcla de respeto y temor, el recuerdo de 

                                                 
122

 Disiento a este respecto de la opinión de Huerta, quien asimila las dos apariciones: “El leproso revela a Rodrigo 

que es san Lázaro cuando el héroe duerme, luego la maravilla es del mismo tipo que la aparición del arcángel Gabriel 

en el Mio Cid, sobria y sicológicamente posible” (Indagaciones épicas, op. cit., p. 264). 



56 

 

la visión y, finalmente, la acción, en ambos casos –ya sea coincidencia, imitación, o lógica 

intrínseca de personajes caballeros– la de cabalgar. Hasta aquí, por tanto, el autor del pasaje no se 

aparta de la tradición del motivo. En un segundo momento, al emprender Rodrigo, en nombre del 

rey Fernando, un duelo contra el conde de Navarra para obtener las ciudades de Calahorra y 

Tudela, llega a cumplirse la profecía de san Lázaro, y la distancia se hace mucho mayor respecto 

a la elevación tradicional de la realización de los oráculos [vv. 620-626]: 

Cavalgar quería Rrodrigo,   non quería tardarlo, 

non le venía la calentura   que le avía dicho el malato. 

Dixo al rey: «Sennor, dadme una sopa en vino   donde seré escalentado». 

Quando quisso tomar la sopa,   la calentura ovo llegado; 

en logar de tomar la sopa,   tomó la rrienda del cavallo, 

enderezó el pendón   et el escudo ovo enbrazado, 

e fuésse para allý   do estava el Navarro. 

Varios elementos vienen a rebajar la profecía pronunciada anteriormente, así como su 

cumplimiento. Primero, Rodrigo no recuerda el oráculo ni al santo, sino solamente la fiebre y el 

leproso: parece que no sirvió la larga aclaración del mensajero divino acerca de su identidad real, 

sino que sólo importó para el Soberbio Castellano el componente del mensaje que le era 

favorable, o sea la calentura. Luego, lo más llamativo del pasaje es que el personaje no respeta la 

temporalidad divina, pues parece haber recuperado su carácter arrojado e impaciente, después del 

paréntesis de generosidad para con el leproso, e intenta acelerar la realización de la profecía. Y a 

esta intervención humana, poco respetuosa del decreto divino, añade una táctica sumamente 

prosaica, la de provocar la fiebre esperada pidiendo una “sopa en vino”. Finalmente, no es 

directamente la sopa, sino su espera la que permite la llegada de la calentura tan anhelada. El 

cantar retoma cierta tonalidad épica, aunque no desprovista de humor, mediante el fuerte 

contraste del v. 624 (“en logar de tomar la sopa,   tomó la rrienda del cavallo”); el héroe mata a su 

oponente y consigue para su rey las ciudades reivindicadas [vv. 634-640]. Sin embargo, el 

recurso poco heroico de la sopa transforma en burla todo el pasaje, poniendo incluso en tela de 

juicio el papel realmente desempeñado por la famosa calentura. 

Como muchos otros momentos de la obra, el episodio profético de las Mocedades, en sus dos 

partes de enunciación y realización del vaticinio, pierde la grandeza épica que presentaba en el 

Poema de Mio Cid, y sufre cierta novelización del motivo. El juglar puede conocer las técnicas 

tradicionales de la épica y los motivos que ésta suele desarrollar, pero, frente a un héroe que es “a 

feisty superman rather than a true epic hero”, “the epic has lost an essential function, that of re-



57 

 

creating real events. Rodrigo is a figure of fantasy, a symbol of unrealized wishes, not an 

incarnation of social values like the Cid of the earlier poem”.
123

 Claro está, el caso de una 

aparición divina no corresponde a un evento real, pero resulta evidente que el juglar de las 

Mocedades ya no cree en la posibilidad o en la verosimilitud épica del motivo. Trata éste con 

gran despreocupación, como un pasaje ahora obligado en un cantar de gesta, pero sin dedicarle la 

importancia estructural que solía tener, ni respetar su lógica providencial: en vez de permitir el 

desarrollo del plan divino según la voluntad y la temporalidad de Dios, prefiere invertir el orden 

de las decisiones y mostrar a su personaje obedeciendo el refrán “Ayúdate, que Dios te ayudará”. 

Rodrigo no recuerda al santo, sino al “mulato”, y después de su duelo con el conde navarro, 

nunca se vuelve a mencionar la famosa calentura que le iba a permitir vencer “quantas cosas 

comenzare”. Este olvido del narrador evidencia o la poca importancia dada al motivo profético o 

que todo el episodio es una interpolación tardía y no muy lograda dentro del cantar original.
124

 

Intercalar un encuentro entre el héroe cidiano y san Lázaro pudo deberse al desarrollo de la 

creencia según la cual el Cid histórico había fundado un hospital para leprosos cerca de Palencia: 

el episodio profético se sumaría así a las interpolaciones a favor de esta ciudad hechas hacia 

1360.
125

 Sin embargo, si bien la labor de propaganda pro-Palencia pudo influir sobre la ubicación 

del encuentro con san Lázaro, creo que la invención del episodio, más fuerte que la que existe 

acerca de otros episodios de la historia local, como el descubrimiento de la tumba de san Antolín 

o el principio del obispado de la ciudad,
126

 permite también pensar en razones literarias para 

explicar esta interpolación. Más precisamente, mi hipótesis es que el encuentro profético ya se 

consideraba como un recurso muy efectivo para demostrar la calidad de ser elegido de un 

protagonista y, por tanto, para terminar de caracterizarlo como héroe modélico. Según el 

refundidor de hacia 1360, en el cantar original tal reconocimiento divino faltaba a la construcción 

                                                 
123

 Montgomery, “Some singular passages in the Mocedades de Rodrigo”, art. cit., respectivamente pp. 132 y 128. 

Véase también Huerta, Indagaciones épicas, op. cit., p. 262: “Aplicando un criterio evolucionista y diacrónico, 

propio de la historia literaria, cabe mirar el Cantar de Rodrigo como una obra cuyo protagonista proviene de la 

epopeya, pero donde una fantasía libre, de sentido novelesco, prevalece sobre la mitificación épica”. 
124

 Ciertos críticos también han reparado en el olvido del juglar de Medinaceli acerca de la aparición de Gabriel, que 

tampoco vuelve a ser mencionado en el poema. Y se ha supuesto que también podía tratarse de una interpolación 

(por ejemplo, Gariano, “Lo religioso y lo fantástico en el Poema de mio Çid”, art. cit., p. 69). Sin embargo, en el Mio 

Cid, como mostré más arriba, el episodio está sumamente bien integrado, en una serie de oráculos bastante extensa, y 

es tratado con toda la seriedad que podía requerir en la época una profecía de origen divino. 
125

 A este respecto, véase Deyermond, Epic Poetry and the Clergy, op. cit., p. 115, y Victorio, Introducción a 

Mocedades de Rodrigo, op. cit., p. XLV. 
126

 Victorio (ibid., pp. XLIV-LI) ha demostrado que el refundidor no respetaba las leyendas palentinas más difundidas 

acerca de estos episodios: sin embargo, sí siguió historias preexistentes, lo que no parece ser el caso del encuentro 

entre Rodrigo y san Lázaro, a pesar de la probable inspiración hagiográfica que éste presenta. 



58 

 

del personaje de Rodrigo como héroe digno de este nombre. Tuvo que añadirlo para completar la 

construcción del joven Ruy Díaz. El protagonista de las Mocedades alcanza así el estatuto de 

héroe reconocido, y eso, a pesar de que la noción de ‘heroismo’ haya evolucionado, desde la 

visión sumamente idealizada y respetuosa de las costumbres sociales del Cid maduro, hasta la 

valoración de nuevas cualidades: ahora, “únicamente importa el arrojo y la arrogancia sin 

limitaciones, el desprecio a cualquier ley o norma que interfiera con el desarrollo de la persona, la 

insolencia del individuo, que sólo depende de sí mismo, frente a cualquier autoridad 

instituida”.
127

 Pasamos así de un heroísmo de tipo épico, cuyos valores responden a la defensa de 

un sistema social válido para toda una comunidad, a un nuevo heroísmo de tipo casi-novelesco, 

humanizado, para el cual lo primordial son los valores individuales, lo que explica el cambio 

radical de carácter entre el Cid maduro y el joven Rodrigo. En ambos casos, la pertenencia a uno 

u otro modelo de heroicidad se ve confirmada por el reconocimiento divino que implica la 

transmisión de una profecía. Sin embargo, en un primer momento, la profecía corresponde 

todavía a una palabra sagrada y, por tanto, intocable. Al contrario, en las Mocedades, se ha 

operado una desacralización del motivo de la profecía, que ahora ya no es sino un motivo 

literario. Si no llegamos al extremo de un discurso paródico, el cual significaría una 

descalificación de lo que fue texto sagrado, el juglar sí se puede permitir ya cierta burla: el 

elemento insólito de la sopa provoca un efecto de distanciamiento, respecto a una palabra 

profética que ha perdido su omnipotencia, y constituye un intento de explicación del 

cumplimiento del vaticinio, explicación sentida ahora como necesaria frente al debilitamiento de 

la fe. Por tanto, el recurso de la profecía se ha mecanizado, su concretización textual puede no ser 

lograda, el respeto hacia la doctrina providencial haberse diluido, pero el encuentro profético se 

ha vuelto literariamente imprescindible para la construcción de un héroe. 

Si muchas diferencias separan evidentemente al Cid maduro del joven Rodrigo, la profecía 

aparece, pues, en ambos casos para subrayar su definición como héroes, épico en el primer caso, 

casi-novelesco en el segundo, y, en mayor o menor grado, su estatuto de personajes 

providenciales, aunque en un sentido muy distinto al que surge en la segunda mitad del siglo XIII, 

imbuido del espíritu de la Reconquista, que todavía no impera en el Poema de Mio Cid
128

 o se 

deja de lado en las Mocedades,
129

 y del cual uno de los modelos será Fernán González. 

                                                 
127

 Catalán, La épica española, op. cit., p. 514. 
128

 A este respecto, escribe Gariano: “el ideal de guerra santa que inspira la Chanson de Roland está ausente en el 

cantar cidiano. El móvil de las empresas del Cid es la conquista territorial y el botín para satisfacer su instinto de 



59 

 

 

I.2.2 El Poema de Fernán González y la politización de la profecía 

Escrito hacia 1250 por un monje o un clérigo anónimo relacionado con el monasterio de San 

Pedro de Arlanza
130

 –de allí, su apodo de ‘el Arlantino’–, el Poema de Fernán González se aleja 

de las obras anteriores por varios motivos. Primero, respecto a su modalidad literaria: a pesar de 

inspirarse de un probable Cantar de Fernán González, obra juglaresca perdida, pero de existencia 

casi unánimemente admitida, el Poema que nos ha llegado es una reelaboración culta de la 

materia épica sobre el héroe castellano muerto en 970, la cual sigue el modelo formal del Libro 

de Alexandre, el del “mester de clerecía” y de la “cuaderna vía”,
131

 pero, como lo hace notar 

Victorio, con la “originalidad” de tratar a un personaje “nacional”.
132

 Hoy en día, conocemos esta 

reconfiguración de la gesta de Fernán González por un solo manuscrito del siglo XV, con 

múltiples errores y, sobre todo, incompleto, pues la obra se interrumpe bruscamente en la copla 

760: los sucesivos editores han acostumbrado reconstruir el final del Poema gracias a la 

prosificación del mismo que presenta la Primera Crónica General alfonsí, en sus capítulos 717 a 

720. Esta laguna impide, sin embargo, saber si la obra terminaba con la independencia de Castilla 

respecto al reino de León o si se extendía hasta la muerte del conde. Respecto al tema que trata el 

presente estudio, el Poema también se distingue del ciclo cidiano por el estatuto que adquiere en 

                                                                                                                                                              
dominación y para rescatar su honor ante el monarca; […] El antagonismo religioso es factor concomitante, pero no 

dominante” (“Lo religioso y lo fantástico en el Poema de mio Çid”, art. cit., p. 70). 
129

 Victorio señala a este respecto que, en el contexto agitado del siglo XIV castellano, “los únicos que vivieron más o 

menos tranquilos fueron los moros, y en las Mocedades de Rodrigo se les trata mejor que a los franceses, aragoneses 

o castellanos” (Introducción a Mocedades de Rodrigo, op. cit., p. LVII). 
130

 La mayoría de los críticos coinciden acerca de la fecha atribuida a la obra. Véase, por ejemplo, Juan Victorio, 

Introducción al Poema de Fernán González [en adelante PFG], REI, México, 1990 [Cátedra, Madrid , 1984, edición 

por la cual cito la obra], p. 29; o Juan Bautista Avalle-Arce, “El Poema de Fernán González: Clerecía y juglaría”, 

Philological Quarterly, LI-1 (1972), pp. 60-73, esp. p. 60. Acerca de la autoría, la propaganda hacia el monasterio 

arlantino casi siempre hizo identificar al autor con un monje de este centro. Sin embargo, existen algunas voces 

discordantes, como la de Luciano Serrano, en su edición del poema (Madrid, 1943), pp. 44-46, apud Avalle-Arce, 

art. cit., p. 60, nota 2; o la de Isabel Uría Maqua, Panorama crítico del «mester de clerecía», Castalia, Madrid, 2000, 

p. 323, quien sugiere que sólo se trata de un clérigo relacionado con el monasterio, y no necesariamente de un monje. 
131

 No es aquí el lugar para entrar en la vastísima polémica en torno a estos conceptos. El “mester de clerecía”, 

apelación derivada de la segunda copla del Libro de Alexandre, ha sido considerado sucesivamente como una escuela 

poética, un género, o una simple modalidad literaria, reuniendo rasgos tan dispares como el ámbito de composición, 

la formación intelectual de los autores, la forma de los poemas, etc., y nacida en la Universidad de Palencia, en el 

primer cuarto del siglo XIII. Sobre la evolución del concepto, se puede consultar a Uría Maqua, Panorama crítico del 

«mester de clerecía», op. cit., pp. 15-51. Como definición de la “cuaderna vía”, podemos citar la de Ángel Gómez 

Moreno, La poesía épica y de clerecía medievales, op. cit., p. 77: se trata de “una estrofa determinada, la cuaderna 

vía, constituida por tetrásticos o tetrámetros (mejor que tetrástrofos) monorrimos de versos alejandrinos (7+7)”. Uría 

Maqua (ibid., pp. 36-51) también analiza, a partir de la copla del Alexandre, las múltiples particularidades de tal 

estrofa, como las relaciones entre ritmo y rima, la importancia de lo cuádruplo, o el conteo silábico. 
132

 Victorio, Introducción al PFG, op. cit., p. 13. 



60 

 

él la profecía. En vez de constituir episodios meramente puntuales, aquí la profecía estructura 

realmente toda la obra: a través de múltiples ocurrencias, se relaciona estrechamente con toda la 

trama, al mismo tiempo que llega a desempeñar varios papeles en la construcción del texto, 

siendo los principales el de garantizar la heroicidad del protagonista y el de sustentar el proyecto 

político del autor. 

 

I.2.2.1 La permanencia de la profecía como garante de heroicidad 

Como en el caso del Cid maduro o del joven Rodrigo, la profecía aparece repetidamente en el 

Poema de Fernán González para recalcar la superioridad del héroe. Éste, a pesar de la similitud 

que supone el protagonismo épico, representa un nuevo estatuto de héroe. Ya no se trata del 

primum inter pares que era el Cid respecto a sus seguidores, sino de un caudillo concebido como 

realmente superior a los demás, lo cual tiene consecuencias sobre la relación señor/vasallo que se 

dibuja en la obra, y eso en ambos sentidos. Hacia sus propios vasallos, Fernán González aparece 

como un señor incuestionable. Así, antes de la batalla de Lara contra Almanzor, uno de sus 

capitanes, Gonzalo Díaz, descrito como “un sesudo varón” [202a], recomienda al conde que 

acepte una tregua para evitar un combate sumamente desigual contra los moros, que significaría 

probablemente una derrota para los castellanos. En otro contexto, tal discurso hubiera aparecido 

como una expresión de mesura y prudencia, virtudes generalmente alabadas en la Edad Media, en 

particular en las colecciones de exempla. Sin embargo, acá, estas palabras sólo provocan la ira de 

Fernán González, quien contesta “sañudo” [208c] que semejante acción sería no solamente una 

cobardía, sino también una transigencia inaceptable, pues su meta es la siguiente: “de todos los 

d'España   faredes me el mejor” [224c]. Si la transigencia se rechaza con el enemigo, se rechaza 

también con el vasallo. No puede haber discusión entre el conde y sus seguidores, sino una 

permanente imposición de las decisiones de aquél sobre estos, como lo demuestra la repetición de 

semejante escena, esta vez entre Nuño Laino y Fernán González, antes de la batalla contra el 

conde de Tolosa [coplas 341-358]: finalmente, “quanto el por bien tovo   ovieron lo a fazer” 

[358c]. En vez del equilibrio que representaba tradicionalmente la relación señor/vasallos, Fernán 

González exige, pues, de los suyos una lealtad y una obediencia extremas, que llegan incluso a un 

“a-vasallamiento” de su estatuto.
133

 

                                                 
133

 El neologismo es de Victorio, Introducción al PFG, op. cit., p. 25. 



61 

 

Así como cambia la relación entre Fernán González y sus inferiores, cambia la que lo une a su 

superior, o sea el rey de León. Si los vasallos del conde ya no pueden desempeñar su papel de 

consejeros para su señor, Fernán González, en cuanto vasallo, se caracteriza sobre todo por su 

rebeldía. Según Victorio, se trata de una rebeldía “necesaria”, pues “¿No era su objetivo [de 

Fernán González] lograr la independencia de su condado del vasallaje de León? ¿Y cómo la iba a 

conseguir sino enfrentándose al monarca leonés, heredero de la mentalidad centralizadora 

visigótica?”.
134

 Según otra versión –quizás la del Cantar original– a la que alude la Primera 

Crónica General, el conde incluso mataba al rey leonés: “Pero dizen algunos que lidio [Ordoño 

III] con el cuende Fernand Gonçalez et quel mato”.
135

 En el texto del Poema tal como lo 

conocemos, la rebeldía del conde no llega a semejante extremo. Sin embargo, se pueden notar 

varios elementos que la subrayan continuamente. Así, el héroe se muestra reacio a cumplir con 

los deberes simbólicos de un vasallo, ir a cortes y besar la mano a su señor: “Ovo ir a las cortes,   

pero con grand pesar, / era muy fiera cosa   la mano le besar” [571ab]. De la misma manera, no 

respeta los deberes concretos del vasallo, como la obligación de combatir con su señor en caso de 

necesidad. Aquí, cuando los moros invaden León, el conde menosprecia la alianza con las tropas 

leonesas y las rechaza de forma humillante: “Conpañas de Leon,   caveros de prestar, / salieron 

con el conde   querien lo aguardar; / non quiso el buen conde   e mando les tornar, / ovieron 

leoneses   d’esto fuerte pesar” [723]. Por fin, cuando el Cid, incluso desterrado por su señor, lo 

seguía reconociendo como tal y, por tanto, le seguía enviando la quinta parte de todos sus botines, 

Fernán González no respeta esta costumbre esencial de la relación señor/vasallo, pues la quinta le 

es siempre destinada, como a un verdadero summum inter inferiores. 

Sin embargo, hay que matizar este último punto. Efectivamente, si el héroe ya no entrega la 

quinta del botín al rey de León, tampoco la guarda para sí mismo, sino que la ofrece al 

monasterio de San Pedro de Arlanza, o sea a Dios: “De toda su ganançia   que Dios les avie dado, 

/ mando tomar el quinto   el conde aventurado, / qualquier cosa que l’ copo,   ovo lo bien 

conprado, / mando lo dar al monje   que le diera ospedado” [281]. Frente al debilitamiento de la 

relación terrenal entre señor y vasallo, aparece, pues, una nueva relación de vasallaje, a lo divino, 

con el “Rey de los Reyes” [430b], otra expresión que demuestra la voluntad de Fernán González 

de ser considerado igual que un rey, que depende únicamente de Dios, y no como un vasallo más. 

                                                 
134

 Ibid., p. 16. 
135

 Primera Crónica General, cap. 706, apud Victorio, Introducción al PFG, op. cit., p. 19. 



62 

 

La entrega de la quinta al señor divino puede parecer un elemento puramente simbólico. No 

obstante, esta nueva relación de vasallaje está reivindicada explícitamente en la obra, en el texto 

mismo de la primera profecía del Poema, en boca del monje Pelayo: “Aun te dize mas   el alto 

Criador: / que tu eres su vassallo   e el es tu Señor” [409ab]. La terminología medieval de la 

relación de vasallaje se superpone entonces a la terminología bíblica que establece una relación 

entre Dios y sus siervos.
136

 Las obligaciones y promesas a las que aquél se compromete para con 

éstos se identifican con las del señor para con sus vasallos, como revela el paralelo que crea 

Fernán González entre las profecías de Isaías y su propia situación: “bien tengo que non has   por 

que me falesçer. / Por essas escrituras   que dexo Isaias, / que a los tu vasallos   nunca falesçerias: 

/ Señor, tu siervo so   con mis cavallerias, / no m’ partire de ti   en todos los mis dias” [401d-

402].
137

 Es aquí evidente la sinonimia entre el siervo bíblico y el vasallo medieval, elevado a lo 

divino. El contexto eclesiástico de producción del Poema de Fernán González, frente al 

juglaresco del Poema de Mio Cid, explica muy probablemente esta adaptación de uno de los 

fundamentos de la sociedad contemporánea a una relación trascendental con Dios, así como el 

peso mucho más fuerte en la obra de las manifestaciones religiosas, en particular las oraciones y 

las intervenciones divinas, que se mantienen como sucesos muy puntuales en la épica anterior.
138

 

Pero, más que esta identificación en sí, son sus consecuencias las que nos interesan aquí. 

Como vasallo solamente de Dios, Fernán González no debe nada a ninguna autoridad terrena. Por 

ejemplo, es gratia Dei comes, conde por la gracia de Dios, título reivindicado desde 935 por el 

                                                 
136

 Tal terminología de origen político ya se encuentra en la tradición hagiográfica. Véase por ejemplo la leyenda de 

Plácidas-Eustaquio, a quien Cristo anuncia: “Mas asý commo te tú trabajaste de bien fazer en armas, e de guerrear 

bien tus enemigos, e de los vençer por fazer plazer a tu enperador que es mortal, otrosý sé rrezio e fuerte en te 

defender del cometer e del assetar del diablo e por guardar mi amor, que só enperador del perdurable inperyo” (El 

cavallero Plácidas (Ms. Esc. h-I-13), ed. de Roger M. Walker, University of Exeter, Exeter, 1982, p. 12, apud 

Michael Harney, “The Libro del caballero Zifar as a ‘Refraction’ of the Life of Saint Eustace”, en Jane E. Connolly, 

Alan Deyermond and Brian Dutton, Saints and their Authors: Studies in Medieval Hispanic Hagiography in Honor 

of John K. Walsh, Hispanic Seminary of Medieval Studies, Madison, 1990, pp. 71-82, la cita pp. 73-74). 
137

 La alusión al libro de Isaías ha sido interpretada por la crítica como una referencia al capítulo 46 (Alonso Zamora 

Vicente, en su edición al PFG, Espasa-Calpe, Madrid, 1946, p. 121) o al 65 (Galen Beckwith Yorba-Gray, Venga tu 

reino: The Kingdom of God in Spanish Epic Poetry, PhD dissertation, Texas Tech University, 1997, pp. 72-73). En 

ambos casos, el texto bíblico es una promesa de Jehová de favorecer a los justos. La imagen del justo como servidor 

de Dios es, sin embargo, más explícita en 65.13-14: “Por tanto, así dijo Jehová el Señor: He aquí que mis siervos 

comerán, y vosotros tendréis hambre; he aquí que mis siervos beberán, y vosotros tendréis sed; he aquí que mis 

siervos se alegrarán, y vosotros seréis avergonzados; / he aquí que mis siervos cantarán por júbilo de corazón, y 

vosotros clamaréis por el dolor del corazón, y por el quebrantamiento de espíritu aullaréis”. 
138

 Véase Victorio, Introducción al PFG, op. cit., p. 16: “La religiosidad no es, ni mucho menos, esencial en la épica 

juglaresca. Si se echa una ojeada a los otros héroes, apenas rezan o no rezan. Y, paralelamente, no existe en el resto 

de la épica juglaresca esa idea de cruzada, por lo que el Apóstol Santiago no aparece, siendo, todo lo más, invocado”. 



63 

 

personaje histórico
139

 y que, propio del concepto de monarquía absoluta, demuestra claramente su 

voluntad de liberarse del dominio leonés. Su estatuto de vasallo de Dios justifica así su rebeldía 

terrenal, pues sus únicas obligaciones son para con el Rey de los reyes, y no para con los reyes de 

León o Navarra. El protagonista del Poema se diferencia sobre este punto de su reconfiguración 

posterior por Gonzalo de Arredondo, en su Vida rimada de Fernán González, de finales del siglo 

XV, donde el personaje está caracterizado como un santo, adepto de la imitatio Christi, pero 

donde su obediencia a Dios no se opone a su obediencia a las autoridades terrenales, o sea, donde 

el héroe se integra plenamente en una relación de vasallaje armoniosa: “Primero, el héroe no sólo 

obedece y respeta a sus superiores, sino también a sus iguales e inferiores. Fernán González trata 

a sus súbditos como si fueran sus hermanos […]. Segundo, cuando no hay tensión entre Castilla y 

otros reinos, la relación ente el conde y los reyes es de igualdad o fraternidad”.
140

 En el Poema, 

también existe una fuerte relación entre Cristo y el protagonista. Por ejemplo, el Arlantino lo 

compara varias veces con David, visto como una prefiguración de Cristo por los autores del 

Nuevo Testamento. Sin embargo, Fernán González no aparece todavía como un santo, sino como 

un guerrero reconocido por Dios como suyo. Su relación con Cristo constituye, pues, más bien 

una “postfiguration”, según el término empleado por Deyermond y así definido: “events in the 

life of an individual Christian, or in the history of the Church or of a Christian nation, are 

presented as imperfect reflections of events in the life of Christ”.
141

 

Sin llegar a la perfección de Cristo, Fernán González constituye, sin embargo, la perfección 

terrenal más alta entre sus contemporáneos y, por lo tanto, merece la relación privilegiada con 

Dios que supone el estatuto de vasallo elegido. Como súbdito de Dios, su deber es luchar contra 

la ocupación musulmana para restaurar la primacía del cristianismo en la Península, o sea, 

defender a su “señor”.
142

 Volveré sobre este punto a continuación. Pero, como señor del 

                                                 
139

 El dato se encuentra en Justo Pérez de Urbel, El condado de Castilla, Madrid, 1970, pp. 86-87, apud Yorba-Gray, 

tesis citada, p. 71. 
140

 Mercedes Vaquero, “La Devotio Moderna y la poesía del siglo XV: elementos hagiográficos en la Vida rimada de 

Fernán González”, en Connolly et al., Saints and their Authors, op. cit., pp. 107-119, la cita p. 117. 
141

 Alan Deyermond, “Uses of the Bible in the PFG”, en David Hook and Barry Taylor, Cultures in Contact in 

Medieval Spain: Historical and Literary Essays Presented to L. P. Harvey, King's College London, London, 1990, 

pp. 47-70, la cita p. 58. 
142

 Todas estas implicaciones político-religiosas de la relación de vasallaje a lo divino entre Dios y Fernán González 

me hacen disentir de la simplificación generalizadora que expresa a propósito Joaquín Gimeno Casalduero, en su 

artículo “Sobre la composición del Poema de Fernán González”, Anuario de Estudios Medievales, V (1968), pp. 

181-206: “Vemos, pues, como [sic] la Edad Media da a toda circunstancia humana una infraestructura transcendente; 

de manera semejante, da a toda circunstancia transcendente una infraestructura humana. Esto indican los elementos 

feudales que presentan la relación entre Dios y el conde” (p. 199). No se trata aquí de una mera equivalencia entre 



64 

 

protagonista, en el sentido que le da la relación vasallática, Dios también tiene a su respecto un 

deber de protección y ayuda.
143

 Y es donde interviene la profecía. Como en los casos antes 

analizados del Cid o del joven Rodrigo, el vaticinio participa en la definición del protagonista 

como único, es decir, como héroe propiamente dicho, pues las profecías se pronuncian solamente 

para él, funcionando, por lo tanto, como una demostración del reconocimiento divino y del 

estatuto del personaje como elegido de Dios. Si la profecía del arcángel Gabriel representaba, 

además, un contraste con la situación de destierro y deshonra del Cid, manifestando el error 

cometido por Alfonso VI, aquí, las profecías de Pelayo constituyen, más bien, una confirmación 

divina del reconocimiento terrenal del que ya goza el héroe. Estas profecías aparecen en dos 

momentos del texto y se sitúan cada vez en la ermita y, después, monasterio de San Pedro de 

Arlanza, una ubicación destinada a recalcar los vínculos privilegiados del lugar con Dios: 

primero, antes de la batalla de Lara, en boca del monje anciano Pelayo [coplas 237-243]; luego, 

antes de la batalla de Hacinas, dividida entre un vaticinio de Pelayo, que ha muerto y ha sido 

elevado al rango de santo [406-413], y un oráculo de san Millán [414-418]. En ambos casos, 

Fernán González repite a sus seguidores el mensaje divino, primero de manera aludida, luego de 

forma desarrollada textualmente [427-432]. La extensión y la repetición de estas profecías –por 

lo cual no las reproduzco aquí integralmente– revelan la importancia que les concedía el 

Arlantino: se trata de un recurso esencial para caracterizar repetidamente al protagonista como 

elegido de Dios y, por consiguiente, para asegurar su victoria final contra todos sus enemigos, 

para lo cual puede contar siempre con la ayuda divina. 

Para aumentar el aura de estos vaticinios, el autor decide también desarrollar el contexto en el 

que están expresados. Así, la primera profecía está preparada por un preámbulo bastante largo 

que reelabora el motivo folclórico de la caza de algún animal salvaje,
144

 que lleva al héroe a 

                                                                                                                                                              
los dos planos –humano y trascendente–, sino de una adaptación al nivel divino de una práctica humana, adaptación 

que tiene a su vez consecuencias en el nivel humano. 
143

 Esta noción de “deber” de protección que el señor medieval está obligado a cumplir para con sus vasallos explica 

la relación a veces sorprendente que une a Fernán González con Dios, pues, por el paralelo con la relación vasallática 

terrenal, el vasallo puede reprochar a su señor su falta de ayuda, lo que en una relación puramente trascendental con 

Dios podría interpretarse como una blasfemia. Son estas implicaciones de la idea medieval de vasallaje las que 

parece no haber visto Arias Arias, cuando se interroga sobre las recriminaciones que pronuncia el conde contra Dios: 

“la actitud del héroe hacia Dios es un poco desconcertante. Una y otra vez atribuye a Dios el éxito de sus victorias. 

Implora con frecuencia su ayuda, pero adopta un tono altanero hablando con Dios como con otro caballero que, en 

justicia, está obligado a prestarle sus servicios” (El concepto de destino, op. cit., p. 154). 
144

 Según Stith Thompson, Motif-Index of Folk Literature, Indiana University Press, Bloomington, 1955-1958 [1ª ed. 

1932-1936], varios motivos se relacionan con la caza. Deyermond cita, por ejemplo, el motivo “N771 (King lost on 

hunt has adventures)” (“Folk-Motifs in the Medieval Spanish Epic”, Philological Quarterly, LI-1 (1972), pp. 36-53, 



65 

 

descubrir una entrada hacia el otro mundo, donde recibe una revelación sobre su porvenir. Aquí 

Fernán González persigue un “puerco” o jabalí y descubre así la ermita escondida de San Pedro 

de Arlanza, donde se encuentra con Pelayo, figura del mensajero divino, que le anuncia sus 

futuras victorias. Esta estructura también se inscribe en una construcción folclórica más amplia, 

que corresponde al núcleo de separación-iniciación-regreso del Monomito, así formulado por 

Joseph Campbell: “A hero ventures forth form the world of common day into a region of 

supernatural wonder: fabulous forces are there encountered and a decisive victory is won: the 

hero comes back from this mysterious adventure with the power to bestow boons on his fellow 

man”.
145

 Beverly West aplica el esquema a la aventura del conde castellano en los siguientes 

términos: “The hero, Fernán González, separates himself from his men and sets out alone on a 

quest. He enters a mystical hermitage where he receives dreams, prophecies, and promises of 

supernatural aid. He then goes forth and battles diabolical forces against tremendous odds, and 

returns home victorious, only to be disillusioned by the treacheries of his Christian neighbors”.
146

 

El rasgo iniciático del viaje a San Pedro de Arlanza se confirma mediante el motivo de la 

enseñanza, pues “Fernán González emerges from the hermitage to return to his men with new 

wisdom, the foreknowledge of destiny prophesied by Pelayo”.
147

 Basándose en esta semejanza 

entre la trama del Poema y el núcleo folclórico definido por Campbell, así como en otros rasgos 

de tipo tradicional, como la “ley de repetición” que explica la duplicación del episodio profético, 

la estudiosa rechaza la interpretación de J. P. Keller, quien reconoce en el episodio el argumento 

de la leyenda de san Eustaquio:
148

 según ella, la influencia hagiográfica no se puede defender 

frente a la multiplicidad de motivos folclóricos que presenta el episodio de esta primera profecía. 

Sin embargo, como recuerda Deyermond, “the Poema, like any literary work, may have two or 

more simultaneously functional subtexts: biblical and folkloric patterns may coexist”.
149

 

                                                                                                                                                              
la cita p. 44). Sin embargo, la estructura precisa que encontramos en el Poema de Fernán González también 

corresponde a una trama típica de los relatos folclóricos, como lo afirma Beverly West, en Epic, Folk, and Christian 

Traditions in the “Poema de Fernán González”, Studia Humanitatis, Potomac, 1983, p. 49: “The hunt motif leading 

to a supernatural realm of prophecies and adventure is a prevalent theme in nearly all genres of traditional narrative”. 
145

 Joseph Campbell, The Hero With a Thousand Faces, Princeton University Press, Princeton, 1968, p. 30, apud 

West, Epic, Folk, and Christian Traditions in the “PFG”, op. cit., pp. 43-44. 
146

 Ibid., p. 44. 
147

 Ibid., p. 56. 
148

 Véase J. P. Keller, “The Hunt and Prophecy Episode of the Poema de Fernán González”, Hispanic Review, 

XXIII-4 (1955), pp. 251-58, esp. pp. 253-254. El rechazo de West a la propuesta de Keller se puede leer en Epic, 

Folk, and Christian Traditions in the “PFG”,  op. cit., pp. 52-53. 
149

 Deyermond, “Uses of the Bible in the PFG”, art. cit., p. 49. 



66 

 

Finalmente la historia de Plácido / san Eustaquio es solamente una versión “a lo divino”
150

 del 

motivo folclórico de la caza iniciática: las etapas de la trama son las mismas, con la diferencia de 

que el mensaje que recibe el protagonista proviene de Dios o de un enviado suyo, Cristo en la 

leyenda del santo, Pelayo en el caso de Fernán González. Por lo tanto, escribiendo el Arlantino en 

un contexto eclesiástico, creo que es más probable que haya sido influido por la línea 

hagiográfica que por la folclórica, aunque la primera beba de la segunda. Se trata de una 

cristianización del motivo tradicional que la propia West así describe: “In our Christianized epic, 

the fairy of the forest or the giant of the castle becomes the monk of a hidden hermitage. The 

story is the same, as ancient as its parent myth, with only the dramatis personae and locale 

altered to conform to cultural demands”.
151

 

La influencia folclórica, aunque cristianizada, se hace sentir en otros aspectos del motivo 

profético, en particular en el nivel formal. Si, en el Poema de Mio Cid o en las Mocedades de 

Rodrigo, la profecía siempre correspondía a una aparición, no solamente puntual, sino también 

única dentro de la obra, aquí el motivo alcanza un estatuto mucho más importante, mediante la 

extensión de las profecías (siete o, incluso, doce coplas) y su repetición, generalmente en torno al 

número dos: hay dos apariciones de Pelayo, la segunda reduplicada por un mensaje de san Millán 

y ambas reformuladas por Fernán González para sus seguidores.
152

 Cada una de estas 

repeticiones, reformulaciones o reflejos intratextuales aumenta la coherencia estructural de la 

obra, al mismo tiempo que subraya la importancia ideológica y literaria del motivo profético. 

Cada profecía se inscribe dentro del ciclo de origen folclórico de separación / iniciación / retorno 

y victoria. La repetición corresponde a una de las reglas de la técnica narrativa folclórica 

identificadas por Axel Olrik, quien la identifica como su único recurso para enfatizar algún 

elemento de la narración.
153

 El autor del Poema recurre, por consiguiente, a una técnica 

                                                 
150

 Así la denomina Deyermond en Epic poetry and the clergy, op. cit., p. 89. 
151

 West, Epic, Folk, and Christian Traditions in the “PFG”,  op. cit., p. 51. 
152

 Constatamos, pues, que la estructuración escogida por el autor en torno a las profecías se diferencia de la que 

pensó descubrir Keller, en su artículo “The Structure of the Poema de Fernán González”, Hispanic Review, XXV-4 

(1957), pp. 235-246, donde escribe: “The key to his [del autor] procedure lies in the number three which holds 

almost a magic fascination for him and which orders his work throughout” (p. 235). Habría, por lo tanto, que matizar 

esta generalización excesiva acerca de la estructura tripartita del Fernán González, estudiando más bien la 

combinación del dos con el tres dentro de la organización del poema. 
153

 Véase West, Epic, Folk, and Christian Traditions in the “PFG”, op. cit., p. 127. La autora también se refiere a 

otra explicación de la recurrencia de las repeticiones, ésta propuesta por Albert Lord, quien “feels that there is a 

mystic necessity for such repeated encounters which at times tend to seem superfluous to the plot” (ibid., p. 65). 

Creo, sin embargo, que esta explicación más vaga, quizás válida para cuentos folclóricos, se aplica difícilmente al 

discurso cristianizado y de objetivo ideológico muy claro del Arlantino. 



67 

 

tradicional para poner de realce el papel de la profecía, pero también le añade otro recurso, el de 

la gradación, pues los dos episodios proféticos se responden y asemejan, pero el segundo también 

supera al primero, como lo describe muy bien West: “In keeping with the upward movement 

toward the emotional and supernatural which we have noted in the progression from Test I to 

Test IV (Pelayo the monk / vision of Saint Pelayo; horse and rider sign / sky-serpent sign; 

ordinary battle / battle with aid of saints and angel helpers) we find a progression from the 

material offering of Test I to the spiritual offering of Test IV”.
154

 Mediante la repetición y la 

gradación, el Arlantino demuestra así la validez del motivo profético para asentar el 

reconocimiento del protagonista, literariamente como héroe, ideológicamente como caudillo 

gratia Dei. La extensión textual que presentan las distintas profecías de la obra les otorga, pues, 

un estatuto explícito de garante –de origen divino– de la heroicidad del protagonista, papel que se 

limitaba a un estatuto implícito en las obras estudiadas anteriormente, por el carácter entonces 

puntual de la realización textual del motivo. 

Paralelamente a esta extensión mayor del tratamiento de las profecías, éstas presentan en el 

Poema algunos que otros cambios formales o, más bien, circunstanciales, pues se refieren a la 

vez al emisor, al medio de transmisión y al destinatario de los vaticinios. Respecto al emisor, en 

un primer momento, parece haber una nueva “devaluación” de éste, quien, en su primera 

aparición, ya no es ni arcángel ni siquiera santo, sino mero monje, aunque rodeado por otros dos 

religiosos, a los que la leyenda de la fundación de San Pedro de Arlanza conoce como Arsenio y 

Silvano y que forman un conjunto quizás de simbolismo trinitario.
155

 Sin embargo, el anciano 

Pelayo muere entre los dos episodios proféticos y, en su segunda aparición, ya ha alcanzado el 

estatuto de santo, además respaldado por el segundo oráculo de san Millán y por la promesa de la 

aparición de Santiago. El estatuto inicial de Pelayo como monje, un poco cuestionable quizás 

para desempeñar la función de intermediario entre el hombre y Dios, permite, pues, la gradación 

ya mencionada entre los dos episodios proféticos, al mismo tiempo que se ve corregido (y 

explicado, pues se puede entonces suponer que, durante su vida, ya recibía comunicaciones 

divinas) por el reconocimiento posterior de Pelayo como santo, un intermediario ya aceptado 

entre los mortales y el Creador: en vez de constituir un nuevo acercamiento entre los hombres y 

                                                 
154

 Ibid., p. 68. Lo que West designa como “Test I” y “Test IV” son las pruebas que constituyen para el héroe los dos 

ciclos narrativos en torno, respectivamente, a la batalla de Lara y a la de Hacinas. 
155

 Acerca de este trío fundador, véase John S. Geary, “The ‘tres monjes’ of the Poema de Fernán González: Myth 

and History”, La Coronica, XIX-2 (1991), pp. 24-42. 



68 

 

la palabra divina, la obra conforta, por tanto, la tradición medieval del santo-profeta, que ya ha 

reemplazado por completo al ángel-mensajero de Dios. 

El segundo punto respecto al cual se diferencia el Poema de Fernán González de las obras 

anteriores es la naturaleza del medio profético. Ya vimos que el arcángel Gabriel se aparecía en 

un sueño del Cid, mientras éste dormía, y que san Lázaro se aparecía en una visión colectiva bajo 

los rasgos de un leproso, antes de transmitir privadamente su anuncio a Rodrigo. Aquí, el 

Arlantino no se decide o, más bien, no se limita a un solo canal profético, sino que coexisten en la 

obra varios medios de transmisión. El primero, bastante inhabitual, es el de una conversación 

real. Este medio extraño se explica por la naturaleza del transmisor: Pelayo, sólo monje y, por lo 

tanto, todavía vivo, pronuncia para Fernán González una larga profecía mientras recibe al héroe 

como huésped de su ermita. El contexto real se ve incluso subrayado por la referencia a la 

jerarquía social del momento que encabeza el anuncio: “Dixo don fray Pelayo   escontra su 

señor” [237a]. Una vez santo, Pelayo vuelve a profetizar para el héroe pero, esta vez, dentro de 

un sueño: ya vimos que, desde la Biblia, tal medio es sumamente común para representar las 

comunicaciones de Dios a los hombres. Lo único que podemos señalar es la confusión 

terminológica que parece presentar el Poema entre sueño y visión, pues el oráculo está encerrado 

entre la narración del dormirse y la del despertar del protagonista: 

Non podria el conde   aun ser adormido, 

el monje San Pelayo   de suso l’ fue venido, 

de paños commo el sol   todo venie vestido, 

nunca mas bella cosa   veyera omne casçido, 

Llamo le por su nonbre   al conde don Fernando, 

dixo l’ : «¿Duermes o commo   estas assi callando? 

Despierta e ve tu via,   ca te creçe oy grand bando, [406-407d]; 

y: “Desperto don Fernando   commo con grand pavor” [413a]. Asimismo, el narrador se refiere a 

esta aparición con el primer término: “Estando en el sueño   que soñara pensando”[414a]. Sin 

embargo, el mismo Fernán González, en su relato a su vasallos, usa sucesivamente las dos 

palabras: “vino a mi este monje   commo en una vision” [427c] y “Dixo me lo en sueños,   non lo 

quise creer” [428a]. Podríamos pensar, por lo tanto, que el autor emplea indiferentemente ‘sueño’ 

y ‘visión’, sin hacer entre los dos ninguna distinción conceptual. Sin embargo, creo que el 

testimonio del Poema no es evidente a este respecto, pues el término ‘visión’ aparece una sola 

vez y en la rima, o sea que el poeta lo pudo escoger por razones de consonancia, más que de 

sentido exacto. De hecho, el texto no presenta ninguna visión profética propiamente dicha. La 



69 

 

única visión –colectiva, como en las Mocedades– es la de Santiago y los ángeles que vienen a 

ayudar a las tropas de Fernán González en la batalla de Hacinas, pero no se acompaña de ninguna 

profecía. El último medio empleado para la transmisión de un oráculo se podría designar, un poco 

paradójicamente, como una ‘visión auditiva’, pues se trata de la voz de san Millán, que escucha el 

héroe, mientras está despierto, sin ver sin embargo al santo. El autor del Poema prefiere, pues, 

variar los modos de transmisión de la profecía, adoptando varios grados de “realidad” de las 

comunicaciones, desde la conversación con un monje vivo, hasta la aparición en sueño de un 

santo, pasando por una voz escuchada por el protagonista en estado de vigilia. El motivo 

profético proporciona así una variedad de representaciones literarias que permite enriquecer la 

trama de la obra. 

Un último elemento, que constituye una diferencia más respecto al ciclo cidiano, toca a la 

reacción del destinatario de la profecía. Contrariamente a lo que sucedía con el Cid o Rodrigo, 

Fernán González, al recibir anuncios mediante sueños, expresa cierta desconfianza hacia tales 

apariciones. En un primer momento, el sueño se identifica más bien con un intento del diablo 

para engañar al vasallo de Dios, como lo muestra la primera exclamación del héroe: “«¡Que 

puede ser aquesto!   ¡Vala me el Criador! / Pecado es que me quiere   echar en un error; / Cristo, 

yo tuyo so,   guarda me tu, Señor.»” [413bcd]. El caudillo confirma su “prudente reserva hacia 

los sueños”
156

 en el relato que hace a sus hombres: “Dixo me lo en sueños,   non lo quise creer” 

[428a]. Semejante recelo constituye finalmente otra manera de enriquecer el relato y de subrayar 

la veracidad de las profecías. Por un lado, su veracidad está confirmada dentro de la narración por 

prodigios, primero el del caballero que se hunde en la tierra con su montura, luego el de la 

serpiente que atraviesa el cielo antes de la batalla de Hacinas: estas maravillas espantosas dan 

lugar a escenas de gran fuerza narrativa, pues en ambos casos el héroe debe tranquilizar a sus 

hombres aterrorizados, demostrando sus cualidades de caudillo, al mismo tiempo que cumpliendo 

él mismo parte de las profecías. Por otro lado, la evolución de Fernán González, quien, poco a 

poco, reconoce la veracidad de los oráculos (así en 592d, cuando el héroe es aprisionado por el 

rey don García: “lo que me [a Fernán González] dixo el monje,   en ello so caido”), acompaña y 

representa intratextualmente la evolución del lector –o del oyente–, quien se convence también 

paulatinamente de la validez de las profecías: termina confiando plenamente en ellas y, por lo 

tanto, reconociendo también plenamente el papel providencial del conde castellano. Este 

                                                 
156

 Arias Arias, El concepto de destino, op. cit., p. 157. 



70 

 

elemento, como otros que ya he mencionado, apuntan así de forma cada vez más insistente hacia 

el segundo papel –el más importante– de la profecía dentro de la obra: el papel político. 

 

I.2.2.2 El desarrollo de una profecía política 

Siguiendo a Jennifer Forster, la profecía política se puede definir de modo básico como “any 

spoken or written attempt to forecast the political future”.
157

 Sin embargo, una definición tan 

abierta se podría aplicar a cualquier enunciado referido a un futuro político. La profecía política, 

tal como se desarrolla en el contexto medieval, corresponde a un esquema más preciso, que se 

puede describir como sigue: 

A distinctive pattern of crisis and redemption separates political prophecy from other 

forms of prediction. The crisis may take a number of forms –a weak monarch, evil 

counselors, or foreign invaders are among the more typical instigators– and often 

leads to a state of armed conflict. A savior appears in the guise of a heroic king or 

leader who defeats the enemy, resolves the crisis, and ushers in a period of 

redemption that results in either the end of time or an idyllic age of peace and plenty, 

or both.
158

 

Este tipo de profecía se origina en el pensamiento judío de la Historia, tal como se presenta de 

forma inherente a los textos bíblicos, como un desarrollo humano lineal –y ya no circular como 

ocurría en el pensamiento griego–, dentro del cual puede intervenir e interviene Dios. Es esta 

concepción la que sigue imperando en la mente medieval occidental, para la cual “la Historia es 

la huella de la Providencia divina”.
159

 Así, si la profecía política existía desde la Antigüedad 

romana, la que alcanza toda Europa durante la Edad Media está fuertemente cristianizada y, por 

lo tanto, entrelaza vaticinios meramente históricos con otros de raigambre escatológica. Esta 

última faceta en particular se fundamenta en varios libros del Antiguo Testamento, por ejemplo 

los de Jueces, pero sobre todo el de Daniel, donde el profeta recibe un sueño en el cual cuatro 

bestias simbolizan la tiranía de cuatro imperios, generalmente identificados con Babilonia, Asiria, 

Persia y Grecia, a los cuales destruye finalmente el Hijo del Hombre, Jesucristo. Mediante la 

elaboración literaria del sueño y sus metáforas, la estructura general anticipa claramente la que 

presentará la futura profecía política medieval: “A demonic power influences the world, 

spreading manifold destruction in its wake. Its evil knows no earthly bounds. Finally, at the 

                                                 
157

 Jennifer E. Forster, Politics, Prophecy and Propaganda in Early Modern England, PhD dissertation, Kent State 

University, 2005, p. 22. 
158

 Id. 
159

 Avalle-Arce, “El Poema de Fernán González: Clerecía y juglaría”, art. cit., p. 71. 



71 

 

moment when all seems lost, the oppressed rise up and overthrow the great tyrant, shattering its 

power for ever, and, in the process, establish a kingdom that will transcend time itself”.
160

 Existe, 

pues, un estrecho parentesco entre ciertas profecías bíblicas y las posteriores profecías políticas 

medievales. A partir del esquema original de Daniel, la figura del salvador mesiánico, que sólo 

aparecía al final de los tiempos, llega a asumir el papel principal y, finalmente, se ve reemplazado 

por figuras de gobernantes cristianos, primero el Emperador cristiano, luego los distintos 

monarcas nacionales. Esta evolución da lugar a la fábula del “Último Emperador del Mundo” o 

del “Último Rey de Roma”, quien regresa de entre los muertos para destruir a los enemigos del 

Cristianismo y permitir la llegada de los Últimos Días, una recreación milenarista del sueño de 

Daniel que se opera en varias etapas, en las profecías de la Sibila tiburtina (siglo IV), en las 

Revelaciones del Seudo-Metodio (siglo VII), en la obra De ortu et tempore Antichristi del monje 

Adso (siglo X) y en las propuestas de Joaquín de Flore (siglo XIII).
161

 

Paralelamente a esta fábula general y a partir de Adso, quien identifica al “Último Emperador 

del Mundo” con un monarca occidental y, más precisamente, con un rey franco, se desarrollan 

profecías políticas nacionales, empleadas para apoyar la legitimidad de tal o cual dinastía o 

movimiento político o para ensalzar a una u otra nación en la lucha de la humanidad contra el 

demonio. Una de las líneas que sigue esta lucha es el espíritu de la cruzada, integrado a la 

temática de las profecías políticas por el Seudo-Metodio: “By attempting to make sense of the 

spectacular Islamic conquests of the seventh century, the Pseudo-Methodius made Islam an 

integral feature of the Last Days. Henceforth, the defeat and, sometimes, the spiritual conversion 

of the Islamic world, became one of the hallmarks of the eschatological visions of many political 

prophecies”.
162

 

En el Poema de Fernán González, varias facetas de estas corrientes proféticas, reelaboradas 

literariamente, se adaptan al contexto de la Castilla del siglo X. Como las figuras mesiánicas de 

tales profecías políticas, Fernán González, vasallo de Dios, acaba siendo el representante de Dios 

en la tierra. Pero, no por eso su epopeya “bog[s] down in religious abstractions; it introduces 

concrete political concerns which are in due course legitimized by Biblical allusions”.
163

 Más 

precisamente, esta preocupación política se orienta hacia, por un lado, la preeminencia de Castilla 

                                                 
160

 Forster, Politics, Prophecy and Propaganda, tesis citada, p. 25. 
161

 Acerca de estas obras y de su influencia sobre la profecía política medieval, véase ibid., pp. 27-45. 
162

 Ibid., p. 37. 
163

 Yorba-Gray, Venga tu reino, tesis citada, p. 37. 



72 

 

frente a los demás reinos católicos y, por otro, la lucha contra los moros. La intervención de Dios 

dentro de esta historia nacional y escatológica es recurrente: los castellanos reciben tanto una 

ayuda espiritual (consuelo de la fe, revelaciones de las profecías), como una ayuda material (las 

riquezas de Castilla, los distintos botines, la ayuda militar de Santiago y los ángeles). Más aún, la 

estructura general de la obra parece imitar el desarrollo de la Biblia, como hizo notar Deyermond: 

Just as the narrowing focus from Hispania to Castile and then to Fernán González as 

the triumphant culmination of Spanish history reflects the development of Biblical 

history from all mankind to Israel and then to the single figure of the Messiah, so the 

change from a people’s battle against the enemy to the betrayal of an individual and 

his imprisonment (first in Navarre and then in León), leading to his liberation and the 

triumphant establishment of a new political order, reflects the Biblical pattern.
164

 

Los dos momentos que el estudioso identifica aquí como similares a la estructura bíblica 

explican la predominancia de alusiones al Antiguo Testamento en la primera parte del Poema, así 

como las referencias más numerosas al Nuevo Testamento, una vez que Fernán González ocupa 

el lugar central de la narración. Del mismo modo que el pueblo de Israel, cuando se alejaba de 

Dios, debía padecer el flagellum Dei, según el concepto del castigo divino propuesto por san 

Agustín, los castellanos deben sufrir la invasión musulmana, como un castigo por su olvido de 

Dios. Pero, así como Israel se salvaba gracias a sucesivas figuras mesiánicas y a Cristo mismo, 

Castilla se salva gracias al comes gratia Dei, Fernán González, quien reafirma el lugar de Castilla 

entre los demás reinos y empieza a vencer a los moros y a hacerles abandonar España. Toda la 

acción del conde de Castilla adopta así un tono providencialista y se encamina hacia la liberación 

de la Península del yugo musulmán, una liberación hecha posible por el arrepentimiento de los 

cristianos y la superioridad del caudillo de Dios. “Sacar de premia” a Castilla, ya sea que tal 

opresión se deba a los árabes o a los leoneses, se vuelve el objetivo absoluto de Fernán González, 

pero también llega a tener un sentido simbólico, como lo explica Yorba-Gray: “the national 

theme is inseparable from its background metaphorical model –the kingdom of God”, o, en otros 

términos, “when the poet goes about creating a «history» of the Reconquest, he does so with 

terminology that places the heavenly in metaphorical relationship with the earthly; i.e., the 

kingdom of God and earthly kingdoms express different levels of the same reality”.
165

 Así como, 

en la Biblia, Israel recibe profecías sobre su entrada en la tierra prometida o sobre la llegada del 

Mesías, el Poema recurre a comunicaciones de origen divino, encargadas de anunciar el papel de 

                                                 
164

 Deyermond, “Uses of the Bible in the PFG”, art. cit., p. 62. 
165

 Yorba-Gray, Venga tu reino, tesis citada, respectivamente p. 38 y pp. 52-53, nota 21. 



73 

 

salvador de Fernán González y la restauración en España del Reino de Dios, después del castigo 

representado por la ocupación árabe. Así, “in the PFG, as well, the cycle of sin, captivity, 

repentance, and deliverance, common in the Old Testament (and especially typical of the Book of 

the Judges), is evident in the clerical poet’s interpretation of the events of the Muslim 

invasion”,
166

 sin olvidar el elemento profético, presente casi en cada una de estas etapas
167

 y que 

permite evidenciar sus relaciones de causa y efecto dentro del plan divino. 

El tipo de profecía política presente en la obra se dirige, pues, casi exclusivamente hacia la 

recuperación de las tierras peninsulares ocupadas por los moros. El espíritu de Reconquista 

vertebra toda la obra, y eso incluso cuando las tropas castellanas parecen luchar en contra de 

otros cristianos, navarros o leoneses. Como han indicado varios estudiosos, el Poema, a primera 

vista, trata de tres temas, enfocados todos desde la perspectiva castellana: “reconquista (frente al 

mundo árabe), supremacía (frente a Navarra), independencia (frente a León)”.
168

 Sin embargo, el 

primero mencionado tiende a absorber a los dos siguientes, pues el peligro musulmán amenaza a 

todos los pueblos cristianos. En palabras de Lawrence Rich, “the continual Muslim threat 

provides an underlying unity to this triple thematic”.
169

 La confrontación con Navarra nace, por 

ejemplo, del saqueo que comete el rey navarro en Castilla mientras Fernán González lucha contra 

los moros. Tal división entre cristianos representa un peligro para el éxito de la Reconquista, pues 

no están dispuestos a unirse contra los musulmanes, como recuerda el protagonista antes de su 

segundo encuentro con Almanzor: “Aragon e Navarra,   todos los pitavinos, / si en quexa nos 

vieren   non nos seran padrinos, / non nos darien salida   por ningunos caminos, / mal nos quieren 

de muerte   todos nuestros vezinos” [436]. De la misma manera, la débil autonomía de Castilla, 

por su situación de vasallaje respecto al reino de León, se opone a la empresa de Reconquista, ya 

                                                 
166

 Ibid., p. 46. 
167

 Las referencias a profecías preexistentes conviven en la obra con profecías creadas específicamente para ella. 

Después del “pecado” cometido por el rey Rodrigo, se alude así a una profecía acerca del “castigo”, o sea, la 

invasión árabe, en 77d: “ca fue de los profetas   esto profetizado”, lo cual puede referirse a una de las muchas falsas 

profecías, escritas posteriormente a los hechos, que florecieron tanto entre cristianos como entre musulmanes 

después de la llegada de los árabes. Luego, arrepentidos los cristianos (copla 113: “Somos mucho errados   e contra ti 

pecamos, / pero cristianos somos   e la tu ley guardamos; / el tu nombre tenemos,   por tuyos nos llamamos, / tu 

merçed atendemos,   otra non esperamos”), es gracias a una profecía cómo empiezan a entrever su salvación en la 

persona del rey Pelayo: “oyo les Jesucristo   a quien estan llamando. / Dixo les por el angel   que a Pelayo buscassen, 

/ que le alçassen por rey   e que a el catassen, / en manparar la tierra   todos les ayudassen. / ca el les darie ayuda   por 

que la anparassen » [114d-115]. Por fin, las profecías que recibe Fernán González por el intermedio de Pelayo 

constituyen la confirmación de la próxima liberación de Castilla de la cautividad que padecía y, por lo tanto, 

anuncian el fin del ciclo. 
168

 Gimeno Casalduero, “Sobre la composición del PFG”, art. cit., p. 181. 
169

 Lawrence Rich, “Kings and Counts: Pragmatics and the Poema de Fernán González in the Primera crónica 

general”, Coronica, XXV-2 (1997), pp. 103-113, la cita p. 105. 



74 

 

que, según la presentación del Arlantino, el condado es el principal encargado de este proyecto 

providencialista y sus deberes hacia León le impiden llevar a cabo plenamente esta tarea.
170

 Su 

papel destacado en la Reconquista también se debe a una exigencia religiosa que Castilla fue la 

única en cumplir: la de nunca pactar con el enemigo pagano, pecado que cometieron Navarra y 

León,
171

 lo que, por un lado, explica su dependencia simbólica respecto a Fernán González en la 

lucha contra los moros, y por otro, supone que, para lograr totalmente el objetivo de la 

Reconquista, en su vertiente más espiritual, el héroe también tiene que vencer a estos enemigos 

internos del campo cristiano.
172

 Por todas estas implicaciones mutuas, podemos, pues, afirmar 

con Rich que “the tensions between Navarre and Leon, rather than two independent themes, are 

intimately tied –and in my opinion ultimately subordinated– to the theme of the Reconquest”.
173

 

Tal precisión temática permite ampliar el campo de validez de la profecía política presente en 

la obra. Sin desvincularse de su principal anuncio providencialista, el de los logros de Fernán 

González en la Reconquista, puede referirse a sucesos relacionados con la lucha contra Navarra o 

León, cuyo cumplimiento se vuelve necesario para las posteriores victorias del conde contra los 

moros. La fuerte interrelación de los tres temas se evidencia, por ejemplo, cuando Pelayo anuncia 

al héroe, acerca de la Reconquista: “Faras grandes batallas   en la gent descreida, / muchas seran 

las gentes   a quien toldras la vida” [237d-238a]; e inmediatamente después, acerca de sus luchas 

contra los reinos cristianos: “la sangre de los reyes   por ti sera vertida” [238d], frase que no se 

refiere a ningún rey moro, sino a los reyes navarros don Sancho y don García, el primero muerto 

por Fernán González en la batalla de la Era Degollada, y el segundo vencido dos veces por el 

conde, sin olvidar que el héroe, en otra versión de la gesta, también mataba al rey de León, 

                                                 
170

 Deyermond señala también el valor simbólico de la liberación de Castilla de la relación vasallática con León: 

“Fernán González’s political defeat of León is a major step towards the restoration of the paradisal [sic] Hispania 

overthrown by the Moors because of the sins of its ruler and people” (“Uses of the Bible in the PFG”, art. cit., p. 63). 
171

 Sobre este punto, véase Yorba-Gray, Venga tu reino, tesis citada, pp. 56-58, donde el estudioso analiza cómo los 

castellanos comparten este “call for racial and religious purity” (p. 56) con las doce tribus de Israel. 
172

 Fernán González expresa su rechazo hacia tales pactos en las coplas 396-397: “Los reyes de España,   con 

derecho pavor, / olvidaron a ti [Dios],   que eres su señor, / tornaron se vasallos   d’esse rey Almançor / […] / Yo 

quando vi que ellos   fueron en tal error / e por miedo de muerte   fizieron lo peor, / nunca de su conpaña   despues 

ove sabor, / por fer a ti serviçio   non quise mas su amor”. Las mismas preocupaciones en torno a la necesaria alianza 

de los reinos cristianos en contra de los moros seguirán apareciendo en la reconfiguración de la Vida rimada de 

Fernán González escrita por Arredondo, como lo apunta Mercedes Vaquero, “La Devotio Moderna y la poesía del 

siglo XV”, art. cit., p. 117, nota 16: “Lo que más se censura en el texto de Arredondo es que un rey cristiano se alíe 

con los musulmanes (est. 211), y asimismo lo más alabado es que exista paz entre León, Navarra y Castilla para 

poder luchar contra los musulmanes. Precisamente es esto último lo que el conde consigue realizar antes de su 

muerte: «Pazes firman juntos todos: / León, Navarra con Castilla; / pon’el Conde tales modos / que se ayuden como 

godos / por que a moros sea manzilla» (est. 220)” [la estudiosa cita su propia edición de la obra: University of 

Exeter, Exeter, 1987]. 
173

 Rich, “Kings and Counts”, art. cit., p. 106. 



75 

 

Ordoño III. La presencia, dentro del discurso profético, de todas las victorias del conde, 

cualquiera que sea su enemigo, permite así ensalzar la potencia del elegido de Dios y justificar 

todos sus combates, incorporándolos aparentemente en el plan divino. 

Sin embargo, pese a que las profecías tomen en cuenta las luchas intestinas entre cristianos, es 

evidente que su papel se destaca más aún respecto a los enfrentamientos con los musulmanes. Las 

principales profecías de la obra aparecen efectivamente siempre según el mismo esquema: el 

héroe se aparta de sus vasallos antes de una gran batalla contra los moros; recibe sobre esta 

batalla una profecía por parte del monje/santo Pelayo –un nombre con fuertes resonancias de 

Reconquista–; un prodigio confirma la validez de la profecía; el curso de la batalla corresponde al 

cumplimiento de la profecía.
174

 Como ya apunté, lo único que distingue entre sí las dos 

ocurrencias proféticas es la gradación que se opera entre una y otra: Fernán González pasa de ser 

un peregrino involuntario a uno voluntario; Pelayo pasa del estatuto de monje al de santo; la 

profecía pasa de sencilla a doble; el prodigio pasa de ser el de un caballero tragado por la tierra a 

la aparición de una serpiente demoníaca en el cielo; la batalla pasa de ser puramente humana a 

incorporar a la vez consejos tácticos divinos y una intervención divina. Lo que se mantiene 

constante es el contexto de clara oposición religiosa en el cual se inscriben las profecías. Como 

señala Arias Arias: “Más que en ningún otro poema de los que hemos estudiado tenemos en éste 

una clara concepción de la historia como una lucha entre dos fuerzas antagónicas: de una parte, la 

acción de Dios a favor de un país, una región y un individuo, y de otra, la presencia del mal o del 

pecado tratando de contrariar a la primera”.
175

 

Para empezar, se puede observar una constante labor de demonización del enemigo musulmán. 

Según la fórmula de Johnston, en la obra, “the ideal Christian is a warrior whose spiritual 

enemies are the forces of Satan and whose temporal enemies are the peninsular Muslims”.
176

 De 

hecho, Fernán González no lucha contra un ejército árabe real, sino contra el simbólico 

Almanzor, cuya presencia en la obra es anacrónica, pues el caudillo árabe histórico sólo luchará 

contra descendientes del conde castellano. Sin embargo, la elección de este nombre, famoso para 

el poeta del siglo XIII, le sirve para elaborar un enemigo paradigmático que concentra en su aura 

todos los pecados imputados a los musulmanes, al mismo tiempo que ensalza a la figura del 

                                                 
174

 Esta estructura repetida en torno a la profecía podría completar y enriquecer el esquema propuesto por Gimeno 

Casalduero acerca de los dos núcleos de Lara y Hacinas (véase “Sobre la composición del PFG”, art. cit., p. 191). 
175

 Arias Arias, El concepto de destino, op. cit., pp. 144-145. 
176

 Johnston, The Sacred Face of War, tesis citada, p. 146. 



76 

 

protagonista, capaz de vencer a un adalid tan temible. Combatir a un símbolo hace del héroe otro 

símbolo: “El objetivo es bien claro: hacer de Fernán González un auténtico cruzado, 

adjudicándole batallas que no hizo, enemigos que no combatió y silenciando ayudas que recibió 

(la del rey leonés Ramiro II en Lara, o en Hacinas) y, evidentemente, inventando la intervención 

del apóstol Santiago”.
177

 El enfrentamiento se hace así simbólico, no solamente por el contexto 

histórico de la cruzada, sino también por el trasfondo bíblico al que apela. Según el análisis de 

Yorba-Gray, se puede hacer una lectura apocalíptica de la lucha del conde contra los 

musulmanes.
178

 Basándose en el mismo Apocalipsis, donde se encuentra también, por ejemplo, la 

figura del dragón de fuego que cruza el cielo, pero también en los libros apócrifos 1 y 2 

Macabeos, el estudioso propone una identificación, por una parte, entre Almanzor y Antíoco, 

como líderes satánicos, emparentados con el Anticristo, y por otra, entre Fernán González y Judas 

Macabeo, como salvadores de sus respectivos pueblos contra tal amenaza diabólica y encargados, 

desde la perspectiva apocalíptica, de preparar el Reino de Dios.
179

 

Las profecías que recibe Fernán González son la prueba del papel providencial que le ha sido 

asignado dentro del plan divino. Sus anuncios se refieren principalmente a las victorias del 

elegido de Dios contra las huestes diabólicas, representadas por los musulmanes. Su primera 

confirmación corresponde a dos prodigios, que son los primeros anuncios de Pelayo que se 

cumplen después de su enunciación y que, en cada caso, funcionan como introducción a las 

                                                 
177

 Victorio, Introducción al PFG, op. cit., pp. 21-22. 
178

 Como lo ha mostrado muy bien José Guadalajara Medina (Las profecías del Anticristo en la Edad Media, Gredos, 

Madrid, 1996), la literatura apocalíptica medieval se inspira muy directamente en el contexto histórico que la rodea 

(véase en particular el cap. II “Aspectos históricos y sociales en el ambiente apocalíptico medieval”, pp. 93-121). 

España no fue una excepción, pues la visión de la invasión musulmana como un anuncio apocalíptico era de hecho 

frecuente entre los cristianos españoles de la Edad Media, como lo explica Bernard McGinn, en su obra Antichrist: 

Two thousand years of the Human Fascination with Evil, Harper Collins, San Francisco, 1994, p. 85: “As the 

distinctive religious message of the invaders became clear, Christians began to see it not as a new religion (which 

was unthinkable from the Christian point of view), but as the last and worst of all heresies. Because heretics had long 

been associated with antichrists and Antichrist, it was an easy move to interpret the rise of Islam as a sign of 

Antichrist’s coming and to see its founder, Muhammad, as a type of the Final Enemy” (apud Yorba-Gray, Venga tu 

reino, tesis citada, pp. 99-100). Sobre el caso particular del Fernán González, Colbert. I. Nepaulsingh también 

propone una interpretación apocalíptica del poema en su estudio Towards a History of Literary Composition, 

University of Toronto, Toronto, 1986, pp. 84-90. 
179

 La comparación entre la labor de Reconquista y la resistencia descrita en Macabeos se vuelve de hecho frecuente 

en la literatura peninsular del siglo XIII. Véase, por ejemplo, la alusión siguiente, que propone la Estoria de España 

alfonsí, al evocar a los cristianos que se unen al rey Pelayo: “oyron dezir el bien et la merçed que Dios fiziera al rey 

don Pelayo, uinieron se todos pora ell […]. E auiendo todos a coraçon de seruir a Dios et de morir por la su sancta 

ley, assi como fizieran en otro tiempo los Macabeos, fizieron su caualgada; […] E dalli adelant fueron cobrando et 

alçando la sancta fe de Nuestro Sennor que yazie crebantada” [cito por la edición de Ramón Menéndez Pidal, 

Gredos, Madrid, 1955, cap. 570, p. 325a, el subrayado es mío]. 



77 

 

batallas contra los moros.
180

 Ambos se relacionan con signos apocalípticos. En el primer caso, 

desaparece un caballero castellano, pero más precisamente “partio s’ con el la tierra   e somio se 

el cavero” [255d], un trastorno de la naturaleza muy parecido a los que se supone anunciarán el 

Juicio Final.
181

 Antes de la batalla de Hacinas, se trata de una serpiente de fuego que cruza el 

cielo nocturno, aparición que recuerda sin duda la de Ap. 12.3-4: “También apareció otra señal en 

el cielo: he aquí un gran dragón escarlata, que tenía siete cabezas y diez cuernos, y en sus cabezas 

siete diademas; / y su cola arrastraba la tercera parte de las estrellas del cielo, y las arrojó sobre la 

tierra”.
182

 En su largo discurso explicativo sobre esta visión, Fernán González no se refiere 

explícitamente a un signo del Anticristo, pero sí la relaciona estrechamente con la lucha entre las 

fuerzas de Dios y las del diablo, que representa el combate entre cristianos y musulmanes, según 

la perspectiva del texto, expuesta primero en palabras del narrador: “entendio bien el conde   que 

grand miedo ovieron, / que esta atal figura   diablos la fizieron, / e a los pueblos cruzados   

revolverlos quisieron” [473bcd]; luego en las del héroe: 

Ayuntan los diablos   con sus conjuramentos, 

                                                 
180

 Tanto estos prodigios como la intervención posterior de Santiago son propios de las batallas contra los moros y 

funcionan como una prueba más de las implicaciones trascendentales de estos combates, así como señala Keller, 

“The Structure of the PFG”, art. cit., p. 243: “All of these, which might be called miracles, were in connection with 

the Moslems. There is none for the battles between Castile and Navarre, where Christian is arrayed against Christian. 

Our poet-monk used these supernatural signs to work out part of his purpose of showing the hero as God’s chosen 

instrument against Islam”. Podemos incluso añadir a estas intervenciones divinas a favor de Fernán González otro 

milagro narrado en la obra, anterior a la época del conde, pero también dirigido en contra de los moros, el cual ocurre 

durante la primera batalla de la Reconquista, bajo el mando cristiano del rey Pelayo: “alli quiso don Cristo   grand 

milagro mostrar, / bien creo que lo oyestes   alguna vez contar. / Saetas e quadriellos   quantas al rey tiravan, / a el 

nin a sus gentes   ningunas non llegavan, / tan iradas commo ivan,   tan iradas tornavan, / si non a ellos mismos   a 

otros non matavan” [118d-119]. Tales milagros influyen sobre el cambio de naturaleza de la profecía en la obra, 

como lo señaló muy bien Gimeno Casalduero acerca de este último prodigio (“Sobre la composición del PFG”, art. 

cit., p. 184): “El ángel, como San Gabriel en el Mio Cid, garantiza el triunfo; son distintas, sin embargo, las dos 

intervenciones: su diferencia separa el románico del gótico. El ángel que en sueños se aparece al Cid le empuja a 

cabalgar la tierra, a conquistarla con penoso trabajo; el ángel que aparece en el Fernán González a los españoles 

despiertos los eleva a la cumbre de Covadonga, en donde sin batallas y sin asombro triunfan de sus enemigos”. 

Añadiría, por mi parte, que este paso de la profecía del románico al gótico se debe al papel político que le es ahora 

asignado. 
181

 Véase la descripción de estos signos apocalípticos, o signa judicii, en Guadalajara Medina, op. cit., pp. 172-179 y 

p. 465, donde reproduce el texto del Pseudo-Jerónimo, conservado en el Códice 101 de la Biblioteca de la Real 

Academia de Historia. 
182

 Según su perspectiva folclorista, West propone, entre otras cosas, ver en esta serpiente un símbolo del caos, que el 

héroe tendrá que vencer para restaurar el orden del mundo (Epic, Folk, and Christian Traditions in the “PFG”, op. 

cit., pp. 61-64). La lectura apocalíptica no excluye esta otra interpretación, pues la estructura general del Juicio Final 

corresponde a este esquema folclórico sumamente difundido de orden / caos / nuevo orden. Sin embargo, creo que 

las referencias bíblicas explican de manera mucho más profunda la aparición de los dos prodigios, los cuales dejan a 

la estudiosa en una incomprensión que intenta atribuir al propio poeta arlantino, que, según ella, habría retomado 

estos motivos folclóricos sin entenderlos. Véase, por ejemplo, ibid., p. 64: “By the 13
th

 century, more than three 

hundred years after the event, the darkness, the fiery sky-serpent and the task of riddle-solving were remembered but 

the meaning lost”. 



78 

 

aliegan se con ellos   e fazen sus conventos, 

dizen de los passados   todos sus fallimientos, 

todos fazen conçejo   los falsos carbonientos. 

Algun moro astroso   que sabe encantar 

fizo aquel diablo   en sierpe figurar 

por amor que podiesse   a vos mal espantar, 

con este tal engaño   cuidaron nos torvar. 

Commo sodes sesudos,   bien podedes saber  

que non ha el poder   de mal a nos fazer, 

ca tollo le don Cristus   el su fuerte poder, 

veades que son locos   los que l’ quieren creer  [478-480]. 

Si el diablo está del lado de los musulmanes, Dios apoya, pues, a los cristianos. Lo demuestran 

las profecías y lo confirman su cumplimiento, pues su ayuda espiritual y/o material permite la 

victoria de las tropas de Fernán González. En las profecías mismas, ya se encuentra una ayuda 

bélica de Dios, ya que san Millán trasmite al héroe la táctica de combate que hay que adoptar 

para vencer a los moros: 

a todo el tu pueblo   fazer lo has tres fazes. 

Tu entra con los menos   de partes de oriente, 

entrante de la lid   ver me has vesible miente; 

manda entrar la otra faz   de partes d’oçidente, 

y sera Santiago,   esto sin fallimiente. 

Entre la otra terçera   de partes d’aquilon  [415d-417a]. 

El caudillo castellano seguirá con gran cuidado este plan de batalla, como lo describe 

detalladamente el narrador a lo largo de las coplas 450-466. Pero la estrategia divina sólo 

terminará de llevarse a cabo con la intervención del Apóstol Santiago en plena batalla,
183

 la cual 

constituye el cumplimiento de las profecías y firma definitivamente el pacto entre Fernán 

González y Dios, como anunció san Pelayo antes del enfrentamiento: 

[Dios] manda te que te vayas   lidiar con Almançor. 

Yo sere y contigo,   que me lo ha otorgado, 

y sera el apostol   Santiago llamado, 

enbiar nos ha Cristo   valer a su criado, 

sera con tal ayuda   Almançor enbargado. 

Otros vernan y muchos   commo en una vision 

en blancas armaduras, angeles de Dios son; 

traera cada uno   la cruz en su pendon: 

                                                 
183

 Según el índice de Thomson, la ayuda de un ángel en una batalla corresponde al motivo folclórico V232.1 (apud 

Deyermond, “Folk-Motifs in the Medieval Spanish Epic”, art. cit., p. 49), lo cual muestra una vez más que 

referencias bíblicas y folclóricas no son mutuamente excluyentes. Como señala Victorio (Introducción al PFG, op. 

cit., p. 16), la aparición de Santiago también confirma la pertenencia de la obra a un contexto más eclesiástico que 

juglaresco, pues, en los textos de esta última línea, no existe tal espíritu de cruzada y, por lo tanto, el Apóstol sólo es 

invocado antes de las batallas, sin nunca aparecer. 



79 

 

moros, quando nos vieren,   perdran el coraçon. [409d-411]. 

Y la profecía se cumple perfectamente al tercer día de la batalla: 

Querellando se a Dios   el conde don Fernando, 

los finojos fincados,   al Criador rogando, 

oyo una grande voz   que le estava llamando: 

«Fernando de Castiella,   oy te creçe grand bando.» 

Alço suso los ojos   por ver quien lo llamava, 

vio al Santo apostol   que de suso le estava: 

de caveros con el   grand conpaña llevava, 

todos armas cruzados,   commo a el semejava.  [556-557]. 

La semejanza de Fernán González y sus seguidores con cruzados en la empresa de la 

Reconquista se concretiza aquí, pues la imagen de la cruz aparece ahora sobre las armas de las 

huestes celestes, con las que se identifican los castellanos en su lucha contra los invasores 

musulmanes. Se confirma así una asimilación de la labor del héroe con la labor divina, como se 

podía leer implícitamente en las primeras estrofas del poema, donde se presenta una confusión 

entre la responsabilidad del caudillo y la de Dios: “del conde de Castiella   quiero fer una prosa. / 

El Señor que crio   la tierra e la mar, / –e las cosas passadas   que yo pueda contar– / El, que es 

buen maestro, me deve demostrar / commo cobro s’ la tierra   toda de mar a mar” [1d-2]. En 2d, 

Victorio propone la emendatio ab ingenii “cobro s’”,
184

 pero el texto como nos ha llegado 

presenta una fuerte ambigüedad sobre el sujeto de este verbo, que gramaticalmente podría ser 

tanto el “conde” de 1d que el “Señor” o “buen maestro” de 2a y 2c. No obstante, como lo señala 

Johnston, tal ambigüedad, aun si se debe solamente a una deterioración textual, se inscribe en la 

construcción ideológica de la obra: “In fact, the ambiguity serves the larger purpose of the work 

by conflating the two possible agents. The ambiguity conflates the hero of the Poema, a warrior, 

with God. The grammatical indistinctness suggests that the two share the task of recovering 

Iberian lands”.
185

 

De hecho, la confusión presente en las dos primeras estrofas, por involuntaria que sea, anuncia 

otras asimilaciones, éstas bien voluntarias de parte del Arlantino, y que, todas, tienden a glorificar 

más a Castilla y a su conde. La principal de ella es la que el poeta opera para otorgar a Castilla el 

papel principal en la Reconquista. Si bien menciona al rey Pelayo, también revelado por una 

profecía al pueblo cristiano, confunde poco a poco Asturias con Castilla, hasta dejar a esta última 

                                                 
184

 Véase Victorio, Introducción al PFG, op. cit., p. 41. 
185

 Johnston, The Sacred Face of War, tesis citada, p. 137. 



80 

 

y a Fernán González, quien la “personifica”, según la fórmula de Emilio Alarcos,
186

 toda la gloria 

de la cruzada. Desde la historia general de España que encabeza la obra, el poeta va cerrando su 

tema en torno a Castilla, a tal punto que ciertos estudiosos leyeron el poema, ante todo, como un 

himno histórico-novelesco al condado, desde la perspectiva del potente reinado del siglo XIII. Así 

opina Uría Maqua: 

Sin embargo, creo que el PFG, más que un poema épico, es un relato histórico-

novelesco de Castilla, en el que se exalta su origen, su glorioso ascenso desde un 

“alcaldía pobre” a “cabeça de reinado” (c. 173), su primacía política frente a Navarra, 

su independencia de León y, sobre todo, su papel en la reconquista de España, tras la 

invasión de los árabes. Todo ello visto desde la perspectiva histórica de un clérigo 

culto, que vive en la primera mitad del siglo XIII, en una Castilla, cultural, política y 

socialmente, muy pujante, situación a la que alude el poeta, de vez en cuando.
187

 

Este celoso protagonismo explica que los demás reinos cristianos no puedan aparecer en el 

Poema en la misma labor de Reconquista. De hecho, en el único momento en que podían haber 

luchado conjuntamente contra los moros, cuando los ataca el rey de Córdoba, ya vimos que 

Fernán González menosprecia a los caballeros leoneses [copla 723] y prefiere emprender solo 

con sus castellanos la persecución de los invasores. La obra se aparta, a este respecto, de la 

realidad histórica, no solamente del proceso de Reconquista, sino también del espíritu de cruzada 

en general, como lo evoca María Eugenia Lacarra: “En contraste con la pluralidad nacional de los 

cruzados a Tierra Santa e incluso con las mismas cruzadas predicadas en España, tales como la de 

1212, el PFG presenta a los castellanos como un pueblo cruzado que se alza solo frente al 

infiel”.
188

 El Poema se hace así el eco de un fuerte sentimiento nacional –“Castilian hegemony, 

Castilian crusading responsibility, Castilian smugness”– que se fundamenta en varios elementos: 

“(1) a powerful and inspiring leader to rally round, (2) a strong religious purpose which is also 

the racial and group responsibility, (3) an awareness of a common and heroic past”.
189

 Tal 

caudillo es claramente el conde Fernán González; el propósito religioso es la gran empresa de la 

Reconquista, o sea vencer al enemigo infiel; el pasado heroico corresponde a la España 

                                                 
186

 Emilio Alarcos, Introducción al PFG, Castalia, Valencia, 1955, p. 9: “el conde en el poema no es más que una 

«personalización» de la tierra del poeta: Castilla” (apud Uría Maqua, Panorama crítico del «mester de clerecía», op. 

cit., p. 329). 
187

 Ibid., p. 328. 
188

 María Eugenia Lacarra, “El significado histórico del Poema de Fernán González”, Studi Ispanici (1979), pp. 9-

41, la cita p. 33, apud Yorba-Gray, Venga tu reino, tesis citada, p. 78. 
189

 Gifford Davis, “National Sentiment in the Poema de Fernán Gonçález and in the Poema de Alfonso Onceno”, 

Hispanic Review, XVI-1 (1948), pp. 61-68, la cita p. 68. 



81 

 

visigótica, pensada como una edad de oro o como el reino precursor del de Dios en la tierra,
190

 y 

de la cual Castilla está presentada en la obra como la heredera directa, según una clara ideología 

de “neogoticismo castellanista”.
191

 

Sin embargo, creo que hay que añadir a estos tres puntos un cuarto elemento, que es la 

comunicación privilegiada con Dios, en particular mediante las profecías, lo que lleva 

definitivamente la obra a una concepción nacionalista –castellanista– de la Providencia. Como 

advirtió muy bien Deyermond, el Poema se vale del recurso profético tanto para subrayar la 

heroicidad intrínseca de Fernán González, como para dejar fuera de duda su estatuto de 

culminación histórica y cualitativa del pensamiento providencialo-castellanista: 

stanzas 114-16 [en las cuales se cuenta la profecía sobre el rey Pelayo y su encuentro 

por los cristianos] and their echoes later in the poem bind King Pelayo, the monk 

Pelayo, and Count Fernán González together in a network of associations, a kind of 

secular prefiguration. Fernán González is shown as Pelayo’s rightful heir both 

through narrative patterning and by divine approval mediated through the prophecies 

of the second Pelayo.
192

 

El motivo de las profecías viene así a confirmar el vínculo creado entre el rey Pelayo y el 

monje-santo Pelayo: el uso del mismo nombre es todo menos una coincidencia. El emisor 

principal de las profecías de la obra obtiene, mediante la relación con su famoso tocayo, un papel 

político como instigador de la empresa de Reconquista ante Fernán González, un papel que 

repercute evidentemente sobre su monasterio de San Pedro de Arlanza. El convento justifica el 

pedido de donaciones que aparece en la obra de dos maneras. Por una parte, se recuerdan los 

múltiples vínculos entre el héroe y San Pedro de Arlanza, en particular para rebajar su conexión 

con el monasterio vecino de San Millán de la Cogolla: 

If the count had made gifts to that monastery [San Millán], he had also made 

substantial and even earlier gifts to San Pedro de Arlanza. Moreover, it was a fact that 

Fernán González had been buried at Arlanza whose monks quite justifiably felt an 

almost proprietary interest in their benefactor. It was only fitting that Pelayo, their 

reputed founder, should be considered the santo patrono of their distinguished 

count.
193

 

A lo largo de la obra, se insiste, pues, sobre la relación privilegiada entre el conde y el monje, 

identificado con su monasterio, pues es allí donde, después de muerto, sigue apareciendo para el 

                                                 
190

 Sobre este punto, véase el apartado “The Kingdom of God Prefigured in the Visigothic Past”, pp. 62-70, en 

Yorba-Gray, Venga tu reino, tesis citada. 
191

 Lacarra, art. cit., p. 41, apud ibid., p. 62. 
192

 Deyermond, “Uses of the Bible in the PFG”, art. cit., p. 55. 
193

 Keller, “The Hunt and Prophecy Episode of the PFG”, art. cit., p. 252. 



82 

 

héroe. Por otra parte, el Arlantino sigue pidiendo el reconocimiento de sus contemporáneos para 

el monasterio por el papel que éste desempeñó en la Reconquista: no se vincula solamente con el 

conde, sino también con sus victorias contra los moros, pues, según la construcción literaria del 

Poema, es donde Fernán González recibió las revelaciones que le permitieron vencer a los 

infieles. Las profecías cumplen, por lo tanto, con otro papel, ya no político, sino propagandístico, 

también importante en la elaboración ideológica de la obra, aunque históricamente secundario: el 

de asentar el papel providencial de San Pedro de Arlanza. La obra desempeña, pues, una labor de 

“publicidad” para el ámbito eclesiástico en el cual fue escrita, exhortando a la realeza a que siga 

favoreciendo con donativos al clero, en general, y, en particular, al monasterio arlantino, al que, 

después de la batalla de Lara, no es nada inocente que se deje la quinta destinada normalmente al 

señor. 

Acerca del otro emisor profético de la obra, san Millán, su intervención ha sido más discutida 

por la crítica. J. P. Keller la interpreta dentro del marco de la rivalidad entre los dos santos 

vecinos y sus respectivos monasterios y llega a la conclusión de que san Millán sólo aparece para 

ser desprestigiado, ya que, después de haber prometido al conde que “entrante de la lid   ver me 

has vesible miente” [416b], ya no es mencionado en el relato de la batalla de Hacinas –pero 

tampoco lo es el propio san Pelayo, como se tiende a olvidar–: 

All mention of San Millán was omitted from the battle so as to prove that the 

Navarrese saint has no part in the Castilian victory and to show that if, as legend had 

it, he had promised to appear, he was not to be trusted. San Millán’s promise is 

retained because it served to discredit him. The promise of Pelayo in the earlier 

version was added to the legends by our poet to let the public know the «real» 

explanation of the victory.
194

 

Sin embargo, se pueden dar varias explicaciones a la presencia de este santo, sin ver en ella 

una tentativa de desacreditarlo. Por una parte, el relato de la batalla de Hacinas que propone 

Gonzalo de Berceo en su Vida de San Millán de la Cogolla presenta ya la intervención del santo 

al lado de Santiago,
195

 un antecedente que el Arlantino no podía ignorar: a pesar de su voluntad 

de ensalzar al santo de su propio monasterio, se imponía también el respeto a la leyenda 

preexistente. Por otra, impera un motivo estructural, vinculado con la integración de las profecías 

en el desarrollo de la trama: “San Millán’s presence in the narrative is that of a confirming 

                                                 
194

 Ibid., p. 256. 
195

 Véase en particular las estrofas 437-439, que cito por la edición de Brian Dutton, Tamesis, London, 1967: 

“vi[di]eron dues personas   fermosas e luzientes [Santiago y San Millán] / mucho eran más blancas   qe las nieves 

rezientes. / […] / el uno tenié croça,   mitra pontifical, / el otro una cruz,   omne non vío tal. / Avién caras angélicas,   

celestïal figura, / descendién por el áer   a una grand pressura, / […]”. 



83 

 

messenger; he essentially repeats Pelayo’s communication”.
196

 La profecía de san Pelayo 

confirma así su validez en tres etapas, siendo la primera que su contenido es repetido por otro 

santo fidedigno, antes de que el prodigio de la serpiente y la aparición de Santiago y sus ángeles 

en la batalla terminen de cumplir sus anuncios. Por fin, creo que su intervención se debe a una 

tercera motivación, la de ensalzar todavía más al héroe de la obra, pues si no es poca cosa recibir 

avisos divinos de parte de un santo, menos aún lo es recibirlos de parte de dos santos. Y tampoco 

hay que olvidar que, a pesar de que el Arlantino intenta favorecer la relación privilegiada entre 

Fernán González, San Pedro de Arlanza y el santo local, san Pelayo, san Millán se consideraba 

como el santo patrono de Castilla, a tal punto que por siglos los castellanos siguieron negándose a 

pagar el tributo a Santiago, prefiriendo honrar el “Voto a san Millán”, otorgado por Fernán 

González por la ayuda recibida en la batalla de Simancas, la batalla histórica que inspiró la 

ficticia de Hacinas.
197

 Por lo tanto, el conde, personificación de Castilla en la obra, no puede sino 

recibir también la visita del santo patrono de su condado, para completar la identificación del 

gobernante con su tierra. 

 

Finalmente, este extenso análisis de las profecías del Poema de Fernán González pone en 

evidencia varios cambios del recurso respecto a las obras anteriores. Los podríamos reducir a dos 

transformaciones principales. La primera se opera en el nivel estructural de la obra. La profecía 

ya no es un episodio puntual y aislado dentro de la trama, sino que organiza todo el desarrollo 

textual. Contrariamente a lo que vimos en el Poema de Mio Cid o en las Mocedades de Rodrigo, 

los oráculos ya no conciernen únicamente al devenir del héroe, sino que coexisten una profecía 

de tipo individual con otra de índole política, o sea de tipo comunitario. Más aún, podemos decir 

que las profecías sobre la sola persona del conde presentan implicaciones comunitarias. Por 

ejemplo, los encarcelamientos del protagonista, anunciados en el primer vaticinio de Pelayo, más 

allá del evento físico que representan para el caudillo, también tienen un sentido político, dentro 

de las luchas intestinas que oponen a Castilla con Navarra y León. La extensión y la completitud 

de las profecías les otorgan finalmente un papel que no habían tenido antes, el de constituir un 

                                                 
196

 Yorba-Gray, Venga tu reino, tesis citada, p. 98, nota 62. 
197

 El debate sigue candente en los siglos XVI-XVII, como lo estudia Lidwine Linares, en su artículo “Leyenda y 

figura de Santiago en dos hagiografías de principios del siglo XVII. Mauro Castellá Ferrer y Hernando Ojea Gallego y 

sus Historias del Apóstol Santiago”, Méridiennes, XVI (2006), pp. 1-16, en part. pp. 6-7 y 9. [Artículo consultado en 

línea, el 22/10/2010: 

<http://halshs.archives-ouvertes.fr/docs/00/08/40/08/PDF/articlelidwinecorrige.pdf>]. 

http://halshs.archives-ouvertes.fr/docs/00/08/40/08/PDF/articlelidwinecorrige.pdf


84 

 

resumen, un plan de acción para el desarrollo posterior de la trama. Louis Chalon ya había 

señalado esta función de los vaticinios: “La prophétie de Don Pelayo (str. 238 à 241) joue un rôle 

important dans la composition esthétique du Poema : Non seulement elle rassure le héros sur son 

avenir immédiat (Almanzor sera vaincu), mais elle lui fait des révélations sur un avenir plus 

lointain et nous offre du même coup une sorte de résumé des principales scènes à venir”.
198

 Las 

profecías cobran así una importancia estructural nueva, que se volverá fundamental en obras 

posteriores, en particular en las novelas de caballerías. 

La otra transformación esencial que aparece en las profecías del Fernán González es su nuevo 

papel ideológico. La profecía se vuelve política y, más precisamente, se vincula con la empresa 

de Reconquista para identificar ésta con un proyecto de inspiración divina e índole apocalíptica. 

Pero, paralelamente a esta politización de la profecía, la importancia otorgada a estos anuncios 

divinos hace que se opere en la obra una sacralización del orden político. La obra refleja así la 

estrategia de la Iglesia medieval, desde san Agustín, quien, dejando la concepción de Ecclesia in 

Imperio, de su predecesor Optato, pasó a defender la doctrina del Imperium in Ecclesia: se trata, 

pues, de “a new ideal of the Kingdom of God on earth, in which the Empire should take its place 

within the Church, and the Church through it should govern the world”.
199

 Es esta nueva postura 

la que impera durante toda la Edad Media, como describe Duby acerca del sistema ideológico de 

los obispos Adalberón y Gerardo en la Francia carolingia: “El discurso se dirige al rey. Finge 

defender la monarquía. En realidad, lo que quiere es domesticarla. El rey ya no es ya el árbitro, 

sino el ejecutor –el ‘reconocido’ según el vocabulario de las instituciones carolingias–, el brazo 

secular, el instrumento de un poder que Dios devuelve inmediatamente a los prelados de la 

Iglesia”.
200

 En el caso del Fernán González, ya vimos cómo la monarquía y los lazos vasalláticos 

que implicaba se dejan de lado a favor de la empresa divina encargada al conde: la voluntad de 

Dios se impone a los gobiernos profanos, sin necesidad de pasar por una Iglesia. Invocando el 

modelo de Judas Macabeo [354d], considerado en el siglo XIII como un “espejo de príncipes”,
201

 

el héroe se libera de todo vasallaje terrenal, para sólo depender del Señor celestial. Llega así a 

                                                 
198

 Louis Chalon, L'Histoire et l'Épopée Castillane du Moyen-Âge, Honoré Champion, Paris, 1976, p. 426, apud 

Yorba-Gray, Venga tu reino, tesis citada, p. 76, nota 40. 
199

 Archibald Robertson, Regnum Dei: Eight Lectures on the Kingdom of God in the History of Christian Thought, 

Methuen, London, 1901, p. 219, apud Yorba-Gray, Venga tu reino, tesis citada, p. 39, nota 8. 
200

 Georges Duby, Los tres ordenes o lo imaginario del feudalismo, trad. de Arturo R. Firpo, Taurus, Madrid, 1992 

[1ª ed. en francés: 1978], p. 173. 
201

 Véase al respecto Jean Dunbabin, “The Maccabees as Exemplar in the Tenth and Eleventh Centuries”, en 

Katherine Walsh and Diana Wood, The Bible in the Medieval World: Essays in Memory of Beryl Smalley, Blakwell, 

Oxford, 1985, apud Yorba-Gray, Venga tu reino, tesis citada, p. 85, nota 50. 



85 

 

conformar una theosis, “a process whereby a privileged individual or a privileged place was 

shown to be an earthly reflection of the divine plan”,
202

 en su caso el plan divino de llevar a cabo 

la empresa de Reconquista, independientemente del gobierno terrenal del rey de León. 

Comparado con un “angel de Dios” [531b], justifica todas sus acciones por el servicio que debe a 

Dios, incluidos los desaires que comete en contra del rey. Si hay una total “connivencia de 

intereses políticos y religiosos”, como lo afirma Victorio,
203

 ésta existe únicamente desde la 

perspectiva castellanista, pues es sólo desde este punto de vista cómo los intereses religiosos, las 

empresas del conde contra los moros, pueden convivir con la voluntad política de independencia 

del condado, la cual se opone necesariamente a los intereses políticos leoneses. Para el Arlantino 

que escribe en la Castilla del siglo XIII, ya independizada y elevada a reino, tal connivencia ya no 

se opone a la preeminencia política de otros reinos. Por lo tanto, ya puede presentar a su héroe 

como ejemplar, en sus dos facetas política y religiosa, y proponer su imitación por un gobernante 

real, identificado por Victorio como Fernando III, “El Santo”, muerto en 1252.
204

 El poeta sigue 

así difundiendo el ideal de un orden político sacralizado, el cual personificaba el conde de 

Castilla Fernán González, lo que hará a su vez Alfonso X, llevando la sacralización al concepto 

mismo de monarquía. 

 

I.3 LA INTEGRACIÓN DE LA PROFECÍA BÍBLICA EN EL CONTEXTO 

CRONÍSTICO EN ESPAÑA: DIOS Y EL REY EN LA ESTORIA DE ESPAÑA, O EL 

PAPEL RELIGIOSO-POLÍTICO DE LAS PROFECÍAS 
 

La Estoria de España, también llamada, desde su estudio y edición por Menéndez Pidal, 

Primera crónica general,
205

 constituye el primero de los grandes proyectos compilatorios 

dirigidos por Alfonso X. Después de una primera etapa dedicada sobre todo a una labor de 

traducción –salen de los talleres alfonsíes obras como el Calila e Dimna y diversos libros de 

                                                 
202

 James F. Burke, “Alfonso X and the Structuring of Spanish History”, Revista Canadiense de Estudios Hispánicos, 

IX-3 (1985), pp. 464-471, la cita p. 465. El estudioso toma el término del filósofo irlandés del siglo IX Johannes 

Scotus Eriugena. 
203

 Victorio, PFG, op. cit., p. 120, nota al verso 396a. 
204

 Victorio, Introducción al PFG, op. cit., pp. 27-28. 
205

 Primera crónica general de España que mandó componer Alfonso el Sabio y se continuaba bajo Sancho IV en 

1289, ed. de Ramón Menéndez Pidal, Gredos, Madrid, 1955: a continuación, cito la obra por esta edición, precisando 

entre corchetes el número de capítulo, la página y la columna (a o b) de la cita. 



86 

 

Astronomía o de la Biblia–, la ambición del rey Sabio toma una nueva dimensión, al querer reunir 

el saber histórico de su tiempo, primero el referido a la Península, lo que da lugar a la Estoria de 

España, iniciada en 1270 y abandonada hacia 1275, luego un saber universal, recopilado en la 

General Estoria, sobre la cual los talleres reales trabajan hasta la muerte de Alfonso X, en 

1284.
206

 La Estoria de España no pudo ser concluida, pues, por su promotor, sino que siguió 

elaborándose bajo su sucesor, Sancho IV, al mismo tiempo que fue copiada, modificada o 

proseguida por distintos historiógrafos posteriores, las más de las veces desconocidos. Este largo 

y complicado proceso de elaboración explica que hoy en día los investigadores se encuentren con 

una selva inextricable de manuscritos, todos distintos entre sí, lo que hace del establecimiento del 

texto alfonsí original una labor imposible. Menéndez Pidal expresa en los siguientes términos la 

amplitud del reto: 

Sin exageración hiperbólica, podemos repetir que entre los manuscritos de Crónicas 

Generales de España hoy conservados no hay uno igual a otro, aunque todos son 

semejantes, y, salvo el Rey Sabio, ninguno de los formadores o arregladores de tales 

códices se nombra como autor, aunque cada uno de ellos se siente coautor y, como 

tal, se siente tentado a introducir variantes, según su propio conocimiento de algún 

sector de la historia patria.
207

 

Sin embargo, el gran erudito español pensó poder identificar el manuscrito regio con los 

manuscritos E1 y E2, conservados en la Biblioteca del Escorial, presentando, el primero, la 

historia de España hasta Alfonso II –aunque sus últimos dos cuadernos, de Pelayo a Alfonso II, 

se encuentran ahora a principios de E2– y, el segundo, los capítulos 616 hasta el final, que 

corresponde al reinado inconcluso de Fernando III. Al pensar que estos dos manuscritos 

revelaban la versión regia, según el proyecto de Alfonso X, Menéndez Pidal los editó como la 

hoy conocida bajo el título de Primera crónica general (en adelante PCG). No obstante, las 

investigaciones posteriores, en particular las de Diego Catalán, revelaron que no todo este códice 

E correspondía al proyecto inacabado de la Estoria de España o *EE. Si E1 puede efectivamente 

ser una copia regia, tal no es el caso de E2 que “resulta ser un códice mixto, formado cuando 

mediaba el siglo XIV (reinando Alfonso XI) a partir de manuscritos originariamente 

                                                 
206

 Respecto a estas distintas etapas de trabajo de los talleres alfonsíes, véase Gonzalo Menéndez Pidal, “Cómo 

trabajaron las escuelas alfonsíes”, Nueva Revista de Filología Hispánica, V (1951), pp. 367-379, apud Menéndez 

Pidal, Introducción a la Primera crónica general, op. cit., p. XVI. 
207

 Menéndez Pidal, Introducción a la Primera crónica general, op. cit., p. XII. 



87 

 

independientes, enlazados y completados por el tardío formador de este volumen artificioso”.
208

 

Las distintas partes del manuscrito no son, por tanto, todas representativas del proyecto original 

del rey Sabio. Para resumir las aportaciones de Catalán, podemos considerar como bastante fiel a 

este plan inicial el texto que transcurre hasta el capítulo 896 y la famosa “laguna cidiana”, aunque 

a partir del reinado de Ramiro I, ya no se trata de la redacción directa del taller alfonsí, sino de un 

trabajo de lima hecho por los colaboradores de Sancho IV sobre un texto alfonsí ya muy 

avanzado: “en 1289, bajo Sancho IV, lo único que se hacía en ella era reescribir, amplificando 

retóricamente cierta parte previamente compuesta en días de Alfonso X”.
209

 Al contrario, los 

capítulos posteriores al 896, a partir de la sublevación de Valencia, “carece[n] de suficientes 

merecimientos para ser considerad[os] representativ[os] de la Estoria de España alfonsí”, pues 

sólo se trata, en la parte sobre el Cid, de una traducción de la historia valenciana de Ben Alcama, 

seguida de una trascripción de la llamada Leyenda de Cardeña, y en los últimos capítulos, de una 

traducción del Toledano. Lo mismo sucede en las crónicas que siguen de cerca a la PFG, como la 

Manuelina o la de Castilla. Sólo la Crónica de Veinte Reyes sigue respetando la técnica 

compilatoria alfonsí, aunque, contrariamente a su modelo regio, tiende a resumir mucho más sus 

fuentes. 

Estas precisiones ecdóticas son necesarias, antes de querer analizar el texto de la Estoria de 

España, para saber si los pasajes estudiados pueden ser atribuidos directamente al proyecto 

alfonsí original o, más bien, a elaboraciones posteriores. Como se verá a continuación, los 

ejemplos que tomaré van hasta el capítulo 852, donde se narra el sueño profético del Cid: por lo 

tanto, todos pueden considerarse como “alfonsíes”, aunque los últimos deban su redacción final 

al taller de Sancho IV, pero sobre materiales del rey Sabio.
210

 

Como lo muestra el ejemplo del Cid, la concepción historiográfica de Alfonso X no se opone a 

la recopilación de datos que, para un historiador moderno, podrían parecer sobrenaturales o 

legendarios, como los son las profecías. Si la historiografía antigua nace cuando “se advierte que 

los mitos y los propios relatos de la épica, a los que se había confiado el pasado, son 

                                                 
208

 Diego Catalán, “Crónicas generales y cantares de gesta. El Mio Cid de Alfonso X y el del pseudo Ben-Alfaraŷ”, 

Hispanic Review, XXXI-3 y 4 (1963), pp. 195-215 y 291-306, la cita p. 200. El resumen que propongo a 

continuación se basa en este brillante artículo. 
209

 Ibid., p. 203. 
210

 Acerca de la historia del Cid posterior al capítulo 896, es de gran utilidad, para tener una idea de la versión regia 

original, la edición de Nancy Joe Dyer, El ‘Mio Cid’ del taller alfonsí: versión en prosa en la ‘Primera Crónica 

General’ y en la ‘Crónica de veinte reyes’, Juan de la Cuesta, Newark, 1995. 



88 

 

irreconciliables con los datos de la experiencia”,
211

 la historiografía cristiana vuelve a confundir 

los dos campos del mito y de la historia, al reconocer la Biblia como vera historia. Por lo tanto, 

en la mentalidad del siglo XIII, los oráculos, vistos como la comunicación de la voluntad divina a 

los hombres, son acontecimientos reales, dignos de ser registrados y recordados. El primer punto 

que debemos subrayar es, pues, que, con la labor de los talleres alfonsíes, las profecías alcanzan 

un estatuto histórico, que todavía no poseían en los relatos hagiográficos o épicos, donde, a pesar 

de las relaciones de estos géneros con la historia, los vaticinios parecían responder más bien a la 

vertiente ficticia o didáctica de las obras. Su inserción en la historiografía alfonsí demuestra su 

reconocimiento como eventos reales, al mismo tiempo quizás que revela una vez más los límites 

borrosos entre realidad y ficción en la Edad Media, lo que permitía a los talleres alfonsíes una 

“interpretación expresivista”
212

 de sus fuentes, una amplificación retórica de los datos originales, 

muy escuetos, o la conservación de anécdotas que otra concepción historiográfica hubiera 

suprimido, entre las cuales se encuentran ciertos oráculos. Pero, además de esta reflexión 

genérica, la presencia de las profecías en la Estoria de España también se debe a un propósito 

ideológico, a la vez religioso y político, que cabe analizar más en detalle. 

 

I.3.1 Profecías y ensalzamiento del poder de Dios 

Un primer conjunto de profecías, directamente relacionadas con el discurso religioso, se 

encuentran entre los capítulos 119 y 616 de la Estoria de España, o sea en la parte de la obra 

terminada por Alfonso X, dedicada a la historia de la Península hasta el renacimiento de la 

monarquía asturiana neogótica. Estas profecías forman parte del material hagiográfico 

aprovechado por los colaboradores del rey para esta primera parte de la crónica –tal material 

desaparece en gran medida después del capítulo 616–, en la cual se insertan más de cincuenta 

relatos de milagros, sacados de Eusebio-Jerónimo, Vicente de Beauvais o el Toledano y 

desarrollados según doce formas hagiográficas distintas, tales como la pasión, la vida, la 

traslación, el sermón, o la propia profecía.
213

 Si los redactores de la Estoria de España innovan al 

disponer el material hagiográfico según nuevos modelos compositivos, como la narración 

                                                 
211

 José Antonio Caballero López, “Presencia y función del relato mítico en la primera Crónica general”, Romania, 

CXXVI-1-2 [501-502] (2008), pp. 103-120, la cita p. 105. 
212

 Menéndez Pidal, Introducción a la Primera crónica general, op. cit., p. L. 
213

 Saco estos datos del artículo de Fernando Gómez Redondo, “Formas hagiográficas en la Estoria de España 

alfonsí”, en Connolly et al., Saints and their Authors, op. cit., pp. 55- 69, en part. pp. 57-59. 



89 

 

histórica o la reflexión, también modifican las formas tradicionales para adaptarlas a la 

sensibilidad de sus contemporáneos: 

De este modo, lo que comienza siendo un proceso normal de asimilación de fuentes 

acaba generando específicos procedimiento de composición textual; así, si el cronista 

quiere intensificar las passiones y convertirlas en signos comprensibles para la 

mentalidad de la época para la que escribe (último cuarto del siglo XIII) recurre a 

expresiones épicas, que dignifiquen al santo como un héroe; o bien, incluye 

matizaciones caballerescas, casi formularias, de las que hace depender la intriga y la 

efectividad de la narración.
214

 

Así como vimos que las hagiografías influyeron en el género épico, al hacerle adoptar un 

motivo religioso –el de la comunicación divina– para resaltar a la figura del héroe, en un proceso 

inverso los tópicos épico-caballerescos también dejan su marca en la reelaboración alfonsí de las 

pasiones y vidas de santos. Un ejemplo de esta interrelación genérica aparece en el capítulo 356, 

tomado de Pablo Diácono y Sigeberto y donde se narra la revuelta de Gildo contra los nuevos 

emperadores Arcadio y Honorio, a la muerte de Teodosio, y la defensa de éstos por Mascelzer, el 

hermano de Gildo: 

E Mascelzer, que aprisiera tiempo avie dell emperador Theodosio cuemo 

aprouechaua mucho en las cosas desesperadas la piedat de Dios a aquellos que creen 

en el et lo ruegan de coraçon, fuesse pora una ysla que a nombre Capraria, o morauan 

muchos santos onmes, et leuo los consigo, et souo con ellos yaquantos dias en 

oracion et en ayuno. E tercer dia, ante que lidiasse con su hermano, apparesciol en 

uision sant Ambrosio, que auie poco que muriera, et mostrol en que dia et en que hora 

et en qual guisa començasse la batalla con el. E quando uino aquel dia lidiaron amos. 

Et no tenie Mascelzer mas de cinco mil caualleros, et el conde Gildo tenie ochaenta 

uezes mil; e por la uirtud de Dios dieron se le todos sin otra batalla ninguna [cap. 356, 

p. 204b]. 

El relato mezcla rasgos de ambos géneros: por un lado, se describe a Mascelzer como a un 

héroe épico, a la vez valiente y piadoso; por otro, ocurre el milagro de la aparición del santo y de 

su profecía, la cual, como en casos de intervenciones de Santiago en batallas peninsulares que 

analizaré a continuación, revela la fecha y la hora de la victoria de los “buenos”, o sea los que 

tienen el favor divino. La voluntad de verdad histórica de la crónica lleva a sus redactores a 

añadir algunas precisiones de verosimilitud, como el detalle “que auie poco que muriera”, acerca 

de san Ambrosio, que de cierto modo parece justificar la posibilidad de que se siguiera 

apareciendo a los vivos. Sin embargo, esta aclaración objetiva no impide el desarrollo de la 

vertiente milagrosa de la narración. La rapidez del relato permite de hecho el cumplimiento 

                                                 
214

 Ibid., p. 60. 



90 

 

inmediato de la profecía (“E quando uino aquel dia lidiaron amos”), acompañado de una nueva 

ayuda divina, pues, a pesar de la desigualdad numérica de los combatientes, “por la uirtud de 

Dios dieron se le todos sin otra batalla ninguna”. Pero la intervención divina no termina aquí, 

pues el capítulo concluye con una inversión de la caracterización de Mascelzer que conduce a su 

castigo: “E Mascelzer non sopo gradecer a Dios el bien quel fiziera, et a la sazon que uencio la 

batalla saco de una eglesia algunos que yazien y encerrados, et mato los todos. E tomo el Nuestro 

Sennor por ende uengança, de guisa que murio malamientre a pocos dias” [id.]. Esta anécdota 

muestra muy bien, por lo tanto, cómo a veces “la historia es simple desarrollo de prodigios 

sobrenaturales”
215

 (aquí tres en algunas líneas), o más precisamente cómo depende de la 

intervención de Dios en el curso de las acciones humanas, una intervención que la profecía hace 

explícita, al anunciar a los actores de los acontecimientos históricos el desenlace de éstos antes de 

que suceda. De esta manera, cuando la intervención de Dios no está anunciada, como en el caso 

del castigo de Mascelzer, el cronista la puede deducir de sus precedentes intervenciones 

anunciadas, por ejemplo, aquí, la ayuda que brinda a las fuerzas imperialistas en la batalla, 

revelada mediante la profecía de san Ambrosio. 

Si el ejemplo anterior presentó el posible uso de rasgos épicos dentro de la forma hagiográfica 

del milagro, el capítulo 505, sobre el viaje del obispo de Zaragoza Tajón a Roma para conseguir 

un libro de san Gregorio, muestra cómo una traslación –aquí de un libro santo– “puede llegar a 

constituir una verdadera aventura caballeresca”,
216

 una quête avant l'heure, en la cual también 

desempeña un papel imprescindible la comunicación con Dios. Contrariamente al anterior 

milagro de santo, que sólo era, en términos de Gómez Redondo, un “breve esbozo narrativo”, 

aquí el relato se dilata mucho más, aunque no se trata de una amplificación achacable al taller 

alfonsí, sino de una traducción muy fiel del Toledano, II- 20.
217

 Como en el caso de Mascelzer, la 

posibilidad misma de que el personaje reciba un anuncio divino exige que se le caracterice de 

forma sumamente positiva y, sobre todo, piadosa, lo que se hace aquí de modo más hiperbólico 

todavía, tanto de manera general: “era sancto omne et muy letrado et amaua mucho libros et 

escripturas” [cap. 505, p. 279a]; como acerca de su actividad al recibir la visión: “estando en 

oracion llorando antell sepulcro dell apostol san Pedro” [ibid., p. 279b]. La visión misma es 

                                                 
215

 Ibid., p. 65. 
216

 Ibid., p. 63. 
217

 Se puede consultar la edición y traducción moderna de la obra por Juan Fernández Valverde: Rodrigo Jiménez de 

Rada, Historia de los hechos de España, Alianza, Madrid, 1989, el capítulo en cuestión pp. 114-115. 



91 

 

también mucho más compleja y múltiple que la de san Ambrosio: aparecen san Pedro, san Pablo, 

el propio san Gregorio, así como toda una “companna de sanctos”, que primero cantan y rezan 

frente al sepulcro, antes de dirigirse al obispo, reconfortarlo y pronunciar la profecía. Ésta no 

concierne al futuro, como en el ejemplo anterior, sino al presente, pues revela a Tajón la 

ubicación del libro de san Gregorio que el Papa tardaba en darle, bajo el pretexto de que no se 

podía encontrar: “en ell armario de los libros, en ell arqueta de cabo, fallaras lo que demandas” 

[id.]. Tal ayuda divina, mediante la intervención de los santos, le permite así cumplir con su 

misión y ganar la honra terrenal: 

Otro dia conto ell obispo aquella uision al papa et a los cardenales, et dalli adelant fue 

entrellos onrrado et preciado, ca enante nol preciauan nada, et fallo el libro, assi como 

los sanctos le dixieran en la uision, e recibio la bendicion del papa, et tornosse pora su 

sennor Cindasuindo, et aduxo consigo el libro et el buen prez; e assi como dezimos 

fue ell onrrado en Roma, et por esta guisa lo fue otrossi en Espanna [ibid., pp. 279b-

280a]. 

Como en el caso del castigo de Mascelzer, pero de modo positivo ahora, el relato de la 

traslación funciona así como un exemplum, pues la piedad y santidad de vida del obispo le 

permite recibir la ayuda de Dios, cumplir con su deber y ganar honra. Otra vez, la presencia de un 

mensajero divino explicita la relación de causa-efecto entre las virtudes del protagonista y la 

ayuda de Dios. La anécdota corresponde, según esta perspectiva, a uno de los objetivos 

formulados en el Prólogo de la crónica, igualmente traducido de la Historia de rebus Hispaniae, 

un objetivo propio de una historia concebida como didáctico-moralizante: 

Mas por que los estudios de los fechos de los onmes se demudan en muchas guisas, 

fueron sobresto apercebudos los sabios ancianos, et escriuieron los fechos […] tan 

bien de los que fizieron mal cuemo de los que fizieron bien, por que los que despues 

uiniessen por los fechos de los buenos punnasesen en fazer bien, et por los de los 

malos que se castigassen de fazer mal, et por esto fue endereçado el curso del mundo 

de cada una cosa en su orden [Prólogo, p. 3b]. 

El último ejemplo que tomaré del material hagiográfico de la Estoria de España también 

ilustra esta voluntad ejemplar de la obra, pero de una forma más indirecta. Se trata del capítulo 

262, que cuenta la conversión al cristianismo del emperador Filipo y su hijo, gracias a la 

intercesión de san Poncio, desde cuya perspectiva se enfoca el relato. A primera vista, se trata de 

una vida de santo narrada de forma muy tradicional, cuya trama es tomada principalmente de las 

Actas de San Poncio Mártir de Eusebio-Jerónimo. Sin embargo, podemos señalar dos cambios de 

importancia, uno inherente a la vida del santo, otro debido a la estructuración alfonsí del relato. 

El primer cambio corresponde precisamente a la profecía que aparece al principio de la narración. 



92 

 

Como se volvió tópico en el género hagiográfico, la santidad del personaje se demuestra 

mediante varios recursos sobrenaturales: las visiones que recibe, los milagros que realiza en vida 

o una vez muerto y, frecuentemente, una profecía que la madre recibe sobre su hijo, durante su 

embarazo o en los primeros años del futuro santo.
218

 Es una profecía de este tipo la que aparece 

en el capítulo cronístico, pero que presenta la peculiaridad de ser una profecía engañosa. En 

efecto, es el diablo quien toma posesión del sacerdote de Júpiter, cuando los padres de Poncio, 

todavía paganos, están en el templo, y quien pronuncia la falsa profecía para la futura madre del 

santo: 

Et tanto que entro la duenna, tomo el diablo al sacerdot, et començo a despeçar la 

cobertura de la cabeça et la casulla que uistie, et a dar grandes uozes por tod el 

templo, et a dezir: “aquesta mugier trae en el uientre cosa que destruyra de rayz 

aqueste gran templo, et menuzara todos los dios que en el estan”. Et dixo aquesto 

muchas uegadas. E Marcho et Julia, su mugier [los padres de Poncio], que lo oyeron, 

fueron tales cuemo muertos [cap. 262, p. 164a]. 

La profecía puesta en boca del diablo es sumamente ambigua. En efecto, tiene la rara calidad 

de ser a la vez verdadera y falsa: verdadera porque Poncio, tras su conversión al cristianismo, 

luchará efectivamente contra los dioses paganos; falsa porque, desde la perspectiva del redactor 

cristiano, la destrucción de estos ídolos no es un anuncio negativo, como parece significar la 

formulación del diablo y como lo es desde la perspectiva de los padres paganos, que intentan en 

vano matar al no nacido. El emisor diabólico de esta profecía, cierta y positiva, la hace pasar por 

negativa para intentar evitar su cumplimiento, pero, como suele ser el caso, una vez pronunciado 

el vaticinio, la fuerza profética es superior a cualquier esfuerzo para cancelarlo y lo anunciado se 

cumple: Poncio se convierte al cristianismo, se convierten sus padres y se convierten el 

emperador y su hijo. El santo “menuza” a todos los dioses paganos y al diablo mismo que se 

proponía impedírselo. El pasaje constituye una lección para el lector, para que desconfíe de las 

posibles intervenciones diabólicas, tanto más peligrosas cuanto pueden tomar la apariencia de una 

intervención divina, como lo son generalmente las profecías sobre el porvenir de futuros santos. 

Según el análisis propuesto por Jane E. Connolly, tal es también la moraleja de un famoso 

milagro de Santiago, quien resucitó a uno de sus peregrinos al que el diablo, bajo la apariencia 

del apóstol, había engañado para que se suicidara: “In each rendition the Devil deceives the 

pilgrim through his transformation into the figure of St. James. The pilgrim could therefore 

                                                 
218

 Véase Baños Vallejo, Las vidas de santos, op. cit., p. 113: “Los acontecimientos de orden sobrenatural que se 

aportan como prueba podrían clasificarse en cuatro grupos: profecías, visiones, milagros y muerte beatífica”. 



93 

 

defend his actions by pleading that «the Devil made me do it», for Lucifer does indeed instigate 

the suicide. Each author indicates, however, that the success of Satan's duplicity depends upon 

the pilgrim’s guileless faith”.
219

 Finalmente, tanto la profecía sobre san Poncio como este milagro 

de Santiago proponen la misma conclusión moralizante: “in dealing with any supernatural 

manifestation, the Christian must take care to use his power of discernment to distinguish 

demonic from divine apparitions”.
220

 

El segundo cambio que presenta el capítulo cronístico, respecto a los elementos tradicionales 

de una vida de santo, corresponde a la estructuración final del relato. En vez de seguir contando 

la vida de san Poncio, su muerte y milagros,
221

 la narración se reorienta, después de la conversión 

de Filipo y su hijo, hacia su significación providencialista y hacia la ejemplaridad del emperador 

como cristiano y ya no vuelve a mencionar al santo que constituía su tema inicial y que permitió 

tal conversión: 

Et esto todo fue ordenamiento de nuestro Sennor Ihesu Cristo, que quiso que tamanna 

fiesta cuemo aquella en que se cumplien mil annos que fuera poblada Roma, en que 

auie de seer la cabeça de la cristiandat, que la fiziesse emperador cristiano. E fueron 

estos emperadores tan buenos cristianos, que el padre ante todel pueblo manifestua 

sus peccados [ibid., p. 165a]. 

Cada uno de los ejemplos analizados tiene el claro objetivo de manifestar el poder de Dios,
222

 

su omnisciencia (evidenciada por las profecías), su omnipotencia, etc., pero sobre todo se 

propone justificar la doctrina providencialista: Dios no solamente es poderoso en sí, sino que da 

                                                 
219

 Jane E. Connolly, “Three Peninsular Versions of a Miracle of St. James”, en Connolly et al., Saints and their 

Authors, op. cit., pp. 37-46, la cita p. 45. Las tres versiones estudiadas son la del Liber Sancti Jacobi (que 

corresponde al milagro XVII de los Miraglos de Santiago, op. cit., pp. 86-94), la de Berceo en los Milagros de 

Nuestra Señora y la del propio Alfonso X en su cantiga 26. 
220

 Jeffrey Burton Russel, Lucifer: The Devil in the Middle Ages, Cornell University Press, Ithaca, 1984, p. 51, apud 

Connolly, id. La narración de la Estoria de España sobre san Poncio presenta otra profecía, esta vez de origen 

divino, cuando la identidad de Poncio es revelada a san Ponciano: “E san Ponciano, el papa, que estaua dentro, sopo 

luego todo el fecho por Espirito Santo” [ibid., p. 164b]. No la analizaré más detenidamente, pues se trata de una 

clásica intervención de Dios a favor de uno de sus santos, al mismo tiempo que constituye un claro recurso narrativo 

para permitir el encuentro entre Poncio y su maestro cristiano, como lo indica el hecho de que no se explicite su 

contenido. 
221

 Gómez Redondo señala así esta posibilidad: “a medida que la EE avanza en su composición, estas formas 

tradicionales de la hagiografía imponen sus perspectivas de organización textual. Puede haber, así, vitae de santos 

cuyo desarrollo no comprenda miracula ni exempla, o bien puede darse el caso extremo de que personajes históricos, 

que no llegaron a ser santos, sí lo parezcan en su construcción hagiográfica” (“Formas hagiográficas en la Estoria de 

España alfonsí”, art. cit., p. 63). 
222

 Y solamente de Dios, pues los santos no son sino intermediarios que sólo son utilizados por Dios para intervenir 

en el nivel humano, sin por eso poseer poder propio. De modo similar, la Estoria sólo presenta un milagro mariano: 

“Los «fechos» de la Virgen parecen relegarse y adecuarse al molde del verso; en todo caso, María no es la hacedora 

de la historia y sí Dios o Jesucristo: revelar sus planes y explicar sus secretos designios ha sido uno de los vínculos 

más importantes entre historiografía y hagiografía” (Gómez Redondo, ibid., p. 64). 



94 

 

muestra de este poder mediante su intervención en el curso de los acontecimientos humanos y los 

hombres deben tomar en cuenta esta presencia divina dentro de su historia. Es lo que revela la 

reorientación de este último ejemplo: más que seguir la estructura tradicional de una vita y 

terminar de narrar los hechos de san Poncio, importa demostrar la presencia de la Providencia 

divina como circunstancia histórica –el “objetivo básico de la historiografía” según Gómez 

Redondo
223
–, la cual explica la conversión del emperador como parte de un plan divino respecto 

al futuro papel de Roma como sede pontifical. Pero esta desviación del relato inicial también 

pone de manifiesto otra característica de la Estoria de España alfonsí: su perspectiva monárquica. 

La presencia de un santo en la Roma pagana es digna de ser mencionada, pero la conversión de 

un emperador tiene una mayor importancia histórica. Es a través de estos gobernantes cómo se 

expresa de forma más explícita la Providencia divina. La ideología política del rey Sabio ya se 

insinúa, por lo tanto, dentro de los relatos hagiográficos de estos primeros capítulos de la crónica. 

A la inversa, la desaparición del material hagiográfico en los capítulos posteriores, que se centran 

más sobre la historia, a primera vista profana, de la monarquía peninsular, no impide que siga 

manifestándose la Providencia divina en un ámbito más político. 

 

I.3.2 Profecías y ensalzamiento de la monarquía 

La concepción política expresada por Alfonso X en su Estoria de España se puede entender, 

desde nuestra perspectiva, a partir de la relación entre el motivo de la profecía y el tratamiento, 

por una parte, de los héroes épicos y, por otra, de la figura misma del rey. Podemos empezar, por 

lo tanto, con el estudio de los héroes que ya hemos analizado previamente, el Cid y el conde 

Fernán González, y, más precisamente, de cómo se integraron al texto cronístico los oráculos que 

los acompañaban en los cantares épicos. 

En la historiografía peninsular, ya era una costumbre establecida recoger textos épicos, pues 

Menéndez Pidal ya señala esta práctica en el siglo IX, en la continuación de la Crónica isidoriana 

pedida por Alfonso III, donde se usa como fuente un relato poético sobre la batalla de 

Covadonga.
224

 Sin embargo, la labor de Alfonso X marca un hito al respecto, pues, por llevar a 

cabo la redacción de su crónica en lengua vulgar, le es más natural incorporar textos épicos 

también en lengua vulgar. Por consiguiente, la utilización de la épica como fuente crece 

                                                 
223

 Ibid, p. 66. 
224

 Menéndez Pidal, Introducción a la Primera crónica general, op. cit., p. XLI. 



95 

 

súbitamente: Menéndez Pidal cuenta catorce cantares prosificados en la Estoria, a los que se 

suman temas menores o dudosos. Recurrir a los poemas épicos se ha vuelto casi una obligación 

para no decepcionar las expectativas del nuevo público al que llega ahora la historiografía: 

No iba, pues, la Crónica de España dirigida a un público restringido de latinistas, 

sino a los caballeros, a los burgueses, a los mismos que escuchaban a los juglares, por 

lo cual se hacía conveniente incluir, más por extenso que antes, la materia de aquellos 

cantares que el público estaba habituado a oír; el lector de historia no debía quedar 

insatisfecho y con el deseo de escuchar en el canto de los juglares un relato del suceso 

famoso más completo que el que leía en la Crónica.
225

 

Pero, más allá de la facilidad que otorga para su integración el empleo de la misma lengua, 

existe un obstáculo ideológico, como lo explica Menéndez Pidal en los siguientes términos: 

El aislamiento relativo en que vivían la historia inspirada por los reyes y la epopeya 

nacional tenía un cierto fundamento político. La historia oficial era obra de la 

monarquía y el clero, consabida alianza del trono y el altar; los reyes son, pues, el 

tema exclusivo de las crónicas. Por el contrario, la epopeya, obra de los juglares para 

la nación entera, no muestra atención preferente hacia los reyes, sino, acaso al revés, 

hacia los rebeldes contra los reyes.
226

 

En efecto, como ya vimos, los héroes épicos castellanos se caracterizan por una frecuente 

rebeldía o, por lo menos, por un cuestionamiento de los lazos tradicionales de vasallaje: el Cid, 

aunque sigue siendo un vasallo modélico, está en un momento de tensión extrema con su señor 

Alfonso VI y, por lo tanto, actúa en Valencia como un señor independiente; el joven Rodrigo, al 

contrario, es un paradigma de rebeldía, pero su fecha más tardía nos hará dejarlo de lado en la 

presente reflexión; por fin, Fernán González, aunque no llega a un enfrentamiento armado con su 

señor el rey de León –por lo menos, en la versión eclesiástica de su gesta que nos ha llegado–, no 

tiene otro objetivo sino “sacar de premia” a Castilla, es decir deshacer los lazos vasalláticos que 

la oprimen. El héroe épico siempre tiene como antagonista, en menor o mayor grado, a la figura 

del rey. ¿Cómo integrarlo, pues, en una crónica real? Menéndez Pidal rechaza la idea de que esta 

integración se acompañe en la Estoria de España de cierta hostilidad de parte del rey hacia el 

héroe más o menos rebelde. Sin embargo, como él mismo reconoce, “las fuentes juglarescas más 

bien se acortan en vez de ser ampliadas. La amplificación depende del grado de consideración y 

estima con que es mirado el texto que se copia”.
227

 Por lo tanto, la incorporación de estas fuentes 

a la recopilación alfonsina sí supone una transformación del texto inicial, para adaptarlo a la 

                                                 
225

 Idem. 
226

 Ibid., p. XLII. 
227

 Ibid., p. L. 



96 

 

estructura y a la ideología de la crónica real. Intentemos entender su alcance en el caso de las 

profecías del Poema de Mio Cid y del Poema de Fernán González. 

Los dos héroes aparecen en la Estoria según su cronología histórica y no según la de las obras 

–conocidas hoy en día– que les son dedicadas. Para seguir el orden de la obra alfonsí, empezaré, 

pues, con el estudio de la integración del Fernán González, que ocupa en la crónica los capítulos 

684 a 720, con algunas interrupciones de capítulos dedicados a Ramiro II (685-686, 692-693, 

697, 701-703), a Ordoño III (703-706) y a Sancho I (707-708), todos mucho más breves que los 

que tratan del conde castellano. El redactor alfonsí sigue muy de cerca el Poema de Fernán 

González tal como lo conocemos, añadiendo a veces unas precisiones tomadas del Toledano, pero 

sobre todo prosificando verso por verso el texto del Arlantino, a tal punto que, como se sabe, los 

especialistas pudieron llenar algunas lagunas del Poema, en particular el final perdido, gracias al 

texto cronístico. Por lo tanto, encontramos en la Estoria de España todas las profecías presentes 

en la fuente original: las dos de Pelayo (capítulos 690 y 698), la de san Millán (698), los dos 

resúmenes de ellas por Fernán González (691 y 698), aunque solamente se alude al primero 

(como en el Poema) y se abrevie el segundo, en lo relativo al anuncio de san Millán. En efecto, la 

crónica resume así la intervención del segundo santo: 

Et oy una grand voz del cielo, segund el mio entender, que dixo assi: «conde Fernand 

Gonçalez, leuantate et ue tu uia, ca deste tercer dia uençras a Almançor et a todo so 

poder», et que fazia mal en tardar tanto, ca aquel por cuyo amor yo lidiaua me 

ayudarie. Et en aquella hermita fuy otra ues bien conseiado del monge frey Pelayo, ca 

por su conseio uenci a Almançor [cap. 698, p. 401b]. 

Cuando el Poema presentaba el resumen del conde como sigue: 

oi una grand voz   del çielo desçender, 

voz era de los santos   segun mi entender. 

Esta es la razon   que la voz me dezia: 

“Conde Fernan Gonzalez,   lieva dend’, ve tu via, 

todo el poder de Africa   e del Andaluzia 

vençer lo has en el canpo   d'este terçero dia.” 

Dixo m’ que mal fazia   por tanto que tardava 

a aquel Rey de los Reyes   por cuya amor lidiava, 

que fuesse e non tardasse   contra la gent pagana, 

que por que avie miedo,   pues que el me ayudava. 

Otras cosas me dixo   que me quiero callar, 

serie grand alongança   de todo lo contar, 

mas vos aver lo hedes   aina de provar, 

fasta que lo provedes,   aver me he de callar. 

En aquella ermita   fui yo bien consejado 

del monje San Pelayo,   siervo de Dios amado, 



97 

 

que por el su consejo   Almançor fue arrancado   [428c-432c, el subrayado es mío]. 

Este ejemplo permite ilustrar la fidelidad general de la prosificación respecto a los versos 

originales. Todos los elementos del Poema se vuelven a encontrar en la crónica, donde sólo se 

observa una simplificación de los grupos redundantes del estilo épico (por ejemplo, al principio 

del pasaje, se reduce la dicotomía “grand voz del çielo” y “voz era de los santos” al único “grand 

voz del cielo”). Al contrario, la crónica suprime toda la copla 431 (subrayada en la cita), quizás 

porque ésta faltaba en la copia del Poema de la cual disponía el taller alfonsí, o quizás para evitar 

esta “grand alongança de todo lo contar”, pues en esta estrofa el conde sólo anuncia que no 

contará otros anuncios que podría contar, con lo cual se refiere con toda probabilidad a los 

consejos tácticos dados por el santo: como la crónica acaba de mencionarlos en el discurso de san 

Millán y se dispone a explicitarlos de nuevo en el capítulo siguiente, pudo fácilmente prescindir 

de este falso anuncio del conde para no dilatar innecesariamente el relato. Otras omisiones de la 

Estoria no encuentran explicaciones estructurales tan lógicas, a menos de recurrir a su 

significación ideológica. Tal es el caso de otra expresión de este pasaje, silenciada en la 

prosificación (“aquel Rey de los Reyes”, 430b, que se vuelve un mero “aquel”), u otra 

perteneciente a la segunda profecía de san Pelayo, los famosos versos que ya comenté “Aun te 

dize mas   el alto Criador: / que tu eres su vassallo   e el es tu Señor” (409ab), que la crónica 

reduce a “Et aun te dize mas Nuestro Sennor: que porque tu eres su uassallo” (ibid., p. 401a). En 

ambos casos, es evidente el esfuerzo del cronista para borrar los títulos que ubican a Dios encima 

del rey terrenal. No se niega, evidentemente, su preeminencia, pero se deja implícita y, sobre 

todo, no se usan términos generalmente empleados para el monarca, como el de “Rey” o de 

“Señor”. Fernán González depende de Dios, pero se intenta suprimir la asimilación de este 

vínculo con una relación de vasallaje, la cual sólo debería existir entre el conde y su señor 

terrenal, el rey de León. Al debilitarse el vasallaje a lo divino presente en el Poema, las profecías 

pierden su sentido inicial: ya no son parte del deber de protección que el señor, aunque sea 

divino, debe a su vasallo, sino solamente una ayuda puntual de Dios a uno entre muchos caudillos 

cristianos. 

Otro elemento que resta importancia a los vaticinios originales del Fernán González es su 

entrelazamiento en la Estoria con los “fechos” de los reyes de León, Ramiro II, Ordoño III y 

Sancho I, que corresponden en el Poema al rey don Sancho, una figura antagónica al héroe, 

responsable de la situación de dependencia de Castilla y a la cual se opone el conde, aunque sea 



98 

 

indirectamente. Como lo ha estudiado Rich respecto al primero de estos reyes, las hazañas y 

buenas acciones suyas, que se cuentan en las interpolaciones añadidas por el taller alfonsí, 

tienden a borrar las de Fernán González: “the parallelisms of the interpolated chapters [692 y 

693, frente a los 687-691 referidos al conde] create a situation in which Fernán González’s feats 

are not only duplicated but also overshadowed by those of King Ramiro II, who has taken more 

castles, killed more men, and defeated two Muslim kings as opposed to the Count’s one”.
228

 

Frente a tal superación de los logros del conde castellano por los del rey leonés, las profecías que 

anunciaban las hazañas del primero parecen perder en importancia, pues el brillo que otorgaban a 

las acciones de Fernán González y al héroe mismo se apaga de inmediato, al ser simbólicamente 

vencido el aparente “elegido de Dios”. No creo, por lo tanto, que sea una coincidencia que, en los 

dos casos de anuncios proféticos, volvamos a encontrar el esquema profecía – cumplimiento de la 

profecía por Fernán González – superación de la hazaña del conde por la del rey, la primera vez 

en un nivel material (número de vencidos superior, más riquezas ganadas, etc.) y la segunda en 

un nivel espiritual (Fernán González otorga donaciones a San Pedro de Arlanza y pide ser 

enterrado allí; Ramiro II funda tres monasterios y los enriquece de muchos donativos). Por 

consiguiente, las profecías, contrariamente a lo que pasaba en el Poema, sólo confieren al héroe 

un prestigio muy efímero. 

Otros elementos de la prosificación ponen también en evidencia el hecho de que “the 

Alfonsine historians could not permit the Count's regal character to eclipse the figure of Ramiro 

II”.
229

 Además de la relación única establecida en el Poema entre el conde y Dios, desaparecen 

las comparaciones entre el héroe y figuras reales como David, las menciones de su desprecio por 

los reyes leoneses, etc. Frente a estas omisiones, también aparecen añadidos que debilitan la 

figura del conde, tan invencible en el Poema, al mismo tiempo que atenúan el espíritu 

castellanista de la obra original, en una época en la que, desde 1037, Castilla y León se unieron 

momentáneamente. Tal es el papel de las intervenciones de Ramiro II (cap. 686) u Ordoño III 

(cap. 705), que, al ayudar al conde contra los moros, le restan un poco de su aura de súper héroe 

capaz de vencer solo a todos los infieles: 

Et el rey don Ramiro, quando lo oyo, non se quiso membrar del mal quel fizieran los 

ricos omnes de Castiella, et saco luego su hueste muy grand, et fue ayudar al conde 

Fernand Gonçalez [cap. 686, p. 391b]; 

                                                 
228

 Rich, “Kings and Counts”, art. cit., p. 111. 
229

 Ibid., p. 107. 



99 

 

Et el conde Fernan Gonçalez fue a ellos [los moros] con la caualleria del rey don 

Ordonno et con la suya. Los moros, quando esto sopieron, fuxieron [cap. 705, p. 

408a]. 

La Estoria pone así de realce la magnanimidad de Ramiro II, al mismo tiempo que rectifica un 

dato del Poema (el rechazo por el conde de las compañías leonesas), y que reduce al conde a un 

nivel más humano. Estos distintos elementos, aunque puntuales, van conformando un panorama 

general diferente del de la casi-hagiografía arlantina. Sin cambiar aparentemente sino detalles de 

la obra original, sólo gracias a algunas omisiones muy precisas y al juego de la disposición de los 

capítulos y yuxtaposición de textos inicialmente separados, el taller alfonsí logra dar una 

impresión muy distinta de la gesta del conde castellano, reduciendo su relación privilegiada con 

Dios a favor de la de vasallaje que lo une con la figura monárquica. En palabras de Rich, “a 

change occurred not only in the work’s poetic function, but also in its pragmatic function”.
230

 

 

Un proceso similar se puede observar respecto a la incorporación de la gesta cidiana a la 

Estoria de España. Una de las dificultades de su estudio es su situación problemática dentro de la 

elaboración de la crónica alfonsí. Como ya señalé, la interrupción de ésta corresponde al capítulo 

896, con el relato de la sublevación de Valencia, después de su conquista por el Cid. La narración 

cronística dedicada al caudillo se divide, por lo tanto, entre una primera parte de factura alfonsí –

ya sea respecto a la redacción definitiva o, por lo menos, respecto a los materiales colacionados– 

y otra debida a un cronista más torpe, que se limita a la traducción de Ben Alcama y a la llamada 

“Leyenda de Cardeña”, sobre los milagros post mortem del héroe (capítulos 958-962). Tal 

complejidad textual podría ser un obstáculo para el estudio de la profecía dentro del sistema 

conceptual “alfonsí”. Sin embargo, no es realmente el caso, pues los milagros de Cardeña no 

presentan ningún ejemplo de vaticinio: los oráculos insertados se limitan a una reelaboración de 

los que ya analicé, ubicados en el “Cantar del Destierro”, o sea en los capítulos redactados antes 

del abandono de la Estoria de España por los talleres reales, lo que nos permite referirnos 

realmente a la ideología que el rey Sabio pretendía difundir. En esta parte “alfonsina”, aunque los 

colaboradores del rey Sabio se valen también de otras fuentes, como la Historia Roderici, “el Mio 

Cid prosificado (en los capítulos 850-862 de PCG) en nada difiere del conocido”.
231

 Eso significa 

que el taller alfonsí disponía de una copia del poema casi idéntica a la que nos ha llegado, lo que 

                                                 
230

 Rich, “Kings and Counts”, art. cit., p. 111. 
231

 Catalán, “Crónicas generales y cantares de gesta”, art. cit., p. 294. Véase también p. 301. 



100 

 

permite proponer un análisis más consecuente del proceso de integración de éste al texto 

cronístico. 

Este proceso fue, como siempre en el ambicioso trabajo alfonsí, sumamente complejo. Así lo 

resume Nancy Joe Dyer: 

La fuente épica que corresponde al Mio Cid de hacia 1270 pasó por sucesivas etapas 

de redacción en su preparación para la *EE: una prosificación preliminar, una 

refundición editorial que incluye la incorporación de fuentes no-épicas y la 

elaboración estilística del conjunto, y una posterior reducción de esta refundición 

conforme a la orientación política o religiosa del cronista.
232

 

Por la variedad de fuentes de la que disponía el taller real acerca del personaje del Cid –el 

Toledano, el Tudense, pero también tres textos dedicados al héroe: la historia de Ben Alcama 

sobre la pérdida de Valencia, la Historia Roderici, el Mio Cid
233
–, la integración del cantar a la 

crónica fue más compleja que la del Poema de Fernán González y, por consecuencia, la 

prosificación inicial aparece de forma menos evidente en el resultado final. Así, si, “una vez que 

el Cid abandona Castilla y el poema se dedica a reseñar acciones guerreras, la Crónica prosifica 

el Mio Cid verso por verso, esforzándose en recoger de cada uno de ellos un máximo de 

información”, tal no es el caso de la primera parte del poema, donde se sitúan precisamente los 

elementos proféticos que nos interesan: “En un principio, a los 424 primeros versos del Mio Cid, 

relativos al paso del desterrado por Burgos y Cardeña y a su salida de Castilla, corresponden dos 

breves capítulos cronísticos (PCG, caps. 851 y 852), en que sólo se aprovechan los datos 

«históricos» esenciales”.
234

 El punto esencial aquí para nuestro estudio es que, a pesar de esta 

abreviación “casi ad absurdo”
235

 del principio del “Cantar del Destierro” y a pesar de todas las 

etapas de redacción por las que pasó la prosificación inicial, no han desaparecido los elementos 

proféticos. 

El primero, que anuncia la profecía propiamente dicha de san Gabriel, corresponde al vuelo de 

cornejas que observan el Cid y Álvar Fáñez en el camino entre Vivar y Burgos. Recordemos los 

versos del Mio Cid: 

Allí piensan de aguiiar,   allí sueltan las rriendas; 

a la exida de Bivar   ovieron la corneia diestra 

e entrando a Burgos   oviéronla siniestra. 

Meçió Mio Çid los ombros   e engrameó la tiesta: 

                                                 
232

 Joe Dyer, El “Mio Cid” del taller alfonsí, op. cit., p. 197. 
233

 Véase al respecto Catalán, “Crónicas generales y cantares de gesta”, art. cit., p. 207. 
234

 Ibid., resp. pp. 295 y 294. 
235

 Joe Dyer, El “Mio Cid” del taller alfonsí, op. cit., p. 204. 



101 

 

«¡Albricia, Álbar Fáñez,   ca echados somos de tierra!»  (vv. 10-14). 

El pasaje aparece en los siguientes términos en la crónica: 

Otro dia salio el Çid de Viuar con toda su companna, et dizen algunos que cato por 

aguero, et saliente de Viuar que ouo corneia diestra, et a entrante de Burgos que la 

ouo siniestra, et que dixo estonces a sus amigos et a sus caualleros: «bien sepades por 

cierto que tornaremos a Castiella con grand onrra et grand ganancia, si Dios quisiere» 

[cap. 851, p. 523b]. 

La adaptación cronística revela tres diferencias principales respecto al poema. Primero, llama 

la atención la puesta en tela de juicio de la anécdota por el redactor alfonsí: “dizen algunos”. La 

fórmula puede ser una manera de distanciarse de la superstición que significa conceder 

credibilidad al agüero (recordemos que el conde de Barcelona se mofaba de las creencias del Cid 

histórico al respecto). Pero, vamos a ver que se puede proponer otra interpretación de tal reserva. 

Las otras dos diferencias corresponden a la compañía del héroe en aquel momento y a su 

conclusión respecto a la significación del agüero. Si, en el Poema, no se le menciona otra 

compañía que la de Álvar Fáñez, en la crónica, el Cid está acompañado de “sus amigos” y de 

“sus caualleros”, o sea una tropa importante, que atenúa la imagen del desterrado abandonado de 

todos, para acentuar la del caudillo fuerte y poderoso a pesar de la ira regia. En cuanto a la 

interpretación del oráculo, es mucho menos ambigua que en el poema: aquí, la confianza del 

héroe y su buena fortuna futura aparecen de modo explícito y no de manera paradójica como 

sucedía en el v. 14. La escena en general da, por lo tanto, una imagen más brillante del desterrado 

que en el Mio Cid, lo que puede ser una manera de no provocar lástima por el héroe, víctima de la 

injusticia real, sino, más bien, de sugerir que los reproches que desembocaron sobre su destierro 

estaban quizás fundados. El prestigio del que sigue gozando el Cid sería entonces un argumento a 

favor de la reacción real, ante un caudillo demasiado independiente y cuyo éxito se debe a su 

desobediencia a las órdenes de su señor. Sin embargo, la interpretación positiva del agüero 

significa, al contrario, que el héroe está exento de toda culpa y que recibirá la ayuda de Dios para 

restablecer su honra: la postura de duda del historiador alfonsí, mediante la fórmula “dizen 

algunos”, cuestionaría así el estatuto de destino providencial de la recuperación posterior de su 

honra por el Cid. 

En cuanto al momento textual de la profecía stricto sensu del arcángel Gabriel, aparece poco 

después –lo que acentúa el papel anunciador del primer agüero–, prosificada de la siguiente 

manera: 



102 

 

Et pues que fue de noche et se adormecio [el Cid], ueno a ell en uision como en figura 

de angel, et dixol assi: «Çid, ue aosadas do uas et non temas nada, ca siempre te yra 

bien mientre que uiuas, et seras rico et abondado et onrrado». Otro dia mannana, 

caualgo con toda su companna, que tenie ya muy grand, et fue posar a la sierra de 

Miedes [cap. 852, p. 524b].
236

 

De nuevo, tenemos en la versión cronística una impresión más positiva del estado actual del 

héroe: “con toda su companna, que tenie ya muy grand”, lo que puede volver a provocar las 

mismas dudas en el lector, pues el Cid apenas está por salir de Castilla y todavía no ha empezado 

sus conquistas. No obstante, no podemos rechazar totalmente la idea de un ensalzamiento 

voluntario del héroe, reconocido como tal a pesar de sus tensiones con Alfonso VI. Sin embargo, 

está claro que no se busca un encomio tan solemne como en el poema. De nuevo, se explicita el 

contenido del oráculo: la universalidad de la fórmula “bien se fará lo to” se reduce a términos 

muy prácticos, reiterados gracias al ritmo ternario “et seras rico et abondado et onrrado”. Pero, al 

mismo tiempo, desaparece la metáfora de la cabalgata vital, reemplazada por el prosaico “ue do 

uas”, a pesar de permanecer el “caualgo” en la reacción del Cid subsiguiente a la profecía. Y 

desaparece también el vocativo encomiástico “el buen Campeador”, reducido a la sequedad del 

simple “Çid”. También se borra del pasaje de la crónica la mención de la reacción del Cid, que lo 

caracterizaba en el poema como a un perfecto cristiano.
237

 Pero, lo más llamativo del pasaje es la 

omisión de la identificación del ángel con san Gabriel e, incluso, el estatuto dudoso del mensajero 

divino que ni siquiera es realmente un ángel, sino solamente “como en figura de angel”. La 

desaparición del nombre de Gabriel tiene una explicación muy sencilla. Si, en el poema, la 

presencia del arcángel indica “to those aware of such things, the equation between the eventually 

                                                 
236

 Recordemos de nuevo los versos del Mio Cid: 

Í se echava Mio Çid   después que fue çenado, 

un suéñol’ priso dulçe,   tan bien se adurmió; 

el ángel Gabriel   a él vino en sueño: 

«¡Cavalgad, Çid,   el buen Campeador! 

ca nunqua en tan buen punto   cavalgó varón; 

mientra que visquiéredes,   bien se fará lo to.» 

Quando despertó el Çid,   la cara se sanctigó, 

sinava la cara,   a Dios se acomendó, 

mucho era pagado   del sueño que á soñado.  

Otro día mañana   piensan de cavalgar, 

és día á de plazo,   sepades que non más. 

A la sierra de Miedes   ellos ivan posar (vv. 404-415). 
237

 La Crónica de Veinte Reyes (CVR), que suele resumir más sus fuentes épicas que la Primera Crónica General, 

guarda sin embargo el relato de esta reacción: “El Çid quando desperto ouo grand plazer de la vision que viera e 

acomendose a Dios e rogole que le guiasse bien su fazienda”, lo que subraya el respaldo divino del que goza el 

héroe. Tomo el dato de Catalán, “Crónicas generales y cantares de gesta”, art. cit., p. 302, quien cita la CVR por el 

manuscrito N (Y-I-12 de la Biblioteca Escurialense). 



103 

 

patriarchal Cid and Charlemagne, patriarchal Emperor of the Franks”,
238

 tal paralelo entre el 

vasallo desterrado y el emperador franco no se puede conservar en una crónica de ideología 

monárquica y menos aún cuando su responsable tiene ambiciones imperialistas, en las cuales 

desempeña un papel imprescindible la figura de Carlomagno, como explicaré más adelante. 

Finalmente, el estudio de las profecías cidianas incorporadas a la Estoria de España nos llevan 

a la misma conclusión que el análisis de otros elementos de la gesta en su versión cronística, 

como el tratamiento de las relaciones vasalláticas, el estatuto del Cid en Valencia o la condición 

legal de los moros en territorio cristiano: el Cantar original fue transformado, algunas veces de 

manera muy puntual, como en la adaptación del Fernán González, otras de forma más radical, 

como en el caso de la omisión completa de la conspiración de los infantes de Carrión contra el 

moro Avengalvón, estudiada por Rich,
239

 pero siempre con la óptica de acomodarlo a las 

exigencias de la concepción monárquica de la historia del rey Sabio: “no cabe duda de que el 

propósito del cronista es, a la base, el de integrar el relato cidiano en la historia del reinado de 

Alfonso VI”.
240

 Si los elementos proféticos del Mio Cid no han desaparecido, a pesar de sólo 

constituir anécdotas puntuales,
241

 es quizás para preservar en parte la figura del héroe cidiano y 

también, probablemente, porque eran momentos de la gesta cidiana demasiado conocidos por el 

público contemporáneo, el cual, como suponía Menéndez Pidal, hubiera sido tentado de regresar 

al cantar, al no encontrar estos pasajes en la crónica alfonsí. Si bien estos oráculos podrían 

parecer elementos del relato menos esenciales a primera vista, vemos, por lo tanto, que han 

conocido el mismo proceso de reelaboración que otros temas de importancia más evidente. 

Llegamos, pues, a la misma conclusión que presentan los dos puntos finales del análisis de Rich: 

a) las diferencias entre la PCG y el PMC aparte de ser motivadas por razones 

estructurales, estilísticas y moralizantes, como señala Pattison, también se deben a 

motivos ideológicos de orden legal, y b) la armonía que Lacarra ve entre el rey y la 

nobleza en el PMC no fue suficiente para justificar su prosificación en la PCG sin la 

                                                 
238

 Colin Smith, The Making of the Poema de Mio Cid, Cambridge, 1983, p. 161, apud Burke, “Alfonso X and the 

Structuring of Spanish History”, art. cit., p. 468. 
239

 Rich, “Reyes, vasallos y moros: Ideología en el Poema del mio Cid y La primera crónica general”, Ariel, VIII 

(1992), pp. 5-16. 
240

 Joe Dyer, El “Mio Cid” del taller alfonsí, op. cit., p. 202. 
241

 Según el análisis de Manuel Ariza, se puede comprobar que “el sistema «alfonsí» consiste fundamentalmente en 

la simplificación de la fuente, y que, en todas ellas, se eliminan los mismos elementos: los anecdóticos, los objetivos 

y los meramente retóricos” (“Alfonso X y el Cantar de Mio Cid”, Revista Portuguesa de Filologia, XXII (1998), pp. 

153-185, la cita p. 16). Las anécdotas proféticas cidianas constituyen, pues, un contra-ejemplo a esta afirmación 

demasiado generalizadora. 



104 

 

necesidad de ciertas alteraciones motivadas por la ideología regia de los 

compiladores.
242

 

 

Esta ideología monárquica de Alfonso X puede finalmente aclararse un poco más mediante el 

estudio de las profecías relacionadas, ya no con vasallos más o menos rebeldes, sino con figuras 

reales. Tomaré dos ejemplos: ambos se vinculan con la intervención de Santiago en una batalla, 

el primero durante la de Clavijo, ante el rey Ramiro I (capítulos 629-630), el segundo durante la 

de Coimbra, ante el rey Fernando I (capítulo 807).  

Para el primer relato de los capítulos 629 y 630, la Estoria se inspira en el Toledano (IV- 13), 

pero sobre todo en el Tudense. La batalla sucede en el segundo año del reinado de Ramiro I, 

cuando los moros, para probar al nuevo rey cristiano, le mandan pedir un tributo anual de cien 

doncellas. El monarca, ante tal afrenta, empieza a “correr la tierra” de los árabes, a los que 

encuentra finalmente en Alvella, donde la desigualdad numérica de los dos bandos deja la 

victoria a los moros. Los cristianos derrotados huyen y se refugian en el otero de Clavijo, donde 

pronto son sitiados. Todos empiezan entonces a implorar la ayuda divina: 

Los cristianos acogieronse a la cabeça daquell otero, et estando alli todos llegados en 

uno, rogaron a Dios de todos sus coraçones, llorando mucho de los oios, faziendol 

priezes et rogandol que los non desamparasse, mas que los acorriesse en aquella 

priessa en que eran [cap. 629, p. 360a]. 

Como recompensa a la fe de sus fieles, Dios manda a Santiago, quien aparece a Ramiro I en 

sueño, primera señal de la superioridad simbólica del rey, al mismo tiempo que de su estatuto de 

representante de sus súbditos: 

Et ellos faziendo sus orationes assi como dezimos, adurmiose el rey don Ramiro, et 

appareciol estonces en suennos ell apostol sant Yague et dixol: «sepas que Nuestro 

Sennor Jhesu Cristo partio a todos los otros apostoles mios hermanos et a mi a todas 

las otras prouincias de la tierra, et a mi solo dio a Espanna que la guardasse et la 

amparasse de manos de los enemigos de la fe» [ibid., pp. 360ab]. 

El anuncio del apóstol empieza, pues, con una primera profecía que concierne a la vez al 

pasado (la misión dada por Jesús a los distintos apóstoles) y al presente (la misión que ejerce en 

la actualidad Santiago en España). Se trata, al mismo tiempo, de una profecía caracterizante,
243

 

                                                 
242

 Rich, “Reyes, vasallos y moros”, art. cit., p. 13. La referencia a D. G. Pattison proviene de From Epic to 

Chronicle, Society for the Study of Medieval Language and Literature, Oxford, 1983, pp. 145-149, y la a María 

Eugenia Lacarra de El Poema de Mio Cid: Realidad histórica e ideología, José Porrúa Turanzas, Madrid, 1980, pp. 

209-210, ambas apud Rich, ibid., resp. pp. 6 y 7. 
243

 Llamo ‘profecía caracterizante’ a una profecía descriptiva que no anuncia una acción, sino un estado, el ser y la 

trayectoria general de un personaje. Corresponde a lo que Javier Roberto González designa como ‘profecía general’, 



105 

 

pues revela la esencia del apóstol, como Santiago Matamoros, cuyo único objetivo es ayudar a los 

cristianos en su lucha contra los infieles. Después de esta autodefinición profética, el santo 

“Antimahoma”, como lo denomina Américo Castro,
244

 prosigue sus anuncios, proporcionando 

ahora una profecía ejemplificadora de su misión providencial: 

Pues que el apostol ouo dicho al rey don Ramiro estas palabras, allegose mas a ell, et 

tomol a la mano et apretogela yaquanto et dixol de cabo: «rey Ramiro, esfuerça en tu 

coraçon, et sey bien firme et fuerte en tus fechos, ca yo so Yague, ell apostol de Jhesu 

Cristo et uengo a ti por ayudarte contra estos tus enemigos. Et sepas por uerdad que tu 

uençras cras en la mannana con ell ayuda de Dios a todos estos moros que te agora 

tienen cercado. Et digote
245

 que tomaran y muerte muchos de los tuyos, a los que esta 

apareiada la gloria de Dios et la su folgança que siempre durara. Et por que non 

dubdes nada en esto que te yo digo ueer medes cras andar y en la lid en un cauallo 

blanco con una senna blanca, et grand espada reluzient en la mano. […] non 

dubdedes nada de yr ferir en la hueste de los barbaros, llamando ¡Dios, ayuda, et san 

Yague!, ca ciertamientre sepas que todos los metredes a espada et los mataredes» 

[ibid., p. 360b]. 

La relación privilegiada entre el apóstol y el rey se marca mediante varios elementos: el 

contacto físico, el vocativo “rey Ramiro”, el dirigirse Santiago únicamente al monarca en 

singular, en vez de a todos los cristianos, etc. Después de reafirmar una vez más la identidad de 

Santiago, la profecía concierne al futuro de la batalla, prevista para el día siguiente, y anuncia a la 

vez la victoria final de los cristianos, la gloria prometida a los que serán muertos en ella y la 

intervención guerrera del apóstol. La promesa de esta intervención funciona, de hecho, como la 

de una prueba para el resto del vaticinio –“por que non dubdes nada en esto que te yo digo”–: los 

cristianos, al verla realizarse en plena batalla, con la aparición de Santiago, podrán confiar en la 

primera parte del oráculo, o sea, en su victoria. A continuación, el relato corresponde justamente 

a este esquema: empieza la batalla, llega el apóstol Matamoros y “Los cristianos, quando vieron a 

sant Yague, fueron muy esforçados, et fiando en ell ayuda de Dios et dell apostol sant Yague, 

                                                                                                                                                              
la cual se refiere a “a) características o cualidades […]; b) estados permanentes o durativos […]; c) acciones 

constantes y/o iterativas, de verificación no puntual” (“Pautas para la caracterización del discurso profético ficcional 

como clase de texto”, art. cit., p. 124). 
244

 Américo Castro, Santiago de España, Emecé, Buenos Aires, 1958, p. 32. 
245

 Javier Roberto González ha analizado el ‘digo’ profético a partir de la oposición entre una palabra cualquiera y la 

palabra creadora que, como la palabra divina, alcanza el poder de hacer ser: véase “‘Profetizar’ como acto de habla 

en los libros de caballerías (a propósito de los discursos proféticos del Primaleón)”, Moenia, VIII (2002), pp. 223-

249, esp. pp. 244-248. Al centrarse en el estudio del Primaleón en particular y de la caballeresca en general, el crítico 

no podía pasar de una mera comparación con la palabra divina. En el caso de nuestras profecías bíblicas, al contrario, 

se trata realmente de la palabra divina, que los santos y ángeles están solamente encargados de transmitir. Por lo 

tanto, la profecía bíblica, de origen divino directo, crea verdaderamente lo que enuncia. Si la palabra profética de 

índole merliniana conserva este poder creador, es en un plano más simbólico que realmente trascendental, como sí 

ocurre con la profecía bíblica. 



106 

 

començaron de ferir en los moros muy de rezio, dando grandes uozes et diziendo: «Dios, ayuda, 

et sant Yague!»” [id.]. Y evidentemente, “los moros fueron luego all ora uençudos” [id.]. Todos 

los elementos anunciados por Santiago se cumplen así uno tras otro. Más aún, tanto en la profecía 

–como ya señalé– como en su cumplimiento, se acentúa el papel del rey en esta victoria. Si, 

cuando evoca la contienda general de la batalla, el cronista habla de los cristianos en plural, una 

vez pasado el momento de este enfrentamiento multitudinario, regresa a la figura individual del 

rey para reafirmar su victoria: “Et el rey don Ramiro, pues que ouo librada la fazienda et finco 

con el campo, fue luego delante…” [id.]. O, más tarde: “ca malamientre los [los moros] trexiera 

et los crebantara el rey don Ramiro con el esfuerço et el ayuda de sant Yagu” [cap. 630, p. 361b]. 

Se destaca así su papel en el cumplimiento del plan divino, según la voluntad monárquica del 

taller alfonsí. 

El pasaje de la batalla de Clavijo es fundacional en varios aspectos. Como ya vimos, 

corresponde al anuncio explícito del papel providencialista de Santiago Matamoros en España, lo 

que le otorgó un estatuto único en las creencias medievales: “no era uno entre tantos santos 

hacedores de milagros, sino una clave del esfuerzo reconquistador”.
246

 También corresponde a la 

primera intervención del apóstol en una batalla contra los infieles, así como a su asociación con la 

figura del monarca cristiano, sobre la cual destiñe, por lo tanto, la misión providencial del santo. 

Esta relación íntima entre el papel del santo y el del rey se plasma en el anuncio profético del 

primero al segundo, el cual sella simbólicamente el pacto providencialista entre las dos figuras. 

Pero los compiladores alfonsíes añaden todavía dos elementos más que surgen de la batalla de 

Clavijo y amplían este pacto a toda España. El primero es el famoso grito de “¡Santiago!” que se 

volvió a continuación la invocación acostumbrada de los cristianos al empezar una batalla:
247

 “Et 

desde aquel dia adelante ouieron et tomaron los cristianos en uso de dezir en las entradas de las 

faziendas et en los alcanços de los moros sus enemigos mortales: «Dios, ayuda, et sant Yague!» 

[cap. 629, p. 361a]”. El segundo es el establecimiento del ‘Voto de Santiago’, vigente hasta el 

siglo XIX.
248

 Su primera parte se refiere a los campesinos, mientras que la segunda parte 

concierne a los caballeros: 

                                                 
246

 Castro, Santiago de España, op. cit., p. 27. 
247

 Recuérdese el famoso verso del Mio Cid: “Los moros llaman Mafómat   e los christianos Santi Yagü[e]” (v. 731). 
248

 El Voto de Santiago se suprime una primera vez en 1812 por las Cortes de Cádiz, pero, por los vaivenes políticos 

siguientes, su abolición definitiva sólo tiene lugar en 1834. Al respecto, véase José María García León, “La abolición 

del Voto de Santiago en las Cortes de Cádiz”, Revista de Estudios Regionales, LXIV (2002), pp. 291-308 

[consultado en línea el 07/04/11: <http://redalyc.uaemex.mx/pdf/755/75506415.pdf>]. 

http://redalyc.uaemex.mx/pdf/755/75506415.pdf


107 

 

Otrossi establescieron [el rey Ramiro I y los obispos] aun pora siempre que de todas 

las ganançias que fiziessen caualleros cristianos et los otros omnes de armas en sus 

huestes et en sus lides que ouiessen con moros, que daquel dia en adelante que 

diessen otrossi a la eglesia de sant Yague como en offrenda otro tanto como a un 

cauallero cayesse en su parte de la caualgada que fiziessen o de la collecha de campos 

que arrancassen [cap. 630, p. 361a]. 

El relato de la batalla de Clavijo y de la intervención, tanto profética como militar, de Santiago 

que le está asociada, constituye, pues, el punto de partida de una trayectoria providencialista de 

los reyes de España, que se ve continuada en nuestro segundo ejemplo. El vaticinio del capítulo 

807, relacionado con la toma de la ciudad de Coimbra por Fernando I, corresponde a un famoso 

milagro de Santiago, aludido en la Historia de rebus Hispaniae, pero sobre todo desarrollado a 

partir del Liber Sancti Jacobi.
249

 El milagro narra el peregrinaje a Santiago de Compostela de un 

obispo griego llamado Açiano o Eçiano, según el Liber Sancti Jacobi, adaptado por la Estoria de 

España a Estiano. Allí, escucha que los españoles conciben a Santiago como a un caballero, lo 

que el peregrino niega, afirmando que el apóstol es pescador. Dios hace entonces que se le 

aparezca el apóstol en sueño para corregir tal error: 

Et el teniendo en esta porfia, plogo a Dios que se adormecio, et paresciol en el suenno 

sant Yague con unas llaues en la mano, de muy alegre contenente, et dixol: «Estiano, 

tu tienes por escarnio porque los romeros me llaman cauallero, et dizes que lo non so; 

et por esso uin agora a ti a mostrarteme por que nunqua iamas dubdes que yo non so 

cauallero de Cristo et ayudador de los cristianos contra los moros» [cap. 807, p. 

487b]. 

Hasta ahora, el anuncio de Santiago sólo corresponde a una profecía sobre el presente, o sea 

una revelación al obispo de la verdadera naturaleza del apóstol como caballero de Cristo, que nos 

recuerda la primera parte del vaticinio pronunciado para Ramiro I, en la cual el apóstol declaraba 

su identidad. Esta aclaración hablada se confirma con una aclaración visual, al presentarse el 

apóstol armado como caballero, pero también con una segunda profecía que servirá para 

confirmar la verdad de su aparición: 

Et el diziendo esto fuel aducho un cauallo muy blanco, et ell apostol cualgo en el a 

guisa de cauallero muy bien guarnido de todas armas claras et fermosas, et dixol alli 

en aquel suenno como querie yr ayudar al rey don Fernando que yazie sobre Coymbra 

VII annos auie ya: «et por que seas mas cierto desto que te digo, con estas llaues que 

tengo en la mano abrire yo cras a ora de tercia la çiudad de Coymbra, et darla e al rey 

don Fernando» [id.]. 

                                                 
249

 El relato del Toledano sobre la toma de Coimbra y el milagro de Santiago asociado se puede consultar en Historia 

de los hechos de España, op. cit., VI-11, pp. 232-234. En cuanto al milagro del Liber Sancti Jacobi, véase su 

traducción en los Miraglos de Santiago, op. cit., cap. XIX, pp. 96-99. 



108 

 

Después de confirmar su esencia caballeresca como Santiago Matamoros, el apóstol enuncia 

así una segunda profecía, ésta sobre el futuro, acerca de la toma de Coimbra por Fernando I, 

explicando al mismo tiempo la significación de las llaves con las que aparecía desde un principio 

y que constituyen, por lo tanto, una profecía material, o sea un objeto que encierra en sí mismo un 

sentido profético. Al igual que los prodigios del caballero tragado por la tierra o de la serpiente de 

fuego en el Fernán González, o que la promesa de Santiago a Ramiro I de ayudarlo durante la 

batalla de Clavijo, este segundo vaticinio sirve para corroborar la aparición del santo y su primera 

profecía, pues el cumplimiento de la segunda profecía constituirá una prueba para todo lo que 

anunció a lo largo del sueño de Estiano. De hecho, tal comprobación se cuenta inmediatamente 

después: 

Otro dia de mannana llamo el peregrino clerigos et legos quantos y estauan en la 

eglesia de sant Yague et dixoles lo que uiera et lo que oyera, et el dia et la ora 

sennaladamientre quando Coymbra auie seer presa. Et bien assi como el dixo, assi fue 

fallado que acaescio despues en uerdat [id.]. 

La toma de Coimbra demuestra así la verdad de la segunda profecía y, por lo tanto, de toda la 

aparición. Pero este segundo oráculo también permite ensalzar la figura del monarca. De nuevo, 

este efecto político se consigue en la crónica gracias a la estructuración general del relato y a la 

yuxtaposición de las distintas fuentes usadas por los compiladores alfonsíes. De manera extraña a 

primera vista, la narración de la toma de Coimbra no sigue la profecía que la anuncia, sino que se 

cuenta con anterioridad. El capítulo 807, donde aparece el relato sacado del Liber Sancti Jacobi, 

empieza de hecho con la descripción del asedio de Coimbra, y, más precisamente con la romería 

del rey a Santiago de Compostela, destinada a conseguir la ayuda del apóstol para la difícil 

conquista de la ciudad portuguesa: 

este anno dicho salio el rey don Fernando muy apoderado, et pues que priso estos dos 

castiellos, auiendo muy a coraçon de yr cercar Coymbria, fuesse primero pora Sant 

Yague como en razon de romeria por rogar a Dios et a sant Yague quel ayudassen a 

complir aquello que ell auie puesto en su coraçon; et estido y en vigilias et en oracion 

IIII dias. Depues daquello, el, muy esforçado et bien afeyuzado que aurie consigo ell 

ayuda de Dios por el amor dell apostol sant Yague, guiso su hueste muy grand, et 

refizola toda et apoderosse muy bien, et ueno daquella guisa sobre la çibdat de 

Coymbria [ibid., pp. 486b-487a]. 

Antes de empezar la narración militar del asedio, el cronista pone, pues, el acento sobre la 

piedad del rey, subrayando su carácter de romero de Santiago, como se solía hacer respecto al 



109 

 

protagonista de todos los relatos de los milagros del apóstol.
250

 Esta caracterización de Fernando I 

lo transforma, según las expectativas de un público medieval acostumbrado a leer o escuchar 

colecciones hagiográficas, en un protagonista de milagro, incluso antes de que éste aparezca en la 

narración. A continuación, se cuenta el asedio de Coimbra, sin mención de ninguna intervención 

divina, fuera de la ayuda de los monjes del monasterio de Lorvano que abastecen con granos al 

ejército cristiano. El rey obtiene finalmente la rendición de la ciudad: “Et ellos [los moros] 

entergaronle [a Fernando I] de la uilla un dia de domingo a ora de tercia” [ibid., p. 487b]. Es sólo 

entonces cuando se narra el milagro de Santiago y Estiano, el cual no presenta en un primer 

momento relación alguna con la toma de Coimbra, hasta que el apóstol pronuncie su segunda 

profecía, anunciando explícitamente su deseo de “yr ayudar al rey don Fernando” y la fecha de su 

victoria –“cras a ora de tercia”–, que el lector atento ya reconoce como la de la rendición de 

Coimbra, proporcionada anteriormente por el cronista, identidad que se explicita de nuevo a 

continuación, en caso de falta de atención del lector: “Et bien assi como el dixo, assi fue fallado 

que acaescio despues en uerdat”. El milagro se relaciona ya, por consiguiente, con la figura real, 

verdadero destinatario de la ayuda de Santiago y de su profecía. Pero, por si la correlación entre 

la caracterización del rey como romero y el milagro del apóstol no fuera todavía suficientemente 

clara, el cronista se encarga de rematarla con una aclaración final: 

Empos esto el rey don Fernando gradesciendo a Dios la mercet quel fiziera en su 

conquista, fuesse pora Sant Yague et ofrescio y sus dones, teniendo y sus vigilias; et 

desi tornosse pora Leon. Et si dantes se trabaiaua en buenas huebras, muy mas se 

trabaio dellas dalli adelante, et guerrear los moros enemigos de la fe de Cristo, et 

fazerles mal quanto el mas podie [ibid., p. 488a]. 

Aunque la relación del asedio de Coimbra no hiciera aparecer explícitamente al apóstol, su 

papel en la victoria de los cristianos se evidencia gracias a la profecía de Santiago y a las dos 

romerías del rey que abren y cierran la narración. Finalmente, el capítulo presenta una compleja 

estructuración en quiasmo, que pone de manifiesto, aunque de forma menos directa que en el 

caso de Ramiro I, el vínculo entre la figura del rey y la del apóstol y que se puede describir como 

sigue: primera romería a Santiago del rey – romería a Santiago de Estiano – agradecimiento de 

                                                 
250

 Véase Miraglos de Santiago, op. cit., cap. V, p. 56: “[G]ente de aquella tierra que llaman Teepara, sallieron de su 

tierra para ya a Santyago”; también en cap. XVII, p. 86: “avía un mançebo que avía nonbre Giraldo. […] E este 

pelligrino yva cada año a Santyago, e mucho lo amava”; o acerca del propio Estiano, en cap. XIX, p. 96: “Un obispo 

ovo en Greçia que ovo nonbre Açiano. E dexó su obispado e vínose en romería a Sa[n]tyago. E quando llegó ý puso 

en su coraçón de se nunca dallý partir en todos los días de su vida por amor del buen Apóstol”. Más allá de estos tres 

ejemplos, todos los milagros de la colección se relacionan con peregrinos de Santiago, acostumbrados, puntuales, o 

que hicieron la promesa de llevar a cabo una romería si el apóstol les otorgaba alguna merced. 



110 

 

Estiano (servirá al apóstol en Santiago) – primera profecía de Santiago (a Estiano, de forma 

directa) – segunda profecía de Santiago (al rey, de forma indirecta) –agradecimiento del rey 

(segunda romería a Santiago y esfuerzos superiores en la lucha contra los moros). La habilidad de 

los compiladores alfonsíes les permite así subrayar en la narración de un mismo capítulo, a la 

vez, el carácter de caballero de Cristo de Santiago, un ejemplo de su ayuda a favor de los 

cristianos, así como la piedad y el papel providencial de la figura real (papel compartido con el 

del propio apóstol), elementos todos que conducen al ensalzamiento del monarca en la lucha 

contra los moros y que vuelven a asentar la tradición inaugurada por la batalla de Clavijo. 

La intervención de Santiago, un santo que no proviene de ninguna región precisa de España, 

sino que fue un “señalado regalo de los cielos”, como lo recuerda Castro,
251

 es la concretización 

popular de la intervención de Dios mismo en la historia de la Península ibérica en general y en la 

lucha contra el invasor infiel en particular. Pero la particularidad del discurso alfonsí de la 

Estoria de España es vincular estrechamente el providencialismo de Santiago con la figura real. 

Establecer esta relación es, de hecho, la función principal de las profecías dirigidas, directa o 

indirectamente, a los monarcas: el vaticinio del santo los hace partícipes del plan divino, antes de 

su realización, un privilegio único, que se acompaña de una participación personal de los reyes en 

el cumplimiento posterior de este plan providencial. La Estoria, al mismo tiempo que establece la 

función providencial del rey, la presenta como una continuidad. De la misma manera que la 

“continua intervención [de Santiago] en la guerra contra la morisma (no su ocasional aparición) 

le confirió carácter de milagro permanente”,
252

 la crónica se propone otorgar esta misma 

permanencia al papel providencialista del monarca. Así como se crea una continuidad entre el 

milagro de Clavijo ante Ramiro I y el de Coimbra ante Fernando I, podemos suponer, si como 

sugiere Charles F. Fraker, la Estoria de España debía, en su proyecto inicial, llegar hasta el 

propio reino de Alfonso X,
253

 que la función providencial de los primeros reyes debía también 

                                                 
251

 Castro, Santiago de España, op. cit., p. 31. La idea de un Santiago regalado por Dios a España también se 

encuentra de forma muy explícita en el “Elogio de España” que encabeza el Poema de Fernán González: 

pero non olvidemos   al apostol honrado, 

fijo del Zebedeo,   Santiago llamado. 

Fuerte mient quiso Dios   a España honrar, 

quando al santo apostol   quiso y enbiar; 

d’Inglatierra e Françia   quiso la mejorar, 

sabet, non yaz apostol   en todo aquel logar.  (153c-154). 
252

 Castro, Santiago de España, op. cit., p. 23. 
253

 Charles F. Fraker, “Alfonso X, the Empire and the Primera Crónica”, Bulletin of Hispanic Studies, LV (1978), 

pp. 95-102: “the Crónica, if completed, would certainly have ended with the reign of Alfonso” (p. 96). 



111 

 

transmitirse hasta el autor mismo de la crónica. Lo confirma que, en un capítulo posterior a la 

parte verdaderamente alfonsí del texto (cap. 1044), se narra, a partir de la llamada Traducción 

ampliada o Seguimiento del Toledano y de una Crónica particular de San Fernando, la batalla de 

Jerez de la Frontera, ocurrida en el año 1231 y en la cual participó, según la crónica, el joven 

infante, futuro Alfonso X.
254

 De nuevo, se supone que Santiago Matamoros intervino para apoyar 

a las tropas del infante contra los infieles: 

Et dizen, asi commo los moros mismos afirmauan depues, que parezçio y Santiago en 

vn cauallo blanco et con senna blanca en la mano et con vn espada en la otra, et que 

andaua y con el vna ligion de caualleros blancos; et aun dizen que angeles vieran 

andar sobre ellos por el ayre; et que estos caualleros blancos les semeiaua que les 

estroyen mas que ninguna otra gente. Et aun pieça de cristianos uieron esta uision 

[cap. 1044, p. 727a]. 

Hubiera sido de gran interés, evidentemente, conocer el tratamiento que el rey Sabio hubiera 

reservado a esta nueva aparición del apóstol, aliado de los reyes cristianos, en un momento 

histórico tan cercano a su propio reino. Dada la interrupción de la redacción de la Estoria por los 

talleres alfonsíes, sólo podemos afirmar que la integración de este nuevo milagro providencialista 

a la crónica definitiva debía constituir un pasaje obligado para apoyar la ideología monárquico-

providencialista de Alfonso X. 

Como han estudiado varios críticos, uno de los objetivos historiográficos del rey Sabio es 

establecer la continuidad monárquica que conduce hasta su propio reino, sea desde los orígenes 

pregóticos, a través de los mitos y de la historia de los emperadores romanos, sea desde la edad 

de oro visigoda. La primera línea empieza creando un vínculo entre los principios míticos de la 

Península y el presente alfonsí: “Sería el propósito de Alfonso mostrar la relación y continuidad 

de su monarquía respecto a la estirpe del héroe [Hércules], en general, y de Hispán, el primer rey 

«oficial» de Hispania, en particular”.
255

 Pero, sobre todo, como demostró Fraker, se proponía 

hacer de Alfonso X el heredero del título imperial, llevado por los grandes gobernantes romanos 

primero, por Carlomagno después: “the whole long work would in effect have sustained two 

parallel narratives, the first, a history of Spain from Hercules on, the second, a genuine Imperial 

                                                 
254

 Así el texto: “desque el rey don Fernando ouo enbiado su fijo don Alfonso et a don Aluar Perez de Castro” [cap. 

1040, p. 724b]. Sin embargo, la mención de este infante don Alfonso como hijo de Fernando III parece un error del 

cronista tardío de estos últimos capítulos: “anacrónicamente, el continuador identificó al infante don Alfonso [de 

Medina, hermano de Fernando III y tío del futuro rey Sabio] con el futuro Alfonso X, prueba evidente de que no 

escribía en los tiempos de este rey” (Catalán, “Crónicas generales y cantares de gesta”, art. cit., p. 203, nota 27). 
255

 Caballero López, “Presencia y función del relato mítico en la primera Crónica general”, art. cit., p. 119. 



112 

 

history, running from Pompey and Julius Caesar through Charlemagne and on. The two strands 

would, of course, have come together in Alfonso, the latest figure in both series”.
256

 

Este tema de la translatio o renovatio imperii también conforma la segunda línea de 

continuidad monárquica que la crónica se propone establecer, entre los primeros reyes godos y el 

actual reino: “Alfonso X of Castile and León, looking back over five hundred years, saw himself 

as heir to the kingdom Pelayo has founded. The numbering of kings, which he introduced, bears 

witness to his belief in an unbroken succession from the first day of the Reconquest to his own 

reign”.
257

 Pero, como analiza Deyermond, ser el heredero de Pelayo, significa ser también el de 

los reyes godos anteriores, lo que conlleva el problema del tratamiento historiográfico de la 

decadencia goda y de la pérdida de España: “The solution, which made it possible to present a 

thirteenth-century Castilian king as inheritor of the glories of Romano-Visigothic Spain but not of 

its shame, lay in the concept of death and rebirth”.
258

 Este concepto nace de una concepción 

providencialista de la historia, que pone en juego nociones como la translatio imperii o el 

flagellum Dei, el cual corresponde en España a la invasión árabe, castigo divino para los pecados 

de los godos, pero que, una vez desempeñado su papel, debe desaparecer, lo que justifica a su vez 

la función providencial de la Reconquista y de los que la llevan a cabo. El proceso histórico está 

así elevado hasta el estatuto de plan divino, según un pensamiento que Deyermond describe 

simbólicamente en los siguientes términos: 

History, as seen by Alfonso (and, of course, his predecessors in Hispano-Latin 

historiography) is not mere phoenix, dying and being born again in endless 

recurrence. […] (… it may be better to think of a spiral staircase, where, if there is 

cyclical recurrence, it is at a higher or lower point than before.) History is the 

working-out of divine providence in time, just as the universe is its realization in 

space.
259

 

El desarrollo historiográfico de esta visión providencialista desempeña un claro papel político 

para Alfonso X, pues resulta evidente que él mismo pretende colocarse en el último escalón de 

esta escalera de caracol: “Earlier monarchs may be seen as imperfect figurae, to be fulfilled by 

                                                 
256

 Fraker, “Alfonso X, the Empire and the Primera Crónica”, art. cit., p. 96. La tesis de Fraker permite así explicar 

varias incoherencias aparentes de la Estoria de España, en particular la amplitud de la parte dedicada a la historia 

romana (341 capítulos), que Menéndez Pidal interpretaba como un fracaso del intento alfonsí de fusión entre la 

historia de España y la historia universal, antes separada por los cronistas en un Chronicon Mundi (véase Menéndez 

Pidal, Introducción a la Primera crónica general, op. cit., pp. XXXVI-XXXVII). 
257

 Alan Deyermond, “The Death and Rebirth of Visigothic Spain in the Estoria de España”, Revista Canadiense de 

Estudios Hispánicos, IX-3 (1985), pp. 345-367, la cita p. 346. 
258

 Idem. 
259

 Ibid., p. 352. 



113 

 

the glories of Alfonso’s reign”.
260

 Vincularse con sus predecesores reales constituye, por eso 

mismo, una fuente de legitimidad y prestigio, que corresponde finalmente a la “política de 

afirmación del «señorío»”
261

 de la historiografía del rey Sabio. Pero la ambición del discurso 

alfonsí en la Estoria de España va más allá todavía. Una vez establecidos el desarrollo 

providencial de la historia,
262

 por una parte, y, por otra la continuidad imperial-monárquica, desde 

los orígenes hasta el reino de Alfonso X, se trata de unir las dos líneas de pensamiento en una 

sola. Se instaura entonces lo que designaré como una theosis de la monarquía, o sea, según la 

definición de Burke ya citada, “a process whereby a privileged individual or a privileged place 

was shown to be an earthly reflection of the divine plan”,
263

 pero reservada ahora a la figura real 

a lo largo del proceso histórico. Los distintos pasajes proféticos de la Estoria constituyen uno de 

los recursos encargados de manifestar esta concepción de un providencialismo monárquico. Por 

un lado, se pone en evidencia el carácter providencial de la Reconquista y de los que la realizan, 

gracias a los oráculos de victorias contra los moros revelados a Fernán González, a Ramiro I, a 

Fernando I. Pero, por otro, no se deja en un mismo nivel a todos los receptores de profecías: el 

conde castellano es un gran caudillo, pero ayudado y superado de inmediato por Ramiro II y 

Ordoño III; recibe anuncios de parte de san Pelayo y san Millán, mientras los reyes se enteran de 

los planes divinos gracias a la intercesión del propio apóstol Santiago; la ayuda divina otorgada a 

Fernán González ocurre una sola vez, mientras que la intervención profética y militar de Santiago 

con los reyes alcanza, por su repetición, el estatuto de “milagro permanente”, dando lugar a una 

tradición que llega hasta el autor mismo de la crónica. Si otros personajes pueden llegar a 

desempeñar un papel providencial, este privilegio pertenece, en cambio, a la esencia misma de 

los reyes: si bien Alfonso X no recibió en persona la visita del apóstol –aunque existe la 

confusión mencionada supra acerca de la batalla de Jerez–, el estatuto providencial que ésta 

otorga le corresponde sin embargo de derecho, por su naturaleza real. Podemos, pues, concluir 

con Burke que “It is in the writings of Alfonso X that the process of theosis, perhaps germinal in 

previous works, comes to fruition”.
264

 

                                                 
260

 Ibid., p. 361. 
261

 Caballero López, “Presencia y función del relato mítico en la primera Crónica general”, art. cit., p. 120. 
262

 Según esta concepción, por lo tanto, “la «estoria» no es más que la demostración de los planes que Dios ha 

establecido para el hombre” (Gómez Redondo, “Formas hagiográficas en la Estoria de España alfonsí”, art. cit., p. 

56). 
263

 Burke, “Alfonso X and the Structuring of Spanish History”, art. cit., p. 465. 
264

 Ibid., p. 468. 



114 

 

La profecía de la Estoria de España pertenece de aquí en adelante a la historia, como adelanté 

anteriormente, pero a una historia sumamente providencialista y que funciona también como 

discurso ejemplar.
265

 Por lo tanto, la profecía adquiere un doble papel. Por un lado, constituye 

una de las marcas de la intervención de Dios en los acontecimientos humanos. Según la 

concepción providencialista de la historia, “si la historiografía medieval pretende describir el 

orden universal de la Creación, los miracula han de constituirse en signos, absolutos e 

intemporales, de lo que representa el poder y la presencia de Dios entre los hombres”.
266

 La 

profecía es uno de ellos. Por otro, señala a los personajes ejemplares de la historia, al mismo 

tiempo que revela su función providencial. En términos de Deyermond, “the history of Spain, like 

that of Israel in the Old Testament, is an exemplum for those who read it”.
267

 Los oráculos 

explicitan, pues, la lectura de esta historia-exemplum. Desde la perspectiva alfonsí, el 

entrelazamiento de estas dos líneas de pensamiento hace finalmente del recurso profético la 

prueba trascendental de una theosis monárquica que alcanza al propio Alfonso X. 

 

I.4 LA INTEGRACIÓN DE LA PROFECÍA BÍBLICA EN EL CONTEXTO 

NOVELÍSTICO EN ESPAÑA: EL PAPEL EJEMPLARIZANTE DE LAS PROFECÍAS 

EN EL LIBRO DEL CAVALLERO ZIFAR 
 

La relación privilegiada que Alfonso X se propuso instaurar entre Dios y la figura real gracias 

a las profecías de la Estoria de España vuelve a aparecer de forma más universal en el contexto 

novelesco del Libro del Caballero Zifar, esta vez entre Dios y el perfecto cristiano. Recibir 

profecías y ayuda divinas ya no se debe a la esencia real del personaje –aunque los protagonistas 

de la obra sean de linaje real–, sino a su conducta y a la correspondencia de ésta con las normas 

del cristianismo. Dentro de la transmisión de este modelo moral y de la alegoría que implica, se 

integran las profecías de la obra, como guía o protección del personaje ejemplar. 

                                                 
265

 Según las dos vertientes de la historia medieval y áurea, como lo señala Alexander Samson acerca de la 

historiografía de Florián de Ocampo, pero en una definición también válida para el proyecto alfonsí: “History wove 

together a series of events into a story but was also a compendium and source of moral instruction and pragmatic 

guidance through specific exemplars” (“Florián de Ocampo, Castilian Chronicler and Habsburg Propagandist: 

Rhetoric, Myth and Genealogy in the Historiography of Early Modern Spain”, Forum for Modern Language Studies, 

XLII-4 (2006), pp. 339-354, la cita p. 339). 
266

 Gómez Redondo, “Formas hagiográficas en la Estoria de España alfonsí”, art. cit., p. 64. 
267

 Deyermond, “The Death and Rebirth of Visigothic Spain in the Estoria de España”, art. cit., p. 361. 



115 

 

 

I.4.1 Alegoría, discurso ejemplar y profecía 

La obra, considerada por muchos estudiosos como el primer libro de caballerías del ámbito 

hispánico, a pesar de las evidentes diferencias que lo separan de este género,
268

 está generalmente 

fechada por la crítica entre 1299 y 1305. Su autor más probable sería un arcediano de Madrid, el 

toledano Ferrán Martínez, quien aparece como protagonista del exemplum del prólogo, que narra 

sus esfuerzos para traer de regreso, desde Roma hasta Toledo, el cuerpo del difunto cardenal don 

Gonzalo García Gudiel. Es a partir de este exemplum y de los siguientes anuncios del prólogo y 

del primer capítulo sobre las intenciones del autor que la crítica ha basado las más de las veces su 

interpretación de la significación general de la obra. En particular, desempeñó este papel la 

advertencia inicial sobre la presencia de un sentido oculto detrás de la trama principal del relato: 

“ca atal es este libro para quien bien quisiere catar por el, commo la nuez, que ha de parte de 

fuera fuste seco e tiene el fruto ascondido dentro” [I-74].
269

 Tal afirmación llevó a muchos 

estudiosos
270

 a buscar cuál podía ser este sentido alegórico, de tan difícil acceso, más aún cuando 

se suele identificar, no como una “alegoría de los poetas”, sino como una “alegoría de los 

                                                 
268

 Véase el trabajo de Luciana de Stéfano, “El Caballero Zifar: novela didáctico-moral”, Thesaurus, XXVII-2 

(1972), pp. 173-260, donde la estudiosa se dedica a subrayar las diferencias temáticas y conceptuales del Zifar 

respecto al género caballeresco, ubicando de entrada la obra, como lo anuncia el título del estudio, en el “género 

didáctico-moral” (p. 173). También resulta muy útil el acercamiento propuesto por Juan Manuel Cacho Blecua (“El 

género del ‘Cifar’ (Sevilla, Cromberger, 1512)”, Thesaurus, LIV (1999), pp. 76-105), quien intenta determinar el 

género en el que Jacobo Cromberger, editor del Zifar en 1512, trató de insertar esta obra inclasificable: “Cromberger 

proyecta la edición del Cifar como si fuera uno de los libros de caballerías nacientes, por lo que podríamos 

considerarlo desde la óptica de su recepción en el siglo XVI” (p. 100). Sin embargo, el contraste demasiado flagrante 

entre la obra y el género caballeresco desemboca en el fracaso comercial de esta estrategia editorial. Cacho Blecua 

propone también una síntesis de las principales diferencias entre la obra y el joven género iniciado por el Amadís: 

véanse las pp. 102-103. 
269

 Cito El Libro del Caballero Zifar [en adelante, Zifar] por la edición de Cristina González, Cátedra, Madrid, 2001, 

indicando los números de capítulo y página entre corchetes. 
270

 Algunos otros críticos, sin embargo, por el gran realismo de la trama primera de la obra, rechazan la existencia de 

este sentido oculto. Así, Marta Ana Diz, en su nota “La construcción del Cifar", Nueva Revista de Filología 

Hispánica, XXVIII-1 (1979), pp. 105-117,  juzga “bastante dudoso” “ese segundo estrato alegórico” (nota 1, p. 105). 

Al contrario, busca resaltar la unidad de la obra en su primer plano y llega a la siguiente conclusión: “La novela 

entera es una lección sobre el arte de la conducta” (p. 113); “En ese modelo, los Castigos son la generalización y la 

norma, de la cual Cifar y Roboán constituyen sus términos particulares" (p. 114). La postura de Diz viene a 

confirmar la dificultad así expresada por James F. Burke: “Obviously the secondary level will present the greater 

problem to the critic: he must first demonstrate that it does indeed exist, and secondly show adequately what it 

means” (History and vision. The figural structure of the “Libro del Cavallero Zifar”, Tamesis, London, 1972, p. 14). 

La oposición entre Burke y Diz ilustra, pues, un serio peligro, resumido por Francisco J. Hernández gracias a la 

siguiente imagen: “el medievalista responsable se ve en el dilema de evitar el Escila de un subjetivismo que puede 

terminar adulterando el texto y el Caribdis de un escepticismo que cómodamente ignora la posible presencia de un 

contenido alegórico” (“El libro del cavallero Zifar: Meaning and Structure”, Revista Canadiense de Estudios 

Hispánicos, II-2 (1978), pp. 89-121, la cita p. 89). 



116 

 

teólogos”, o sea una alegoría en la cual tienen sentido tanto el primer plano, más inmediato, como 

el segundo plano propiamente alegórico: 

Normally medieval allegory [la “alegoría de los poetas”] suggests a quid pro quo 

construction in which the surface plane is merely an artificial service vehicle used to 

signal a series of hidden meanings. The primary layer has not significance of its own 

and may, to use the medieval example, be discarded as a worthless shell once the 

sweet kernel beneath has been found. Figural or typological allegory, the “allegory of 

the theologians” is something far different. Here the exterior stratum has a basic 

meaning of its own, valuable even if a reader were unable to see or appreciate any 

secondary connotations which it might have.
271

 

Frente a semejante reto, descubrir el sentido oculto de un relato que de por sí hace sentido, los 

críticos han propuesto varias interpretaciones. Así, según Hernández, la obra tiene como tema 

alegórico principal el de demostrar la superioridad de la virtud de magnificentia, o sea “how to 

begin, follow up and complete a great deed, or, to put it in a more elegant fashion, «the 

contemplation and execution of a great and sublime project»”.
272

 En cuanto a Burke, llega a una 

lectura más compleja todavía del estrato oculto de la obra, al proponer que las aventuras de Zifar 

y Roboán ilustran el principio del redde quod debes,
273

 al mismo tiempo que reelaboran las 

sucesivas etapas de la historia sagrada cristiana: 

I would suggest that the Libro del Cavallero Zifar is a semejanza, a «vision» which 

expresses the outline of creation, fall, redemption, and apocalypse. Many happenings 

in the work constitute a pole of a figural construction. The framework of the romance 

allows the reader to see in context that a relationship exists between an event in the 

life of the knight and something out of the great stream of sacred history.
274

 

La propuesta de Burke es evidentemente atractiva. Sin embargo, me parece a veces exagerada, 

en el sentido de que busca armonizar con su teoría todos los elementos del texto, llegando en 

                                                 
271

 Burke, History and vision, op. cit., p. 3. Como se sabe esta distinción se origina en interpretaciones patrísticas del 

texto bíblico, así como en el pensamiento de Dante, en su Convivio. Véase, al respecto, Charles S. Singleton, 

“Dante's allegory”, Speculum, XXV (1950), pp. 78-86 [apud Burke, ibid., passim]. 
272

 Hernández, “El libro del cavallero Zifar: Meaning and Structure”, art, cit., p. 95. La cita interna es de Cicerón, De 

inventione, L, III, 163, en la traducción de H. M. Hubbel, Loeb, London-Cambridge, 1960, p. 331, ligeramente 

modificada por Hernández. 
273

 Véase Burke, History and vision, op. cit., p. 40. 
274

 Ibid., p. 13. Más precisamente, Burke llega a la conclusión de que: “Zifar’s adventures constitute a 

«subfulfilment» on this earth of that which is predicated by the ministry of Christ. The deeds of Roboán also are a 

«subfulfilment» of the same ministry but the description of what happens to him is modeled upon the projected 

antitype to Christ (the Second Coming and the Celestial City) and not upon the real story of Jesus’ life on earth. The 

Castigos section is figurally neutral in that is suggests no constant truths from sacred history but rather refers itself to 

the pragmatic «now»” (p. 111). Burke toma la noción de “subfulfilment” de A. C. Charity (Events and their Afterlife, 

Cambridge, 1966, pp. 152-154, 160, 260) y la define como “the typological event which takes place between the 

moment of the Christ-example or Christ-pattern and its final and absolute fulfilment in the Second Coming” (nota 

35, p. 28). 



117 

 

algunos casos a una sobreinterpretación de ciertos detalles de la narración.
275

 La presencia de un 

modelo crístico en la obra me parece, no obstante, fuera de duda. De él parte el discurso 

eminentemente ejemplarizante del Zifar,
276

 pues se trata de demostrar la necesidad y la 

superioridad de los valores y virtudes cristianos, tanto para los logros mundanos, como para la 

salvación del alma: el primer plano de la trama lo evidencia respecto a las aventuras de Zifar y 

Roboán; el segundo plano alegórico lo universaliza, al identificar la trayectoria del Caballero de 

Dios y de su hijo con la del perfecto cristiano. Todos los elementos de la obra, antiguamente 

juzgados dispares por la crítica, apuntan a esta misma demostración: 

Es indudable que el objetivo primordial es educativo-moral. Tal objetivo lo desarrolla 

por tres vías: una, mediante las fábulas, exemplos e historias insertadas a lo largo de 

la novela; otra, por medio de la historia en sí, es decir, los hechos y aventuras de Cifar 

y de los demás personajes, y es aquí precisamente donde el lector debía romper la 

cáscara para llegar al fruto; y, por último, lo realiza de modo directo y explícito en 

esa tercera parte, la de los Castigos.
277

 

Las profecías presentes en la obra se encuentran en distintos niveles de este discurso ejemplar: 

algunas aparecen en exempla, justamente traídos a colación en el libro de los Castigos, pero la 

mayoría pertenece a la trama principal y se pronuncia para sus héroes. Más precisamente, casi 

                                                 
275

 Sin negar la calidad del conjunto del trabajo de Burke, un ejemplo, a mi juicio, de sobreinterpretación sería la 

identificación entre el matrimonio de Roboán y Seringa, en el nivel de la trama, y el del Estado y la Iglesia, en el 

nivel alegórico, para la cual Burke sólo se apoya en la presunta etimología de Seringa, como un derivado del árabe 

sharika (esposa o compañera femenina) y de shirka (sociedad, comunión), y en la historia de las desavenencias 

medievales entre ambas entidades (véase pp. 128-131). Creo que, aunque la presencia de un sentido alegórico de la 

obra me parece más que probable, no hay que dejarse llevar por el entusiasmo de la propia interpretación, sino 

recordar la advertencia de Rosemond Tuve: “romances demonstrate […] the accepted convention of being 

intermittently allegorically significant –and indeed would be unreadable otherwise […] The word «intermittent» does 

not indicate the stop and go of some mechanical inner traffic light but rather the greater or less penetration of details 

of an incident with the metaphorical meaning, the incident as a whole lending itself to a metaphorical as well as 

literal reading (not a tight translation or paraphrase into equivalents, which precludes the need for a metaphor)” 

(Allegorical Imagery, Princeton, 1966, pp. 391-392, apud Hernández, “El libro del cavallero Zifar: Meaning and 

Structure”, art, cit., pp. 120-121, nota 32). 
276

 Cristina González, en su estudio “El Cavallero Zifar” y el reino lejano (Gredos, Madrid, 1984), dedica varias 

páginas a rechazar el término genérico de exemplum, aplicado por varios críticos a las aventuras de Zifar y Roboán 

(por ejemplo, Burke o Diz): “Creo que está bastante claro que las estorias de Zifar y de Roboán no son, en rigor, ni 

fábulas, ya que son bastante verosímiles y localizables en el espacio y en el tiempo, ni exempla, ya que son bastante 

largas y complejas. Tanto la fábula como el exemplum son géneros literarios cortos y simples” (p. 78). Si, de por sí, 

la historia de Zifar o la de Roboán presentan efectivamente una complejidad excesiva para ser consideradas como 

exempla, creo que la situación cambia si las enfocamos desde la perspectiva de los Castigos del Rey de Mentón, pues 

si un solo precepto no necesita más que la ilustración simple de un exemplum breve y sencillo, la multiplicidad y 

diversidad de los preceptos enseñados a sus hijos por el rey de Mentón, para comportarse sabiamente en su futura 

vida de buenos gobernantes cristianos, necesitan de exempla también sumamente largos y complejos. La complejidad 

de la enseñanza es, pues, proporcional a la del ejemplo idóneo para su ilustración. Por lo tanto, me parece justificable 

seguir usando el término de exempla al referirme a las historias de Zifar y Roboán, y eso paralelamente a la 

existencia del tono ejemplar presente en toda la obra. 
277

 De Stéfano, “El Caballero Zifar: novela didáctico-moral”, art. cit., p. 237. 



118 

 

todas estas profecías del primer nivel del relato aparecen en el Libro I*,
278

 dedicado a las 

aventuras de Zifar y Grima, mientras que su número disminuye considerablemente en el Libro 

IV, que narra la demanda de Roboán. Como es sabido, una de las mayores diferencia entre el 

Zifar y los libros de caballerías posteriores es la casi ausencia en el primero de rasgos mágico-

maravillosos, con la triple excepción, siempre mencionada por la crítica,
279

 de la ayuda de la 

Virgen a Grima en I*-45 (pp. 143-144), del episodio del Caballero Atrevido y de la señora del 

Lago en los capítulos 110-114 del Libro I* (pp. 240-246) y del episodio de Roboán y las Islas 

Dotadas en los capítulos 205-212 del Libro IV (pp. 409-429). Tal visión de la obra olvida, sin 

embargo, la recurrencia del motivo profético, el cual, si no corresponde precisamente al 

maravilloso pagano caballeresco, sí demuestra la presencia en la obra de un maravilloso cristiano, 

muy de acuerdo con el discurso ejemplar-cristiano del Zifar, más adepto al milagro que al 

prodigio. La única profecía referida por la crítica es la primera de la obra, pues es la que parece 

desencadenar la trayectoria del héroe, al anunciar su exitoso futuro, compensatorio de la pérdida 

de un reino por su antepasado malvado, el rey Tared. Será útil recordarla: 

«E çertas non he esperança», dixo mi auuelo, «que vuestro linaje e nuestro cobre, 

fasta que otro venga de nos que sea contrario de aquel rey, e faga bondat e aya buenas 

costunbres, e el rey que fuere ese tienpo que sea malo, e lo ayan a desponer por su 

maldat e este fagan rey por su bondat. E puede esto ser con la merçed de Dios» [I*-8, 

p. 93]. 

                                                 
278

 Al hablar del Libro I*, me refiero a la reunión de los Libros I y II de las actuales ediciones de Cristina González o 

de Charles Phillip Wagner, University of Michigan, Ann Arbor, 1929, quien instauró esta división de las aventuras 

de Zifar entre dos libros, división que no aparece en ninguno de los manuscritos ni edición antigua de la obra. Tal 

división ternaria ya fue cuestionada implícitamente por Burke, quien identificó la construcción de la obra con la 

organización tripartita del sermón universitario medieval (véase History and vision, op. cit., pp. 39 y 41), pero es 

sobre todo Ronald G. Keightley quien, en su artículo “The Story of Zifar and the Structure of the Libro del Cavallero 

Zifar”, The Modern Language Review, LXXIII-2 (1978), pp. 308-327, ha demostrado magistralmente la unidad de 

las aventuras de Zifar y la arbitrariedad de la división impuesta por Wagner: “the story of Zifar, though complex, 

forms an unbroken single narrative like that of his son Roboan” (p. 309). Cristina González expresa su acuerdo con 

el avance propuesto por Keightley (véase Introducción al Zifar, op. cit., p. 39), pero mantiene la división de Wagner, 

al no atreverse a poner en práctica su propia propuesta: “[la historia del Zifar] no tiene cuatro partes, como dice 

Wagner, ni tres, como dice el editor de Sevilla, sino dos –la estoria de Zifar y la estoria de Roboán–“ (“El Cavallero 

Zifar” y el reino lejano, op. cit., p. 81). Juzgo extrema esta última teoría, pues la presencia del anuncio por Roboán 

de su próxima partida al final de las aventuras de su padre no basta para dividir la obra en sólo dos partes, sino que 

constituye una muestra de la preocupación del autor por cuidar la suavidad de sus transiciones y, en este caso en 

particular, justificar la introducción del libro de los Castigos. Por lo tanto, me referiré en mi análisis a los libros I* 

(reunión de I y II, que corresponden a la estoria completa de Zifar), III (los Castigos) y IV (la estoria completa de 

Roboán). Cabe señalar que esta división en tres libros fue justamente la que instauró el primer editor de la obra, 

Jacobo Cromberger (véase Cacho Blecua, “El género del ‘Cifar’”, art. cit., pp. 89 y 98). 
279

 Véase, por ejemplo, el apartado “IV. Lo mítico” del estudio de De Stéfano, “El Caballero Zifar: novela didáctico-

moral”, art. cit., pp. 222-232. 



119 

 

Lo primero que llama la atención en esta cita es que la crítica anterior le haya atribuido el 

estatuto de profecía, sin más cuestionamiento. A mi juicio, el pasaje no expresa ninguna profecía 

inspirada por el conocimiento divino –ni por el conocimiento mágico de los magos de los 

posteriores libros de caballería–, sino que refiere solamente la esperanza del abuelo de Zifar de 

que su linaje recobre en el futuro el status de gobernante que le pertenecía en el pasado. Las 

palabras del abuelo del protagonista se asemejan así a las corazonadas de Grima que encabezan 

cada uno de los bloques narrativos dedicados a las aventuras de Zifar y Roboán y donde la 

virtuosa dueña expresa el presentimiento que tiene acerca del futuro éxito de su esposo y de su 

hijo: 

E çertas quiero que sepades que tan ayna commo contastes estas palabras que vos 

dixiera vuestro auuelo, sy es cordura o locura, tan ayna me sobieron en coraçon, e 

creo que han de ser verdaderas. E todo es en poder de Dios, del rico fazer pobre e del 

pobre rico [I*-9, p. 94]; 

«A Dios digo verdat», dixo la reyna, «que eso mesmo que me contesçio en el vuestro 

proposito quando me lo dexistes, eso me contesçio agora en este proposito de 

Roboan; ca me semeja que de todo en todo que ha de ser vn grant enperador» [IV-

177, p. 352]. 

Los tres casos –el anuncio del abuelo de Zifar y las dos premoniciones de Grima– no son 

profecías stricto sensu, fundamentadas en un saber seguro de sí mismo, sino solamente ‘profecías 

inconscientes’ (véase supra para su definición).
280

 El personaje las enuncia sin conocer su fuerza 

profética, lo que explica que, en cada anuncio, apele a la voluntad divina para alcanzar el 

cumplimiento de su corazonada. De hecho, hay que señalar que, si bien estos tres presentimientos 

se realizan efectivamente en la trama posterior del relato, no siempre lo hacen de forma exacta. 

Tal es el caso de la premonición del abuelo –y por tanto de la primera profecía inconsciente de 

Grima, pues se limita a interpretar como “verdaderas” las palabras del abuelo–: Zifar será, en 

efecto, el modelo de virtud capaz de compensar los vicios de su antepasado Tared y de recobrar 

un reino, pero no lo hará deponiendo a un rey malvado, sino sucediendo al viejo rey de Mentón y 

casándose con su hija. Ya lo había notado Keightley, quien concluía: “It may be observed that, on 

the other hand, the precise terms of the prophecy heard by Zifar from his grandfather have not 

been literally fulfilled […] The terms of the original prophecy would then need to be accepted as 

at least potentially figurative”.
281

 Si bien este crítico se dio cuenta del problema que representa la 

                                                 
280

 Éste sería el término preciso para describir las corazonadas de Grima, calificadas por González, de modo muy 

impresionista, de “especie de profecía” (“El Cavallero Zifar” y el reino lejano, op. cit., p. 82). 
281

 Keightley, “The Story of Zifar…”, art. cit., p. 315. 



120 

 

interpretación estricta de las palabras del abuelo de Zifar, no llegó a renunciar a la categoría de 

‘profecía’ a su respecto. Para conservarla, se vuelve imprescindible añadirle el matiz de profecía 

inconsciente o reducirla a la categoría de premonición, pues no posee la fuerza de realización de 

una verdadera profecía. Estoy más de acuerdo, por lo tanto, con la postura de Diz, quien desecha 

justamente el poder profético del anuncio: “es importante recordar que Cifar gana el reino de 

Mentón de manera diferente de la que predice su abuelo, lo que prueba que las palabras que 

acabo de citar [las del abuelo] no están cargadas de ningún significado especial: son simplemente 

una posibilidad, entre otras, de llegar a alto estado”.
282

 Vemos, pues, que la única ‘profecía’ de la 

obra generalmente considerada por la crítica no es una profecía estricta, mientras que las que 

existen realmente suelen ser ignoradas. Sin embargo, la presencia de tales premoniciones que casi 

se cumplen exactamente demuestra, de entrada, la aceptación por el autor del Zifar, a pesar del 

realismo general del relato, de la posibilidad textual del recurso profético, el cual incluso llega a 

desempeñar un papel dentro del discurso ejemplar de la obra. 

 

I.4.2 La profecía, guía del personaje ejemplar 

Entre las profecías estrictas que aparecen en la obra, un primer conjunto de ellas desempeña 

una función de apoyo moral para el personaje o de guía para sus acciones. Dos de estas profecías 

se dirigen directamente al propio Zifar, la tercera pasa por un intermediario, el ermitaño que aloja 

una noche al héroe, pero también concierne a Zifar. Otras, que veremos más adelante, se dirigen a 

su esposa, Grima. Los tres personajes constituyen, dentro de la obra, paradigmas de perfectos 

cristianos: Zifar como Caballero de Dios, de buen entendimiento, paciente, humilde, prudente, 

etc.; el ermitaño como el cristiano que lleva una vida enteramente dedicada a Dios; y Grima 

como dueña virtuosa, abnegada, piadosa, generosa, etc. Corresponden, pues, al modelo masculino 

–profano o religioso– por una parte, al modelo femenino por otra, del mismo paradigma cristiano 

general, según el planteamiento medieval de la imitatio Christi.
283

 Esta verdadera virtud, en 

                                                 
282

 Marta Ana Diz, “El motivo de la partida en el Cifar”, Kentucky Romance Quaterly, XXVIII-1 (1981), pp. 3-11, la 

cita p. 6. 
283

 El paradigma crístico es válido dentro de la obra tanto en el nivel del comportamiento en general, como modelo 

del buen cristiano, como en el nivel político, como modelo del buen rey, como lo subraya Burke en varias ocasiones: 

“Doubtless the author was hoping that his reader would see a parallel between Christ, the saviour-king dispatched by 

God to see to the metaphysical needs of mankind, and Zifar, the cavallero de Dios, who came to minister to God's 

people in an earthly kingdom”; “The author of the Zifar conceived both Zifar and Roboán as archetypes of this God-

given ruler through whom peace and justice could be poured out upon this earth. He not only presents their 

exemplary actions as a model for others, but also suggests the essential connection which exists between the 



121 

 

palabras de Arias Arias, “consiste en la conformidad con la voluntad de Dios y en el esforzado 

cumplimiento de las propias obligaciones”.
284

 Se trata de hecho de una profunda diferencia 

respecto a la virtud caballeresca de los libros de caballerías posteriores, donde cobra una 

importancia muy superior el aspecto militar y donde el arrojo del personaje ya no aparece como 

un defecto, como es el caso en el Zifar, donde se alaba más bien la reflexión y la prudencia del 

caballero. De Stéfano resume así esta diferencia en la concepción del caballero: “La oposición 

entre el héroe y el anti-héroe, por lo tanto, no es tan fuerte como en las novelas de caballerías. En 

el Zifar se opone la justicia a la injusticia, el que confía en Dios al que lo tiene en olvido”.
285

 El 

antagonismo que resulta de esta última concepción es efectivamente menos fuerte que en los 

libros de caballerías, pues, en vez de ilustrar un maniqueísmo absoluto, según el cual los 

personajes tienen características fijas de buenos o malos, el Zifar acepta el cambio y la 

contrición: quien se olvida de Dios puede regresar al rebaño de los buenos cristianos si se 

arrepiente. Tal es el caso del conde de Éfeso, quien acaba lamentando sus acciones en contra de 

la señora de Galapia y pretende remediarlas: 

«… creo que Dios que quiere ayudar a ellos e enpeçer a nos; ca yo tengo a la dueña 

tuerto grande, e le he fecho muchos males en este logar, ella non lo meresçiendo; por 

que ha mester que conoscamos nuestro yerro e nos repintamos del, e fagamos a Dios 

e a la dueña emienda; ca sy non, bien creo que Dios nos lo querra acaloñar [imputar] 

mas çiertamente» [I*-27, pp. 116-117]. 

Las categorías de buenos y malos no son, por lo tanto, definitivas en el Zifar, pues el discurso 

ejemplar que busca transmitir se propone llevar al arrepentimiento a sus lectores y, por 

consiguiente, tiene que dejarles abierta la puerta de la contrición y del perdón. Sin embargo, 

frente al común de los mortales de la trama, capaces de error, pecado y arrepentimiento, Zifar 

representa el paradigma absoluto del buen cristiano, que nunca cede a la tentación ni cae en 

pecado,
286

 sino que siempre sigue la voluntad de Dios y, por lo tanto, resume perfectamente la ley 

                                                                                                                                                              
ministrations of a just king to his people and those of Christ to all of humanity” (History and vision, op. cit., pp. 84 y 

91). 
284

 Arias Arias, El concepto de destino,  op. cit., p. 228. 
285

 De Stéfano, “El Caballero Zifar: novela didáctico-moral”, art. cit., p. 226. 
286

 El único momento de la obra en el que Zifar se acerca a una situación pecaminosa es cuando se casa con la hija 

del rey de Mentón y se encuentra, por lo tanto, en una situación de bigamia, pues ignora si Grima sigue viva o no. La 

situación, probablemente de origen árabe, no representaba mayor problema en el contexto islámico. Ya no es el caso 

en el nuevo contexto cristiano donde el autor ubica las aventuras de su héroe. Éste se salva gracias a los dos años de 

castidad impuestos por el rey por la juventud de su hija y gracias al pretexto de otros dos años de castidad que 

presenta a su nueva esposa como una manda debida a cierto pecado que hubiera cometido. Después de estos cuatro 

años de precariedad, no le queda otra solución al autor para resolver tan peligrosa situación sino el deus ex machina 

de la muerte de la segunda esposa de Zifar (véase Keightley, “The Story of Zifar…”, art. cit., p. 314), lo que le 



122 

 

principal de la obra: “El poder divino es siempre ensalzado: quien actúe en nombre de la verdad 

tendrá a Dios siempre de su parte. Esta es la máxima que se convierte en hilo conductor de toda 

la obra”.
287

 La fe se vuelve un garante de la victoria –militar o moral– de los personajes, pero 

también el factor que posibilita la recepción de una profecía, la cual, de modo recíproco, pasa a 

ser el garante de la fe del personaje y, por lo tanto, de su carácter modélico. 

El examen de las distintas situaciones en las que los personajes reciben tales oráculos pone en 

evidencia este juego de implicaciones ejemplares. El primer caso sucede en I*-42, cuando Zifar 

acaba de perder a sus dos hijos en la ciudad de Falac y, luego, los marineros se llevan a su esposa 

sin que el héroe pueda intervenir. Frente a tales desgracias, la reacción del protagonista es 

absolutamente ejemplar, pues da pruebas de una completa entrega a la voluntad divina: 

E Señor Dios, poderoso sobre todos los poderosos, lleño de misericordia e de piedat 

[…] asy commo ayudeste los tus sieruos bien aventurados Eustachio e Teospita su 

muger e sus fijos Agapito e Teospito, plega a la tu misericordia de ayuntar a mi e a mi 

muger e a mis fijos que somos derramados por semejante. […] pero sy avn te plaze 

que mayores trabajos pase en este mundo, fas de mi a tu voluntad; ca aparejado esto 

de sofrir que quier que me venga [I*-42, p. 139]. 

Refiriéndose al modelo hagiográfico de Plácidas-Eustaquio –una de las fuentes del Zifar, junto 

con el cuento de las Mil y una noches “El Rey que lo perdió todo”
288
–, el héroe expresa su plena 

confianza en Dios y su sumisión absoluta a los planes divinos. La profecía que aparece a 

continuación se presenta, por lo tanto, como una recompensa divina inmediata a tal virtud,
289

 

como explicita el propio narrador de la obra: 

Mas Nuestro Señor Dios, veyendo la paçiençia e la bondat deste buen cauallero, 

enbiole vna bos del çielo, la qual oyeron todos los que y eran enderredor del, 

                                                                                                                                                              
posibilita finalmente reconocer a Grima como esposa legítima y alejarse del peligro del pecado. Volveré más 

adelante sobre este episodio. 
287

 De Stéfano, “El Caballero Zifar: novela didáctico-moral”, art. cit., p. 243. 
288

 Véase por ejemplo Roger M. Walker, Tradition and technique in ‘El Libro del Cavallero Zifar’, Tamesis, 

London, 1974, pp. 69-70. Las distintas fuentes del libro I* del Zifar presentan el motivo básico común de « The Man 

Tried by Fate”, así definido por Gordon Hall Gerould: “A man for some weighty reasons, often religious or resulting 

from religion, departs from home with his family. He loses his sons (usually twins) and his wife by accident or 

human violence or both. After various adventures and considerable suffering, the several members of the family are 

at last reunited” (“Forerunners, Congeners, and Derivatives of the Eustace Legend”, Publications of the Modern 

Language Association, XIX (1904), pp. 335-448, apud Harney, “The Libro del caballero Zifar as a «Refraction» of 

the Life of Saint Eustace”, art. cit., p. 71, quien no precisa la página del artículo citado). 
289

 En un primer momento, Keightley, uno de los pocos estudiosos del Zifar que dedican algunas líneas a las 

profecías de la obra, las lee como una prueba de que el héroe “enjoys heavenly favour”, antes de añadir que “the 

signs granted to him may be interpreted as the reward of his faith” (“The Story of Zifar…”, art. cit., p. 311). Creo, 

efectivamente, que esta segunda formulación es más justa en el contexto del Zifar. No se trata de un mero favor 

divino, en cierta medida no fundamentado, sino de un premio a las virtudes del Caballero de Dios. Desde la 

perspectiva ejemplarizante de la obra, eso significa que el cristiano debe comportarse virtuosamente para merecer tal 

favor y no puede esperar recibirlo como un simple “don del cielo”. 



123 

 

conortandole lo mejor que podian, la qual bos dixo asy: «Cauallero bueno», dixo la 

bos del çielo, «non te desconortes ca tu veras de aqui adelante que por quantas 

desauenturas te auenieron que te vernan muchas plazeres e muchas alegrias e muchas 

onrras; e non temas que has perdido la muger e los fijos, ca todo lo abras a toda tu 

voluntad» [id.]. 

Esta profecía corresponde, como en el caso del anuncio proferido por san Millán en el Poema 

de Fernán González, a una ‘visión auditiva’, pues no se trata de una comunicación recibida por el 

personaje en un sueño, sino de una voz escuchada por todos los presentes, Zifar y los vecinos del 

lugar que lo acompañan. Esta voz tiene, además, la particularidad de no ser atribuida 

explícitamente a ninguna entidad en particular: ¿se dirige a Zifar Dios mismo?, ¿un ángel?, ¿un 

santo? En el contexto de la obra, la primera suposición parece la más probable, como lo parece 

confirmar la respuesta del protagonista, quien reconoce a su interlocutor como “Señor”, además 

de dar una nueva prueba de su entrega absoluta a Dios, es decir, de la virtud suprema de la 

paciencia: “«Señor», dixo el cauallero, «todo es en tu poder, e fas commo touieres por bien»” 

[id.]. 

En este primer ejemplo, la profecía divina constituye, pues, un consuelo para el personaje 

virtuoso en situación de profunda desdicha, así como una incitación a seguir adelante, sobre la 

cual regresaré más adelante. En los dos casos siguientes, el vaticinio se vuelve más preciso y 

llega a funcionar como una guía para el protagonista, al mismo tiempo que como un plan de 

acción para la narración posterior. Tal es el caso de la profecía que recibe el ermitaño que aloja a 

Zifar después de la pérdida de su familia. El vaticinio se presenta en dos partes, primero un sueño 

profético, de sentido oscuro para el personaje, a pesar de los símbolos bastante obvios que 

contiene para el lector (torre, corona, pértiga), y luego la aclaración del sueño, otra vez por una 

“boz del çielo”: 

E el hermitaño estando dormiendo, vinole en vision que veya el cauallero su huesped 

en vna torre mucho alta, con vna corona de oro en la cabeça e vna pertiga de oro en la 

mano. E en esto estando desperto e marauillo mucho que podria ser esto, e leuantose 

e fuese a su oratorio a façer su oraçion, e pedio merçed a Nuestro Señor Dios quel 

quesiese demostrar que queria aquello sinificar. E despues que fizo su oraçion fuese 

echar a dormir. E estando dormiendo vino vna bos del çielo e dixo: «Leuantate e dy al 

tu huesped que tienpo es de andar; ca çierto sea que ha a desçercar aquel rey, e a de 

casar con su fija, e a de auer el regno despues de sus dias» [I*-56, pp. 161-162]. 

El sueño propiamente dicho, contrariamente a los que analicé en las obras anteriores, no 

incluye a ningún personaje (ángel o santo) que pronuncie un vaticinio. Se trata más bien de un 

oráculo visual, constituido por una serie de símbolos que anuncian la futura realeza de Zifar. En 



124 

 

sí, no forma parte, pues, de mi actual objeto de estudio que se limita a la profecía discursiva. Sin 

embargo, se asocia estrechamente con su inmediata interpretación o, más bien, con un anuncio 

discursivo que lo completa, ya que aporta más detalles acerca de la futura trayectoria del héroe. 

Este complemento del primer sueño parece ser también una forma de sueño, pues el personaje lo 

recibe “estando dormiendo”, pero las palabras no se acompañan de ninguna visión que revele la 

identidad de su emisor. De nuevo, podemos suponer que éste es Dios mismo, pues, si bien no 

tenemos ningún vocativo que lo indique, como sí sucedía en el ejemplo anterior, las órdenes que 

introducen el discurso parecen venir directamente de la autoridad divina, sin intermediario. Más 

aún, es al ermitaño a quien el vaticinio erige en mensajero profético entre Dios y Zifar, al mismo 

tiempo que lo premia por su santidad, al responder de inmediato a sus oraciones. Si el sueño sólo 

revelaba que el héroe iba a alcanzar el estatuto de Rey, la profecía discursiva que lo sigue precisa 

las etapas de este futuro ascenso social: el levantamiento del sitio de Mentón (el nombre del reino 

en cuestión no aparece en el vaticinio, pero el lector ya lo conoce por el diálogo de I*-54, p. 159, 

entre el caballero y el Ribaldo), el matrimonio de Zifar con la hija del rey, la sucesión de Zifar al 

rey. Vemos, por un lado, que la profecía constituye un plan de acción bastante preciso respecto a 

los siguientes acontecimientos de la trama. Por otro, está encabezada por una exhortación 

(“tienpo es de andar”) que alienta indirectamente –pues Dios se vale del ermitaño como 

intermediario– al héroe no sólo a que vuelva a emprender su demanda, ya que Dios le asegura el 

éxito, sino incluso a que se dirija hacia Mentón: la profecía guía así precisamente al personaje 

hacia la siguiente etapa de su viaje, ayudándolo a salir de la desesperación e indecisión en las 

cuales lo dejó la pérdida de su familia. En cierta medida, se trata de una profecía condicional, 

como en el caso del “cavalgad” del Cid. Sin embargo, la existencia de un “tiempo” para llevar a 

cabo ciertas acciones, así como la precisión en el anuncio del futuro de Zifar, aumentan el 

carácter ineludible de las palabras divinas y restan libertad al personaje, contrariamente a la 

situación del Cid, enfrentado con un oráculo muy vago. De todos modos, como el caudillo 

castellano, el caballero de Dios obedece de inmediato la orden providencial, contestando al 

ermitaño un sencillo “E vayamos en buen ora” [ibid., p. 162] y difiriendo su partida sólo para 

escuchar misa. 

El último ejemplo que analizaré ahora desempeña una función muy similar. Se ubica en el 

capítulo I*-119. Zifar se encuentra sumamente atormentado por su situación de potencial bigamia 

y la muerte de su segunda esposa no termina de tranquilizarlo, pues la no consumación del 



125 

 

matrimonio no le asegura su derecho al trono de Mentón, al mismo tiempo que teme la reacción 

de sus vasallos ante un eventual reconocimiento de Grima, Garfín y Roboán como su esposa y 

sus hijos legítimos. De nuevo, el héroe podría llegar a perderlo todo. En palabras de Keightley, 

“the nature of his situation renders Zifar utterly helpless” y, por lo tanto, “he is entirely in the 

hands of God”.
290

 Si bien el autor preparó la posibilidad del reconocimiento de su familia al hacer 

que la reina, en su lecho de muerte, diera a Zifar un permiso terreno para volver a casarse (I*-

118, p. 252), el héroe permanece en la indecisión hasta recibir el permiso divino. Pero, más allá 

de ser una mera autorización moral, la nueva profecía que recibe entonces el rey de Mentón 

constituye un plan de acción, que reúne una serie de órdenes para Zifar y un anuncio preciso de 

las consecuencias que tendrán: 

E en esto fue pensando muy grant tienpo, asy que vna noche estando en su cama, 

rogo a Nuestro Señor Dios que el por la su santa piedat le quesiese ayuntar a su 

muger e a sus fijos en aquella onrra que el era, e adormiose luego. E escontra la 

mañaña oyo vna box que dezia asy: «Leuantate e enbia por toda la gente de tu tierra, 

e muestrales en commo con esta muger fueste ante casado con ella que non con la 

reyna, e ouieras en ella aquellos fijos, e de que tu e la reyna mantouistes castidat fasta 

que Dios ordeno della lo que touo por bien, e que quieran resçebir aquella tu muger 

por reyna, e a Garfin e a Roboan por tus fijos. E sey çierto que los resçibran muy de 

grado» [I*-119, p. 253]. 

 Si bien no tenemos ahora ninguna precisión sobre el estado –dormido o despierto– de Zifar, 

parece probable que nos encontremos con una situación similar a la del ermitaño y que la 

profecía corresponda a una especie de ‘sueño auditivo’, en el que Dios habla directamente al 

héroe dormido, pero sin aparecérsele. La nueva profecía no solamente describe para el 

protagonista las acciones que tiene que realizar, sino que hasta precisa las palabras que deberá 

pronunciar frente a sus vasallos. Como analiza Keightley, la primera profecía recibida al perder a 

su familia consolaba a Zifar, pero sólo le prometía un éxito futuro muy vago: 

The voice from on high, in traditional oracular style, does not indicate with absolute 

clarity that Zifar’s family would gain safety and be restored to him […]. The degree 

of ambiguity is at best slight, but the pronouncement could (just) be interpreted to 

refer to Zifar’s achievement at Grades of the kingship lost by his ancestor Tared, 

although the reader is at once made aware of its true scope.
291

 

En efecto, si el lector se entera de que tanto Grima como los hijos se salvan de los distintos 

peligros que los amenazaban y, por lo tanto, entiende de modo más preciso el alcance del anuncio 

“todo lo abras a toda tu voluntad”, tal no es el caso del héroe, quien ignora la suerte de su familia 

                                                 
290

 Keightley, “The Story of Zifar…”, art. cit., p. 314. 
291

 Ibid., p. 312. 



126 

 

hasta verla reaparecer en el reino de Mentón y sólo puede esperar un futuro favorable, quizás 

identificable con el matrimonio vaticinado mediante el ermitaño. Por lo tanto, “in the delicate 

interplay between narrator, protagonists and reader […] these two predictions [la de I*-42 y la de 

I*-56] may perhaps be allowed to bear one meaning for Zifar and another for his creator and 

ourselves as readers”.
292

 La ignorancia del Caballero de Dios, opuesta al conocimiento del lector, 

resalta la completa entrega a Dios del primero, pues sufre los achaques de su suerte y obedece los 

mandamientos divinos sin saber qué vendrá a ser de él. El lector, consciente –en parte– de lo que 

espera al personaje, sólo puede admirar su virtud, lo que refuerza su función ejemplar. 

Con la nueva profecía recibida en Grades, Zifar, a su vez, llega a entender que el primer 

anuncio positivo de I*-42 también concernía a su reunión con su familia perdida, pero además se 

le confirma el plan de acción que debe respetar para conseguir este reencuentro y el 

reconocimiento oficial que condiciona el paso de Grima, Garfín y Roboán a un estatuto de 

gobernantes. Evidentemente, como en las desgracias, Zifar obedece de inmediato a la voz divina, 

como lo subraya la repetición, respecto a sus acciones, de los mismos verbos empleados en la 

profecía: “El rey se leuanto muy ayna e enbio por el chançeller e por todos los escriuanos de su 

corte…” [id.]. Y todo se cumple como lo anunciaba el oráculo. La obra ilustra así una relación 

privilegiada entre el rey, en su condición de perfecto cristiano, y Dios. Si bien, en el libro de los 

Castigos, se recomienda que los reyes tomen siempre consejo de los sacerdotes,
293

 la trama 

principal demuestra la posibilidad de una relación más directa, pero únicamente en el caso de un 

rey modélico que es ante todo siervo de Dios, como lo señaló Burke: “It might be inferred that 

the author of the Zifar preferred to envision a more direct communication between God and the 

king facilitated by prayer and eucharistic communion. The king would, in and of himself, be 

made aware of the will of God and could then seek to follow it as best he might”.
294

 

Contrariamente a lo que analicé en la Estoria de España, la condición real no es aquí lo que 

prima para conseguir la guía de Dios, sino las virtudes cristianas de la persona. Lo mismo sucede 

respecto a la obtención de la ayuda divina, que representan otras profecías de la obra. 

 

                                                 
292

 Id. 
293

 Véase el capítulo III-149, titulado “De commo el rey de Menton dezia a sus fijos que todos los reyes deuen auer 

sus consejos con los perlados de la madre Santa Iglesia” [p. 301] y que concluye con la siguiente frase: “E todo rey 

cristiano deue traer consigo algunt ome bueno de la Santa Eglesia, e demandarle consejo para el cuerpo e para el 

alma” [ibid., p. 302]. 
294

 Burke, History and vision, op. cit., p. 100. 



127 

 

I.4.3 La profecía, protección del personaje ejemplar 

El segundo conjunto de profecías de la obra que me propongo estudiar corresponde a una serie 

de vaticinios pronunciados para personajes en situación de debilidad o caracterizados de por sí 

como débiles. Ninguno de ellos concierne a Zifar, pues éste, aunque en situación de gran 

desdicha, nunca se caracteriza como débil, sino, al contrario, como el caballero de Dios, es decir,  

fuerte en cuanto guerrero y en cuanto modelo espiritual. Los personajes que reciben un oráculo 

protector son sobre todo mujeres o niños enfrentados a algún peligro.
295

 Más precisamente, se 

trata de la señora de Galapia, de Grima y del joven rey Tabor del exemplum de III-132. En el caso 

de las dos primeras, las profecías se inscriben en el marco hagiográfico de los milagros marianos, 

mientras que en el tercero, la intervención divina se debe al Niño Dios, como si, en cada caso, 

hubiera una correspondencia entre la víctima socorrida y el ente divino que la viene a socorrer: 

para Zifar, Dios mismo; para el joven Tabor, el Niño Dios; para las damas, la Virgen, quien 

interviene por lo menos de mensajera, si no de responsable del milagro. 

El primer caso es el de la señora de Galapia, también llamada Grima, quien, frente al ataque de 

su reino por las tropas del conde de Éfeso, pierde el conocimiento y cae muerta, según las dueñas 

y doncellas que la rodeaban y que empiezan a “fazer grant llanto”. Sin embargo, sus propios 

caballeros, encabezados por Zifar, regresan victoriosos a la villa y se enteran de la triste noticia, 

lo que provoca un discurso del héroe donde afirma que: 

Dios nunca fue desigual de sus fechos, e pues el tan grant buena andança nos dio oy 

en este dia, por razon della non creo que nos quesiese dar atan grant quebranto otrosy 

por ella; ca semejaria contrario a sy mesmo en querer que el su comienço fuese bueno 

e malo el acabamiento; ca el sienpre suele començar bien e acabar mejor, e acreçentar 

bien en sus bienes e en sus dones, mayormente a aquellos que se tienen con el [I*-30, 

p. 119]. 

En otras palabras, Zifar se sorprende de que Dios no cumpla con su acostumbrada 

magnificentia, o sea la virtud de emprender, llevar a cabo y acabar un gran proyecto, virtud que 

según Hernández caracteriza justamente al héroe, como homo magni-ficens, “ome de grant 

fecho”
296

 y, por lo tanto, como perfecto cristiano. Y es justamente en base a este principio que se 

opera el milagro de la resurrección de la señora de Galapia, acompañado de una “claridat” 

deslumbrante y de una profecía en voz de la Virgen, voz descrita como “tan clara e tan dulçe”: 

                                                 
295

 En el capítulo IV-224, se da otro oráculo protector destinado a Roboán, pero, por las características distintas que 

presenta, lo estudiaré en el siguiente apartado. 
296

 Hernández, “El libro del cavallero Zifar: Meaning and Structure”, art. cit., p. 103. 



128 

 

Las dueñas estando enderredor de su señora, llorando e faziendo grant llanto, oyeron 

vna bos en la capiella do estaua su señora, que dixo asy: «Amiga de Dios leuantate, 

que tu gente esta desconortada e tienen que quanta merçed les fizo Dios mio fijo el 

Salvador del mundo oy en este dia, que se les es tornada en contrario por esta tu 

muerte. E crey que voluntad es de mio fijo de endresçar este tu fecho a tu voluntad e a 

tu talante.» […] E a poca de ora vieron a su señora que abrio los oios e alço las manos 

ayuntadas contra el çielo e dixo asy: «Señora, Virgen Santa Maria, …» [ibid., p. 120]. 

Más allá de los rasgos de luz y suavidad propios de un milagro de la Virgen, la enunciación de 

una profecía referida al presente viene a explicar los motivos de tal portento. Por un lado, el 

discurso de Santa María parece responder a la incomprensión expresada por Zifar: Dios no puede 

no ser magnificens y, por lo tanto, el milagro se opera para igualar la victoria militar contra el 

conde de Éfeso con la victoria de la señora contra la muerte. Por otro, se trata de caracterizar a la 

señora de Galapia como dueña piadosa y entregada a la voluntad de Dios. Ya lo había hecho el 

capítulo anterior, al presentarla en oración en compañía de la mujer de Zifar y al evocar ya la 

compasión divina: “Mas Dios poderoso e guardador e defendedor de las biudas e de los 

huerfanos, veyendo quanto tuerto e quanta soberuia auia reçebido fasta aquel dia, non quiso que 

resçebiese mayor quebranto, mas quiso que resçebiese onrra e plazer en este fecho” [I*-28, p. 

118]. Esta caracterización anterior se recuerda mediante el vocativo que encabeza la profecía, 

“Amiga de Dios”, y mediante la reacción inmediata de la señora de Galapia, que es la de rezar y 

agradecer a la Virgen el milagro operado a su favor. La dueña queda así definida como otro 

personaje ejemplar, digno de recibir profecía y milagro de origen divino. Procedimientos 

similares sirven para justificar la ayuda divina otorgada a Grima. 

 

Desde un principio, Grima ha sido caracterizada como la esposa modélica, sumisa a su esposo, 

entregada a la educación de sus hijos y, sobre todo, piadosa. Constituye, pues, la contraparte 

lógica para Zifar, en cuanto caballero y cristiano modelo. Esta caracterización se recuerda 

nuevamente al empezar el episodio del rapto de Grima por los marineros. Frente a tal desdicha, es 

la vertiente de la piedad y de la perfecta aceptación de la voluntad divina la que se subraya. Al 

darse cuenta de su situación, la dueña pide la ayuda de la Virgen, quien, por las virtudes de la 

dama, decide otorgársela: 

«Uirgen Santa Maria, tu que acorres a los cuytados e a los que estan en peligro, e 

acorre a mi, sy entiendes que he mester.» […] la Virgen Santa Maria, que oye de 

buena mente los cuytados, quiso oyr a esta buena dueña, e non consentio que 

resçebiese mal ninguno, segunt entendredes por el galardon que resçebieron del 



129 

 

diablo aquestos falsos [los marineros] por el pensamiento malo que pensaron [I*-44, 

p. 142]. 

La primera ayuda divina corresponde, pues, a la discordia que el diablo provoca entre los 

marineros que se matan entre sí. No deja de sorprender que el diablo aparezca así como una 

herramienta al servicio de los designios divinos, en vez de ser el acostumbrado enemigo de la 

voluntad divina. Esta extraña relación se puede deber al hecho de que, desde la perspectiva 

maniqueísta propia de una obra eminentemente didáctica,
297

 el bien se debe exclusivamente a 

Dios y el mal exclusivamente al diablo. Ahora bien, en el caso presente, la figura divina –aquí la 

Virgen– desea el bien de Grima, lo que conlleva un mal para los marineros: como la Virgen no 

puede provocar directamente este mal, su responsabilidad se atribuye al diablo. Si no se escapa 

realmente a la paradoja de que la Virgen cometa una mala acción o el diablo una buena, por lo 

menos se preserva una aparente repartición lógica de los papeles. El pasaje también puede ilustrar 

la concepción agustiniana según la cual Dios puede desviar el mal hacia el bien si tal es su 

voluntad:
298

 la mala acción provocada por el diablo y llevada a cabo por los marineros desemboca 

así en un resultado positivo para la dueña virtuosa. 

En cuanto a la intervención directa de la Virgen, se encuentra a continuación, relacionada con 

el elemento profético. Como en los casos del ermitaño o de Zifar, el narrador presenta a la dama 

en estado de oración, la cual funciona como una introducción textual a la enunciación de la 

profecía, al mismo tiempo que, en el nivel del discurso ejemplar, se crea un vínculo de causa y 

efecto entre la piedad y la ayuda divina: 

estando [la dueña] faziendo su oraçion e rogando a Dios quel ouiese merçed. E 

quando fue el alua, ante que saliese el sol, oyo vna bos que dezia: «Buena dueña, 

leuantate e sube a la naue, e echa esas cosas malas que y fallaras en la mar, e toma 

para ti todas las otras cosas que y fallares; ca Dios tiene por bien que las ayas e las 

despiendas en buenas obras.» E ella quando esto oyo gradesçiolo mucho a Dios, pero 

dudaua que por auentura que era enemiga de aquellos falsos, que llamauan para 

escarnesçerla. E non osaua salir fasta que oyo otra bos; e dixole: «Sube e non temas, 

que Dios es contigo.» [I*-45, p. 143]. 

                                                 
297

 Tal maniqueísmo sólo se puede aceptar como recurso didácdico, puesto que, en sí, la doctrina maniqueísta, basada 

en una concepción dualista, que no reconocía la superioridad absoluta de Dios, se consideraba herética (el 

maniqueísmo era, por ejemplo, una de las heterodoxias reprochadas a la herejía cátara). 
298

 San Agustín expone esta concepción en el libro XI de su De civitate Dei. Véase en particular el capítulo 17, acerca 

de la presciencia de Dios respecto, a la vez, a la maldad del diablo y al bien que se podrá derivar sin embargo de tal 

maldad: “deus, cum eum [diabolum] conderet, futurae malignitatis eius non erat utique ignarus et praeuidebat quae 

bona de malo eius esset ipse facturus”. Cito por la edición en línea de la Bibliotheca Augustana [consultada el 

18/01/2013]: 

<http://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost05/Augustinus/aug_cd00.html>. 

http://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost05/Augustinus/aug_cd00.html


130 

 

Las “cosas malas” con las que se encuentra la dueña son los cuerpos de los marineros que 

tiene que tirar al mar, gracias al valor que le infunde Dios –otra forma de ayuda–, y las “otras 

cosas” son las riquezas que transporta la nave y que la dueña podrá usar en el futuro para “buenas 

obras”. En ambos casos, Grima vuelve a agradecer los favores divinos: 

Dios le daua esfuerço para lo fazer [tirar los cuerpos] e la conortaua e ayudaua; e ella 

bien veya e bien entendia que este esfuerço todo le venia de Dios, e dauale las graçias 

que ella podia, bendiçiendo el su nonbre e el su poder [id.]; 

E por esta buena andança alço las manos a Nuestro Señor Dios e gradesçiole quanta 

merçed le feziera, […] e ally rogaua a Dios de dia e de noche quel ouiese merçed e 

quel diese buena çima a lo que auia començado [ibid., p. 144]. 

Grima queda así definitivamente caracterizada como un modelo de virtud cristiana, 

merecedora del título de “buena dueña” que le otorgó la Virgen al iniciar su discurso profético y 

del milagro más impresionante que Santa María realiza a su favor: 

[la dueña] alço los oios e vio la vela tendida; que yva la naue con vn viento el mas 

sabroso que podiese ser, e non yua ninguno en la naue que la guiase, saluo ende vn 

niño que vio estar ençima de la vela muy blanco e muy fermoso. E marauillose 

commo se podie tener atan pequeño niño ençima de aquella vela. E este era Iesu 

Cristo, que veniera a guiar la naue por ruego de su madre Santa Maria; e asy lo auia 

visto la dueña esa noche en visión. E este niño non se quito de la dueña nin de dia nin 

de noche fasta que la leuo e la puso en el puerto do ouo de arriba, asy commo lo 

oyredes adelante [ibid., p. 144]. 

Más allá del milagro en sí, que supone la ayuda directa del Niño Dios, el lector se entera de la 

existencia de otro elemento profético: la noche anterior, Grima recibió una visión, por la cual 

había sido avisada del milagro que se iba a operar para ella. Tal visión no se menciona antes en la 

diégesis de la obra y corresponde, además, según lo que se nos dice ahora, a un anuncio visual y 

no a un discurso (“asy lo auia visto la dueña”); por estas razones, no responde directamente al 

objeto de este estudio. Sin embargo, cabe señalar su presencia, pues forma un díptico con la 

profecía discursiva en boca de la Virgen que ya citamos y duplica así la relación que se establece 

mediante la profecía entre un personaje modélico y el ser divino que lo va a favorecer. 

La aparición del Niño Dios también constituye una primera realización de la profecía de la 

Virgen, quien anuncia a Grima: “Dios es contigo”. La frase se cumple tanto en el sentido de la 

ayuda espiritual que Dios brinda a la dueña, como en el sentido de su presencia física en la nave, 

pues, muy poco después del oráculo, Grima descubre que su única compañía a bordo es la divina. 

La relación especial que se establece así entre la esposa del héroe y las figuras divinas (Dios, 

Jesús, la Virgen) alcanza a continuación un reconocimiento todavía mayor, al ser presenciada por 



131 

 

otros testigos, tal como sucedía con Zifar tras haber dejado la ciudad de Falac, cuando recibe su 

primera comunicación divina frente a los vecinos del lugar. En el caso de su esposa, nadie 

presencia la profecía propiamente dicha, pero sí señales de su existencia y de los milagros que la 

acompañaron; cuando Grima llega al puerto de Orbín, la reciben el rey, la reina y sus súbditos y 

todos entienden el favor divino del que goza la misteriosa dueña, tanto a su llegada, como cuando 

decide irse: 

entendio el rey por las respuestas que esta dueña era de Dios e de buen entendimiento 

[I*-47, p. 146]; 

E el rey alço los oios e vido vna criatura muy fermosa ençima de la vela, asi commo 

ome que santigua, e el entendio que era el fijo de Dios, e finco los ynojos e adorolo, e 

dende en adelante non paresçio aquella criatura [ibid., p. 147]; 

e tenia la reyna que fazia Dios a ella e a el rey e a toda su tierra bien por esta dueña. E 

señaladamente tenian los de la tierra que la plantia [la cosecha] grande que ese año 

ouiera a demas, que todo les viniera por la oraçion que fazie esta buena dueña [ibid., 

p. 148]; 

«Ay! buena dueña, amiga de Dios, por Dios, non nos desamparedes, ca mucho 

tenemos que sy vos ydes, que non yra tan bien a esta tierra de commo fue fasta aqui 

desque vos venistes» [I*-49, pp. 149-150]; 

E todos los de la naue se marauillauan ende e dezian entresy: «Este es el poder de 

Dios que quiere guiar a esta buena dueña, e por amor della fagamosle la onrra que 

podieremos e siruamosla muy bien» [I*-50, p. 151]. 

Todos estos comentarios contribuyen al propósito ejemplar de la obra, al expresar explícita y 

repetidamente el vínculo entre las virtudes de la dueña y la ayuda divina que recibió. Al mismo 

tiempo, revelan al lector que se sigue realizando la profecía, pues Grima sigue gozando del favor 

divino, como se lo había asegurado la Virgen. Su llegada a Orbín también permite el 

cumplimiento de la otra vertiente de la profecía: “Dios tiene por bien que las ayas e las 

despiendas en buenas obras”. Así se anuncian la fundación por Grima del “monasterio de la 

Dueña Bendicha” y los casamientos de dueñas y doncellas que la dueña posibilita gracias a las 

riquezas encontradas a bordo de la nave. De nuevo, la relación entre las virtudes de la dama, sus 

buenas acciones y el favor divino se subraya mediante una acción de gracias en boca de la reina 

de Orbín: 

«Bendicho sea Dios», dixo la reyna, «e el dia en que vos pensastes este pensamiento, 

e sea bendito el nonbre de Dios que aca vos guio, e bendichos sean los dias en que 

vos auedes a veuir, e ayades buena çima dellos asy commo vos codiçiades». «Amen», 

dixo la dueña [I*-48, p. 149]. 



132 

 

Pero la intervención divina a favor de Grima no termina aquí, pues la fórmula profética del 

“Dios es contigo” sigue de hecho válida hasta el final del primer libro, cuando se reúne de nuevo 

la familia separada. Y, en cuanto al favor divino que se expresa en la secuencia de su rapto y su 

estancia en Orbín, sólo concluye con la segunda aparición del Niño Dios, quien la va a guiar 

precisamente adonde vive Zifar. El nuevo milagro se describe en los mismos términos que la 

primera vez y se acompaña (¡de nuevo! no olvidemos que la repetición es la base del didactismo, 

en particular en la literatura ejemplar) de una mención de la relación privilegiada entre Dios y 

Grima: 

la buena dueña alço los oios a ver sy fazia viento, e vio estar ençima del mastel 

aquella criatura mesma que estaua y a la venida, que guiaua la nave; e ella alço las 

manos a Dios e dixo asy: «Señor, bendito sea el tu nonbre, que tanta merçed me 

fazes, e tan bien auenturado es aquel que tu quieres ayudar e guiar e endresçar, asy 

commo fazes a mi tu sierua, por la tu santa piedat e la tu santa misericordia!» [I*-50, 

p. 150]. 

El narrador se esfuerza, pues, en afirmar una y otra vez el vinculo entre virtud y favor divino, 

lo que hace también mediante el recuerdo del milagro operado para la dueña modélica, que 

reaparece hasta los capítulo I*-82 y 84 (aquí con una variante, referida a la velocidad milagrosa 

del viaje): 

Segunt cuenta la estoria suya desta buena dueña, asy commo ya oyestes, ella era biua, 

e venia en vna naue que guiaua Nuestro Señor Iesu Cristo, por la su merçed [I*-82, p. 

197]; 

E asy los quiso Dios guardar e endresçar, que lo que ouieron a andar en çinco dias 

andudieron en dos [I*-84, p. 199]. 

A diferencia de las profecías dirigidas a Zifar o a la Señora de Galapia, el oráculo destinado a 

Grima se integra, por lo tanto, en una secuencia narrativa sumamente larga y repetitiva, pero que 

tiene el mismo objetivo que las otras profecías: hacer hincapié en el papel de la virtud para 

merecer la ayuda divina. Para Zifar, esta ayuda corresponde a una guía en sus acciones y la 

relación entre virtud y favor divino se expresa mediante tres situaciones distintas. Para la Señora 

de Galapia y la esposa del héroe, se trata de una ayuda más directa, material y espiritual. En el 

caso de la primera, se trata de un episodio breve, como corresponde a un personaje muy 

secundario en la trama. En el caso de Grima, al contrario, se trata de una secuencia muy amplia, 

lo que se puede explicar por el papel protagónico del personaje en la trama. La repetición, que se 

alía con cierta variatio en el caso de Zifar, al crear tres situaciones proféticas distintas, se hace 

más evidente aquí, pues se trata de una sola situación profética (el oráculo de la Virgen), 



133 

 

desarrollada repetidamente hacia varias direcciones: la virtud de la dueña; la amplitud del favor 

divino que se le brinda; el reconocimiento por distintos testigos intradiegéticos, por el narrador y, 

finalmente, por el lector de la relación entre los dos primeros elementos. Tanto en el caso de Zifar 

como en el de Grima, el mensaje ejemplar de la obra se machaca, pues, una y otra vez, pero 

siempre a partir de la relación privilegiada que crea la profecía entre Dios y el personaje 

modélico.
299

 

 

Es también lo que pasa en el último ejemplo que voy a examinar ahora, el del joven rey Tabor, 

breve, como en el caso de la Señora de Galapia, por tratarse de nuevo de un personaje secundario, 

pero, sobre todo, por ser un personaje de un exemplum integrado en los Castigos del Rey de 

Mentón, o sea perteneciente a un género de por sí breve. El cuento se ubica en el capítulo III-132, 

el cual ilustra el consejo del capítulo anterior sobre el respeto que se debe al señor terreno. Se 

trata, de hecho, de la única ocurrencia del motivo profético en este tercer libro, ejemplar por 

excelencia, lo que puede señalar la importancia ideológica que se otorgaba al tema de la traición, 

pues se usa, para condenarla, este mismo recurso que sirve en la trama principal para establecer la 

ejemplaridad de los protagonistas. 

El exemplum cuenta la historia del rey de Siria Fares, quien, al morirse, encarga su reino a su 

sobrino Rages, hasta que su hijo Tabor esté en edad de gobernar. El regente empieza entonces a 

desacreditar al heredero legítimo, con el objetivo de apoderarse definitivamente del trono. El 

principio del cuento opone, por lo tanto, al traidor con el gobernante legítimo, lo que el narrador 

traslada de inmediato a un nivel trascendental, al enfrentar los planes del diablo con los de Dios: 

Mas el diablo, que non queda de poner mal en los coraçones de los omes, e malos 

pensamientos, puso en coraçon a este Rages sobrino del rey Fares, que se trabajase de 

auer el reyno para sy. […] Mas Nuestro Señor Dios, al qual pesaua mucho deste tan 

gran desconosçimiento, no quiso ni consintio que se cunpliesse su mala voluntad ni 

su mal proposito; mas fue su voluntad que resçibiesse la pena aquel que la merescia 

por los males del reyno, assi commo agora oyreis: que Dios es guiador de los que mal 

non meresçen [III-132, p. 273]. 

                                                 
299

 Se destaca así la importancia de la salvación de Grima por Dios dentro del discurso general del Zifar en cuanto 

literatura ejemplarizante, contrariamente a la opinión de Cristina González, según la cual los críticos anteriores 

“exageran la importancia del milagroso rescate de Grima” (“El Cavallero Zifar” y el reino lejano, op. cit., p. 96). Si 

bien este rescate corresponde efectivamente a un episodio milagroso (emparentado con el género de los milagros 

marianos, como lo subraya el que Grima llegue a Orbín el día de la Asunción), y no maravilloso, como en el caso de 

las aventuras del Caballero Atrevido o de Roboán en las Ínsolas Dotadas, su importancia no plantea ninguna duda, 

como bien ha señalado Keightley, al subrayar su papel en la alternancia estructural de la obra entre los planos real y 

sobrenatural (véase “The Story of Zifar…”, art. cit., pp. 317-318). Mi punto aquí es demostrar que esta importancia 

no es válida únicamente en el nivel estructural, sino también en el nivel ideológico de la obra. 



134 

 

El enfrentamiento entre pecado y virtud se identifica de inmediato con el enfrentamiento 

teológico entre el diablo y Dios: se establece así de nuevo el mensaje ejemplar de la relación 

entre virtud del hombre y ayuda de Dios, al mismo tiempo que se prepara dentro de la narración 

la intervención divina. Ésta corresponde, en un primer momento, a la toma de conciencia de la 

situación por el joven Tabor, confirmada por el elemento profético. Tabor recibe la inspiración 

divina antes de dormirse y, en su sueño, el estatuto divino de tal inspiración es revelado por la 

visita del Niño Dios: “E en dormiendose vio commo en sueños vn moço pequeño que se le puso 

delante e le dezia: «Leuantate e cunple el pensamiento que pensaste para ser rey e señor, ca yo 

sere contigo con la mi gente»” [ibid., p. 274]. La profecía reúne dos elementos que ya hemos 

encontrado en vaticinios anteriores: por una parte, el orden recurrente en la obra de “levantarse” y 

ejecutar una acción; por otra, la promesa del favor divino al receptor de la profecía. Como en el 

caso de Grima, la fórmula “yo sere contigo” se puede entender como un apoyo espiritual al 

personaje virtuoso, pero también como la promesa de una presencia real de Dios a su lado, 

milagro que sucede al final del exemplum, cuando el Niño Dios y sus acompañantes (“la mi 

gente”) intervienen a favor de Tabor y sus jóvenes compañeros para vencer a Rages y sus 

cómplices: 

E porende los del regno entendieron que este fecho non fuera synon de Dios 

çiertamente; ca quando demandauan al rey e a cada vno de los donzeles el fecho en 

commo pasara, dezian que non sabian, mas que vieran la camara lleña de omes 

vestidos de blancas vestiduras, sus espadas en la mano e vn niño entrellos vestido asy 

commo ellos ayudandolos e esforçandolos que conpliesen su fecho [ibid., p. 277]. 

La profecía se cumple, pues, de modo exacto, como lo dejaba esperar la confianza de Tabor en 

el mensaje divino que había recibido, una confianza que expresa primero de manera encubierta, 

antes de revelar explícitamente a sus compañeros la intervención de Dios en su proyecto: 

E porende nos conuiene que començemos con el ayuda de Dios, que sabe la verdat 

del fecho, e so çierto que nos ayuda. […] digo que aquel Dios verdadero e sabidor de 

las cosas que me lo puso en coraçon, penso en ello e paro y bien mientes; ca bien 

deuedes entender  que atan grant fecho commo este non vernia de mio entendimiento 

nin de mio esfuerço, sy non de Dios que me mouio a ello e me lo puso en coraçon. 

[…] mas en lo que Dios ordena no ay duda ninguna nin deue auer otro consejo sobre 

su ordenamiento; ca el fue guiador e ordenador deste fecho [ibid., p. 275]. 

Y el joven príncipe remata finalmente estas afirmaciones de fe con un anuncio que, si no tiene 

la fuerza de cumplimiento de la palabra divina, sí presenta las características estilísticas de la 

verdadera profecía, como las fórmulas de “sed çiertos” o de “Dios sera y conusco” o el futuro de 

certidumbre: “E amigos», dixo el rey, «non vos espantedes, ca sed çiertos que Dios sera y 



135 

 

conusco e nos dara buena çima a este fecho»” [ibid., p. 276]. La fuerza de la palabra divina se 

logra trasmitir así al verdadero creyente. En efecto, tales demostraciones de confianza y entrega a 

Dios sirven para caracterizar, a posteriori, al joven rey como a un perfecto cristiano que sólo 

espera su salvación de la voluntad divina. Ya que el protagonista no ha sido introducido 

anteriormente con rasgos piadosos –como es el caso de Zifar, Grima o la Señora de Galapia–, es 

necesario justificar, incluso después de la enunciación de la profecía, que se trataba de un 

personaje digno de tal comunicación divina. Es el papel ejemplarizante que desempeñan sus 

afirmaciones de fe. En cuanto a la profecía en sí y a la intervención directa del Niño Jesús para 

ayudar a Tabor, su significación ejemplar se explícita en la declaración final del capítulo que, al 

corresponder a un exemplum, se concluye lógicamente con una moraleja de alcance universal: 

Onde todo ome se deue guardar de non dezir mal nin fazer mal nin buscar mal syn 

razon a su señor natural; ca qualquier que lo faga, çierto sea de ser mal andante ante 

que muera. E eso mesmo deue  el señor a los vasallos que lealmente lo siruen, 

faziendoles mucho bien e mucha merçed, ca tenudo es de lo fazer. E faziendolo asy 

çierto sea que Dios lidiara por el contra los que falsamente le seruieren, asy commo 

lidio por este rey de Siria [ibid., p. 277]. 

La profecía y la intervención divina de la que es preludio están reservadas al hombre virtuoso, 

que precisamente por su virtud se hace merecedor de esta comunicación directa con Dios. Tal 

virtud corresponde sobre todo a la piedad y la entrega a Dios, pero se pueden sumar otras 

cualidades más específicas según las circunstancias, en el caso del exemplum del rey Tabor, los 

valores de la legitimidad opuestos a los de la traición.
300

 La profecía del Zifar deriva, pues, hasta 

ahora, de una relación directa entre Dios y el buen cristiano. Sin embargo, el último libro de la 

obra, así como se aleja por momentos del realismo general de las aventuras de Zifar, empieza a 

acercarse a un nuevo tipo de profecía, de índole, ya no religiosa, sino novelesca. 

 

                                                 
300

 Por los argumentos intercambiados entre el joven rey y sus compañeros, Hernández llega a la conclusión de que: 

“In the tale of Tabor there is such emphasis on the elements of the definition of magnificentia that we feel as if the 

tale is but an excuse to present the static definition in a dramatic form. The story, or the literal level, is what seems 

superimposed on the allegorical meaning, and not the other, more usual, way around” (“El libro del cavallero Zifar: 

Meaning and Structure”, art, cit., p. 97). Aunque estoy de acuerdo con la importancia de esta virtud ya comentada 

más arriba, creo que la moraleja del exemplum y el hecho de que el rey de Mentón escoja precisamente este cuento 

para ilustrar su consejo anterior de que sus hijos “sienpre temiesen e amasen a su señor terrenal” [III-131, p. 271] no 

dejan lugar a dudas respecto al tema principal del capítulo: las relaciones entre el señor y sus vasallos y, como 

consecuencia directa, la posible traición de este último, siempre castigada por Dios. 



136 

 

I.4.4 Profecía religiosa y profecía novelesca 

Como han estudiado todos los críticos interesados en el Zifar, la gran particularidad de esta 

obra –y la que la aleja del género caballeresco como tal– es el realismo que se desprende de ella. 

Evidentemente, según la distinción de C. S. Lewis retomada por Walker, se trata de un ‘realismo 

de presentación’ más que de un ‘realismo de contenido’, pues nos encontramos con una “surface 

appearance of verisimilitude, despite the basic unreality of the plot as a whole”.
301

 Los personajes 

sufren de pobreza y hambre, los combates se desarrollan según las etapas reales de preparación 

técnica, enfrentamiento realista (el enemigo nunca es un monstruo imaginario, ni presenta tropas 

en un número inverosímil), obtención de un botín y de prisioneros, negociación, tratado de paz, 

etc.
302

 Al mismo tiempo, es cierto que la guía divina otorgada a Zifar, la resurrección de la 

Señora de Galapia o el rescate de Grima por la Virgen son elementos que ya no corresponden a 

esta ambientación realista, por lo menos para un lector moderno. Sin embargo, según la 

perspectiva medieval, “these marvels are completely in line with orthodox Catholic thinking in 

regard to the supernatural”:
303

 es decir, son aceptables dentro del realismo de la obra, como 

intervenciones posibles de Dios en la vida humana, y más aún cuando se trata de personajes tan 

ejemplares como los protagonistas del Zifar. 

No obstante, sí existen en la obra dos episodios que tampoco responden a la visión católica de 

lo sobrenatural. Son los episodios referidos a “reinos lejanos”, según la expresión de Cristina 

González, o sea, el del Caballero Atrevido en el Lago Encantado (I*-110 a 117) y el de Roboán 

en las Ínsolas Dotadas (IV-205 a 212), ambos caracterizados por la distancia y el aislamiento 

geográfico, por la presencia de un personaje parecido a una reina-hada y por acontecimientos de 

índole mágica. Sin embargo, existen también grandes diferencias entre los dos episodios. 

Primero, de tipo narrativo-estructural: la historia del Caballero Atrevido, personaje secundario y 

circunstancial, se presenta como un cuento insertado en la trama principal, debido al que las dos 

narraciones comparten un mismo lugar –el lago– y un mismo tema –la traición–; en cuanto a la 

historia de Roboán, hijo de Zifar y personaje protagónica de este libro IV, es una continuación 

lógica de la trama principal, y no un paréntesis narrativo. La segunda serie de diferencias es de 

tipo temático: pese a una primera impresión similar de los dos reinos, muy rápidamente se 

                                                 
301

 Walker, Tradition and technique, op. cit., p. 87. 
302

 Véase acerca de este último tema Marta Ana Diz, “El mundo de las armas en el Libro del Caballero Cifar”, 

Bulletin of Hispanic Studies, 56 (1979), 189-199. 
303

 Burke, History and vision, op. cit., p. 49. 



137 

 

distancian el uno del otro.
304

 En el reino del Lago Encantado, los elementos mágicos son más 

extremos (por ejemplo, el ciclo de crecimiento de siete días) y la gobernante se transforma en 

diablo y revela su verdadera identidad de Señora de la Traición. En las Ínsolas Dotadas, la magia 

se limita a cierto aire de misterio que rodea todo el reino sin jamás precisarse realmente, excepto, 

quizás, con la velocidad impresionante del caballo que lleva al infante lejos del imperio. Para 

Burke, se trata del “abode of Fortune”.
305

 La presencia de este sentido alegórico no es imposible. 

Sin embargo, el propio texto se encarga de revelar el origen directo de este mundo misterioso. 

Cuando Roboán quiere averiguar la ascendencia de la Emperatriz, descubre que se vincula 

directamente con el ámbito artúrico: 

«Sseñoras», dixo el infante, «e quien fue su madre desta enperadriz?» «Sseñor», 

dixieron ellas, «la Señora del Pareçer, que fue a saluar e a guardar del peligro muy 

grande a don Yuan, fijo del rey Orian, ssegund se cuenta en la su estoria, quando don 

Yuan dixo a la reyna Ginebra que el auie por señora vna dueña mas fermosa que ella, 

e ouose de parar a la pena que el fuero de la nuestra tierra manda, sy non lo prouase, 

segund que era costunbre del reyno». «E quien fue su padre?», dixo el infante. 

«Señor», dixieron ellas, «don Yuan fue casado con ella, segund podredes saber por el 

libro de la su estoria, sy quisieredes leer por el» [IV-206, p. 412]. 

Como hace notar de Stéfano, Garfín y Roboán se habían caracterizado por una educación y 

una forma de ser ya más caballerescas que su padre: alían cortesía y valor guerrero, están más 

interesados en ganar fama y honra terrenal.
306

 Pero aquí, en algunas líneas, es todo el universo 

artúrico el que entra de repente en la obra: nombres famosos de la tradición bretona, importancia 

del amor y de la belleza física, posibilidad de retos por la belleza de las respectivas damas, etc. La 

influencia de las novelas francesas se remata finalmente con la alusión al libro de las aventuras de 

Yván, que las doncellas empiezan a continuación a leer para Roboán.
307

 

Lo sobrenatural del Zifar presenta, por lo tanto, naturalezas distintas. Los sucesos fantásticos 

de la trama principal que hemos analizado hasta ahora –intervenciones divinas, ayuda de la 

Virgen, etc– corresponden a un sobrenatural milagroso, perfectamente explicable y realista desde 

                                                 
304

 Me inspiro aquí de la comparación propuesta por Keightley en “The Story of Zifar…”, art. cit., pp. 318-319. 
305

 Burke, History and vision, op. cit., p. 49. 
306

 Véase de Stéfano, “El Caballero Zifar: novela didáctico-moral”, art. cit., p. 198. Sobre este tema, se puede 

consultar el artículo de Axayácatl Campos García Rojas, “La educación del héroe en El libro del cavallero Zifar”, 

Tirant, 3 (2000): <http://parnaseo.uv.es/Tirant/art_axayactl_educ.htm> [22/06/2010]. 
307

 La importancia del motivo del libro, relacionado con el de la fama caballeresca, pues se trata de difundir las 

aventuras y logros del héroe, se retoma al final del episodio, al evocar al hijo de Roboán y Nobleza, del cual se nos 

dice –incluso con el conocido tópico de la redacción en alguna lengua exótica– que “ay vn libro de la su estoria en 

caldeo, de quantas buenas cauallerias e quantos buenos fechos fizo despues que fue de hedat e fue en demanda de su 

padre” [IV-211, p. 427]. 

http://parnaseo.uv.es/Tirant/art_axayactl_educ.htm


138 

 

la perspectiva cristiana. El episodio del Lago Encantado deriva de una maravilla cristiana; los 

elementos mágicos se deben a la influencia del diablo y, por consiguiente, son condenados por la 

voz del narrador: “Asy que todo este fecho era obra del diablo, non quiso Dios que mucho durase, 

asy commo adelante oyredes” [I*-111, p. 241]. Por fin, el episodio de las Ínsolas Dotadas se 

ubica en una maravilla profana, más precisamente la maravilla novelesca de inspiración artúrica. 

La presencia del diablo en el imperio de Nobleza corresponde al engaño y a la tentación en la que 

cae Roboán, pero no se relaciona con las maravillas de las Islas, lo que explica que éstas se 

consideren como verdaderas, al contrario de las del Lago Encantado, mera ilusión creada por el 

diablo: “Ca bien valie esta baxilla [del banquete de Nobleza] tanto o mas que la que fue puesta 

delante del Cauallero Atreuido quando entro en el lago con la Señora de la Trayçion, saluo ende 

que aquella era de ynfita e de mentira, e esta era de verdat” [IV-206, p. 414]. 

 

Dentro de este nuevo tipo de maravilloso profano, encontramos también ciertos elementos 

proféticos, pero de tipo novelesco, es decir, que son emitidos por un personaje novelesco y su 

cumplimiento concierne a hechos de la diégesis novelesca, contrariamente a las profecías 

religiosas que hemos visto hasta ahora, las cuales siempre tienen, al mismo tiempo que una 

realización diegética, una significación moral o política que incide en el mundo extradiegético, el 

del lector. En el episodio de las Ínsolas Dotadas, la mágica capacidad de conocimiento de la 

Emperatriz –personaje novelesco por excelencia, pues se hace hincapié en su ascendencia 

artúrica– es una de las primeras maravillas en aparecer después de la llegada de Roboán a las 

Ínsolas. Las doncellas que lo reciben conocen su identidad y las circunstancias de su salida del 

reino de Mentón y, ante su sorpresa, le explican el poder de Nobleza: 

«Señoras», dixo el infante, «donde ha la vuestra señora este tal poder para saber e 

conosçer las cosas que non vee? […]». «Sseñor», dixieron las donzellas, «le 

enperadriz su madre la dexo encantada […]. Ca sabed que tan ayna commo entrastes 

en el batel, tan ayna sopo ella la vuestra ffazienda toda, e quien erades, e todas las 

cosas que pasastes deque nasçistes aca; pero non puede saber lo que ha de venir» 

[ibid., p. 412]. 

Según estas afirmaciones, Nobleza sólo tendría el poder de profetizar sobre el pasado y el 

presente. Sin embargo, los ejemplos que aparecen en la continuación del relato dejan dudas sobre 

esta limitación. Las primeras ocurrencias directas de su don –después del conocimiento de la 

identidad de Roboán– se relacionan con el engaño del Emperador (como se llama Roboán 



139 

 

durante su estancia en las Ínsolas) por el diablo. En varias ocasiones, Nobleza intenta advertir a 

su esposo del peligro de perderla en que se encuentra: 

E pues en vuestro poder so e me tenedes, guardatme bien e non tiredes la mano de mi 

e non me querades perder; […] ca sy vna vegada me perdedes e vos salga de las 

manos, creedme que me nunca auedes a cobrar [IV-208, p. 419]; 

E esto le dezia [la Emperatriz al Emperador] porque sabia quien le mal consejaua, e la 

follia a quel metia con codiçia de aquellas cosas quel descobria [IV-209, p. 420]; 

«Ay señor!», dixo la enperatris, «avn non sodes castigado de la otra vegada que me 

feziste ensañar? Çertas grant sabor auedes de me perder» [ibid., p. 421]. 

Tales avisos podrían deberse al conocimiento por la Emperatriz de la futura pérdida del reino 

por Roboán. Pero, a sabiendas de que no puede conocer el porvenir, también pueden ser el 

resultado de un conocimiento del pasado (los encuentros de su esposo con la dueña diabólica) y 

del presente (el deseo de Roboán de pedirle los dones prohibidos), como lo hace explícito el 

comentario del narrador que acabo de citar (p. 420). Sin embargo, la afirmación de lo 

irremediable que sería la pérdida del Emperador deja entender que, pese a la distinción expresada 

por sus doncellas, el conocimiento del futuro no le es ajeno. Lo confirman otros dos elementos 

proféticos del episodio.
308

 El primero de ellos corresponde a las palabras con las que Nobleza 

acompaña el pendón mágico que regala a Roboán: “e ruegovos que este pendon leuedes por mi 

amor, ca nunca en logar del mundo entraredes con el que non acabedes quanto començardes” 

[IV-210, p. 425]. Este anuncio se cumplirá tal como lo predice la Emperatriz. Volveré más 

adelante sobre las circunstancias de esta realización. El segundo y último elemento profético del 

pasaje aparece cuando el héroe ya está por irse, montado sobre el caballo mágico. Nobleza 

pronuncia entonces un discurso, posiblemente inspirado en el de Dido en la Eneida, al ver 

alejarse el barco de Eneas,
309

 donde aparece un anuncio profético, también referido al futuro: 

                                                 
308

 Sigo limitándome a las profecías discursivas, pero cabe señalar la presencia de otro elemento profético en el 

episodio: el sueño puramente visual que recibe el Emperador antes de pedir a Nobleza el caballo que lo llevará del 

reino. Vale la pena citarlo: “«Señora», dixo el enperador, «yo soñaua agora que yua en aquel vuestro cauallo que vos 

queria demandar, e alcançaua mucho ayna vn grant venado en pos que yua, e quel daua vna grant asconada 

[lanzada]. E el alano dexolo e veniese el venado contra mi, e reboluia el cauallo, e salia del en manera que me non 

fazia mal; peroque entraua en vna grant agua e pasaua a nado el cauallo comigo, e con miedo del agua desperte 

espantado»” [IV-210, pp. 424-425]. El sueño revela claramente a Roboán que los tres dones desempeñarán un papel 

negativo para él, sin precisar, no obstante, los detalles de este papel: sólo se relaciona al caballo con el agua, pero sin 

presentarlo como el medio por el cual el héroe saldrá de las Ínsolas. El origen del sueño no se da a conocer: no se 

menciona la voluntad divina de alumbrar al personaje, ni un encanto del tipo del de Nobleza. Esta incertidumbre 

demuestra que el sueño profético se transforma en un recurso de la narración, para aumentar el ambiente misterioso 

del reino y acentuar el suspenso del episodio, pero pierde su significación trascendental. 
309

 Véase la comparación que propone de Stéfano entre los dos discursos de quejas, en “El Caballero Zifar: novela 

didáctico-moral”, art. cit., pp. 217-219. 



140 

 

Ca çierta so que vos en algunt tienpo me desearedes, e yo a vos fasta que muera; […] 

Mas atanto vos digo, que nunca en peligro vos veredes que vos veades la mi 

semejança delante, que non creades que aquellos peligros en que fueredes. que por el 

tuerto que me tenedes vos vienen; e querredes tornar e non podredes, e non tomaredes 

plazer nin alegria, nin reyredes asy commo soliedes, e desearme hedes e non me 

podredes auer [IV-211, p. 426]. 

Esta profecía de alcance claramente futuro se va a cumplir en distintos momentos del relato 

posterior. Como en quiasmo, lo primero que se realiza es el anuncio final de la tristeza de Roboán 

y de su imposibilidad para reírse, similar a la del Emperador de Trigrida, primero en perder a 

Nobleza y el imperio de las Ínsolas Dotadas: 

E con grant pesar de lo que auia perdido, començo a llañer, e dixo asy: 

   Guay de mi mesquino! 

   Guay de mi catiuo! 

   E guay de mi sin entendimiento! … [IV-213, p. 429]; 

«Çerta», dixo el infante, «non podria reyr por alguna manera, e sy otro me lo dixiese 

matarme ya con el de grado» [ibid., p. 430]. 

Sin embargo, comparte su experiencia con el Emperador de Trigrida, quien vivió la misma 

desventura, y, juntos, al ver al diablo que los había tentado y entender que así aprendieron a 

desconfiar de los consejos engañosos, deciden reírse de nuevo y pronto ponen en práctica esta 

decisión: 

«Pues quiero», dixo el enperador, «que riades e tomedes plazer, e yo reyre 

conbusco». «Señor», dixo el infante, «pues a vos plaze, fare yo todo a mi poder» 

[ibid., p. 431]; 

[la dueña diabólica] començo a tunbar en el agua, de guisa que non podieron estar 

que non reyesen; pero el infante non podia reyr de coraçon, mas de ally adelante 

reyeron e ouieron grant plazer e grant solas en vno [IV-214, p. 431]. 

Esta recuperación finalmente rápida de la risa pone en tela de juicio la capacidad profética de 

Nobleza o, más precisamente, viene a confirmar que su conocimiento del futuro –contrariamente 

al del pasado y del presente– se limita a una intuición más o menos vaga, lo que la coloca en un 

nivel ontológico inferior al de Dios, cuyo conocimiento perfecto era la base de todas las profecías 

que vimos anteriormente, las cuales, por tanto, siempre se cumplían de manera absolutamente 

exacta. La índole profundamente religiosa del Zifar no podía permitir que un personaje novelesco 

llegara a la perfección del saber divino: el estilo de los anuncios de la Emperatriz, cuya apariencia 

es más de aviso que de profecía evidente, la restricción de su poder respecto al futuro, el 

cumplimiento sólo parcial de sus oráculos, todos estos elementos la alejan de la capacidad de 

conocimiento absoluto de Dios. La última profecía de la obra, ésta de origen divino, viene a 



141 

 

recordar que el verdadero poder profético es el divino, aunque no desaparece por completo el 

papel novelesco de la Emperatriz. 

 

En uno de los últimos episodios de la obra, la guerra de Roboán contra los reyes de Garba y de 

Safira, rebeldes a su autoridad, parece realizarse la primera parte de la última profecía de 

Nobleza: Roboán “se ve en peligro”, pues sus tropas son, en un primer momento, vencidas por las 

de sus adversarios. Sin embargo, se trata otra vez de un cumplimiento muy vago del anuncio de la 

Emperatriz, ya que no se hace mención de ella ni de la culpa que se supone que el héroe debería 

sentir para con ella. Su tristeza se relaciona únicamente con su crítica situación bélica. Lo que sí 

se va a cumplir muy exactamente es el oráculo de Nobleza referido al pendón que regala a 

Roboán.
310

 Sin embargo, su cumplimiento no es directo, sino que pasa por otra profecía, ésta de 

tipo bíblico. Se trata de la última profecía dirigida a un personaje caracterizado por cierta 

debilidad (en el caso de Roboán, corresponde a una debilidad circunstancial y no definitoria). 

Pero, a diferencia de las emitidas para la Señora de Galapia, Grima o el joven Tabor, esta 

profecía viene de Dios mismo y sólo va a dar un consejo al héroe: se trata, pues, de una mezcla 

entre mera guía y salvación directa, un rasgo lógico en una profecía que va justamente a reunir 

múltiples características presentes en los diferentes oráculos de la obra. 

Como acostumbrada introducción a las profecías de origen divino, se presenta al protagonista, 

después de su derrota, en situación de oración, o sea, caracterizado por su piedad y su entrega a 

Dios, lo que provoca la revelación divina: 

E el enperador se leuanto a la media noche, e apartose de la su gente, e començo a 

fazer oraçion, pediendo merçed a Dios que sy en alguna cosa le errara, quel quisiese 

perdonar […] El enperador estando en esta oraçion, oyo vna bos del çielo quel dixo 

asy: «Roboan, amigo de Dios, non desanpares, ca Dios es contigo. E bien sabes que el 

rey de Menton tu padre, nunca desanparo de la merçed de Dios por ningunt enbargo 

quel aueniese, e ayudolo Dios en todos sus fechos; porende esfuerçate en la su 

merçed e el poder de Dios, ca el sera contigo e te ayudara. E vengasete emiente del 

pendon que te dio la enperatris, fija de la Señora del Paresçer, que fezieron las syete 

donzellas santas, e sacalo e ponlo en vna asta muy luenga, e çierto sey que luego que 

lo vean tus enemigos, se te dexaran vençer e los prenderas todos» [IV-224, pp. 443-

444]. 

                                                 
310

 La presencia del pendón, no obstante, introduce indirectamente la idea de un sentimiento de culpa para con la 

Emperatriz de parte de Roboán, así como lo señala Catherine Talbotier, en su artículo “La légende d’Eustache-

Placide”, e-Spania, VII (2009), §45: “le don de la bannière de vertu devient un signe de transition entre le récit moral 

et le récit légendaire puisque l'objet est à double face pour donner du remords et donner le moyen d'exercer plus tard 

une vertu chrétienne” [Artículo consultado en línea el 11/04/2011: <http://e-spania.revues.org/18413>]. 

http://e-spania.revues.org/18413


142 

 

Esta profecía, sin duda la más larga y rica de la obra, requiere varios comentarios. Primero, 

podemos notar el estilo propio de las profecías bíblicas de la obra, casi todas atribuidas a “vna 

bos del çielo”: el futuro de certidumbre, los términos introductorios de los vaticinios que parecen 

transmitir también estilísticamente el saber divino al saber humano (“bien sabes que”, “vengasete 

emiente”, “çierto sey que”), etc. Por el vocativo que ya encontramos de “amigo de Dios”, se 

reconoce la piedad del receptor de la profecía y, por lo tanto, que merece recibir semejante 

comunicación divina, elementos que acababan de ser demostrados por la situación de oración en 

la que se encontraba Roboán. Volvemos también a hallar la fórmula varias veces repetida en la 

obra de “Dios es contigo”, como expresión del apoyo divino que se le otorga al personaje, de 

cualquier forma que sea, lo que permite su repetición en situaciones muy distintas. 

De hecho, la universalidad de la fórmula se evidencia a continuación, en la parte central del 

anuncio, ausente en los otros vaticinios de la obra. Para conhortar a Roboán, la voz divina le 

rememora la ayuda otorgada a su padre. Zifar se vuelve así explícitamente –y según Dios mismo– 

una figura modélica, al mismo tiempo que el propio Dios parece establecer las reglas de conducta 

que dan acceso a su ayuda: “nunca desanparo de la merçed de Dios por ningunt enbargo quel 

aueniese, e ayudolo Dios en todos sus fechos”. A partir del exemplum constituido por Zifar, la 

profecía emite entonces la regla universal que rige la posibilidad de obtener la ayuda divina. Se 

sigue empleando la segunda persona del singular referida en apariencia a Roboán, pero también 

se trata de un “tú” universal, referido tanto al lector como a todo buen cristiano, en una especie de 

moraleja que concluye todo el discurso ejemplar de la obra: “porende esfuerçate en la su merçed 

e el poder de Dios, ca el sera contigo e te ayudara”. Podemos notar, de paso, la repetición de la 

fórmula primero dirigida precisamente a Roboán en su situación particular y ahora generalizada y 

marcada por la eventualidad del futuro (“el sera contigo”), cuyo sentido –por si nos hubiera 

escapado hasta ahora– se ve explicitado por el doblete redundante formado con “te ayudara”, una 

técnica estilística muy común en el Zifar, como lo estudió Walker.
311

 

Después de este paréntesis de alcance universal, el discurso profético regresa al caso particular 

de Roboán, pero de manera inacostumbrada. En efecto, en vez de prometer al héroe algún tipo de 

ayuda divina directa, el oráculo le recuerda la existencia del pendón mágico que le fue regalado 

por Nobleza y le explica cómo usarlo. Y es el pendón el que desempeña el papel de ayudante 

sobrenatural: 

                                                 
311

 Véase Walker, Tradition and technique, op. cit., p. 198 y ss. 



143 

 

E quando amanesçio, saco el pendon el enperador, con su asta muy grande e mucho 

buena, e dixo a su caualleros: «[…] pero Nuestro Señor Dios auiendo de nos piedat, 

commo señor poderoso non tenia que fincasemos asy desconortados, e mando que 

vayamos a ellos, ca non nos esperaran, que todos los prenderemos; e çierto so que ha 

de ser asy de todo en todo.» […] E quando tan ayna vieron los del rey de Safira el 

pendon, tan ayna boluieron las espaldas e començaron a fuyr, el enperador e los suyos 

en pos ellos matando e feriendo, de guisa que non finco ninguno dellos que non fuese 

muerto o preso. […] E el enperador e los suyos gradesçieron mucho a Dios quanta 

merçed les fiziera en querer que ellos vençiesen atan syn daño dellos, ca ninguno non 

fue alli ferido nin llagado de la otra parte. E touieron que esto fuera miraglo de Dios, 

ca los otros eran diez tantos que ellos [ibid., pp. 444-445]. 

Roboán expresa su plena confianza en el apoyo divino –según el modelo de todos los pasajes 

proféticos de la obra, pues esta fe es una de las condiciones imprescindibles para obtener el favor 

divino–. Luego, él y sus tropas atribuyen su victoria milagrosa a la ayuda de Dios. Sin embargo, 

lo sorprendente del pasaje es la mezcla de tradiciones que se opera. De modo extraño, Dios 

desempeña un papel de intermediario: la profecía divina recuerda la presencia del pendón y, por 

tanto, la profecía emitida por Nobleza antes de que Roboán fuera llevado de las Ínsolas;
312

 

Roboán goza del favor divino, pero el milagro de la derrota de los rebeldes se debe claramente en 

la narración de la batalla a la aparición del pendón mágico. Tenemos, pues, aquí una mezcolanza 

entre dos series de índole sobrenatural distinta. Por un lado, encontramos elementos de lo 

maravilloso profano: la profecía novelesca de Nobleza, la presencia del pendón como objeto 

mágico digno de un cuento de hadas o de la magia caballeresca, sólo en ciernes en la literatura 

peninsular coetánea. Por otro, se añaden elementos propios de lo milagroso cristiano: la profecía 

divina, las oraciones y afirmaciones de fe de Roboán, la convicción de los personajes de que el 

milagro se debe a la intervención de Dios, la transformación del origen atribuido al estandarte. 

Volvamos sobre este último elemento. Durante el episodio de las Ínsolas Dotadas, se nos 

presenta así su elaboración, al llegar Nobleza a la cámara real después de un misterioso retraso: 

“e el enperador le dixo: «Señora, en que tardastes?» «Señor», dixo ella, «fis partir a las donzellas 

seda e oro e aljofares para fazer vn pendon muy noble, e sera acabado deste terçer dia, e bien creo 

que nunca ome fue que tan noble viese commo este sera»” [IV-210, p. 424]. La breve descripción 

alía el misterio de la tardanza de la Emperatriz con la magia folclórica de los tres días, la riqueza 

y las fórmulas hiperbólicas típicas de los libros de caballerías, lo que constituye otra señal de la 

                                                 
312

 Volvamos a citar este vaticinio: “e ruegovos que este pendon leuedes por mi amor, ca nunca en logar del mundo 

entraredes con el que non acabedes quanto començardes” [IV-210, p. 425]. La profecía divina recuerda este anuncio 

al lector, pero también al propio personaje: “Quando estas palabras oyo el enperador, membrosele de lo quel dixiera 

le enperatris quando le dio el pendon, que doquier que entrase con el, que vençeria” [IV-224, p. 444]. 



144 

 

ascendencia francesa del pasaje. Después de la profecía divina y justo antes de que se opere el 

milagro del pendón, el narrador decide cambiar de manera drástica la explicación del origen de lo 

que asimila ahora a una “reliquia”: 

[el emperador] abrio el arca do estaua el pendon, e finco los ynojos e saco el pendon 

con grant deuoçion, llorando de los oios, ca tenia que pues aquella bos del çielo 

desçendia e le fizo emiente del pendon, que grant uirtud auia en el. E asy era; ca 

aquellas syete donzellas quel pendon fizieron, bien auia casa vna setenta años, ca en 

tienpo de su auuela de la enperatris, nasçieron todas de vn vientre, e ella las crio. E 

las donzellas fueron sienpre de tan buena vida que non quisieron casar, mas 

prometieron castidat, e mantouieronla muy bien e muy santamente, de guisa que Dios 

fazia por ellas en aquel inperio muchos miraglos, e nunca labrauan cosa por sus 

manos en que Dios non pudo señaladamente su uirtud [IV-224, p. 444]. 

La nueva narración, mucho más desarrollada y redundante que la anterior, cambia totalmente 

el ámbito sobrenatural del que deriva el famoso pendón. Si bien se mantiene una mención de la 

Emperatriz, para no destruir la coherencia del relato, su imperio ya no parece ser uno de los 

“reinos lejanos” de la maravilla profana, sino un imperio tan realista y cristiano como los de 

Mentón o de Trigrida. El número de las siete doncellas puede recordar una cifra folclórica. Sin 

embargo, la insistencia del narrador sobre su virtud y castidad –un elemento ausente de los libros 

de caballerías y del episodio de las Ínsolas Dotadas, pues la propia Nobleza se casó primero con 

el Emperador de Trigrida, antes de casarse con Roboán, apenas éste había entrado en su imperio– 

vuelve aceptable la interpretación de Burke de identificarlas con las siete virtudes, vencedoras de 

los siete pecados (los siete conde rebeldes).
313

 Esta nueva versión también permite introducir el 

poder divino como origen del poder del pendón, el cual sólo se debía en la primera versión a una 

magia profana inexplicada. A partir de esta aclaración, el milagro del pendón es el de una reliquia 

cristiana, o sea, un milagro de índole divina; desaparece la magia y se reafirma el “realismo” de 

la obra, del cual no está excluido lo milagroso cristiano. Tanto la transformación de la historia del 

estandarte como la introducción de la profecía divina antes del milagro que el pendón opera 

desempeñan, pues, una función de cristianización de los elementos paganos. Es posible, como lo 

sugiere de Stéfano, que la inserción del episodio de las Ínsolas Dotadas responda a una moda 

literaria que empezaba a difundirse en la Península.
314

 Sin embargo, las convicciones religiosas 

del autor y el mensaje ejemplar que buscaba transmitir no pudieron aceptar tal cual la magia 

pagana que impera en este nuevo universo caballeresco. El pasaje ilustra así un tratamiento más 

                                                 
313

 Burke, History and vision, op. cit., pp. 126-127. 
314

 De Stéfano, “El Caballero Zifar: novela didáctico-moral”, art. cit., pp. 259-260. 



145 

 

general de los motivos de origen popular que Catherine Talbotier analizó en el Zifar como 

reelaboración de la leyenda de san Eustaquio: “très tardivement [hacia 1300], les auteurs 

castillans se refusent à choisir entre une version hagiographique ou un récit populaire, usant des 

motifs du second pour servir la matrice de la première”.
315

 Se trata, por ende, antes de cerrar la 

obra, de volver a afirmar la superioridad –e incluso, la unicidad– del poder de Dios: tal es el 

papel de esta última profecía bíblica, la cual, no solamente recuerda el verdadero poder divino 

frente a las mentiras de la maravilla pagana (de forma sutil, pues tampoco se trata de desacreditar 

todo el relato anterior), sino que reafirma también el mensaje ejemplar de la obra, regresando a la 

figura modélica de Zifar y universalizando el sentido de su conducta, como condición sine qua 

non de la ayuda divina. 

 

Al terminar este recorrido por las páginas y las profecías del Libro del Caballero Zifar, la 

función ejemplarizante de éstas resulta más que evidente. Repiten a lo largo de la obra un mismo 

mensaje cristiano-moral: el hombre virtuoso, representado por turno por Zifar, Grima, Roboán, 

Tabor, etc., por su fe y su entrega a Dios, puede conseguir la ayuda divina, la cual consiste en un 

oráculo que guía al hombre en sus acciones y/o anticipa una intervención divina a su favor. Dios 

permite así al buen cristiano alcanzar o recuperar buena andanza y honra terrena. Sin embargo, el 

mensaje ejemplar de la obra no se limita a la sola cadena terrena virtud / profecía y ayuda divinas 

/ recuperación de la honra, sino que añade un cuarto término: la salvación espiritual. Según la 

ideología cristiana del Zifar, la honra del hombre supera la mera fama caballeresca, 

reconocimiento terrenal y profano, para alcanzar una honra tanto terrena como espiritual, o sea un 

reconocimiento tanto por parte de los hombres como por parte de Dios, como se explicita en la 

propia obra: “por bien fazer puede ome ganar a Dios e a los omes, e pro e onrra para este mundo 

e para el otro”. La primera constituye una prefiguración de la segunda. En palabras de 

Hernández: “The behaviour of the characters is exemplary in a very specific manner which is 

particularly well suited to the public for whom the book was intended, the Castilian ruling class 

of the early fourteenth century. The quid agas of the moral allegory points to a perfection that has 

its own reward, earthly honour and spiritual salvation”.
316

 Las profecías, más allá del papel que 

desempeñan en la trama del relato y como medio de transmisión directo del discurso ejemplar, 

                                                 
315

 Talbotier, “La légende d’Eustache-Placide”, art. cit., §47. 
316

 Hernández, “El libro del cavallero Zifar: Meaning and Structure”, art, cit., p. 106. 



146 

 

también sirven de vínculo entre lo terrenal y lo trascendental, como lo señala Talbotier acerca de 

una versión castellana de la leyenda de san Eustaquio contemporánea del Zifar, lo que resulta 

totalmente válido para nuestra obra: “voix divine et évocations de la quête de béatitude éternelle 

assurent le continuum d’une isotopie discursive et en réalité rendent « visible » et immédiatement 

perceptible le niveau anagogique ».
317

 

 

Con el Libro del Caballero Zifar, la función ejemplarizante de la profecía toma, pues, una 

dimensión nueva y particularmente desarrollada. En las obras estudiadas previamente, la profecía 

también subrayaba la virtud del que la recibía, pero el vínculo que se creaba así entre la divinidad 

y el hombre era puntual: permitía ensalzar a un individuo –y alzarlo, por ende, al estatuto de 

héroe épico– o, a lo mucho, a una función, la del monarca, como sucede en la visión alfonsí de la 

figura real. En el Zifar, la ambición de la profecía es mucho más amplia, pues se trata de abrir a 

todos los mortales la posibilidad de semejante relación privilegiada con Dios; la obra, en sus 

vertientes tanto teórica como narrativa, propone una especie de instructivo para conseguir la 

ayuda de Dios, incluyendo el favor de la comunicación profética: sólo se trata de ser un perfecto 

cristiano, en el sentido más absoluto del término. La condición parece, evidentemente, muy difícil 

de cumplir, pero el cambio de estatuto que esta apertura implica para la profecía bíblica es 

drástico: ésta deja de ser un favor reservado solamente a personajes excepcionales –y cuya 

excepción es justamente subrayada por la profecía–, para concernir potencialmente a cualquier 

ser humano. El discurso ejemplar del Zifar debe permitir transformar esta potencialidad en 

actualidad. 

Más allá de este papel perlocutivo, también hace su aparición en la obra un nuevo uso de la 

profecía: el que corresponde a la llamada ‘profecía novelesca’. Su importancia en el relato es 

todavía bastante limitada y los escrúpulos religiosos del autor impiden que se imponga sobre la 

profecía de origen divino. Sin embargo, su aparición constituye una profunda novedad respecto a 

las obras anteriores, en las que la profecía sólo se relacionaba con figuras históricas y se 

consideraba, por tanto, como un acontecimiento en sí histórico. Además, si bien los vaticinios ya 

tenían anteriormente un papel en la construcción de los relatos, éste siempre estaba supeditado a 

la transmisión de un mensaje dirigido, no al personaje, sino al lector, y que podía ser de índole 

moral, religiosa, política, etc. Gracias a este nuevo empleo de la profecía, desvinculado del 

                                                 
317

 Talbotier, “La légende d’Eustache-Placide”, art. cit., §19. 



147 

 

mundo extradiegético, se descubrirá, en las obras caballerescas posteriores al Zifar, la amplitud 

de las posibilidades narrativas permitidas por el elemento profético. La inserción de esta nueva 

profecía novelesca se relaciona, además, con otra gran novedad literaria de la época: la influencia 

de los romans artúricos franceses, que empiezan a difundirse cada vez más en la Península. Con 

ellos, se va desarrollando un nuevo tipo de profecía, de origen totalmente pagano, derivado del 

famoso mago bretón, Merlín. Esta nueva profecía merliniana resulta particularmente adaptada 

para aprovechar la función puramente novelesca de los oráculos. Sin embargo, esto no significa 

que desaparezcan las otras funciones que hemos venido descubriendo en torno a la profecía 

bíblica. Como ésta, la profecía merliniana, a lo largo del desarrollo que va a conocer en la 

literatura castellana medieval y proto-moderna, va a presentar una evolución de sus funciones, no 

necesariamente lineal, sino según los objetivos específicos de las obras en las que se van a ir 

insertando, ya sea que éstos resulten únicamente literarios, propagandísticos, moralizantes, etc. 

Es este nuevo recorrido merliniano el que me propongo emprender ahora. 

  



148 

 

  



149 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SEGUNDA PARTE 

 

LA INTRODUCCIÓN DE LA PROFECÍA MERLINIANA EN 

EL CONTEXTO LITERARIO HISPÁNICO 

  



150 

 

  



151 

 

II.1 LOS ORÍGENES DEL MOTIVO MERLINIANO 
 

La expresión de “motivo merliniano” abarca varios elementos íntimamente relacionados entre 

sí, pero que también llegaron a evolucionar de manera más o menos independiente. El primero de 

ellos es el personaje mismo de Merlín, cuyas características cambiaron considerablemente, según 

la época, los autores que lo trataron y el contexto político-geográfico que lo acogió, desde la 

figura del bardo celta, hasta la apelación tardía del “encantador”, pasando por las facetas de 

profeta o mago. Otros de estos elementos son lo que podríamos designar conjuntamente como las 

creaciones de Merlín, por una parte las profecías que pronunció, por otra los encantamientos que 

llevó a cabo (por ejemplo, la leyenda de Stonehenge), por una tercera la transcripción de sus 

oráculos y de las aventuras caballerescas vinculadas con ellos, pues, desde muy temprano, los 

autores presentan a Merlín como el iniciador de la redacción de sus profecías o incluso del libro 

que el lector está descubriendo: aunque recurre casi siempre a escribas, Merlín es también autor. 

El último elemento incluido en el “motivo merliniano” es la construcción novelesca que se 

elabora en torno al personaje, mediante un sin fin de episodios que hacen de Merlín uno de los 

principales protagonistas de la materia de Bretaña: esta ficcionalización empieza con las 

circunstancias de su concepción y nacimiento, prosigue con su estrecha relación con Arturo y los 

caballeros de su corte, y culmina con su relación con las mujeres, en particular Viviana, y su 

desaparición de este mundo. Importa tener en mente la complejidad de la construcción literario-

mitológica elaborada a partir y en torno al profeta bretón, pues la modificación de una parte del 

edificio puede repercutir en el resto de la construcción. Sin embargo, siendo el objeto del presente 

estudio la sola profecía, no estudiaremos aquí todos los elementos que engloba el motivo 

merliniano. Empero, antes de llegar al tema preciso que nos interesa, se impone una revisión del 

personaje de Merlín, supuesto autor de todas las profecías que analizaremos más adelante, y de 

las características precisas de estos anuncios. 

 

II.1.1 Los orígenes del personaje de Merlín 

Los orígenes lejanos del personaje de Merlín son sumamente oscuros. Al contrario, su 

evolución directamente anterior a su introducción en España se conoce mejor. Sin embargo, 



152 

 

importa precisar en la medida de lo posible tanto la primera como las siguientes etapas 

cronológicas de su construcción.
318

 

 

II.1.1.1 Del Merlín pseudo-histórico a la (re)creación de Geoffrey de Monmouth 

El personaje de Merlín surge en las islas bretonas, donde se relaciona más específicamente con 

el País de Gales. No obstante, ninguno de los historiadores antiguos de la región lo menciona 

realmente. En el siglo VI, en su De excidio et conquestu Britanniae, que constituye una de las 

mayores fuentes para la historia de la Gran Bretaña de los siglos V y VI, Gildas narra la 

resistencia que oponen los bretones a los invasores pictos y escotos, y luego a los sajones que, 

llamados para apoyarlos, pronto guerrearon por su propia cuenta. En este contexto, se refiere a la 

batalla del Monte Badon, en la que los bretones ganaron su última gran victoria, bajo el mando de 

un cierto Aurelianus Ambrosius, de origen romano, relacionado más tarde con la figura de 

Arturo. En el siglo VIII, Beda retomará en su Historia ecclesiastica gentis Anglorum los episodios 

así expuestos por Gildas, acentuando los aspectos ya legendarios de Aurelianus Ambrosius. Este 

relato se completa entre el fin del siglo VII y el fin del siglo IX, para dar la nueva versión presente 

en la Historia Britonum atribuida al compilador, quizás ficticio, Nennius o Nenio. Tres nombres 

se imponen en este texto cronístico: Aurelianus Ambrosius parece dividirse entre Ambrosio, jefe 

y símbolo de la resistencia bretona, y Arturo, dux militar responsable de la victoria de Monte 

Badon; frente a ellos, el tirano Guortigirn, o Vortigern, culpable de haber llamado a los sajones, 

pasa a simbolizar la traición que permitió las invasiones de la isla. En esta Historia Britonum, 

tampoco se habla de ningún Merlín, pero sí de un profeta llamado también Ambrosius
319

 quien, 

con el estatuto folclórico de niño sin padre, revela al rey Vortigern la presencia de dos dragones, 

cuyo combate impide la edificación de una torre: el dragón rojo, vencido por el dragón blanco, 

representa a los bretones, oprimidos por los sajones. El niño-profeta promete así la victoria final 

                                                 
318

 Este recorrido se basa en tres fuentes principales. La primera y más importante es el ahora clásico estudio de Paul 

Zumthor, Merlin le Prophète. Un thème de la littérature polémique, de l’historiographie et des romans, Slatkine, 

Genève, 2000 [1ª ed. 1943]. Las otras dos son: Santiago Gutiérrez García, Merlín y su historia, trad. de Santiago 

Gutiérrez García, Alianza, Madrid, 1999 [1ª ed. 1997]; y Jean Markale, Merlin l’Enchanteur ou l’éternelle quête 

magique, Albin Michel, Paris, 1992 [1ª ed. 1981].  
319

 Zumthor explica la reaparición de este mismo nombre por un dato topográfico: el cronista parece haberse 

inspirado en el nombre de las ruinas de una fortaleza en el norte de Gales, llamadas Dinas Emrys, o sea, fortaleza de 

Ambrosio. Relacionando este topónimo con el del glorioso resistente bretón, hizo de la fortaleza otro símbolo de esta 

lucha, inventando el episodio que referimos a continuación; a pesar de las incoherencias que esto suscitó, intentó 

luego fundir en una sola la figura del Ambrosio de Gildas y la del profeta de la torre de Vortigern (véase Zumthor, 

Merlin le Prophète, op. cit., p. 13). 



153 

 

de los bretones: “postea gens nostra surget, et gentem Anglorum trans mare viriliter dejiciet”.
320

 

Este pasaje es, según Paul Zumthor, a la vez capital desde el punto de vista genérico, pues 

constituye el primer ejemplo del futuro género de la profecía política, y capital para la definición 

del personaje del profeta dentro del contexto de las invasiones sajonas, ya que, a partir de este 

momento, “Ambrosius, pénétrant par sa sagesse inspirée la nature des choses, est désormais le 

garant de l’espoir breton”.
321

 Como veremos más adelante, Geoffrey de Monmouth retomará este 

episodio en su Historia Regum Britaniae, pero dará ahora al niño-profeta el nombre de 

Ambrosius Merlinus.
322

 Las obras que acabamos de referir sirvieron, pues, de fuente a Monmouth 

para las acciones que atribuye a Merlín, pero no explican esta denominación. Queda entonces por 

determinar de dónde proviene este segundo nombre adjuntado al ya establecido de Ambrosio. 

M.-H. D’Arbois de Jubainville propone de nuevo, como origen de este nombre, una 

explicación topográfica:
323

 la antigua capital de Demetia se llamaba Maridunum o Moridunum, es 

decir, ciudad fortificada (dunum) del mar (mari en latín, mori en galo), nombre que se simplificó 

en Merdin o Myrddin, por una evolución etimológica normal, de la que el estudioso explica las 

distintas etapas. Olvidado el sentido inicial del nombre, se empezó a hablar de la ciudad (cair o 

caer en galés) de Merdin, o sea Cair-Merdin o Kaer-Myrddin. Finalmente, una vez instituido este 

nuevo nombre, se buscó quién era este Myrddin con el que se relacionaba la ciudad. De designar 

un lugar, Myrddin pasó a designar a un personaje, el cual necesitaba entonces de una leyenda 

digna del patrono de la capital de Demetia. Según D’Arbois de Jubainville, el personaje más 

destacado de la historia de Gales era entonces Aurelianus Ambrosius y se buscó confundir su 

identidad con la del misterioso Myrddin. Es Monmouth quien llevaría a cabo esta fusión 

identitaria: la madre del misterioso niño sin padre aparece como hija del rey de Demetia y los 

enviados del rey Vortigern encuentran al niño en Cair-Merdin, precisión que no deja duda 

respecto a su origen geográfico; por fin, el niño se presenta a sí mismo como Ambrosius 

Merlinus, uniendo las dos ramas de su legendaria genealogía. Esta hipótesis toponímica puede 

parecer plausible. Sin embargo, no permite explicar otra faceta de la figura de Merlín, la que 

                                                 
320

 Historia Britonum, cap. 42, en Edmond Faral, La légende arthurienne. Études et documents, Honoré Champion, 

Paris, 1993 [1ª ed. 1929], t. 3, p. 32. 
321

 Zumthor, Merlin le Prophète, op. cit., p. 17. 
322

 Merlinus es la forma del nombre en latín, de la que derivan el Merlin francés y el Merlín español. En galés, el 

nombre se escribe Myrddin (donde la y se pronuncia [ə] y la doble d, [ð], de allí el Merzinn bretón). 
323

 Resumo aquí su artículo “Merlin est-il un personnage réel, ou les origines de la légende de Merlin”, Revue des 

Questions Historiques, V (1868), pp. 559-568. 



154 

 

Monmouth desarrolla en la Vita Merlini, donde el protagonista aparece como le fou du bois, 

típico de varias leyendas celtas. 

No es en fuentes legendarias, sino en otra fuente historiográfica donde podemos encontrar 

indicios relativos a esta nueva caracterización del personaje: los anónimos Annales Cambriae, 

crónica escrita a más tardar en el siglo X y dedicada a la historia de Gran Bretaña en general y de 

Gales en particular, mencionan dos veces al rey Arturo y una vez al personaje de Merlín, a 

propósito de la batalla de Arderydd (también llamada Armterid, Arderit o Erderit), fechada en 

573 por los Annales: “Bellum Armterid [inter filios Elifer et Guendoleu filium Keidiau; in quo 

bello Guendoleu cecidit: Merlinus insanus effectus est]”.
324

 La alusión a Merlín recuerda aquí 

aspectos de dos leyendas paralelas: la leyenda de Lailoken, ubicada en el reino de Strathclyde 

(región donde también tiene lugar la batalla de Arderydd) y conocida por la Vida de san 

Kentigern, redactada por el monje Jocelyn of Furness hacia 1185, y la leyenda irlandesa –o, más 

bien, de los irlandeses radicados en Escocia, cerca del reino de Strathclyde– de Buile Suibhne (La 

locura de Suibhne). Ambos personajes se vuelven locos después de participar en una sangrienta 

batalla, que en el caso de Suibhne es la batalla histórica de Moira (o Mag Rath), fechada en 637. 

Asimismo, ambas leyendas presentan rasgos que aparecen también en el caso de Merlín: 

Lailoken profetiza y se le relacionan varios de los cuentecillos que Monmouth insertará en la Vita 

Merlini; Suibhne es de estirpe real –así como el Merlín de la Vita–, tiene visiones y compone 

poemas.
325

 La mención que los Annales Cambriae hacen de Merlín se inscribe así sin duda en un 

fondo folclórico común a varias regiones celtas. 

Sin embargo, la parte entre corchetes de la cita de los Annales Cambriae no aparece en todos 

los manuscritos de la obra. Algunos estudiosos interpretan, por lo tanto, esta mención de Merlín 

como una interpolación tardía que no demuestra la existencia histórica del personaje. Si tampoco 

pueden probar esta existencia, otros juzgan auténtico el pasaje, al apoyarse también sobre el 

testimonio de algunas tríadas galas, las cuales, a pesar de habernos llegado en manuscritos del 

siglo XIV sobre todo, representan un acceso bastante genuino a las antiguas creencias celtas. Una 

de estas tríadas cita a Merlín como a uno de los tres grandes bardos bretones: “Trois principaux 

                                                 
324

 Cito el texto de los Annales Cambriae por la edición de John Williams Ab Ithel, Longman – Green – Longman – 

Robert, London, 1860, la cita p. 5. En cuanto a Arturo, aparece como tal (y ya no con el nombre de Aurelianus 

Ambrosius) en las menciones de la batalla del Monte Badon y de la de Camlann, fechadas respectivamente en 516 y 

en 537 (véase ibid., p. 4). 
325

 Bajo el título de “Sous le masque du sauvage”, Philippe Walter propone un estudio común de los tres personajes, 

como prólogo a su edición conjunta de la Vita Merlini, de los textos referentes a Lailoken y de la Buile Suibhne. 

Véase Le devin maudit : Merlin, Lailoken, Suibhne. Textes et étude, ELLUG, Université Stendhal, Grenoble, 1999. 



155 

 

bardes de l’île de Prydein : Merddin Emrys, Merddin fils de Morvryn; Taliessin, chef des 

bardes”.
326

 Esta tríada distingue, pues, a dos personajes llamados Merlín. El primero, “Merddin 

Emrys”, es decir, Merlín Ambrosio en lengua galesa, corresponde claramente a la figura del niño 

sin padre que se opone al rey Vortigern. El segundo, al contrario, reivindica su linaje, al afirmarse 

como “Merddin fils de Morvryn” y podría coincidir con el personaje aludido en los Annales 

Cambriae, o sea, con la figura del poeta y profeta demente también ilustrada por las leyendas de 

Lailoken y Suibhne. Es a este último a quien fueron atribuidos varios poemas, cuya fecha real ha 

sido muy discutida por la crítica.
327

 Se trata de un conjunto de ocho composiciones, repartidas 

entre el Libro negro de Carmarthen y el Libro rojo de Hergest: unas atribuidas a Merlín, que son 

“Affallenau” (“Los manzanos”), “Gwin y Bid hi y Vedwen” (“Los abedules”), “Hoianau” 

(“Saludos, cerdito”, en español; “Les Pourceaux” en francés), “Gwasgargerdd Fyrddin yn y 

Bedd” (“La canción entonada por Myrddin en su tumba”) o “Peirian Faban” (“La juventud 

exigente”); y otras dos donde el personaje de Merlín aparece como protagonista: “Ymddiddan 

Myrddin a Thaliesin” (“El diálogo de Myrddin y Taliesin”) y “Cyfoesi Myrddin a Gwenddydd ei 

Chwaer” (“La conversación de Myrddin y su hermana Gwenddydd”). En este último, el profeta 

aparece bajo la misma designación empleada por la tríada: “Myrdin, son of Morvryn the 

                                                 
326

 Cito la traducción al francés hecha por Joseph Loth y publicada como apéndice de su traducción y edición 

anotada de los Mabinogion, Ernest Thorin, Paris, 1889, tomo 2. La tríada citada es la 101 de esta edición, p. 268. 
327

 Estos poemas forman parte de un conjunto más general atribuido a los antiguos bardos galeses del siglo VI (los 

aparentemente históricos Taliesin y Aneirin, el probablemente mítico Myrddin –del que muchos rasgos recuerdan 

precisamente a Taliesin–, y otros más). Sin embargo, sólo conocemos los textos mediante manuscritos redactados 

entre el siglo XII y el XV. La distancia cronológica entre la atribución casi mítica y los testimonios de los que 

disponemos da evidentemente lugar a muchas dudas respecto a su fecha verdadera, más aún por no poder considerar 

todos los poemas como un conjunto homogéneo, sino como una mezcla entre creaciones genuinamente antiguas e 

imitaciones más tardías. En lo tocante a los poemas atribuidos a Merlín, la principal interrogación concierne a su 

anterioridad o posterioridad respecto a la obra de Monmouth. Zumthor, apoyándose sobre la opinión de Ernst 

Brugger –“L'Enserrement Merlin. Studien zur Merlinsage”, Zeitschrift für französische Sprache und Literatur, XXX 

(1906)–, afirma que estos poemas se componen “à partir de 1150-1160” (Merlin le Prophète, op. cit., p. 56), o sea, 

después de las composiciones de Monmouth. Sin embargo, Alfred Owen Hughes Jarman presenta otra opinión, 

expuesta en “The Welsh Myrddin Poems” –en Roger Sherman Loomis (ed.), Arthurian Literature in the Middle 

Ages. A Collaborative History, Oxford University Press, London, 1959, [Reimpresión por Sandpiper Books, 2001; 

en adelante, ALMA], pp. 20-30, esp. p. 21–: aunque conocidos por versiones más tardías, algunos de estos poemas 

remontarían a un núcleo más arcaico, quizá del siglo IX. En cuanto a Marckale, no se pronuncia por ninguna datación 

precisa, pero también cree en la existencia de versiones primitivas hoy perdidas (véase Merlin l’Enchanteur, op. cit., 

pp. 67-68). La discusión más completa que he podido consultar sobre esta cuestión es la que propone William Forbes 

Skene en su estudio de The Four Ancient Books of Wales, Edmonston and Douglas, Edinburgh, 1868, en particular 

en su capítulo XIII, “True place of the poems in welsh literature”, y parte del XIV, “Result of the examination of the 

poems, and their classification”, t. 1, pp. 225-246. Según su análisis, estos poemas galeses responderían a cuatro 

fases de composición, correspondiendo la más antigua al siglo VII. Comenta en particular el largo poema “Cyfoesi 

Myrddin a Gwenddydd ei Chwaer”. En las notas a cada libro publicadas al final del segundo tomo, Skene precisa 

también que “Affallenau” se basaría en una redacción temprana, mientras “Hoianau” sería una imitación posterior 

(véase t. 2, pp. 316-317). No proporciona datos más precisos sobre los demás poemas atribuidos a Merlín. 



156 

 

skilful”.
328

 En esta misma composición, Gwenddydd llama varias veces a su hermano 

“Llallogan”, es decir “hermano gemelo”, pero tal designación recuerda también indudablemente 

el nombre del otro profeta loco de Irlanda, Lailoken.
329

 Así, si bien Gales vio nacer en el siglo VI 

una primera comunidad de bardos históricos, vemos que Merlín se relaciona con ellos sólo de 

modo indirecto, según las filiaciones impuestas por el folclor celta más que por la verdadera 

historia.
330

 

De este laberinto de testimonios sobre los orígenes de la figura pseudo-histórica de Merlín, 

podemos, pues, llegar a la conclusión de que se fundieron en el personaje dos líneas folclóricas 

bien distintas. Por una parte, la leyenda de Ambrosio –ella misma reunión entre la figura de un 

jefe guerrero bretón y la del niño sin padre que profetiza la victoria final de los bretones– se 

asocia con el nombre de Myrddin, derivado erróneamente del topónimo Caermerdin (actual 

Carmarthen en el País de Gales). Por otra, un personaje también llamado Myrddin, ubicado en el 

Strathclyde, antigua región escocesa, se relaciona con el corpus legendario que pone en escena a 

un rey-bardo que enloquece después de una batalla y, alejado del resto de la sociedad, se vuelve 

hombre salvaje y profeta. De allí proviene la famosa distinción detallada por Giraldus 

Cambriensis en su Itinerarium Cambriae (II- 8), compuesto hacia 1190: 

Erant enim Merlini duo ; iste qui et Ambrosius dictus est, quia binomius fuerat, et sub 

rege Vortigerno prophetizavit, ab incubo genitus, et apud Kaermerdyn inventus ; unde 

et ab ipso ibidem invento denominata est Kaermerdyn, id est, urbs Merlini ; alter vero 

de Albania oriundus, qui et Celidonius dictus est, a Celidonia silva in qua 

prophetizavit, et Silvester, quia cum inter acies bellicas constitutus monstrum 

horribile nimis in aera suspiciendo prospiceret, dementire coepit, et ad silvam 

transfugiendo silvestrem usque ad obitum vitam perduxit. Hic autem Merlinus 

tempore Arthuri fuit, et longe plenius et apertius quam alter prophetasse perhibetur.
331

 

                                                 
328

 “A dialogue between Myrdin and his sister Gwendydd”, estrofa CXII, en The Four Ancient Books of Wales, op. 

cit., t. 1, p. 475. 
329

 Véase la versión en galés del poema, en ibid., t. 2, pp. 218-233, esp. pp. 225, 228 y 231, así que la nota a la 

tercera estrofa, p. 424. 
330

 Markale, llevado por el entusiasmo que provoca en él el personaje, no duda sin embargo en afirmar su 

historicidad: “Nous avons ainsi la certitude de la présence, dans la seconde moitié du VI
e
 siècle, d’un personnage du 

nom de Merlin, ou du nom de Lailoken, dans le royaume de Strathclyde, sous le roi Rydderch (Rodarcus), puis sous 

le roi Melred, personnage qui était contemporain de saint Kentigern. Nous avons aussi la certitude que ce personnage 

a participé, en 533, ou plus probablement en 573, à la bataille d’Arderyd […], qu’il est devenue soudainement fou et 

qu’il s’est réfugié au cœur d’une forêt pour y vivre en solitaire et pour y prophétiser” (Merlin l’Enchanteur, op. cit., 

pp. 66). Si bien podemos suponer una posible existencia histórica de un bardo llamado Merlín, creo que los 

testimonios que nos han llegado no permiten alcanzar ninguna certidumbre al respecto. 
331

 Giraldus Cambriensis, Itinerarium Cambriae (II- 8), en Opera, ed. by James F. Dimock, Longmans, Green, 

Reader and Dyer, London, 1868, 7 tomos, t. 6, p. 133. Sin embargo, Giraldus no es el primero en apuntar esta 

diferencia, ya que Faral señala la misma distinción en un texto de Robert de Torigny, fechado antes de 1154, y quizás 

incluso en 1139, o sea, antes de la publicación de la Vita Merlini (véase La légende arthurienne, op. cit., t. 2, pp. 46-



157 

 

Si bien esta oposición entre Merlín Ambrosio y Merlín Silvestre o Celedonio (por el nombre 

del bosque en el que se hubiera refugiado en Escocia) parece corresponder a las dos obras 

mayores de Geoffrey de Monmouth, Zumthor opina que el testimonio de Giraldus no depende 

directamente de la tradición difundida por la Historia Regum Britanniae,
332

 sino que también da 

fe del peso de la tradición folclórica en la configuración de ambas figuras. 

De estas dos tradiciones, Monmouth toma elementos para insertar al personaje de Merlín en 

sus obras, donde éste cobra un protagonismo creciente. La primera que emprende Monmouth, 

publicada en 1135, es la Historia Regum Britanniae,
333

 con la que sigue el modelo de Caradoc de 

Llancarvan y de Henry de Hundington, quienes habían compuesto respectivamente la historia de 

los galeses y la de los sajones e ingleses, pero dedicando ahora una crónica al pueblo bretón. 

Geoffrey pretende traducir un original galés, pero la teoría más difundida hoy en día es que éste 

nunca existió. En realidad, se apoya sobre pocas fuentes –Gildas, Beda, Nenio–, de las que saca 

los principales eventos históricos de su crónica, entre los cuales teje un entramado de sucesos 

más o menos imaginarios, para los cuales se inspira en la Biblia, en los autores clásicos y, a 

veces, en el folclor bretón. Crea así al personaje de Bruto, descendiente de Eneas y ancestro de 

los soberanos bretones, y refuerza la transformación del Arturo histórico en héroe mítico, pues, si 

partimos del momento de su concepción, casi una mitad de la obra le está dedicada. 

Del mismo modo, va a empezar a configurar al personaje de Merlín tal como lo conocemos. 

Son cuatro los momentos de la obra en los que Merlín cobra importancia para el desarrollo de la 

historia bretona. El primer episodio corresponde al de la torre de Vortigern y del combate 

simbólico de los dragones que explica el niño sin padre para el rey (capítulos 106 a 108). 

Monmouth toma el suceso de Nenio, pero, como ya señalé, cambia el nombre del niño-profeta al 

                                                                                                                                                              
47). Pero el Cambriense es el único autor medieval en distinguir siempre cuál Merlín es el autor de las profecías a las 

que se refiere (Zumthor, Merlin le Prophète, op. cit., p. 81). Afirma además haber encontrado en el norte de Gales un 

Liber Vaticiniorum atribuido al Silvestre, el cual no nos ha llegado. Al citar las profecías del Silvestre, Giraldus 

rivaliza así con Monmouth, quien dio a conocer las de Merlín Ambrosio. 
332

 Esta opinión no es la que Zumthor expone en el texto de su tesis de 1943 –donde otorga a Monmouth la 

responsabilidad de la creación casi total de Merlín–, sino en el Prefacio a la edición de 1973, donde trabajos más 

recientes, como el ya citado de Jarman, le hacen reevaluar el peso de la tradición folclórica en la configuración del 

personaje (ibid., p. 2). 
333

 El texto original de la Historia Regum Britanniae ha sido publicado por Edmond Faral, La légende arthurienne, 

op. cit., t. 3, pp. 63-203, así como el texto de la Vita Merlini, ibid., t. 3, pp. 305-352. A continuación, citaré las dos 

obras por esta edición, precisando entre corchetes la obra, el número de capítulo o versos y la página de la edición de 

Faral. En español, se puede consultar la primera obra en la siguiente edición: Geoffrey de Monmouth, Historia de los 

reyes de Britania, ed. de Luis Alberto Cuenca, Madrid, Siruela, 1984; y la segunda en: Geoffrey de Monmouth, Vida 

de Merlín, trad. de Lois C. Pérez Castro, Prólogo de Carlos García Gual, Siruela, Madrid, 1986. 



158 

 

de Ambrosius Merlinus.
334

 A partir de la lectura que el personaje propone de la lucha entre los 

dos dragones, símbolo de la esperanza bretona contra las invasiones sajonas, sigue un segundo 

momento, constituido por una extensa acumulación de profecías políticas que abarcan sucesos 

históricos a partir del siglo V y hasta la época de redacción de la obra por Monmouth (se trata, 

pues, de profecías ex eventu, en los capítulos 112, 113 y 117), así como sucesos imaginarios, 

posteriores a la época de Monmouth, relativos a los reyes normandos, al regreso de los bretones y 

a una visión apocalíptica final (las profecías pasan a ser entonces ante eventum, en los capítulos 

114 a 117). Todos estos oráculos obedecen al estilo merliniano que detallaremos más adelante, 

pero se puede notar evidentemente una profundización de la obscuritas en el segundo conjunto, 

pues ya no se trata de disfrazar acontecimientos ya conocidos detrás de símbolos, sino de crear 

una impresión de verdad en torno a eventos ignorados, basándose en la credibilidad obtenida 

gracias al primer grupo de anuncios certeros. Más adelante en la crónica (capítulo 133), el 

profeta, esta vez como consejero de Úter, repite la parte de sus anuncios dedicados a Arturo, lo 

que subraya la importancia de este rey mítico. El tercer momento en el que Merlín aparece en la 

Historia Regum Britanniae corresponde a la creación legendaria del conjunto monolítico de 

Stonehenge, en el capítulo 128: por magia y a pesar del tamaño de las piedras, Merlín las 

transporta desde Irlanda hasta Ambri Coenobium (cerca de Salisbury) para edificar un 

monumento en honor de trescientos jefes bretones muertos por el rey sajón Hengist. Por fin, el 

mago interviene en el capítulo 137 para permitir la concepción de Arturo, al dar a Úter la 

apariencia del duque de Cornualles para que se pueda unir con la esposa de éste, Igerna. Merlín 

no vuelve a aparecer en la obra después de este episodio. Sólo sus profecías son evocadas en dos 

ocasiones. 

                                                 
334

 Según Rupert Taylor en The Political Prophecy in England (The Columbia University Press, New York, 1911, 

pp. 41-43 [reproducción facsimilar por Kessinger Publishing, s. f.]), Monmouth no hubiera sido el primero en usar el 

nombre de Merlín para el niño profeta o para el ayudante que permite la unión de Úter e Igerna, sino que esta 

conexión se debería al italiano Godofredo de Viterbo, quien hubiera narrado esta parte de la historia británica en su 

Pantheon –la obra está publicada en el tomo XXII de las Monumenta Germaniae historica y, según Taylor, el capítulo 

que nos interesa sería el 18, pero en la versión que pude consultar (ed. Georgius Heinricus Pertz, Hannoverae, 1872, 

reprod. K. W. Hiersemann, Leipzig, 1928) la sección “De Anglis et Saxonibus” se titula “Istoria Anglorum et 

Saxonum” (p. 272), corresponde a la Particula XXV y falta por completo, siendo reemplazada por la mención “Hanc 

omisimus”, sin más explicaciones–. A pesar de no haber podido consultar el texto, creo que la hipótesis de Taylor 

debe considerarse errónea, pues el Pantheon se fecha ahora entre 1185 y 1190, o sea considerablemente posterior a la 

obra de Monmouth (tomo el dato de la ficha que le dedica la BnF en su sitio [consultado el 25/04/2012]: 

 <http://catalogue.bnf.fr/servlet/autorite?ID=11965731&idNoeud=1.1&host=catalogue>). 

El argumento de la distancia geográfica entre Viterbo y los sucesos narrados también nos invita a descartar la 

posibilidad de que haya desempeñado un papel tan destacado en la conformación de la figura de Merlín. Como 

precisa Zumthor, la obra de Viterbo sólo constituye el más antiguo testimonio de la llegada a Italia de la materia de 

Bretaña (Merlin le Prophète, op. cit., p. 97, nota 1). 

http://catalogue.bnf.fr/servlet/autorite?ID=11965731&idNoeud=1.1&host=catalogue


159 

 

Geoffrey de Monmouth reúne, por lo tanto, en el personaje de Merlín tradiciones 

preestablecidas, como el famoso episodio de la torre de Vortigern (donde cambia a Merlinus el 

nombre del profeta y donde también introduce la figura antes inexistente del íncubo como padre 

diabólico del profeta), y creaciones personales (la leyenda de Stonehenge, la transformación de 

Úter para que pueda entrar en Tintagel). Por esta mezcla de motivos antiguos y de invenciones 

nuevas, el trabajo de Monmouth respecto a la figura de Merlín representa una verdadera labor de 

re-creación. El episodio de la torre existía en crónicas anteriores; también podemos suponer la 

existencia de una leyenda en torno a la erección de Stonehenge; pero la innovación del monje 

galés constituye en reunir estos motivos dispersos en una sola figura, que pasa a simbolizar la 

gloria bretona: Monmouth proyecta, pues, la esperanza bretona contenida en las profecías del 

niño sin padre legendario hacia el desarrollo histórico posterior de los bretones, es decir, la época 

de su apogeo, y Merlín es la figura encargada de concentrar este mensaje ideológico y permitir la 

concretización de la profecía, en particular mediante su responsabilidad en la concepción de 

Arturo. Tal fusión de funciones en una sola, trascendental para el pueblo bretón, puede explicar el 

éxito de esta recreación, pues, a partir de la obra de Monmouth, se va a retomar, imitar, ampliar o 

reelaborar al personaje y todos los acontecimientos que se le vinculan y ya se abandonará 

definitivamente la antigua figura de Ambrosio. 

La Historia Regum Britanniae es la obra mayor de Monmouth y la primera que empieza a 

redactar. Sin embargo, interrumpe su trabajo en 1134 para publicar de modo independiente las 

Prophetiae Merlini (también llamadas Libellus Merlini), que corresponden a los anuncios que 

pronuncia Merlín después del episodio de la torre de Vortigern (o sea, seis capítulos de la 

Historia) y donde Geoffrey opera una ampliatio de la vieja profecía de la esperanza bretona de 

Nenio (“postea gens nostra surget, etc.”): como ya señalé, detalla ahora las distintas etapas del 

apogeo bretón, tanto en eventos que ya le eran conocidos, como en otros, ubicados en el futuro, 

que elabora para la mayor gloria del pueblo bretón. La Historia gozó de sumo éxito a lo largo de 

la Edad Media, como lo demuestra la conservación hoy en día de casi doscientos manuscritos de 

la obra, así como la influencia que ejerció sobre gran parte de la literatura posterior, tanto en el 

campo de la historiografía como en el de la “ficción”. Pero las Prophetiae no fueron menos 

importantes e incluso prepararon la recepción de la crónica. Su éxito se debe en gran parte al del 

propio Merlín, ya que son la primera obra en mencionar su nombre tal como lo conocemos ahora 

y en reunir solamente el material profético que se le atribuye: constituyen, pues, el primer 



160 

 

ejemplo de un género de gran desarrollo posterior, el de obras independientes y puramente 

proféticas. Permitieron así la difusión de los oráculos, separados de los acontecimientos pseudo-

históricos vinculados con el mago, y, como consecuencia directa, la utilización política, a lo largo 

de los siglos, de estos anuncios. En la Historia, Monmouth decidió presentar a un personaje de 

poderes múltiples: Merlín conserva el don de profecía atribuido a Ambrosio en la leyenda 

anterior, pero se le añaden también capacidades mágicas, como las que le permiten transportar los 

menhires de Stonehenge o transformar el aspecto de Úter y su criado Ulfín. Sin embargo, la 

publicación adelantada e independiente de las Prophetiae no dejan dudas respecto a la primacía 

de la profecía sobre los demás poderes del personaje: Merlín es vates, profeta, antes de ser 

mago,
335

 y son sus profecías las que realmente importan, más que los detalles de su vida. 

Esta preponderancia de la profecía explica el hecho de que, en la Historia, los acontecimientos 

precisos relacionados con Merlín son muy pocos y cumplen en general con otros propósitos que 

el de una mera curiosidad respecto a la vida del profeta (la formulación de la esperanza bretona 

en el episodio de la torre; la preeminencia del saber sobre la fuerza y la reivindicación de 

semejante monumento, así vinculado con Merlín, en la leyenda de Stonehenge; la necesidad de 

crear un aura excepcional en torno al nacimiento de Arturo y la confirmación del papel 

providencial del profeta respecto a este reinado mítico en el episodio de Tintagel). En palabras de 

Zumthor: “Si l’on considère l’ensemble de l’[Historia Regum Britanniae], ce personnage y 

apparaît étrangement froid et peu romanesque, dépouillé de toute légende. En lui-même, dans le 

détail de sa vie, il n’intéressait pas Geoffroy”.
336

 Pero, quizás por el éxito mismo que cosecha 

Merlín mediante las Prophetiae y la Historia, Monmouth decide dedicar más atención a la vida 

del personaje en su tercera obra. 

                                                 
335

 Confirma esta jerarquización de las capacidades de Merlín el que Monmouth busque justificar el origen de su don 

de profecía (el conocimiento del pasado y del presente gracias a su padre diabólico, la presciencia del futuro gracias 

a la virtud de su madre, que sirve de mediadora entre su hijo y el favor divino), mientras que sólo da explicaciones 

muy borrosas respecto a sus poderes mágicos. En el caso de las piedras de Stonehenge, ante el fracaso de todos los 

recursos tradicionales para desplazarlas, sólo informa al lector que “solutus est Merlinus in risum suasque 

machinationes confecit. Denique, cum quaeque necessaria apposuisset, levius quam credi potest lapides deposuit” 

[Historia Regum Britanniae, cap. 130, p. 214]; en el episodio de la transformación de Úter en Gorlois, sólo sabemos 

que Merlín usa “medicinas”, así como lo afirma el propio mago al rey: “Scio medicaminibus meis dare tibi figuram 

Gorlois, ita ut per omnia ipse videaris”, lo que confirma a continuación el narrador: “commisit se medicaminibus 

Merlini et in speciem Gorlois transmutatus est” [ibid., cap. 137, p. 223]. 
336

 Zumthor, Merlin le Prophète, op. cit., p. 36. 



161 

 

La Vita Merlini es la creación más tardía de Monmouth, publicada hacia 1148.
337

 Bajo la 

forma de un largo poema de unos mil quinientos versos, se presenta como una obra mucho más 

heteróclita y dispersa que las anteriores. El Merlín que la protagoniza se aleja mucho del 

personaje de la Historia, pues responde más bien al motivo del profeta demente ilustrado por la 

leyenda de Lailoken. Caracterizado como rey y adivino de la región de Demetia, enloquece 

después de una batalla contra un rey escocés y huye en el bosque de Calidón, donde lleva una 

vida de índole ascética. Su hermana, Ganieda, casada con el rey Rodarco, intenta varias veces 

atraerlo de regreso a la sociedad de los hombres, pero en vano. Se insertan varios cuentecillos 

tradicionales –como el de la hoja en los cabellos de una mujer o el de la triple muerte–, 

destinados a evidenciar el poder profético del personaje, y largas disertaciones mitológico-

científicas sobre diversos temas (la creación divina del mundo, tipologías sobre animales, plantas, 

fuentes, islas, etc.), que demuestran el saber enciclopédico de Merlín o de su alter ego, Telgesino, 

clara reminiscencia del antiguo poeta Taliesin. El profeta está casado con Güendolena, pero, tras 

su locura, le concede el permiso de volverse a casar: no obstante, el día de las nuevas bodas, 

Merlín aparece montado en un ciervo y mata al novio. En varios momentos del poema, la 

narración también se interrumpe para permitir la inserción de casi todos los oráculos históricos de 

las Prophetiae. Sanado de su locura por una fuente mágica –en cuanto al personaje, no tiene en la 

obra ningún poder mágico– y acompañado de Ganieda, quien ha enviudado, Telgesino y 

Maeldín, antiguo compañero suyo, se retira finalmente a una misteriosa casa de setenta puertas y 

setenta ventanas, construida para él por su hermana y donde setenta escribas ponen por escrito 

sus oráculos. Este extraño poema concluye con una larga profecía pronunciada por Ganieda, a 

quien su hermano delega finalmente la voz profética. Este último oráculo concierne a eventos 

sucedidos entre 1135 y 1148, es decir, en el lapso temporal que separa la publicación de la 

Historia de la de la Vita. 

Vemos, pues, que la heterogeneidad de la obra, a veces incluso su incoherencia, dificultan 

tanto la propuesta de un breve resumen como una clara caracterización del personaje de Merlín. 

Respecto a la organización general del texto, partiendo de un artículo de Charles Méla, Santiago 

Gutiérrez propone la siguiente interpretación: “Con esta perspectiva, toda la Vita se presenta 

como un largo proceso de perfeccionamiento, asimismo articulado en tres etapas: la vida terrenal 

                                                 
337

 Incomprensiblemente, Markale presenta la Vita como la primera obra de Monmouth y la ubica en 1132 (véase 

Merlin l’Enchanteur, op. cit., p. 15). 



162 

 

y profana del rey Merlín, la purificación que supone la locura y la santidad final, cuando, dueño 

ya de su voluntad, abraza explícitamente el servicio al Creador”.
338

 Sin embargo, las múltiples 

inserciones de cuentecillos y disertaciones de ciencias naturales no dejan tan claro este esquema 

general. En cuanto a Philippe Walter, lee en el poema una alegoría calendárica, que parte de una 

batalla estival, pasa por el invierno de la locura y la soledad del bosque y desemboca en la 

primavera de la cordura recobrada. En cada etapa, se aludiría mediante el “lugar calendárico” a 

un conjunto de creencias celtas.
339

 Pero aquí también, la interpretación global sólo toma en 

cuenta algunos de los episodios más destacados del poema. 

En lo tocante a la caracterización de Merlín, lo más llamativo de la obra es la distancia que 

parece separarlo del personaje que daba a conocer la Historia Regum Britanniae. No aparecen el 

episodio de la torre de Vortigern (aunque sí una alusión), ni los de Stonehenge o de Tintagel. 

Hay, en cambio, referencias a otros sucesos, como la batalla inicial, en la que combate el rey 

Merlín, o el final del rey Arturo y su transporte a la isla de Avalón, donde lo cura el hada 

Morgana,
340

 evento en el que no participaba el Merlín de la Historia. Pero son sobre todos los 

rasgos personales de Merlín los que cambian. Ya no es el niño-profeta, hijo de un íncubo, que se 

vuelve consejero de reyes, profeta oficial y mago, sino que: él mismo aparece como rey, está 

casado y tiene parentesco con otros reyes; sigue profetizando, pero ya no domina la magia; su 

carácter profético se ha vuelto juguetón, como lo indica su repetida risa en los cuentecillos, 

aunque recobra la seriedad cuando regresa a los temas mítico-históricos; y, sobre todo, obedece al 

esquema legendario del bardo vuelto loco después de una batalla, etc. Se plantea, pues, la 

cuestión de si se trata del mismo personaje o de una figura distinta que sólo comparte con el 

primero el nombre de Merlín. Según Markale, son realmente dos protagonistas distintos: “L’un 

est le ‘Fou du Bois’, l’autre est l’Enfant prophète et magicien. […] Et ce n’est pas Geoffroy qui a 

opéré la fusion, ce sont ses successeurs, probablement Robert de Boron et ses remanieurs”.
341

 Sin 

embargo, el texto de la Vita desmiente esta interpretación, pues, como conclusión de una larga 

tirada profética, el propio Merlín afirma: “En otro tiempo vaticiné esto mismo más prolijamente a 

Vortegirn, relatándole las místicas batallas de dos dragones, cuando agotados nos sentamos en la 

                                                 
338

 Gutiérrez, Merlín y su historia, op. cit., p. 75. El artículo de Charles Méla es: “Le temps retrouvé dans la Vita 

Merlini”, en Le nombre du temps en hommage à Paul Zumthor, Honoré Champion, Paris, 1988, pp. 171-193. 
339

 Véase Walter, Le devin maudit, op. cit., pp. 18-20. 
340

 La descripción de Morgana y el relato de la llegada de Arturo a la “Insula Pomorum” (se trata de una traducción 

de la “Insula Avallonis” que aparecía en la Historia, pues ‘abal’ significaba ‘manzana’ en antiguo escocés) se 

encuentran en la traducción de Pérez Castro de Monmouth, Vida de Merlín, op. cit., pp. 32-33. 
341

 Markale, Merlin l’Enchanteur, op. cit., p. 86. 



163 

 

orilla del estanque”.
342

 Si bien no hay más referencia a las circunstancias exactas de la 

construcción de la torre de Vortigern, la alusión es clara: el Merlín de la Vita reivindica ser este 

mismo Merlín que reveló la presencia de los dragones, en el fondo del estanque situado debajo de 

la torre, y que dilucidó la significación de su combate. Por lo tanto, la conclusión es inequívoca: 

la figura de Merlín deriva de dos tradiciones folclóricas distintas, pero, en la Vita Merlini, éstas se 

encuentran ya fusionadas. No obstante, los rasgos procedentes del Merlín Silvestre –la locura, el 

hombre salvaje, el bardo– no alcanzaron tanta difusión como los propios de Merlín Ambrosio, 

precisamente por el poco éxito cosechado por la Vita –como lo atestigua el único manuscrito de 

la obra que se ha conservado– y, con ella, por esta primera tentativa de fusión entre los dos 

personajes. 

Este fracaso se puede explicar justamente por la malograda unificación de las dos tradiciones 

presentes en la obra. La mezcla existe, pero el protagonista de la Vita dista demasiado del 

personaje de la Historia para que su identidad sea creíble. ¿Por qué Monmouth decidió presentar 

a una figura tan distinta a la de su primera obra? La crítica ha propuesto varias respuestas.
343

 Una 

es que Monmouth quiso aprovechar el éxito alcanzado con la Historia y las Prophetiae y, en 

particular, con el personaje de Merlín. Presentó entonces un nuevo material, procedente de la 

figura de Merlín Celidonio, que le permitiera centrarse ahora sobre el personaje en sí y su vida, 

en vez de sólo considerarlo como una herramienta al servicio de su relato y de la enunciación de 

profecías. Más aún, Monmouth considera ahora a su personaje en una vejez avanzada, pues aquí 

ya atravesó los reinados de unos ocho reyes, otro factor que puede explicar sus diferencias con el 

niño Merlín que aparece primero en la Historia. También se llegó a pensar que, cuando descubrió 

la existencia de esta otra línea folclórica, Monmouth quiso completar a su personaje de Merlín 

Ambrosio con los rasgos del Silvestre, pero que, ya afectado por cierta demencia senil, no supo 

llevar a cabo su proyecto de manera satisfactoria. De modo más radical, la crítica se ha 

preguntado si las dos obras se debían verdaderamente a la misma pluma y, más precisamente, si 

la Vita era realmente obra de Monmouth. Se le atribuye por causa de una especie de firma interna 

que reza: “Duximus ad metam carmen : vos ergo, Britanni, / Laurea serta date Gaufrido de 

                                                 
342

 Monmouth, Vida de Merlín, op. cit., p. 25. 
343

 Véase el resumen propuesto por García Gual en su introducción a la Vida de Merlín, op. cit., pp. XXVIII-XXIX. 



164 

 

Monemuta” [Vita Merlini, vv. 1525-1526, p. 352].
344

 Sin embargo, varios estudiosos cuestionan 

esta atribución tradicional, así como hace el propio Zumthor: 

L’hétérogénéité de [l’Historia] et de la Vita Merlini prend plus d’importance et 

devient un argument pour en dénier la paternité à Geoffrey (dont le nom figure 

seulement, sur le manuscrit, dans un explicit ajouté par une main tardive) : on 

attribuerait plus volontiers ce poème à quelque moine écossais, non ignorant, du reste, 

de [l’Historia], et plein d’admiration pour son auteur.
345

 

Aunque esta explicación pueda parecer más satisfactoria respecto a la distancia entre las dos 

obras, la mayoría de los críticos, a pesar de sus dudas, siguen atribuyendo la Vita a Monmouth. 

Una última interpretación –que nos llama particularmente la atención aquí, por su relación con el 

tema de la profecía– es la que sugiere Zumthor: le seguirían sin interesar a Monmouth los detalles 

de la vida de Merlín, siendo su don de profecía el único carácter digno de consignar. En términos 

del estudioso suizo: 

[Selon E. Brugger,] Geoffroy aurait constitué à son prophète un fantôme de 

personnalité, en exploitant systématiquement, dans [l’Historia] Ambrosius, dans la 

Vita Lailoken – manque total d’unité qui montre excellemment que dans l’esprit de 

Geoffroy toute cette affabulation est quelque chose d’accidentel, ne touche pas à 

l’essence du thème [du prophète].
346

 

A partir de allí, poco importan las incoherencias factuales entre las dos obras, más aún cuando 

los rasgos casi hagiográficos del Merlín-ermitaño elevan a la figura del profeta, haciéndolo 

todavía más merecedor de su don: “Puisqu’il faut une personnalité au Prophète, la plus 

convenable, la plus conforme à la prophétie elle-même, est celle d’un saint”.
347

 Las diferencias 

tan llamativas entre el Merlín de la Historia y el de la Vita se eclipsan entonces antes la unidad 

del carácter de profeta. Esta interpretación se basa en una distinción que constituye el fundamento 

del estudio de Zumthor y que resultará también esencial para el presente análisis, me refiero a la 

oposición que plantea el crítico entre, por una parte, el “tema del Profeta” y, por otra, la “fábula 

de Merlín”: 

À considérer les choses historiquement, on a donc deux traditions. L’objet de la 

première, nous l’appellerons, plutôt que la légende, la fable de Merlin : c’est-à-dire 

l’ensemble des traits descriptifs par lesquels sont dessinés le personnage et son 

action ; l’objet de la seconde, nous le désignerons par l’expression de thème du 

Prophète : c’est-à-dire en dernière analyse un simple motif littéraire que se passent de 

                                                 
344

 La traducción propuesta por Pérez Castro es la siguiente: “Hemos llevado el canto a su final. Dad, pues, britanos, 

trenzados laureles a Geoffrey de Monmouth” (Monmouth, La vida de Merlín, op. cit., p. 50). 
345

 Zumthor, Merlin le Prophète, op. cit., Prefacio a la edición de 1973, p. 2. 
346

 Ibid., p. 38, nota 4. 
347

 Ibid., p. 45. 



165 

 

l’un à l’autre les historiographes et les polémistes, et dont le contenu, on ne peut plus 

vague, se ramène à ceci : il existe des prophéties à objet politique, attribuées à un 

certain Merlin ; prophéties dont le catalogue n’est pas établi avec tant de certitude 

qu’on ne puisse sans cesse en fabriquer de nouvelles et les lui attribuer à leur tour.
348

 

Monmouth había privilegiado el tema del profeta en la Historia; da la prioridad a la fábula en 

la Vita. Estos dos polos de la figura de Merlín son los que van a estructurar el análisis de las 

siguientes obras que le serán dedicadas: algunas favorecerán el tema profético, otras la fábula, un 

tercer grupo, más reducido, hará coexistir las dos tradiciones. Para entender ahora el desarrollo de 

la figura de Merlín entre sus orígenes folclóricos y su llegada a la Península, nos queda por 

examinar brevemente la evolución de la literatura que se le dedica, examen que ordenaremos, 

pues, según la distinción propuesta por Zumthor. 

 

II.1.1.2 El éxito del “tema del Profeta” 

Entre las dos utilizaciones principales del personaje de Merlín –la profética y la novelesca–, la 

primera es la que cosechó el mayor éxito entre los autores posteriores a Monmouth: constituyó el 

uso más temprano, más duradero, más difundido y más renovado a lo largo de los siglos de la 

figura merlinesca. Sin embargo, como lo señala Zumthor, esta omnipresencia del “tema del 

Profeta Merlín” no significaba un verdadero interés por el personaje, sino simplemente la 

conciencia de su utilidad práctica para una amplia literatura a la vez histórica y polémica: “Merlin 

se tient à la disposition des auteurs comme un instrument du métier littéraire, auquel on peut 

avoir recours dans certains cas. Il est une commodité de technique politique, historique, 

didactique, romanesque. On l’utilise ; mais on ne s’y intéresse pas”.
349

 

El motivo de Merlín como fuente de profecía es anterior a Geoffrey de Monmouth. Desde los 

antiguos poemas galeses, Myrddin aparece como profeta, tanto en las composiciones que le son 

atribuidas, como en otras, tal el “Armes Prydein Vawr” (“Las profecías de la Gran Britania”), 

atribuido a Taliesin.
350

 Sin embargo, es con la obra de Monmouth con la que el personaje, en 

                                                 
348

 Ibid., p. 6. 
349

 Ibid., p. 273. 
350

 El poema forma parte del Libro de Taliesin y se puede leer en su traducción inglesa en Skene, The Four Ancient 

Books of Wales, op. cit., t. 1, pp. 436-442. Véase en particular el principio de la segunda estrofa: “Myrdin foretells 

these will meet, / In Aber Peryddon, the stewards of the kings” (p. 436). Aunque importante para la definición de la 

figura tradicional de Merlín, es la única ocurrencia del personaje en el poema. Sin embargo, Markale llega a la 

interpretación de que “le poème est attribué à Taliesin, mais tout se passe comme si l’auteur présumé passait la 

parole à Myrddin” (Merlin l’Enchanteur, op. cit., p. 78): la lectura del poema pone en evidencia la exageración de 

este juicio. 



166 

 

cuanto profeta, gana una visibilidad absoluta en la literatura medieval europea. Esta difusión se 

debe en parte a la Historia Regum Britanniae, pues esta crónica se vuelve, en toda Europa y hasta 

el siglo XVII, una fuente imprescindible, a pesar de su fuerte componente imaginativo, para la 

historia de Bretaña y, luego, para la ampliación de las leyendas artúricas. Pero, es sobre todo la 

publicación independiente de las Prophetiae Merlini la que va a permitir la difusión generalizada 

de la figura de Merlín como profeta. Apenas dos años después de su redacción, en 1136 o 1137, 

un monje de la abadía de Saint-Évroul, en Normandía, las cita extensamente en su Historia 

ecclesiastica. Un sin fin de crónicas retoman los episodios de la Historia, en particular los que 

protagoniza Merlín. Desde el siglo XII y los principios del XIII, la Historia, junto con las 

Profecías, son traducidas varias veces al galés, al islandés, al francés, al anglo-normando.
351

 La 

traducción y adaptación más famosa es la composición en versos octosilábicos conocida como 

Roman de Brut, del normando Wace, fechada en 1155. Por su uso de una lengua romance, 

permite una difusión todavía mayor de la crónica de Monmouth; es también la primera obra que 

empieza a alejarse del género historiográfico para introducir un espíritu más novelesco, que 

anuncia los futuros desarrollos literarios de estas leyendas. El binomio de las dos primeras obras 

de Monmouth favoreció, pues, la divulgación de las profecías, ya que, en su versión 

independiente, se permitía una circulación más fácil del texto y, en su versión cronística, se 

aseguraba su transmisión completa, gracias a su incorporación en una trama desarrollada, a la 

diferencia de las breves profecías aisladas que también se redactaban en la época y que podían 

perder rápidamente su coherencia original. En todo caso, se duplicaba así las posibilidades de 

transmisión, pues existió claramente una tradición textual paralela de las dos obras, de la que 

conservamos unos doscientos manuscritos para la Historia y unos ochenta para las Prophetiae. 

Esta rápida y amplia difusión, unida a la fe con la que se solía recibir la literatura profética 

preexistente, transformó rápidamente las profecías de Merlín en un conjunto de tanta credibilidad 

como las profecías sibilinas,
352

 un conjunto digno, por lo tanto, de ser comentado y citado 

profusamente. Merlín ingresa de inmediato el círculo muy cerrado de los grandes profetas: Beda, 

                                                 
351

 Para datos más detallados sobre estos aspectos, véase Zumthor, Merlin le Prophète, op. cit., pp. 50-51. 
352

 Las profecías atribuidas a la Sibila aparecen en el siglo II A. C., momento en que se compone la primera parte de 

los Oracula Sibyllina. Su fama sobrevive al final del imperio romano y se transmite a la tradición medieval, en 

particular mediante la Profecía de la Sibila Tiburtina, de la que existen varias versiones y que introduce temas 

proféticos mayores, como la profecía del último rey de Roma o la figura del Anticristo. Para un estudio más 

detallado de su evolución, véase Taylor, The Political Prophecy in England, op. cit., pp. 28-39. 



167 

 

el posterior Thomas de Erceldoune
353

 y, sobre todo, la propia Sibila, con la que es frecuentemente 

citado, para dar a ciertas profecías la doble autoridad de los dos mayores nombres de la literatura 

profética.
354

 A pesar de tal estatuto, o quizás precisamente por este reconocimiento, pues se le 

empezaba a equiparar con los profetas del Antiguo Testamento, la figura de Merlín dio lugar a 

múltiples debates, desde el siglo XII y hasta por lo menos el XVI, a propósito de su legitimidad 

profética. Siendo los profetas bíblicos los únicos considerados como incuestionables, se confronta 

a Merlín con ellos para intentar determinar si su don profético puede compararse con el de Isaias, 

Daniel, o hasta el profeta por excelencia, Cristo, si su saber posee el mismo origen divino y, por 

lo tanto, si se le puede otorgar la misma credibilidad.
355

 La polémica es violenta, pues se trata de 

definir si el poder de Merlín se debe a su naturaleza diabólica o al favor divino y, por 

consiguiente, si considerarlo como profeta es un error o no, o, incluso, si no constituye un grave 

pecado. Una parte de los textos que contribuyeron a este debate corresponde a una serie de 

comentarios que recibieron de inmediato las Prophetiae: Zumthor presenta cinco exégesis 

escritas antes de concluir el siglo XII, como la de Jean de Cornouaille, redactada en París hacia 

1160-1170, o la que se atribuyó algún tiempo a Alain de Lille y se extiende a lo largo de siete 

libros, compuestos entre 1174 y 1179, a las que se añaden otras más tardías, como la de Matthieu 

de Paris, escrita hacia 1250 e inserta en su Chronica maiora.
356

 En total, se conocen unos veinte 

comentarios en latín de las Prophetiae, uno en inglés y varias traducciones al francés que también 

                                                 
353

 Thomas de Erceldoune, también llamado Thomas the Rhymer, es un poeta escocés del siglo XIII. Poco se sabe de 

su vida, pero sus versos proféticos tuvieron mucho éxito a lo largo de la Edad Media y, al igual que las profecías de 

Merlín, conocieron múltiples imitaciones. 
354

 Podemos dar el ejemplo de Eustache Deschamps, quien, en una balada de 1385, “Contre l’Angleterre”, habla de la 

“prophecie / Bede, Merlin et Sebile” (Œuvres complètes d’Eustache Deschamps, publiées d'après le manuscrit de la 

Bibliothèque nationale par le marquis de Queux de Saint-Hilaire, Firmin-Didot, Paris, 1878-1903, 11 tomes, t. 1, 

Balade XXVI, p. 106) ; del mismo modo, en otra balada que le puede ser atribuida, Deschamps cita así una serie de 

autoridades proféticas: “La grant Sebille, Jeremie, Salemons, / Dogrie le grec, Merlin et Apollons” (ibid., t. 10, 

Balade VIII, p. XIII). 
355

 Zumthor pasa revista a los principales textos de esta larga polémica en Merlin le Prophète, op. cit., pp. 88-97. El 

tema es candente hasta el siglo XVI, pero el estudioso suizo también cita resurgencias de los siglos XVII y XVIII. 
356

 Un estudio reciente sobre estos comentarios es el de Claire Wille, “Le dossier des commentaires latins des 

Prophetie Merlini”, en Richard Trachsler, Julien Abed et David Expert, Moult obscures paroles: Études sur la 

prophétie médiévale, Presses Universitaires de Paris-Sorbonne, Paris, 2007, pp. 167-184. Pocos habían sido 

publicados o sólo de modo parcial, pero se puede ahora consultar la siguiente edición completa: Prophetiae Ambrosii 

Merlini Expositio. Commentaire latin des prophéties de Merlin d’après le ms. Dublin Trinity College 496, ed. 

critique et traduction de C. Lukas Bohny et Emmanuelle Métry-Perone, Classiques Garnier, Paris, 2011, que presenta 

una exégesis anónima de finales del siglo XIII. Las ediciones anteriores son las propuestas por Jacob Hammer del 

comentario parcial de los ms. 4126 y 6233 del Fonds latin de la Bibliothèque Nationale y del comentario completo 

del ms. Cotton Claudius B VII del British Museum, publicados respectivamente en “A Commentary on the 

Prophetia Merlini (Geoffrey of Monmouth's Historia Regum Britanniae, Book VII)”, Speculum, X-1 (1935), pp. 3-

30, y en “A Commentary on the Prophetia Merlini (Geoffrey of Monmouth's Historia Regum Britanniae, Book VII) 

– Continuation”, Speculum, XV-4 (1940), pp. 409-431. 



168 

 

proponen glosas interpretativas.
357

 Entre estos comentarios, la mayoría se limita a dilucidar la 

primera mitad de las profecías, las ex eventu, hasta la profecía 12, que corresponden a los eventos 

anteriores al reino de Enrique I y a la redacción de la Historia y que, por consiguiente, se 

encuentran narrados en ella. Otros interpretan los oráculos situados entre la muerte de Monmouth 

y su propia época. Por ejemplo, el comentario del ms. Dublin Trinity College 496 llega hasta la 

profecía 20 y el reino de Eduardo I que dura de 1272 a 1307. Por fin, unos pocos se atreven a 

considerar todas las profecías (son 74 en total), para extender su exégesis a sucesos posteriores a 

su propio momento histórico y llegar hasta la conclusión apocalíptica de los oráculos. Según la 

fecha en la que escribía cada comentarista y las fuentes sobre las que se apoyaba, las 

interpretaciones podían variar considerablemente. Claire Wille compara así la exégesis de las 

profecías 16 y 17 en siete comentarios distintos: si la metáfora del “pollex in oleo” recibe una 

interpretación común (la unción del rey), la alusión al “quartus” provoca lecturas múltiples (uno 

de los cuatro pueblos o reinos de Britania, los ingleses, uno de los hijos de Enrique II, el mismo 

Enrique II, Ricardo I, o Esteban de Blois, según los comentaristas).
358

 

Estas exégesis directas de las Prophetiae buscan generalmente su aplicación en la historia 

bretona, pues parten de la Historia de Monmouth y siguen después el desarrollo histórico de la 

isla hasta la época de cada autor. Del mismo modo, al narrar un evento supuestamente anunciado 

por Merlín, los cronistas de la historia bretona se acostumbran a recordar en sus obras la profecía 

en cuestión. El fenómeno se acrecentó todavía más respecto a la historia de Inglaterra entre 1100 

                                                 
357

 El comentario inglés ha sido editado: The “Prophetiae Merlini” of Geoffrey of Monmouth. A fifteenth Century 

English Commentary, ed. and intro. by Caroline D. Eckardt, The Medieval Academy of America, Cambridge 

(Mass.), 1982 [Speculum Anniversary Monographs 8]. Respecto a las traducciones francesas, se puede consultar el 

extenso estudio de Géraldine Veysseyre, “Metre en roman les prophéties de Merlin : voies et détours de 

l’interprétation dans trois traductions de l’Historia Regum Britanniae”, en Moult obscures paroles, op. cit., pp. 107-

166. Las tres traducciones en cuestión son la Estoire des Bretons, versión anónima del siglo XIII, la Chronique des 

Bretons, también anónima y compuesta en la primera mitad del siglo XV, y el Roman de Brut de Jehan Wauquelin (o 

Waurin), redactado en 1444-1445. Los tres textos son en prosa y se deja así de lado el Brut de Wace, quien no 

reproducía las profecías y, por tanto, no intentaba interpretarlas. Entre las tres versiones consideradas, la de 

Wauquelin es la más timorata frente a las profecías, pues las traduce de modo literal y sin comentarlas, llegando a un 

resultado casi más incomprensible que en el original latín; en cuanto a los dos anónimos, se atreven a proponer 

glosas, meramente históricas para el autor del siglo XIII, a la vez históricas, morales y escatológicas para el del siglo 

XV, en particular cuando la historia no le bastaba para dilucidar los enigmas merlinianos. 
358

 Véase Wille, “Le dossier des commentaires latins des Prophetie Merlini”, art. cit., p. 184. Otro ejemplo de 

interpretaciones divergentes se puede deducir de la comparación propuesta por Hammer entre algunos pasajes del 

comentario que está editando, el del pseudo-Alain y el de Matthieu de Paris (véase “A Commentary on the Prophetia 

Merlini”, art. cit., pp. 26-30, esp. p. 29): así, el “aquila rupti foederis” de la profecía 14 corresponde para el primero a 

María I, hija del rey Esteban, condesa de Boloña, forzada a casarse con Mateo de Alsacia, a pesar de sus votos 

religiosos; para el pseudo-Alain, se trata de la emperatriz Matilda, hija de Enrique I; para Matthieu, en cambio, es 

Leonor de Aquitania, madre de Ricardo I, una interpretación que comparte el ms. Dublin Trinity College 496 (cf. 

Prophetiae Ambrosii Merlini Expositio, op. cit., pp. 94-95). 



169 

 

y 1400 (o sea, para sucesos incluso muy posteriores a la época de Monmouth), lo que llegó a 

transformar a Merlín en el “Profeta de los ingleses”, a pesar de sus orígenes galeses. Este proceso 

de repetidas citas de los oráculos participó de la difusión de las profecías, al mismo tiempo que 

les permitía ganar cada vez más crédito. Sin embargo, las referencias a los vaticinios de Merlín 

superan rápidamente el marco geográfico inicial y se empiezan a aplicar a sucesos ajenos a la 

historia de Britania. Así, Zumthor da el ejemplo de un pasaje del capítulo 116 de la Historia –

“Ad haec ex urbe Canuti nemoris eliminabitur puella…”
359
– que, bajo una forma resumida, se 

difundió ampliamente y se aplicó comúnmente a la acción de Juana de Arcos, a tal punto que, en 

su juicio, se transformó en una acusación más, pues el pseudo-Alain había visto en esta “puella” 

una bruja.
360

 

Empero, el proceso que más difusión y visibilidad va a otorgar a las profecías merlinianas es 

la invención de nuevos oráculos atribuidos al mago bretón, pero más facilmente aplicables a otros 

contextos.
361

 Esta tarea de adaptación e innovación empieza dentro del conjunto de las islas 

británicas. Después de la publicación de la obra de Monmouth, las profecías de Merlín cobran 

primero un gran éxito entre sus compatriotas galeses, un fenómeno favorecido por la boga 

coetánea de la literatura de los bardos. Es así el momento en que varios de los antiguos poemas 

galeses a los que nos hemos referido se reelaboran, al mismo tiempo que muchos nuevos se 

componen, imitando los originales. Esta literatura considera entonces a Merlín como el profeta 

por antonomasia. Es también en este periodo cuando Giraldus Cambriensis afirma en su 

Expugnatio hibernica (hacia 1189) haber encontrado un libro exclusivamente constituido por 

profecías de Merlín: se trata, según él, de Merlinus Silvestris, pero esta distinción tenderá a 

desdibujarse y este nuevo conjunto profético no hará sino confirmar la figura global de Merlín en 

cuanto profeta, al mismo tiempo que constituye ya un ejemplo de una nueva creación atribuida al 

personaje. En Gales, Merlín sigue representando la esperanza bretona frente a los sajones. 

Desempeña este papel hasta 1301, cuando el rey de Inglaterra obtiene también el título de 

Príncipe de Gales, como símbolo de la victoria sajona sobre la dinastía local. A partir de 

entonces, las profecías de Merlín ya no dan lugar a nuevas adaptaciones literarias, pero 

                                                 
359

 Historia Regum Britanniae, cap. 116, p. 196. 
360

 Véase Zumthor, Merlin le Prophète, op. cit., pp. 69-70. 
361

 La síntesis que propongo a continuación se debe en gran parte a Zumthor, Merlin le Prophète, op. cit., cap. II, esp. 

pp. 54-78 y pp. 97-114, y a Taylor, The Political Prophecy in England, op. cit., cap. III y VI (pp. 48-82 y pp. 134-

156). 



170 

 

permanecen como creencia popular, capaz de provocar a veces revueltas entre los galeses, lo que 

obligará más adelante a la corona a prohibir su difusión. 

A finales del siglo XIII, después de debilitarse en el País de Gales, las profecías merlinianas 

cobran importancia en Escocia, donde se transfiere la esperanza bretona de escapar al yugo sajón. 

Nuevas profecías se componen en latín y, a partir del siglo XV, en lengua vernacular. Escocia 

llega incluso a reivindicar la posesión de la tumba de Merlín, situada según la leyenda entre los 

ríos Tweed y Pausayl: con ella se relaciona una profecía política justamente atribuida a Merlín y 

que el viajero del siglo XVIII Alexander Pennycuick considera como realizada, una convicción 

que demuestra bien la longevidad de la fe otorgada a estas profecías. 

Tras este primer periodo, en el que las profecías de Merlín representan ante todo la resistencia 

al invasor en general y, en particular, a los ingleses, estos últimos también van a adoptarlas. En 

una primera etapa, varios autores –como John de Salisbury o, en Francia, Guillaume le Breton o 

Eustache Deschamps– se empiezan a referir a profecías preexistentes, pero aplicándolas ahora a 

la historia de la propia Inglaterra. En una segunda etapa, a partir del siglo XIV, los autores pasan 

del uso de citas proféticas a una actividad de verdadera creación en este campo. Invirtiendo el 

sentido original de los oráculos merlinianos, hasta se inventan profecías a favor de los ingleses y 

dirigidas contra los galeses o los escoceses. La literatura profética de origen inglés debió de ser 

muy abundante, pues el British Museum cuenta hoy en día con unos cincuenta manuscritos de 

contenido puramente profético. Entre ellos, muchos atribuyen sus anuncios a Merlín y/o se 

inspiran en el material original de las Prophetiae, como es el caso de la famosa “Profecy of the 

Six Kings”; otros, le toman prestado su estilo, sin referirse directamente a su autoría, así 

elementos del “Saint Thomas of Canterbury”. El género se mantiene en Inglaterra hasta el siglo 

XVIII, cuando, en los demás países europeos, el tema del profeta desaparece desde el final de la 

Edad Media. 

Las profecías de Merlín, como ya señalamos, se difundieron paralelamente por Europa. En el 

continente, la literatura profética anterior a la transmisión de Merlín correspondía a oráculos de la 

o las Sibilas, del pseudo-Metodio, o a la tradición vinculada con el último rey de Roma –o último 

emperador del mundo. La llegada de la figura de Merlín trastorna este panorama. Difundido 

directamente por la obra de Monmouth, vía traducciones de ésta o mediante la llegada de 

profecías creadas posteriormente en las islas británicas, se impone rápidamente como uno de los 

mayores profetas. En Francia, desde el siglo XIII, varios autores proponen profecías dirigidas 



171 

 

ahora hacia la historia propia del reino: así Barthélémy de Cotton en su Historia Anglicana de 

1293, el anónimo de Reçits d’un Menestral de Reims, también del XIII, o Godefroy de Paris en 

una crónica del siglo XIV. Si bien los ejemplos franceses de profecías atribuidas explícitamente a 

Merlín no suelen superar breves referencias incluidas en obras historiográficas, Taylor opina que 

el estilo merliniano, o “galfridiano” según su terminología, se vuelve en Francia el estilo 

exclusivo de la literatura profética:
362

 por ejemplo, una obra como L’Epistre de Sibille, a pesar de 

la atribución del título, abandona por completo las claves tradicionales de los oráculos sibilinos 

para adoptar la simbología animal típica de los anuncios de Merlín. 

Sin embargo, es en Italia donde la figura del profeta bretón va a cobrar una importancia 

solamente comparable con la que obtuvo en su lugar de origen. Desde el siglo XIII, se multiplican 

las profecías atribuidas a Merlín y dedicadas a la historia italiana en general y, en particular, a las 

luchas entre las distintas ciudades. Así, un conjunto de Profetia Merlini, que empieza por “post 

galli fugam”, reúne la atribución a Merlín y la adopción del estilo galfridiano para hablar de 

ciudades de Emilia y Liguria. Pero, el auge de esta literatura profética merliniana se relaciona 

también con otras cuestiones, como la oposición entre el papa y el emperador o los principios 

agitados de la orden franciscana, en particular el movimiento joaquinita. Nace entonces una 

fuerte corriente profética, inspirada en las ideas del pensador franciscano y que se caracteriza por 

su oposición a Federico II y por el tema del Anti-Cristo. Un ejemplo de esta literatura es el texto 

titulado Verba Merlini, que, a la inversa de L’Epistre de Sibille, se reclama del profeta bretón, 

pero se sirve de las claves sibilinas. El propio Joaquín de Fiore, además de exégesis de varios 

profetas bíblicos, habría redactado un comentario de estas profecías, hoy considerado como 

apócrifo, la Expositio Sibyllae et Merlini. Es dentro de este contexto fuertemente polémico, hacia 

1276, cuando se compone la mayor obra merliniana del continente, las Prophesies de Merlin, 

supuestamente traducidas del latín por un cierto Ricardo de Irlanda, pero que sería de hecho una 

creación original, en francés, de un franciscano veneciano.
363

 La obra presenta la particularidad 

de alternar momentos proféticos y sermones, ambos de índole joaquinita, con episodios 

                                                 
362

 Taylor, The Political Prophecy in England, op. cit., p. 147. 
363

 Esta obra ha sido publicada por Lucy Allen Paton: Les Prophécies de Merlin, edited from Ms. 593 in the 

Bibliothèque Municipale of Rennes, D. C. Health and Compagny – Oxford University Press, New York – London, 

1926-1927. Existen también otras dos ediciones más recientes, hechas a partir de otros manuscritos: la de Anne 

Berthelot, Fondation Martin Bodmer, Cologny – Genève, 1992, y la de Nathalie Koble, Thèse doctorale, École 

Nationale des Chartes, Paris, 1997. 



172 

 

novelescos que la literatura profética de raigambre polémica suele ignorar.
364

 Las profecías se 

presentan mediante un diálogo muy repetitivo entre el propio Merlín y un escriba, que apunta los 

anuncios a la vez políticos y escatológicos del sabio. El profeta está caracterizado de modo 

sumamente positivo, por el alcance de su saber, la ortodoxia de su discurso –presenta un examen 

doctrinal ante tres cardinales– y su papel de opositor terrestre a los designios diabólicos: tales 

rasgos le permiten, según la tesis de L. A. Patton, sustituirse al propio Joaquín de Fiore, cuya 

imagen menos consensual dificultaba la transmisión del mensaje.
365

 A pesar de no alcanzar para 

el movimiento joaquinita la importancia de las Verba Merlini, la obra tiene una gran relevancia 

para el desarrollo de la figura merliniana. Para Taylor, constituye la Colección continental de las 

profecías de Merlín y representa el tercer gran corpus después de la colección de Monmouth y de 

la encontrada por Giraldus Cambriensis. El estudioso inglés también indica que, a principios del 

siglo XIV, ya se conocía su existencia en Inglaterra y que una traducción al español fue publicada 

en Burgos en 1498.
366

 

Este último dato nos lleva hacia el punto más relevante para nosotros, el de la difusión y 

utilización de estas profecías en la península ibérica. Este desarrollo fue más tardío que en el 

resto de Europa y cabe señalar desde ahora que los oráculos merlinianos nunca cobraron en el 

ámbito peninsular la importancia que conocieron, por ejemplo, en Italia. Sin embargo, allí 

también, las profecías de Merlín desempeñaron un papel en las luchas políticas locales: Diego de 

Monfar, en su Historia de los condes de Urgel, cuenta que la condesa de Urgel se valía de 

oráculos de Merlín, de Joaquín de Fiore, y otros profetas, para apoyar la pretensión de su hijo 

Jacme a la corona de Aragón.
367

 En el nivel literario, varias obras castellanas, tales como el 

Poema de Alfonso Onceno o la Crónica del rey don Pedro, recurren a la figura del mago bretón y 

a su poder profético, las más de las veces al servicio de un objetivo político-historiográfico: nos 

encontramos, pues, claramente, con una adaptación al contexto español del “tema del Profeta”, tal 

y como lo describe Zumthor, es decir, como una herramienta polémica que no interesa en sí a los 

autores, sino que les permite poner la profecía al servicio de otros objetivos, generalmente de 

                                                 
364

 Como veremos más adelante, ésta será también una característica del Baladro del sabio Merlín en España. 
365

 Véase Zumthor, Merlin le Prophète, op. cit., p. 107. 
366

 Taylor, The Political Prophecy in England, op. cit., pp. 151-152. El estudioso alude sin duda a una parte de las 

profecías insertadas en el Baladro del sabio Merlín, en las que Merlín pronuncia una serie de profecías para un cierto 

Maestre Antonio, nombre del escriba de las Prophesies de Merlin. Sin embargo, como veremos más adelante, estas 

profecías no son una traducción de la obra del franciscano, sino una creación hispánica que se refiere a 

acontecimientos históricos castellanos. 
367

 El dato, aludido por Zumthor, se encuentra en Alfred Morel-Fatio, “Souhaits de bienvenue adressés à Ferdinand le 

Catholique par un poète barcelonais en 1473”, Romania, XI (1882), pp. 333-356, esp. p. 339-340, nota 6. 



173 

 

índole política. El análisis de estas obras constituirá, más adelante, el núcleo del presente 

apartado. 

Este repaso, breve si lo comparamos con la amplitud del fenómeno merliniano a lo largo de la 

Edad Media europea, nos muestra cómo Merlín, en cuanto profeta, se impuso frente a videntes 

anteriores, como la Sibila, hasta transmitir su estilo singular a otros profetas (las distintas Sibilas, 

Miguel Escoto, etc.). A partir de la figura original de un profeta esencialmente bretón, se opera 

así en todos los países del occidente europeo una “domesticación”
368

 de la profecía de índole 

merliniana. El particular estilo que la caracteriza apoya la hipótesis de que muchas de ellas fueran 

escritas como un mero ejercicio literario. Sin embargo, estas creaciones originalmente gratuitas u 

otras, compuestas ex profeso, desempeñaron más tarde o paralelamente un papel propagandístico 

en un sin fin de textos político-historiográficos. Obras de profecías merlinianas aparecían en 

todas las buenas bibliotecas de la nobleza europea. Servían de argumentos tanto para problemas 

de orden teórico, como para guiarse en la acción práctica. Pero esta omnipresencia del tema del 

profeta se debilitó, justamente por la fe exagerada que los oráculos recibían, la cual empezó a 

provocar burlas y parodias. La prohibición que pronuncia el Concilio de Trento en 1559
369

 cierra 

definitivamente la carrera profética de Merlín, por lo menos en obras de tono serio, pues no se 

encuentran testimonios de un uso polémico de sus profecías después de 1580. Sin embargo, otro 

aspecto de la figura de Merlín sobrevivió a esta fecha: se trata de la “fábula de Merlín”, la cual, si 

bien no se desarrolló tan temprano como el tema del profeta, conoció una evolución más perenne, 

desde el siglo XIII hasta nuestros días. 

 

II.1.1.3 La evolución temprana de la “fábula de Merlín” 

En un primer momento de la recepción de la obra de Monmouth, los episodios no proféticos 

relativos a la figura de Merlín (transporte de las piedras de Stonehenge, papel en la concepción 

del rey Arturo, etc.) pasan bastante desapercibidos, al contrario del éxito inmediato de las 

profecías. A partir del siglo XIII, sin embargo, los aspectos de la vida del personaje Merlín van a 

despertar un nuevo interés entre el público y dar lugar a un desarrollo literario paralelo al de su 

faceta profética, aunque en un número de textos menor que ésta. Si el tema del Profeta nace y 

                                                 
368

 El término es de Taylor, The Political Prophecy in England, op. cit., p. 141. 
369

 El Concilio inscribe en su Index Librorum Prohibitorum el Merlini Angli liber obfcurarum prædictionum. El 

Índice integral de 1559 se puede consultar en la página siguiente: <http://www.aloha.net/~mikesch/ILP-

1559.htm#M> [08/05/2012]. 

http://www.aloha.net/~mikesch/ILP-1559.htm#M
http://www.aloha.net/~mikesch/ILP-1559.htm#M


174 

 

crece primero en las islas británicas, su fábula germina y florece en el continente, y más 

precisamente en los territorios franceses. La obra que marca el principio de este nuevo arranque 

creativo en torno a Merlín es la ya citada traducción de la Historia Regum Britanniae, conocida 

como Roman de Brut (1155). Esta versión a la vez novelizada y en lengua vulgar permite una 

difusión mayor de la crónica original: es probablemente por su intermedio cómo la mayoría de 

los autores franceses descubren el trabajo de Geoffrey. Su autor, el normando Wace, es el 

primero en proponer, con gran libertad, una mayor novelización de la crónica de Monmouth. 

Inventa, por ejemplo, el elemento de la Mesa Redonda en torno a la cual se reúnen los 

compañeros de Arturo.
370

 La figura de Merlín, no obstante, sigue siendo más bien borrosa. 

Aparece como sabio y consejero de los reyes. Se acentúa su faceta de mago, más que la del 

profeta, pues Wace, por la dificultad de su interpretación, decide incluso no reproducir las 

profecías herméticas presentes en la obra de Monmouth. El traductor casi no toca al personaje de 

Merlín, pero sus demás intervenciones indican el camino a los autores posteriores, quienes, a 

partir de su ejemplo, van a emprender la inmensa tarea de ampliar, abreviar, modificar los 

elementos de lo que pronto se conocerá como la “Materia de Bretaña”, de la que resulta 

indisociable la fábula de Merlín. 

La obra decisiva en este proceso es la trilogía ideada por el borgoñón Robert de Boron
371

 en la 

primera década del siglo XIII. Boron abandona el género historiográfico, dedicado a los reyes de 

Britania, para elaborar una verdadera epopeya del Grial, desde su aparición, vinculada con el 

sacrificio de Cristo, hasta su papel en las aventuras de la corte artúrica. La trilogía se compone de 

un poema de unos 3500 versos, titulado Joseph d’Arimathie o Roman de l’Estoire dou Graal; de 

un Merlin, conocido por un fragmento de unos 500 versos y una versión en prosa mucho más 

extensa, pero quizás también tronca; y de un Perceval en prose, hoy perdido, pero que 

conocemos indirectamente gracias al llamado Didot-Perceval, probable adaptación del texto 

original de Boron.
372

 Ante el misterio cristiano que constituye el Grial, Merlín evoluciona para 

                                                 
370

 El verso 9752 deja pensar, sin embargo, que la Mesa era un elemento preexistente del folclor bretón: “Dunt 

Breton dient mainte fable” (citado por Gutiérrez, Merlín y su historia, op. cit., p. 124). Wace sería entonces el 

primero en otorgarle un lugar literario. 
371

 El primer proyecto de Robert de Boron planeaba la composición de siete romans, cada uno dedicado a uno de los 

héroes de la historia del Grial. Sin embargo, muy rápidamente, Boron renunció a cuatro de ellos y se centró en la 

redacción del Merlín, sexta parte del conjunto inicial y segunda de la trilogía que conocemos hoy en día. 
372

 Las tres partes de la trilogía conocen ediciones modernas: Le Roman de l’Estoire dou Graal, ed. de William A. 

Nitze, Honoré Champion, Paris, 1999 [1ª ed. 1927]; Merlin. Roman du XIIIe siècle, ed. critique d’Alexandre Micha, 

Droz, Genève, 2000 [1ª ed. 1980]; The Didot Perceval, according to the manuscripts of Modena and Paris, éd. 

William Roach, Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 1941. 



175 

 

transformarse en el agente de la Providencia, encargado del cumplimiento terrenal de los 

designios divinos y de su parcial anuncio a los hombres. Boron completa la figura, hasta aquí 

muy concisa, del profeta, añadiendo múltiples elementos a su caracterización: elabora la leyenda 

de su origen diabólico, que, junto con la acumulación de analogías entre su vida y la de Jesús, lo 

revela como una especie de Anti-profeta redimido; Merlín se vuelve también el consejero por 

excelencia de Arturo, una función que no desempeñaba hasta entonces; fundador de la Mesa 

Redonda, imagen de la Mesa de la Última Cena, Merlín deviene al mismo tiempo el instigador de 

la caballería ideal y de la posibilidad de una perfección humana (luego encarnada por Percival); 

del mismo modo, el profeta pasa a ser el propio autor de la obra, pues dicta al ermitaño Blaise 

todos los eventos y todas las profecías que el lector va descubriendo, mientras que en otro libro se 

consignan solamente las profecías; a pesar de la desconfianza de Boron hacia la magia, esta 

faceta del personaje también se subraya, en particular mediante su poder de metamorfosis; 

precisamente por su papel providencial, se subraya la profunda religiosidad de esta antigua figura 

pagana, al mismo tiempo que, símbolo de toda la humanidad, también está buscando su propia 

redención; por fin, el personaje ya no desaparece sin más explicación, sino que se retira en el 

bosque en un misterioso esplumeor, donde esperará el final de los tiempos. Además de los 

cambios que afectan a Merlín, otros episodios, ahora muy famosos, se deben también a la pluma 

del autor borgoñón, tal como la designación de Arturo como rey gracias a la espada en la piedra. 

Respecto al uso de las profecías, se abandonan en gran parte las de índole política (subsiste, por 

ejemplo, la de los dos dragones),
373

 para favorecer los anuncios religiosos, de orden ya 

providencialista, ya escatológico. Como analizó Zumthor, toda la trilogía se concibe, de hecho, 

como una gran profecía que se va actualizando poco a poco, al mismo tiempo que esta profecía es 

también la promesa de la redención de la humanidad.
374

 Las profecías novelescas, o sea, las que 

se refieren a la trama del relato, cobran así también un valor religioso: por ejemplo, las primeras 

profecías que pronuncia Merlín para salvar a su madre, más allá de cumplir con este propósito 

inmediato, también permiten su manifestación como Profeta y su reconocimiento general, 

imprescindible para llevar a cabo su misión providencial. 

La ambición del proyecto de Robert de Boron fue mal entendida, incluso, probablemente, para 

sus contemporáneos. No captó el interés del público su inspiración trascendental, sino las 

                                                 
373

 Sólo el manuscrito Didot, en el que se encuentra toda la trilogía, presenta también las profecías políticas derivadas 

de la obra de Monmouth. 
374

 Véase Zumthor, Merlin le Prophète, op. cit., pp. 169-170. 



176 

 

aventuras que componían la obra. Juntándose a este respecto con los textos de Monmouth, la 

trilogía de Boron pasó a constituir “une sorte de carrière d’où l’on tire avec indifférence des 

matériaux de narration qu’on insérera ici ou là au sein d’œuvres de caractère complètement 

différent, et pour leurs besoins propres”.
375

 La versión mística de la fábula de Merlín conoce 

entonces una profunda novelización en las obras posteriores, empezando con el gran ciclo 

anónimo –aunque antes atribuido a Gautier Map– que sigue la obra de Boron, la llamada Vulgata, 

o ciclo del Lancelot-Graal, que reúne hacia 1235-1240 seis partes compuestas de forma 

independiente: L’Estoire del Saint Graal, ampliación del texto de Boron; una prosificación del 

Merlin de Boron, acompañado de una Suite du Merlin (a veces llamada Vulgate-Merlin, Suite 

Vulgate o Suite “histórica”, por limitarse a narrar las conquistas de Arturo, y pensada como un 

puente a posteriori entre la coronación de Arturo y el momento de auge de su corte); el Roman de 

Lancelot du Lac; La Queste del Saint Graal; y, por fin, La Mort Artu.
376

 En esta extensísima 

narración, Merlín mantiene la mayoría de los rasgos que le había atribuido Boron: don de 

profecía y de metamorfosis, sabiduría, papel de consejero de los reyes, etc., a lo que se añade una 

faceta de mago más desarrollada,
377

 virtudes todas llevadas hasta un extremo que hacen de él un 

personaje todopoderoso. Algunas características novedosas son su vínculo con el bosque de 

Brocelianda, en la Pequeña Bretaña, o su atracción hacia las mujeres, ilustrada por su relación 

con Morgana y, sobre todo, con Viviana, también atraída por él y que lo encierra, al final de la 

obra, en una cárcel de aire. Pero, aunque conserva un fuerte carácter religioso, pierde totalmente 

su carácter de profeta de la Providencia divina, para reducir su función a la de profeta de la 

materia de Bretaña y de garante de su caballería ideal. El libro de las Profecías ya no se relaciona 

con la historia de Gran Bretaña, sino con el mundo de la fábula: las profecías se vuelven, pues, 

ante todo novelescas y, aquí, se refieren sobre todo a las guerras de Arturo y a las aventuras de 

Lanzarote. Una de las funciones que derivan de este cambio es su vertiente estructuradora, que 

hace de los oráculos, a pesar de su frecuente oscuridad, un lazo permanente entre los distintos 

episodios de esta selva textual, al recordar los antecedentes de un evento o al anunciar sus futuras 

                                                 
375

 Ibid., p. 179. 
376

 El ciclo de la Vulgata se puede consultar en la clásica edición de H.O. Sommer (The Vulgate Version of the 

Arthurian Romances, Washington, 1908-1916, 7 tomos) o en la reciente edición de la Pléiade: Le livre du Graal, ed. 

de Daniel Poirion, dir. de Philippe Walter, Gallimard, Paris, 2001-2009, 3 tomos. 
377

 Es esta nueva combinación entre el tema del Profeta y el poder mágico la que Zumthor denomina como figura de 

“Merlín el Sabio” y la que distingue la “leyenda de Merlín” del solo “tema del Profeta” (Merlin le Prophète, op. cit., 

pp. 180 y 231). En este nuevo ciclo, la magia es omnipresente y pasa a ser una nueva herramienta al servicio del 

desarrollo de la trama. Sin embargo, como analiza el estudioso suizo, el tema del mago se subordina al del profeta: 

“Merlin n’est magicien que parce que prophète, et pour le plus grand bien de sa prophétie” (ibid., p. 216). 



177 

 

consecuencias. La interpretación de sueños también desempeña este papel. Tal función de las 

profecías se mantendrá como un recurso fundamental de toda la literatura caballeresca posterior. 

El último ciclo narrativo referente a Merlín que nos interesa aquí es el conocido como Post-

Vulgata o Pseudo-Boron, que reelabora el Lancelot-Graal para incorporar material sacado del 

Tristán en prosa. Reunido unos años más tarde, hacia 1240, se compone de las siguientes partes, 

que nos han llegado de forma muy incompleta: L’Estoire del Saint Grail; L’Estoire de Merlin, 

con una continuación llamada Suite Post-Vulgata (o Huth-Merlin, según el nombre de uno de los 

manuscritos conservados); La Queste del Saint Graal; La Mort Artu. La Suite Post-Vulgata
378

 

contempla el mismo periodo de la leyenda que la de la Vulgata, pero se compone al mismo 

tiempo que los elementos que la rodean: su autor lleva a cabo su papel de puente con mucho 

mayor talento y coherencia y se ciñe mucho más a los acontecimientos ficticios –en particular, el 

origen del mito de la “terre gaste” que desencadena las aventuras del Santo Grial–, de allí su 

nombre de Suite “novelesca”. Las profecías que allí se pronuncian también se singularizan por su 

carácter puramente novelesco. Merlín conserva su papel de mentor de la corte artúrica, 

particularmente en el aspecto espiritual. Sin embargo, tanto el profeta como sus anuncios han 

perdido su anterior fuerza, para volverse meros recursos literarios, ahora también “domesticados” 

en el ámbito de la ficción: Merlín carga con el pecado de haber nacido de un demonio y, como 

simple intérprete de los designios divinos, sólo puede avisar a sus compañeros respecto a lo que 

les va a suceder, nunca impedir las desgracias. La profecía, vuelta impotente, ya no pretende 

cambiar destinos, sino solamente revelarlos, y eso, cuando el cumplimiento de la Providencia se 

lo permite. El abandono parcial de las tradicionales imágenes animalísticas facilita esta mera 

función informativa o la de cohesión estructural, aunque se instaura también otra forma de 

oscuridad, basada en el conocimiento de los demás sucesos de la trama. Tal transformación 

acompaña el paso de la caballería cortesana de la Vulgata a una caballería cristiana y otorga al 

ciclo una atmósfera más fatídica, e incluso más pesimista, que la del ciclo anterior. La virtud por 

excelencia de los personajes pasa a ser la resignación ante los dictados divinos. La impotencia 

gana también al mago, quien, a pesar de su gravedad y sabiduría, ya no cede a los deseos de una 

Viviana amorosa, sino que ésta, llamada Niviana y ahora malévola, logra encerrarlo en una 

                                                 
378

 Este nuevo texto merliniano se puede leer en la siguiente edición: Merlin. Roman en prose du XIIIe siècle. 

D’après le manuscrit appartenant à M. Alfred H. Huth, ed. de Gaston Paris et Jacob Ulrich, Librairie Firmin Didot et 

Cie, Paris, 1886, 2 tomos. Una edición más reciente, también basada esencialmente en el ms. Huth, pero crítica, es la 

de Gilles Roussineau: La Suite du Roman de Merlin, Droz, Paris, 2006. 



178 

 

tumba, en “la Forest Perilleuse”, provocando su famoso grito, o “baladro” según el término 

empleado por la traducción al español. Antes de este final trágico, vemos también que se debilita 

su faceta mágica, pues los encantamientos en sí están condenados y Merlín sólo conserva su 

capacidad de metamorfosis, aunque también restringida a los solos cambios antropomórficos. 

Ante los temores religiosos de sus contemporáneos más recientes, recelosos de sus orígenes 

diabólicos, la antigua figura de Merlín pierde así su aspecto todopoderoso para adaptarse a las 

nuevas exigencias de su tiempo. El motivo de la profecía sufre de la misma desconfianza. 

Sin embargo, no es solamente este último ciclo el que se va a difundir por Europa, provocando 

a su vez obras originales en alemán, inglés o italiano, sino que este desarrollo se alimenta con las 

distintas capas aportadas a la fábula de Merlín por las sucesivas narraciones que le fueron 

dedicadas. España no hace excepción en este largo proceso. 

 

II.1.2 La llegada a la Península del personaje y sus profecías 

En el caso de España, el conocimiento de la paulatina difusión de la materia de Bretaña se 

debe en gran parte a las investigaciones de William J. Entwistle, quien rastreó todas las huellas de 

traducciones o adaptaciones de la narrativa artúrica en la Península.
379

 Según su análisis, la 

llegada de esta literatura a la Península se relaciona, en un primer lugar, con una serie de eventos 

políticos, ya desde el siglo XII. El más importante de ellos es el matrimonio de Leonor 

Plantagenet, hija de Enrique II de Inglaterra y de Leonor de Aquitania, con Alfonso VIII de 

Castilla, en 1170: es más que probable que la princesa inglesa haya traído a España todas o parte 

de las obras de Monmouth.
380

 Su redacción en latín, así como el género historiográfico –más 

respetable– al que pertenecen, facilitaron probablemente su recepción en Castilla. Otros 

intercambios diplomáticos pudieron también favorecer el conocimiento, sobre todo, de la 

Historia –pues, como ya apuntamos, la difusión de la Vita Merlini fue muy limitada–. Tal es el 

                                                 
379

 Los datos que refiero a continuación provienen, por lo tanto, de su imprescindible estudio: William J. Entwistle, 

The Arthurian Legend in the Literature of Spanish Peninsula, J. M. Dent, London, 1925 [reproducción facsimilar por 

Kessinger Publishing, 2010]; y de su artículo “Geoffrey of Monmouth and Spanish Literature”, The Modern 

Language Review, XVII-4 (1922), pp. 381-391. Completo, además, algunos datos con el estudio de Irène Freire-

Nunés, Le Graal ibérique et ses rapports avec la littérature française, Thèse doctorale, Presses Universitaires du 

Septentrion, Villeneuve d’Ascq, 1997, y con el artículo de Amadeu J. Soberanas, “La version galaïco-portugaise de 

la Suite du Merlin”, Vox Romanica, XXXVIII (1979), pp. 174-193. 
380

 La madre de Leonor es famosa por su papel de mecenas de los trovadores provenzales, mientras que su padre, 

Enrique II, fue quien recibió la dedicatoria de la tercera edición de la Historia Regum Britanniae en 1154, así como 

las de otras novelas artúricas incluso posteriores a su reinado (Entwistle, The Arthurian Legend, op. cit., pp. 33-35). 



179 

 

caso del viaje del príncipe Eduardo a Burgos en 1254 (para su matrimonio con Leonor de 

Castilla, hermanastra de Alfonso X) o la visita recíproca de don Sancho en Londres al año 

siguiente. 

Sin embargo, es un hecho que la Historia había pasado a España antes de 1219, pues los 

Anales Toledanos Primeros dan de ella la primera cita en castellano: “Lidio el rey Citus [Artus] 

con Mordret en Camlenc. Era MLXXX”.
381

 Unos años más tarde, su conocimiento se deduce de 

la General estoria alfonsina, emprendida hacia 1272. Alfonso X se refiere a ella como a la 

Estoria de las Bretannas y sus talleres produjeron una traducción parcial de la obra, que 

constituye una de las fuentes relativas a la historia profana, que, en esta crónica de pretensión 

universal, corre paralelamente a la historia bíblica. El rey Sabio también demuestra su 

conocimiento de las principales figuras bretonas en su obra lírica, pues las Cantigas de Santa 

María aluden tanto a Arturo (nº 35) como a Merlín (nº 108), el cual no aparece como profeta, 

sino más bien como el intercesor que obtiene de la Virgen el castigo de un judío. Por fin, la 

crónica de Monmouth dejó claras huellas en el Nobiliario, o Livro das Linhagens, planeado por 

Pedro de Barcellos en el primer tercio del siglo XIV y donde aparece un resumen de toda la 

Historia, con la excepción de los sucesos relativos a Merlín y sus profecías, aunque el mago sí 

está citado: a pesar de esta restricción, la obra da un testimonio inequívoco sobre el conocimiento 

de Monmouth en el ámbito portugués. Según Entwistle, las Profecías de Merlín, en su versión 

galfridiana, es decir, el Libro VII de la Historia, no llegaron a España durante la Edad Media, 

sino que siempre se prefirió separar al profeta bretón de su contexto original para adaptar sus 

oráculos a la realidad política española. Si bien esta adaptación conoció un desarrollo importante 

–es este fenómeno el que ilustran las obras que estudiaremos a continuación–, la inexistencia de 

las Prophetiae en el ámbito hispánico es más que cuestionable, puesto que las dos versiones del 

Baladro incluyen una traducción, aunque mala, de las mismas. Una vez adoptadas las principales 

figuras introducidas por Monmouth, en la segunda mitad del siglo XIV y en el XV, el interés por 

su obra historiográfica fue reemplazado por la gran moda de la literatura novelesca inspirada, 

cada vez más lejanamente, en el cronista galés. Es solamente a principios del siglo XVI cuando se 

irá redescubriendo a este autor, aunque de modo muy limitado y con reacciones poco entusiastas, 

                                                 
381

 Apud. Entwistle, “Geoffrey of Monmouth and Spanish Literature”, art. cit., p. 383. 



180 

 

como lo muestra la condena que pronuncia Juan Luis Vives en contra de su concepción fabulosa 

de la historia bretona.
382

 

En cuanto a las obras artúricas francesas, penetraron primero en Cataluña, donde la barrera 

lingüística era menos fuerte, pues la lengua literaria seguía siendo hasta el siglo XIII, e incluso XIV 

en poesía, el lemosí, o provenzal del oeste, mientras que su introducción en Portugal y Castilla 

pasaba necesariamente por una labor previa de traducción. En Cataluña, el testimonio más 

temprano corresponde a la obra del trovador Guiraut de Cabrera, quien, hacia 1170, ya muestra 

un profundo conocimiento de la materia de Bretaña. Hay que esperar, no obstante, la segunda 

mitad del siglo XIV para encontrar obras más importantes, como la Faula de Guillem de 

Torroella, largo poema de unos 1250 versos que narra un extraño sueño artúrico. Respecto a la 

transmisión de las obras originales francesas, el estudio de las bibliotecas de la nobleza catalana 

del siglo XIV muestra la abundancia de las copias existentes, en versión original o en traducción. 

Sin embargo, pocos fragmentos en catalán sobrevivieron: un folio único de un Lançalot en catalá 

del siglo XIV y una parte más considerable (unos 130 folios) de la Queste del Saint Graal de la 

Vulgata, fechada en 1380. A estos manuscritos, se puede añadir una edición (Barcelona, hacia 

1496) de una adaptación de la Mort Artu, también de la Vulgata. 

En una etapa posterior a la difusión de estas obras por Cataluña, Portugal y Castilla también 

las van descubriendo. Este segundo momento provoca entre los especialistas una candente 

polémica respecto a la prioridad de uno u otro de estos dos reinos en el conocimiento de las obras 

artúricas. Prevaleció algún tiempo la hipótesis, sostenida entre otros por Marcelino Menéndez y 

Pelayo, de una anterioridad portuguesa en este proceso de difusión, siendo el principal argumento 

de esta teoría el compartir los portugueses la “mentalidad celta” propia de estas narraciones, 

mientras que el fuerte realismo castellano representaba un obstáculo a su recepción, lo que 

confirmaría la corriente épica, y no caballeresca, de estos años. Entwistle refuta, sin embargo, tal 

afirmación, al cuestionar la validez del argumento cultural y al defender más bien una 

contemporaneidad del fenómeno en ambas partes de la Península, aunque esta difusión no haya 

provocado de inmediato obras originales en castellano. Pero, en trabajos más recientes, 

estudiosos como, primero, Manuel Rodrigues Lapa, y más tarde Fanni Bogdanow e Ivo Castro, 

defendieron de nuevo la prioridad portuguesa, ahora con argumentos más filológicos (análisis 

                                                 
382

 En sus Opera (VI, p. 398), Vives escribe: “Fabulosa sunt magis quae de Britanniae originibus quidam est 

commentus, a Bruto illos Trojano deducens, qui nullus unquam fuit” (apud Entwistle, The Arthurian Legend, op. cit., 

p. 62, nota 2). 



181 

 

comparativo del léxico de las versiones castellana y portuguesa respecto al francés, búsquedas 

históricas sobre las posibles circunstancias y actores de la introducción de esta literatura en 

Portugal, etc.). A este debate geográfico se añade, además, la pregunta de la fecha de la primera 

traducción, pues, como precisaré más adelante, se oponen, principalmente, la tesis de una 

traducción castellana realizada hacia 1290 bajo el reinado de Sancho IV (Entwistle) y la de una 

traducción portuguesa llevada a cabo hacia 1245 y fomentada por Alfonso III el Boloñés (se trata 

primero de una intuición de Carolina Michaëlis, que respaldarían las investigaciones más 

recientes de Ivo Castro). No es aquí el lugar para discutir de forma pormenorizada estas distintas 

teorías. Me limitaré, pues, a indicar las huellas dejadas por cada una de estas narraciones en 

manuscritos o ediciones tempranas de Castilla o Portugal. 

Dejando de lado la difusión del ciclo de Tristán y la de obras artúricas menores, que no nos 

conciernen directamente aquí, podemos retener los siguientes datos. Aunque muy incompleto, el 

manuscrito 1877 de la Biblioteca Universitaria de Salamanca (antes ms. 2-G-5 de la Biblioteca de 

Palacio de Madrid), fechado en 1469-1470, reúne un Libro de Josep Abarimatia, un Libro de 

Merlín y un Tratado de Lanzarote.
383

 El último es demasiado breve para establecer una filiación 

segura, pero los dos primeros corresponden a las partes correspondientes de la Post-Vulgata. Un 

Liuro de Josep Abarimatia en portugués también se encuentra en un manuscrito de hacia 1540-

1544
384

 (ms. 643, Archivo Nacional de la Torre do Tombo de Lisboa), aparentemente copiado a 

su vez de un manuscrito de 1313-1314. Según las investigaciones de Fanni Bogdanow y de Ivo 

Castro, este Josep se acerca al manuscrito 2427, de Rennes, del siglo XIII,
385

 y se inserta, por lo 

tanto, en una época muy temprana de la tradición textual artúrica, lo que confiere una importancia 

capital a los testimonios ibéricos. No se conocen ediciones antiguas de esta primera parte de los 

ciclos artúricos. También cabe notar que, si bien el Josep no está vinculado, en los testimonios 

que nos han llegado, a las demás partes del ciclo, es muy probable que circulaba una trilogía del 

Grial, como lo atestiguan la referencia de la Crónica general de 1404 a una Estoria del Santo 

                                                 
383

 Estos textos (pasajes del Libro de Josep Abarimatia, de La Estoria de Merlín y de un Lançarote) fueron 

publicados por Karl Pietsch: Spanish Grail Fragments, The University of Chicago Press, Chicago, 1924, 2 tomos. 

Una edición más reciente, pero todavía inédita, es la de César García de Lucas: Les premières traductions du roman 

du Graal en Espagne, Thèse doctorale, Université de Paris X, Nanterre, 1999. Aprovecho esta referencia para 

agradecer al profesor García de Lucas el haberme facilitado el texto de su edición. 
384

 Esta datación se debe a la investigación de Ivo Castro, cuyas conclusiones aparecen en su artículo “Quando foi 

copiado o Livro de José  de Arimateia? (Dataç o do cód. 643 da Torre do Tombo)”, Boletim de Filologia, XXV, 

1979, pp. 173-183. Es de notar que Entwistle desconocía la existencia del manuscrito portugués. 
385

 Véase Ivo Castro, “Remarques sur la tradition manuscrite de l'Estoire del Saint Graal”, en Dieter Kremer, 

Homenagem a Joseph M. Piel, Max Niemeyer, Tübingen, 1988, pp. 195-206. 



182 

 

Grayal e de rrey Artur o la mención de una Demanda del Santo Grial en dos volúmenes en la 

biblioteca de Isabel la Católica.
386

 

Si el Josep de Abarimatia conoció una circulación independiente, el vínculo entre las demás 

partes del ciclo francés se mantuvo mejor. En el ámbito castellano, se trata de un conjunto 

designado como Merlín y Demanda, por reunir El Baladro del sabio Merlín y La Demanda del 

Santo Grial, el cual se atribuye falsamente a Robert de Boron y contiene los siguientes 

elementos: para el Baladro, el relato del origen de Merlín y de la llegada al trono de Arturo, la 

Suite de la Post-Vulgata y el desarrollo del ficticio Conte du Brait (es decir, Cuento del Baladro, 

reivindicado por un cierto Hélie); para la Demanda, La Queste de la Post-Vulgata y parte de La 

Mort Artu. Esta reagrupación deriva, pues, en primer lugar del ciclo del pseudo-Boron, pero 

presume el conocimiento de la Vulgata, de la cual, sin embargo, no se conocen adaptaciones al 

español,
387

 más allá de la influencia que ejerció su Queste sobre el redactor de la Demanda. Su 

principal cambio respecto al original francés es su alejamiento de la historia sagrada, para 

centrarse de preferencia en los aspectos novelescos de la narración. Las huellas manuscritas de 

este conjunto son las ya citadas de un Libro de Merlín y de un muy escueto Tratado de 

Lanzarote, del siglo XV (ms. 1877 de Salamanca), aunque las alusiones de la Crónica general de 

1404 muestran su conocimiento desde 1390. En portugués, no existe ningún testimonio del 

Merlín, pero sí un manuscrito de la Demanda, titulado Historia dos cavalleiros da Mesa Redonda 

e da Demanda do Santo Graal (Viena, Biblioteca de Palacio, ms. 2594). Por fin, Amadeu J. 

Soberanas descubrió casualmente unos fragmentos en galaico-portugués de la Suite Post-Vulgata 

(ahora Ms. 2434 de la Biblioteca de Cataluña) y los fecha en la primera mitad del siglo XIV. En 

cambio, existen más testimonios impresos: el incunable Baladro del sabio Merlín con sus 

profecías (Juan de Burgos, Burgos, 1498); un posible Merlín y Demanda del Sancto Grial 

(Sevilla, 1500), citado por algunos estudiosos, pero hoy perdido; La Demanda del Sancto Grial 

con los maravillosos fechos de Lanzarote del Lago y de Galaz su hijo (Juan de Villaquirán, 

Toledo, 1515); Baladro del sabio Merlín y Demanda del Santo Grial (Sevilla, 1535). Entre las 

dos ediciones tempranas del Baladro, la de Burgos es la más cuidada, pero la de Sevilla es la 

única en incluir las profecías relativas a la historia castellana. En ambos casos, se trata de una 

                                                 
386

 Entwistle, The Arthurian Legend, op. cit., p. 143. 
387

 Sobrevivieron, sin embargo, huellas del Lanzarote de la Vulgata en otras lenguas de la Península: el folio en 

catalán ya citado, un manuscrito fechado hacia 1330 y que presenta 13 breves capítulos en gallego-portugués y un 

Lançarote do Lago portugués transmitido por un manuscrito de 1414, quizá copiado de otro del siglo XIV. 



183 

 

adaptación al español de la Suite Post-Vulgata, que comparte probablemente un mismo arquetipo 

con la ya mencionada Estoria de Merlín manuscrita. Presenta además un gusto por lo sentimental 

mayor al del original y una interesante ampliación de la parte final relativa a la muerte de Merlín. 

El propio texto atribuye la traducción a un cierto fray Juan Bivas. Indicios internos al prólogo de 

la edición burgalesa, con posibles referencias a la monarquía castellana, sugieren a Entwistle la 

hipótesis de que esta traducción se llevó a cabo durante el reinado de Sancho IV, más 

precisamente hacia 1290. Esta adaptación se habría traducido entonces al portugués en el siglo 

XIV; la versión lusófona se conservaría más fiel a la traducción originaria, mientras que el texto 

en castellano habría evolucionado y se habría modernizado más rápidamente.
388

 Los defensores 

de la prioridad portuguesa arguyen, en cambio, por una traducción llevada a cabo por el fraile 

Joam Vivas, antes de 1245, cuando Alfonso III el Boloñés regresa de Francia, donde pudo 

conocer el reciente ciclo de la Post-Vulgata.
389

 En la versión castellana, las profecías fueron 

añadidas en distintas etapas, desde, por lo menos, el reinado de Alfonso XI, hasta el de Fernando 

el Católico para las más tardías. Su inserción es la que hace del Baladro una obra verdaderamente 

original, pues propone empalmar el “tema del Profeta” con la “fábula de Merlín”, un ejercicio 

que sólo habían llevado a cabo las Prophecies de Merlin del pseudo-Ricardo de Irlanda, que 

ambicionaban el estatuto de “enciclopedia merlinesca”,
390

 al reunir una amplia colección de 

oráculos políticos, creados ex profeso, con un máximo de episodios novelescos relativos a 

Merlín, sacados de múltiples obras anteriores. El caso español confirma, por lo tanto, la teoría de 

Zumthor, según la cual “le Merlin romanesque ne fut qu’un cas particulier, un accident 

momentané du Merlin Prophète politique”.
391

 Las apariciones de Merlín en la literatura medieval 

castellana son ante todo las de un profeta político. Con toda lógica, la única obra novelesca que se 

le dedica no puede sino ceder también a la tentación de incorporar las profecías políticas que se le 

solía atribuir. 

 

                                                 
388

 Entwistle, The Arthurian Legend, op. cit., p. 181. 
389

 Véase Ivo Castro, “Sobre a data da introdução na Península Ibérica do ciclo arturiano da Post-Vulgata”, Boletim 

de Filologia, XXXVIII (1983), pp. 81-98, así como Freire-Nunés, Le Graal ibérique, op. cit., pp. 100-106. 
390

 La expresión es de Zumthor, Merlin le Prophète, op. cit., p. 269. 
391

 Ibid., p. 272. 



184 

 

II.1.3 Las características de la profecía merliniana 

A modo de conclusión de este recorrido por los meandros del motivo merliniano y antes de 

adentrarnos en los textos castellanos que lo reelaboraron, nos queda por proponer una definición 

de la llamada profecía merliniana. Su primera característica es, evidentemente, la de tener como 

autor –aunque la atribución sea totalmente ficticia– al propio Merlín. Sin embargo, lo que la 

singulariza todavía más es el estilo sumamente original que desarrolla desde sus orígenes. 

Antes de la difusión de los oráculos atribuidos a Merlín, los grandes profetas anteriores 

también poseían su estilo propio. El más importante de ellos es el llamado estilo sibilino, que 

caracteriza los anuncios de las distintas Sibilas que, supuestamente, profetizaron a lo largo de los 

siglos. Sus libros solían alternar pasajes proféticos con intervenciones líricas de las profetisas e 

himnos. Pero, sobre todo, este estilo se valía de un disfraz numérico: en un primer momento, se 

aludía a los personajes mediante la inicial de su nombre, pero transformando ésta en su valor 

numérico, según el sistema de notación griego. Taylor da como ejemplo la alusión a César 

contenida en la siguiente frase: “The first king will be one who sums up two tens with his 

initials”, pues Kappa, la inicial griega de César, también representaba el número veinte.
392

 En la 

Edad Media, se pierde poco a poco el conocimiento del sistema numérico griego, lo que conduce 

a una simplificación de este estilo profético, que se limita a aludir a los personajes mediante su 

inicial, dejando de lado el elemento numérico.
393

 

Siguiendo el gusto común a muchos oráculos por la oscuridad o, por lo menos, la ambigüedad, 

el sistema característico de la profecía merliniana se basa también en un disfraz, ahora más 

familiar en la cultura occidental, pero del que Taylor ha demostrado la absoluta originalidad 

respecto a las profecías anteriores. Se trata del empleo de metáforas animalísticas para referirse 

ocultamente a personajes históricos. El uso de figuras animales ya se puede encontrar en algunas 

profecías anteriores, pero de forma puntual y nunca como un sistema organizado. En la Biblia, 

por ejemplo en el Libro de Daniel o en el Apocalipsis, los animales evocados son más bien 

monstruos y representan naciones o personificaciones alegóricas, o sea, abstracciones. Algunos 

ejemplos de metáforas animales se pueden encontrar también en obras clásicas, como Herodoto o 

                                                 
392

 Taylor, The Political Prophecy in England, op. cit., pp. 31-32. 
393

 Taylor da un ejemplo de este método simplificado, sacado de la Historia Ecclesiastica de Ordericus Vitalis (libro 

I, cap. 24): “Transit ab R. Gerbertus ad R. post papa vigens R.”. Esta profecía sibilina alude a la designación de 

Gerbert de Rheims como papa, con el nombre de Silvestre II, y usa aquí iniciales para referirse a lugares, como lo 

explicita la paráfrasis de Taylor: “Gerbert goes from R (Ravenna, his birthplace) to R (Rheims, where he became 

bishop), afterwards living as Pope in R (Rome)” (ibid., p. 37, nota 29). 



185 

 

los propios textos sibilinos, pero se basan en juegos de palabras, apodos tradicionales de ciertos 

personajes históricos, o alusiones muy puntuales. Las profecías que se desarrollan a lo largo de la 

Edad Media en torno a la figura del Último Rey de Roma, en los escritos del pseudo-Metodio o 

de Adso, adoptan un estilo más bien transparente. La obra profética más famosa antes de la 

publicación de las Prophetiae Merlini (1134), la Profecía de la Sibila Tiburtina, cuyas distintas 

versiones se escriben antes del siglo XI, no presenta ninguna figura animalística. Según Taylor, el 

sistema profético que propone Geoffrey de Monmouth es, por lo tanto, absolutamente nuevo en el 

panorama de la época. Los únicos textos en los que pudo haberse inspirado son los antiguos 

poemas galeses, donde ya aparece un uso de metáforas de animales o árboles para referirse a 

distintos personajes, similar a la costumbre de los bardos de atribuir epítetos animalísticos a sus 

patronos, aunque estas metáforas no cumplieran con un papel profético. Sin embargo, como ya 

señalamos, los poemas en la forma con la que los conocemos son posteriores a la obra de 

Monmouth, lo que impide establecer una clara relación entre las Prophetiae y un posible modelo 

galés. 

Vemos, pues, que Geoffrey sólo pudo aprovechar elementos muy puntuales de obras 

anteriores y que, por lo tanto, se puede realmente considerar como el inventor de este estilo 

profético, de allí que Taylor denominara éste “estilo galfridiano”, lo que permite abarcar 

profecías posteriores que adoptaron este sistema, pero sin reivindicar la autoría de Merlín (como 

fue el caso del texto francés ya citado de L’Epistre de Sibille). Monmouth es quien erige en 

sistema profético organizado el uso de la metáfora animalística, entendida de una manera muy 

precisa. Ya no se trata de aludir a ideas abstractas, como sucede con la alegoría (por ejemplo, en 

las visiones de santos, donde animales podían representar la ayuda de Dios o, al contrario, 

tentaciones diabólicas) o con los animales de los bestiarios, que podían servir para evocar ciertos 

defectos o cualidades. Los animales galfridianos, en cambio, tienen una función simbólica: 

aluden a una figura a la vez concreta e individual, es decir, que sólo sirven de máscara para aludir 

a un personaje histórico preciso y único. Las profecías atribuidas a Merlín consisten, entonces, en 

narraciones, cuyos protagonistas reales y reconocibles son reemplazados por figuras 

animalísticas, cambio que dificulta de inmediato la comprensión de los anuncios. Sin embargo, 

tal transformación no es el único recurso del que se vale la profecía merliniana. Monmouth 

también se inspira en la retórica bíblica para moldear los anuncios de su personajes y organizar la 

avalancha de claves animales que los compone. Retoma, por ejemplo, la estructura de ciertos 



186 

 

anuncios bíblicos, que empiezan prediciendo grandes catástrofes y cataclismos, antes de devolver 

la esperanza mediante la llegada de un Salvador.
394

 Para acentuar la oscuridad de los oráculos, el 

estilo galfridiano de las profecías posteriores a Monmouth se irá completando poco a poco con 

nuevas herramientas. El comentario que acompaña la profecía galfridiana de John of Bridlington 

(poema en latín, escrito probablemente en 1364) propone una lista de diez recursos que permiten 

complicar a gusto el sistema y entre las cuales podemos destacar el uso de la ambigüedad, de 

metáforas, de enigmas, de la abreviación, etc.
395

 Otros recursos, como el uso de mayúsculas 

latinas que signifiquen a la vez una palabra y un número, la falsa traducción de los patronímicos 

al latín, o la separación equívoca de las palabras, son menos frecuentes y no aparecen, según mis 

observaciones, en los textos castellanos que analizaré aquí. El resultado de tal acumulación de 

recursos, pensados todos para dificultar la comprensión de los oráculos, fue la fama, difundida en 

la Europa medieval, de que las profecías de Merlín no se podían entender sino después de que 

sucedieran los eventos anunciados. Así lo deja entender el poeta Étienne de Rouen en su Draco 

Normannicus: “Ni jam praetereat nescis quid vaticinetur : / dum transacta vides credere cuncta 

licet”; o el historiador Vincent de Beauvais en el Speculum Historiale: “Merlinus autem multa 

obscura revelavit… Prophetavit et alia plurima quae vix intelligi possunt donec apparere 

incipiant”.
396

 En el Merlin de Robert de Boron, es el propio profeta quien reivindica esta 

oscuridad: “ne je ne parlerai plus devant le pueple ne en cort se si oscurement non que il ne 

savront ja que je dirai devant que il le verront”.
397

 Tal oscuridad se vuelve la marca de identidad 

por excelencia de la profecía merliniana. Sin embargo, la frecuente redacción a posteriori de 

estos oráculos compensa muchas veces la dificultad del estilo, pues, como lo había profetizado el 

propio Merlín, el vaticinio se aclara, una vez conocidos los acontecimientos aludidos: la 

existencia de un referente concreto permite entonces dilucidar las metáforas y ambigüedades y 

superar la oscuridad aparente de la profecía, quitándole su disfraz estilístico. 

Otro aspecto de gran importancia participa de la caracterización misteriosa de las profecías de 

Merlín. Taylor no lo estudia, puesto que su trabajo se centra en el subgénero de la profecía 

política y que el aspecto en cuestión es más bien propio del desarrollo novelesco del personaje: 

                                                 
394

 Véase Zumthor, Merlin le Prophète, op. cit., p. 30. 
395

 Se puede consultar la lista completa de estos recursos, acompañada de algunos ejemplos, en Taylor, The Political 

Prophecy in England, op. cit., pp. 5-6. 
396

 Respectivamente, Étienne de Rouen, Draco Normannicus, libro I, cap. 36, y Vincent de Beauvais, Speculum 

Historiale, libro XX, cap. 20, apud Zumthor, Merlin le Prophète, op. cit., p. 89. 
397

 Merlin. Roman du XIIIe siècle, op. cit., cap. 43, p. 163. 



187 

 

me refiero a la noción de ‘maravilloso’, que ya hemos mencionado en el contexto del Libro del 

Caballero Zifar y con la cual Merlín se vincula muchas veces estrechamente. Esta noción, de por 

sí sumamente compleja, ha recibido varios intentos de definición, a veces –ante la dificultad que 

representa una descripción teórica del fenómeno– bajo la forma de un catálogo de sus 

manifestaciones. Según la etimología del término, las mirabilia son, ante todo, elementos que 

provocan la sorpresa y, secundariamente, el temor o la admiración. Lo maravilloso no 

corresponde, por tanto, a una característica intrínseca de tales elementos, sino a la reacción de un 

sujeto ante ellos. Este sujeto puede ser un personaje intradiegético de las obras o el propio 

narrador: las reacciones de uno y otro funcionan como una imagen interna de las del receptor 

final de tales textos. 

La pregunta sería entonces: ¿qué tipos de elementos pueden provocar semejante reacción 

“maravillada”? Un primer intento de respuesta sería vincular esta reacción con la aparición de lo 

sobrenatural: es la percepción de realidades situadas “fuera del orden de natura”, según la 

expresión hispánica, la que se asociaría con el extrañamiento de la maravilla. Jacques Le Goff, en 

su famoso estudio sobre la noción, propuso distinguir tres categorías en el mundo sobrenatural 

medieval: la primera es justamente lo mirabilis, que el historiador francés asimila a la noción 

moderna de ‘maravilloso’; a su lado, encontramos, por una parte, lo magicus, que designa la 

magia artificial y, más específicamente, la de origen diabólico; y, por otra, lo miraculosus, que 

corresponde a lo maravilloso cristiano, es decir, de origen divino, aunque la Iglesia buscó desde 

muy temprano separar claramente el ámbito de la maravilla y el ámbito del milagro aceptable por 

la ortodoxia cristiana.
398

 Esta distinción tripartita permite sin duda evitar ciertas confusiones, en 

particular anacronismos, en nuestra percepción actual de lo sobrenatural medieval. Sin embargo, 

presenta también puntos discutibles. Así, la definición misma de lo miraculosus como 

“merveilleux chrétien” muestra que las dos categorías no son herméticas, sino, al contrario, que el 

milagro constituye una forma de maravilla, que presenta solamente mejores límites para el 

entendimiento humano, lo que resume muy claramente Francis Dubost: 

La différence essentielle entre miracle et merveille réside en effet dans la légalité 

supérieure et indiscutable du premier. Le miracle n’a pas à être expliqué. Il est une 

manifestation (monstrance) et une démonstration (demonstrance) de la toute 

puissance de Dieu, s’exerçant contre toute prévisibilité et contre les lois de la Nature. 

                                                 
398

 Le Goff,  L’imaginaire médiéval, op. cit., pp. 459-460. 



188 

 

[…] Le miracle ferme l’investigation intellectuelle, alors que la merveille suscite la 

curiosité et ouvre un questionnement.
399

 

Las maravillas vinculadas con la demanda del santo Grial muestran la fragilidad de la 

distinción entre las dos categorías, puesto que, en el contexto de aventuras místicas que 

pertenecen supuestamente a los planes de la Providencia divina, surgen también elementos 

maravillosos de origen más que incierto.
400

 Pero el aspecto menos convincente de la teoría de Le 

Goff consiste probablemente en la inserción de lo maravilloso en la única esfera de lo 

sobrenatural. El propio inventario que propone al final de su estudio desmiente esta asimilación, 

ya que incluye elementos “naturales” –en oposición a “sobrenaturales”–, como ciertos paisajes, 

animales, arquitecturas o autómatas creados por el hombre. Esta impresión se refuerza al seguir la 

pormenorizada investigación de Dubost sobre el uso de la palabra “merveille” en la literatura 

francesa de los siglos XII y XIII: el término puede referir a monstruos y fenómenos inexplicables, 

pero también a la belleza sin par de una dama, al valor de un caballero o al éxito obtenido por un 

personaje en una difícil empresa.
401

 Por tanto, la maravilla no se relaciona únicamente con el 

mundo sobrenatural, sino, de manera mucho más amplia, con cualquier elemento percibido como 

extraño, misterioso o excepcional, aunque no derive de fuerzas inexplicables. La definición del 

“fenómeno maravilloso” propuesta por Daniel Poirion se adecuaría entonces mejor con los 

indicios literarios de los que disponemos: “on peut le définir comme la manifestation d’un écart 

culturel entre les valeurs de référence, servant à établir la communication entre l’auteur et son 

public, et les qualités d’un monde autre”.
402

 La maravilla corresponde así solamente a la idea de 

transgresión de una norma, lo que explica la amplitud conceptual de sus manifestaciones, en 

                                                 
399

 Francis Dubost, Aspects fantastiques de la littérature narrative médiévale (XIIème-XIIIème siècles). L’Autre, 

l’Ailleurs, l’Autrefois, Honoré Champion, Paris, 1991, 2 tomes, t. 1, p. 87. 
400

 Un ejemplo sería el de la espada que Galaad y sus compañeros encuentran en la nave de la fe en La Quête du 

Saint Graal (en Le livre du Graal, op. cit., t. 3, §278-280, pp. 1083-1085): la espada se encuentra en el ámbito 

sumamente cristiano de la nave de la fe, pero responde también a maravillas paganas, como su riqueza extrema o los 

huesos de animales imaginarios que forman su pomo y le otorgan extraños poderes. La visión de semejante artefacto 

provoca justamente la exclamación de los caballeros: “Ci puet on veoir merveilles !” (ibid., § 279, p. 1085). 
401

 Todo el estudio de Dubost sobre la merveille resulta sumamente enriquecedor: ibid., t. 1, pp. 60-92. Respecto a la 

relación entre maravilla y sobrenatural, véanse en particular las pp. 78-85. 
402

 Daniel Poirion, Le merveilleux dans la littérature française du Moyen Âge, PUF, Paris, 1982, pp. 3-4. Si bien la 

definición citada me parece totalmente aceptable respecto a la noción de “maravilloso”, estoy en desacuerdo con la 

distinción terminológica que establece el crítico según los campos de la actividad humana afectados por este 

fenómeno: “En fait, l’étrange, le merveilleux, le fantastique désignent le même phénomène mais selon différentes 

perspectives, à savoir celles de la psychologie, de la littérature et de l’art” (ibid., p. 3). Esta afirmación que Poirion 

no juzga necesaria demostrar resulta muy discutible, pues los términos en cuestión presentan importantes matices, 

mucho más allá de un cambio de perspectiva: vuelvo a remitir al estudio de Dubost para explicitarlos (Aspects 

fantastiques, op. cit., en part. pp. 69-73 sobre “lo extraño” y toda la segunda parte, pp. 93-242, sobre “lo fantástico”). 



189 

 

particular la inclusión, en su campo de aplicación, de elementos tanto sobrenaturales como 

naturales. 

La figura de Merlín constituye una de las manifestaciones más interesantes de lo maravilloso 

medieval, justamente por la multiplicidad de transgresiones de las normas que reúne en su sola 

caracterización. Su concepción, debida a los engaños del demonio, es una transgresión; su 

aspecto al nacer, la rapidez de su crecimiento físico y del desarrollo de su entendimiento también. 

Los poderes de índole mágica de los que hace alarde en innumerables ocasiones (metamorfosis, 

desplazamiento por los aires, transporte de megalitos, creación instantánea de castillos y 

monumentos, etc.) son claramente capacidades “extra-ordinarias”, en el sentido literal de la 

palabra. Sin embargo, es sin duda su don de profecía el que representa la culminación de estas 

transgresiones y el que sitúa definitivamente a Merlín más allá de cualquier norma. Conocimiento 

de lo incognoscible, la profecía constituye en sí una transgresión de la norma de referencia. El 

saber casi absoluto que este don otorga al mago lo acerca, además, a la omnisciencia divina, lo 

que representa otra manera de alejarlo de la condición humana concebida como norma 

ontológica. Entre todas las características a-normales de Merlín, la profecía es incluso la que 

responde más específicamente a la noción de maravilloso, puesto que tiene una explicación 

lógica y aceptable dentro del imaginario del receptor contemporáneo (los respectivos poderes que 

le son otorgados por Dios y el diablo). La profecía corresponde además al valor positivo del 

conocimiento, el cual permite a Merlín “introdui[re] du sens dans le désordre apparent des 

choses”.
403

 Al contrario, sus demás poderes se deben a fuerzas desconocidas, que los textos 

medievales rara vez intentan explicar: estas dudas afectan hasta el estatuto ontológico del 

personaje y son las que despiertan la desconfianza y el miedo de los personajes y, a veces, del 

propio lector, ante los aspectos fantásticos de esta figura tan contradictoria.
404

 

                                                 
403

 Ibid., t. 2, p. 750. 
404

 Los estudiosos de la literatura medieval –así Zumthor o Le Goff– han rechazado tradicionalmente la noción de 

“fantástico”, en particular tal como había sido definida por Tzvetan Todorov: “Le fantastique, c’est l’hésitation 

éprouvée par un être qui ne connaît que les lois naturelles, face à un événement en apparence surnaturel” 

(Introduction à la littérature fantastique, Seuil, Paris, 1970, p. 29, apud Dubost, Aspects fantastiques, op. cit., p. 11). 

En el imaginario medieval, la aceptación de lo sobrenatural, en particular mediante la omnipresencia de Dios, vuelve 

insostenible una distinción tan tajante entre ambos mundos. Sin embargo, investigaciones más recientes han 

empezado a aceptar la posibilidad de un fantástico propio de las obras medievales, para poder distinguir ciertos 

matices de lo a-normal que respondían difícilmente al concepto de maravilla. Así, para Dubost, lo fantástico 

medieval corresponde a un cuestionamiento ontológico sobre la ausencia de la divinidad: “Pour le Moyen Âge, 

l’impensable, c’est l’absence de Dieu. Le silence, jamais éternel, de la divinité ne pouvait se concevoir nulle part 

[…]. Ainsi, toute surnature que Dieu n’habite plus engendre le malaise fantastique. Car les êtres et les lieux que Dieu 

a délaissés sont aussitôt investis par l’Autre” (ibid., t. 1, p. 241). Según esta concepción, los rasgos de Merlín que no 



190 

 

Las profecías de Merlín representan entonces una manifestación inequívoca de la vertiente 

maravillosa de la literatura medieval. Sin embargo, cabe señalar que su vínculo con la 

ambientación maravillosa es propia de los textos interesados en la Fábula de Merlín. 

Paralelamente a ésta, la otra línea definida por Zumthor como el tema del Profeta presenta una 

concepción muy distinta del personaje y de sus oráculos, pues, en el ámbito histórico-político en 

el que se ubica, el objetivo es más bien convencer de la realidad de Merlín, concebido como un 

profeta casi-histórico, por tanto con derecho y capacidad para anunciar acontecimientos reales y 

emitir profecías relativas a personajes históricos: por lo general, en este subgénero de las 

profecías merlinianas, su caracterización maravillosa es entonces negada o ignorada.
405

 

Tras haber analizado los múltiples rasgos distintivos de la profecía merliniana, cabe ahora 

proponer de ella una definición, que se mantendrá operativa a lo largo de nuestro estudio: 

entendemos por profecía merliniana (o galfridiana, en caso de que no sea atribuida a Merlín) toda 

narración de índole profética protagonizada por figuras animalísticas de función simbólica y 

caracterizada por una excesiva oscuridad o, por lo menos, ambigüedad del relato. La profecía 

merliniana puede estar enmarcada por dos tipos de discursos: el más famoso es el de las novelas 

artúricas de origen francés que hacen de Merlín y de sus vaticinios uno de los elementos claves 

de la ambientación maravillosa de estos textos; el segundo, menos conocido hoy en día, pero 

sumamente difundido en toda la Edad Media y parte de la Edad Moderna, es el discurso de índole 

política, que esté insertado en obras historiográficas o concebido para una circulación 

independiente, en el cual la profecía merliniana se desprende de su caracterización maravillosa 

para cumplir con propósitos más terrenales, históricos, políticos y hasta propagandísticos.
406

 Son 

                                                                                                                                                              
obedecen a una explicación dentro de los designios divinos –sólo la profecía recibe tal explicación– se relacionan 

entonces con el matiz fantástico: el lector recibe “deux séries d’informations qui dessinent deux images opposées de 

Merlin. L’une ostensible et rassurante, celle de Merlin providence de la chevalerie et œuvrant sans relâche pour le 

triomphe de l’idée monarchique ; l’autre clandestine, fragmentaire, fuyante et inquiétante, celle d’un Merlin 

diabolique ou sauvage” (ibid., t. 2, p. 750). Aprovecho esta cita para recomendar todo el análisis de Dubost sobre la 

figura de Merlín (ibid., t. 2, pp. 710-751). 
405

 Contrariamente a la opinión expresada por Le Goff (L’imaginaire médiéval, op. cit., p. 463), no creo que la 

utilización de lo maravilloso para fines políticos forme siempre parte de lo maravilloso propiamente dicho: en el caso 

de las profecías, tal instrumentalización necesitaba más bien atraer los elementos de origen maravilloso hacia un 

realismo que le otorgara seriedad y credibilidad. 
406

 La creación o la instrumentalización de profecías merlinianas para fines políticos requiere una doble 

transformación genérica, así expuesta por Isabelle Rousseau: “accaparer la force de conviction du discours 

prophétique suppose tout d’abord de s’affirmer comme tel, d’où la mise en œuvre de procédés rhétoriques et 

sémantiques visant à légitimer le discours du propagandiste, à le donner comme prophétie. L’histoire est alors 

réécrite de façon à la conformer aux canons du genre prophétique. Mais, sous la pression de l’idéologie, le discours 

prophétique subit lui aussi une réécriture, double processus dans lequel nous semble résider l’essence du genre 

‘prophétie politique’” (“Prophétie et réécriture de l’histoire dans les vaticinations de Merlin à Maître Antoine”, en 



191 

 

las relaciones de la profecía merliniana con este segundo contexto, que le otorgó un desarrollo y 

una difusión considerables, las que vamos a examinar a continuación en el caso particular del 

ámbito hispánico. 

 

 

II.2 EL USO HISTÓRICO-POLÍTICO DE LA PROFECÍA MERLINIANA EN 

ESPAÑA 
 

La profecía merliniana tal como la acabamos de definir aparece en varios textos castellanos, a 

partir de mediados del siglo XIV y hasta las grandes narraciones caballerescas propias de la 

Península. Respetando el orden cronológico de los textos, nos centraremos aquí en el uso 

histórico-político que se hace de este nuevo tipo de profecía, insertada de modo puntual o más 

generalizado en obras de los siglos XIV y XV. 

 

II.2.1 El Poema y la Gran Crónica de Alfonso XI: la profecía merliniana 

como recurso encomiástico al servicio del rey Justiciero 

La producción historiográfica auspiciada por Alfonso XI es, sin duda, la más importante 

después de los ambiciosos proyectos de su bisabuelo, el rey Sabio, y antes de la nueva inspiración 

que Pero López de Ayala infunde al género. Interrumpida la Estoria de España, a pesar de los 

esfuerzos de los talleres de Sancho IV para proseguirla, la labor cronística dedicada a la sucesión 

de los reyes castellanos queda también estancada. El primer objetivo de Alfonso XI es, por tanto, 

el de rellenar la laguna historiográfica que cubre los reinados de Alfonso X, Sancho IV y 

Fernando IV. Desde los trabajos llevados a cabo por Jerónimo Zurita, la opinión más difundida es 

que encargó este inmenso trabajo a su Canciller del sello de la poridad,
407

 Fernán Sánchez de 

Valladolid.
408

 Se cumple entonces esta primera parte del programa historiográfico real gracias a 

                                                                                                                                                              
Augustín Redondo, La prophétie comme arme de guerre des pouvoirs (XVe-XVIIe siècles), Presses de la Sorbonne 

Nouvelle, Paris, 2000, pp. 175-190, la cita p. 180). Tal fusión genérica, implicada por el uso político de las profecías 

merlinianas, constituye otro argumento para desprender este tipo de oráculo de la noción de ‘maravilloso’. 
407

 El cargo de cronista real sólo se creará durante el reinado de Juan II. 
408

 Jerónimo Zurita afirma la autoría de Fernán Sánchez de Valladolid en el Prefacio al tomo III de sus Anales de la 

Corona de Aragón (apud Diego Catalán, Un prosista anónimo del siglo XIV. La Gran Crónica de Alfonso XI: 

hallazgo, estilo, reconstrucción, Universidad de la Laguna, La Laguna, 1956, p. 125, nota 2). Julio Puyol y Alonso 



192 

 

la redacción de la llamada Crónica de tres reyes. La segunda parte de este programa concierne a 

la composición de una obra dedicada a los hechos del propio Alfonso XI. Por primera vez en el 

género cronístico castellano, se da efectivamente el caso de un rey que comandita y recibe su 

propia gesta, pues, si Alfonso X tenía planeado llegar a historiar su propio reinado, la Estoria de 

España se interrumpió antes de realizar este objetivo. La Crónica de Alfonso XI que se redacta 

hacia 1340 es, por lo tanto, la primera “crónica real” de esta historiografía, es decir, una crónica 

que “ordena la trama de episodios y de circunstancias que han rodeado la vida de un rey”, sin ser 

exactamente “reflejo de su pensamiento”:
409

 el acceso a este pensamiento, que era directo en el 

caso de la producción alfonsí, se vuelve indirecto en estas nuevas obras, donde es el cronista 

quien puede, o no, intentar reconstruir y explicar esta ideología real. 

El texto original de esta Crónica de Alfonso XI, redactada por Sánchez de Valladolid y 

bruscamente interrumpida en 1344, se ha perdido. Lo conocemos, sin embargo, gracias a dos 

familias de testimonios, derivadas de la obra original y conocidas respectivamente como la 

Versión vulgata y como la Versión crítica o de la Crónica de cuatro reyes.
410

 La primera deriva 

de una copia de la Crónica pedida por Enrique II, hijo del rey Justiciero, a su alguacil mayor, 

Juan Núñez de Villazán, y realizada por Ruy Martínez de Medina de Rioseco en 1376. A pesar 

del cuidado con el que se llevó a cabo esta copia, sólo da a conocer una versión bastante 

defectuosa de la obra, pues presenta, entre otros problemas, una cronología errónea de los hechos, 

así como una importante laguna entre sus capítulos XXXI y XXXII. En cuanto a la Versión crítica, 

se compuso dentro de un conjunto conocido como Crónica de cuatro reyes, del cual se separó en 

algún momento la parte dedicada a Alfonso XI. Esta versión subsana gran parte de los problemas 

de la Versión vulgata, a veces por derivar de una mejor copia de la Crónica original, otras veces 

                                                                                                                                                              
fue el primero en querer demostrar que se trataba de una falsa atribución, en su obra El presunto cronista Fernán 

Sánchez de Valladolid, Real Academia de la Historia, Reus, Madrid, 1920.  Diego Catalán retoma estos argumentos 

en Un prosista anónimo del siglo XIV, op. cit., pp. 124-129, y concluye que estas obras deben ser declaradas 

anónimas, siendo el único dato a favor de Sánchez de Valladolid los puestos que ocupó en la corte y la diplomacia de 

Alfonso XI. Sin embargo, en su introducción a la Gran Crónica de Alfonso XI (Gredos, Madrid, 1976, 2 tomos), 

afirma rotundamente lo siguiente: “Su redactor [de la Crónica de Alfonso XI] fue evidentemente el Canciller del sello 

de la poridad, Fernán Sánchez de Valladolid, quien no sólo tenía acceso a la documentación secreta de la Corona, 

sino también al pensamiento del rey” (p. 15). Catalán promete la demostración de esta nueva convicción en la futura 

introducción de su edición crítica de la Crónica, la cual seguía en preparación cuando falleció. No he podido 

encontrar otro estudio en el que hubiera desarrollado su argumentación. En el presente trabajo, me atendré, no 

obstante, a la opinión de la mayoría de los críticos que siguen defendiendo la atribución tradicional de la Crónica de 

tres reyes y de la Crónica de Alfonso XI. 
409

 Fernando Gómez Redondo, Historia de la prosa medieval castellana, Cátedra, Madrid, 1999, t. II, p. 1238. Véase 

también t. I, p. 968. 
410

 Tomo los siguientes datos de Catalán, introducción a la Gran Crónica de Alfonso XI, op. cit., pp. 15-24. 



193 

 

como fruto de una labor de crítica interna. Llega también a interpolar pasajes completos tomados 

de la Gran Crónica de Alfonso XI. 

De estilo más bien sobrio, la Crónica redactada por Sánchez de Valladolid se concentra sobre 

la figura del rey y, en particular, sobre las dificultades de política interna que enfrenta Alfonso 

XI, con las luchas de poder entre sus tutores durante su larga minoría y el contexto de fuerte 

oposición entre el rey y la nobleza castellana que marca el principio de su reinado. Al contrario, 

la política exterior y, sobre todo, la empresa reconquistadora del rey pasan a un segundo plano. 

La sequedad de esta redacción original, típica de la concepción tradicional de la labor 

historiográfica, no deja lugar a ninguna recreación poética o simbólica de los hechos, tal como lo 

pueden ser las plegarias de los personajes o las profecías que reciben. La Crónica de Alfonso XI 

no presenta, pues, ningún vaticinio. Sin embargo, no es el único texto dedicado al rey Justiciero, 

sino que coexiste con o, incluso, da lugar a otras obras sobre este mismo personaje. 

Aparte de la crónica real debida a la pluma del Canciller, la historiografía dedicada a Alfonso 

XI presenta otros dos textos mucho más importantes para el presente estudio y que se relacionan 

estrechamente entre sí. El primero, conocido por un manuscrito único (el III-Y-9  de la Biblioteca 

de El Escorial) y una copia de éste (el llamado M de la Real Academia de la Lengua de Madrid), 

es el llamado Poema de Alfonso XI, atribuido a un cierto Rodrigo Yáñez, quien se da a conocer 

precisamente a continuación de una de las profecías que comentaremos: “La profeçía conté / e 

torné en dezer llano / yo, Rodrigo Yáñez la noté / en linguaje castellano” [1844, p. 515].
411

 La 

estrofa dio lugar a numerosos comentarios, pues varios críticos afirmaron que Rodrigo Yáñez no 

se atribuía más que la inserción de la profecía o, incluso, de su solo desciframiento, y no la 

autoría de la integralidad del Poema. Tal es la opinión de Yo Ten Cate, quien, en la duda, hasta 

prefiere editar la obra de forma anónima.
412

 Sin embargo, la mayoría de los estudiosos defienden 

la autoría de Yáñez: así Catalán, quien argumenta que la autoría del desciframiento supone la del 

texto de la profecía, y que la autoría de la profecía –siendo ésta del tipo ex eventu, es decir, 

escrita después de los hechos anunciados– supone la de la narración de la batalla del Salado.
413

 

                                                 
411

 Cito la obra por la edición crítica de Yo Ten Cate: Poema de Alfonso XI, CSIC, Instituto Miguel de Cervantes, 

Madrid, 1956 (Revista de Filología Española, Anejo 65). A continuación, precisaré, después de las citas y entre 

corchetes, los números de estrofa y página. 
412

 La editora discute la cuestión de la autoría en las pp. XXI-XXVI de su introducción, op. cit. 
413

 La argumentación de Diego Catalán aparece en su reseña a la edición del Poema por Yo Ten Cate, Nueva Revista 

de Filología Hispánica, XIII (1959), pp. 363-372, esp. pp. 365-366. Gifford Davis expresa las mismas dudas 

respecto a la posibilidad de una interpolación del pasaje profético: véase su artículo “The debt of the Poema de 

Alfonso Onceno to the Libro de Alexandre”, Hispanic Review, XV (1947), pp. 436-452, esp. pp. 451-452. 



194 

 

La dificultad de probar que la profecía constituya una interpolación hace más verosímil que todo 

el Poema se deba a la pluma de Ruy Yáñez. Me atendré, pues, a esta probable autoría. Respecto a 

la fecha del texto, Catalán la fija entre enero y septiembre de 1348,
414

 o sea muy poco después de 

la interrupción de la Crónica de Alfonso XI. Esta casi contemporaneidad, así como la gran 

cercanía entre las dos obras, hizo suponer, en un primer momento, una influencia de un texto 

sobre el otro, y más precisamente que “la coincidencia se deb[ía] a una versificación del texto 

cronístico y no a una prosificación del poético”.
415

 Tal teoría explica que la obra también se 

conozca con el nombre de Crónica rimada. Así, el poeta sólo hubiera transformado el texto 

original de Fernán Sánchez de Valladolid en unas tres mil cuartetas octosílabas de doble rima 

consonante, versificando y resumiendo la Crónica en prosa para llegar a “la brevedad 

impresionista” que caracteriza el Poema según Catalán.
416

 

Sin embargo, tal hipótesis se basaba en la convicción de que la crónica versificada no era la 

Crónica de Alfonso XI de la que hemos hablado hasta ahora, sino una Gran Crónica de Alfonso 

XI, descubierta en 1950 por Diego Catalán, en un manuscrito tardío (siglo XVI) de la Biblioteca 

Nacional de Madrid (ms. 1015). El investigador así la bautiza para evitar confusiones con el texto 

anteriormente conocido. Esta nueva obra presentaba numerosos puntos en común con el Poema: 

muchos datos o, incluso, acontecimientos ausentes en la Crónica aparecían tanto en la Gran 

Crónica como en el Poema; los estilos de las dos obras se parecían mucho, al punto de presentar 

en múltiples ocasiones expresiones idénticas; por fin, ambos compartían una visión mucho más 

viva y detallada de la narración histórica. Estas similitudes hacían, pues, totalmente verosímil la 

suposición de que el Poema constituía una versión rimada –y resumida– de esta Gran Crónica. 

Cabe regresar, empero, sobre las características de esta tercera obra. El hallazgo de Catalán es 

un texto de una extensión superior en un 30% a la de la Crónica de Alfonso XI, o sea, que 

presenta unos 110 capítulos más. Este nuevo material se caracteriza por la viveza de su estilo y 

por la clara renovación conceptual que parece proponer a la labor historiográfica: “Con visión 

más bien poética que cronística, el historiador de Alfonso XI rompe con la técnica de narración 

descarnada, que le imponía la tradición historiográfica, para captar en todo momento el detalle, 

inútil a la acción general, pero que da color y dramatismo a lo narrado”.
417

 La obra también 

                                                 
414

 Diego Catalán, Poema de Alfonso XI: fuentes, dialecto, estilo, Gredos, Madrid, 1953, p. 32. 
415

 Ibid., p. 16. 
416

 Catalán, Un prosista anónimo del siglo XIV, op. cit., p. 162. 
417

 Ibid., p. 39. 



195 

 

presentaba una visión más completa del reinado de Alfonso XI, al narrar sus dificultades con la 

nobleza castellana, pero sin dejar de lado –como sí lo hace la Crónica– la vertiente 

reconquistadora de la política real. Sin poder precisar su autor, el investigador español la fecha en 

1344 y la considera entonces como la obra originalmente encargada por el rey Justiciero,
418

 de la 

cual la versión realizada en la corte enriqueña en 1376 sólo sería una abreviación. Ésta recibe, de 

hecho, una evaluación sumamente negativa de parte del crítico: “resulta un seco y desustanciado 

cronicón en que apenas queda algún eco de la excepcional concepción literaria de la historia con 

que la redacción primera fue concebida”.
419

 Sin embargo, las siguientes investigaciones del 

estudioso, así como el descubrimiento de otro manuscrito de la obra (el Esp. 329 de la 

Bibliothèque Nationale de France, de finales del siglo XV o principios del XVI), le hacen revisar 

sus primeras conclusiones. El material propio de la Gran Crónica corresponde a párrafos o 

capítulos fácilmente separables de las partes comunes con la Crónica. Más aún, estos capítulos 

solamente conocidos por la Gran Crónica presentan una homogeneidad de estilo entre sí –vivo, 

más fluido–, que se opone al estilo de los capítulos presentes en la Crónica –más sobrio, o 

incluso seco–. A estas observaciones se añaden otras más precisas, como cambios de orden en el 

relato, diferencias en el relato de algunos episodios, repetición de la narración de ciertos sucesos 

en la Gran Crónica, a veces con dos perspectivas distintas, etc. Finalmente, Catalán invierte la 

relación de dependencia entre los dos textos cronísticos: “La Crónica de Alfonso XI es la 

redacción originaria; la Gran Crónica un texto posteriormente interpolado”.
420

 Si la Gran 

Crónica ya no corresponde a la obra originalmente compuesta en la corte de Alfonso XI, sino a 

una reelaboración más tardía, su relación con el Poema de Alfonso XI debe, a su vez, revisarse. 

Desechada la teoría de que el Poema sea una versión rimada de la Gran Crónica, puesto que 

ésta resulta posterior, hay que volver a plantear la cuestión de la redacción de la obra de Yáñez. 

Contrariamente a la Crónica, más interesada en los asuntos interiores del reino, el Poema aparece 

sobre todo preocupado por exaltar la empresa guerrera del rey en contra de los moros: “las dos 

obras son radicalmente discordantes en su enfoque político y en sus propósitos y, por tanto, 

difieren profundamente en la jerarquización de los datos históricos y en el modo de presentar los 

                                                 
418

 Catalán así afirma contundentemente: “la versión amplia representada por 1015 es, sin duda, la forma originaria 

de la Crónica de Alfonso XI” (ibid., p. 31). Para la fecha de 1344 –que el estudioso revisará más adelante–, véase 

ibid., p. 124. 
419

 Ibid., p. 130. 
420

 Catalán, introducción a la Gran Crónica de Alfonso XI, op. cit., p. 162. El crítico desarrolla su argumentación a 

favor de esta nueva conclusión en las pp. 120-162 de esta introducción. 



196 

 

sucesos”.
421

 Esta diferencia temática e ideológica entre las dos obras hace difícil suponer que el 

Poema se haya limitado a versificar la Crónica de Alfonso XI, pues narra numerosos 

acontecimientos que no se encuentran en ésta y, cuando evoca los mismos sucesos, suele añadir 

datos que faltan en el texto en prosa. La conclusión lógica de esta comparación es que las dos 

obras historiográficas, si bien comparten el tema de la vida del rey Justiciero y su presentación 

cronológica, constituyen dos composiciones independientes la una de la otra: 

la lista de semejanzas observadas no tiene cuerpo suficiente para servir de apoyo a la 

hipótesis de que Rodrigo Yáñez aprovechase la información reunida por Fernán 

Sánchez de Valladolid, y son tantos los datos históricos ajenos a la Crónica de 

Alfonso XI que nos ofrece el poeta que no podemos dudar de su conocimiento 

independiente de los hechos.
422

 

Si la composición del Poema ya no depende de la anterior Crónica de Alfonso XI, tal no es el 

caso de la Gran Crónica. En efecto, caída la teoría de que la Crónica enriqueña fuera una 

abreviación de la Gran Crónica, la dependencia entre las dos obras se invierte y la Gran Crónica 

resulta ser una ampliación de la Crónica originaria. Retoma sin modificaciones la integridad de la 

primera obra, pero le añade nuevo material, el cual se diferencia de la redacción original en 

particular gracias a esta viveza estilística que ya hemos mencionado. El Poema de Alfonso XI se 

revela entonces como la principal fuente de estos añadidos, lo que explica los numerosos puntos 

en común entre las dos obras ya señalados, pero también invierte el sentido de la influencia: la 

Gran Crónica pasa a ser una obra híbrida que busca completar la crónica real con el material que 

le proporciona la obra de Yánez: “el interpolador acudió sistemáticamente a la crónica rimada de 

Alfonso XI con objeto de enriquecer y colorear el sobrio relato de Fernán Sánchez de 

Valladolid”.
423

 Sin embargo, la preocupación histórica predomina sobre la voluntad de viveza 

estilística, pues, en caso de contradicción entre sus dos fuentes, el autor de la Gran Crónica 

siempre prefiere la versión de los hechos transmitida por la crónica real. Por fin, es probable que 

no haya logrado concluir su labor de comparación e interpolación, pues la Gran Crónica coincide 

ya plenamente con el relato de la Crónica a partir del cap. CCLX (CCCXXXV de la Gran Crónica), 

es decir, después de la batalla del Salado, sin que se pueda observar de allí en adelante detalles 

tomados del Poema. Esta reevaluación de la Gran Crónica obliga también a Catalán a revisar la 

                                                 
421

 Ibid., p. 163. 
422

 Ibid., p. 170. 
423

 Id. La Gran Crónica cuenta también con otras fuentes, pues presenta datos que faltan tanto en la Crónica como en 

el Poema, en particular en lo que concierne a la historia de los moros: sobre este punto, véase ibid., pp. 204-226. Sin 

embargo, el Poema es claramente su fuente principal. 



197 

 

fecha de la obra: la ubica finalmente a finales del reinado de Enrique II, entre 1376 y 1379, a 

pesar del extraño silencio del texto acerca de la guerra civil que iba a dividir a los hijos del rey 

Justiciero.
424

 

La producción historiográfica dedicada a Alfonso XI corresponde, pues, a tres obras 

principales, de las que ya podemos entender las relaciones de dependencia. Primero, existe una 

Crónica de Alfonso XI, redactada en 1344 por el Canciller del sello de la poridad, Fernán Sánchez 

de Valladolid. Poco tiempo después, en 1348, se compone de modo independiente el Poema de 

Alfonso XI, atribuido a Rodrigo Yáñez. Finalmente, entre 1376 y 1379, un autor anónimo retoma 

la Crónica e interpola en el texto originario extensos pasajes tomados del Poema y de otras 

fuentes: su reelaboración del material historiográfico previo se conoce ahora bajo el título de 

Gran Crónica de Alfonso XI. A pesar de su complejidad y, a veces, de las confusiones que 

provocaron los vínculos existentes entre estas obras, resultaba imprescindible aclararlos antes de 

poder empezar el estudio de los pasajes proféticos que presentan. La intención de los tres autores 

era muy distinta e importaba, por lo tanto, saber quién era el primero en decidir insertar vaticinios 

en su obra y quién había decidido imitar o no este rasgo. Ahora que establecimos el sentido de las 

influencias entre las obras, podremos aplicarlo con más seguridad al motivo preciso de la 

profecía. 

Cabe detallar ahora los oráculos que encontramos en estas obras. En la Crónica de Alfonso XI, 

como ya señalé, no aparece ninguna profecía. El único anuncio emparentado con un vaticinio 

forma parte de la propaganda del rey Albohacén, cuando intenta convencer a sus súbditos que 

emprendan con él la conquista de España, pero no deriva de ningún oráculo pronunciado como 

tal por un profeta. La Crónica también menciona la muerte de la esposa de Albohacén, la reina 

horra Fátima, a quien las otras obras atribuyen profecías, pero Sánchez de Valladolid no parece 

conocer o prefiere no utilizar en su crónica real esta faceta del personaje.
425

 Por tanto, esta 

primera obra no contiene material de interés para el presente estudio. Tal no es el caso de los 

otros dos textos. El más rico para nuestro tema es el Poema de Alfonso XI, pues presenta dos 

profecías atribuidas a Merlín y una –o dos, regresaré sobre este punto– relacionada con la mora 

Fátima. Por fin, las profecías de Merlín desaparecen en el texto de la Gran Crónica de Alfonso 

                                                 
424

 Catalán discute el problema de la fecha en ibid., pp. 238-251. 
425

 El discurso propagandístico –en estilo indirecto– de Albohacén y la muerte de Fátima se encuentran 

respectivamente en las pp. 418 y 449 de la Crónica de don Alfonso el Onceno de este nombre, de los reyes que 

reynaron en Castilla y en León, ed. de Francisco Cerdá y Rico, Madrid, 1787, consultada en línea [26/02/2012]: 

<http://books.google.fr/books?id=vxdo1sKTwkEC&printsec=frontcover&hl=fr#v=onepage&q&f=false>. 

http://books.google.fr/books?id=vxdo1sKTwkEC&printsec=frontcover&hl=fr#v=onepage&q&f=false


198 

 

XI, pero se conservan dos oráculos vinculados con Fátima y que presentan rasgos galfridianos. 

Sabiendo ya que el Poema constituye una de las fuentes de la refundición tardía, empezaremos 

con el análisis de las profecías poéticas, antes de estudiar su transformación en las interpolaciones 

de la Gran Crónica. 

 

II.2.1.1 El Poema de Alfonso XI y el uso de la profecía como recurso encomiástico 

El Poema de Alfonso XI tal como nos ha llegado presenta tres profecías discursivas.
426

 Por un 

lado, Rodrigo Yáñez transforma en profetisa a un personaje aparentemente histórico, Fátima, la 

esposa horra de Albohacén, rey de Benimerín, con el que se enfrenta Alfonso XI en la batalla del 

Salado. Regresaré más adelante sobre esta profecía. Por otro lado, el poeta es el primero en 

España, según nuestros actuales conocimientos, en recurrir a la figura del profeta bretón, pues 

atribuye explícitamente a Merlín dos vaticinios de su texto, uno muy breve, en la estrofa 243, y 

otro mucho más extenso, en las coplas 1815 a 1834; en ambos casos, se añaden, al texto estricto 

de la profecía, versos dedicados a su presentación y desciframiento. Si bien se conocía a Merlín 

desde, por lo menos, el siglo XIII, gracias a la circulación y a las primeras traducciones de las 

obras bretonas y francesas que ya comentamos, el Poema de Alfonso XI constituye el primer 

ejemplo conocido de su inserción en una obra castellana original, perteneciente, además, a un 

texto esencialmente historiográfico. No comparto totalmente la opinión de Catalán, quien, al 

hablar de la tradición profética merliniana, afirma: “Era éste un recurso que caía bien dentro del 

riguroso historicismo que el poeta se había impuesto, pues era usual en la propia 

historiografía”.
427

 Si bien el recurso historiográfico a la profecía merliniana ya se había 

generalizado en otros países europeos, no era el caso en la Península: los talleres alfonsíes podían 

haber acudido a profecías, pero únicamente de corte bíblico, y los ejemplos de uso de profecías 

merlinianas que da Catalán a continuación –la Crónica del rey don Pedro y la Gran Crónica de 

Alfonso XI– son todos posteriores al Poema. 

                                                 
426

 Se lee también en el Poema una que otra alusión a profecías anteriores. Una está puesta en boca del arzobispo don 

Gil de Albornoz, en su discurso de exhortación, dirigido al rey antes de la batalla del Salado : “de Dios es profetizado 

/ que avedes a vençer” [1532cd, p. 429]. El otro caso remite a una antigua profecía mora, que promete la victoria de 

los musulmanes sobre los cristianos de España y que recuerda Albohacén después de vencer la flota castellana: “Nos 

aína conpliremos / lo que dize la profeçía: / a Santiago iremos / los moros en romería” [989, pp. 275-277]. En 

ninguno de los dos casos se menciona el texto exacto de los vaticinios. Por lo tanto, no los estudiaremos más en 

detalle. 
427

 Catalán, Poema de Alfonso XI: fuentes, dialecto, estilo, op. cit., p. 60. 



199 

 

Gifford Davis sugiere, no obstante, un antecedente a los oráculos merlinianos del Poema de 

Alfonso XI con la profecía de Daniel del Libro de Alexandre, que así reza: 

Danïel el profeta,   niño de Dios amado, 

dentro en Babilonia   l’ovo profetizado: 

que vernié en la sierra   un cabrón mal domado, 

quebrantarié los cuernos   al carnero doblado. 

Este fue Alexandre,   de los fechos granados, 

Dario fue el carnero   de los regnos doblados, 

ca Persïa e Media,   tan buenos dos regnados, 

anbos él los mandava,   mas fueron quebrantados.
428

 

Para Davis, la conclusión es evidente: “The latter is the first extant Castilian work to 

incorporate the symbolic menagerie of prophecy; the Alfonso Onceno is the second”.
429

 Si 

hablamos de profecía en clave animalística, puede que sea cierto, no si nos referimos a la profecía 

estrictamente merliniana. El anuncio resumido por el Libro de Alexandre retoma, en efecto, una 

profecía absolutamente bíblica, tanto en su enunciación, como en su explicación. Se trata de una 

visión recibida por Daniel en 8,1-14 y descifrada por Gabriel en 8,15-26. El texto bíblico 

desarrolla de forma mucho más pormenorizada los elementos de la visión que recibe Daniel, 

describiendo a lo largo de varios versículos la apariencia del carnero y del macho cabrío, así 

como su enfrentamiento y las consecuencias de éste. El autor del Alexandre se limita a concentrar 

la formulación de la profecía en el marco limitado de la cuaderna vía: en el espacio de dos versos, 

quedan solamente las metáforas centrales de la visión bíblica, es decir los dos animales (el cabrón 

y el carnero), el lugar de la acción (la sierra) y el resultado del encuentro (los cuernos 

quebrantados). Es únicamente la supresión de todos los detalles presentes en el texto bíblico la 

que conduce a una enunciación similar al estilo merliniano, pero se trata de una tradición 

profética totalmente distinta. La deuda directa del Alexandre con el Libro de Daniel se confirma 

con el desciframiento de la visión, pues la asimilación de Alexandre con el cabrón y de Darío con 

el carnero retoma exactamente la lectura de Gabriel, con el único cambio de la reunión de dos 

reyes en la sola persona de Darío: “En cuanto al carnero que viste, que tenía dos cuernos, éstos 

son los reyes de Media y de Persia. / El macho cabrío es el rey de Grecia” (Dn 8,20-21). La 

profecía del Libro de Alexandre constituye, por lo tanto, un uso peculiar de la profecía bíblica, 

                                                 
428

 Cito el Libro de Alexandre por la edición de Jesús Cañas, Cátedra, Madrid, 2007. La cita corresponde a las coplas 

1339-1340, p. 371. 
429

 Davis, “The debt of the Poema de Alfonso Onceno to the Libro de Alexandre”, art. cit., p. 451. 



200 

 

insertada en una obra del mester de clerecía, y no un primer ejemplo castellano de profecía 

merliniana. 

Otra relación textual por examinar es la que mantienen las Profecías de Merlín, conocidas 

como apéndice del Baladro del sabio Merlín, con los vaticinios del Poema. La interpolación del 

Baladro corresponde a un conjunto heterogéneo de distintos textos proféticos redactados de 

forma independiente y luego insertados en el Baladro. Varios de estos textos conciernen a la 

historia de España y se conocen como profecías sueltas en otros testimonios manuscritos. Tal es 

el caso de la llamada Visión de Alfonso X en la ciudad de Sevilla o de las Profecías de Merlín 

cerca de la ciudad de Londres.
430

 Este segundo conjunto es el que más nos interesa aquí, pues 

presenta, por una parte, eventos de los reinados de Alfonso XI, Pedro I y Enrique II y, por otra, 

anuncios más herméticos que no se pueden relacionar con sucesos históricos reales. La claridad 

de la primera parte, típica de las profecías escritas ex eventu y opuesta al estilo oscuro de la 

segunda, indica de modo bastante seguro que el conjunto fue escrito bajo el reinado de Enrique 

II, o sea, en la primera mitad de los años 1370.
431

 Las Profecías de Merlín cerca de la ciudad de 

Londres son, por tanto, claramente posteriores a la redacción del Poema de Alfonso XI. Sin 

embargo, queda la posibilidad de que ambos textos se hayan inspirado en un mismo vaticinio 

anterior. Los dos vaticinios presentan, en efecto, varios elementos en común. Así, el rey 

castellano aparece en el Poema como “león coronado” [1818a y 1821a, p. 507], mientras las 

Profecías lo introducen en estos términos: “Verna el gran Leon en el tercero grado deste rey 

corrido” (Alfonso XI, bisnieto de Alfonso X, así aludido mediante el recuerdo de su blasfemia y 

del castigo correspondiente) [p. 158a].
432

 En cuanto al rey moro Albohacén, corresponde en el 

Poema a la metáfora del “puerco espín” [1822a, p. 509] o del “puerco apoderado” [1826b, p. 509; 

1830a, p. 511],
433

 que “con bestias bravas e perros marinos / las aguas fondas pasará” [1823ab, p. 

509], imagen muy cercana a la de las Profecías, del “muy gran jabali”, “acompañado de muchos 

                                                 
430

 Pedro Bohigas encontró para la primera dos testimonios, uno en catalán y otro en castellano, y para las segundas 

una versión catalana. Véase al respecto su artículo “La ‘Visión de Alfonso X’ y las ‘Profecías de Merlín’”, Revista 

de Filología Española, XXV-3 (1941), pp. 389-398, donde publica parte de estos nuevos testimonios. 
431

 Véase ibid., p. 389. 
432

 Cito las Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres mediante el texto del Baladro del sabio Merlín, en 

Libros de caballerías. Primera parte: Ciclo artúrico, ed. de Adolfo Bonilla y San Martín, Nueva Biblioteca de 

Autores Españoles, Madrid, 1907. Preciso entre corchetes el número de página y la columna de la cita. 
433

 Como lo señala Catalán (Poema de Alfonso XI: fuentes, dialecto, estilo, op. cit., p. 114), estas metáforas 

animalísticas de los moros aparecen en otros lugares del Poema, fuera del contexto profético merliniano. Cf., en 

particular, las estrofas 1245-1246ab: “Pasados son de Marruecos / muchos osos de las sierras, / atantos son los 

puercos / que cubren todas las tierras, // e por señor dellos biene / un javarí valiente” [p. 347]. 



201 

 

puercos”, que “passara la muy grande laguna sobre madera” [p. 158b]. No obstante, también se 

pueden señalar grandes diferencias entre los dos vaticinios. Por ejemplo, las “Profecías” aluden a 

la alianza entre los reyes de Castilla, Portugal y Aragón: “El gran Leon saldra a el [al jabalí] 

ayrado, e yra acompañado de gente de tres coronas con la suya” [p. 158b]. En cuanto al Poema, 

se limita a referir la ayuda del rey de Portugal, simbolizado por la imagen del “león durmiente” 

[1828c, p. 511], metáfora que falta en las Profecías. Del mismo modo, el Poema sitúa la batalla 

entre cristianos y moros “en las covas de Ercoles” [1831a, p. 511], es decir, el estrecho de 

Gibraltar, al que da la plaza fuerte de Tarifa, cuando las Profecías aluden a un encuentro “cerca 

de la peña del uenado” [p. 158b], que se refiere a la real Peña del Ciervo, donde acamparon las 

fuerzas cristianas. Más allá de estas diferencias puntuales, ni la estructura general de los dos 

oráculos, ni la narración metafórica de la batalla del Salado se corresponden en los dos textos. 

Ambos crean una profecía a posteriori, o sea, una vez conocidos el desarrollo y el desenlace de la 

batalla, e imitan el estilo profético propuesto por Geoffrey de Monmouth, lo que les permite 

atribuir a Merlín sendos vaticinios. La elección de un mismo suceso histórico como referente del 

anuncio, así como esta adhesión a una misma corriente profética y a un mismo estilo oracular 

explican las coincidencias, sobre todo terminológicas, entre los dos textos, pero cada uno de ellos 

articuló sus metáforas animalísticas de un modo propio, para construir la estructura narrativa 

peculiar de cada revelación.
434

 

A diferencia de la profecía del Libro de Alexandre, que pertenece sin duda a la veta bíblica del 

género oracular, las profecías del Poema de Alfonso XI atribuidas a Merlín siguen claramente la 

tradición iniciada por Monmouth. Los testimonios, independientes entre sí, de profecías 

merlinianas sobre un mismo acontecimiento demuestran la existencia como tal de esta tradición y 

su éxito en la Península. La victoria de Alfonso XI sobre Albohacén dio así lugar a múltiples 

recreaciones merlinianas. Una es la del Poema atribuida al sabio bretón, otra es la que se 

transmitió de manera independiente en las Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres, 

una tercera es el sueño de Fátima que analizaremos más adelante, el cual, sin referirse 

explícitamente a Merlín, le toma prestados varios recursos estilísticos. Es probable que el evento, 

de suma importancia histórica para los contemporáneos, haya servido de base para otros muchos 

seudo-vaticinios hoy perdidos. 

                                                 
434

 Después de comparar los dos textos en cuestión, Diego Catalán llega a una conclusión similar: cf. Poema de 

Alfonso XI: fuentes, dialecto, estilo, op. cit., pp. 66-69. 



202 

 

Otro indicio en el Poema de la inscripción de las profecías dentro de una tradición preexistente 

es la presencia de su destinatario inmediato, el Maestro Antón. El personaje no es invención de 

Rodrigo Yáñez, sino que ya aparece, bajo el nombre de “Mestre Antoine”, en las ya referidas 

Prophésies de Merlin, escritas en francés hacia 1276 por un autor veneciano: se presenta en esta 

obra como un interlocutor de Merlín, cuyos oráculos pone por escrito. Se incorpora a la tradición 

merliniana también en España, pues otro de los componentes de las Profecías de Merlín que 

sirven de apéndice al Baladro es un conjunto conocido como Profecías a Maestre Antonio. De 

hecho, su inserción en el Baladro concluye justo antes de la profecía dedicada a Alfonso XI que 

acabamos de analizar. La presentación del personaje sirve en el Poema para introducir el texto 

propiamente dicho de la profecía: “Merlín fabló d’España / e dixo esta profeçía / estando en la 

Bretaña / a un maestro que í avía. // Don Antón era llamado / este maestro que vos digo, / sabidor 

e letrado, de don Merlín mucho amigo” [1811-1812, p. 505]. Vemos que las características de 

“maestro”, “sabidor e letrado”, retoman claramente los principales rasgos del escriba de Merlín. 

El breve diálogo que se instaura entre don Antón y el mago también recuerda la estructura típica 

de las Prophesies, en las que el maestro hace una pregunta a Merlín, a la que éste contesta 

mediante un vaticinio: “Este maestro sabidor / así le fué preguntar: / «Don Merlín, por el mi amor 

/ sepádesme declarar // la profeçía de España / […]» // Merlín, sabidor sotil, / dixo luego esta 

razón: …” [1813-1815, pp. 505-507]. Y sigue el anuncio propiamente dicho del mago bretón. 

Sin embargo, esta estructura introductoria sólo aparece en el caso de la segunda profecía 

merliniana del Poema de Alfonso XI. Como ya señalamos respecto a su extensión, los dos 

vaticinios atribuidos a Merlín en la obra difieren considerablemente el uno del otro. El primero, 

en sólo cuatro versos, anuncia lo siguiente: “Dixo: «El león d’España / de ssangre fará camino, / 

matará el lobo de la montaña / dentro en la fuente del vino»” [243, p. 71]. Según Catalán,
435

 este 

breve oráculo sería una reformulación de un pasaje profético del Baladro del sabio Merlín, 

anterior a los acontecimientos históricos, que así reza: “e vn lobo se levantara, e comera el fijo 

del leon coronado yaziendo durmiendo, e vna mala bestia cruel matara el fijo de la loba rabiosa, 

durmiendo en la fuente de vino, e fara gran mengua en los canpos” [cap. CCCXLI, p. 155a]. Para 

Bonilla, el pasaje, a pesar de pertenecer a un capítulo sumamente oscuro, podría referirse a la 

                                                 
435

 Catalán, Poema de Alfonso XI: fuentes, dialecto, estilo, op. cit., p. 70. 



203 

 

minoría de Alfonso XI.
436

 A primera vista –regresaremos más adelante en detalle sobre el pasaje 

del Baladro–, resulta difícil pronunciarse entre la teoría de una profecía totalmente inventada, sin 

basarse en ninguna realidad histórica, de la cual un pasaje hubiera sido modificado para adaptarse 

a unos eventos precisos, y la posibilidad de que, como la mayoría de esos vaticinios, esta profecía 

haya sido redactada a posteriori, aunque seamos incapaces hoy en día de descifrar todos sus 

elementos y nos parezca, por tanto, totalmente hermética. Tal disyuntiva recubre de hecho la 

cuestión del grado de invención de Rodrigo Yáñez: ¿se limitó el poeta a dilucidar una profecía 

que la mayoría de sus contemporáneos ya sabían descifrar, o adaptó un anuncio, incomprensible 

para todos, a los acontecimientos que estaba narrando en su Poema? Una tercera opción, posible 

dada la brevedad y sencillez del anuncio en el Poema, es que haya inventado por completo el 

oráculo, basándose en las alegorías tradicionales del león para el rey y del lobo para un enemigo 

cualquiera y en la metáfora de fácil comprensión de “la fuente del vino” para aludir a Toro. Estas 

tres imágenes son, de hecho, las únicas comunes al anuncio del Poema y al pasaje del Baladro, 

por lo demás muy alejados el uno del otro. Sin que podamos proponer una respuesta satisfactoria 

a estas interrogaciones, este caso nos da un muy buen ejemplo de la vitalidad del género profético 

en la época, que podía ser usado con o sin referente real, ser inventado, copiado, modificado, 

adaptado a otras realidades u otros contextos, sin por eso perder su fuerza ennoblecedora de los 

eventos y personajes así aludidos. 

Si el origen del texto de la profecía es, pues, muy dudoso, no lo es el sentido que le otorga el 

poeta en la obra, quien la relaciona sin la menor duda con los acontecimientos de la minoría de 

edad de Alfonso XI y, más precisamente, con las luchas internas que se presentaron entre sus 

tutores, primero, y, luego, entre éstos y el joven rey cuando quiso restablecer su autoridad dentro 

del reino y la paz entre las facciones nobiliarias. El pasaje profético sigue la narración de un 

consejo entre el rey y sus privados, acerca de la suerte de don Juan Díaz de Haro, apodado el 

Tuerto, tío y tutor de Alfonso XI, culpable de fomentar la agitación nobiliaria en contra del nuevo 

monarca. El rey recibe el siguiente consejo: “« … E vos, rey, ésto fagades: / guardádevos de ssu 

daño. / Ssi lo, señor, non matades / non regnaredes un año.» // En aquesto otorgaron, / el buen rey 

dió su sentençia, / a don Iohan luego mataron / que fué sseñor de Valençia. // En Toro conplió ssu 

fin / e derramó la su gente. / Aquesto dixo Melrin, / el profeta de Oriente” [240-242, p. 69]. En la 

                                                 
436

 Baladro del sabio Merlín, op. cit., nota p. 154b. Aunque el editor no argumente su opinión, podemos suponer que 

se basa en la frase “en este tienpo passara la lucencia menor en los braços del cangrejo de la mar” y en la figura de 

“la leona de molina”, posible referencia a la reina María de Molina, abuela y tutora del joven Alfonso XI. 



204 

 

estructura del Poema, la profecía se introduce, pues, a posteriori, aunque su enunciación por 

Merlín haya sido anterior. El receptor lee o escucha el acontecimiento histórico y su anuncio a 

continuación: la correspondencia entre elementos reales e imágenes resulta, por consiguiente, 

fácil de establecer. No obstante, el poeta prefiere aclarar todavía más las cosas y versifica el 

desciframiento de la profecía: “El león de la España / fué el buen rey çiertamente; / el lobo de la 

montaña / fué don Iohan, el ssu pariente, // e el rey quando era niño / mató a don Iohan el tuerto; / 

Toro es la fuente del vino / ado don Juan fué muerto” [245-246, p. 71]. La hermenéutica de 

Rodrigo Yáñez permite reforzar el ensalzamiento de Alfonso XI. Éste ya era implícito en la 

profecía, pues el talento del mago bretón se suele reservar para personajes y sucesos de gran 

relevancia histórica y los vaticinios a su respecto ya los designan como tales. Pero, en su 

comentario, el poeta subraya las cualidades del monarca, quien junta la fuerza del “león” con la 

virtud del “buen rey” y, mientras don Juan ennegrece su culpa por el parentesco que lo une a 

Alfonso XI (“el ssu pariente”), el asesinato del tutor se vuelve un acto de valentía del nuevo 

soberano, pues opone a un rey “niño” con un poderoso personaje, cuyo apodo se refiere a un 

defecto físico, pero también puede aludir a los agravios que cometió en contra de su señor 

legítimo. Yáñez justifica así indirectamente la decisión tomada por Alfonso XI. 

Más aún, en el contexto de crisis interna del reino, la orden que da el rey en Toro el 31 de 

octubre de 1326, a pesar de las garantías anteriormente concedidas a don Juan, lejos de ser una 

traición, constituye una acción inevitable, tanto para la pacificación de Castilla como por estar ya 

inscrita en el destino plasmado por la palabra profética. Como parece sugerir Erica Janin,
437

 este 

oráculo anuncia implícitamente a la vez la muerte de don Juan el Tuerto, que ya ocurrió en el 

orden del relato, y la pacificación general del reino, que queda todavía por completarse. El “lobo 

de la montaña” constituiría así una metáfora singular de una realidad plural –los nobles rebeldes a 

la autoría real–, cuyos componentes son don Juan el Tuerto, pero también don Juan Manuel, 

igualmente culpable de actividades bulliciosas en el reino, y del cual el Poema trata justamente a 

continuación, al narrar la tentativa de prisión y asesinato en su contra [coplas 261-263, p. 75], tras 

el abandono por el monarca de doña Constanza, hija del infante y prometida de Alfonso XI, hasta 

que éste decidió casarse con doña María de Portugal. Si bien la interpretación de Janin resulta 

                                                 
437

 Erica Janin, “El uso del discurso profético como recurso de exaltación de la figura regia en el Poema de Alfonso 

XI y la Gran Crónica de Alfonso XI”, Revista de Poética Medieval, XXII (2009), pp. 103-113. La crítica interpreta 

que “una profecía del pasado […] es hábilmente convertida en profecía del futuro, en la que ‘Juan el Tuerto’ remite 

solapadamente a ‘nobleza rebelde’” (p. 107). 



205 

 

atractiva, cabe recordar que, en la profecía merliniana, la metáfora animal tiene una función 

simbólica, es decir, sólo sirve de máscara para un solo personaje y no permite ni los referentes 

múltiples, ni los cambios de referentes, ni los referentes abstractos, de índole más bien alegórica. 

Si el “lobo” representa tanto a don Juan el Tuerto como al conjunto de la nobleza rebelde, 

asistimos a un verdadero cambio del funcionamiento original de la profecía merliniana. La 

pregunta se volverá a presentar en otros contextos: no es imposible que se haya dado este cambio 

en el ámbito hispánico, pero creo que es prudente guardar en memoria la lógica inicial del estilo 

galfridiano y tomar con precaución las interpretaciones que, al dilucidar las imágenes 

animalísticas, les proponen equivalencias múltiples. 

La política real de Alfonso XI corresponde a dos aspectos principales: “mantener la justicia 

interior y hacer guerra a los moros o cualquier otro enemigo externo”.
438

 La primera profecía, 

vinculada con la muerte de don Juan el Tuerto, pertenece claramente al primer ámbito, más aún si 

la interpretamos como un anuncio de la pacificación general del reino. En cuanto a la segunda 

profecía, va a ilustrar justamente el segundo ámbito, el de la Reconquista. Y si, para Alfonso XI o 

para su cronista oficial Fernán Sánchez de Valladolid, la pacificación interna representaba una 

prioridad respecto a los problemas fronterizos,
439

 Rodrigo Yáñez, en su afán épico para ensalzar 

al rey conquistador, modifica esta jerarquía. Ya señalamos de modo general esta perspectiva más 

bélica del poeta, que distingue su obra de la Crónica en prosa, más centrada en los aspectos de 

política interna. Pero el estudio preciso de los vaticinios lo confirma. Si la profecía de la muerte 

de don Juan el Tuerto ocupaba una sola copla, el segundo oráculo, que anuncia la victoria 

cristiana del Salado sobre las fuerzas del rey de Benimerín, se extiende a lo largo de veinte 

estrofas. La diferencia de extensión entre los dos vaticinios remite a la diferencia, para el poeta, 

de relevancia histórica y de importancia ideológica de los dos acontecimientos así anunciados. 

Pero la extensión de cada anuncio también se corresponde con la extensión del relato dedicado en 

la obra a cada acontecimiento anunciado. La decisión de matar a don Juan y su realización se 

narran en dieciséis coplas. En cuanto a los eventos aludidos en la segunda profecía, si les damos 

como punto de partida la travesía del Mediterráneo por las tropas de Albohacén (“la mar fonda 

pasarán / de bestias muy grand conpaña” [1816cd, p. 507]), su narración empieza en la copla 945 

y la reflexión que sugiere al poeta la victoria cristiana del Salado sólo concluye en la estrofa 

                                                 
438

 Purificación Martínez, “La historia como vehículo político: la figura real en la Crónica de Alfonso XI”, Espacio, 

Tiempo y Forma, Serie III, Historia Medieval, XIII (2000), pp. 215-231, la cita p. 225. 
439

 Ibid., p. 225, nota 22. 



206 

 

1809. Entre estos dos puntos, se cuentan varios de los elementos también presentes en el 

vaticinio: la embajada de la reina María de Portugal ante su padre, Alfonso IV de Portugal 

(“despertará el león dormiente / que ovo dormido a grand sazón” [1828cd, p. 511]), el sitio de 

Tarifa por los moros (“e çercarán una villa // que es puerto de la mar / en tierras de la frontera” 

[1824d-1825ab, p. 509]), la implicación del rey de Granada (“e este fecho ha de llegar / al dragón 

de la grand fromera” [1825cd, p. 509]), el reencuentro entre los dos reyes cristianos y su camino 

hacia Tarifa (“Los leones se abraçarán / amos con muy grand plazer, / al puerto estrecho llegarán 

/ deseosos por comer” [1829, p. 511]), sin olvidar el relato de la batalla propiamente dicha, para 

la cual la profecía reemplaza los detalles históricos de la narración previa por una pincelada 

simbólica, en la que el principal rey cristiano derrota al principal rey moro y el aliado cristiano al 

aliado moro (“El león dormiente bençerá / el dragón de la grand fromera; / el león coronado 

arrancará / el puerco por una ladera” [1832, p. 511]). 

Las dimensiones del texto profético se adaptan, pues, al número y a la importancia de los 

acontecimientos anunciados. En el caso de esta segunda profecía, se ajustan a la amplitud del 

episodio de la Reconquista que concluye con la batalla del Salado y que constituye claramente, 

para Rodrigo Yáñez, la gran epopeya de Alfonso XI.
440

 Otros elementos dejan entrever la 

importancia que el poeta concedía a esta sucesión de eventos. No creo que sea inocente su 

decisión de abrir y cerrar esta larga secuencia con el motivo profético. El punto de partida que 

hemos señalado más arriba, es decir, la decisión de Albohacén de cruzar el mar hacia España para 

vengar la muerte de su hijo Abomelique, coincide con otro oráculo, del que hablaré más adelante, 

en boca de la reina Fátima. Este anuncio marca el principio dudoso de la campaña de los 

Benimerines; el anuncio de Merlín marca su fin desastroso. De nuevo, los vaticinios estructuran 

el relato, al mismo tiempo que otorgan a los acontecimientos el carácter ineluctable del destino, 

dado a conocer por las palabras proféticas. 

                                                 
440

 La importancia histórica de la batalla del Salado radica también en el hecho de que la empresa reconquistadora 

estaba estancada desde el rescate de Tarifa por Sancho IV en 1294 y, sobre todo, desde la victoria de Alfonso VIII en 

las Navas de Tolosa en 1212. La referencia absoluta que constituía esta batalla para los contemporáneos del rey 

Justiciero se transparenta en la Crónica de Fernán Sánchez de Valladolid, que dedica su capítulo CCLV a analizar 

“Qual batalla fue mas de loar, ésta [del Salado] o la de Ubeda [cerca de las Navas de Tolosa]” y concluye, para la 

mayor gloria de su soberano: “mucho mas virtuosa fué esta sancta batalla, que fue vencida cerca de Tarifa, que la 

que dicen de Ubeda, et de mayor miraglo, et mas de loar” (Crónica de Alfonso el Onceno, op. cit., p. 454). La Gran 

Crónica retoma la misma comparación y la misma conclusión en el cap. CCCXXXII, pp. 439-441. Sobre las 

dificultades que enfrentaban los reinos cristianos y las respuestas, sobre todo legales e ideológicas, propuestas por 

Alfonso XI, véase Isabel García Díaz, “La política caballeresca de Alfonso XI”, Miscelánea Medieval Murciana, XI 

(1984), pp. 118-133. 



207 

 

Según la perspectiva medieval, este destino corresponde también a la voluntad divina. El 

resultado de la batalla es una decisión de Dios, cuyo apoyo a Alfonso XI permite al poeta 

ensalzar nuevamente al rey: “Dios ayudó la su ley / e Africa quebrantó, / por honra del noble rey / 

España adelantó // en nobleza e en señorío, / en valor e en altura, / en fama e en poderío, / al buen 

rey dió la ventura” [1808-1809, p. 505]. La relación entre voluntad divina y fuerza profética 

aparece explícitamente en el Poema, de una manera por lo menos extraña, pues el oráculo del 

mago bretón parece anteceder la decisión de Dios: “en aquel día Dios conplió / una profeçia de 

Merlín” [1810cd, p. 505]. Dios mismo parece así obedecer un antiguo vaticinio. Sin embargo, 

esta dependencia no es tan sencilla, pues el apoyo divino deriva también de todo un contexto de 

piedad cristiana poco a poco construido por el poeta. Desde que Alfonso XI se entera de la 

llegada en España de las tropas de Albohacén, envía una embajada en Aviñón, para pedir la 

Cruzada al Papa Benedicto XII, quien se la concede, con las ventajas espirituales y materiales que 

supone.
441

 La campaña defensiva de los castellanos pasa así a ser una campaña de reconquista 

religiosa: gracias a este trasfondo espiritual, el interpolador de la Gran Crónica podrá hablar del 

enfrentamiento de Tarifa como de una “santa e bienauenturada batalla” [CCCXXX, p. 426].
442

 

Cuando se acerca el momento de la batalla, Rodrigo Yáñez vuelve a insistir sobre esta dimensión 

espiritual del combate: primero, gracias a la ferviente oración que Alfonso XI dirige a Dios 

durante su insomnio de la noche anterior; luego, mediante las pruebas de fe que se acumulan en 

la madrugada de la batalla (confesión del rey, misa pronunciada por el arzobispo don Gil de 

Albornoz, quien recuerda un oráculo divino –“de Dios es profetizado / que avedes a vençer” 

[1532cd, p. 429]– y bendice las armas del monarca, penitencia y oraciones de todos los 

combatientes).
443

 Después de la victoria, los cristianos dan también múltiples pruebas de su 

                                                 
441

 En su artículo “El pensamiento político en el Poema de Alfonso XI: la relación Monarquía-Iglesia” (Boletín 

Hispánico Helvético, VII (2006), pp. 5-44), Fernanda Nussbaum resume en los siguientes términos las ventajas 

respectivas que conllevaba el estatuto de Cruzada de estas empresas fronterizas para el Papado y para Alfonso XI: 

En su deseo de control de los poderes temporales, el poder pontificio consideró la tradicional 

Reconquista, guerra que España mantenía en su propio territorio, también como Cruzada. Esta diferente 

concepción de la guerra española permitió, a su vez, la intromisión directa del Sumo Pontífice en los 

asuntos peninsulares. 

Pero el interés no era unilateral. El monarca castellano necesitaba el apoyo del Papado, puesto que esto 

lo favorecía económicamente a través de los préstamos que recibía y del sostén político que significaba 

el acercamiento al poder eclesiástico [p. 23]. 
442

 Cito el texto de la Gran Crónica de Alfonso XI por la edición de Diego Catalán, op. cit., precisando después de la 

cita y entre corchetes los números de capítulo y página. 
443

 A estos elementos, podríamos añadir otros de índole milagrosa. En su oración, Alfonso XI pide que llegue el alba 

para poder empezar el combate: “e a Dios Padre pedía / que la mañana llegase; / e Dios le enbió el día / e non quisso 

que tardase” [1502, p. 419, el subrayado es mío]. Observamos aquí lo que Catalán denomina “la subjetivación del 



208 

 

agradecimiento a Dios: “El nonbre de Dios loaron / e a la Virgo María” [1794ab, p. 501], “el 

nonbre de Dios loando / Criador e Vençedor // e Fechor de toda cosa / que tomó muerte en la 

cruz, / Fijo de la Gloriosa, / nuestra salvaçión e luz” [1803cd-1804, p. 503]. Por fin, el poeta 

subraya la cercanía de la victoria con una importante conmemoración cristiana: “viespera de 

Todos Santos / esta lid fué vençida” [1805cd, p. 503]. 

Subrayar el fuerte sentimiento religioso de los combatientes cristianos y, sobre todo, de 

Alfonso XI permite lograr el mismo propósito que con las profecías, o sea, ensalzar al monarca, 

en una relación que podríamos resumir de la siguiente manera: las virtudes del rey castellano, en 

particular su piedad, lo hacen digno, no solamente de ser el referente de una profecía de Merlín, 

sino también de que Dios permita el cumplimiento de este oráculo. De forma sutil, Rodrigo 

Yáñez saca así provecho de los distintos recursos encomiásticos a su disposición, tanto en el 

campo terrenal (valentía, sabiduría, justicia del rey, sobre las que no me extenderé aquí), como en 

el espiritual (mezcla de reconocimiento pagano –el sabio Merlín le dedica una profecía– y de 

reconocimiento cristiano –Dios premia su piedad mediante la victoria profetizada por el mago 

bretón–). El ensalzamiento del rey no sólo se opera mediante la existencia y el cumplimiento de 

la profecía, sino también gracias al contenido de este vaticinio, pues, del mismo modo que la 

primera anunciaba su victoria sobre el enemigo interior –el mayor representante de la nobleza 

rebelde–, ésta anuncia su victoria sobre el enemigo exterior –el invasor moro–. A esta promesa de 

vencimiento, se añade la simbología de la figura del “león”, ya empleada en la primera profecía: 

constituye la imagen por excelencia del rey, de la fuerza, de la majestad, y, para referirse a 

Alfonso XI, se encuentra frecuentemente en el relato de Rodrigo Yáñez, fuera de los pasajes de 

índole profética, bajo la forma de comparaciones: este símil “volverá a aparecer cada vez que el 

                                                                                                                                                              
fenómeno natural” (Un prosista anónimo del siglo XIV, op. cit., p. 58): el día no llega de modo natural, sino que llega 

para el rey y el fenómeno supuestamente normal así entra en la categoría del milagro. 

Durante la batalla del Salado, ocurre de hecho otro milagro, más relevante, aunque el poeta no lo cuente en su relato 

del combate, sino a posteriori, en el pasaje de las quejas del rey de Granada, quien así se lamenta: “Santiago, el de 

España, / los mis moros me mató, / desbarató mi conpaña, / la mi seña quebrantó. // Yo lo bí bien aquel día / con 

muchos omnes armados; / el mar seco paresçía / e cobierto de cruzados” [1887-1888, p. 527]. El poeta confirma 

entonces el testimonio del rey moro, explicando que Dios “por mostrar la su fazaña / e el buen rey ayudar / el apostol 

de España / í lo quiso enbiar. // Santiago glorioso / los moros fizo morir” [1890-1891ab, ibid.]. Este milagro bélico 

del Salado, típico de la tradición del apóstol Matamoros, se correspondería entonces con el que ocurre en la batalla 

entre los cristianos y las fuerzas del infante Abomelique (la aparición de un pendón milagroso) y con el concedido a 

Alfonso XI durante el sitio de Algeciras (la llegada de leña hacia el campamento cristiano): estos múltiples milagros 

otorgados al rey castellano constituyen evidentemente otro recurso encomiástico del poeta a favor de la figura real; 

un recurso no necesariamente gratuito desde el punto de vista político, pues, como hace notar Fernanda Nussbaum, 

“la recurrencia al milagro real fue una forma de reafirmar el poder monárquico frente a la Iglesia y frente a otros 

poderes rivales” (“El pensamiento político en el Poema de Alfonso XI”, art. cit., p. 9, nota 6). 



209 

 

rey deba entrar en acción para garantizar el orden interno o, mayormente, para describir su 

accionar en la frontera”,
444

 o sea, precisamente en los dos ámbitos en los que la palabra profética 

de Merlín fundamenta en el Poema la asociación del rey con el león. Esta coincidencia no 

significa necesariamente que el poeta haya tomado prestada esta imagen al discurso profético. 

Las connotaciones tradicionales del león en los bestiarios medievales fundamentan 

suficientemente el recurrir a este símil al hablar del rey de Castilla. Sin embargo, la confluencia 

entre el estilo merliniano y la tradición de los bestiarios a la que adhiere Rodrigo Yáñez permite 

insertar más íntimamente la profecía dentro del discurso general del Poema. 

La enunciación de las dos profecías de Merlín no pertenece directamente a la trama de 

acontecimientos narrados por el poeta. El bardo bretón no aparece en cuanto personaje de la obra 

ni pronuncia sus vaticinios dentro de la cronología abarcada por la crónica en versos. Es el 

narrador quien siente la necesidad o se deja seducir por el atractivo de insertar en su obra, 

relacionadas con los eventos que acaba de contar, unas profecías merlinianas, tan en boga en la 

época. Por eso, los oráculos merlinianos siempre aparecen a posteriori respecto a los sucesos que 

anuncian, que ya han sido narrados por el poeta: la profecía no se cuenta con antelación para 

provocar cierto suspenso en la narración, sino que sirve de conclusión a los acontecimientos ya 

realizados, para otorgarles el reconocimiento y la relevancia histórica que supone el interés de 

Merlín. Su introducción es entonces responsabilidad del narrador, quien plantea la relación entre 

evento y oráculo: “Aquesto dixo Melrin, / el profeta de Oriente” [242cd, p. 69]; “en aquel día 

Dios conplió / una profeçia de Merlín” [1810cd, p. 505]. El narrador también es el encargado del 

desciframiento de la profecía, pues, en ninguno de los dos casos Merlín aceptó desentrañar su 

sentido, como precisa el poeta en dos estrofas casi idénticas: “Non lo (las) quiso más declarar / 

Melrin (Merlín), el de gran ssaber: / yo lo (las) quiero apaladinar / cómmo lo (las) puedan 

(pueden) entender” [244, p. 71; 1836, p. 513]. Los discursos proféticos de Merlín son sólo 

relativamente herméticos en el Poema, pues el lector atento al relato previo no tendrá muchas 

dificultades en entenderlos. Pero la explicación de sus misterios sí conlleva una autoafirmación 

del poeta, con este “yo” reivindicativo al principio de los versos 244c y 1836c que introduce en 

cada caso la hermenéutica del oráculo. Ésta se reduce a dos coplas para la primera breve profecía; 

se extiende a lo largo de siete estrofas para la segunda, esmerándose el poeta en encontrar una 

                                                 
444

 Erica Janin estudia el papel encomiástico de estas comparaciones en su artículo “Alfonso XI, el león carnicero: 

ejemplaridad y Reconquista en el Poema de Alfonso XI y la Gran Crónica de Alfonso XI”, Medievalia, XLII (2010), 

pp. 19- 29, la cita p. 24. 



210 

 

equivalencia para cada metáfora: “El león coronado / sobre que fundo razón / fué este rey bien 

aventurado / de Castiella e de León. // […] la ponte seca del mar / las galeas fueron sin falla. // La 

espada que dixo Merlin / que el puerco í perdería / la honra fué del rey de Benamarin / que se í 

perdió aquel día” [1837 y 1842cd-1843, pp. 513-515]. La proeza que podía constituir el 

desciframiento perfecto de una profecía merliniana conduce incluso al poeta a firmar su exégesis 

con la estrofa probablemente más famosa del Poema, pues fue la que permitió la atribución –

controvertida, como vimos– de toda la obra: “La profeçía conté / e torné en dezer llano / yo, 

Rodrigo Yáñez la noté / en linguaje castellano” [1844, p. 515]. La profecía, recurso encomiástico 

para la figura real y sus hazañas bélicas, se acompaña así de su desciframiento, recurso 

encomiástico para la figura autoral y su hazaña de palabras. De cierta manera, Rodrigo Yáñez 

logra por este medio alcanzar un poco de la fama de Merlín: “El don de profecía […] queda 

compartido; porque, aunque es profeta acabado quien tiene la revelación y puede interpretarla, lo 

es también aquel capaz de interpretar revelaciones que le [sic] han sido concedidas a otros, y no 

así quien recibe la revelación y no es capaz de entenderla”.
445

 

Frente a las dos profecías merlinianas de la obra, que, a pesar de su diferencia de extensión y 

complejidad, tienen en la obra un papel y un modo de insertarse muy semejante, nos falta por 

examinar el otro grupo de oráculos, los relacionados con la reina Fátima, esposa del rey de 

Marruecos Albohacén. Propiamente hablando, el Poema de Alfonso XI ofrece un solo caso de 

profecía debido a la sabia mora, ubicado en las coplas 967-970 de la obra. Sin embargo, hablo de 

oráculos en plural porque, como lo argumentó Diego Catalán, es muy probable que el Poema 

contara con un segundo caso de vaticinio de Fátima, esta vez un sueño profético, el cual se perdió 

debido a una laguna de cuatro folios (ff. 29 a 32) en el manuscrito.
446

 Sin embargo, su contenido 

se conservó gracias a su inserción en la Gran Crónica de Alfonso XI. El hecho de que el Poema 

presente otro anuncio de Fátima hace efectivamente más probable que Rodrigo Yáñez sea el 

autor original del sueño profético a que lo sea el interpolador tardío de la Gran Crónica. No 

obstante, como sólo conservamos su versión prosificada, reservo el análisis del sueño para el 

estudio de las profecías de la Gran Crónica. 

                                                 
445

 Janin, “El uso del discurso profético”, art. cit., p. 106. 
446

 Sobre este punto, véase Catalán, introducción a la Gran Crónica de Alfonso XI, op. cit., pp. 113-115, y “Las 

estrofas mutiladas en el ms. E del Poema de Alfonso XI”, Nueva Revista de Filología Hispánica, XIII-3/4 (1959), pp. 

325-334, esp. pp. 332-333. 



211 

 

En cuanto al anuncio de Fátima sí conservado por el manuscrito del Poema, no se trata de una 

profecía discursiva propiamente dicha, sino de una interpretación derivada de observaciones 

astrológicas. Más que como profetisa, el rey Albohacén presenta a su esposa como sabia: “porque 

ssodes entendida / ámovos de coraçón; / de ssaber ssodes conplida / sobre quantas otras sson. // 

Siendo niña e donzella / ssopiestes sienple la arte / de la fermosa estrella / que los fechos bien 

departe” [963-964, p. 269]. Fátima posee el saber adquirido de poder leer las estrellas, y no el don 

de profecía. Su anuncio pertenece a una escena en la que el rey de Marruecos la consulta acerca 

de su suerte en la conquista de España y en la venganza de su hijo Abomelique. Fátima intenta 

entonces disuadirlo de emprender tal proyecto y justifica su respuesta mediante el argumento de 

sus observaciones astrológicas: “« […] Yo, señor, ssea creída, / e será buena razón: / dexaredes 

esta ida / en tal tienpo e ssazón. // Señal fuerte veo una / por vos e vuestra mesnada: / la planeta 

con la luna / anda siempre demudada. // Si passades la alta mar / vernávos desonra fuerte ; / yo, si 

allá pasar, / non puedo escapar de muerte. »” [968-970, p. 271]. La respuesta de la reina a su 

esposo es, pues, fuertemente negativa. Pero se completa con la intervención de otro consejero, el 

“ançiano e sabidor” [971d, p. 271] don Ascar, quien parece, en un primer momento, aprobar el 

consejo de Fátima: “mi señora tuniçia / vos conseja lo mejor” [972cd, p. 271]. Pero, como 

movido por el deseo de complacer a sus dos señores, añade una sugerencia que toma toda la 

apariencia de una profecía condicional. Aconseja a Albohacén que prepare su flota y vaya a 

encontrarse con la del rey de Castilla. El desenlace del combate naval auguraría entonces el de la 

conquista de España: “« […] E si la vuestra [flota] fuer vençida / las señales bien veredes / e con 

razón conosçida / vos la mar non passaredes. // E si la vuestra vençier / éste será real fecho / e con 

el vuestro poder / passad el puerto del Estrecho: // librados serán los puertos / de entre Çebta e 

Gibraltar; / los infantes que fueron muertos / así sse pueden vengar. »” [975-977, p. 273]. Es esta 

seudo-predicción, más conforme a sus anhelos, la que el rey moro decide seguir. El Poema narra 

entonces la batalla naval entre las dos flotas, que concluye con la victoria musulmana: “E plogo a 

Dios sin falla / que los moros bien lidiaron / e vençieron la batalla: / la flota desbarataton” [984, 

p. 275]. Sigue un discurso de alegría en boca de Albohacén, en el que se felicita en los siguientes 

términos: “Nos aína conpliremos / lo que dize la profeçía: / a Santiago iremos / los moros en 

romería” [989, pp. 275-277]. Como ya señalamos, esta estrofa puede remitir a una antigua 

profecía mora sobre la conquista de España,
447

 pues abundaban los vaticinios sobre futuras 

                                                 
447

 El texto de la Gran Crónica presenta de hecho otra referencia a una antigua profecía mora, aunque de sentido 



212 

 

victorias tanto en el campo cristiano como en el musulmán. La interpretación del interpolador de 

la Gran Crónica confirmaría esta hipotesis: “sabia el [Albohacén] por vn escrito que Mahomad el 

su profeta dixo que los moros auian a passar la mar fasta en Santiago” [CCLXXXI, p. 318]. Sin 

embargo, la proximidad textual entre los dos pasajes hace también plausible que el rey se refiera 

a la falsa profecía de don Ascar, quien le había prometido, una vez vencida la flota castellana, la 

fácil conquista de la Península. Pero es la interpretación astrológica pesimista de la reina Fátima 

la que se revelará verídica en la continuación del Poema, pues los moros sufrirán una terrible 

derrota en el Salado, donde la sabia mora encontrará la muerte anunciada, como precisará más 

adelante el poeta: “Fátima, la tuniçia, / í morió, la maladante [sic]” [1783, p. 497]. 

Desde la perspectiva de Rodrigo Yáñez y dentro de la ideología general del Poema de Alfonso 

XI, el oráculo astrológico de la reina mora viene a completar las profecías merlinianas. Éstas, 

pronunciadas dentro del contexto europeo-cristiano, anuncian futuras victorias del rey castellano 

y funcionan, por lo tanto, como un recurso encomiástico directo de Alfonso XI. En cuanto a la 

lectura astrológica de Fátima, se emite en el contexto arabo-musulmán y anuncia la derrota de 

Albohacén, o sea, implícitamente, la victoria de su antagonista: el oráculo constituye un recurso 

encomiástico indirecto para Alfonso XI. El poeta aprovecha así todas las potencialidades del 

discurso profético para ensalzar a su rey: su primacía es reconocida por los dos campos 

combatientes y dentro de los dos ámbitos culturales, reforzándose mutuamente la exaltación 

directa y la exaltación indirecta del monarca castellano. Sin embargo, el interpolador de la Gran 

Crónica de Alfonso XI prefirió renunciar a la dualidad profética así desarrollada por Rodrigo 

Yáñez. 

 

II.2.1.2 El testimonio de la Gran Crónica de Alfonso XI y la reelaboración de la 

profecía merliniana 

A primera vista, el sistema profético de la Gran Crónica dista mucho del que hemos analizado 

en el Poema de Alfonso XI. La diferencia más llamativa es la pura y simple supresión de los 

vaticinios merlinianos, cuya historicidad fue quizás juzgada dudosa por el cronista interpolador. 

En la obra en prosa, la profecía deja, por lo tanto, de servir como recurso encomiástico directo de 

                                                                                                                                                              
opuesto: “este es el rrey don Alfonso, del qual hablan los viejos de nuestra ley, que dizen que por este rrey a de 

perder Africa onrra e alteza, e la casa honrrada de Benamarin a de quedar con muy gran daño e pobre de muchas 

buenas conpañas” [CCC, p. 359]. En este ejemplo, sin embargo, la alabanza implícita del monarca castellano hace 

menos verosímil la proveniencia árabe del oráculo. 



213 

 

Alfonso XI. Preserva, sin embargo, su función de alabanza indirecta, pues el interpolador decide 

prosificar los pasajes proféticos relacionados con la reina Fátima. 

El primero de estos episodios corresponde a la profecía discursiva, de raigambre astrológica, 

que acabamos de estudiar en el Poema. Sin embargo, la escena se transforma en la versión en 

prosa al punto de perder su coherencia original. Para empezar, la presentación del saber de 

Fátima ya no aparece en boca de su esposo, sino que se debe ahora al narrador, quien acentúa 

justamente el carácter adquirido de este saber: 

[Albohacén] apartose vn dia a fablar con su muger, la forra doña Fatima, mora de 

gran saber. E esta mora quando era en casa de su padre mostrola otra mora a catar el 

curso de la luna en el arte de la jeometria, assi que ella lo aprendio muy bien; anssi 

que la reyna horra por sus encantamientos hazia muchas cosas, e por esto creyan 

mucho a lo que ella dezia [CCLXXV, p. 307].
448

 

Sigue entonces la escena tomada del Poema de Alfonso XI. El rey benimerín pregunta a su 

esposa si le conviene emprender la guerra que está proyectando contra los cristianos. Pero el 

cronista suprime la respuesta que daba Fátima en la obra de Rodrigo Yáñez y la reemplaza por el 

consejo de don Ascar: 

E estonçes la rreyna le dixo que adereçasse la flota e que la enbiase al Estrecho, por 

do auian de passar; e que si su flota vençiese a la flota del rrey de Castilla, que 

pasasse la mar, e que si su flota fuese vençida, que le aconsejaua que por gran flota 

que despues ouiesse que la mar no pasasse por ninguna manera del mundo; e que si la 

flota del rrey de Castilla fuesse vençida, que entonçes pasase sin rreçelo, que el rrey 

moro no seria muerto ni preso, mas que no le hazia çierto de perdida de auer o 

desbarato de los sus moros [idem]. 

El personaje del viejo consejero se vuelve entonces inútil y desaparece de la escena. Sin 

embargo, esta versión de la seudo-profecía condicional del Poema no se revela tan errónea como 

la pronunciada por don Ascar: en caso de victoria de la flota mora, Fátima ya no promete la 

conquista de España y la venganza de los infantes muertos, sino solamente que Albohacén no 

será muerto ni hecho preso por los cristianos, sin garantizar por ello el éxito de la empresa en 

general. El desarrollo de los acontecimientos posteriores se ajusta entonces mejor a este anuncio 

que al consejo de don Ascar: el rey Albohacén, después de la batalla del Salado, logra regresar a 

Marruecos (no es “muerto ni preso”), pero su terrible derrota le hace perder riquezas, 

                                                 
448

 El interpolador de la Gran Crónica completará más adelante este retrato de la reina mora en la alabanza póstuma 

que le dedica, la cual, aunque breve, desarrolla las dos menciones muy escuetas de la muerte de Fátima presentes 

tanto en la Crónica de Alfonso XI como en el Poema (respectivamente p. 449 y copla 1783, p. 497): “E el mayor 

pesar que ouo el rrey don Alonso fue de las rreynas e de las ynfantas e mugeres de alto lugar que fallo muertas por 

manos de viles omes. E en aquellas mugeres que alli murieron fue muerta la horra doña Fatima la Tunencia fija del 

rrey Bucar de Tunez e muger de aquel rrey Benamarin la mas honrrada que el auia” [CCCXXX, p. 433]. 



214 

 

combatientes y honra (sí sufre “perdida de auer” y “desbarato de los sus moros”). El anuncio de 

Fátima se revela entonces verídico, pero pierde la precisión del oráculo absolutamente negativo 

que pronunciaba en el Poema. El rey Albohacén ya no es culpable, como en la crónica en versos, 

de despreciar el aviso profético de su mujer, pero la caracterización de Fátima como sabia 

profetisa se debilita. Más allá de que se desdibuje el personaje, este cambio afecta la coherencia 

general del motivo en la crónica, pues, más adelante, otro consejero del rey de Marruecos, el 

moro Clarife, le recordará las observaciones astrológicas pesimistas de la reina, observaciones 

que desaparecieron en la obra en prosa por la supresión del oráculo original de la sabia mora: 

señor, vos aconsejaria que creyesedes a la rreyna e non pasasedes contra las cosas que 

Dios tiene por bien, pues que vos demuestra señal çierta por que vos guardedes de 

daño […]. E por çierto, señor, auemos fuertes señales desque passamos la mar, que la 

luna anda sienpre demudada y retirada de su curso natural e bien ansi las planetas, por 

que, señor, vos daria yo sano consejo que creyesedes a la rreyna e diesedes passada a 

este tienpo, e al otro año mudarse a la luna e byen ansy las señales e canbiarse ha la 

ventura [CCC, p. 360]. 

Si bien las alusiones de don Clarife podrían remitir a cualquier discurso astrológico, los 

términos empleados recuerdan directamente las palabras pronunciadas por Fátima en la profecía 

del Poema: “Señal fuerte veo una / por vos e vuestra mesnada: / la planeta con la luna / anda 

siempre demudada” [969, p. 271, las cursivas son mías]. Por desgracia, no podemos comparar el 

discurso de don Clarife de la Gran Crónica con su supuesto original, pues el pasaje pertenecía 

probablemente a los folios perdidos del Poema. Creo, sin embargo, que queda claro que la 

referencia textual de las alusiones astrológicas del consejero falta en el texto de la Gran Crónica 

y que sólo se puede subsanar teniendo presente la escena original del oráculo de Fátima en el 

Poema. 

El caso del sueño profético de Fátima es muy distinto, pues no disponemos –en la hipótesis de 

que el Poema de Alfonso XI presentaba el episodio– de la versión original en versos. Sólo nos 

podemos acercar al oráculo mediante su (re-)creación por el interpolador de la Gran Crónica. 

Como sucede con el anuncio astrológico de la reina horra, esta profecía, siendo de índole onírica, 

no se inscribe directamente en el presente estudio. Sin embargo, los vínculos que la unen a la 

tradición merliniana nos obligan a considerarla. Aparece en el capítulo CCXCVIII de la obra y se 

compone de varias partes. La introducción del capítulo cuenta cómo, durante el asedio de Tarifa, 

el rey Albohacén se reúne con sus consejeros y les pide información sobre el rey Alfonso XI. Un 



215 

 

moro, antiguamente cristiano, le empieza entonces a describir al monarca castellano en términos  

sumamente elogiosos: 

Señor, el rrey don Alonso de Castilla, por quien vos preguntades, es ome de muy 

buen talle e a en si muchas buenas condiçiones, ca lo an por muy franco e muy 

esforçado e muy rrezio, e es en si muy caualleroso; […] e es muy braçero, que gran 

tienpo ha que no saben rrey ni otro ome que mas braçero sea que el es. E estas 

bondades dixo aquel moro e otras muchas del rey don Alonso de Castilla. E quando 

esto oyo el rrey Alboaçen, pesole mucho, como quiera que lo non dio a entender 

[CCXCVIII, p. 355]. 

Las palabras del moro cumplen con un papel señalado por Janin acerca de otro pasaje de la 

crónica: “es en boca de los enemigos que se destaca el altísimo valor de Alfonso como guerrero y 

caudillo, lo cual le da un cariz de objetividad que elimina cualquier duda posible en cuanto a la 

veracidad del testimonio”.
449

 El discurso del antiguo cristiano también presenta un interés dentro 

de la construcción inmediata del pasaje, pues el cronista da así a la profecía onírica un claro 

marco encomiástico, a favor de la figura de Alfonso XI, quien, in absentia, empieza ya a pesar 

sobre el ánimo de su antagonista moro. La narración del sueño va entonces a desarrollarse en un 

terreno ya preparado. A continuación de la escena entre Albohacén y sus consejeros, el autor nos 

presenta a la pareja real disponiéndose a dormir, la noche de este mismo día, antes de contarnos 

el sueño de Fátima: 

E la rreyna, yaziendo durmiendo, soño que yua vn leon e que entraua al rreal e que 

corria contra el rrey de Benamarin; e azia soñando muchas cosas estrañas e 

espantables. E dormiendo, lloraua, asy que las sauanas en que dormia estauan 

mojadas; e atan fuertes cosas vio, que se non pudo sofrir que non diese bozes muy 

grandes entre sueños, llamando los moros por nonbres e diziendo: Acorred, señores, 

al rrey de Benamarin mi señor. E a las bozes que dio la rreyna, desperto el rey de 

Benanarin espauorido […] [ibid., p. 356]. 

En esta primera evocación del sueño, nos enteramos de que Fátima ve a un león atacando a su 

esposo, pero poco más. El cronista adopta una perspectiva sobre todo externa, describiendo las 

reacciones de la reina y, luego, de Albohacén, como las pudiera haber observado un testigo 

presente en la tienda real. Se instaura así cierto suspenso, mediante la postergación del relato 

detallado del sueño hasta la mañana, mientras la reina recibe los cuidados necesarios y todos 

pasan el resto de la noche sin poder encontrar el sueño. 

Al llegar al relato matutino del sueño, descubrimos que la visión onírica de Fátima consta con 

dos partes, de índole muy distinta y separadas por una interrupción del sueño de la reina, quien, 

                                                 
449

 Janin, “Alfonso XI, el león carnicero”, art. cit., p. 27. 



216 

 

espantada por lo ya soñado, despierta “con gran pavor” [p. 357] y, después de cierto tiempo, 

vuelve a dormir y a soñar. El primer sueño corresponde a una extensa visión que empieza con la 

evocación realista de los antecedentes de la situación presente de los personajes –corte de 

Marruecos, cruce del Mediterráneo por Albohacén, cerco de Tarifa–, pero que rápidamente se 

transforma en una narración en claves animalísticas, cuyas principales figuras son un león, una 

leona y un león anciano. Después de la interrupción ya señalada, el sueño de Fátima se reanuda 

con otro tipo de visión, pues ya no aparecen animales, sino figuras humanas, algunas conocidas 

(Albohacén, su ejército, las reinas moras), otras que la sabia tunecina no logra identificar (dos 

reyes, un extraño caballero con cruces blancas); el lugar de la escena también se ha vuelto 

realista, pues se trata del “rrio Salado”; la acción consiste en una batalla entre Albohacén y los 

misteriosos reyes que salen finalmente victoriosos. Según la tipología propuesta por Macrobio,
450

 

el sueño de la reina pasa de la categoría de sueño enigmático o somnium (el anuncio se oculta 

detrás de una ensoñación indescifrable) a la de sueño profético o visio (el mensaje se transmite 

mediante una visión explícita). Sin embargo, la propia Fátima parece superar estas distinciones 

formales, al anteponerles la identidad de sentido de los dos sueños, es decir, el profundo 

pesimismo que comparten los dos anuncios: “E esta vysion de pestilençia vy yo esta noche […]. 

E, señor, esta no fue visyon nin sueño, mas grandes señales que vos Dios os amuestra por tal que 

vos guardedes de non rreçebyr daño” [CCXCVIII, p. 357]. Observamos, de hecho, que el resumen 

antes proporcionado por el narrador –“soño que yua vn leon e que entraua al rreal e que corria 

contra el rrey de Benamarin”– fusionaba extrañamente las dos partes del sueño, la metafórica con 

la presencia del león y la realista con la identificación del real y del monarca moro. Sin mezclar 

así los dos lenguajes oníricos, el moro Clarife, identificado en la obra con la voz de la sabiduría y 

de la prudencia y que, por lo tanto, explica la profecía en el capítulo CCC, descifra las dos partes 

del sueño sin solución de continuidad, revelando de la misma manera la identidad de las figuras 

animales y de los personajes desconocidos del segundo sueño. Tanto para el narrador como para 

los protagonistas, el anuncio común de las dos visiones, el de la derrota de Albohacén, importa 

así más que las diferencias formales entre ellas. 

El contenido del sueño corresponde, pues, al de la segunda profecía merliniana del Poema de 

Alfonso XI: enterado del asedio del rey moro a la villa de Tarifa, Alfonso XI (el león de la gran 

                                                 
450

 Véase Macrobio, Commentaire du songe de Scipion, I- 3, en Œuvres complètes, trad. de M. Nisard, Firmin-Didot, 

Paris, 1875, <http://remacle.org/bloodwolf/erudits/macrobe/index.htm> [14/08/2010]. 

http://remacle.org/bloodwolf/erudits/macrobe/index.htm


217 

 

laguna, es decir, la ciudad de Sevilla; también designado como “leon coronado”, como en el 

oráculo de Merlín) manda a su esposa María de Portugal (la leona) a pedir la ayuda de su padre 

Alfonso IV, rey de Portugal (el león anciano); acordada la alianza, los dos reyes se encuentran y 

se dirigen juntos hacia el Salado; allí, tiene lugar la gran batalla entre cristianos y moros, que 

acaba con la victoria de los primeros, la huida deshonrosa de los segundos y la muerte de las 

reinas moras. La versión onírica también añade el anuncio de la intervención de Santiago: “en 

aquesta gran conpaña vy vn cauallero de gran figura armado de todas armas e señalado de cruzes 

blancas, e vylo llagar contra Taryfa e delante del vn pendon que pareçia qu’estaua ayuntando con 

el çielo, e llegava se al vn rrey e poniale vna corona en la cabeça” [CCXCVIII, p. 357]. Como ya 

señalamos, la presencia de Santiago no se evoca ni en la narración de la batalla por Rodrigo 

Yáñez, ni en la profecía de Merlín, sino solamente en el lamento del rey de Granada, después de 

su derrota, recibiendo entonces la confirmación del narrador. Si el anuncio de la intervención 

milagrosa formaba parte de la versión en versos del sueño, resulta extraño que Rodrigo Yáñez no 

la haya incorporado a su relato posterior de la batalla del Salado. Puede constituir una 

incoherencia del Poema original, o bien, ser un añadido del interpolador de la Gran Crónica para 

hacer corresponder mejor el anuncio profético con la narración de los hechos “históricos”, 

incluida la ayuda del santo Matamoros. Sin embargo, tampoco aparece Santiago en el relato de la 

batalla de la Gran Crónica –ni, después, en el pasaje relativo a las quejas del rey de Granada–. 

Esta narración, aunque subraya varias veces el que la victoria cristiana se deba al favor divino, 

recalca sobre todo el papel del propio Alfonso XI para alentar a sus tropas y conseguir la 

victoria.
451

 Por lo tanto, queda pensar que el anuncio de la intervención de Santiago constituye 

también una incoherencia en la Gran Crónica, o bien tomar en cuenta que el formador de la obra 

interrumpió su proceso de interpolación después del relato de la batalla del Salado: quizás le 

quedaban también algunos arreglos que llevar a cabo dentro de este relato. 

Independientemente del anuncio de la intervención de Santiago, el sueño de Fátima, tomado –

como es el caso en esta serie de capítulos– desde la perspectiva árabe, acumula elementos 

                                                 
451

 La narración otorga de hecho a Alfonso XI un papel similar al de Santiago en otras batallas –es decir, devolver el 

ánimo a los combatientes y permitir la victoria cristiana–, como evidencia el siguiente pasaje: “E en esta ora estuuo 

Castilla en punto de ser vençida e toda la caualleria d’España, syno por ventura, e bondad y esfuerço del 

bienauenturado rrey don Alonso de Castilla, que el por su cuerpo hizo tanto quanto otro non podria fazer; e por 

detener los christianos, demando vna lança y esforço los suyos como ome de grand esfuerço, e llamo a altas bozes 

Santiago e Castilla; e nonbrando se por su nonbre, diziendo: Ferildos que yo soy el rrey don Alonso” [CCCXXX, pp. 

429-430]. Por su acción, pero sobre todo invocando el nombre del santo, así como el suyo propio, el rey castellano 

asegura la victoria de sus fuerzas. 



218 

 

negativos. La reacción asustada de todos los personajes es, por lo tanto, perfectamente lógica. Ya 

aludimos a la de la propia reina mora, que padece sucesivamente pavor, llantos, desmayo e 

insomnio. En cuanto a Albohacén, se nos dice que, después de escuchar el relato de su esposa, 

“quedo muy espantado e ovo muy gran pesar” [CCXCIX, p. 358]. Sin embargo, es el único 

personaje que intenta disfrazar su verdadera reacción de miedo con una cólera fingida, dirigida 

hacia la reina: 

e tornose a la rreyna e dixole mucho mal diziendo que hera muger e medrosa e que 

por eso dezie aquella rrazon e que andava syenpre ymaginando en lo que non podrie 

ser e profetizando mucho mal como muger loca syn seso, que aquello non hera syno 

alguna cosa que se le antojara e que tomara ymaginaçion e que aquel non hera syno 

sueño e que non dava por el nada [idem]. 

Este regaño recuerda directamente la reacción del rey al primer vaticinio de Fátima, pues, 

desde aquel momento, empieza a sospechar la lealtad de su esposa: “E quando el rrey oyo esta 

rrazon, dixo que ponie en Dios su fecho, quel çierto era de la rreyna que le pesaua de la passada 

que el rrey querie hazer aquende el mar e que la estoruarie si pudiese” [CCLXXV, p. 307]. Según la 

peculiar interpretación del de Benimerín, el sueño de la reina parece entonces una de las 

tentativas de la reina para “estorbar” sus planes. Tampoco lo hará cambiar de parecer la reacción 

temerosa de su consejero: “E quando el moro Clariffe esto oyo, espantose e demudo la color, 

anssi se estouo vna gran pieça que no pudo hablar. E el rrey, que esto vio, rriose, por no dar a 

entender que auia miedo” [CCC, p. 359]. Ni siquiera después del desciframiento del sueño por el 

sabio moro, cambiará el rey su conducta: “Quando el rrey de Benamarin oyo estas rrazones, 

quedo muy espantado, mas puno por encobrirlo lo mejor que pudo” [ibid., p. 360]. Como subrayó 

la reina, el sueño no es insignificante, sino que constituye un mensaje de origen trascendental. Lo 

volverá a indicar don Clarife: [el rey] “pregunto al moro que le paresçia de aquel sueño. E 

rrespondio el moro que era señal que Dios le mostraua para que guardase de mal a el e a sus 

conpañas” [ibid., p. 359]. Estas múltiples pruebas de escepticismo de Albohacén lo caracterizan, 

por tanto, como un personaje impío, puesto que es indiferente a los avisos divinos.
452

 Así como 

en el caso del primer oráculo de Fátima, el rey de Marruecos no obedece las advertencias 

proféticas y, cuando éstas se han cumplido, sólo le queda lamentarse, como lo hace en el Poema, 

                                                 
452

 El pecado de Albohacén es, sin embargo, paradójico, puesto que una de sus motivaciones para ignorar las 

profecías es su respeto por la ley musulmana: “e otrosy que hera defendido en la ley que non parase ninguno mientes 

por sueños ni por agueros ni por otros proverbyos ningunos, e quel rrey o otro ome que en esto pare mientes que la 

ley le dava muy gran pecado” [CCXCIX, p. 358]. Pero esta consideración no le impidió solicitar él mismo el consejo 

de Fátima antes de cruzar el Mediterráneo. 



219 

 

después de la batalla del Salado, cuando ya está refugiado en Algeciras: “¡Ay! Fatima, tuniçia, / 

non te creí mal baratara, / grand pesar veo este día / […] esto fué tan grand maldiçion / que yo 

gané por mi pecado” [1860abc, 1863cd, p. 519]. 

Como vimos en nuestro análisis del vaticinio de Fátima presente en el Poema de Alfonso XI, el 

sueño de la reina mora constituye aquí también un recurso encomiástico indirecto para el rey 

cristiano. Por una parte, se alaba la figura real, a la vez en la introducción del capítulo CCXCVIII, 

en la que un ex-cristiano pinta para Albohacén un retrato sumamente halagador del monarca 

castellano, y en el propio sueño, donde, gracias a la metáfora de un león, se describe la potencia 

de Alfonso y su inminente victoria sobre los moros; por otra, la figura del rey castellano se 

engrandece por contraste con la de su rival, el rey Albohacén, que aparece, primero, como 

vencido deshonrado en el sueño y su desciframiento, y, luego, como rey impío e insensato, 

cuando se niega a acatar los avisos divinos. 

La consideración común del primer oráculo de Fátima y del sueño que recibe más tarde en la 

obra nos permite así entender de modo más completo el funcionamiento original de las profecías 

del ámbito moro en el Poema de Alfonso XI, en la apariencia inicial que le podemos suponer. La 

desaparición del episodio del sueño, sin tener graves repercusiones sobre la trama contada, 

debilita el sistema profético del Poema como globalidad y, en particular, su papel de alabanza 

indirecta a Alfonso XI. Su preservación en el texto de la Gran Crónica permite paliar tal pérdida 

y reconstituir el sentido original de los cuatro vaticinios. Dos de ellos –los merlinianos– 

pertenecen al campo cristiano y es el narrador quien los trae a colación, a posteriori, en su relato: 

no se cuenta su recepción por ningún personaje, menos aún por el rey mismo. Ambos son 

profecías discursivas, que respetan las reglas estilísticas de la tradición merliniana y que 

requieren, por consiguiente, una labor hermenéutica de la que se encarga orgullosamente el 

propio narrador. Ambos anuncian victorias del soberano cristiano y constituyen, pues, un recurso 

encomiástico directo. En cuanto a los otros dos oráculos –el anuncio de Fátima y el sueño 

conservado por la Gran Crónica–, presentan una mezcla de otredad y cercanía, desde la 

perspectiva del cronista cristiano. Contrariamente a los dos primeros, se pronuncian o reciben 

dentro del ámbito moro. A pesar de las similitudes que se observan entre las costumbre cristianas 

y las costumbre moras imaginadas por el cronista, uno de los intereses de estos oráculos puede 

entonces ser el misterio o el cierto exotismo que conllevan. Acentúa este aspecto el hecho de que 

el poeta tuvo que alejarse de la tradición profética merliniana, típicamente europea, para forjar 



220 

 

otros tipos de profecías. Uno es el que deriva de la observación astrológica. Prohibida por las 

leyes cristianas –lo que puede explicar la supresión de las profecías de Merlín por el interpolador 

de la Gran Crónica–, su inserción en el campo moro no era tan conflictiva, a pesar de los 

preceptos que también existen en el islam en su contra. Inclusive, podía ser una forma de 

cuestionar la piedad del rey Albohacén, pues, como vimos, éste comete el contradictorio pecado 

de recurrir al arte astrológico de su esposa y de desatender los avisos divinos contenidos por las 

profecías. En efecto, los dos oráculos “moros” se insertan, no dentro de los comentarios propios 

del cronista, después de la narración de los eventos anunciados, como ocurría para los anuncios 

merlinianos, sino en unas escenas anteriores a los acontecimientos profetizados y que implican a 

los personajes históricos: éstos se someten entonces al juicio del historiador y de su lector, pues 

su reacción a las palabras proféticas y su acatamiento de los consejos así transmitidos entrañan 

una valoración moral implícita de cada protagonista, valoración que no se imponía a Alfonso XI, 

pero que desemboca aquí en una condena tácita del rey Albohacén y de su conducta. Cuando se 

añade a este juicio moral el hecho de que las dos profecías anuncian la derrota del soberano 

moro, se confirma el doble papel de estos oráculos: censurar directamente a Albohacén, ensalzar 

indirectamente a Alfonso XI. 

El segundo tipo de profecía del ámbito moro ideado por el cronista es el largo sueño de 

Fátima. Aquí también presenciamos la unión de elementos novedosos y de otros ya conocidos. 

Por un lado, el poeta decide recurrir a un sueño, vehículo profético que todavía no había 

aparecido en la obra, sea por voluntad de variación respecto al primer oráculo de la reina, sea 

para poder explanarse en un largo relato profético, sin por eso otorgar a la sabia mora poderes 

excesivos. Por otro, el lenguaje al que recurre para la narración de toda la primera mitad de este 

sueño tiene indudables puntos en común con el estilo galfridiano: figuras animalísticas, metáforas 

de difícil comprensión para referirse a lugares y acciones, símbolos diversos, etc. Por tanto, el 

carácter seudo-hermético de la visión requiere también una exégesis, que ya no lleva a cabo el 

narrador, sino que se confía ahora al sabio don Clarife, una manera de cambiar la presentación de 

esta hermenéutica, pero también de acentuar la tensión del relato, en el desarrollo de una larga 

escena, que involucra la reacción de múltiples personajes concernidos por el anuncio. La 

influencia de la tradición galfridiana sobre este relato onírico supuestamente moro me parece más 

que probable. Rodrigo Yánez lo puede haber creado, inspirándose en ellas, como un pendiente a 

las profecías merlinianas que ya había insertado en su narración, ya sea que las haya creado o 



221 

 

tomado de otras fuentes. En la hipótesis de que el sueño no perteneciera al Poema original, el 

formador de la Gran Crónica, a la hora de suprimir las profecías merlinianas, juzgadas indignas 

de su prosa historiográfica y, sobre todo, inaceptables dentro del ámbito cristiano, pudo haber 

imitado su lenguaje para crear un nuevo vaticinio, esta vez relacionado con el mundo árabe.
453

 

Cabe notar, sin embargo, que el relato de la segunda profecía de Merlín y el del sueño de Fátima, 

así como el anuncio contenido en las Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres, a pesar 

de referirse a los mismos eventos históricos, no emplean las mismas metáforas ni siguen la 

misma estructura narrativa.
454

 Si el interpolador es el autor del sueño, imitó el estilo general de la 

tradición merliniana y no el ejemplo particular que le proporcionaba la profecía glosada por 

Rodrigo Yáñez o la insertada en el apéndice del Baladro del sabio Merlín. En todo caso, me 

parece más plausible la primera teoría que hace del poeta el autor de los cuatro episodios 

proféticos, pues éstos constituyen dentro del Poema un sistema coherente y cuyos elementos 

forman una perfecta red de similitudes y oposiciones, tanto en su dicotomía forma-fondo como en 

su función ideológica. La parte de este sistema que decidió conservar el interpolador de la Gran 

Crónica se debilitó y perdió en coherencia, pero preservó esta función: la de ensalzar a la figura 

de Alfonso XI. 

El Poema de Alfonso XI, en cuanto primera obra hispánica en recurrir al motivo de la profecía 

merliniana, ya demuestra un dominio incuestionable de esta herramienta. No se limita a insertar, 

de modo más o menos artificial, una profecía supuestamente atribuida al gran profeta bretón, sino 

que crea, en torno a este recurso, un conjunto profético a la vez complejo y coherente. Introduce 

dos profecías de Merlín, a la que se añade una tercera que se inspira en gran parte del estilo 

galfridiano. Más aún, estos oráculos no funcionan de manera independiente, sino que constituyen 

                                                 
453

 Esta posible actitud del interpolador correspondería a la que describió Catalán: “En lo relativo al campo cristiano 

el cronista se ve siempre mas [sic] apresado por la realidad que conoce, mientras que en el campo moro se siente más 

libre para desplegar su arte literario e imaginativo” (Un prosista anónimo del siglo XIV, op. cit., p. 68). Quizás haya 

que reformular este juicio si la autoría del sueño profético corresponde a Rodrigo Yánez. 
454

 No concuerdo con el juicio de Janin, según quien “los elementos del sueño revelador de la GrC [Gran Crónica] 

serán, con leves agregados y modificaciones, similares a los que aparecen en la segunda profecía de Merlín” (“El uso 

del discurso profético”, art. cit., p. 110). El único punto en común entre los dos textos es la identificación de Alfonso 

XI y Alfonso IV de Portugal con leones, aunque el portugués pasa de ser un “león dormido” en el oráculo de Merlín 

a ser un “león anciano” en el sueño. Pero el sueño no conserva ninguna de las metáforas animalísticas dedicadas a los 

moros en el anuncio del mago bretón (“puerco espín”, “bestias bravas e perros marinos”, “puerco apoderado”, 

“puerco de la grand espada”, “dragón de la grand fromera”). A la inversa, la alusión a María de Portugal presente en 

el sueño (“la leona”) no existe en la profecía de Merlín. Diferencias similares se observan en la estructura del relato. 

Baste con señalar la inexistencia en el anuncio merliniano de los símbolos detallados en el sueño (el alcázar de 

Tarifa, el rubí de la leona, la corona y la cruz roja del primer león, la corona de Albohacén), así como el abandono 

del estilo merliniano en la segunda parte del sueño, en la que se anuncia la batalla del Salado, batalla que se sigue 

profetizando en claves animalísticas en el oráculo de Merlín. 



222 

 

un verdadero sistema profético que cubre múltiples vertientes de la obra. Este sistema cumple con 

funciones estructurantes, pues permite crear vínculos entre varias escenas, a veces muy alejadas 

las unas de las otras, y acentuar el suspenso de la narración. Pero, sobre todo, el conjunto de las 

profecías desempeña un papel ideológico: el de exaltar al rey Justiciero, es decir, al monarca 

reinante en el momento de la composición del Poema. La primera aparición hispánica de la 

profecía merliniana revela así unas características que se mantienen en la mayoría de las obras 

que recurren posteriormente a ella. La principal, como ya adelantamos, es su inclusión en textos 

preferentemente político-historiográficos. Otra particularidad es que se empieza a conformar un 

bestiario propio de las profecías merlinianas peninsulares, las cuales recurren poco a ciertos 

animales comunes en los oráculos galfridianos, tales como “dragones”, “sierpes” o “raposas”, y 

prefieren acudir a una oposición entre animales de connotación más bien negatica, que aluden a 

los moros (“puercos”, “bestias bravas”, “jabalí”), y otro muy positivo, el “león”, que se declina 

hacia distintas identificaciones, gracias al juego de los adjetivos que se le vinculan, pero que 

remite siempre a una figura real. El protagonismo del “rey/león” señala la tercera característica de 

la profecía merliniana española: los textos que recurren a ella están generalmente al servicio de 

un monarca y tienen como principal propósito el de enaltecer a la figura real o de servir sus 

intereses políticos. Tal es la función ideológica que desempeña efectivamente la profecía en el 

Poema de Alfonso XI: aunque su autor quizá no se relacione directamente con la empresa 

cronística de este rey, no hay duda respecto a su objetivo mayor, el de alabar a su señor. Este 

papel se invertirá en la Crónica del rey don Pedro, pues esta obra sí se debe a un encargo real y, 

en ella, la profecía merliniana ya no buscará transmitir un elogio, sino una condena, y su interés 

ya no radicará en la defensa de un monarca individual, sino en la de toda una dinastía. 

 

 

II.2.2 La profecía merliniana en la Crónica del rey don Pedro: del espejo de 

príncipes a la propaganda dinástica 

La Crónica del rey don Pedro y del rey don Enrique, su hermano, hijos del rey don Alfonso 

Onceno, segunda obra de nuestro corpus donde aparece una profecía merliniana, corresponde al 

principio de la empresa historiográfica del Canciller Pero López de Ayala (1332-1407). Noble de 

alto linaje, soldado y poeta, capitán y embajador, vivió bajo los reinados de Pedro I, Enrique II, 



223 

 

Juan I y Enrique III, los cuales abarca en sus crónicas, encabezándolas con la narración del final 

del reinado de Alfonso XI, cuyo cronista, Fernán Sánchez de Valladolid, había dejado 

interrumpida la crónica en 1344. Para críticos decimonónicos, como Menéndez y Pelayo, o de la 

primera mitad del siglo XX, como Benito Sánchez Alonso, su obra fue la de un precursor del 

humanismo de historiadores italianos como Leonardo Bruni (1370-1444) o Poggio Bracciolini 

(1386-1459). Sin embargo, investigaciones más recientes, iniciadas por Robert B. Tate y 

proseguidas por estudiosos como Gerald L. Gingras,
455

 prefirieron subrayar las diferencias 

fundamentales entre su obra y la de sus sucesores humanistas (su defensa de las costumbres, su 

incapacidad para darse cuenta del papel creciente de la burguesía, su enfoque hacia las relaciones 

individuales para explicar los sucesos históricos, en vez de adoptar la consideración global de las 

relaciones político-económicas que caracterizará a los historiadores del humanismo italiano) y 

recalcaron más bien el conservadurismo aristocrático del Canciller, porta-voz de los intereses 

nobiliarios de su tiempo, marcado por la visión tradicional de la historia como exemplum y por la 

vieja ideología caballeresca. Si su obra historiográfica se revela novedosa respecto a sus 

predecesores, es, en parte, por su propia implicación –en cuanto militar y en cuanto cortesano de 

alto rango en los sucesivos reinados que evocan sus crónicas– en los principales acontecimientos 

del periodo que le toca narrar y, sobre todo, por la visión de conjunto que ofrece de dicho 

periodo, más allá del relato de una sucesión de eventos desordenados. 

Tal calidad se observa en particular en la primera parte de su obra, dedicada al rey Pedro I y a 

la guerra civil que lo opuso a su hermanastro, el bastardo Enrique de Trastámara, y que concluye 

en 1369 con el regicidio del primero por el segundo, coronado rey bajo el nombre de Enrique II. 

Petrista en un principio, Ayala se pasa en 1366 al bando rebelde, del que recibirá varias mercedes 

después de la victoria del hijo ilegítimo de Alfonso XI. Es justamente el nuevo rey quien, hacia 

finales de los años 1370,
456

 le encarga retomar la empresa historiográfica de la monarquía 

                                                 
455

 Véase Robert B. Tate, “López de Ayala, humanist historian?”, Hispanic Review, XXV-3 (1957), pp. 157-174, 

quien concluye: “Ayala’s cultural links were mostly with the past” (p. 173); y Gerald L. Gingras, “López de Ayala’s 

Crónica del rey don Pedro: the Politics of Chivalry”, Revista Canadiense de Estudios Hispánicos, XVI-2 (1992), pp. 

187-201. 
456

 1378-1379 es la fecha propuesta para este encargo por Covadonga Valdaliso Casanova en su artículo “La 

legitimación a través de la historiografía en Portugal y Castilla en la baja Edad Media” (en Discursos de legitimação: 

actas do Colóquio Internacional  = Discours de légitimation : actes du Colloque International, Universidade Aberta, 

Lisboa, 2003, s. p., consultado en línea el 21/08/2011 en la dirección siguiente: <http://repositorioaberto.univ-

ab.pt/bitstream/10400.2/1541/1/ComCovadonga.htm>). Conocemos la responsabilidad de Enrique II (muerto en 

1379) en este encargo gracias al testimonio de Alvar García de Santamara en su Proemio a la Crónica de Juan II. 

Respecto a la datación –bastante compleja– del trabajo de López de Ayala, se puede consultar la introducción de 

Germán Orduna y José Luis Moure a la Crónica del rey don Pedro y del rey don Enrique, su hermano, hijos del rey 

http://repositorioaberto.univ-ab.pt/bitstream/10400.2/1541/1/ComCovadonga.htm
http://repositorioaberto.univ-ab.pt/bitstream/10400.2/1541/1/ComCovadonga.htm


224 

 

castellana, interrumpida desde 1344, con el fin de llevar a cabo la llamada “labor de empalme 

cronístico”. Al morir Enrique II poco después de este encargo, en mayo de 1379, “el cronista, 

desde los comienzos de su trabajo, tuvo la visión cumplida del ciclo ya cerrado de la vida de los 

dos hermanastros, hijos de Alfonso XI, contrincantes en su momento y reyes sucesivos de 

Castilla”.
457

 Es esta visión la que se propone plasmar en el relato de los dos primeros reinados, 

que corresponden, según el análisis de Germán Orduna, a una sola crónica –y no a dos, como lo 

hubiera exigido el modelo tradicional de una crónica por reinado–, para la cual el editor propone 

el título de Crónica del rey don Pedro y del rey don Enrique, su hermano, hijos del rey don 

Alfonso Onceno, pues Ayala resuelve la contradicción que implica la coexistencia de dos reyes, 

durante la sublevación Trastámara, imbricando las dos crónicas. Consciente de la unidad de 

tratamiento de los dos reinados, me limitaré sin embargo aquí al estudio de la primera parte de la 

crónica, pues el alcance de los elementos proféticos incluidos en la obra no excede el momento 

de la muerte del rey legítimo.
458

 

Al responder a un encargo real, la obra de Pero López de Ayala representa la versión oficial de 

la monarquía castellana sobre este pasado, y, más precisamente, la versión escrita por los 

vencedores, o sea la nueva dinastía de los Trastámara. Se trata de legitimar el poder del nuevo 

rey, amenazado por el peligro de una doble ilegitimidad, de nacimiento –ser hijo de una amante 

de Alfonso XI, Leonor de Guzmán, y no de la reina María de Portugal– y de ética –haber 

cometido un regicidio, al matar él mismo a su hermanastro, Pedro I, rey legítimo de Castilla. Las 

crónicas constituyen, pues, un eslabón clave en el proceso de legitimación, que sigue, según 

Covadonga Valdaliso Casanova, tres etapas fundamentales: “la elaboración de unos argumentos 

legitimadores, su difusión a través de una serie de mecanismos de propaganda, y la utilización de 

                                                                                                                                                              
don Alfonso Onceno, edición crítica y notas de Germán Orduna, estudio preliminar de Germán Orduna y José Luis 

Moure, SECRIT, Buenos Aires, 1997, 2 tomos (t. I, pp. L-LI). A continuación, citaré la crónica por esta edición, 

precisando entre paréntesis el año, el capítulo y la página de la cita. Si no preciso, es que las citas son tomadas del 

tomo II de la edición. 
457

 Germán Orduna, “Crónica del rey don Pedro y del rey don Enrique su hermano, hijos del rey don Alfonso 

Onceno: unidad de estructura e intencionalidad”, en Actas del IX Congreso de la Asociación Internacional de 

Hispanistas (Berlín, 18-23 de agosto de 1986), Sebastian Neumeister (ed.), Vervuert, Frankfurt, 1989, I, pp. 255-

262, la cita p. 257. El artículo aparece también integrado en la introducción a la crónica, en la edición de Orduna ya 

citada, pp. LV-LXI. 
458

 Es de hecho posible aislar la parte de la crónica dedicada a Pedro, no la que corresponde a Enrique, o en palabras 

de Valdaliso Casanova: “La crónica de don Pedro da muestras de una clara unidad, y puede leerse y analizarse de 

manera independiente; pero sin ella es imposible entender la de Enrique” (“La legitimación dinástica en la 

historiografía trastámara”, Res publica, XVIII (2007), pp. 307-321, la cita p. 318), una diferencia que explica 

justamente la tendencia de la crítica a limitar sus análisis a la primera parte de la obra. 



225 

 

la historiografía como uno de los medios de los que se sirve dicha propaganda”.
459

 La estudiosa 

detalla minuciosamente los argumentos de esta legitimación y los cambios que presentó a lo largo 

de los primeros cuatro reinados trastámaras. Las crónicas del Canciller, en la última revisión que 

conocemos hoy en día, fechada en la década de 1390, corresponden a una etapa en la que se 

suavizan un poco los argumentos, pues, en 1388, el infante Enrique, futuro Enrique III, contrae 

matrimonio con Catalina de Lancaster, nieta de Pedro I, lo que permite reunir las dos líneas 

dinásticas y borrar hasta cierto punto el antagonismo de los abuelos. Sin embargo, la 

historiografía oficial sigue en general hostil a la figura de Pedro I. Si Ayala ya no reproduce las 

acusaciones de origen judío que habían sido difundidas en contra del rey Cruel, sí cuestiona la 

castidad de María de Portugal, y por tanto la legitimidad de Pedro como heredero de Alfonso XI. 

Pero, sobre todo, sigue transmitiendo el retrato de un anti-modelo de rey, culpable de una doble 

tiranía –de forma simétrica a la doble ilegitimidad que afectaba a Enrique II–: por una parte, la 

tiranía de origen, la de haber llegado al trono de forma ilícita y, por otra, la tiranía ética de un 

comportamiento cruel, injusto, indigno de un rey. El regicidio de Enrique II cobraba así una 

justificación al transformarse en tiranicidio. 

La profecía merliniana que aparece en la Crónica participa de esta argumentación en contra 

del rey Pedro I. La profecía se encuentra en la segunda de las dos cartas supuestamente dirigidas 

al rey legítimo por un moro, el sabio Benahatín, que Ayala incluye en el capítulo III del año 1369 

[pp. 270-276] de la versión llamada Vulgar de la obra. Estas cartas no existen en la versión 

Primitiva de la misma.
460

 Para los críticos de la primera mitad del siglo XX, como Eduard Fueter, 

Franco Meregalli o el ya citado Robert Tate, estas cartas son una creación del Canciller, quien 

hubiera imitado el estilo oriental de un moro de Granada, para servir o la propaganda enriquea, o 

un propósito didáctico, o la simple retórica.
461

 Sin embargo, un primer cambio se dio cuando se 

                                                 
459

 Ibid., p. 315. Otro de los medios empleados por esta propaganda fue el uso de las profecías y el de romances 

destinados a desacreditar a Pedro el Cruel, como veremos a continuación. 
460

 Existen tres versiones de la obra historiográfica de Ayala, en función de las revisiones sufridas por cada crónica, 

una distinción que se puede resumir como sigue: “se designará como versión Primitiva el texto inicial de los reinados 

de Pedro y Enrique; […] acaso convenga conservar el nombre de Abreviada [para denotar] la yuxtaposición de una 

versión Primitiva y del texto de uno o dos de los monarcas siguientes. El nombre de Vulgar puede así reservarse para 

la identificación de los manuscritos homogéneamente integrados por un contenido correspondiente a la segunda 

intención redaccional” (Orduna y Moure, Introducción a la Crónica…, op. cit., p. LII). Para más detalles sobre las 

distintas versiones, véase ibid., pp. XLII-LII. Repito que la Vulgar, aquí editada por Orduna, es la única en presentar la 

profecía que nos interesa. 
461

 Véase la reseña de estas posturas que propone José Luis Moure en su artículo “Sobre la autenticidad de las cartas 

de Benahatín en la Crónica de Pero López de Ayala: consideración filológica de un manuscrito inédito”, Incipit, III 

(1983), pp. 53-93, en particular pp. 54-55. 



226 

 

logró identificar al personaje histórico que, si no compuso él mismo las cartas, por lo menos 

sirvió de modelo a Ayala. Presentado en el encabezado de las cartas como “vn moro de Granada 

de quien el [Pedro] fiaua e era su amigo, e era grand sabidor e grand filosofo e consegero del rrey 

de Granada” [1367, cap. XXII, p. 206] y luego como “vn moro que dizian Benahatin, e era grand 

sabidor e filosofo e priuado del rrey de Granada” [1369, cap. III, p. 270], Benahatín, o Benalhatib 

según la grafía de otros manuscritos, corresponde al sabio granadino Ibn al-Jatīb de Loja, de 

nombre completo Lisān-ud-dīn Abū Abdil-lah Muhammad bnu-l-Jatīb, hombre político y literato 

de gran importancia bajo el reinado de Muhammad V, hasta su caída en desgracia en 1371 y su 

asesinato en 1374. Moure presenta varios argumentos sobre el contexto de las relaciones entre el 

reino de Granada y la corte de Castilla durante el reinado de Pedro I que favorecen la posibilidad 

de una correspondencia entre Ibn al-Jatīb y el monarca castellano. Años más tarde, Michel Garcia 

terminó de comprobar la existencia de tal intercambio, al encontrar el testimonio de una carta en 

particular, dado por el propio Ibn al-Jatīb en su obra Al Ihata fi akhbari Gharnata (Panorama de 

la historia de Granada), testimonio que, según los términos del crítico francés, “parece confirmar 

la autenticidad de las dos cartas y deja entrever además la posibilidad de que el intercambio 

hubiera dado lugar a más documentos que los conservados”.
462

 

Un indicio más de la posible autenticidad de las dos cartas integradas a la Crónica ayalina fue 

aportado por el encuentro de dos manuscritos (el Ms. 216 de la Bibliothèque Nationale de Paris y 

el Ms. 9428, olim Bb. 106, de la Biblioteca Nacional de Madrid), donde aparecen fragmentos 

importantes de las dos cartas, en versiones distintas a la de la Crónica. Según el estudio 

lingüístico que propone Moure de ellas, la primera sería una traducción del árabe al castellano, 

hecha por un traductor cuyo castellano presentaba fuertes rasgos hebraicos, y la segunda 

correspondería a una versión enmendada de la primera, presentando un castellano más correcto. 

La comparación de estas dos versiones con la del cronista real parece indicar que Ayala no se 

inspiró directamente de ninguna de las dos, sino que consultó una tercera versión o adaptó él 

mismo su propia versión corrigiendo las primeras dos.
463

 Ya no parece haber duda: “El texto del 

                                                 
462

 Michel Garcia, “Comentario de los textos. Textos 1 y 2. Cartas del Moro Benalhatib al rey don Pedro”, Atalaya, 

X (1999) [número especial titulado Le métier de l’historien en Castille au XV
e
 siècle, enteramente redactado por 

Michel Garcia, acerca del Ms. 216 de la BNF –ver infra–], pp. 20-37, la cita p. 21. 
463

 Para los detalles del estudio lingüístico de los manuscritos y de la comparación con la versión ayalina del texto, 

remito a los artículos de José Luis Moure, “Sobre la autenticidad de las cartas de Benahatín”, art. cit., y “Otra versión 

independiente de las cartas del moro sabidor al rey don Pedro: consideraciones críticas y metodológicas”, Incipit, 

XIII (1993), pp. 71-85. 



227 

 

manuscrito 216 es fuente de Ayala y no su creación”.
464

 Sin embargo, dos interrogantes 

permanecen. Primero, ¿cuál fue el grado de reelaboración real del Canciller? Para un crítico 

como Garcia, las influencias literarias francesas que se perciben en la segunda carta, la de la 

profecía, vuelven a socavar la autenticidad tan difícilmente demostrada del texto: “esta carta 

supone una cultura literaria demasiado peculiar y venía demasiado de perlas al Cronista para que 

no nos asalte la duda de que él mismo estuviera asociado a su elaboración”.
465

 Pero, sobre todo, 

el hecho de que Pedro I e Ibn al-Jatīb hayan mantenido una correspondencia no prueba que las 

dos cartas en cuestión sean realmente de la autoría del sabio granadino. A pesar de los dos 

manuscritos encontrados, Sylvia Roubaud sigue considerando que las cartas son una creación del 

Canciller, quien “a imaginé de mettre [la prophétie de Merlin] dans la bouche d'un savant 

philosophe arabe”.
466

 Igualmente, Jean-Pierre Jardin estima que Benahatín sigue siendo “un 

personnage de fiction, une créature de Pero López de Ayala”, del que Ibn al-Jatīb sólo es un 

“fondement historique”. Por lo tanto, concluye que las cartas no son sino “un jeu de réécriture de 

la part de López de Ayala comparable à celui de l'ensemble de la chronique”.
467

 Del mismo 

modo, Michel Garcia considera estos textos, así como la carta de Gutier Ferrández que analizaré 

más adelante, como “textos apócrifos”, aunque la existencia de una tradición manuscrita propia 

de las cartas sí le plantea un problema: para resolverlo, propone la hipótesis de que el género 

particular de los dos textos, “el apólogo y la profecía”, “les habría permitido tener acceso a una 

vida autónoma, sin necesidad de un entorno, para ser entendidos”.
468

 

En cuanto a Moure, propone otra interpretación respecto a la autoría de las cartas: reconoce la 

intervención del Canciller castellano en la versión de las cartas conservada en la Crónica (por 

ejemplo, Ayala refuerza a veces el “barniz semítico” presente en las versiones manuscritas, con la 

evidente intención de subrayar el origen oriental de su supuesto autor), pero también pone de 

realce los límites de ésta (llama así la atención el que, en la segunda carta, el cronista no corrija el 

tú arabizante, como lo había hecho en el caso de la primera carta, donde se dirigía al monarca 

mediante la persona de reverencia vos + formas verbales de plural). Sin embargo, si no llega a 

                                                 
464

 Moure, “Sobre la autenticidad de las cartas de Benahatín”, art. cit., p. 58. 
465

 Garcia, “Comentario de los textos”, art. cit., p. 37. 
466

 Sylvia Roubaud, “La prophétie merlinienne en Espagne : des rois de Grande-Bretagne aux rois de Castille”, en 

Redondo, La prophétie comme arme de guerre des pouvoirs, op. cit., pp. 159-173, la cita p. 168. 
467

 Jean-Pierre Jardin, “Les prophéties dans la chronique de Pierre I
er

 de López de Ayala : respect et manipulation du 

temps”, en La concordance des temps. Moyen Âge et Époque moderne, Gilles Luquet (ed.), Presses de la Sorbonne 

Nouvelle, Paris, 2010, pp. 189-204, las citas p. 192. 
468

 Michel Garcia, Obra y personalidad del Canciller Ayala, Alhambra, Madrid, 1983, resp. p. 179 y p. 182, nota 16. 



228 

 

atribuir a López de Ayala la plena responsabilidad de la creación de las cartas, no considera 

tampoco a Ibn al-Jatīb como el autor evidente de éstas, sino que presenta la hipótesis de una 

tercera posibilidad: 

quizá debamos considerar que las misivas de Ibn al-Jatīb fueron fraguadas como 

elemento de propaganda trastamarista, probablemente muy poco después del 

asesinato de Pedro; se adjudicaba así a la pluma de un conocido y respetado 

intelectual granadino, cuya relación con el rey de Castilla no era desconocida, la 

reconvención por las malas acciones del monarca, premonitoria del trágico desenlace 

que la profecía de Merlín –un recurso político frecuente– sustraía a la responsabilidad 

de Enrique y asignaba al curso inexorable del destino o al mandato de la Providencia. 

[…] el Canciller Ayala no falsificó ni inventó las dos piezas de la presente 

correspondencia de Benalhatib al rey Don Pedro; cuando llevó a cabo la 

reelaboración de la primitiva versión “abreviada” de su Crónica decidió incluir un 

texto preexistente como un testimonio más, quizá con la misma convicción con que, 

aprovechando fuentes nuevas, añadió información suplementaria de la que antes 

carecía.
469

 

La propuesta de Moure apunta, pues, a otro de los medios de propaganda empleados por la 

monarquía para legitimar al nuevo Enrique II: la creación, muy difundida en la época, por un 

bando u otro del escenario político de falsas profecías, muchas veces atribuidas al famoso Merlín, 

para manipular la imagen de algún personaje o de alguna familia, tanto en la mente de sus 

seguidores como en la de sus opositores. Resulta, por lo tanto, bastante probable que las dos 

cartas de Benahatín hayan tenido una existencia propia, anterior a su inserción en la Crónica del 

Canciller Ayala. Conviene, pues, tomar en cuenta las dos etapas de esta vida textual para abarcar 

realmente todos los significados de la profecía que nos ocupa aquí: por una parte, la carta como 

texto independiente, que pudo desempeñar el papel de “panfleto profético” en la propaganda de la 

nueva dinastía; y por otra, la carta como texto integrado por el historiador real a su obra. 

 

II.2.2.1 La profecía merliniana como texto independiente 

Ya ha sido ampliamente documentado el uso propagandístico de la profecía, difundida como 

texto breve de objetivo generalmente político en la España de los siglos XV a XVII. Podían adoptar 

la forma de romances, como los que defienden la posición de los Reyes Católicos durante la 

                                                 
469

 Moure, “Sobre la autenticidad de las cartas de Benahatín”, art. cit., pp. 79-80. Respecto a los rasgos árabes y 

hebreos de las cartas, el estudioso propone la siguiente hipótesis: “Las cartas pudieron nacer en una comunidad árabe 

a la que no eran ajenas las alternativas de la lucha entre Pedro y su hermano y acaso hayan sido difundidas en las 

juderías, donde el Rey Cruel debía de gozar de popularidad en razón del apoyo y protección que siempre había 

dispensado a las minorías de esa raza” (ibid., p. 80). 



229 

 

reconquista de Granada,
470

 o la de relaciones de sucesos que florecen a lo largo del siglo XVII 

para anunciar la victoria de Felipe IV contra el imperio turco o interrogar los éxitos y dificultades 

de la monarquía bajo Carlos II.
471

 Este desarrollo brutal hizo considerar estos dos siglos como 

“l'âge d'or de la prophétie en Espagne”,
472

 pues su expansión fue favorecida por importantes 

sucesos de la historia peninsular, como el final de la Reconquista, el descubrimiento del Nuevo 

Mundo, las amenazas otomanas o las dudas que asaltaron al pueblo español respecto a la sucesión 

del último Habsburgo. Sin embargo –lo demuestra el recorrido mismo de nuestro estudio–, esta 

profecía áurea no nace de repente en un ámbito anteriormente desprovisto de todo vaticinio 

político. Como señala el propio Milhou,
473

 tanto en Cataluña y Aragón, regiones especialmente 

influenciadas desde el siglo XIII por el movimiento joaquinita, como en Castilla, cuyo desarrollo 

profético hemos analizado aquí, los oráculos adquirieron muy pronto una índole política, e 

incluso de propaganda dinástica, como fue el caso, en la segunda mitad del siglo XIV, con la 

victoria de los Trastámara sobre la línea legítima de la corona castellana. 

La importancia que cobró la profecía en aquella época es, sin embargo, más difícil de medir, 

pues la inmensa mayoría de los textos que podían circular, como parte de la guerra que oponía a 

los dos hijos de Alfonso XI, no sólo en el nivel de las fuerzas armadas, sino también en el del 

imaginario popular, ha desaparecido. No obstante, algunos testimonios de esta guerra ideológica 

han subsistido, como los textos que conforman el llamado Romancero del rey don Pedro, 

conocido gracias a versiones del siglo XVI o a algunas otras que pervivieron hasta nuestros días, 

pero creado, según las hipótesis de William Entwistle, retomadas por Antonio Pérez Gómez,
474

 

                                                 
470

 Véase Alain Milhou, “Esquisse d'un panorama de la prophétie messianique en Espagne (1482-1614). Thématique, 

conjoncture et fonction”, en Redondo, La prophétie comme arme de guerre des pouvoirs, op. cit., pp. 11-29, esp. p. 

23, donde el crítico afirma que “Ferdinand le Catholique fut peut-être le premier chef d'État à comprendre la valeur 

de la propagande”. Veremos que su uso por la nueva dinastía Trastámara permite revisar este juicio. 
471

 Véase Augustín Redondo, “Impérialisme espagnol et prophéties sur l'Empire turc à travers quelques ‘relaciones 

de sucesos’, à l’époque de Philippe IV” y Araceli Guillaume Alonso, “Les récits prophétiques et le problème du 

pouvoir sous le règne de Charles II d’Espagne”, en Redondo, La prophétie comme arme de guerre des pouvoirs, op. 

cit., resp. pp. 123-138 y pp. 341-355. Redondo así define el género de la relación de sucesos: “brefs imprimés, 

généralement de deux à quatre feuillets, qui relatent un caso, un événement ou un fait divers, réel ou inventé. Elles 

[las relaciones] ont eu une large diffusion (lecture individuelle, lecture collective, oralité), elles ont été souvent 

rééditées et elles ont permis d'influencer toute une population, en fonction de l'orientation choisie, notamment dans la 

perspective d'un impérialisme sous-jacent” (art. cit., p. 126). 
472

 Milhou, “Esquisse d'un panorama”, art. cit., p. 12. El autor propone como límites cronológicos 1482, principio de 

la guerra de Granada, y 1609, principio de la expulsión de los moriscos. Sin embargo, los artículos citados en la nota 

anterior demuestran que este “âge d'or” se extiende hasta finales del siglo XVII cuando se perfila el final de la dinastía 

de los Habsburgo. 
473

 Ibid., p. 14. 
474

 Véase William J. Entwistle, “The ‘Romancero del rey don Pedro’ in Ayala and the ‘Cuarta Crónica General’”, 

Modern Language Review, XXV-3 (1930), pp. 306-326, passim y en particular p. 322; y Antonio Pérez Gómez, 



230 

 

en momentos muy cercanos a los hechos que evocan, o sea entre los años 1366 y 1388, es decir, 

entre la fecha misma de los eventos relatados en los romances y la fecha en que dejan de tener 

utilidad propagandística, por el matrimonio entre la heredera de Pedro I y el heredero de Enrique 

II. Esta temprana ubicación del Romancero del rey don Pedro lleva a Entwistle a concluir: "There 

are no ballads based immediately on the events of Spanish history older than those which refer to 

Pedro the Cruel and his quarrel with Enrique de Trastámara”.
475

 Lo que puede explicar la 

conservación de estos textos es justamente su carácter propagandístico, pues “la casi totalidad de 

las composiciones viejas conservadas llevan el indeleble signo de haber sido compuestas, o para 

atraerse partidarios a un bando, o para restarlos al opuesto. Y quizá por ello han sobrevivido”.
476

 

Como veremos a continuación, estos romances presentan, dentro de este objetivo 

propagandístico, dos profecías y mantienen un tono generalmente favorable a Enrique II, 

predominancia lógica, ya que se trata del vencedor final del conflicto fratricidio. Ninguno de 

estos oráculos es de índole merliniana. Sin embargo, como demostraba ya su integración en el 

Poema de Alfonso XI, sabemos que “Merlín ha alcanzado ya en el siglo XIV la categoría de 

profeta por antonomasia”.
477

 Más aún, podemos valernos de un precioso testimonio, el de 

Gutierre Díaz de Games, quien en su Victorial o Crónica de don Pero Nuño, afirma con sorna: “E 

si bien paras mientes, como viene rey nuevo, luego fazen Merlín nuevo. Dizen que aquel rey á de 

pasar la mar e destruyr toda la morisma, e ganar la casa santa, e á de ser enperador. E después 

veemos que se faze como a Dios plaze”. Y más adelante añade: “E algunos que agora algunas 

cosas quieren dezir, conpónenlas e dizen que las fabló Merlín”.
478

 Según Rafael Beltrán 

Llavador, el Victorial conoció una primera redacción hacia 1406, antes de ser finalizada entre 

1431 y 1436.
479

 En su versión inicial, el texto sería, pues, coetáneo de la fase final de revisión de 

la Crónica del Canciller, llevada a cabo directamente por Ayala y, pues se burla del uso de 

Merlín como de un recurso ya demasiado común, podemos suponer que la invención de seudo-

                                                                                                                                                              
Introducción bibliográfica al Romancero del Rey don Pedro (1368-1800), « … la fonte que mana y corre… », 

Valencia, 1954, pp. 44-45. 
475

 Entwistle, “The ‘Romancero del rey don Pedro’”, art. cit., p. 321. El estudioso precisa que se refiere a romances 

que no pasaron, en su proceso de creación, por el filtro de otro género, como la epopeya o las crónicas. 
476

 Pérez Gómez, Introducción bibliográfica al Romancero del Rey don Pedro (1368-1800), op. cit., p. 28. 
477

 Garcia, “Comentario de los textos”, art. cit., p. 29. Véase también Roubaud, “La prophétie merlinienne en 

Espagne”, art. cit., esp. pp.165-166. 
478

 Gutierre Díaz de Games, El Victorial, ed. de Rafael Beltrán Llavador, Taurus, Madrid, 2005, cap. 19, pp. 237-

238.  Estas palabras están puestas en boca del ayo del futuro caballero –es decir, en el discurso de la sabiduría– y las 

introduce la siguiente advertencia: “Guardadvos: non creades falsas profezías ni ayades fiuzia en ellas, ansí como son 

las de Merlín e otras”. 
479

 Rafael Beltrán Llavador, Introducción a Gutierre Díaz de Games, El Victorial, op. cit., pp. 94-100. 



231 

 

profecías merlinianas era una costumbre ya bien instalada y que, por lo tanto, pudo estar en vigor 

desde la victoria de Enrique de Trastámara y los primeros años de su reino. La aparición de 

semejante profecía en la Crónica del rey don Pedro demuestra que el recurso ya existía a finales 

del siglo XIV, aunque no se trate aquí de ensalzar al monarca en turno y de prometerle la 

conquista de Jerusalén, sino de desprestigiar a su enemigo recién eliminado. La coexistencia de 

unos textos proféticos independientes –los romances–, cuya difusión favoreció la nueva dinastía, 

y de la costumbre ya bien implantada de recurrir a la figura del mago bretón para llevar a cabo 

misiones de propaganda no demuestra totalmente la independencia de la segunda carta de 

Benahatín respecto al resto de la Crónica. Sin embargo, este contexto nos permite considerar 

como probable tal existencia autónoma del texto, antes de que llegara a formar parte de la obra 

historiográfica del Canciller, una probabilidad que las dos versiones manuscritas de la carta 

publicadas por Moure respaldan todavía más, por lo cual proseguiré ahora con un análisis del 

texto independientemente del marco de la Crónica. 

 

La segunda carta del moro Benahatín es un texto de cierta extensión (ocupa siete páginas de la 

edición de Germán Orduna) y de organización muy clara.
480

 Después de un breve párrafo de 

presentación, se introduce el motivo de la carta, o sea el desciframiento de una profecía atribuida 

a Merlín. Sigue el texto del vaticinio y, ordenada en nueve “sesos”, que corresponden a cada 

elemento de la profecía, la hermenéutica del vaticinio. Concluye finalmente la carta un párrafo de 

despedida. 

                                                 
480

 Aunque exterior al texto mismo de la carta, cabe mencionar el párrafo introductorio que se encuentra tanto en la 

Crónica, como también en el manuscrito Ms. 216 (fol. 62r): véase la transcripción que da Moure del manuscrito, en 

Incipit, III (1983), pp. 185-196, el párrafo en cuestión p. 191. Está escrito desde una perspectiva aparentemente 

objetiva, que, en la obra de Ayala, corresponde claramente a la voz del cronista. En el manuscrito, su origen es más 

dudoso y constituye, de hecho, un argumento a favor de la tesis que hace del Canciller el autor de las cartas. En la 

Crónica, el párrafo presenta las circunstancias de la carta y recuerda la identidad de su autor, introducido mediante 

una referencia a la primera carta: “vn moro que dizian Benahatin, e era grand sabidor e filosofo e priuado del rrey de 

Granada, del qual diximos suso que le auie enbiado otra carta quando el rrey don Pedro torno de Vayona e vençio la 

batalla de Najara” [p. 270]. Esta ilación entre las dos cartas falta en el párrafo introductorio del manuscrito. Según la 

presentación de Ayala, es el mismo Benahatín quien hubiera tomado la iniciativa de mandar al rey esta segunda 

misiva, al enterarse de que el monarca había salido de Sevilla para Toledo, lo que le hacía pronosticar una batalla 

(“penso que auia de pelear”, id.). Sin embargo, según el texto de la carta, el moro estaría contestando a un pedido de 

don Pedro, justamente el de descifrar la misteriosa profecía merliniana. Si la carta es obra del historiógrafo, la 

contradicción es sorprendente, sobre todo en una parte de la crónica ya cuidadosamente revisada. Se entiende mejor 

si la carta corresponde efectivamente a un texto independiente que Ayala hubiera integrado a su obra, redactando 

únicamente un párrafo de introducción de conexión bastante floja con el contenido de la carta. Sin embargo, el 

párrafo presente en el Ms. 216 ofrece la misma contradicción.  



232 

 

En el párrafo inicial, el autor de la carta se presenta al rey Pedro I como “el tu sieruo 

Benahatin, pequeño philosopho e del consejo del rrey de Granada tu amigo” [p. 270], a lo que 

siguen otras muestras de extrema humildad y cortesía, características del estilo oriental en los 

documentos de la época. La misiva proviene, pues, de un emisor doblemente caracterizado: por 

una parte, como sabio y, en cuanto tal, consejero de reyes, una función que desempeña de modo 

permanente para con el rey de Granada y de forma ocasional con el rey de Castilla, Pedro I, como 

demuestra la propia carta; por otra, como oriental, lo que indican su propio nombre, la mención 

del reino de Granada y los modismos orientales de su estilo.
481

 Esta segunda característica, como 

lo señaló muy atinadamente Michel Garcia, constituye una paradoja, la de “pedir a un Moro, por 

sabio que fuera, que aclarara una profecía tan genuinamente cristiano-occidental como puede 

serlo una profecía atribuida a Merlín”.
482

 Garcia salva esta dificultad al recordar la función del 

moro: en cuanto consejero reconocido, se supone que es capaz de resolver todos los problemas 

que se pueden presentar al príncipe. El segundo párrafo de la carta, así como múltiples menciones 

posteriores, insisten de hecho sobre el saber de Benahatín, pero también sobre los esfuerzos de 

estudio que éste presupone. El hermenéutico moro tendrá que interpretar la profecía merliniana 

“por industria del [su] saber, con grand diligençia e acuçia de grand estudio, otrossy por manera 

de grand seso que en [él] fallaua [el rey don Pedro]” [id.]. Esta insistencia, según yo, borra la 

paradoja inicial: el sabio moro quizás no pueda dilucidar directamente una profecía de origen 

cristiano-occidental, pero son su inteligencia y sus estudios los que le permitirán proponer 

solamente una interpretación de ella, lo que explica que Pedro I se haya dirigido a él como 

posible exegeta del texto merliniano. Por fin, como concluye también Garcia, no hay que olvidar 

que los contactos culturales entre cristianos y musulmanes eran en la España del siglo XIV mucho 

más frecuentes y profundos de lo que solemos imaginar hoy en día. La correspondencia –real o, 

por lo menos, verosímil– entre el rey Cruel e Ibn al-Jatīb basta para demostrarlo. La figura de 

Merlín no podía estar totalmente desconocida en los reinos árabes de la Península. 

El segundo párrafo de la carta, después de indicar estas herramientas intelectuales de las que 

podrá valerse Benahatín para resolver el misterio del vaticinio, introduce la profecía. Se presenta 

su texto en los siguientes términos: “vn dicho de profeçia, el qual dizes que fue fallado entre los 

libros e propheçias que dizes que fizo Merlyn” [id.]. Llama la atención la distancia que toma el 

                                                 
481

 Acerca de las características arabizantes del texto de la carta, véase el análisis de Moure, “Sobre la autenticidad de 

las cartas de Benahatín”, art. cit., pp. 62-71. 
482

 Garcia, “Comentario de los textos”, art. cit., p. 26. 



233 

 

moro respecto a la autoría de Merlín: la mención del hallazgo, según parece, casual del texto 

entre varios otros y, sobre todo, la repetición del verbo “dizes” hacen recargar sobre el receptor 

de la carta, es decir, el rey castellano, la responsabilidad de la atribución. ¿Será tal 

distanciamiento una manera indirecta de retomar la postura del ayo de Pero Nuño, para llamar la 

atención del rey sobre la fiabilidad de estas supuestas profecías? Es posible. Sin embargo, el autor 

de la carta parece, más adelante, temer la realización del vaticinio y, por lo tanto, dar crédito a su 

contenido: “e tu ventura que la quiera Dios guiar e desuiar, por que las cosas ante dichas non 

ayan lugar de fazer en ti la esecuçion que trae tan espantosa” [p. 276]. Evidentemente, esta frase 

también puede explicarse como una reacción cortesana normal en el contexto del anuncio de la 

muerte del rey. La posibilidad de que el distanciamiento de Benahatín respecto a la atribución de 

la profecía a Merlín sea una advertencia indirecta al rey no se puede descartar. No obstante, si 

aceptamos la interpretación de que la carta sea una creación de la propaganda enriquista, también 

podemos leer este cuestionamiento como una discreta crítica al rey Cruel –antes de las más 

evidentes contenidas en el vaticinio–, así caracterizado como crédulo y entregado a profecías de 

origen seudo-diabólico. Paralelamente, se salva al consejero moro de tal defecto y se preserva así 

su caracterización como sabio y, por lo tanto, su capacidad para descifrar el vaticinio. Sin 

embargo, esta crítica oculta a Pedro I no impide, dentro de la lógica del discurso pro-Enrique II, 

que la profecía revele de manera acertada los pecados del rey Cruel y su desastroso fin. 

Como es típico del estilo merliniano, estas revelaciones se trasmiten mediante un discurso 

sumamente enigmático, que Benahatín cita de forma íntegra: 

En las partidas de Oçidente, entre los montes e la mar, nasçera un aue negra 

comedora e rrobadora, e todos los panares del mundo querria acoger en si, e todo el 

oro del mundo ençerrara en su estomago e despues gormarlo ha e tornara atras e non 

peresçera luego por esta dolençia; ca dize caersele han antes las alas e secarsele han 

las plumas al sol e andara de puerta en puerta e non le querra ninguno acoger, 

ençerrarsse ha en selua e morra ý dos vezes, vna al mundo e otra ante Dios, e desta 

guisa acabara [pp. 270-271]. 

Si bien la profecía retoma claramente el estilo metafórico de los anuncios merlinianos, no 

desarrolla aquí un bestiario muy amplio, sino que todo el vaticinio gira en torno a un solo animal, 

un “ave negra”, figura bastante rara en la tradición hispánica, la cual, como ya señalamos, 

prefiere disfrazar a sus personajes de leones, lobos y otros puercos monteses. Remito al análisis 

de Michel Garcia para una posible explicación de esta elección aviaria.
483

 Me interesa más aquí 

                                                 
483

 Véase ibid., pp. 33-36. 



234 

 

destacar la forma en que se percibe esta profecía en general, así como el mensaje político que se 

propone difundir. 

Confirmando la impresión que deja en el lector el descubrimiento del anuncio, la carta de 

Benahatín se encarga de subrayar, una y otra vez, el carácter enigmático de la profecía y la 

dificultad de su interpretación. Inmediatamente después de revelar el texto de la profecía, el moro 

vuelve a explanarse en un largo párrafo sobre el pedido de ayuda que le hizo el rey castellano: “el 

deseo grande que as por seer çertificado en el entendimiento desta propheçia […]; por que por el 

plazer de la mi esplanaçion, que en las mis palabras atiendes, ouiesses buena fiuza de sofrir lo 

aduenidero” (p. 271). A pesar de la apariencia de extrema humildad que otorgan al texto las 

fórmulas de cortesía de raigambre oriental, el autor de la carta parece regodearse recordando la 

superioridad interpretativa que tiene sobre el rey. La profecía se vuelve así el lugar de una forma 

de competencia intelectual implícita y la ocasión para hacer alarde de los esfuerzos 

hermenéuticos del moro: “con cuydadoso estudio seyendo partido de quales quier otros negoçios 

mundanales que a ello me agrauiassen, esforçe la materia sobre ello escudriñe por todas partes el 

mi saber por conplir lo que me enbiastes mandar e lo que por este estudio e mio entendimiento 

pude alcançar” [id.]. Sin embargo, más allá del posible orgullo intelectual del consejero real, lo 

que más destacan estos pasajes es la dificultad intrínseca de la interpretación de la profecía 

merliniana. Más adelante en su carta, Benahatín narra varias veces su impotencia frente a ciertos 

pasajes del vaticinio: “sabe que lo que ami [sic] fue mas graue e el mayor afan que en esto tome, 

sy fue por apurar el seso deste vocablo que dize ‘en la selva’” [p. 275]; “E por que en este lugar 

canso el mi saber en este caso segund que era menester e non puedo mas alcançar, ca lo puse a 

mayor otro lugar e non ouo por industria” [p. 276]. 

Para ayudarse en tan difícil tarea, el intérprete moro recurre entonces al saber de los libros, al 

que alude de forma explícita (p. 275: “Yo rrequeri los libros de las conquistas que pasaron fasta 

aqui entre las casas de Castilla e de Granada e de Benamarin, e por los libros de los fechos mas 

antigos que ý pasaron, falle escrito…”), o de modo indirecto (p. 274: “Rey, sabe que los 

philosofos naturales entre los otros negoçios que dellos manaron, que trataron muy biua mente en 

tales materias o semejantes seyendo puesto el caso e disputada la quistion entre ellos, e la 

absoluçion es esta: …”). Otra ayuda es la que le pueden brindar los demás sabios. Por una parte, 

los a quienes consultó directamente: “acuerdo en que fuy ayuntado con otros grandes sabios syn 

vanderia e syn adeuinança” [p. 271]; por otra, los a quienes deja abierta su propuesta de 



235 

 

interpretación, para eventuales correcciones: “sy en la tu corte ay omnes justos e sabidores de 

quien las tales cosas non se encubren, sometome a la mejor correbçion del su saber” [p. 276]. 

Pero, sobre todo, su trabajo interpretativo se basa en una metodología hermenéutica específica: 

la de ir analizando elemento por elemento los distintos miembros de la profecía. Antes de 

presentar su análisis, Benahatín expone esta técnica de comprensión: “E fue esta profeçia 

interpretada por la forma contenida, la qual es en cada seso della” [p. 271]. Al mismo tiempo que 

proporciona el marco metodológico de la interpretación, esta frase anuncia también el desarrollo 

del cuerpo de la carta, pues, a continuación, ésta se organiza según una serie de párrafos, en cada 

uno de los cuales se da la ‘solución’ de un enigma de la profecía. La sistematización del método 

se transfiere a la sistematización de la expresión, pues cada párrafo está enmarcado por el 

adverbio “otrossy” y una frase de conclusión sobre el modelo de “assy tengo que se esplana este 

quarto seso desta profeçia” [p. 273]. La lógica interpretativa está así fuerte y permanentemente 

subrayada a lo largo de la carta. 

No importa realmente, para el propósito del presente estudio, analizar todas y cada una de 

estas interpretaciones. Más interesante resulta la imagen general de Pedro I que se desprende de 

esta revelación profética, pues, como aclara de inmediato Benahatín, la profecía “ha de seer 

trayda a esecuçion en la [su] persona rreal” [id.]. El primer elemento es su asimilación con un 

“ave”, es decir, un animal pequeño, mucho menos imponente que los seres generalmente 

empleados para figurar a monarcas, tales como dragones, leones y puercos monteses. De cierto 

modo, esta elección animalística ya apunta hacia la derrota final del rey Cruel frente a su 

hermano. Pero, además, esta ave aparece calificada como “negra”, un adjetivo de connotaciones 

evidentemente negativas, que preparan la siguiente serie de críticas al comportamiento del rey y 

dejan entender que tanto el carácter del monarca como su destino resultarán ominosos. Después 

de la apariencia exterior del ave, el vaticinio revela en efecto sus costumbres: es “comedora e 

rrobadora”. Al asociarla con semejante actitud, la identificación del ave negra se precisa, pues, 

más allá de la sola inversión de la figura positiva del águila que señalaba Garcia,
484

 el rey pasa a 

ser nada menos que una urraca, imagen por excelencia del ladrón y, por lo tanto, caracterización 

no sólo negativa, sino incluso degradante, más aún cuando se trata de la figura de un monarca. La 

imagen animalística plasma así uno de los grandes defectos del rey legítimo, aprovechado en 

múltiples ocasiones por la propaganda trastámara, el de la codicia. El texto profético acentúa este 

                                                 
484

 Ibid., p. 35. 



236 

 

carácter gracias a fórmulas paralelas que unen la repetición a la hipérbole: “todos los panares del 

mundo querria acoger en si, e todo el oro del mundo ençerrara en su estomago”. Tal vicio se 

merece, en el discurso hermenéutico del sabio moro, una extensa amplificatio, que, en el contexto 

de una carta dirigida al mismo rey, hace perder al texto buena parte de su verosimilitud cortesana: 

“tan manifiesta es tu cubdiçia desordenada de que vsas que todos […] tienen que eres el mas 

señalado rrey cubdiçioso desordenado que en los tienpos passados ouo aqui en Castilla nin en 

otros rregnos e tierras e señorios” [pp. 272-273]. Esta codicia es la fuente de los demás crímenes 

del rey, pues lo lleva a “toma[r] e rroba[r] algos e bienes de las iglesias e casas de oraçiones” y 

“faze [le] oluidar vergüença e bondad” [p. 273]. Benahatín, muy lejos de tomar precauciones 

oratorias con el rey, como lo sugeriría sus excusas finales (p. 276: “e sy algo fuy atreuido, non 

culpes la mi osadia”), parece más bien querer acentuar la descripción negativa de Pedro I. Deja 

de hablar el sabio granadino y se impone el discurso propagandístico del bando opuesto. Esta 

interpretación se corrobora cuando se contrapone la actitud de Pedro I a la de su antecesor y a la 

de su futuro sucesor. Respecto al rey Alfonso XI, se dice que “todos los del tu señorio biuian a 

grand plazer de la vida por las buenas costunbres de que husaua tu padre” [p. 272], situación que 

destruye por completo el nuevo rey: 

de los quales plazeres son tirados tienpo ha todos los tus subditos por que tu eres el 

açidente dello por muchas amarguras e quebrantos e desafueros en que los as puesto, 

e pones de cada dia, faziendo en ellos muchas cruezas de sangre e de finamientos e 

otros muchos agrauios, los quales lengua non podria pronunçiar [id.]. 

Aunque no se encuentren estos vicios de manera directa en el texto de la profecía, el discurso 

interpretativo de Benahatín se encarga así de recordar las malas acciones y la crueldad proverbial 

del rey castellano. El contraste que se establece con Enrique de Trastámara es menos explícito. 

Para empezar, nunca aparece el nombre del aspirante al trono, sino que la carta lo designa como 

“el tu henemigo, que se titulo en el tu nonbre de rey” [p. 273]. Y la oposición entre los dos 

hermanastros se limita a la de sus respectivas actitudes durante el conflicto armado, pues, 

mientras Enrique entra activamente en el territorio del rey legítimo, éste se caracteriza por un 

comportamiento sumamente pasivo, el de quedarse escondido en sus fortalezas para vigilar mejor 

sus tesoros, una manera de vincular su codicia con sus errores tácticos durante la guerra contra su 

hermano: 

entrado [Enrique] por las tierras e señorios dende, e donde tu te llamas rrey, 

afirmando el titulo que ha tomado rreal, e por non te partir desta cubdiçia faze te 

oluidar vergüença e bondad e estas te asentado en las postrimeras del tu señorio en 



237 

 

esta frontera, açerca contigo de tus thesoros, […] e dende oluidas la honrra e el estado 

que avies, el qual te va menguando cada dia [id.]. 

Codicioso, cruel, pasivo, Pedro I pierde poco a poco hasta la honra en la explicación del 

vaticinio propuesta por el sabio granadino. Y esta pérdida moral sólo constituye el preámbulo de 

las pérdidas concretas que la profecía está prediciendo al rey. La segunda parte del oráculo 

corresponde efectivamente al anuncio del ocaso del rey Cruel. En la metáfora del ave que pierde 

sus plumas, Benahatín lee el abandono de Pedro por sus partidarios, a favor del conde de 

Trastámara, de nuevo designado mediante una perífrasis: “los tus naturales todos, los mas nobles 

e mas poderosos que a esto eran conparados, que fasta aqui tenias por peñolas de tu buelo, han 

puesto en oluido el amorio que te solian auer, e el señorio tuyo que fasta aqui obedesçian 

trataronlo con el tu contrario” [p. 275]. Por fin, se anuncia la muerte del monarca legítimo, 

ocurrida “en selva”, lugar oscuro y salvaje, según la tradición merliniana, que simboliza aquí el 

rechazo con el que se va a encontrar el rey castellano, pero que el exegeta moro, tras un largo y 

penoso análisis, identifica también como el castillo de Montiel, donde ocurre históricamente la 

muerte de Pedro I. Este último elemento caracteriza definitivamente la profecía como ex eventu, 

es decir, según la definición de Roubaud, “un artifice qui consiste à prédire des événements déjà 

advenus en les projetant dans un futur éloigné”.
485

 La equivalencia propuesta entre “selva” y 

“Montiel” es justamente la interpretación más artificial de la carta, la cual termina de perder en 

este momento la poca verisimilitud que todavía le quedaba después de la larga acusación de 

codicia pronunciada por Benahatín contra el rey. 

Esta conjunción de elementos pone en evidencia el objetivo político de la carta. Su estrategia 

es clara. Cargar las tintas sobre el rey Cruel, desarrollando extensamente las imputaciones de 

crueldad, codicia y pasividad militar en su contra, permite acentuar la responsabilidad del 

monarca legítimo en los sucesos del conflicto que lo enfrenta con su hermanastro. Se repiten así, 

a lo largo del texto, fórmulas que culpan a Pedro I de todo lo que va causando su propia pérdida: 

“por que tu eres el açidente dello” [p. 272], “E la ocasion e el açidente por quien vino, fuera de 

Dios, tu eres el sabidor dello” [p. 275], “por que sienpre quesiste que de los tuyos fuesses mas 

temido que loado e amado” [id.]. Al mismo tiempo, se crea un vínculo entre esta responsabilidad 

directa del rey castellano en los asuntos de la guerra civil y la inminencia del juicio de Dios en su 

contra. Culpable de distintos pecados –crueldad, represión de religiosos, codicia, robos, 

                                                 
485

 Roubaud, “La prophétie merlinienne en Espagne”, art. cit., pp. 61-62, nota 8. 



238 

 

asesinatos, etc.–, Pedro I tendrá que padecer el castigo divino, tal es el mensaje de la profecía. Sin 

embargo, en el discurso cortesano del sabio moro, este encadenamiento no se presenta de manera 

explícita, sino que Benahatín subraya indirectamente el poder que Dios puede ejercer en contra 

del monarca, mediante la acumulación de deseos de que Dios cambie sus planes vengativos y, por 

lo tanto, el cumplimiento del oráculo [las cursivas son mías]: esta profecía “ha de seer trayda a 

esecuçion en la tu persona rreal, de lo qual Dios solo te guarde” [p. 271], “E quando entre ellos 

[el rey y los nobles] assi se guarda ý es Dios terçero por guarda e por entre medianero, e es el 

rrey çierto de sus alas en el tienpo de los menesteres” [implícitamente: no es el caso de Pedro I] 

[p. 274], “pero Dios te libre del poderio del diablo por que del non sean tentados los que ý son 

por que fagan algund mouimiento contra la tu persona” [p. 275], “e tu ventura que la quiera Dios 

guiar e desuiar, por que las cosas ante dichas non ayan lugar de fazer en ti la esecuçion que trae 

tan espantosa” [p. 276]. Sin embargo, tales deseos parecen de poco peso frente a la fuerza de la 

palabra profética, la cual afirma que el ave negra “morra ý dos vezes, vna al mundo e otra ante 

Dios”. El granadino se niega a comentar esta imagen, apelando al carácter inescrutable de la 

voluntad divina: “E por que el postrimero seso en que faze conclusion del ençerramiento e de la 

muerte seria antes adeuinança que non alcançamiento de saber, […] dexa su esplanaçion a aquel 

en quien es el poderio, que lo tal rreserva en sus secretos” [p. 276]. A pesar de esta reticencia 

hermenéutica, el final del oráculo no es tan enigmático: mediante la imagen de la doble muerte, 

“Merlín” anuncia a Pedro I su muerte física y su muerte espiritual, o sea, la condena divina que 

padecerá al morir. 

Ya señalé la ausencia textual del nombre de Enrique de Trastámara. Sin embargo, la sombra 

del conde está omnipresente en el texto. Aparece dos veces mediante el uso de perífrasis; el 

contexto de la guerra fratricida se recuerda en varias ocasiones, al evocar Benahatín la entrada en 

los territorios del rey Cruel de su enemigo o el abandono de Pedro I por sus partidarios; por fin, la 

mención del nombre de Montiel basta para incluir en el texto el escenario del asesinato del rey 

castellano y, por lo tanto, a su principal actor, el futuro Enrique II. El conjunto de la profecía 

merliniana y de la hermenéutica propuesta por Benahatín constituye, pues, una pieza muy sutil 

dentro de la propaganda trastamarista. No se canta explícitamente la alabanza del nuevo monarca, 

pero es evidente que la condena tanto humana como divina del rey Cruel sólo puede favorecer la 

estabilización en el trono de Castilla de la nueva dinastía. Como portavoz de la versión oficial de 



239 

 

la historiografía trastámara, Pero López de Ayala no podía despreciar la fina estrategia de 

semejante texto. 

 

II.2.2.2 La integración de la profecía merliniana en la Crónica del rey don Pedro 

En la década de 1390, Pero López de Ayala, de regreso de tres años de prisión en Portugal, 

después de la derrota castellana de Aljubarrota (1385), retoma la labor historiográfica que le 

había encargado Enrique II y emprende una refundición general de la versión primitiva ya escrita 

de la Crónica del rey don Pedro y del rey don Enrique, su hermano, hijos del rey don Alfonso 

Onceno, ahora con el enfoque permitido por el “entronque dinástico” representado por el 

matrimonio ya aludido del infante Enrique y de Catalina de Lancaster. En esta nueva elaboración 

del texto, que pasará a ser la versión Vulgar de sus Crónicas, el Canciller desarrolla 

considerablemente su primera redacción, añadiendo numerosas informaciones, con los capítulos 

correspondientes, corrigiendo el estilo inicial e insertando materiales que desconocía en un 

primer momento y que su ambición historiográfica lo lleva a añadir al texto original de su obra. 

Entre estos nuevos materiales, según la hipótesis que nos parece hoy en día la más probable, 

figuran las dos cartas atribuidas al moro Benahatín. Insertadas en dos lugares distintos de la 

Crónica [1367, cap. XXII y 1369, cap. III], las cartas adquieren un nuevo papel dentro de la 

estructura general de la obra ayalina. 

La  segunda de estas cartas es, evidentemente, la que más nos interesa aquí, siendo la única en 

presentar un oráculo. Para poder comparar su sentido en cuanto texto independiente con el que 

cobra al insertarse dentro de la crónica, es importante analizar previamente el lugar de la profecía 

en la obra del Canciller, pues la profecía merliniana dirigida a Pedro I no es el primer vaticinio en 

aparecer en el texto de Ayala. En la versión Primitiva de la Crónica, ya están presentes dos 

profecías, las cuales se mantienen en el texto de la versión Vulgar. 

La primera de ellas aparece en el capítulo IX del año 1360. En un lugar llamado Azofra, cerca 

de Nájara, un clérigo de misa, natural de Santo Domingo de la Calzada, pide hablar con Pedro I y 

le anuncia lo siguiente: “Señor, Santo Domingo de la Calçada me vino en sueños e me dixo que 

viniesse a vos e que vos dixiesse que fuesedes çierto que si vos non guardadsedes, que el conde 

don Enrrique vuestro hermano vos auia de matar por sus manos” [p. 13]. El rey se espanta ante 

tal oráculo y lo hace repetir delante de sus seguidores, pero, pensando “que lo dizia por 

induzimiento de algunos”, “mando luego quemar al clerigo” [id.]. La primera profecía presente 



240 

 

en la Crónica corresponde, pues, a un tipo de oráculo que ya hemos encontrado numerosas veces 

en las obras anteriores de nuestro corpus. Se trata de una profecía bíblica típica: en un sueño, un 

santo –aquí santo Domingo– se aparece a un personaje escogido por uno u otro motivo –aquí 

probablemente por ser un clérigo, es decir, un servidor de Dios– y le transmite una revelación de 

parte de Dios. No tenemos en este capítulo el discurso atribuido al santo, sino solamente su 

narración por parte del clérigo. El vaticinio se puede resumir de manera muy sencilla: se trata del 

anuncio de la muerte del rey a manos de Enrique. Sin embargo, podemos notar que se trata de un 

subtipo de profecía bíblica que ya conocemos, el de la profecía condicional, pues el oráculo está 

precedido por la fórmula “si vos non guardadsedes”. Se le pide al rey un cambio de 

comportamiento, para evitar la realización del asesinato anunciado. Pero, muy lejos de 

arrepentirse de su actitud acostumbrada, el rey Cruel la confirma al hacer matar al transmisor de 

la profecía divina. En los dos párrafos muy breves que constituyen este capítulo, Ayala construye 

así una narración sumamente eficaz que une el suspenso del anuncio de la muerte del rey con la 

demostración de que es precisamente el comportamiento de éste el que le va a asegurar la muerte. 

A diferencia de las profecías bíblicas que hemos analizado previamente, en este caso, no es tanto 

la escena misma de la profecía la que cuenta, ni la reacción de su receptor directo –el clérigo–, 

sino la escena posterior que presenta la reacción de su receptor indirecto –el rey–: este nuevo 

ejemplo de profecía bíblica ya no tiene, pues, como función la de ensalzar al personaje que la 

recibe, sino la de acentuar la caracterización negativa del personaje que hace, a la vez, de actor 

del contenido de la profecía y de receptor final de ésta. La profecía bíblica pierde así parte de su 

trascendencia (su papel ya no es designar al elegido de Dios) y se instrumentaliza a favor de los 

intereses del de Trastámara. 

El mismo cambio se opera en el caso de la segunda profecía que presentaba la versión 

Primitiva de la obra del Canciller, la cual se ubica en el capítulo III del año 1361, donde se narra 

el asesinato de la reina Blanca de Borbón, esposa de Pedro I, quien, según Ayala, dio la orden 

fatídica, aunque los historiadores modernos estén divididos en cuanto a su responsabilidad
486

. 

Después de contar de modo muy alusivo la muerte de la reina, el cronista le dedica un breve 

panegírico: “E era en hedat de veynte e çinco años quando morio, e era blanca e rruuia e de buen 

donayre e de buen seso, e dizia cada dia sus oras muy deuotamente e paso grand penitençia en las 

                                                 
486

 Véase Entwistle, “The ‘Romancero del rey don Pedro’”, art. cit., p. 308. 



241 

 

prisiones do estudo con muy grande paçiençia lo sufrio” [p. 39]. A pesar del anacoluto final, 

Ayala estaba seguro de provocar así la compasión del lector o del oyente. 

La inserción de la profecía formaba probablemente parte de este propósito perlocutivo, pues, 

tras la alabanza de la reina difunta, el cronista real opera una análepsis, para evocar un 

acontecimiento anterior a la muerte de la princesa francesa. Estando un día de caza en la 

“comarca de Xerez e de Medina do la rreyna estaua” [p. 40], el rey don Pedro se encuentra con 

“vn omne que paresçia pastor”, quien le anuncia que “Dios le enbiaua dezir que fuesse çierto que 

por el mal que el fazia a la rreyna doña Blanca su muger, que auia de seer muy acaluñiado e que 

en esto non pusiesse dubda; pero si quisiesse tornar a ella e fazer su vida commo deuia, que avria 

della fijo que heredasse su rregno” [id.]. La reacción del rey es similar a la que tiene ante la 

primera profecía: se espanta, pero busca una responsabilidad humana y sospecha ahora de la 

propia reina. Después de investigar el caso, se demuestra sin embargo la inocencia de ésta y 

Ayala no puede sino confirmar el origen divino del oráculo: “E segund esto paresçe que fue obra 

de Dios, e assi lo touieron todos los que lo vieron e oyeron” [id.]. En cuanto al inspirado pastor, 

permanece unos días preso, antes de ser liberado y desaparecer. 

Como en el primer caso, tenemos aquí una profecía bíblica, pero de origen más misterioso. El 

transmisor del oráculo es un hombre no identificado, que sólo se parece a un pastor, sin que 

tengamos explicación del por qué de su elección como intérprete de la palabra divina. Afirma que 

“Dios le enbiaua dezir”, lo que significaría que obtuvo la revelación directamente de Dios, un 

caso que nunca hemos encontrado hasta ahora –con la excepción, quizás, del Zifar–, pues, según 

la ortodoxia cristiana, sólo Moisés tuvo este privilegio. Sólo podemos avanzar hipótesis: ¿la 

profecía pasó por un intermedio más, santo o ángel, entre Dios y el pastor? ¿el propio hombre que 

habla al rey, bajo su disfraz de pastor, sería un santo o un ángel? La narración del encuentro, de 

nuevo muy concentrada, no permite contestar estas preguntas. En cuanto al texto de la profecía, 

resulta todavía más misterioso que en el caso del clérigo, ya que, ahora, ya ni disponemos del 

discurso del pastor, sino solamente de la narración de éste por Ayala: el reporte historiográfico 

impone una capa textual más sobre la revelación divina original. Lo que sí es más explícito en 

esta segunda profecía es el carácter condicional del oráculo: tras la afirmación del castigo que se 

prepara para el rey, por los malos tratos que inflige a la reina, se detalla la suerte que lo espera si 

cambia su actitud y favorece de allí en adelante a su esposa legítima, la cual pasa a simbolizar la 

legitimidad dinástica, al condicionar ella el nacimiento de un heredero y el mantenimiento sobre 



242 

 

el trono de la Casa de Borgoña. A diferencia de otras profecías condicionales, que sólo anuncian 

lo que sucederá si la condición se cumple, ésta revela, pues, las dos posibilidades que el porvenir 

reserva al rey, en caso de que respete o no la condición mencionada. 

Las dos profecías del clérigo y del pastor son las únicas que se encuentran en la versión 

Primitiva de la crónica ayalina, como se deduce de la minuciosa comparación de las distintas 

versiones llevada a cabo por Michel Garcia.
487

 También son las dos profecías cuya fuente 

conocemos, pues ambas provienen del conjunto de textos conocido como Romancero del rey don 

Pedro. En un primer momento, la relación exacta entre los poemas y la crónica se desconocía, lo 

que podía dejar la duda sobre la anterioridad cronológica de los primeros o de la segunda. Pero 

los estudios en particular de Entwistle demostraron que fue el cronista el que prosificó los 

romances, y no los autores de los romances los que versificaron la crónica.
488

 Sin volver sobre 

este aspecto cronológico, podemos ver, por tanto, cómo se realizó la prosificación en el caso de 

las dos profecías. 

El anuncio del clérigo aparece en el romance “Teniendo el rey don Pedro”, conocido por una 

sola versión, impresa en Zaragoza en 1551. Citemos unos versos de este oráculo, mucho más 

desarrollado en el poema que en la crónica: 

«Rey don Pedro, rey don Pedro,   si supiesses lo que sabido 

no estarías tan descansado   ni ternías de tí olvido. 

Sabe que por revelación   del señor Santo Domingo 

he sabido que estás tú   en grandísimo peligro, 

porque ese conde tu hermano   gran traicion te ha urdido 

y si no te vengas dél   no puedes escapar vivo, 

porque el mesmo con sus manos   te dará cruel martirio: […] 

no desprecies el aviso   que del cielo te ha venido.»
489

 

Vemos que Ayala conserva pocos elementos del vaticinio original: la identificación de su 

emisor primario con santo Domingo, pero con la mediación del clérigo, el hecho de que Enrique 

va a matar con sus propias manos a Pedro, la necesidad para el rey de tomar precauciones. En 

cambio, suprime toda noción de “traición” en el comportamiento del de Trastámara, lo que, en el 

poema, parecía indicar que el romance correspondía a uno de los muy pocos textos conservados 

emitidos por el bando del rey legítimo. Al concentrar el anuncio original, el Canciller también 

                                                 
487

 Véase Garcia, Obra y personalidad del Canciller Ayala, op. cit., pp. 100-171 y, en particular, la lista de capítulos 

de la Vulgar que no aparecen en la versión Primitiva, pp. 104-105. 
488

 Véase su artículo, “The ‘Romancero del rey don Pedro’”, art. cit., el estudio de los dos romances que nos 

interesan aquí en las pp. 308-316. 
489

 Romancero del Rey don Pedro, op. cit., Romance XX, pp. 184-186. 



243 

 

renuncia a la larga amplificatio del romance, donde se describía el peligro representado por el 

conde, lo que contribuía a su caracterización negativa. Las transformaciones impuestas por el 

cronista cambian así el sentido mismo de la revelación, la cual ya no sirve para destacar al rey ni 

para denunciar una traición, sino para demostrar una vez más la crueldad de Pedro I (es de notar 

que en el poema el adjetivo “cruel” se relacionaba, al contrario, con Enrique). Para eso, Ayala se 

vale de un elemento ya presente en el romance, el aspecto condicional de la profecía, que 

anunciaba al rey su asesinato si no se guardaba. Y es lo que sucede tanto en el romance como en 

su adaptación por Ayala: 

mandó que sin dilación   el clérigo sea metido 

en una grande hoguera   lo ha mandado quemar vivo, 

porque el rey siempre creyó   que todo era fingido.
490

 

Pero, mientras el romance concluye con dos versos que sirven para disculpar al rey, el cronista 

registra la muerte del clérigo como un crimen más del rey Cruel. Si el temor al engaño se 

menciona, no ocupa el lugar privilegiado que tenía en el poema y se le resta así toda su 

importancia. El rey mata al transmisor de la profecía, lo que equivale a “despreciar el aviso” y a 

firmar, por lo tanto, su propia muerte. 

En cuanto a la profecía del pastor, se conoce gracias a distintas versiones del romance “Por los 

campos de Jérez”. En la misma situación de caza, el rey recibe el anuncio de un pastor, cuyo 

origen es más claramente sobrenatural en el poema, pues sale de un misterioso “bulto negro” que 

bajó del cielo, conforme iba subiendo la garza que estaba persiguiendo Pedro I. Citemos la 

profecía en su versión más breve, tomada de un manuscrito del siglo XVI: 

dixo: «rrey, lo que te digo,   sin duda te berna presto; 

seras muy acaluniado,   y seras por armas muerto; 

quieres mal a doña Blanca,   a Dios ensañas en ello; 

perderas por ella el rreyno,   perderas por ella el cuerpo, 

y, si quies bolber con ella,   Dios te dara vn heredero».
491

 

En las otras versiones del romance, se precisa con más detalles los crímenes del rey y los 

castigos que recibirá por ellos, en particular la muerte a manos de su hermano, ahora designado 

con todo respeto como “don Henrique”, lo que no deja duda en cuanto al origen trastamarista del 

poema. En esta variante, como en la crónica, el vaticinio se concentra más sobre el tratamiento de 

Blanca de Borbón, dejando de lado las demás fechorías de Pedro I, por lo cual el poema concluye 

con el asesinato de la reina: 

                                                 
490

 Ibid., p. 187. 
491

 Ibid., Romance XIII, pp. 145-146. 



244 

 

mando matar a la reyna   luego por vn cavallero, 

pareçiendole acabara   con su muerte el mal agüero.
492

 

Se confirma así la estructura condicional de la profecía: el rey escapará a la muerte y tendrá un 

heredero si trata bien a doña Blanca; al matarla, se somete a su destino, o sea, a la muerte que le 

fue anunciada, aunque el romance subraya la ingenuidad del personaje, quien piensa poder 

escapar a este destino. Ayala entendió muy bien esta relación entre el vaticinio y la 

responsabilidad del monarca frente a su destino, pues él también decidió narrar este oráculo a 

continuación de la muerte de la reina, ordenada por Pedro I, según una versión de los hechos que 

comparte con el poema. Invierte así el orden de la narración, pero conserva su significado 

profundo, es decir, la idea de un monarca responsable de su propia muerte, al haber despreciado 

los avisos divinos. 

Al lado de las profecías del clérigo y del pastor, de origen romancístico y ambas ya presentes 

en la versión Primitiva de la Crónica, se encuentra en la versión Vulgar un tercer vaticinio, 

integrado en la obra en el momento de su revisión, al mismo tiempo, pues, que las cartas de 

Benahatín. Este anuncio aparece en el capítulo XVII del año 1360, o sea casi exactamente entre 

las dos profecías que acabamos de comentar. Este capítulo se relaciona con el anterior, donde 

Ayala refiere la muerte del repostero mayor de Pedro I, Gutier Ferrández de Toledo, decapitado 

por orden del rey, de lo cual “fueron muy espantados todos los caualleros que estauan ý” [1360, 

cap. XVI, p. 23]. Como en el caso de la muerte de Blanca de Borbón, pero ahora dedicándole un 

capítulo aparte, el cronista opera una análepsis en su relato e incluye a continuación una carta que 

el caballero habría escrito para el rey, en su cárcel, antes de sufrir su castigo. Después de recordar 

la fidelidad del repostero y su familia para con Pedro I, Gutier Ferrández afirma su inocencia y 

concluye su misiva con un anuncio de índole profética: 

E agora, señor, digo vos tanto al punto de la mi muerte, por que este sera el mi 

postrimero consejo, que sy vos non alçades el cuchillo e non escusades de fazer tales 

muertes commo esta, que vos auedes perdido vuestro rregno e tenedes vuestra 

persona en peligro. E pido vos por merçed que vos guardedes, ca lealmente fablo con 

vusco, ca en tal ora esto que non deuo dezir si non verdat [p. 24]. 

Contrariamente a todos los demás vaticinios que hemos visto a lo largo de este estudio, el 

emisor de este anuncio no deriva su autoridad profética de ningún ser superior, ya sea que se trate 

de Dios mismo, de un ángel, de un santo, o de un mago con poderes semejantes a los de Merlín. 

La fuerza profética de sus palabras proviene, por tanto, de su situación de ser inocente 

                                                 
492

 Ibid., p. 146 



245 

 

injustamente condenado y a punto de morir, un motivo regularmente asociado con la posibilidad 

de una súbita iluminación. La especificidad del momento previo a la muerte da al inocente una 

especie de superioridad puntual sobre el tiempo, la cual le permite conocer la verdad por llegar, 

como parece indicar el final de la cita (“en tal ora”).
493

 Pero el oráculo de Gutier Ferrández gana 

en credibilidad sobre todo por su cercanía textual con los demás vaticinios de la Crónica. Ya 

señalé la proximidad de las profecías del clérigo y del pastor. A pocos capítulos de distancia, el 

anuncio del repostero de Pedro I copia además la estructura de los oráculos que lo rodean: 

después de condenar los crímenes del rey Cruel, aquí dolorosamente vividos en carne propia, el 

profeta momentáneo amenaza al monarca con la muerte y la pérdida del reino, a menos de que 

cambie de comportamiento. Sin embargo, como en los otros dos casos, el rey no presta la menor 

atención al anuncio: “E esta carta fue dada al rrey e pesole mucho por que gela dexaron fazer” 

[id.]. Pedro I ya no puede mandar matar al emisor del vaticinio, puesto que ya murió, pero, en vez 

de lamentar su acción y reflexionar sobre sus posibles consecuencias, sólo se molesta por el 

disgusto puntual que le causó la carta. 

El mensaje dejado por Gutier Ferrández, apócrifo según Garcia, sirve a Ayala para respaldar 

su tarea de historiador y ganar en autoridad: “El cronista introduce a su lector en los arcanos de la 

historia, dándole acceso a las informaciones más confidenciales e insospechadas, y gana así el 

derecho a que se le crea, de aquí en adelante, sobre palabra, sin necesidad de descubrir sus 

fuentes de información”.
494

 Se trata de un papel similar al que desempeñan las cartas del moro 

Benahatín, la segunda de la cuales, según el título del capítulo en algunos de los manuscritos de 

la Crónica, “fuera fallada en las arcas de la camara del rrey don pedro” [1369, cap. III, p. 270, 

variante 3], es decir, en un lugar al que sólo un personaje de la importancia del Canciller pudo 

tener acceso. Pero ésta no es la única función que comparten la profecía de Gutier Ferrández y la 

de Merlín. Introducidas en la Crónica en el mismo momento, ambas transmiten el mismo 

mensaje político que sus predecesoras en la versión Primitiva, la de subrayar la responsabilidad 

del rey Cruel en los sucesos de la guerra contra el futuro Enrique II: “El rey sobrelleva la entera 

responsabilidad de su desgracia, por cuanto no ha querido escuchar todas las llamadas solemnes 

que le fueron dirigidas para cambiar de actitud. […] don Pedro no ha sido víctima de ningún 

                                                 
493

 Simbólicamente, la muerte es, en sí, “révélation et introduction”, como nos lo recuerdan Jean Chevalier y Alain 

Gheerbrant, Dictionnaire des symboles, Robert Laffont, Paris, 1982, s. v. 'Mort', p. 650b. 
494

 Garcia, Obra y personalidad del Canciller Ayala, op. cit., p. 180. 



246 

 

complot sino que ha perecido bajo sus propios errores”.
495

 Todos los anuncios proféticos que 

Ayala introduce en su obra, ya sea que los tome de fuentes externas o que los invente para su 

propio texto, responden a un mismo propósito ideológico: ya no se trata de exponer 

objetivamente los hechos, sino de transmitir, subrepticiamente si se quiere, una interpretación 

personal de éstos, o más bien la interpretación propia de la versión oficial de la Historia, la que el 

Canciller ha sido encargado de redactar por y para la nueva dinastía Trastámara. 

La profecía merliniana funciona, pues, en la dinámica de la Crónica, de la misma manera que 

los vaticinios anteriores, sólo que en una mayor escala. Los tres oráculos que acabamos de 

comentar se articulaban, dentro de un solo capítulo, según la dicotomía siguiente: aviso dado al 

rey respecto a su conducta, desprecio del rey por este aviso. Y siempre se cierne sobre esta 

oposición el conocimiento de la futura muerte del monarca, la cual, por una parte, confirma la 

veracidad del aviso y, por otra, transforma la reacción del rey en responsabilidad histórica. El 

conjunto de las dos cartas de Benahatín sigue este esquema, pero lo despliega a lo largo de varios 

capítulos, lo que acentúa al mismo tiempo la función dramatizadora de las profecías. 

Esta construcción textual empieza en el capítulo XXII del año 1367 con la primera carta del 

sabio granadino, que no vamos a analizar a detalle como la segunda, pero de la cual es necesario 

mencionar algunos aspectos. Esta carta, como la otra, sirve para introducir en la obra una nota 

exótica, mediante las referencias al reino de Granada y un estilo recargado de fórmulas de 

cortesía, típico en la época del gusto árabe. Pero, sobre todo, esta primera carta constituye, 

enmarcado en el discurso historiográfico de la Crónica, después de la victoria de Nájera, un 

paréntesis didáctico, en el cual el sabio moro da a Pedro I consejos sobre el arte de bien gobernar. 

Estos “castigos çiertos e buenos”, como los presenta explícitamente Ayala, se organizan según 

cinco temas principales: 

E sabed que las ocasiones de los dañamientos de las faziendas de los rreyes son 

muchas, pero nonbrare algunas dellas. E la prinçipal es tener las gentes en poco, e la 

segunda es tener grand cobdiçia en allegar los algos, e la terçera es querer conplir su 

voluntad, e la quarta es despreçiar los omnes de la ley, [e] la quinta es vsar de 

crueldat [p. 209]. 

La carta se organiza a continuación según la lista de estos defectos del gobernante, los cuales 

corresponden justamente a los vicios que la propaganda enriquista achacaba a Pedro I. A estas 

cuestiones centrales se añaden algunos puntos más específicos, vinculados con la situación exacta 

                                                 
495

 Ibid., p. 181. 



247 

 

en la que se encuentra el monarca castellano: por ejemplo, su relación con las tropas inglesas que 

hizo venir a España para apoyarlo en su guerra contra Enrique.
496

 La presencia en la carta de tales 

preocupaciones puntuales suavizan su carácter puramente general y didáctico, ya que, o por un 

esfuerzo de verisimilitud de parte del Canciller, o por tratarse de una carta real, aparece como 

anclada en las circunstancias históricas precisas de su redacción. Sin embargo, la naturaleza 

didáctica de la carta constituye su rasgo dominante. Cada tema se desarrolla mediante una 

alternancia de consejos teóricos y de exempla,
497

 que permiten amenizar el discurso e introducir 

cierta variatio argumentativa, elementos ambos que, supuestamente, favorecen la transmisión de 

un discurso pedagógico. La carta constituye así, a la vez, un espejo de príncipes, por la aplicación 

universal que pueden tener sus consejos, y un discurso de propaganda implícita en contra de 

Pedro I, pues se subraya cada vez que los vicios que se condenan en el nivel teórico del texto son 

precisamente aquellos de los que se mostró culpable el rey Cruel en la práctica. El sabio moro 

intenta, por lo tanto, alejar al monarca de estas costumbres: 

E todas las cosas por que vos aborresçieron sean trocadas con las sus contrallas e 

mostrad les el arrepentimiento de todo lo pasado e honrrad a los grandes e guardad 

vos de las sangres e de los algos de vuestros subditos, sy non con derecho e justiçia, e 

alegrad el rrostro e abrid la mano e cobraredes la bien querençia [p. 208]. 

Si el mensaje de la sabiduría no toma la forma de una profecía, funciona, sin embargo, como 

los avisos presentes en todos los vaticinios anteriores. Ayala pone, de hecho, en evidencia la 

repetición de esta estructura en las dos líneas suyas que concluyen el capítulo: “E el rrey don 

Pedro ouo esta carta e plogole con ella; enpero non se allego a las cosas en ella contenidas, lo 

qual le touo grand daño” [p. 215]. El cronista asume así su papel de intérprete de la historia para 

crear el vínculo entre el aviso y el desprecio del rey por este mismo aviso, y subraya de nuevo, 

por lo tanto, la responsabilidad histórica del monarca en los acontecimientos que está relatando. 

                                                 
496

 Garcia comenta brevemente los consejos que da Benahatín a Pedro I sobre el asunto y concluye: “Los remedios 

propuestos por Abenhatín encierran una mezcla de duplicidad y cinismo, muy sorprendente en un texto de este 

género, cuyo autor se supone un modelo de honorabilidad, y, sin duda, muy revelador de una mentalidad y de una 

concepción de lo político ampliamente difundidas entonces” (Obra y personalidad del Canciller Ayala, op. cit., p. 

182). Creo que es precisamente la naturaleza dual de la carta –educativa, pero también de circunstancia– la que 

explica tal actitud, quizás más realista que los consejos teóricos del arte de bien gobernar: aunque sea su rasgo 

dominante, el “género” de la carta no es exclusivamente el didáctico. 
497

 Uno de estos exemplum es el del hombre y su vecino, que sirve para condenar la codicia del rey por las posesiones 

de sus súbditos, como evidencia la conclusión más general y teórica del pasaje: “E dixo vn omne a su vezino: 

«¿Fulano, tu cordero leuo vn lobo e eche en pos el e tomegelo.» E dixole: «¿Pues que es del o do esta?» E dixole: 

«Degollelo e comilo.» E dixole: «Tu e el lobo vno sodes.» E si el pastor vsa desta guisa con el ganado, lieua mala 

vida o dexara de seer pastor, quanto mas deue seer el rrey con los sus subditos e naturales” [p. 210]. 



248 

 

Sin embargo, la construcción textual que propone Ayala no se limita al comentario contenido 

en estas dos líneas. Después de integrar a la Crónica la primera carta de Benahatín y antes de 

insertar la segunda, aprovecha los capítulos enmarcados entre las dos misivas para pasar 

nuevamente revista de los crímenes cometidos por Pedro I.
498

 Mediante el relato del asesinato de 

su tesorero, Martín Yáñez, se recuerda la codicia del rey [1367, cap. XXVIII]. Las narraciones de 

las muertes de Ferrand Martínez del Cardenal, de los vecinos de Córdoba, de caballeros presos en 

Sevilla [1367, cap. XXIV], del asesinato apenas evitado del Maestre de Calatrava, Martín López 

de Córdoba [1367, cap. XXVI], los no evitados de doña Urraca de Osorio [1367, cap. XXVII], 

del ya citado Martín Yáñez [1367, cap. XXVIII] y de Diego García de Padilla [1369, cap. II], 

muertes todas ordenadas por Pedro I, subrayan su sangrienta injusticia: “la acumulación alcanza 

de por sí un significado particular: cuantos más asesinatos, más cruel se muestra el rey”.
499

 Se 

evoca también las alianzas del monarca castellano con el rey Mohamad de Granada [1368, cap. 

IV], una crítica religiosa implícita para un gobernante igualmente acusado de favorecer a los 

judíos de su reino. En paralelo con estas denuncias disfrazadas de historiografía objetiva, Ayala 

aprovecha estos capítulos para ensalzar al contrincante del monarca legítimo, Enrique de 

Trastámara, ya designado como “rey” por el cronista y descrito como “muy buen cauallero e de 

grand esfuerço e muy amado en el rregno de Castilla” [1367, cap. XXX, p. 230]. En fuerte 

contraste con la figura del rey Cruel, quien sólo provoca miedo y desconfianza [1368, cap. III y 

VIII], el conde rebelde atrae a múltiples seguidores y suscita el amor y la entrega de las 

poblaciones ]1367, cap. XXX, XXXIII, XXXIV; 1368, cap. I, II, VI, VII]. A lo largo de los 

capítulos que separan las dos cartas de Benahatín, se confirma así el cambio de la Crónica 

señalado por Ruth Lubenow Haji-Ghassemi: se ha quedado lejos la imagen del joven e inocente 

Pedro I, disculpado por la mala influencia de su tutor don Juan Alfonso de Albuquerque, y el 

monarca ha pasado a ser el famoso rey Cruel, o sea una figura que deriva más de la leyenda negra 

de un “monstruo mítico” que del personaje histórico real.
500

 

                                                 
498

 Según la historia del texto de la Crónica, sabemos que los capítulos presentes entre las dos cartas son anteriores a 

la inserción de éstas (por lo menos, en su mayoría, pues los capítulos 24 a 28 y 38 del año 1367 y los capítulos 3, 8 y 

9 del año 1368 fueron también añadidos en la fase de revisión de la obra, según nos informa Garcia, Obra y 

personalidad del Canciller Ayala, op. cit., p. 104). Sería más exacto, por lo tanto, decir que Ayala supo integrar las 

misivas para crear a posteriori la estructura que estamos comentando. No obstante, me limito ahora a analizar el 

funcionamiento del texto tal como nos ha llegado en su versión Vulgar. 
499

 Garcia, Obra y personalidad del Canciller Ayala, op. cit., p. 115. 
500

 Véase Ruth Lubenow Haji-Ghassemi, Metahistorias medievales. Dos heterologías crónicas, PhD dissertation, 

Purdue University, 1989, pp. 98-104. 



249 

 

La acumulación de fechorías del rey en estos capítulos sirve para demostrar la veracidad del 

comentario de Ayala que servía de conclusión a la primera de las cartas de Benahatín: Pedro I no 

tomó en cuenta ninguno de los consejos del moro granadino, lo que ya equivale a despreciar un 

aviso, si no divino, por lo menos emitido por un representante de la sabiduría. La segunda carta 

de Benahatín viene a coronar este dispositivo textual, otorgando a la relación ya establecida entre 

aviso y menosprecio del rey la fuerza de la palabra profética. Como señala Garcia, “esta segunda 

carta no ofrece nada que no nos haya dicho la primera”.
501

 Se trata del mismo catálogo de los 

vicios que le son reprochados al rey, como ya analizamos más arriba, sólo que ahora “reuni[dos] 

en una sola alegoría”,
502

 la del vaticinio merliniano. Uno de los intereses de la segunda carta es, 

entonces, el de concentrar la expresión de la crítica dirigida a Pedro I, objetivo que se alcanza 

justamente gracias al estilo merliniano y sus metáforas que encierran en una sola palabra una 

mayor riqueza referencial. La larga hermenéutica de Benahatín permite luego explicitar los 

sentidos demasiado ocultos de la profecía y glosarlos mediante largas amplificationes que 

acentúan la crítica. Pero, más allá de repetir los reproches ya transmitidos por el espejo de 

príncipes de la primera carta, la segunda desempeña una función estructural: “el interés principal 

de este texto no reside en lo que dice, sino más bien en el lugar que ocupa”.
503

 Concordamos 

totalmente con este juicio de Garcia, aunque por motivos distintos. La carta no se relaciona 

solamente con la inminencia de la muerte del rey Cruel, sino también con lo que la precede, es 

decir, el aviso inicial transmitido a Pedro por la primera carta y su menosprecio de éste, 

expresado en las fechorías que nos son relatadas en los capítulos intermedios.
504

 A partir de esta 

mirada retrospectiva, la segunda carta constituye también el segundo aviso, esta vez de origen 

trascendental, gracias a la fuerza de la profecía, y que ya no deja escapatoria al rey. En efecto, 

además de abandonar el tipo de la profecía condicional, su cumplimiento es casi inmediato: el 

vaticinio aparece en el capítulo III del año 1369; en el capítulo V del mismo año, se nombra por 

primera vez el sitio de Montiel, funestamente señalado por la profecía; en el capítulo VI se narra 

la batalla; y en el VIII la trampa que conduce al asesinato de Pedro I por Enrique de Trastámara. 

                                                 
501

 Garcia, Obra y personalidad del Canciller Ayala, op. cit., p. 184. 
502

 Id. Partidario de la autoría ayalina de las cartas, Garcia ve en la creación de esta profecía apócrifa un ejercicio 

lúdico de parte del Canciller. 
503

 Id. 
504

 De hecho, esta relación con lo que antecede la carta es fundamental para corroborar la veracidad de ésta dentro de 

la Crónica, pues, como señala muy acertadamente Jardin, “c'est [Pero López] qui se porte garant de l'exactitude de 

cette interprétation de la prophétie, puisque c'est dans sa chronique qu'il y a adéquation entre l'exégèse de Benahatín 

et les faits qui marquent la fin du règne de Pierre le Cruel” (“Les prophéties dans la chronique de Pierre I
er

 de López 

de Ayala”, art. cit., p. 202). 



250 

 

Esta muerte funciona como la realización de todos los oráculos que habían aparecido previamente 

en la Crónica, pero, en particular, cumple la profecía merliniana, la más profundamente anclada 

en la construcción general de esta parte de la obra, la más cercana a la narración de la muerte, y la 

única en evocar detalles –evidentes señales del carácter ex eventu del anuncio–, como el nombre 

del sitio donde iba a ocurrir el asesinato. Sin embargo, más allá de la relación más directa con el 

vaticinio merliniano, el relato de la muerte del rey Cruel aparece como el remate general de la red 

de anuncios proféticos sabiamente creada por Ayala en su narración de los últimos años del 

reinado de Pedro I. Es el punto final que demuestra la validez de los avisos divinos y que, 

mediante sus múltiples predicciones proféticas, alcanza el sentido de castigo divino del 

comportamiento de un rey indigno de serlo. 

 

A lo largo de este análisis, pudimos ya vislumbrar las numerosas ramificaciones del papel de 

las profecías dentro de la construcción de la Crónica del rey don Pedro. Pero, antes de cerrar 

nuestro estudio de la obra, cabe recapitular las varias funciones que les otorga Ayala en su 

estrategia como cronista real. 

Primero, las profecías que introduce el Canciller en su obra tienen distintas motivaciones de 

índole personal. En un nivel elemental, revelan indirectamente la cultura libresca del cronista, en 

particular su conocimiento de la literatura caballeresca que, en su Rimado de Palacio, aunque 

criticándola, Ayala reconoce haber leído en su juventud,
505

 y cuya influencia ya ha sido estudiada 

por la crítica.
506

 El motivo de los oráculos que anuncian el brillante futuro de los héroes se retoma 

aquí de forma invertida, pues se trata de predecir su fin a un antihéroe, a un mal rey. El personaje 

de Merlín procede, en parte, del universo novelesco de origen francés, ciertamente presente en las 

obras que Ayala recuerda haber leído: de modo directo en el Lançarote que aludía a la corte 

misma del rey Arturo, de modo reelaborado en el Amadís primitivo, en el cual los rasgos de 

Merlín se transforman para crear al personaje de Urganda la Desconocida, ya presente en el 

Amadís primitivo que pudo leer López de Ayala
507

 y cuyas profecías suelen adoptar el 

reconocible estilo del mago bretón. Sin embargo, si bien, el Canciller podía conocer elementos 

                                                 
505

 La confesión de Ayala se encuentra en la estrofa 163 de la obra: “Plógome otrosí oír muchas vegadas / libros de 

deuaneos, de mentiras prouadas, / Amadís e Lançalote, e burlas es[c]antadas, / en que perdí mi tienpo a muy malas 

jornadas” [cito por la edición de Germán Orduna, Castalia, Madrid, 1991, p. 150]. 
506

 Véase, por ejemplo, Garcia, Obra y personalidad del Canciller Ayala, op. cit., pp. 190-200. 
507

 Véase Juan Bautista Avalle-Arce, Amadís de Gaula: el primitivo y el de Montalvo, Fondo de Cultura Económica, 

México, 1990, por ejemplo p. 185. 



251 

 

propios de la Fábula de Merlín, la inclusión de esta figura en su obra cronística proviene con toda 

probabilidad de la tradición del Profeta: Ayala conocía sin duda otros textos –empezando con el 

Poema de Alfonso XI o profecías que circulaban de modo independiente– que sacaban provecho 

de los poderes del profeta bretón, no con fines novelescos, sino para favorecer ciertos intereses 

políticos. 

Es, pues, en un nivel también literario, pero ahora en el ámbito de la historiografía, donde la 

presencia de los oráculos señala aspectos de la concepción que el Canciller tenía de su oficio de 

cronista real. Así como, en la primera versión de su crónica, había decidido incorporar las 

predicciones que se encontraban en la tradición romancística sobre el rey don Pedro, en la 

revisión que lleva a cabo de su trabajo, opta por insertar nuevos materiales que, podemos 

suponer, había descubierto después de la primera redacción de su Crónica, me refiero aquí a la 

supuesta carta de Gutier Ferrández y a las dos del moro Benahatín. Ciertos críticos, como Garcia 

o Jardin, las consideran apócrifas. Por mi parte, me parece que el caso de los romances integrados 

inicialmente al texto historiográfico da un buen ejemplo de la forma de trabajar de Ayala, quien 

utilizaba distintos tipos de fuentes para enriquecer su producción cronística. Por lo tanto, si bien 

es posible que las cartas que leemos en la versión definitiva de la Crónica no correspondan 

exactamente a sus fuentes, creo que el Canciller poseía por lo menos materiales originales que 

copió y/o adaptó, parcial o totalmente, en su obra. En vez de considerar su presencia en el texto 

de Ayala como una creación apócrifa, pienso que indican más bien la voluntad de exhaustividad 

del historiador.
508

 La fiabilidad de su obra deriva, entre otros aspectos, de esta cualidad, que lo 

hace insertar todos los testimonios que juzga dignos de interés, más aún cuando sirven al mismo 

tiempo otros de sus propósitos. Y justamente, las distintas profecías que incluye en la Crónica 

también participan de otro objetivo mayor del discurso historiográfico, según la concepción 

ayalina, me refiero a la función didáctica que se le atribuye en la tradición medieval.
509

 Esta 

faceta de la obra se lee claramente en toda la primera carta del sabio moro, que corresponde en sí 

al género del espejo de príncipes, pero que no presenta directamente ninguna profecía. De forma 

más estrechamente relacionada con un oráculo, aparece también de modo explícito en las glosas 

                                                 
508

 El propio Garcia insiste sobre el hecho de que, en cuanto Canciller, López de Ayala tenía acceso a los archivos 

reales. Tal facilidad para localizar las fuentes que necesitaba puede explicar que, contrariamente a otros historiadores 

contemporáneos, no haga alarde del descubrimiento o de la naturaleza de estos testimonios, lo que conlleva para 

nosotros una gran incertidumbre respecto al grado de intervención del cronista en el uso de estas fuentes. Véase 

Garcia, Obra y personalidad del Canciller Ayala, op. cit., p. 174. 
509

 López de Ayala explicita este objetivo didáctico en su Prólogo General: “tomar dende buenos exemplos para fazer 

bien, e se guardar de mal” (Vol. I, Apéndice 1, p. LXXXVIII). 



252 

 

hermenéuticas de Benahatín a la profecía merliniana, que retomaban el análisis de los defectos 

del rey Pedro I y creaban “el perfil moral de un antimodelo de rey”.
510

 Pero, más allá de este 

plano evidente, las profecías también contribuyen de manera implícita al discurso educativo de la 

Crónica. Mediante el esquema aviso profético – desobediencia del rey – muerte del rey, 

demuestran la necesidad para los gobernantes de respetar los principios ético-morales que busca 

trasmitir la obra. Los vaticinios corresponden a la vertiente amenazadora del discurso didáctico, 

el cual reúne la exposición de una teoría del bien actuar con la advertencia de un castigo divino 

siempre posible. Al insertarlos, Ayala cumplía, pues, con dos objetivos de su concepción de la 

historia, el de la exhaustividad y el de la demostración didáctica.  

Finalmente, en un nivel político-personal, las profecías también sirven al propósito del 

cronista, pues le permiten criticar al precedente monarca sin implicarse directamente y, como 

consecuencia, defenderse de las acusaciones que pudo recibir por su deserción del bando petrista. 

Como había señalado ya Tate respecto a los parlamentos que el Canciller introduce en su texto, 

“the main use of direct speech, sometimes in the form of letters [lo que incluye algunos de los 

oráculos], is to express Ayala’s approval or disapproval of certain policies, usually emanating 

from the king’s council”.
511

 Tanto los distintos emisores supuestos de anuncios –el clérigo, el 

misterioso pastor, Gutier Ferrández, Merlín– como el hermeneuta de este último –Benahatín– 

funcionan como máscaras del cronista, que puede así expresar toda una serie de reproches contra 

Pedro I, sin asumirlos personalmente. Además de preservar la figura –eminentemente pública– de 

Pero López de Ayala, recurrir a esta pluralidad de fuentes permite conservar una apariencia de 

objetividad, propia del discurso historiográfico, al mismo tiempo que se expresa la opinión 

subjetiva del autor,
512

 la cual corresponde probablemente al “punto de vista aristocrático” de la 

nobleza que rodea al nuevo Enrique II.
513

 De hecho, la labor de satanización del precedente 

monarca justifica tanto su abandono por el propio Canciller, como por los demás nobles, cuya 

                                                 
510

 Valdaliso Casanova, “La legitimación a través de la historiografía”, art. cit., p. 5. 
511

 Tate, “López de Ayala, humanist historian?”, art. cit., p. 172. 
512

 La reunión, dentro del motivo profético, de la vertiente didáctica y de la vertiente subjetiva de la Crónica ayalina 

confirma el análisis propuesto por Garcia sobre “las dos dimensiones principales de la Crónica: la dimensión 

narrativa y la didáctica. Cuando la segunda se sobrepone a la primera, Pero López interviene personalmente en el 

relato” (Obra y personalidad del Canciller Ayala, op. cit., p. 179). Sin embargo, en el caso de los oráculos, esta 

intervención no es explícita, sino que logra disfrazarse detrás de las distintas voces que transmiten las profecías. 
513

 La expresión es de Diego Catalán, en “Don Juan Manuel ante el modelo alfonsí: el testimonio de la Crónica 

abreviada”, en Ian Macpherson, Juan Manuel Studies, Thamesis, London, 1977, pp. 17-51, la cita p. 48, apud 

Lubenow Haji-Ghassemi, Metahistorias medievales, tesis citada, p. 59. Catalán opone este nuevo punto de vista, que 

nace con la Crónica manuelina, al punto de vista tradicional, de índole eclesiástica o monárquica. 



253 

 

“deserción” el cronista no deja de mencionar: la obra constituye un alegato general para la nueva 

aristocracia que justifica, mediante los crímenes de Pedro I, su apoyo a Enrique II. 

Este aspecto dinástico nos hace pasar del plano de las motivaciones personales de López de 

Ayala al de las motivaciones puramente políticas. En efecto, el Canciller no concibe su obra 

como una crónica personal o familiar, sino que tiene la responsabilidad de plasmar en su Crónica 

la versión oficial de la historia, respondiendo al encargo de Enrique II. Su trabajo debe cumplir 

con una misión de propaganda dinástica, en el doble sentido que subraya Valdaliso Casanova: “la 

propaganda entendida como manipulación; y también, de manera más neutra, como difusión”.
514

 

Este aspecto de simple difusión concierne a distintos ámbitos, desde la versión de los hechos que 

se decide relatar, hasta el conjunto de valores y preceptos ético-morales que busca transmitir el 

discurso didáctico interno a la obra. Las profecías participan de este nivel de difusión por el mero 

hecho de haber sido seleccionadas como fuentes del historiador real y por la vertiente de espejo 

de príncipes que poseen. Pero también se relacionan con la propaganda manipuladora, la que 

pretende legitimar a la nueva dinastía. Los romances de los que se inspiró Ayala para contar los 

anuncios del clérigo o del pastor pertenecen a un conjunto de textos, cuya mayoría proviene 

claramente del bando trastamarista y busca defender su llegada al poder. Es, probablemente, 

también el caso de las cartas de Benahatín, en las cuales el sabio granadino sólo sirve de máscara 

al discurso de los partidarios de Enrique II. 

Como tuvo que hacerlo Fernão Lopes, algunas décadas más tarde, para legitimar la llegada 

sobre el trono portugués de D. João I, hijo ilegítimo de Pedro I y primer rey de la Casa de Asís,
515

 

López de Ayala debe “normalizar una anomalía”, la toma de la corona real por un príncipe 

bastardo. Por las razones que ya hemos presentado, no debe sorprendernos que ambos cronistas 

recurrieran justamente a la profecía para alcanzar su objetivo. Sin embargo, el vaticinio tiene 

todavía una ventaja más, la mayor de todas quizá, la de permitir la elevación de la historia hasta 

el mito, “el del nacimiento de un nuevo sistema”.
516

 Asistimos así a un paso hacia el nivel del 

                                                 
514

 Valdaliso Casanova, “La legitimación dinástica en la historiografía trastámara”, art. cit., p. 316. 
515

 Véase Anne-Marie Quint, “Chronique d'un avènement annoncé (Fernão Lopes et le Maître d'Aviz)”, en Redondo, 

La prophétie comme arme de guerre des pouvoirs, op. cit., pp. 57-67. 
516

 Garcia, Obra y personalidad del Canciller Ayala, op. cit., p. 185. El estudioso francés insiste sobre el hecho de 

que Ayala participó de esta mitificación, pero que la pudo integrar a su obra solamente porque ya pertenecía a la 

ideología contemporánea de su grupo. Este proceso de influencias mutuas se ilustra perfectamente en el caso de las 

profecías, textos que tuvieron una vida independiente de la obra historiográfica, pero que ésta integró y contribuyó a 

difundir. 



254 

 

imaginario, mucho más potente para impactar la mente de los lectores y oyentes que argumentos 

políticos y jurídicos. Esta mitificación se opera hacia dos direcciones. 

Por una parte, mediante la satanización del de Borgoña, la muerte de Pedro I pierde sus 

características de asesinato de un rey legítimo, para transformarse primero en tiranicidio y luego 

en castigo divino. Estamos aquí frente a una estrategia de “legitimación a través de la 

ilegitimación”.
517

 El papel de las profecías a este respecto es muy claro. Son ellas las que 

establecen la relación entre el comportamiento condenable del monarca y su muerte, pues la 

palabra profética, que siempre emana –en un nivel u otro– de la palabra divina, sirve de aviso de 

origen trascendente, que a la vez censura los vicios de Pedro I y lo amenaza con la muerte si no 

se arrepiente: la muerte que finalmente sucede es entonces necesariamente la que anunciaba el 

oráculo y, por lo tanto, deriva de la voluntad divina. Desde una perspectiva cristiana, se trata de 

una reelaboración del mito de la caída, con un castigo divino provocado por los pecados del 

hombre. De esta mitificación del ocaso del rey legítimo deriva también su ejemplaridad, 

explicitada por Ayala en la conclusión de la parte de su Crónica dedicada a Pedro I, gracias a las 

palabras del profeta David: “Agora los rreyes aprendet, e seed castigados todos los que judgades 

el mundo, ca grand juyzio e marauilloso fue este e muy espantable” [1369, cap. XX, p. 291]. 

Por otra parte, la mitificación concierne también al nuevo soberano, Enrique II. En su 

narración de los acontecimientos, como ya señalamos, Ayala insiste sobre sus múltiples 

cualidades y sobre el apoyo que recibe de parte de todos, empezando así la transformación del 

conde rebelde en un nuevo mesías providencial. Pero, de manera más imponente, las profecías lo 

presentan, explícita o implícitamente, como el que matará a Pedro I, es decir, como el 

instrumento de Dios, un elegido encargado de llevar a cabo la sentencia divina contra el rey 

Cruel. De nuevo, es el origen divino de la palabra profética el que le otorga este estatuto de modo 

incuestionable. Frente a Pedro, símbolo de la caída del reino, se levanta Enrique, símbolo de su 

renovación. Las profecías, por su naturaleza trascendente que les permite dominar la historia, 

sirven así perfectamente el propósito de mitificación histórica planteado por la estrategia político-

historiográfica de Pero López de Ayala. El vaticinio merliniano, a pesar de una relación menos 

directa con Dios, no hace excepción en el funcionamiento general del sistema profético de la 

obra, sino que, llevado por la misma intención, lo viene a coronar, adornando la fuerza de la 

                                                 
517

 Valdaliso Casanova, “La legitimación dinástica en la historiografía trastámara”, art. cit., p. 311. 



255 

 

palabra profética de origen divino con el brillo literario del mago bretón, un brillo que también 

sabrán aprovechar los poetas incluidos en el Cancionero de Baena. 

 

 

 

II. 2. 3 El Cancionero de Baena y la integración de la profecía merliniana 

en el campo de la retórica 

 

II. 2.3.1 El Cancionero de Baena dentro de la renovación poética del siglo XV 

El Cancionero de Baena es uno de los códices poéticos más importantes del siglo XV. Su 

compilador, Juan Alfonso de Baena, de origen andaluz y quizás converso, es él mismo poeta, de 

tintes cortesanos, pero talentoso, al mismo tiempo que desempeña un cargo de escribano del rey 

y, a lo mejor, de bibliotecario en la corte de Juan II. Este príncipe, aficionado a las letras y que no 

resistía el placer de la composición, como lo muestran las piezas de su autoría incluidas en el 

Cancionero de Palacio, fue probablemente quien encargó a Baena la inmensa labor de 

recopilación que desembocó en la elaboración de este códice. Seleccionó su material en la poesía, 

sobre todo cortesana, de los reinados de Enrique II, Juan I, Enrique III y Juan II, para elaborar un 

Cancionero que reúne casi seiscientos poemas, compuestos por unos cincuenta autores,
518

 entre 

los que se destacan por el número de sus composiciones el propio Baena y, más aún, Alfonso 

Álvarez de Villasandino con unas doscientas piezas, por lo cual el manuscrito ha llegado a ser 

designado a veces como Cancionero de Villasandino. Baena, más allá de la selección de los 

textos, propone un intento de organización, así como pequeñas presentaciones de los autores y de 

sus poemas. Si bien no podemos retener un criterio de sistematización único, el principal 

corresponde a una clasificación por autor. Los textos de los poetas más destacados están reunidos 

e introducidos por una rúbrica general sobre el autor. Las composiciones están luego ordenadas 

por género: cantigas, preguntas y decires. Cada poema goza también de su propia presentación, 

en una rúbrica de tipo particular, en la cual Baena recuerda el contexto de elaboración del poema 

y proporciona un breve juicio sobre sus calidades poéticas. En cuanto a los autores menores, no 

                                                 
518

 El número exacto de poetas incluidos en el Cancionero de Baena no es seguro, pues varias composiciones 

aparecen en otros cancioneros con atribuciones distintas. 



256 

 

cuentan con una rúbrica general, pero sus poemas no pierden el privilegio de una rúbrica 

particular. En ocasiones, el compilador renuncia, sin embargo, a este sistema general para preferir 

agrupamientos temáticos: por ejemplo, en torno a un evento importante, como lo es la muerte de 

Enrique III, la cual, interrumpiendo la parte dedicada a Villasandino, reúne poemas de éste último 

con otros de fray Diego de Valencia, de Pedro Vélez de Guevara, de Baena y de fray Migir [34-

39, pp. 51-62];
519

 o para preservar el diálogo establecido entre varios poetas por la costumbre 

poética de las preguntas y respuestas: el intercambio más famoso del códice es, sin duda, el 

debate sobre la predestinación, iniciado por Ferrant Sánchez Calavera, a quien contestan siete 

poetas distintos [517-525, pp. 364-391]. No obstante, las aparentes incoherencias que pueden, a 

veces, presentarse en esta organización del códice se explican si nos atendemos a la teoría de 

Brian Dutton y Joaquín González Cuenca: al contrario de la crítica tradicional y basándose en los 

trabajos de Alberto Blecua, opinan que el único manuscrito del Cancionero que nos ha llegado, el 

Esp. 37 de la Bibliothèque Nationale de París, no es el códice original realizado para Juan II, sino 

una copia de calidad y en buen estado de conservación, aunque no exenta de defectos, pues varios 

folios y cuadernos no están bien ubicados, lo que provoca numerosos errores en el orden de los 

poemas y en la tabla que encabeza la recopilación.
520

 

A pesar de la probable pérdida del auténtico Cancionero baenense, el testimonio que 

conservamos da suficiente fe de la amplitud de la labor llevada a cabo por el escribano real. Se 

trata, evidentemente, de un trabajo de largo aliento que debió de abarcar varios años en la vida de 

Baena. Según la crítica tradicional, concluyó hacia mediado del siglo XV, poco antes de la muerte 

de Juan II, ocurrida el 21 de julio de 1454. Intentando precisar esta fecha aproximativa, Azáceta 

señala que la dedicatoria del códice alude al príncipe heredero, don Enrique, por lo cual la 

recopilación es necesariamente posterior a 1425, año de su nacimiento. Por otra parte, propone 

como término ante quem el año de 1445, cuando muere la esposa del rey, María de Aragón, pues 

                                                 
519

 Los números de los poemas del Cancionero de Baena fueron atribuidos por Pedro José Pidal, Eugenio de Ochoa, 

Agustín Durán y Pascual de Gayangos, primeros editores de la obra (Madrid, 1851). Para facilitar la consulta de los 

textos, los editores posteriores conservaron esta numeración, enriqueciéndola cuando era necesario. Para el presente 

estudio, citaré los textos según la edición de Brian Dutton y Joaquín González Cuenca: Cancionero de Juan Alfonso 

de Baena, Visor Libros, Madrid, 1993. Después de cada cita, precisaré entre corchetes los números de poema, versos 

y página. 
520

 La postura tradicional está representada, por ejemplo, por José María Azáceta, quien dedica un apartado de su 

“Introducción” a su edición del Cancionero al problema de la autenticidad del manuscrito parisino: véase 

“Introducción” al Cancionero de Juan Alfonso de Baena, ed. crítica de J. M. Azáceta, CSIC, Madrid, 1966, pp. 

XLVIII-LI. La opinión de Dutton y González Cuenca aparece en su propia “Introducción”, Cancionero de Juan 

Alfonso de Baena, op. cit., pp. XX-XXII. 



257 

 

Baena también la incluye en su dedicatoria, lo que no hubiera hecho de ya haber fallecido la 

reina. Sin embargo, algunas piezas son posteriores a 1445, lo que lleva a Azáceta a suponer que 

se siguió enriqueciendo la colección después del deceso de la reina.
521

 Pero esta teoría se 

desmorona ante los documentos encontrados por el historiador Manuel Nieto Cumplido, los 

cuales demuestran que Juan Alfonso de Baena ya había muerto antes de septiembre de 1435. 

Dutton y González Cuenca fechan, por lo tanto, la labor de recopilación del escribano en los años 

1426 a 1430.
522

 

El Cancionero de Baena se inscribe en la tradición de las grandes compilaciones poéticas del 

siglo XV y de principios del XVI. Los autores seleccionados y, a veces, los textos mismos 

aparecen en otros conjuntos de la época, tales como el Cancionero de Palacio, el de Martín de 

Burgos, el de Gallardo o de San Román, el de Stúniga, etc.
523

 Como ellos, constituye un precioso 

testimonio sobre el gusto poético de la época, las costumbres y modas que acompañaban la 

composición, los temas que se solían tratar. Sin embargo, su extensión particular y las décadas de 

creación que abarca en sus páginas lo erigen en acceso único hacia un conocimiento diacrónico 

de la poesía de finales del trescientos y principios del cuatrocientos castellanos. Partiendo, desde 

el punto de vista cronológico, de composiciones de los años 1370 –los poetas más antiguos son 

Pero López de Ayala y Pero Ferrús–, presenta obras de corte tradicional, que todavía se valen del 

galaico-portugués para el tema amoroso y del castellano para los demás asuntos; pero, 

rápidamente, el castellano se generaliza y se impone como la nueva lengua poética. Un poeta 

como Villasandino (h. 1345-1425), de una generación ya antigua respecto a los poetas más 

jóvenes de la colección, empieza componiendo en galaico-portugués (véanse, por ejemplo, las 

cantigas 11 a 20 dirigidas a doña Juana de Sosa, pp. 25-35), pero lo abandona por completo en 

sus últimos años de creación. Más allá del cambio lingüístico, el Cancionero también ilustra la 

evolución de los géneros poéticos. Los dos principales son la canción, o cantiga, y el decir. La 

primera, más bien breve y compuesta en octosílabos, se escogía generalmente para los temas 

amorosos y, como indica su nombre, solía cantarse, con un acompañamiento musical. El 

segundo, derivado del dit francés, era de mayor extensión y destinado a la lectura o a la 

recitación; empleaba el octosílabo o el verso de arte mayor y servía para temas más diversos: 

                                                 
521

 Véase Azáceta, “Introducción”, op. cit., pp. XXX-XXXIII. 
522

 Dutton y González Cuenca, “Introducción”, op. cit., pp. XVII y XX. 
523

 Azáceta propone una comparación del Cancionero de Baena con varias otras colecciones en su “Introducción”, 

op. cit., pp. LXIII-LXXVII. 



258 

 

planteamientos doctrinales, narraciones, sátiras… Ambos géneros conocieron numerosos intentos 

de renovación –prosódicos, temáticos, etc.–, más o menos logrados, más o menos exitosos, que se 

encuentran plasmados en las páginas de nuestro códice.
524

 

Otro género, frecuente en el Cancionero de Baena, demuestra asimismo un importante cambio 

poético a principios del siglo XV: se trata de los intercambios de preguntas –también llamadas 

“requestas” por algunos críticos– y respuestas.
525

 De nuevo, el origen de esta poesía dialogada se 

encuentra en una moda francesa, la del jeu-parti, o sus equivalentes provenzales, la tenso y el joc-

partit o partimen: de modo similar, un poeta propone a otro, designado individualmente o 

mediante una invitación abierta a todos, un tema que discutir; el o los otros poetas tienen 

entonces que contestar al primero “por los consonantes”, es decir, respetando la forma métrica y 

las rimas de la composición inicial. Se nombraba a veces a un juez –otro poeta o algún mecenas 

de la corte (en 420, Baena pide este favor al rey mismo)– para designar al vencedor de este 

intercambio literario, una sentencia que, contrariamente a lo que ocurría en Francia, solía adoptar 

también la forma de un poema que servía de conclusión a la disputa (por ejemplo, el poema 377 

de fray Diego de Valencia).
526

 Estos debates poéticos son muy numerosos en la selección de 

Baena: según el conteo llevado a cabo por José Labrador Herráiz, existen 153 preguntas entre los 

588 poemas seleccionados.
527

 Tal profusión demuestra la boga de este tipo de duelos poéticos en 

la corte de Juan II, donde desempeñaban un papel de divertimiento cortesano, en el que 

participaban tanto poetas avezados como grandes nobles atraídos por las letras, y hasta el propio 

rey. Por lo tanto, los temas eran, en general, más bien ligeros: el amor cortés [369-377, 440-446, 

415-416, etc.], la hidalguía [412-413], el arte de trovar [357-368], la astrología [268, 473-479]. 

                                                 
524

 Para más detalles sobre estos cambios genéricos, se puede consultar Deyermond, Historia de la literatura 

española, op. cit., pp. 314-316 y, sobre todo, Ana M. Gómez-Bravo, “Retórica y poética en la evolución de los 

géneros poéticos cuatrocentistas”, Rhetorica, XVII-2 (1999), pp. 137- 175. 
525

 En su estudio Poesía dialogada medieval: la "pregunta" en el "Cancionero" de Baena. Estudio y antología, 

Maisal, Madrid, 1974, José J. Labrador Herraiz define el género poético de la “pregunta” en los siguientes términos: 

“Entendemos por ‘pregunta’ un poema que encierra una proposición con la mira de que alguien la responda con otro 

poema, que llamamos ‘respuesta’. Para que exista una pregunta real hace falta que haya alguien que la conteste o que 

la pueda contestar, es decir, el género requiere, por lo menos dos autores, y no ya dos personajes imaginarios, como 

acontece al debate ficticio” (p. 27). El crítico alerta sobre la confusión con la “requesta”, así definida: “una ‘recuesta’ 

es un poema por medio del cual simplemente se pide o demanda algo o se da información a alguien. Una ‘recuesta’ 

no necesita una contestación, aunque puede tenerla ocasionalmente. La intención del autor no es recibir tal 

respuesta” (ibid.). A esta distinción, añade el hecho de que la “requesta” suele ser más provocadora, e incluso 

agresiva, que la “pregunta”. 
526

 Labrador Herraiz, en ibid., propone un análisis detallado de la retórica a la que recurre la “pregunta” y de los 

temas que desarrolla. En cuanto a las condiciones concretas de esta moda poética, John G. Cummins las estudia 

detenidamente en su artículo “Methods and conventions in the 15th-century poetic debate”, Hispanic Review, XXXI-

4 (1963), pp. 307-323. 
527

 Labrador Herraiz, Poesía dialogada medieval, op. cit., p. 32. 



259 

 

En estos intercambios, el tema es muchas veces un puro pretexto para demostrar la pericia 

poética de los competidores, obligados a respetar rimas inusitadas: así, rimas en –illa e –ique son 

requeridas para las composiciones 359 a 363, en –ayo y –án para los poemas 399 a 409, en –ayo 

y –aque para 415 y 416. Otras veces, la dificultad dependía de exigencias métricas: en su 

pregunta 379, Baena exigía de Villasandino una respuesta que incluyera, además de las rimas 

impuestas, la presencia del lexaprén, de rimas interiores y del pie quebrado; su adversario no 

contestó, por lo cual “fincó el campo por Juan Alfonso” [p. 651]. Al contrario, en las poesías 260 

y 261, los oponentes logran respetar la exigencia del lexaprén. El ingenio de los participantes 

también se ilustra en la invención de insultos y groserías que no solían tener cabida en la poesía 

seria. 

Sin embargo, la boga de estos debates poéticos no se limita a asuntos de mera diversión 

cortesana. Los poetas también intercambian sobre temas mucho más serios. Ya mencioné la 

famosa polémica iniciada por Ferrant Sánchez Calavera a propósito de la predestinación [517-

525].
528

 La misma seriedad se encuentra en los intentos de definición de la “Gaya Ciencia”, por 

ejemplo en la pregunta sobre el origen de la inspiración poética que propone Baena en 429, a la 

que siguen nada menos que diez respuestas. Si bien los adversarios no guardan siempre la 

compostura, es también de gran importancia el tema que tratan las trece composiciones que Juan 

Alfonso de Baena y Juan de Guzmán dedican al problema de la superioridad de la voluntad o de 

la razón [399-411]: según la sentencia de Martín Alfonso de Montemayor, es finalmente Baena, 

defensor de la razón, quien vence la justa. Los poetas se arriesgan también a discutir temas 

verdaderamente teológicos: ya vimos el ejemplo de la predestinación, un asunto muy candente, 

pues pone en tela de juicio los dogmas de la omnisciencia y de la justicia divina, pero los autores 

tampoco dudan en examinar cuestiones como la Trinidad [526-527] o las características de la 

Virgen María [323-328, 485-487]. Para discutir semejantes materias, el cambio de tono es 

radical. Se abandonan evidentemente las ambigüedades de lenguaje y los insultos, para ceñirse a 

una rígida argumentación y a las reglas de la retórica. 

El intelectualismo que permea estas composiciones, así como la entrada de la retórica en el 

campo del arte poético, forman parte de los mayores cambios que conoce la poesía castellana del 

                                                 
528

 Este debate es el más estudiado de los que integran el Cancionero de Baena. Se puede consultar, en particular, el 

trabajo de Charles F. Fraker, Jr., “The Theme of Predestination in the Cancionero de Baena”, Bulletin of Hispanic 

Studies, LI (1974), pp. 228-243; y el de Joaquín Gimeno Casalduero, “Pero López de Ayala y el cambio poético de 

Castilla a comienzos del XV”, Hispanic Review, XXXIII-1 (1965), pp. 1-14. 



260 

 

siglo XV. Después del influjo francés que ya señalé, se deja sentir, primero en Cataluña y luego en 

Castilla, el ascendiente italiano, cuya transmisión impulsa el genovés Francisco Imperial, 

introductor del pensamiento de Dante en España.
529

 Los comentaristas de este último, así como 

Boccaccio o Petrarca se leen en la corte de Juan II, y pronto se los empieza a imitar. Esta 

influencia, pero también la de movimientos religiosos como la orden franciscana y, en particular, 

su vertiente joaquinita, que inspira a los Jerónimos y recuerda a veces la línea radical de la 

Devotio Moderna del norte de Europa,
530

 favorecen la inserción de debates intelectuales y de 

inquietudes morales o incluso doctrinales en las composiciones castellanas. Como recuerda muy 

bien Labrador Herraiz, el pensamiento especulativo atraviesa en el siglo XV “un periodo de crítica 

general”: los teólogos comentan y cuestionan las tesis de varios Padres de la Iglesia, otros ponen 

en tela de juicio dogmas fundamentales como el de la infinita bondad de Dios o el de la Trinidad, 

la autoridad del Papa en el plano terrenal está fuertemente discutida por varios pensadores, al 

mismo tiempo que una profunda crisis del Papado desemboca en el llamado Gran Cisma de 

Occidente (1378-1417), etc.
531

 Estas inquietudes se reflejan con toda lógica en las creaciones 

poéticas contemporáneas. La novedad de tales preocupaciones radica, pues, en la confrontación 

entre la razón y los antiguos dogmas antes incuestionables. Podemos así ampliar a varios poetas 

de esta generación el juicio que Demetrius Basdekis dedicaba a Ferrant Sánchez Calavera: “The 

most important constituent of his modernity is the burden produced by his tendency to 

intellectualize that which lies out of the realm of the intellect”.
532

 Esta diferencia generacional se 

evidencia al comparar la actitud de un poeta perteneciente a la generación anterior, como Pero 

López de Ayala, con los poetas más jóvenes incluidos en el Cancionero. Fue el propósito del 

                                                 
529

 Rafael Lapesa propone una síntesis sobre la vida y la labor poética de este autor en su artículo “Notas sobre Micer 

Francisco Imperial”, en De la Edad Media a nuestros días. Estudios de historia literaria, Gredos, Madrid, 1967, pp. 

76-94 [publicado inicialmente en la Nueva Revista de Filología Hispánica, “Homenaje a Amado Alonso”, VII 

(1953)]. 
530

 Charles F. Fraker, Jr. analiza así, en su artículo “Gonçalo Martínez de Medina, the Jerónimos, and the Devotio 

Moderna” (Hispanic Review, XXXIV-3 (1966), pp. 197-217), el peso que pudieron tener dichas corrientes religiosas 

para este poeta tan “intelectual”: en sus versos, encontramos, por ejemplo, ideas como la importancia de la vida 

contemplativa, la autoridad primordial de la Biblia frente a otras fuentes religiosas, la desconfianza respecto a la 

especulación teológica y a las sutilezas escolásticas, para privilegiar, al contrario, la docta ignorantia, etc. En otro 

trabajo, el estudioso parte del debate sobre la predestinación, iniciado por Ferrant Sánchez Calavera, para sugerir la 

posible influencia del teólogo inglés John Wyclif sobre distintos poetas del Cancionero, en particular religiosos 

como fray Alonso de Medina o fray Diego de Valencia: véase “The Theme of Predestination”, art. cit., en part. pp. 

235-243. 
531

 “Las preocupaciones doctrinales de los poetas del Cancionero de Baena”, Boletín del Instituto Fernán González, 

CLXXXI (1973), pp. 882-915, en part. pp. 882-883. 
532

 Demetrius Basdekis, “Modernity in Ferrant Sanches Calavera”, Hispania, XLVI-2 (1963), pp. 300-303, la cita p. 

302. 



261 

 

estudio de Joaquín Gimeno Casalduero sobre el debate dedicado al problema de la 

predestinación, en el que la primera respuesta [518], redactada por López de Ayala, se opone 

claramente a los demás poemas del intercambio: tomando sus distancias respecto a un asunto tan 

delicado, el viejo poeta “está también contraponiendo irónicamente dos épocas, dos maneras de 

pensar, y dos escuelas poéticas (lo antiguo y lo nuevo, el deseo inútil y artificioso de comprender 

lo incomprensible y la aceptación confiada del misterio, la cuaderna vía y la nueva escuela aguda 

y brillante)”.
533

 

Desde un punto de vista estilístico, los modelos italianos también promueven una verdadera 

renovación: además de prestar más atención a los autores latinos y a la mitología clásica, los 

poetas recurren más a la alegoría o a figuras como la antítesis o la simetría y proponen distintos 

experimentos métricos. Pero, sobre todo, la nueva generación de poetas castellanos resulta más 

sensible al atractivo de la retórica. Es de nuevo la influencia italiana la que se deja sentir, pues la 

renovación de la antigua teoría retórica se llevó primero a cabo, entre los siglos XI y XIV, en 

importantes centros intelectuales de la Italia medieval, como Boloña o Monte Cassino. Se 

empezaron entonces a difundir tratados, tal la Summa dictaminis del boloñés Guido Faba 

(primera mitad del siglo XIII) que conoció un gran éxito. En España, uno de sus seguidores fue 

Juan Gil de Zamora, con su Dictaminis Epithalamium (1277-1282), dirigido más específicamente 

a los eclesiásticos. Estos ejemplos pertenecen a una de las ramas de la retórica, el ars dictaminis, 

o sea la teoría retórica dedicada a la redacción de cartas y documentos oficiales. Se une a otras 

dos ramas, el ars praedicandi, que se ocupa de la composición de los sermones, y el ars poetriae, 

que concierne a la creación poética propiamente dicha. Este último, aunque importante, no es el 

único en interesar a los poetas del cuatrocientos, pues, al vivir en círculos impregnados por la 

retórica legal o de la predicación, también incluían estos otros preceptos en sus composiciones. 

Así, Stephen Rupp mostró muy bien cómo Villasandino, un poeta conocido, más bien, como 

tradicional, se apoyó en las artes dictaminis de su tiempo para componer varios poemas sobre el 

modelo epistolar: tal es el caso del decir 64, dirigido al infante Fernando de Antequera, o del 152, 

dirigido al Arzobispo de Toledo, don Pedro Tenorio, que evocaremos más adelante.
534

 

                                                 
533

 Gimeno Casalduero, “Pero López de Ayala y el cambio poético de Castilla a comienzos del XV”, art. cit., p. 14. 
534

 Véase Stephen Rupp, “Rhetoric and Patronage in Alfonso Alvarez de Villasandino”, Revista Canadiense de 

Estudios Hispánicos, XV-1 (1990), pp. 49-64. 



262 

 

En cuanto a las artes poéticas propiamente dichas, tienen dos orígenes distintos. Por una parte, 

como ya mencioné, corresponden al modelo propuesto por los poetas italianos, en sus obras
535

 o, 

de modo indirecto, en sus tratados, aunque éstos no viertan exclusivamente sobre la poesía: 

podemos citar el De vulgari eloquentia (1304-1305) donde Dante defiende el uso literario de la 

lengua vulgar, varias de las Epistolae familiares o metricae (segunda mitad del siglo XIV) de 

Petrarca que tratan de problemáticas literarias como la capacidad de invención, la elocuencia, la 

imitación o el género épico, o la Genealogia deorum gentilium (1365) de Boccaccio, en la que el 

poeta, más allá del compendio de mitología, también presenta reflexiones sobre el papel de la 

poesía y las características del poeta. 

Por otra parte, los “intelectuales” castellanos descubren las teorías poéticas de origen 

provenzal.
536

 Su influencia se dejó sentir primero en las cortes catalana y aragonesa de los siglos 

XII y XIII, donde se compusieron varios tratados, como los Razos de trobar de Raimon Vidal de 

Besalú, las Regles de trobar de Jofre de Foixà o la anónima Doctrina de compondre dictats, en 

los que se empiezan a fijar preceptos gramaticales y métricos propios de la poesía trovadoresca. 

Del otro lado de los Pirineos, ya en el siglo XIV, a pesar del paulatino declive de esta vertiente 

poética, se logra rescatar mediante la creación de la Companhia dels vii trobadors de Tholosa en 

1323: de este círculo nace uno de los mayores intentos teóricos del periodo, las Leys d’amor, 

compiladas entre 1330 y 1332 por Guilhem Molinier, y de las que derivaron múltiples versiones, 

segundas redacciones como las Flors del Gay Saber o abreviaciones como la que se lleva a cabo 

en 1355. Estas extensas preceptivas, a la vez lingüísticas, métricas y retóricas, no tardan en 

conocerse en Cataluña, donde el rey Juan I instituye en 1393 la fiesta de la Gaya Sciència, sobre 

el modelo de los certámenes tolosanos –justas poéticas que también pueden constituir el patrón 

de los debates incluidos en el Cancionero de Baena–. Es en este ámbito donde surgen los tratados 

peninsulares más recientes, con los trabajos de Joan de Castellnou, Jaume March o Luis de 

Averçó. El enlace entre los pensadores provenzales o catalanes y los de Castilla se evidencia en la 

persona de Enrique de Villena, formado en Aragón, pero luego residente de la corte castellana, 

quien analizó detenidamente la poesía trovadoresca y sus teorizaciones en su Arte de trobar, 

                                                 
535

 Un buen ejemplo de la lectura detenida que los poetas españoles hacían de sus homólogos italianos es la obra de 

Enrique de Villena, Exposición del soneto de Petrarca, en la que el príncipe aragonés reúne una valiosa traducción 

del soneto “Non Po, Thesin, Varo, Arno, Adige o Tebro” y una profunda reflexión sobre su uso de la metáfora: el 

texto está editado en el primer tomo de sus Obras completas, ed. y prólogo de Pedro Cátedra, Biblioteca Castro – 

Turner, Madrid, 1994, 3 tomos, pp. 371-379 Sobre esta obra, véase Fernando Gómez Redondo, Artes poéticas 

medievales, Laberinto, Madrid, 2000, p. 128. 
536

 Tomo los datos de esta breve exposición del estudio de Gómez Redondo, Artes poéticas medievales, op. cit. 



263 

 

compuesta en 1417 o entre 1427 y 1434, según los estudiosos, y de la que, por desgracia, sólo nos 

queda un fragmento. Sin embargo, la existencia de este tratado permite demostrar el 

conocimiento que tenían los poetas castellanos de principios del siglo XV de los esfuerzos 

provenzales para preceptuar la labor poética. Juan Alfonso de Baena da otras pruebas de tal 

conocimiento, así en su famoso decir dirigido a Juan II –quizá su mayor obra, aunque no la haya 

incluido en el Cancionero–,
537

 destaca a los poetas provenzales y sus tratados entre las lecturas de 

su currículo: “Yo leí de lemosines / sus cadencias logicales, / de las artes liberales / prosas, cantos 

e latines” [+586, vv. 147-150, p. 743]. Sin embargo, el mayor ejemplo que da Baena de esta 

preocupación moderna por definir la empresa poética aparece en el Prólogo mismo de su 

Cancionero. Precedido de una dedicatoria, en la que el compilador ya evoca los ornamentos de 

“la poetría e gaya çiençia” [p. 1], el llamado Prologus Baenensis parte de consideraciones sobre 

el valor de la escritura, propias de la tradición alfonsí –el principio del Prólogo está tomado del 

de la General estoria–, describe las actividades cortesanas de la época, entre las cuales destaca la 

poesía, arte y ciencia “avida e reçebida e alcançada por graçia infusa del Señor Dios” [p. 7]. El 

texto, por desgracia incompleto, termina listando las múltiples calidades que debe demostrar el 

verdadero poeta: el gran entendimiento, el conocimiento de las reglas de composición, la 

dedicación al estudio, la hidalguía, la cortesía, el estar enamorado, etc. Esta introducción al 

Cancionero de Baena no constituye, pues, una preceptiva del tipo de la de Villena, pero sí una 

profunda reflexión sobre su quehacer artístico, por parte de un poeta de la corte de Juan II que se 

revela así en perfecta consonancia con las preocupaciones de los creadores contemporáneos, 

ilustradas también repetidamente por las interrogaciones de los poetas seleccionados en esta 

recopilación (recuérdense la pregunta 80 de Villasandino “contra los trobadores”, o el debate de 

los poemas 429 a 439 sobre el origen de la inspiración poética).
538

 

En su selección, Baena logró, por lo tanto, ilustrar las posturas poéticas tradicionales, pero 

también abrir las páginas de su compilación a los intentos creativos y reflexivos más modernos de 

su tiempo. Entre éstos, aparece en varias ocasiones el motivo de la profecía merliniana, la cual 

constituye a la vez un tema poético y un recurso retórico para evocar distintos asuntos. 

 

                                                 
537

 Sin embargo, Dutton y González Cuenca lo incluyen entre los suplementos de su edición del Cancionero de 

Baena, con el número +586. Otra edición es la casi paleográfica de Jules Piccus “El Dezir que fizo Juan Alfonso de 

Baena”, Nueva Revista de Filología Hispánica, XII (1958), pp. 335-356. 
538

 Sobre el Prologus Baenensis y las demás reflexiones metapoéticas del Cancionero de Baena, véase Gómez 

Redondo, Artes poéticas medievales, op. cit., pp. 141-161. 



264 

 

II.2.3.2 La presencia de la profecía merliniana en el Cancionero de Baena 

Retomando el tópico alfonsí de alabanza de la escritura, único garante del conocimiento que 

los hombres pueden tener de su pasado, Juan Alfonso de Baena afirma en su Prólogo: 

si [los hombres] desean e quieren saber del tiempo que es por venir, non pueden los 

omnes saber el comienço nin la fin de las cosas que ende avernán, e, por tanto, non 

saben çiertamente ninguna cosa de aquel tiempo. E si del tiempo que es presente 

quieren saber algo, maguera que saben los comienços de los fechos que en aquel 

tiempo se fazen, pero, con todo esso, porque non pueden saber el medio nin la fin 

quál será, es de tener que non saben los omnes complidamente ninguna cosa de aquel 

tiempo presente [p. 3]. 

A pesar de esta postura teórica inicial, la fascinación del hombre por lograr el conocimiento de 

sucesos supuestamente fuera del alcance de su saber también se transparenta en las páginas del 

Cancionero de Baena. La profecía representa la vía de acceso más directa hacia este hipotético 

conocimiento. Reviste múltiples aspectos según el poeta que la inserta en sus versos, el tema 

desarrollado, la tonalidad general del poema, el propósito del autor, etc. En un caso extremo, y, 

por eso, particularmente interesante, el poeta decide así recurrir al motivo de la profecía, pero 

para hacer su propia alabanza en cuanto profeta: se trata del decir 152 de Villasandino, dirigido al 

arzobispo de Toledo, don Pedro Tenorio. Éste, ante acusaciones del arzobispo de Santiago, Juan 

García Manrique, estaba preso en Zamora, hasta que, en 1393, Enrique III lo libera, lo cual 

constituye el motivo de esta composición. El poeta felicita a don Pedro por su liberación, pero, 

sobre todo, se felicita a sí mismo por ver así cumplirse una profecía que él mismo había 

proferido: “ove yo profetiçado, / non ha grant tiempo passado, / todo quanto vi agora, / […] / 

Dixe […] / que todo vuestro tormento / serié en plazer tornado. / Agora veo provado / mi dicho e 

mi profeçía” [152, vv. 4-6 y 19-22, p. 176]. Aunque no formule ningún pedido explícito, el 

recuerdo del éxito profético también sirve al poeta para requerir la protección del gran señor: 

“Although he makes no direct request, in recalling his favourable prophecy, and stressing that 

loyalty should be rewarded, he is clearly inviting the archbishop to grant him some recompense 

or favor”.
539

 En otra pieza, el decir 65, dirigido a Fernando de Antequera, a punto de recibir la 

corona de Aragón, la relación entre profecía exitosa y petición se hace más explícita, pues 

Villasandino rememora sus anuncios a favor del infante
540

 para obtener el pago de una mula que 

                                                 
539

 Rupp, “Rhetoric and Patronage in Alfonso Alvarez de Villasandino”, art. cit., p. 49. 
540

 Estos anuncios del destino real de Fernando de Antequera, aunque no se presenten explícitamente como 

proféticos, aparecen en poemas anteriores como el decir 4 [vv. 23-24, p. 15], donde Villasandino llama a todos los 

poetas a cantar las alabanzas del infante, o en el decir 64 [vv. 3-4, p. 88], pieza que precede inmediatamente el texto 

que estamos presentando, donde el poeta también busca obtener la ayuda económica del futuro rey aragonés. 



265 

 

se le murió, cuando se dirigía a Zaragoza para asistir a la coronación de su protector: “Lo por mí 

profetizado, / lindo Rey, non lo neguedes, / que Dios sabe e vos sabedes / cómo ove denunçiado, 

por el mundo publicado / el triumpho que tenedes; / aunque bien lo mereçedes, / yo non fui por 

esso errado. / […] / pues que de franqueza usades / dando ofiçios e heredades, / yo non vaya 

desdeñado” [65, vv. 41-48 y 54-56, p. 90]. Sin preocuparse por la concepción ortodoxa del 

carisma profético, Villasandino juega así con el poder de la palabra oracular, no tan alejado del 

de la retórica o de la propia palabra poética para convencer a los grandes de la corte de otorgarle 

su favor. 

Otra de las facetas de la profecía en el Cancionero es la invención de visiones recibidas por el 

propio poeta. Así, en el primer poema del intercambio constituido por las composiciones 34 y 35, 

es de nuevo Villasandino quien describe unas apariciones que lo sorprendieron en el momento de 

la muerte del rey Enrique III (25 de diciembre de 1406): “tan grand pavor ove de una visión, / 

que vi, en figura de revelaçión, / a tres dueñas tristes que llanto fazían” [34, vv. 4-6, p. 51], las 

cuales resultan ser, la primera, doña Catalina, viuda del rey difunto, y, las otras dos, alegorías de 

la Justicia y de la Iglesia de Toledo. A todas tres, que van revelando motivos de tristeza y 

preocupación para el reino, el poeta aporta consuelo y consejos. En el segundo poema, fray Diego 

de Valencia propone otra interpretación de esta “visión / que vio un poeta non ha muchos días” 

[35, vv. 1-2, p. 54]: las tres dueñas son alegorías, la primera, de Castilla, la segunda, del “Buen 

esfuerço”, entidad que alude al afán que deberían mostrar los castellanos para reconquistar los 

territorios de los moros, y, la tercera, de la “Santa Fe”. El poeta, en este caso, ya no se dirige 

directamente a las apariciones –pues no es él quien recibió la visión–, sino que llama a todos sus 

compatriotas a mejorar su comportamiento para el mayor bien del reino. En ambos casos, la 

descripción de una visión a la vez profética y alegórica permite al poeta presentarse como un 

elegido, capaz de recibir tal revelación, de interpretarla correctamente y de sacar de ella la lección 

apropiada, a la vez que justifica el discurso ideológico contenido en los dos poemas: en el caso de 

Villasandino, la alabanza al nuevo rey, Juan II, y la defensa de otro arzobispo de Toledo, Pedro 

de Luna, en el contexto del Gran Cisma de Occidente; en el caso de fray Diego de Valencia, el 

recuerdo de las virtudes de los antiguos reyes y el llamado a la Reconquista, vista como Cruzada 

interior. 

Sin embargo, el poeta no siempre se presenta como el receptor o el intérprete de la revelación 

profética, sino que suele referirse a personajes ya reconocidos a priori como profetas. Aunque no 



266 

 

lo nombre en la composición 35, las ideas que allí expone fray Diego de Valencia son 

representativas del discurso de Jean de Roquetaillade, mejor conocido en España como Juan de 

Peratallada, Rupescissa o Rocacisa. Este franciscano francés del siglo XIV se hizo conocer por 

toda la Europa medieval mediante sus trabajos de teología y alquimia, pero, sobre todo, por sus 

críticas a la Iglesia como institución y por sus profecías, organizadas en un complejo sistema, 

cuya difusión en España se debe a la versión resumida que propuso en su Vademecum in 

tribulatione y que, traducida, circulaba en Castilla en el siglo XV. Entre los temas que más 

destacan en esta literatura profética, encontramos la idea de revueltas populares contra la 

corrupción de las autoridades civiles y eclesiásticas, que desembocarían en una era de paz, 

gracias a un Emperador, descendiente de Carlomagno, y a un Papa franciscano de gran santidad, 

que reinaría en una Jerusalén reconquistada, unos sucesos anunciadores todos del fin del mundo y 

del acercamiento del Juicio Final. Uno de los aspectos de la profunda crisis que debe preceder el 

último milenio corresponde a una grave división de la Iglesia, un anuncio que pareció cumplirse 

con los eventos relacionados con el Gran Cisma, lo que confortó la fe que muchos otorgaban a 

sus predicciones. Rupescissa se inscribe así en la tradición joaquinita, prosiguiendo la 

modernización de la antigua profecía del último rey de Roma emprendida por Flore: “Here, then, 

is the ancient myth of the last World Emperor incorporated into a Joachimist program and such 

was the prophetic future most widely known in the fifteenth and sixteenth centuries”.
541

 En 

España, esta tradición milenarista que Rupescissa centraba en la monarquía francesa, haciendo 

del último emperador del mundo un “segundo Carlomagno”, tuvo que adaptarse a las 

aspiraciones propias de los reinos peninsulares, en particular en Aragón, pero también en Castilla, 

donde alcanzó gran renombre.
542

 

                                                 
541

 Marjorie E. Reeves, “Joachimist Influences on the Idea of a Last World Emperor”, Traditio, XVII (1961), pp. 

323-370. 
542

 Aunque la Península no tuviera un papel central dentro del cumplimiento del sistema profético de Rupescissa, el 

franciscano, inspirándose en el Vae mundo in centum annis del profeta catalán Arnau de Villanova, sí había 

profetizado sucesos directamente relacionados con ella, en particular los acontecimientos que desembocan en la 

llegada de los Trastámara sobre el trono de Castilla –Pedro I aparece como una de las múltiples figuras del Anticristo 

de su sistema– y el papel opuesto que otorgaba al infante Fernando de Aragón. Los estudios sobre el tema son 

numerosos. Se pueden consultar los siguientes: Isabelle Rousseau, “La prophétie comme outil de légitimation : trois 

lectures du Vae mundo (XIVe siècle)”, en Lucha política. Condena y legitimación en la España medieval [Annexes 

des Cahiers de Linguistique et de Civilisation Hispaniques Médiévales, XVI] ENS, Lyon, 2004, pp. 63-99, en part. 

pp. 74-86; Martin Aurell, “Prophétie et messianisme politique. La péninsule ibérique au miroir du Liber Ostensor de 

Jean de Roquetaillade”, Mélanges de l'École française de Rome. Moyen-Age, CII-2 (1990), pp. 317-361; y, por fin, 

Miquel Batllori i Munné, “La Sicile et la Couronne d'Aragon dans les prophéties d'Arnaud de Villeneuve et de Jean 

de Roquetaillade”, ibid., pp. 363-379. 



267 

 

Este “transfer of the prophetic text across history”
543

 será uno de los objetivos de las profecías 

insertadas en el Baladro del sabio Merlín, como veremos a continuación. Los poetas de la corte 

de Juan II conocen claramente esta extensa literatura profética y gustan, por lo tanto, de referirse 

a las profecías de Rocacisa, pero en un sentido favorable a la fama del monarca castellano o de 

los grandes personajes del reino, designados por la Providencia divina para llevar a cabo la 

Reconquista, recuperar Jerusalén y derrotar definitivamente a los musulmanes. Tal es el caso de 

uno de los poemas que estudiaremos más adelante, el decir 199, atribuido a Villasandino, que 

desarrolla muchos de estos temas de raigambre mesiánica y cita así sus fuentes en la finida de la 

composición: “Del fuerte león suso contenido / dize el Merlín, concuerda Fray Juan [Rocacisa]” 

[199, vv. 74-75, p. 226]. El propio Baena se refiere a esta misma pareja profética en su famoso 

decir dirigido al rey Juan II: “çessarán muchos profetas / de Merlín e Rocaçisa” [+586, vv. 1695-

1696, p. 777].
544

 

Esta repetida reunión de los dos profetas se puede explicar, como ya mencioné, por el papel 

que desempeñó la figura de Merlín en la adaptación al ámbito castellano de las profecías de 

Rocacisa, pero también por los comentarios que el fraile hizo de distintas profecías merlinianas
545

 

y por el lenguaje galfridiano que presentaban varios textos del franciscano, en particular sus 

profusas interpretaciones del Vae mundo de Villanueva, justamente construido a base de 

metáforas animalísticas. Tal coincidencia estilística, al mismo tiempo que favorecía el uso de 

Merlín para modificar las profecías iniciales de fray Juan, desembocó en una transferencia de los 

temas mesiánicos (es decir, el éxito de la Reconquista peninsular y de la Cruzada en oriente, con 

el recobro de Jerusalén, la expulsión o conversión de los judíos, la accesión del rey castellano al 

trono imperial, etc.), temas propios de Rocacisa, hacia la figura del bardo bretón: éste será el 

nuevo encargado de anunciar las futuras victorias providenciales de los reyes castellanos, no 

solamente en el contexto peninsular de la Reconquista, como era el caso en el Poema de Alfonso 

                                                 
543

 Charles F. Fraker, Jr., “Prophecy in Goncalo Martínez de Medina”, Bulletin of Hispanic Studies, XLIII (1966), 

pp. 81-97, la cita p. 84. 
544

 Cabe señalar, sin embargo, que Entwistle identifica el “Fray Juan” de los versos de Villasandino con Juan Vivas, 

el traductor peninsular del ciclo artúrico de la Post-Vulgata, una opinión probablemente basada en el vínculo que 

crea el poema entre este fray Juan y el nombre de Merlín (véase The Arthurian Legend, op. cit., p. 60). En cambio, 

como precisa Entwistle, la interpretación que lo asocia con Rocacisa fue primero propuesta por K. Pietsch (en 

Modern Philology, XVIII (1920-1921), p. 596). Esta asociación entre dos “profetas” recibió luego el apoyo de Pero 

Bohigas (véase “La ‘Visión de Alfonso X’ y las ‘Profecías de Merlín’”, art. cit., p. 388, nota 1). 
545

 Propuso, por ejemplo, una exégesis de la siguiente profecía atribuida a Merlín, que circulaba en Cataluña a finales 

del siglo XIII: “Leoni partiti lilium in juventute adnichilare temptabunt. Venient catuli leonis et flores liliorum 

devorabunt. De humo exibit aquila ardens in ventre liquorem virginalem portans, de quo maximi pectus 

humectabitur”. Véase Aurell, “Prophétie et messianisme politique”, art. cit., p. 328. 



268 

 

XI, sino también, desde una perspectiva universal, dentro del desarrollo histórico de la humanidad 

antes de la llegada del Juicio Final: tanto los oráculos del Baladro como varias de las piezas 

proféticas del Cancionero de Baena ilustran este cambio, que definirá también el uso político-

ideológico de la profecía bajo los Reyes Católicos.
546

 Se funden así concepciones de la profecía 

totalmente opuestas. Las predicciones del religioso franciscano parten de la teología cristiana; 

dependen de un carisma, tal como sucede en el ámbito bíblico, y, en el caso de Roquetaillade, 

como de Joaquín de Flore antes de él, consisten sobre todo en una labor de exégesis que relaciona 

diversas profecías con las Santas Escrituras: el profeta es, ante todo, hermeneuta.
547

 Al contrario, 

como ya analizamos, Merlín es una figura de origen eminentemente pagano y folclórico. En el 

momento de su cristianización, se le ha relacionado más bien con el diablo, a pesar del 

contrapeso virtuoso representado por la piedad de su madre. Su saber deriva de una gracia dual, a 

la vez divina y diabólica, y en todo caso separada de la ortodoxia cristiana, por lo cual surgieron 

debates enardecidos respecto a la autenticidad de Merlín en cuanto profeta.
548

 Pero, pese a estos 

tufos de azufre, el bardo bretón significaba también una libertad muchísimo mayor, tanto de 

interpretación y adaptación de sus anuncios preexistentes como de creación de nuevos oráculos. 

Su “comodidad” lo llevó, por consiguiente, a servir también para la difusión de las profecías 

mesiánicas que habían surgido en ámbitos más ortodoxos de la cristiandad. 

Por lo tanto, a pesar del conocimiento directo que podían tener de las teorías de Joaquín de 

Flore o de Juan de Rocacisa, los poetas castellanos de principios del siglo XV se refieren de 

preferencia a la figura de Merlín, sin duda más atractiva desde el punto de vista creativo que los 

caracteriza. En el Cancionero de Baena, encontramos, pues, numerosas pruebas de la influencia 

merliniana. Las podemos clasificar según una tipología sencilla, que nos permitirá al mismo 

tiempo presentar el corpus merliniano de la colección. 

La principal distinción que podemos proponer entre las ocurrencias de Merlín en la 

recopilación de Baena es la división clásica de Zumthor entre el Tema del Profeta y la Fábula de 

Merlín. La segunda está muy poco representada en el Cancionero: se reduce, de hecho, a un solo 

                                                 
546

 Para este periodo, posterior al que analizamos aquí, la profecía mesiánica del ámbito cancioneril, con sus 

permanencias y sus cambios, ha sido estudiada brevemente por Jacobo Sanz Hermida, en “Cancioneros y profecías: 

algunas notas sobre el mesianismo durante el reinado de los Reyes Católicos”, Via Spiritus, VI (1999), pp. 7-25. 
547

 Para más detalles sobre la naturaleza de la profecía para Rocacisa, véase Jean-Pierre Torrell, “La conception de la 

prophétie chez Jean de Roquetaillade”, Mélanges de l'École française de Rome. Moyen-Age, CII-2 (1990), pp. 557-

576. 
548

 Sobre esta casi “Querelle du Merlin”, según la expresión de Zumthor, podemos regresar a su Merlin le Prophète, 

op. cit., pp. 90-97. 



269 

 

ejemplo, el decir 533 “contra el Amor” de Ferrant Sánchez de Calavera,
549

 donde la historia de 

Merlín se limita al engaño de la Doncella del Lago y al encierre final del profeta. El Tema del 

Profeta está mucho más aprovechado por los poetas baenenses. Podemos, por tanto, precisar 

nuestra clasificación. Por una parte, encontramos una serie de composiciones que pretenden citar 

a Merlín. Tal es el caso de tres poemas de Alfonso Álvarez de Villasandino: el decir 97 en contra 

del cardenal Pedro Fernández de Frías, que, en 1398, reemplazó a Ruy López Dávalos como 

Condestable; el decir 199,
550

 dirigido a Juan II, que desarrolla numerosos temas mesiánicos, en la 

línea de las posturas de Rocacisa; por fin, el poema 209, donde Villasandino se vale del nombre 

de Merlín para recordar al rey una merced –un “aguilando”– que éste le había prometido. A este 

grupo, podemos añadir el decir 335 de Gonzalo Martínez de Medina, compuesto al morir la reina 

Catalina, el 2 de junio de 1418, para celebrar al joven rey Juan II. Por otra parte, ciertas 

composiciones no siempre aluden directamente a Merlín, pero imitan claramente el estilo de sus 

profecías. Algunas lo hacen recurriendo al rasgo más típico de este estilo, es decir, el empleo de 

metáforas animalísticas: así ocurre en el decir 199 de Villasandino que ya presentamos, en el 

decir 292 de Ruy Páez de Ribera, compuesto con motivo de la muerte del rey Fernando de 

Aragón y de las divisiones que ésta provocó en el reino, y, por fin, en otra pieza de Gonzalo 

Martínez de Medina, el decir 332, que, según la rúbrica de Baena, “fizo e ordeno por manera de 

pregunta escura” [332, p. 587], evocando quizás la rivalidad ya aludida entre Ruy López Dávalos 

y el cardenal Pedro Fernández de Frías, a menos que aluda al antagonismo entre Juan II y don 

Enrique de Aragón. Otra composición, la pregunta 333, también de Martínez de Medina, 

prescinde de las figuras de animales, pero conserva otras características del estilo merliniano: la 

obscuritas, una alternancia del presente y del futuro por revelar sucesos tanto actuales como por 

venir, la acumulación de metáforas de distintas índoles, el uso de paradojas y antítesis, etc. El 

corpus merliniano del Cancionero de Baena corresponde, pues, a un conjunto de ocho piezas, que 

                                                 
549

 Este mismo decir aparece también con el número 331 de nuestro Cancionero, atribuido a Diego Martínez de 

Medina, y en una copia del Cancionero de Martínez de Burgos (MN33 según la abreviatura de Dutton y González 

Cuenca), esta vez atribuido a Juan Rodríguez del Padrón. Los dos editores prefieren la autoría de Calavera, por 

presentar la única rúbrica correcta, pues el poema es efectivamente una denuncia del “amor”, y no del “mundo”, 

como mencionan las otras dos rúbricas (aunque este término se pueda entender también como una referencia al 

“amor mundanal”). A pesar de las dudas posibles, seguiré aquí a Dutton y González Cuenca en su atribución a 

Calavera. 
550

 Este poema aparece como anónimo en el Cancionero. Sin embargo, está incluido entre las obras de Villasandino y 

los editores lo consideran generalmente como suyo. Así Azáceta: “queda fuera de duda que pertenece a 

Villasandino” (Cancionero de Juan Alfonso de Baena, op. cit., t. II, p. 361, nota); o, más lapidariamente todavía, 

Dutton y González Cuenca: “Es de Villasandino” (Cancionero de Juan Alfonso de Baena, op. cit., p. 244, nota). 

Sigo, por lo tanto, esta atribución. 



270 

 

representan a cuatro autores distintos,
551

 varios géneros poéticos y diferentes concepciones y usos 

de la profecía.
552

 

Pero, antes de estudiar más en detalle sus particularidades, nos falta por evocar un tema que 

resulta, en esta recopilación poética, estrechamente vinculado a la profecía merliniana. En la 

última pieza de mi corpus, si bien considero que el estilo que adopta González de Medina 

presenta rasgos claramente merlinianos, el poeta no emplea las imágenes animales tan 

características del mago bretón, sino que se relaciona con otra corriente profética, como lo 

demuestra desde el primer verso de su composición: “Por nuestros pecados Saturno se enflama / 

en la grand España, segund que paresçe, / e los sus rayos tan fuerte derrama / que la mi memoria 

del todo escureçe” [333, vv. 1-4, p. 588].
553

 Aunque no insiste en las siguientes estrofas sobre la 

influencia negativa del planeta, González de Medina coloca así su poema, de entrada, bajo el 

signo de la astrología. Esta ciencia ocupa, en el Cancionero, un lugar prominente, pues se vincula 

directamente con cuestiones doctrinales que preocupan en sumo grado a los poetas castellanos. 

Por ejemplo, en el debate sobre la predestinación, que ya mencionamos varias veces, la libertad 

del hombre se opone a distintas fuerzas, ellas mismas opuestas o no entre sí, según las posturas 

defendidas por los participantes: la voluntad divina, la Providencia, la influencia de los astros y, 

concepto muy novedoso en la época, el azar. Según el minucioso estudio llevado a cabo por 

Fraker,
554

 los poetas seglares tendían a acentuar la influencia de las estrellas sobre la vida de los 

hombres, mientras que los de condición religiosa buscaban limitarla, sojuzgándola a las 

decisiones divinas. Sin embargo, las opiniones no eran siempre tan nítidas, ya que, dentro del 

campo de las influencias astrológicas, se distinguía, por un lado, la definición del temperamento 

del individuo, que dependía de la configuración astral en el momento de su nacimiento y que 

                                                 
551

 Es de notar que, aunque no teman provocar o participar en debates de alto vuelo intelectual o, incluso, doctrinal, 

ninguno de estos cuatro poetas es religioso, cuanto menos teólogo: de allí, quizás, la mayor atracción que ejerció 

sobre ellos una figura como Merlín, cuya ambigüedad, al contrario, sólo podía suscitar la desconfianza de los frailes. 
552

 Si bien me centraré en este núcleo principal de ocho poemas, buscaré también enriquecer el análisis mediante 

ejemplos puntuales sacados de otras composiciones. 
553

 Se consideraba Saturno como un planeta de influencia negativa, como lo confirma la descripción que de él 

propone Brunetto Latini: “Ca Saturno es más alto de todos e es más cruel e sañudo e de fría natura” (The Spanish 

Version of the “Tesoro”, ed. de Spurgeon W. Baldwin, Hispanic Seminary of Medieval Studies, Madison, 1989, 

I.108.3, apud Dutton y González Cuenca, Cancionero de Juan Alfonso de Baena, op. cit., p. 147, nota del v. 2). La 

misma caracterización se encuentra en unos versos de fray Lope del Monte: “Saturno influye maldat acabada, / danos 

pestilençias de su condiçión” [273, vv. 13-14, p. 473]. Tal propiedad explica la omnipresencia de Saturno en las 

predicciones casi siempre adversas que aparecen en la colección. 
554

 Me refiero al capítulo III, “Astrology in the Cancionero de Baena”, de sus Studies on the Cancionero de Baena, 

Chapel Hill – University of North Carolina Press, 1966, pp. 91-116. Este capítulo desarrolla aspectos también 

tratados en otro trabajo de Fraker, "The Theme of Predestination”, art. cit. 



271 

 

estaba generalmente aceptada, y, por otro, la determinación de eventos futuros de su vida a partir 

de esta misma configuración astral original, influencia mucho más discutida, pues encerraba al 

hombre en una predestinación total, al mismo tiempo que parecía negar el poder absoluto de 

Dios.  

La cuestión astrológica se mezclaba muy frecuentemente con la noción pagana de Fortuna, 

pues, dejando de lado las connotaciones más literarias de esta figura y las vueltas de su rueda, 

para los poetas de la época, “Fortune is simply another name for the whole network of astral 

influences that surrounds men”,
555

 siendo su rueda el propio mundo que la divinidad pagana hace 

girar sobre su eje. Seguía así abierto el debate doctrinal entre una Fortuna independiente y 

opuesta a la Providencia divina o una Fortuna que obedecía los dictados de Dios, como “a sort of 

angelic being which enjoys the presence of God in Heaven”,
556

 concepción propia de Dante, 

introducida en España por Imperial y que reaparece bajo la pluma de Fernán Manuel de Lando, 

en su pregunta 268, que reúne varias interrogaciones astrológicas, entre las cuales la siguiente: 

“Pregunto otrosí en quáles lugares / está la Fortuna e faze mansión, / e qué qualidat ha la su 

complisión, etc.” [268, vv. 17-19, p. 469]. La influencia astral, confundida o no con la figura de 

la Fortuna, planteaba, pues profundos problemas doctrinales a los contemporáneos de Juan 

Alfonso de Baena. Pero, aparece también como una herramienta práctica a la que los poetas 

recurren para (fingir) predecir acontecimientos futuros o, sencillamente, encubrir detrás del velo 

de las metáforas astrológicas posturas políticas más o menos arriesgadas. 

Villasandino,
557

 cuyo interés por la profecía ya hemos señalado varias veces, construye así un 

poema completo –justamente designado por Baena como “Profeçía”– a base de descripciones 

astrológicas, con motivo del destierro del cardenal Pedro de Frías en 1405. Bastará con citar 

algunos versos: “El sol e la luna esclarezcan su luz / por que Saturno amanse su saña / […] / Alçe 

su ira el grant dios de Mares, / non se rebuelva en sangre Mercurio, / […] / Fortuna trastorna su 

firme carreta, etc.” [115, vv. 1-2, 9-10 y 14, p. 147]. Aunque la composición no se presenta como 

una pregunta, le siguen tres respuestas. La primera (y única en ser “por los consonantes”), de 

modo extraño, es del propio Alfonso Álvarez y constituye más bien una reformulación de su 

oscura profecía, pues, en vez de explicar las primeras metáforas astrológicas, las remplaza por 

                                                 
555

 Fraker, Studies on the Cancionero de Baena, op. cit., p. 94. El término “natura” también puede tomar este mismo 

sentido, pues Fraker ha encontrado numerosos textos astrológicos donde “the word ‘Natura’ may mean simply ‘the 

astral machine’” ("The Theme of Predestination”, art. cit., p. 231). 
556

 Fraker, Studies on the Cancionero de Baena, op. cit., p. 102. 
557

 Ignoro por qué Fraker considera el poema 115 como anónimo (véase ibid., p. 92). 



272 

 

otras casi tan oscuras como las primeras, algunas incluso de índole merliniana:
558

 “Los malos 

terribles ya son pareçidos / del tuero podrido con mucha carcoma, / por el casto limpio como la 

paloma / que fizo a los buenos estar soseídos; / non todos, mas d’ellos ya son convertidos / 

deziendo: ‘Padezca el cruel dragón, […]’” [116, vv. 17-22, p. 149]. La segunda respuesta es de 

un cierto “Maestro Frey López”, quizás el franciscano fray Lope del Monte,
559

 quien tampoco 

buscar explicar la predicción de Villasandino, sino que pone en evidencia los errores del gran 

poeta respecto a las reglas de la ciencia astrológica, así en el caso de unas de las metáforas que 

citamos más arriba: “Non enfluye sangre el alto Mercurio / nin es dios ninguno que le digan 

Mares” [117, vv. 33-34, p. 150]. Su opinión sobre el falso saber astrológico de Villasandino es, 

por tanto, particularmente severa: “Quien troba parlando, non seyendo letrado, / de costelaçiones 

e de astronomía, / pues yerra en los puntos de su notomía [anatomía] / e finca en sus dichos muy 

avergonçado, / ca d’esto fablar non yaze en deitado [poema]; / por ende, castigo devía ser puesto / 

al que trobando declama denuesto / de quienquier, de más si tien’ grant estado” [id., vv. 9-16]. La 

tercera respuesta, compuesta por otro religioso, fray Diego de Valencia, si bien se aplica también 

a la desgracia del cardenal Pedro de Frías, no retoma tan directamente las metáforas astrológicas 

de Villasandino, sino que se centra más en la imagen de la rueda de la Fortuna y en la 

responsabilidad de la “Prima Causa”, es decir, Dios. Según Fraker, “both clerics –o sea, tanto 

fray Lope como fray Diego– abuse [Villasandino] not so much because he uses astrology as 

because he is inexpert in it”.
560

 Sin embargo, por una parte, me parece que la crítica de fray Diego 

de Valencia no es tan evidente: si hay un ataque en contra del autor del poema 115, es más sutil y 

se coloca, no tanto en el terreno de un verdadero conocimiento de las influencias astrales, sino en 

el del debate doctrinal entre creencias astrológicas y ortodoxia cristiana. Por otra parte, creo que 

la crítica de fray Lope del Monte no se limita a señalar los errores de Villasandino respecto al 

credo astrológico, sino que la estrofa que cité más arriba constituye un ataque general en contra 

                                                 
558

 La influencia merliniana en esta composición se confirma gracias a la mención de un personaje propio del 

Baladro del sabio Merlín, el caballero Sinpiedad Briuz, que mataba a las dueñas a las que encontraba (véase 116, v. 

8, p. 149: “el sin-piedades, peor que Briuz”). 
559

 Este fraile aparece en el Cancionero como teólogo, como lo demuestran los poemas que intercambia con Diego 

Martínez de Medina acerca de la concepción de la Virgen [323 a 328], donde su interlocutor lo designa como 

“Discrepto varón loado, / graduado / en la santa Theología” [327, vv. 1-3, p. 577]. Pero también se revela como un 

reconocido experto en astrología, a quien Ferrant Manuel de Lando no duda en consultar para resolver una pregunta 

astrológica: “Tomando de vos como de maestro, / Frey Lope señor, fulgente poeta, / entiendo yo, simple, atar mi 

cabestro / al çielo muy claro de Venus planeta, etc.” [272, vv. 1-4, p. 472]. La respuesta de fray Lope, aquí más 

indulgente con un poeta que reconoce su superioridad científica, corresponde a la composición 273. 
560

 Fraker, Studies on the Cancionero de Baena, op. cit., p. 92. 



273 

 

de los poetas que se atreven a usar en sus versos una materia tan seria como lo es la astrología 

para este franciscano. Confirma esta impresión un verso de otra pieza de fray Lope: “nunca vi 

secretos de Dios en ditar [versificar]” [273, v. 27, p. 473], una opinión idéntica a la expresada en 

el verso ya citado “ca d’esto fablar non yaze en deitado” [117, v. 13, p. 150], tanto más si 

atribuimos la influencia astral a la voluntad divina, como solían hacer los religiosos. La posición 

del franciscano es, pues, que ni la teología ni la astrología son temas que se pueden tocar 

ligeramente en la superficialidad del pasatiempo poético (aunque, como vimos supra, él mismo 

no se negaba a hacerlo si algún poeta se lo rogaba con suficiente alabanza hacia su saber 

doctrinal…). 

Más allá del conocimiento que nos da este autor acerca de la percepción que podían tener los 

clérigos sobre el trato que los poetas daban a asuntos doctrinales, la crítica de fray Lope nos 

informa también sobre el uso que tenían los poetas de las metáforas astrológicas. Si bien varios 

tenían una verdadera competencia en astrología, muchos sólo se servían de las metáforas que esta 

ciencia les proporcionaba para oscurecer su discurso y, eventualmente, protegerse, haciendo éste 

menos inteligible, o para las cualidades estéticas que estas metáforas podían otorgar a sus versos. 

Tal práctica debía de ser bastante frecuente para que fray Lope acometiera de forma común a los 

poetas que se atrevían a hacerlo. Me detuve un poco sobre este intercambio de los poemas 115 a 

118 porque, más allá del hecho de que la astrología fuera otra vertiente importantísima del 

profetismo medieval,
561

 creo que las críticas de fray Lope revelan una actitud común de los 

poetas frente a ciertos conjuntos de metáforas, que funcionan como reservas de donde los autores 

van a extraer los recursos necesarios a la expresión de una ideología o a la creación de cierto 

efecto estético, sin por eso compartir realmente las creencias implicadas por estas metáforas o ser 

expertos en ellas. Y lo que aparece claramente en el caso de la astrología, se puede deducir 

respecto al uso de la figura de Merlín y de su estilo característico. Esta intuición se confirma al 

observar que, de las ocho piezas que conforman nuestro corpus, o incluso siete si exceptuamos el 

poema de Sánchez Calavera que sólo evoca al personaje “Merlín” y no al profeta, cinco presentan 

una mezcla de profecías astrológicas y de profecías merlinianas. Ya vimos cómo Gonzalo 

Martínez de Medina iniciaba su decir 333 con una alusión a Saturno, antes de recurrir a un estilo 

                                                 
561

 El hecho de que las profecías astrológicas no ocupen más espacio en el presente estudio no se debe a su falta de 

importancia, evidentemente, sino a mi decisión de ceñirme aquí a la profecía discursiva: la astrología da lugar a una 

profecía basada, no en un discurso inspirado, sino en la observación de la naturaleza, más precisamente de los astros. 

Si bien, en un segundo momento, tal observación puede ser descrita mediante un discurso, éste no será un discurso 

de índole profética: sólo se tratará de una puesta en palabras de una profecía de tipo material. 



274 

 

más merliniano. En otro poema, el decir 335, convoca nuevamente las dos autoridades: “Ca 

segund leí en las Profeçías [i.e. de Merlín], / […] / en esto se juntan sinos e Fortuna, / segund por 

los libros me es demostrado” [335, vv. 89 y 95-96, p. 592]. En el caso del decir 292 de Páez de 

Ribera, anuncios animalísticos también conviven sin solución de continuidad con predicciones 

astrológicas: “e peresçerá su dura braveza / en bocas crueles de bravas serpientes; / serán 

quebrantados con muy bravos dientes / muy empoçoñados del bravo dragón, / […] / El Sol e la 

Luna farán mudamiento, / Mares, Mercurio, el Júpiter fuerte, / Venus, Saturno trocarán la suerte; 

/ farán a la rueda fazer bolvimiento, etc.” [292, vv. 3-6 y 9-12, p. 517]. Es justamente por una 

alusión a la Fortuna, similar a la de este último verso, cómo la astrología se invita muchas veces 

en contextos dominados por Merlín: así en un tercer poema de González de Medina, en el que las 

profecías animalísticas se afirman “Commoquier que los fechos sean en Fortuna” [332, v. 25, p. 

587], o en otro de Villasandino, donde la predicción de Merlín se verificará si el rey ordena “a 

vos, Álvaro de Luna, / que forçedes la fortuna” [209, vv. 19-20, p. 238]. 

Vemos, pues, que todos los autores que se sirven de la autoridad y las imágenes de Merlín 

emplean paralela o simultáneamente la autoridad y las imágenes de la astrología. Nos podemos 

preguntar si la segunda, concebida en general como ciencia y vinculada, para muchos, con la 

voluntad divina, permitía confirmar el discurso sospechoso de un profeta relacionado con el 

diablo o, simplemente, de cuyo carácter ficticio los contemporáneos de Juan II tenían plena 

conciencia. Otra explicación, apoyada por los reproches de fray Lope, sería que tanto los recursos 

merlinianos como la maquinaria astrológica no fueran más que herramientas al servicio de la 

creación poética. El análisis más detallado del empleo de la profecía merliniana por los poetas del 

Cancionero parece corroborar esta interpretación. 

 

II. 2.3.3 Las funciones de la profecía merliniana en el Cancionero de Baena 

Entre los poemas influenciados por la presencia, profética o fabulesca, de Merlín, encontramos 

un ejemplo de la “poesía de petición”
562

 de Villasandino (el decir 209, dirigido al rey), dos 

panegíricos (la profecía 199 de Villasandino que recuerda en modo futuro o predice las victorias 

                                                 
562

 La expresión es de Ingrid Bahler (Alfonso Álvarez de Villasandino: poesía de petición, Madrid, 1975). Stephen 

Rupp da de ella la siguiente definición: “the petitionary poems use the form of the official letter to refer to conditions 

of service in the court ant to present specific requests to potential patrons” (“Rhetoric and Patronage in Alfonso 

Alvarez de Villasandino”, art. cit., p. 51). Otros ejemplos de este sub-género son los ya evocados 64 a 66 y 152 del 

mismo Villasandino. 



275 

 

de Juan II y el decir 335 de Gonzalo Martínez de Medina que también alaba al joven rey, con 

motivo de la muerte de la reina madre), un discurso acusativo directo (el 533 de Sánchez de 

Calavera contra el amor mundanal) y cuatro demostraciones políticas disfrazadas de profecía (el 

decir 97 de Villasandino contra el cardenal Pedro de Frías, cuyo enfrentamiento con el 

condestable Ruy López Dávalos también parece ser el tema del decir 332 de Gonzalo Martínez de 

Medina, a menos que este último vierta sobre la oposición entre Juan II y su primo Enrique, hijo 

de Fernando de Aragón; el decir 333 del mismo autor que evoca las circunstancias difíciles en las 

que se encuentra Castilla hacia 1411 y el 292 de Páez de Ribera que refiere los desórdenes que 

siguieron la muerte del rey don Fernando de Aragón). El peso de la retórica sobre estas 

composiciones es, por tanto, considerable: que sea para pronunciar los loores del monarca, 

obtener un favor personal o atacar a los enemigos del reino, los poetas tienen que demostrar en 

estas piezas su capacidad de argumentación y de convencimiento del público –lector u oyente–. 

No puede ser casual que, en ocho casos de poesía argumentativa, cuatro autores hayan recurrido a 

la figura o al estilo de Merlín: éste representaba necesariamente para ellos una herramienta 

retórica potente que venía a reforzar la pericia demostrativa de estos poetas de principios del siglo 

XV, cuyo interés por los debates y la retórica ya señalamos. Dejando de lado por ahora el caso del 

decir 533, que pide un trato separado por ser el único en fijarse en la fábula de Merlín, podemos 

distinguir de entrada varios usos retóricos del Merlín profeta: el uso de su autoridad como 

oráculo, el uso del estilo galfridiano, el uso de metáforas que conllevan implicaciones morales y, 

por fin, el uso de la profecía como una palabra que, en sí, goza de un poder peculiar. 

El recurso más evidente que aparece en nuestros poemas es el de invocar a Merlín como a una 

autoridad, en el sentido retórico de un autor a quien se puede alegar para demostrar un hecho, sin 

necesidad de más argumentación. La fama de Merlín es tal en este final del Medioevo que parece 

así elevarse al nivel de ascendencia reflexiva que podían tener grandes pensadores, empezando 

con “el Filósofo”, es decir, Aristóteles, o incluso eminencias de la teología, como santos o Padres 

de la Iglesia. Está claro que tales ejemplos son probablemente excesivos respecto al crédito que 

podía tener Merlín, pero no hay duda respecto a que sus oráculos podían tener el mismo peso que 

los de Joaquín de Flore o los de Juan de Rocacisa, como ya señalamos. La profecía merliniana se 

vuelve, pues, un argumento de autoridad, que los poetas no dudan en invocar para empezar su 

argumentación o, al contrario, para terminar de convencer a sus receptores. Tal práctica se 

encuentra en cuatro piezas de nuestro corpus, sobre todo, en poemas ubicados en el ámbito 



276 

 

político, lo que no nos debe sorprender, ya que la profecía merliniana es, ante todo y desde sus 

orígenes, un oráculo de índole o, por lo menos, de interpretación política, un rasgo que se 

conservó sin duda tras su adaptación peninsular. Un primer ejemplo es el decir 97, en el que 

Villasandino critica la actitud de Pedro de Frías, opuesta a la de López Dávalos, cuya caída 

habría sido profetizada por el mago bretón, según afirma el poeta casi a modo de apertura de su 

lamento: “Verdat me paresçe que dixo Merlín, / en unas figuras que puso entricadas, / que por 

cruel fuego serían soterradas / las alas e plumas del grant serafín [metáfora de Dávalos]” [97, vv. 

5-8, p. 124]. Además de citar el nombre del profeta, vemos aquí que Villasandino recuerda la 

característica más sobresaliente de su estilo (las “figuras entricadas”) y las imita de inmediato, 

mediante la metáfora del fuego y del serafín para aludir a la desgracia real del Condestable. En 

otro decir, Alfonso Álvarez se vale del argumento de autoridad de manera más sencilla, pues no 

cita su “fuente”, sino que alude en un solo verso a dos autoridades que se confirman mutuamente. 

Se trata del verso ya citado del decir 199: “Del fuerte león suso contenido / dize el Merlín, 

concuerda Fray Juan” [199, vv. 74-75, p. 226]. El verso se encuentra en la finida del poema y 

funciona, por consiguiente, como el argumento final que viene a coronar toda la demonstración 

previa. El mismo papel de remate desempeña la mención que hace del profeta bretón Gonzalo 

Martínez de Medina, pero la referencia es todavía más alusiva, ya que se limita a citar el título de 

la obra profética y no su autor: “Ca segund leí en las Profeçías” [335, v. 89, p. 592]. No cabe 

duda, no obstante, que los contemporáneos del poeta entendían de inmediato tan parca 

designación, gracias a la difusión generalizada en la Europa medieval del libro de las Profecías 

de Merlín. 

El último ejemplo que tenemos de esta técnica se aparta de los tres casos anteriores, ya que 

deja de referirse al ámbito político para ubicarse dentro de la esfera privada, o, más precisamente, 

en una evocación falsamente política, cuyo único objetivo es obtener un favor de parte del rey. 

Esta posición fronteriza es la que ocupa el pedido 209 de Villasandino, donde alaba al rey y sus 

ministros para obtener el pago de su “aguilando”. La autoridad de Merlín sirve entonces para 

demostrar las ventajas de la generosidad: “… pues Merlín / propuso muy secretado / un dicho ya 

declarado: / qu’el tomado / es tornado / tomador e grant dalfín, / espantable palaçín” [209, vv. 46-

52, p. 238]. El humor que ya denotaba el tono grandilocuente de las estrofas anteriores se 

confirma con estos versos, pues resulta indudable que el uso de la profecía merliniana como 

argumento de autoridad es aquí claramente irónico. El cambio de ámbito, de lo político a lo 



277 

 

meramente cortesano, permitía ya intuirlo. La introducción de la referencia conforta esta 

impresión: el estilo oscuro (“muy secretado”) de Merlín no lo es tanto, pues su profecía ya ha 

sido “declarada” y las oposiciones “tomado”/“tomador” y “dalfín”/“palacín” no son más que una 

parodia de los recursos tradicionales de la oscuridad merliniana (el delfín no es ningún animal 

merliniano y su presencia apunta a la gratuidad de la imagen animal, ya que sólo se justifica por 

la necesidad de la rima
563

). Por fin, Villasandino también ironiza acerca del poder de 

actualización de la palabra profética, ya que, lejos de supeditarse al destino o a cualquier otra 

fuerza superior, la verificación de la profecía sólo depende de la buena voluntad del rey de 

otorgar o no una dádiva al poeta, un cambio ontológico que subraya la oposición entre los 

términos grandilocuentes que caracterizan a Álvaro de Luna y la expresión ramplona que 

concluye la frase: “El grant capitán honrado, / fidalgo esforçado, honesto, / Álvaro, leal provado, 

/ mande con graçioso gesto / de vuestra parte todo esto / que se cumpla luego luego” [id., vv. 53-

58]. La sola existencia de tal parodia de la referencia a Merlín como a una autoridad reconocida 

demuestra que este recurso debía de ser sumamente común entre los contemporáneos de 

Villasandino: el poeta pone en evidencia los límites de tal elevación del profeta bretón, lo que no 

le impide recurrir muy seriamente a su autoridad en otras composiciones. 

Citar a Merlín resulta, efectivamente, un asunto muy serio en la mayoría de las composiciones. 

Más allá de las referencias al autor Merlín que acabamos de evocar, lo que más atrae a los poetas 

del Cancionero es, de forma totalmente lógica, el estilo tan peculiar de sus oráculos, que unen el 

goce estético de una avalancha de imágenes y la ventaja que puede conferir la oscuridad. La 

profecía se propone muchas veces mezclar así la atracción que provoca su discurso y el obstáculo 

de un lenguaje reservado a los iniciados. Tal paradoja es la que caracteriza el decir 115 de 

Villasandino, donde el uso de las metáforas astrológicas se revela a la vez fascinante y frustrante, 

hasta para un erudito como Amador de los Ríos, quien describe este poema y el que le sigue 

como “de tan intrincado sentido que sólo para los que vivieron en aquella edad […] pudieran ser 

inteligibles”,
564

 o para nuestros editores que los juzgan “de dificilísima interpretación” [115, nota, 

                                                 
563

 Si bien “delfín”, imitando el francés “dauphin”, puede designar al príncipe heredero y, por extensión, a un gran 

señor, creo que lo que más interesó a Villasandino no fue tanto esta doble acepción, sino el juego que permitía con el 

estilo merliniano. Se puede consultar, sin embargo, la mención de estos versos que proponen Pilar y María Luisa 

Montero Curiel, en El léxico animal del Cancionero de Baena, Iberoamericana-Vervuert, Madrid-Frankfurt am 

Main, 2005, p. 187. 
564

 José Amador de los Ríos, Historia crítica de la literatura española, V, p. 182, nota, apud Erasmo Buceta, 

“Ensayo de interpretación de la poesía de Villasandino, número 199 del Cancionero de Baena”, Revista de Filología 

Española, XV (1928), pp. 354-374, la cita p. 355. 



278 

 

p. 147]. Sin embargo, ya vimos los ataques que recibió el poeta por haber recurrido tan de ligero 

al vocabulario de una ciencia astrológica íntimamente vinculada con cuestiones teológicas. El 

estilo galfridiano, al contrario, no pertenecía a ninguna ciencia y, menos aún, a un campo vigilado 

por teólogos. Los poetas, no solamente podían disfrutar del mismo misterio metafórico, sin temer 

una mala recepción o reproches de los doctos, sino que aprovechaban incluso el éxito que tenía 

en toda Europa, desde su publicación, el libro de las Profecías de Merlín, todavía más difundido 

en Castilla gracias a su inserción dentro del Baladro del sabio Merlín. Esta mayor libertad es la 

que se expresa en varios de nuestros poemas. Ya vimos cómo, al referirse a la autoridad de 

Merlín, Villasandino gustaba de citar brevemente una de sus profecías, aunque fuera con sorna, 

como en el decir 209. En otras composiciones, ya no se trata de citar un solo par de versos 

proféticos, sino de construir todo el poema a partir del estilo galfridiano. Tal es el caso de los 

poemas 97 y 199, otra vez de Villasandino, del 292 de Páez de Ribera y del 332 de Gonzalo 

Martínez de Medina. 

Además de recurrir al estilo galfridiano, estos cuatro decires tienen otro punto en común: 

todos son de tema político. Como ya señalé, los 97 y 332 encierran una crítica al cardenal Pedro 

de Frías y toman, por lo tanto, partido en la competencia que lo oponía al condestable Ruy López 

Dávalos; el 199 es un oráculo mesiánico sobre el glorioso futuro del rey Juan II, al mismo tiempo 

que evocaría la enemistad del rey con su primo Enrique de Aragón, tema que también podría ser 

el del 332, según otra interpretación; por fin, el 292 lamenta las divisiones que padece el reino, 

después de la muerte del rey don Fernando de Aragón, “en tiempo de la señora reina doña 

Catalina”, como precisa la rúbrica de Baena [292, p. 517]. En todos estos casos, pese a los 

encantos estéticos de la profecía merliniana, no cabe duda que la principal preocupación de sus 

autores no es el experimento poético, sino la expresión de una postura político-ideológica. ¿Cuál 

es, entonces, el interés de valerse de un estilo que, paradójicamente, dificulta la transmisión clara 

de su opinión? Creo que, más allá del efecto de moda que podía haber creado el uso de la 

profecía galfridiana, la oscuridad que la caracteriza constituye justamente el disfraz que 

necesitaban los poetas de principios del siglo XV para expresar más libremente ideas, cuya 

formulación explícita podía haber sido peligrosa o, por lo menos, arriesgada para sus autores. Es 

evidente que los poetas tomaban precauciones antes de revelar ciertas opiniones políticas, como 

muestra el intercambio de los poemas 115, 116 y 118, para los que Villasandino y fray Diego de 

Valencia esperaron el destierro del cardenal de Frías hacia Roma, en 1405, para expresar su 



279 

 

alegría y su concepción sumamente negativa del antiguo condestable, tildado de “asno aborrido 

[aborrecido], linage marfuz [traidor]” [115, v. 8, p. 147], de “cruel dragón” y “raiz de toda 

crueza” [116, vv. 22 y 25, p. 149] y de “falso dragón” [118, v. 18, p. 152], sin mencionar las 

acusaciones de impiedad y de corrupción. Vemos que, incluso después de su desgracia, los poetas 

prefieren atacarlo detrás de metáforas, que, aun en el contexto de poemas de índole astrológica, 

toman prestadas del bestiario merliniano. Podemos imaginar cuánto más decidieron hacerlo estos 

autores cuando el cardenal “puxaba en privança” [rúbrica de 97, p. 124], es decir, estaba en su 

fase de ascensión hacia el poder, en los últimos años del siglo XIV. El fin que Villasandino ve 

acercarse en su decir 97 se debe al proceder de un “grant mastín” [id., v. 17], mientras que 

Martínez de Medina parece profetizar la derrota del de Frías, incluido con sus partidarios entre 

“muchos mochuelos” [332, v. 7, p. 587] o en un grupo de “çernicalos […] enfingidos 

[envalentonados]” [id., v. 19], ante las cualidades de un “grant girifarte”, unido a “lindos 

falcones” [id., vv. 10 y 17], metáforas todas que solían designar a López Dávalos, como lo 

sabemos gracias a la rúbrica de Baena a otra composición de Villasandino, el decir 75, dedicado 

al Condestable cuando Enrique III lo volvió a llamar desde su destierro, en 1403.
565

 El ejemplo 

de esta rivalidad en la cumbre del poder muestra bien cómo los poetas prefieren aludir a los 

oponentes mediante estas metáforas galfridianas y nunca arriesgarse a nombrar explícitamente a 

los grandes personajes de la corte. 

Una situación similar, aunque más candente todavía, corresponde a los hechos que inspiraron 

el decir 199 de Villasandino [pp. 224-226]. Si nos atenemos a la interpretación propuesta por 

Erasmo Buceta,
566

 toda la primera parte y la última estrofa del poema metaforizan 

acontecimientos reales, mientras que las coplas centrales constituyen una profecía imaginaria. 

Los sucesos históricos evocados corresponderían a la huida del joven Juan II del poder de su 

primo, el infante Enrique, hijo del rey Fernando de Aragón, quien se había apoderado del 

monarca castellano en Tordesillas el 14 de julio de 1420. Para disfrazar a los contrincantes, 

Villasandino usaría las imágenes del “león” o del “águila estraña” para Juan II, del “gavilán” para 

Álvaro de Luna, del “javalí crespo” para don Enrique, las del “viejo alacrán” y del “rico faisán” 

para López Dávalos y la del “grant girifalte” para el infante don Juan –interpretación que se 

                                                 
565

 La identificación de Ruy López con un “muy gentil falcón” [76, v. 2, p. 103] es, sin embargo, anterior, pues este 

decir 76, fechado en 1396, se refiere a las victorias del Condestable en Portugal, antes de que empezara siquiera su 

rivalidad con Pedro de Frías. 
566

 Buceta, “Ensayo de interpretación de la poesía de Villasandino, número 199 del Cancionero de Baena”, art. cit. 



280 

 

opone a la identificación acostumbrada de este animal con Ruy López–. Por último, dos 

metáforas plantean mayor problema a Buceta: son las del verso 40, “el toro domado, el daine 

engreído”. Su interpretación depende justamente del grado de precaución que se deba atribuir a 

Villasandino, pues no queda duda de que los dos animales designan a personajes del bando de 

don Enrique, es decir, una facción derrotada, pero sumamente poderosa, puesto que el padre del 

infante, don Fernando de Antequera, antes de tomar la corona de Aragón, había sido regente de 

Castilla durante la minoría de edad de Juan II y la familia seguía siendo muy importante en el 

reino. Buceta propone, por lo tanto, dos posibilidades: 

Es muy posible que Villasandino […] comprendiese que no le convenía meterse en 

berenjenales. Si esta fuese su diplomacia, entonces entiendo que el ‘toro domado’ 

sería Fernández Manrique, que yacía en prisión, y el “dayne” sería Pero Manrique, 

que había tenido la habilidad de correr en seguida para Aragón. […] Si uno se 

inclinase a ser más generoso con Villasandino y le aceptase como más valiente, 

entonces el ‘toro domado’ sería el infante, y el ‘dayne engreydo’, Garci Fernández, ya 

que más natural sería que se acordase de éste, que andaba tan directamente mezclado 

con D. Enrique, y que con él se había presentado en Madrid, en contra de los deseos 

del propio infante, que de Pero Manrique, que estaba ausente y a gran distancia.
567

 

Esta larga cita muestra muy bien cómo consideraciones de prudencia política podían influir sobre 

las elecciones poéticas, no solamente imponiendo la protección del estilo galfridiano, pero 

incluso llevando a escoger ciertas metáforas en vez de otras. En todo caso, uno de los objetivos 

era claramente el de evitar ataques directos o críticas explícitas. 

El resultado de tal táctica es, evidentemente, la dificultad de comprensión que presentan estas 

obras merlinianas. Los editores actuales se dividen a la hora de interpretar las imágenes 

involucradas en ellas. Así, Fraker juzga la interpretación general de Buceta del decir 199 “most 

plausible, even though details of Buceta’s study seem to betray a lack of understanding of the 

Galfridian technique (one man represented by one animal symbol)”.
568

 Del mismo modo, Dutton 

y González Cuenca, sin rechazar la interpretación de las circunstancias aludidas, proponen otra 

lectura para varias metáforas: “el javalí crespo e el viejo alacrán” [v. 31] serían los reyes moros, 

“el grant girifalte” el acostumbrado López Dávalos y el “rico faisán” Juan Hurtado de Mendoza. 

Estas diferencias de detalles dejan a veces lugar a lecturas generales totalmente distintas. Ya 

evocamos las dos interpretaciones que existen para el decir 332 de Martínez de Medina: según 

                                                 
567

 Buceta, “Ensayo de interpretación”, art. cit., pp. 368-369. 
568

 Fraker, “Prophecy in Goncalo Martínez de Medina”, art. cit., p. 86. Como ya señalé, la técnica galfridiana supone 

que cada personaje sea representado por un solo animal y viceversa: en la interpretación de Buceta, no es el caso, 

pues algunos personajes corresponderían a varias imágenes animalísticas. 



281 

 

Fraker, como el poema 199 de Villasandino, la pieza podría evocar la enemistad de Juan II y 

Enrique de Aragón, por lo cual designa los dos textos con la expresión común de “the ‘león’ 

pieces”;
569

 otra propuesta es la de Dutton y González Cuenca, quienes, apoyándose sobre todo en 

la imagen del “grant girifalte”, típica de López Dávalos, opinan que el decir se refiere a su 

rivalidad con el cardenal Pedro de Frías. La multiplicidad de lecturas muestra los límites de los 

intentos de exégesis de estos poemas. Los críticos optan muchas veces por confesar sus 

dificultades. Azáceta juzga “hipotético y resbaladizo”
570

 el terreno pisado por Buceta, mientras 

que Dutton y González Cuenca prefieren no arriesgar una interpretación del decir 292 de Páez de 

Ribera: “Los problemas de texto y exégesis que presenta el poema se acumulan de tal modo que 

se precisa una monografía. Toda labor de aliño resulta ímproba, si no imposible, en los límites de 

esta edición. Renunciamos a reconstrucciones más que hipotéticas” [292, nota, p. 517]. Y, pese a 

la opinión de Amador de los Ríos mencionada más arriba, estas dificultades de comprensión no 

son necesariamente propias de los estudiosos modernos. Encontramos repetidas alusiones al 

hermetismo de este estilo entre los poetas del Cancionero. Ya vimos cómo Villasandino describía 

el estilo de Merlín como “muy secretado” [209, v. 47, p. 238] y compuesto de “figuras 

entricadas” [97, v. 6, p. 124]. El propio Baena también insiste en varias rúbricas sobre esta 

obscuritas, así para introducir respectivamente los decires 292 de Páez de Ribera y 332 de 

Gonzalo Martínez de Medina: “como a manera de matáforas [sic] escuras” [292, p. 517], “por 

manera de pregunta escura” [332, p. 587]. Tales menciones son pruebas del obstáculo que 

representaba el estilo galfridiano para los receptores de los poemas del Cancionero: si bien 

podían entender más fácilmente ciertas alusiones, las metáforas merlinianas sí les dificultaba la 

comprensión inmediata de las composiciones y, por consiguiente, cumplían así con su función de 

disfraz político. 

Pero, este papel de protección no era el único que desempeñaba el empleo del estilo 

galfridiano. Sus metáforas animalísticas, más allá de complicar la lectura de los poemas, sacaban 

partido de las connotaciones que los distintos animales presentaban, en particular mediante los 

valores que les atribuían los bestiarios, cuya importancia en la mentalidad medieval ya no deja 

lugar a duda. Los animales que representan, en nuestros poemas, a los distintos personajes 

históricos evocados no son escogidos al azar, sino de modo que conlleven de entrada, antes de 

                                                 
569

 Véase ibid., pp. 86-87. 
570

 Azáceta, “Introducción”, op. cit., p. LX. 



282 

 

recibir una adjetivación o un contexto específico, una implicación moral. De nuevo, las 

elecciones poéticas no dependen de puras consideraciones estéticas, sino también del 

conocimiento que tenían los poetas, por una parte, de las profecías atribuidas a Merlín
571

 –es 

decir, el libro de las Prophetiae Merlini de Monmouth, en latín o en traducción, así como sus 

múltiples imitaciones peninsulares, adaptadas a los acontecimientos y personajes locales– y, por 

otra, de las descripciones tanto físicas como morales que los bestiarios proponían para cada 

animal. Ciertas designaciones son tópicas: así el león o el águila, respectivamente rey de la tierra 

y rey del aire, siempre representan al monarca, aunque podamos encontrar otras imágenes, según 

el propósito del poeta (Villasandino representa, por ejemplo, a Enrique III con una paloma, para 

contrastar su inocencia y la perversidad del cardenal de Frías [116, v. 19, p. 149]). Otros usos 

animalísticos son menos comunes y su sentido es menos claro hoy en día, aunque la significación 

que les daba el poeta no debía de ser problemática para los receptores de la época. Tal es el caso 

del “gran avestruz” que representa al cardenal de Frías en el decir 115 de Villasandino [v. 4, p. 

147]. Dutton y González Cuenca citan el Tesoro de Brunetto Latini que evoca la supuesta 

crueldad de este animal con sus polluelos, a lo cual podemos añadir el testimonio del De Bestiis 

que acumula los paralelos entre las características físicas y comportamentales del avestruz y las 

del hipócrita, llegando a la siguiente conclusión: “Así, los hipócritas, representados por el 

avestruz, tienen por costumbre no preocuparse por nadie y se glorifican de sus actos, ignorando a 

los demás”.
572

 No hay duda que tal descripción correspondía perfectamente a la opinión que 

Villasandino tenía de Pedro de Frías, vista la acumulación de reproches que presenta en su contra 

en distintos poemas. Al contrario, su rival Ruy López Dávalos aparece asociado con animales de 

caracterización positiva: “Tanto el halcón como el gerifalte son aves de cetrería tratadas de un 

modo favorable en el Cancionero para elevar las cualidades morales de los personajes a los que 

se refieren: nobleza, lealtad, templanza, firmeza y fortaleza, virtudes que los hacen merecedores 

de la confianza de los reyes y de la estima de toda la sociedad”;
573

 todo lo contrario de la vileza 

evocada por los “mochuelos” o los “çernicalos” con los que se une el de Frías según Martínez de 

                                                 
571

 El conocimiento, por parte de los poetas, de otros textos de la tradición merliniana y, por tanto, de metáforas 

acostumbradas en ella, se confirma en ciertas ocasiones, cuando aparecen expresiones sacadas directamente de tales 

oráculos merlinianos, como la imagen de la “grant fumera” [199, v. 54, p. 225] que Villasandino pudo tomar 

prestada del Poema de Alfonso XI (“la grand fromera” [1825d, p. 509]) o de una profecía insertada en el Baladro 

sevillano: “Y el señor de la fumera grande enbiara su espada al rey leon de España” [p. 160ab]. 
572

 De bestiis et aliis rebus, 212-214, en Bestiario medieval, ed. y trad. de Ignacio Malaxecheverría, Siruela, Madrid, 

2008, p. 165. 
573

 P. y M. L. Montero Curiel, El léxico animal del Cancionero de Baena, op. cit., p. 14. 



283 

 

Medina [332, vv. 7 y 19, p. 587]. Las metáforas animalísticas y sus respectivas connotaciones 

éticas funcionan así a menudo según pares de imágenes, cuyos valores morales se contraponen. 

Todo el decir 97 de Villasandino se construye en torno a semejantes oposiciones: “linda 

blancheta” / “grant mastín”, “fermosa yegua” / “flaco roçín” [vv. 17 y 20, p. 124], cuya 

simbología moral se confirma gracias a los otros binomios del poema, como “bueno” / “ruin”, 

“bueno” / “malsín”, “cuerdo” / “loco” [vv. 16, 21, 23-24]. Estas dualidades también rigen otro 

poema de Medina, el decir 333, donde el poeta prescindió de las metáforas animalísticas, a pesar 

de seguir inscribiéndose en la tradición merliniana para profetizar las desgracias que amenazan a 

Castilla, caracterizada como un “reino diviso [dividido]” [v. 19, p. 588], social (“los ricos e 

pobres”, v. 37), política (“güelfes e gebelines”, v. 34) y moralmente (“verdat”/“mentira”, vv. 10-

11), por lo cual padecerá múltiples infortunios, también expresados mediante antítesis: “será 

grant careza [carestía] en tiempo abondado”, “el mucho thesoro será derramado” [vv. 43 y 47, p. 

589]. 

El estilo merliniano de estas profecías, con sus juegos de paradojas y antítesis y su recurso casi 

generalizado a las imágenes animales y toda su carga connotativa, favorece, pues, la transmisión 

de un discurso de profundo alcance moral. Pero no se trata de dar meras lecciones teóricas de 

ética, sino de explicar con argumentos morales las dificultades contemporáneas del reino, o sea, 

según la expresión de Medina, de establecer la relación entre “nuestros pecados” y la inflamación 

de Saturno [333, v. 1, p. 588]. Como ha estudiado Fraker, Martínez de Medina es sin duda el 

poeta que fusionó más estrechamente el discurso profético y la preocupación moral, aplicada a su 

propio presente, como se lo permitía también el recurso ejemplar de las listas de caídas: 

both patterns, the exemplary fall, the prophetic style, are put at the service of a moral 

judgement on very particular and specific affairs of the nation. These falls-poems 

show a special likeness to Medina’s Galfridian piece in that in both cases a moral 

topic, a perennial truth about mankind –pride goes before a fall– is cited not so much 

for its own sake as for the purpose of bringing judgement to bear on events in 

fifteenth-century Castile.
574

 

                                                 
574

 Fraker, “Prophecy in Goncalo Martínez de Medina”, art. cit., p. 93. El recurso de las listas de caídas famosas rige 

poemas enteros de Medina, como los decires 337, 338 y 339, pero el tópico de la caída de los soberbios forma 

también parte de sus piezas proféticas: “quien más alto sube más ha de deçir / […] / e los que gozavan avrán muy 

grand daño” [332, vv. 3 y 22, p. 587]. Este tema es central en el pensamiento del poeta: “El gozne entre vicios 

morales y políticos es la soberbia, que conduce al encumbramiento indebido, el cual tiene su inevitable contrapartida 

en la caída” (María Cóndor Orduña, “La obra de Gonzalo Martínez de Medina en el Cancionero de Baena”, Revista 

de Literatura, XLVIII-96 (1986), pp. 315-349, p. 341). Una de las peculiaridades del trato que Medina da a este 

tópico es la de escoger también ejemplos contemporáneos: así en el decir 337, al concluir la lista de los casos 



284 

 

Sin embargo, Medina no es el único en expresar una postura política mediante el sesgo de la 

crítica moral. En la profecía del decir 199, Villasandino también representa las luchas políticas de 

su tiempo –que la estrofa trate de la rebeldía de don Enrique contra Juan II o del enfrentamiento 

con los reyes moros– gracias a la oposición entre virtudes y vicios (aquí la avaricia), 

caracterizando las primeras al rey y los segundos a sus enemigos, cualesquiera que fueran, dentro 

de una visión sumamente providencialista de los acontecimientos históricos: “Después de los 

veinte [años] será revestido [el león-águila-rey] / en justa justiçia, virtud santa, pura; / esfuerço e 

franqueza, verdat e cordura / serán sus arneses del muy Alto ungido; / por estas virtudes será 

conosçido / e dende adelante lo reçelarán / el javalí crespo e el viejo alacrán, / que tractan en 

pazes buscando roído” [199, vv. 25-32, p. 225]. En su decir 292, Páez de Ribera también anuncia 

el cumplimiento de las leyes morales de la Providencia, oponiendo a los buenos y a los malos en 

la perspectiva de una futura justa revancha: “Serán socavadas las çanjas dolientes / de los 

sugeçidos [sometidos] en toda crueza, / e peresçerá su dura braveza [de los malos] / en bocas 

crueles de bravas serpientes; / serán quebrantados con muy bravos dientes / muy empoçoñados 

del bravo dragón, / e assí reçibrán con justa razón / vengança e derecho los non meresçientes” 

[292, vv. 1-8, p. 517]. Como ya analizaron varios estudiosos, sobre todo en el caso de Medina, 

esta actitud crítica ante los males de la sociedad contemporánea no corresponde a una voluntad de 

cambio, sino que, muy al contrario, constituye una forma de confortar el sistema existente, 

presentando las dificultades que surgen como pecados de algunos y no como defectos intrínsecos 

de este sistema: 

Medina une la rebeldía política y el desorden moral de la vida de los criticados; este 

desorden, para Medina, tiene un efecto destructivo sobre la vida de la república y 

provoca la desunión y la debilidad, y por ende la posibilidad de sucumbir ante 

potencias externas [el decir 333 ilustra perfectamente esta postura]. […] Lo que se 

critica no es un sistema, sino únicamente determinados elementos que forman parte 

de ese sistema y de alguna manera lo traicionan. Y lo que hay detrás de dicha crítica y 

de estos feroces ataques no es otra cosa que un intento de “purificación” de tal 

sistema y de ningún modo una llamada a la transformación.
575

 

                                                                                                                                                              
clásicos de Alejandro Magno, Sansón o Aristóteles con la mención de los antiguos ayos de Juan II, Diego López de 

Estúñiga y Juan de Velasco, una prueba de la preocupación del poeta por su actualidad. 
575

 Cóndor Orduña, “La obra de Gonzalo Martínez de Medina en el Cancionero de Baena”, art. cit., resp. pp. 344 y 

338. Ya que “la ética estamental se basa precisamente en no aspirar a cambiar de estado y vivir de acuerdo con el 

propio rango; lo contrario tendría como consecuencia el caos social” (ibid., p. 344), tal postura política, defensora del 

sistema imperante, corresponde también a otro aspecto del discurso moralista de varios de estos poetas, quiero hablar 

de la vertiente socio-política del tópico del contemptus mundi, cuyas consecuencias políticas describe así Claudine 

Potvin: “Les gens qui se situent au haut de l’échelle sociale, les riches et les puissants d’alors, y ont vu [en el 

discurso religioso del rechazo del mundo] une argumentation fort utile qui favorisait en tous points le respect de 



285 

 

Por lo tanto, a pesar de las paradojas que tal concepción puede a veces implicar, los males 

denunciados nunca se achacan al rey, símbolo y cumbre del sistema defendido. Al contrario, la 

profecía, al mismo tiempo que incluye una denunciación moral de los enemigos del reino, 

conlleva una exaltación tanto de la persona del monarca como de sus acciones. Esta exaltación 

deriva del valor peculiar de la palabra profética, concebida como verbo solemne y actualizador. 

Tal función es la que corona el edificio profético del Cancionero, pues siempre está presente, 

mientras las demás pueden no coexistir. El poeta recurre a veces con cierto distanciamiento a la 

solemnidad que la profecía confiere al discurso en el que se inserta. Es el caso de los poemas de 

petición de Villasandino en los que se crea un desequilibrio irónico entre apelar a la fuerza de la 

palabra oracular y reclamar una dádiva real o el precio de una mula. Sin embargo, el poder de la 

profecía está en general al servicio de objetivos más elevados, tales como la crítica moral de la 

sociedad y sus actores, la alabanza de grandes personajes y, en particular, del rey, o la exaltación 

de la propia Castilla y su destino, esencial dentro de los planes divinos. El empleo de la profecía 

participa, por tanto, de la expresión del nuevo sentimiento de nación que está surgiendo en la 

Península de principios del siglo XV. Para Fraker, este “sense of nationhood, both as an 

anticipation of things to come and as an awareness of something realized, is in itself a quasi-

religious phenomenon, not merely a rational, political one”.
576

 La religiosidad que impregna la 

reciente idea de nación deriva, en el Cancionero, de dos factores: uno, conceptual, vincula el 

destino de Castilla y sus monarcas con acciones gloriosas que cumplen los propósitos de la 

Providencia y se inscriben dentro del discurso mesiánico que ya analizamos; el otro, estilístico, 

procede del uso de la profecía, pues el poder otorgado a esta palabra, en sí religioso, transmite a 

los sucesos que anuncia fuerza, gravedad y trascendencia, es decir, las características del 

acontecer providencial, de significación religiosa. 

Esta elevación conceptual de los eventos evocados proviene también de los rasgos propios de 

la profecía merliniana, reforzada a veces por los de la astrología. Al hacer enfrentarse animales 

prestigiosos, fuerzas cósmicas o nociones abstractas, el lenguaje profético transfiere los sucesos 

contados de una escala meramente humana a otra, superior, de sentido providencial. En el poema 

199 de Villasandino, no se trata solamente de un rey tratando de escapar de unos traidores (según 

                                                                                                                                                              
l’ordre et des ordres et qui condamnait d’avance toute tentative de renversement ou même de contestation du 

pouvoir” (Illusion et pouvoir : la poétique du "Cancionero de Baena", Bellarmin-Vrin, Montréal-Paris, 1989, p. 

112). 
576

 Fraker, “Prophecy in Goncalo Martínez de Medina”, art. cit., p. 85. 



286 

 

la interpretación propuesta por Buceta), sino de una narración épica, en la que el monarca, 

asimilado por turno con los tradicionales soberanos del reino animal, el “águila estraña” y el 

“fuerte león”, vuelto más imponente todavía gracias a la hipérbole (“abra su boca e dé grant 

bramido / assí que se espanten quantos oirán / la boz temerosa [temible] del alto Soldán” [vv. 5-7, 

p. 224]), recorre los montes y valles “qu’el gran vençedor ya ovo corrido” [v. 20], una posible 

referencia al Cid o a Fernán González, cuya aura heroica se transmite así al rey.
577

 Del mismo 

modo, el entorno que crea Martínez de Medina en el decir 332, para evocar esta misma enemistad 

entre Juan II y Enrique de Aragón o la que oponía a Ruy López Dávalos y Pedro de Frías, ya no 

concierne a simples antagonismos humanos, sino que hace intervenir las fuerzas de la naturaleza: 

“La tierra preñada abrá de parir, / la llaga escondida será demostrada, / […] / la peña muy fuerte 

será quebrantada” [332, vv. 1-2 y 5, p. 587]. Se instaura, mediante estas imágenes, un marco 

mucho más impresionante y solemne que, sin duda, podía impactar considerablemente al público 

y elevaba a los actores evocados y sus acciones a un nivel superior al del mero proceder humano: 

así, en el caso del conflicto del rey con su primo, ya no se enfrentan personas, sino que se 

contrapone el destino providencial y glorioso de Castilla a los obstáculos políticos y morales que 

el reino debe superar para alcanzar semejante honor. 

La segunda vertiente de la palabra profética es su poder de actualización. Palabra divina en su 

origen, la profecía conservó esta fuerza creadora, es decir que “genera la realidad que refiere, que 

no designa las cosas sino es las cosas, que no discurre acerca de la realidad, como el logos, sino 

que, siendo mythos, hace que esa realidad devenga tal y se manifieste efectivamente a través de 

una proferición que tiene todo el poder y la estatura del fiat genésico”.
578

 Evidentemente, en el 

caso de las profecías merlinianas, este poder de realidad ya no funciona como dogma absoluto, 

como sí era el caso de las profecías bíblicas, cuyo autor era Dios mismo, aunque se valiera a 

veces de mensajeros. Sin embargo, aunque la relación con el emisor divino originario se haya 

debilitado, la profecía merliniana sigue gozando de esta fuerza creadora, característica de toda 

palabra oracular. Villasandino juega con este poder actualizador en su decir 152, al recordar el 

cumplimiento de su propia profecía respecto al futuro exitoso de don Pedro Tenorio: es su propio 

                                                 
577

 Sobre este verso, véanse las lecturas de Buceta, “Ensayo de interpretación”, art. cit., p. 361: según su exégesis, el 

“gran vençedor” también podría ser Orduño II o, más cercano, Enrique III. 
578

 J. R. González, “‘Profetizar’ como acto de habla en los libros de caballerías”, art. cit., p. 246. El estudioso explica 

la distinción entre mythos y logos, identificando la profecía “con el mythos de los griegos, con esa palabra fundante y 

objetiva, siempre verdadera, que no refiere las cosas sino es las cosas, y que se contrapone al logos, la palabra 

subjetiva que expresa la intención del hablante y puede, por lo tanto, ser verdadera o falsa” (ibid., p. 230). 



287 

 

oráculo el que parece haber provocado la buena fortuna del arzobispo de Toledo. Pero también 

saca partido de la equivalencia entre palabra profética y existencia real de las cosas en contextos 

más serios. Al anunciar el futuro glorioso de Juan II, en la composición 199, el estilo profético 

confiere realidad a los acontecimientos anunciados. Esta impresión se confirma gracias a la 

mescolanza entre profecías ex eventu (las que conciernen su huida de la prisión de Enrique de 

Aragón), cuyo cumplimiento ya es una certidumbre, y verdaderas profecías de índole mesiánica 

(éxito de la Reconquista, victoria de los cristianos en Tierra Santa, fin del Cisma de Occidente): 

la realización de estos anuncios providencialistas ya no deja lugar a dudas, pues ya se comprobó 

la verdad de la primera parte del oráculo. El poder actualizador de la palabra profética se hace 

sentir particularmente al tocar estos temas mesiánicos, ya que no refiere sucesos cualesquiera, 

sino el cumplimiento de los designios divinos: aunque no sea más que temáticamente, vuelve así 

a acercarse al origen divino de la palabra profética y refuerza, por lo tanto, su poder creador. 

Esta relación privilegiada entre contenido mesiánico y poder de actualización de la palabra 

profética se pone particularmente en evidencia en las piezas que pertenecen al sub-género de los 

panegíricos de difuntos, más precisamente los compuestos con motivo de la muerte del soberano. 

Estos poemas continúan la antigua tradición del planctus, añadiéndole la práctica del elogio al 

nuevo señor. Se mezclan así dos propósitos, imponiéndose muchas veces el segundo sobre el 

primero, pues la figura del difunto llega a desaparecer para dejar lugar a su sucesor: 

Le poète travaille déjà pour un nouveau patron, d’où transfert d’intérêts. La nécessité 

de louanger ou d’attirer l’attention sur le roi actuel prédomine donc et efface jusqu’à 

un certain point l’importance de la figure déjà passée. […] En somme, il s’agit de 

faire l’éloge de celui ou celle qui se substituera au mort, donc de convaincre de sa 

supériorité et de son unicité en prouvant qu’il surpasse tout ce qui lui est comparable 

et même la personne décédée.
579

 

Este fenómeno se encuentra particularmente bien ilustrado en el decir 335 de Gonzalo 

Martínez de Medina, escrito en 1418, con motivo del deceso de la reina Catalina, madre y tutora 

del joven Juan, pero de tonalidad sumamente festiva, como lo subraya la anáfora del giro 

“Alégrese” que inicia la casi totalidad de las estrofas del poema. Tal regocijo puede parecer muy 

sorprendente, pero se explica por no centrarse el poema en la muerte de la regenta (a pesar de 

haber sido compuesto “quando finó la reina doña Catalina”, como precisa Baena en su rúbrica 

[335, p. 590]), sino en la elevación de Juan II a la mayoría de edad y, por lo tanto, al estatuto de 

nuevo soberano. Los primeros versos revelan de inmediato cuál es el verdadero tema de la obra: 

                                                 
579

 Potvin, Illusion et pouvoir, op. cit., p. 86. 



288 

 

“Alégrate agora, la muy noble España, / e mira tu Rey tan muy deseado” [id., vv. 1-2]. La meta 

del poeta es, pues, la de alabar a su nuevo señor, para lo cual los anuncios mesiánicos casi se han 

vuelto un tópico, como lo demuestra la queja de Gutierre Díaz de Games ya evocada: “como 

viene rey nuevo, luego fazen Merlín nuevo. Dizen que aquel rey á de pasar la mar e destruyr toda 

la morisma, e ganar la casa santa, e á de ser enperador. E después veemos que se faze como a 

Dios plaze”. Es de hecho llamativo cómo Díaz de Games une en su sarcasmo los temas 

mesiánicos con el uso de la profecía merliniana. Y es precisamente lo que lleva a cabo Medina en 

este decir, al reunir todos los tópicos del monarca providencial con la certidumbre otorgada por el 

poder de actualización de la palabra profética: “Gozen e tomen las altas conquistas, / apuren las 

mares, los moros vençiendo, / a todas las tierras que d’ellos son vistas / ellos las sigan e vayan 

conqueriendo, / en Jerusalén su silla poniendo, / reçibiendo corona de alto emperador, / […] / Ca 

segund leí en las Profeçías, / por él ha de ser aquesto acabado; / avrá luenga vida e todos sus días 

/ será vençedor e bienaventurado” [335, vv. 81-86 y 89-92, p. 592]. Al poner estas gloriosas 

predicciones en boca de la autoridad profética que es Merlín, Medina les otorga un principio de 

realidad, pues lo que está profetizado ya casi es, y construye una especie de defensa contra las 

inseguridades de la Fortuna, caracterizada por su inconstancia y su versatilidad, en clara 

oposición con la certidumbre que conlleva supuestamente la palabra profética. A la vez que canta 

las alabanzas de su señor, el poeta le asegura así, gracias a una palabra poética hecha profecía, la 

certidumbre de un futuro mesiánico glorioso y participa con su arte en la realización de estas 

hazañas providenciales: cumple, pues, perfectamente con su labor de poeta cortesano, al servicio 

del monarca castellano. 

Autoridad del profeta profano por excelencia, protección de la obscuritas galfridiana, 

connotaciones morales de las metáforas, solemnidad del discurso oracular, poder de actualización 

de la profecía: todos estos aspectos de la profecía merliniana son otras tantas herramientas al 

servicio de la retórica de los poetas de la corte de Juan II. En una poesía que va y viene entre la 

expresión de posturas políticas, la reprensión de la actitud de sus contemporáneos, el llamamiento 

a la empresa heroica de la Reconquista, el elogio cortesano al príncipe o el simple placer de 

obtener la victoria en un debate poético, la necesidad de convencer está omnipresente. Por esto 

mismo, el uso de la profecía en general y de la revelación merliniana en particular proporciona a 

los poetas recursos múltiples, quizás ya llevados al estatuto de tópicos, pero que los compañeros 

de Juan Alfonso de Baena todavía intentan declinar según nuevas combinaciones –por ejemplo, 



289 

 

con su inserción en contextos ligeros, a veces hasta humorísticos, un cambio hecho posible por 

tratarse justamente de un recurso muy manido– y de los que siguen sacando un gran partido 

poético, como demuestran las diversas composiciones del Cancionero de Baena que se apoyan en 

las profecías del mago bretón. 

A guisa de conclusión de este recorrido merliniano por los poemas del Cancionero, nos queda 

por añadir una pequeña nota sobre la única aparición del Merlín-personaje en toda esta colección. 

Como ya señalé, pertenece a un poema de Ferrant Sánchez Calavera, el decir 533, y forma parte 

de una acusación generalizada contra el amor mundanal. La principal sección argumentativa de 

su discurso corresponde a una enumeración de personajes famosos que padecieron grandes 

desdichas por culpa del sentimiento amoroso. Después de los ejemplos consagrados del Virgilio 

medieval, de Sansón, Adán y los héroes troyanos y antes de los de Aristóteles, Eneas, Salomón, 

Aquiles, Pompeyo y Jasón, el poeta evoca el caso de Merlín, recordando las circunstancias de su 

desaparición: “Onde se cuenta qu’el sabio Merlín / mostró a una dueña atanto saber / fasta que en 

la tumba le fizo aver fin, / que quanto sabía no l’ pudo valer” [533, vv. 41-44, p. 403]. Calavera 

se refiere con este cuarteto a un episodio de la fábula de Merlín, quizás el más difundido en la 

Edad Media, que corresponde a la traición que sufre de parte de la Doncella del Lago, de quien se 

había enamorado y a quien había enseñado todos sus conocimientos mágicos, a pesar de saber 

que este amor iba a provocar su perdición. El desenlace de la historia de Merlín se conocía 

probablemente por la versión presente en el Baladro, término empleado justamente para designar 

el potente grito que lanza el mago, al ser encerrado por la Doncella del Lago debajo de la losa del 

sepulcro de los dos amadores [caps. CCCXXXI-CCCXXXII y CCCXXXVIII, pp. 149-150 y 153-154 de 

la edición de Bonilla]. Este episodio se elaboró y diversificó a lo largo de las múltiples versiones 

que la leyenda de Merlín conoció por toda Europa, pero su resultado fue similar en todos los 

casos: efectivamente, “c’est par la fable de l’enserrement que Merlin le Sage passa du domaine 

littéraire proprement dit à celui, plus commun, de la tradition didactique. Par là, en effet, il entra, 

à côté d’Aristote, de David et de Salomon, dans la liste traditionnelle des illustres victimes de la 

femme”.
580

 Con el decir 533, Calavera ilustra, pues, un tópico de la literatura didáctica, el de la 

advertencia misógina, donde el caso de Merlín, epítome de sabiduría, sirve para demostrar que 

incluso el hombre más entendido no se puede proteger de los engaños de la mujer. La ficción 

                                                 
580

 Zumthor, Merlin le Prophète, op. cit., p. 259. El estudioso suizo dedica una larga nota a la relación entre el Sabio 

y las mujeres, en particular la que une a Merlín con Viviana, la Doncella del Lago: véase ibid., pp. 236-260. 



290 

 

proporciona así al poeta un argumento de gran peso en su demostración, con el ejemplo 

paradigmático del mago, demultiplicado en la estrofa final mediante una referencia plural a los 

personajes caballerescos: “En la Demanda del santo Greal / se lee de muchos que assí 

andudieron, / grant cuita sufriendo, assaz mucho mal, / e nunca de ti [el amor] jamás ál [otra 

cosa] ovieron” [533, vv. 73-76, p. 404]. Merlín, profeta que reina sobre el mundo de los libros de 

caballerías, muere del mismo mal que padecen los demás actores de esta literatura: su ejemplo los 

representa y los fusiona a todos y se convierte, por lo tanto, en un exemplum superior que debe 

convencer a los hombres del mundo real de alejarse de los peligros femeninos. Vemos así que, 

además de proveer a los poetas del Cancionero de numerosos recursos retóricos mediante su 

faceta profética, Merlín también les ofrece su fábula como fuente de inspiración, dos vertientes 

de su figura que asimismo se entremezclan en el Baladro del sabio Merlín. 

 

 

II.2.4. Las profecías interpoladas del Baladro del sabio Merlín o la 

ambición de una enciclopedia merliniana 

 

II.2.4.1 El Baladro del sabio Merlín: orígenes y versiones 

Hasta ahora, hemos venido analizando distintas apariciones de Merlín y de sus profecías en la 

literatura peninsular de los siglos XIV y XV. Sin embargo, todas pertenecían a textos de índole 

político-histórica y sólo ilustraban, por lo tanto, el Tema del Profeta. En efecto, en el ámbito 

medieval hispánico, la única obra conocida que trate extensamente de la Fábula de Merlín, o sea 

de la faceta novelesca del personaje, corresponde al llamado Baladro del sabio Merlín con sus 

profecías, versión española de la prosificación del Merlín de Robert de Boron –hasta la 

proclamación de Arturo como rey– y de la Suite Post-Vulgata. 

Como ya mencionamos, la Post-Vulgata, también conocida como Roman du Graal o ciclo del 

Seudo-Boron, es un conjunto de obras artúricas francesas derivado del ciclo de la Vulgata o 

Lancelot-Graal y que reelabora la historia de los orígenes del Santo Grial, la de los principios de 

la corte de Arturo y las aventuras a la vez caballerescas y místicas de la búsqueda del santo vaso 

por los compañeros de la Mesa Redonda, hasta el final del reino artúrico. Más breve y coherente 

que la Vulgata, su contenido exacto, sin embargo, deja todavía lugar a numerosas dudas, puesto 



291 

 

que ningún manuscrito nos ha transmitido una redacción completa de este ciclo. Las indicaciones 

textuales internas, así como la comparación de los distintos fragmentos conocidos, han llevado a 

los estudiosos a formular varias hipótesis tanto sobre la organización global del conjunto, como 

sobre las distintas etapas de su redacción.
581

 El ciclo parece corresponder –originaria o 

finalmente, según las interpretaciones– a una trilogía, compuesta, si nos atendemos a las 

conclusiones de Fanny Bogdanow, de la Estoire del Saint Graal tal como aparece en la Vulgata, 

de la reunión de la prosificación del Merlin de Robert de Boron y de una Suite Post-Vulgata, y, 

por fin, de unas versiones modificadas de la Queste y la Mort Artu.
582

 El conjunto habría sido 

compuesto entre 1230, fecha de redacción más tardía de la Vulgata, y 1240, año en el que ya 

existía el Palamède, que presenta referencias a eventos de la Post-Vulgata.
583

 

La parte central, dedicada a la figura de Merlín y a la fundación de la corte de Arturo, es la que 

nos interesa aquí, pues de ella deriva el Baladro español. “Sorte de prolongement rétroactif”, 

según la expresión de Eugène Vinaver,
584

 esta Suite tiene como objetivo preparar las aventuras 

del Grial y las que desembocan sobre el fin del reino artúrico, es decir: contar los orígenes de los 

principales núcleos narrativos del Lancelot en prose, de la Queste y de la Mort Artu, y atar varios 

cabos que el ciclo de la Vulgata dejaba sueltos. Su papel es, pues, fundamental en la coherencia 

general del segundo ciclo, al mismo tiempo que lo impregna de un tono fatalista y de una 

marcada moral cristiana, opuesta al espíritu cortés de las novelas anteriores. Pero esta obra 

tampoco se conoce con certeza, ya que los testimonios que poseemos de ella son fragmentarios o 

presentan grandes diferencias entre sí.
585

 La primera versión que se identificó fue la contenida por 

el dicho manuscrito Huth [actual Add. 38117 de la British Library de Londres], publicado en 

1886 por Gaston Paris y Jacob Ulrich. En 1945, Eugène Vinaver descubrió otra versión, la del 

                                                 
581

 Recordar aquí el desarrollo de estas múltiples hipótesis nos alejaría demasiado de nuestro tema. Remito, por lo 

tanto, al panorama muy preciso que propone de ellas Rosalba Lendo Fuentes, en su estudio El proceso de reescritura 

de la novela artúrica francesa, la ‘Suite du Merlin’, UNAM, México, 2003, pp. 49-84. 
582

 Fanny Bogdanow ha desarrollado sus hipótesis en varios trabajos: se puede consultar su estudio The Romance of 

the Grail. A Study of the Structure and Genesis of a Thirteenth-Century Arthurian Prose Romance, Manchester 

University Press, New York, 1966 (acerca de la organización del conjunto, véanse las pp. 11-12); así como la versión 

condensada de sus conclusiones titulada “The Suite du Merlin and the Post-Vulgate Roman du Graal”, en Sherman 

Loomis, ALMA, pp. 325-335 (sobre la misma cuestión, véanse las pp. 331-332). 
583

 En el Apéndice I de su The Romance of the Grail (op. cit., pp. 222-227), Bogdanow propone una demostración 

precisa de esta datación. 
584

 Eugène Vinaver, “La genèse de la Suite du Merlin”, en Mélanges offerts à Ernest Hoepffner, Les Belles Lettres, 

Paris, 1949, pp. 295-300, la cita p. 297, apud Pedro Bohigas, “Estudio sobre el Baladro del sabio Merlín”, p. 158, en 

su edición de la obra: El baladro del sabio Merlín según el texto de la edición de Burgos de 1498, Selecciones 

Bibliófilas, Barcelona, 1962, 3 tomos [el “Estudio” se encuentra en el tercer tomo, pp. 129-194]. 
585

 Tomo la mayoría de los siguientes datos de Lendo Fuentes, El proceso de reescritura, op. cit., pp. 27-48. 



292 

 

llamado manuscrito Cambridge [Add. 7071 de la Universidad de Cambridge]. Estos dos 

testimonios extensos difieren considerablemente, pues varios episodios sólo se encuentran en uno 

de los dos: distintas tesis se oponen entonces para determinar cuál sería el más cercano al texto 

original. A estas dos versiones principales, hay que añadir otras dos series de testimonios. Por 

una parte, existen varios fragmentos de la obra, repartidos en distintos manuscritos: los 112 y 

12599 de la Bibliothèque Nationale de France; otro, no numerado, conservado en los Archivos 

Nacionales de Siena; el 135, AA
2
5 Nº 9 (7) de la Biblioteca Comunale de Imola. Por otra parte, la 

Suite du Merlin también se puede estudiar gracias a sus adaptaciones en lenguas extranjeras. Una 

de ellas es la obra de Sir Thomas Malory, The Tale of King Arthur, compuesta a finales del siglo 

XV e incorporada en la compilación conocida bajo el nombre de Le Morte Darthur. Otras son las 

versiones que presentan los Baladros españoles.
586

 Por fin, existe un fragmento de la obra en 

galaico-portugués, en el manuscrito 2434 de la Biblioteca de Cataluña, cuya datación –primera 

mitad del siglo XIV– lo convierte en el testimonio más antiguo de la Península. La anterioridad de 

este fragmento confirmaría entonces la tesis de la prioridad portuguesa y, más precisamente, la ya 

mencionada hipótesis de Ivo Castro de una primera traducción portuguesa llevada a cabo por el 

frade Joam Vivas, en la segunda mitad del siglo XIII, es decir, muy pocos años después de la 

creación del ciclo francés.
587

 

Las versiones españolas del texto revisten, por lo tanto, una importancia considerable, pues 

forman parte de los indicios textuales que podrían permitir a los investigadores conocer más 

precisamente el ciclo de la Post-Vulgata. Sin embargo, varios elementos dificultan esta tarea. 

Para empezar, no existe un solo texto hispánico, sino, según la expresión de Bogdanow, 

                                                 
586

 El fragmento en español anteriormente citado, contenido por el manuscrito 1877 de la Biblioteca de Salamanca y 

fechado hacia 1470, corresponde al principio del Merlín en prosa. De la Suite Post-Vulgata, sólo nos proporciona un 

breve resumen relativo al episodio de la Bestia Ladradora y al primer encuentro entre Arturo y Merlín: “Quedan 

otras muchas cosas de escrevir del Libro de Josep e de Merlín por la grand prolixidat que aquí non se escrive. E de 

cómo soñó un sueño el rey Artús rey e esso mismo Merlín. De una bestia que se llamava ladrador [labrador] de cómo 

venía a bever a la fuente. E de cómo se fallara ende el rey Artús sin cavallo e le veniera un su escudero. E de cómo 

veniera ende Merlín e le desposiera el sueño [e] qué fuera de aquella bestia e se maravillava el rey del su dezir. De 

cómo dexiera al rey cúyo fijo fuera. E en esto estava Merlín en semejança de moço. E de cómo le dezía el rey que era 

el diablo e se fue e tornó ende como viejo a dezir” [cito el texto por la edición de C. García de Lucas, op. cit., p. 

100]. 
587

 Véase Castro, “Sobre a data da introduç o”, art. cit. Como señalan Pedro Cátedra y Jesús Rodríguez Velasco, uno 

de los problemas planteados por esta hipótesis es la falta total de influencia de este ciclo, de introducción 

supuestamente temprana en la Península, sobre la literatura ibérica coetánea: véase Creación y difusión de “El 

Baladro del sabio Merlín” (Burgos, 1498), SEMYR, Salamanca, 2000, p. 45 [el texto ha sido publicado primero, 

bajo el título de “El Baladro del sabio Merlín y su contexto literario y editorial”, como parte de la edición del 

Baladro de 1498 llevada a cabo por María Isabel Hernández: El baladro del sabio Merlín con sus profecías. 

Transcripción y estudios, op. cit., t. 2, pp. XXI-LIII]. 



293 

 

“collateral versions” del Baladro del sabio Merlín: “each omits accidentally a portion of the 

narrative preserved in the other”.
588

 Como ya precisamos, contamos hoy en día con dos ediciones 

principales del Baladro. La más antigua corresponde al incunable de 1498, publicado en Burgos 

por Juan de Burgos, del que se conserva un único ejemplar, hoy el A-304 de la Biblioteca 

Universitaria de Oviedo. Otra es la de la edición de Sevilla de 1535, que asocia un Baladro con 

una Demanda del Sancto Grial y de la que conocemos cinco ejemplares: esta edición podría ser 

una reimpresión de la de Sevilla, 1500, consultada por algunos estudiosos decimonónicos, pero 

ahora desaparecida. Existe una copia más, propiedad del British Museum, donde un ejemplar del 

Baladro de 1535 ha sido encuadernado con la Demanda publicada en 1515 en Toledo por Juan de 

Villaquirán. Ambos Baladros, aunque más cercanos a la versión del manuscrito Huth, tienden a 

abreviar la fuente francesa –contrariamente al Merlín del ms. 1877 de Salamanca–,
589

 en 

particular los episodios de raigambre maravillosa o simbólica, privilegiando las aventuras más 

específicamente caballerescas y sentimentales. 

El Baladro de 1498 y el de 1535 presentan también múltiples variantes respecto a los demás 

textos de la Suite, a veces de gran incidencia sobre el contenido y la organización del texto. Estas 

variantes permiten completar o precisar ciertas secuencias de los testimonios franceses. Así, las 

dos ediciones presentan, después del episodio de la torre de Vortigern, una larga secuencia de 

profecías de Merlín, tomadas de Geoffrey de Monmouth y que faltan en el Huth-Merlin.
590

 Pero, 

sobre todo, los Baladros dan a conocer episodios nuevos, exclusivos de las versiones hispánicas. 

El hecho de que el testimonio en galaico-portugués no sea más que un fragmento es un obstáculo 

más para saber si estos episodios se encontraban en el texto francés que sirvió de modelo a los 

textos ibéricos o si, al contrario, son una creación original, sea del traductor portugués, sea de su 

homólogo español. El parecido entre estos pasajes y ciertas obras originales españolas, como la 

Estoria de dos amadores de Juan Rodríguez del Padrón o un epitafio tomado de la novela 

sentimental Grimalte y Gradissa de Juan de Flores, constituye un argumento a favor de esta 

última posibilidad. Así como demostró Fanny Bogdanow, muchos de estos pasajes parecen 

corresponder al desarrollo narrativo de algunas alusiones presentes en el texto francés, en 

                                                 
588

 Bogdanow, “The Spanish Baladro and the Conte du Brait”, Romania, LXXXIII (1962), pp. 383-399, la cita p. 

384. 
589

 Véanse las tablas comparativas que Bohigas propone en apéndice de su “Estudio sobre el Baladro del sabio 

Merlín”, op. cit., pp. 195-201. 
590

 Entwistle hace notar (The Arthurian Legend, op. cit., p. 161) que esta digresión profética pudo haber sufrido un 

desplazamiento en las versiones de los Baladros, pues sería más lógico que Merlín pronunciara sus anuncios ante 

Úter y Padragón que ante Vortigern. Veremos más adelante que esta ubicación tiene probablemente otra explicación. 



294 

 

particular referencias a aventuras contenidas por un Conte du Brait, obra atribuida a un supuesto 

Hélie de Boron y considerada hoy en día como imaginaria.
591

 Estas alusiones ficticias 

constituirían un ejemplo de un recurso propio de las novelas en prosa medievales, ya señalado 

por Ferdinant Lot: “Le plus souvent ce renvoi à la branche consacrée à tel ou tel héros est un 

procédé d’auteurs, un moyen de se dispenser de donner des aventures épisodiques dont la masse 

finirait par accabler”.
592

 Tal práctica constituía una justificación perfecta para prescindir de la 

narración de ciertas aventuras, sin renunciar, no obstante, a la ambición totalizadora de estas 

obras. Al relatar detenidamente las aventuras solamente aludidas por la Suite du Merlin, los 

Baladros españoles participaban de esta misma ambición, pues se dedicaban a completar lagunas 

o a detallar meros resúmenes del texto francés que nos ha llegado:
593

 tal es el caso de las 

aventuras de Baudemagús y, sobre todo, del desenlace de la obra, en el que se narran las últimas 

palabras y la muerte de Merlín. Ignoramos, sin embargo, si estas adiciones se encontraban en el 

original francés utilizado para las primeras traducciones ibéricas o si se deben a la pluma de un 

traductor o compilador peninsular, sea portugués, sea español. Esta última posibilidad –la de un 

compilador español– es la que da por sentada Bogdanow, mientras que Pedro Bohigas plantea 

más explícitamente el problema, sin defender una respuesta en particular.
594

 

Sin embargo, más allá de estos parecidos que no dejan lugar a dudas respecto a la existencia 

de un arquetipo común, los Baladros de 1498 y 1535 no presentan la misma versión de la 

adaptación del texto francés. El primero, más arcaizante, pero con numerosos errores de lectura, 

consta de dos prólogos, de 38 capítulos (los primeros 19 corresponden al Merlín en prosa, los 

siguientes a la Suite Post-Vulgata) y de un epílogo. Estos paratextos podrían deberse, según la 

hipótesis más reciente de Cátedra y Rodríguez Velasco, al comendador Cristóbal de 

                                                 
591

 Tal es el objetivo de su artículo “The Spanish Baladro and the Conte du Brait”, art. cit. Su demostración se basa 

principalmente en la observación de que las alusiones al Conte du Brait son tan numerosas y diversas que resulta 

imposible que una “pequeña rama”, como lo describen algunos textos, contenga tantos episodios, tan alejados los 

unos de los otros: más bien parecería un ciclo paralelo a los de la Vulgata y la Post-Vulgata, posibilidad juzgada 

absurda por los especialistas, quienes aceptaron en su inmensa mayoría las conclusiones de Bogdanow. 
592

 Ferdinand Lot, Étude sur le Lancelot en prose, Paris, 1918, p. 13, nota 4, apud Bogdanow, “The Spanish Baladro 

and the Conte du Brait”, art. cit., p. 389. 
593

 De hecho, esta característica hizo creer a Gaston Paris que el Baladro de 1498 constituía una parte de la 

traducción al español del misterioso Conte du Brait. Entwistle sigue expresando esta misma opinión en The 

Arthurian Legend, op. cit., pp. 123, 154-155, etc. 
594

 Bohigas, “Estudio sobre el Baladro del sabio Merlín”, op. cit., pp. 174-176. La única certeza que presenta 

Bohigas respecto a la cuestión planteada es que los Baladros no pueden presentar la versión original de las adiciones, 

ya que éstas están a veces mal ubicadas y sufren de numerosas incoherencias que un remanieur directo no hubiera 

dejado pasar. Pero sigue abierta la pregunta de si las adiciones originales fueron obra de un autor francés o 

peninsular.  



295 

 

Santiesteban
595

 o, según la suposición tradicional, al editor mismo, Juan de Burgos,
596

 conocido 

por su afición a los prólogos
597

 y por la calidad estilística de sus ediciones: ésta se nota en los 

primeros dos capítulos de la obra, para los cuales se había emprendido una nueva traducción, más 

cuidada y moderna, pero que se abandonó a continuación. Sin embargo, esta versión opera 

numerosas supresiones respecto a la Suite: desaparecen los episodios fundamentales del Golpe 

Doloroso y de la instalación en la corte de Arturo de la Mesa Redonda, ambos anunciadores de 

las aventuras de la Queste. Según la hipótesis de Rosalba Lendo, semejantes omisiones podrían 

deberse a una adaptación de la obra para su publicación independiente, es decir, desligada de la 

Demanda.
598

 En cuanto al Baladro de 1535, desprovisto de paratexto, presenta una copia más 

libre y moderna del texto original, pero muchas veces con mejores lecturas. Está dividido en 341 

capítulos (el Merlín se encuentra en los primeros 136 capítulos y la Suite a partir del capítulo 

137), a los que se añade una interpolación final, constituida de varias profecías relacionadas con 

la historia castellana. Por fin, como ya señalamos, cada edición presenta, además de estas 

diferencias externas, un contenido narrativo propio, pues el número y el orden de los episodios 

varían entre una y otra. 

No entraré aquí en el detalle de cada organización interna, pues mi objetivo no es adentrarme 

en la selva de las aventuras caballerescas de los Baladros, sino centrarme en las interpolaciones 

proféticas insertadas en sus textos. Terminaré solamente esta presentación recordando las 

ediciones modernas que existen de los dos textos. El Baladro de 1498 es, de lejos, el que conoció 

más a menudo los honores de la edición moderna. La primera fue la de Justo García Morales, en 

1956-1960 (Joyas Bibliográficas, Madrid, 2 tomos). Muy poco tiempo después, entre 1957 y 

1962, Pedro Bohigas propuso su propia edición, acompañada de un detallado estudio 

(Selecciones Bibliófilas, Barcelona, 3 tomos). En 1988, José Javier Fuente del Pilar retoma, 

modernizándolo, el texto de la edición de García Morales (Miraguano Ediciones, Madrid). Por 

fin, en 1999, María Isabel Hernández presenta una nueva edición, que reúne un facsímil de la 

                                                 
595

 Los dos investigadores presentan sus argumentos al final de su estudio Creación y difusión, op. cit., pp. 79-94. 

También proponen una posible fecha de compilación del Baladro burgalés: las de los años 1468-1479 (pp. 54-55). 
596

 Esta hipótesis, emitida primero por Harvey L. Sharrer, es retomada por Ramón Rodríguez Álvarez, en el mismo 

volumen que contiene la propuesta novedosa de Cátedra y Rodríguez Velasco: véase “El baladro del sabio Merlín 

con sus profecías, un libro excepcional”, en la edición ya citada de la obra por María Isabel Hernández, t. 2, pp. VII-

XIX, en part. p. IX. 
597

 El primer prólogo del Baladro de 1498 retoma muy de cerca una metáfora alimenticia presente en el prólogo del 

Doctrinal de los cavalleros de Alonso de Cartagena, también publicado por Juan de Burgos en 1497: véase el 

análisis de Cátedra y Rodríguez Velasco, Creación y difusión, op. cit., pp. 46-51 
598

 Lendo Fuentes, El proceso de reescritura, op. cit., p. 108. 



296 

 

obra, su transcripción y distintos estudios (Cajastur – Trea – Universidad de Oviedo, Gijón, 2 

tomos). En cuanto al Baladro de 1535, no ha conocido hasta ahora más que una edición moderna: 

la que propuso en 1907 Adolfo Bonilla y San Martín del conjunto Baladro y Demanda en Libros 

de caballerías. Primera parte: Ciclo Artúrico, Nueva Biblioteca de Autores Españoles, Madrid, 2 

tomos. A continuación, citaré la edición de 1498 según la transcripción de M. I. Hernández y la 

de 1535 según la de Bonilla y San Martín. 

 

II.2.4.2 Tipología de las profecías del Baladro del sabio Merlín 

Las dos versiones del Baladro del sabio Merlín presentan diferentes tipos de profecías. Un 

primer grupo corresponde a las profecías novelescas, es decir, los anuncios que pertenecen a la 

trama ficcional y que sirven para estructurar la obra, anunciando o recordando distintos episodios, 

para poner de realce los poderes de Merlín o para otros propósitos intradiegéticos menores. El 

mundo de la Suite Merlin está particularmente impregnado por la fuerza de la palabra profética, 

pues, como ya señalamos, la obra transmite una visión sumamente pesimista y fatalista del 

universo artúrico, un universo en el cual cada acción de los personajes puede revelarse 

pecaminosa y conllevar consecuencias trágicas tanto para su autor como para el mundo en 

general. Tal es el caso del incesto involuntario de Arturo y su hermana, la reina de Orcania, que, 

mediante el nacimiento de Mordred, desembocará en el desmoronamiento del reino de Logres. 

Los oráculos de Merlín, así como otros elementos proféticos, en particular sueños, permiten a los 

personajes tomar conciencia del peso de sus acciones, al mismo tiempo que participan de la 

expresión de una justicia divina implacable y de la tonalidad trágica de la obra. En los Baladros, 

este pesimismo se profundiza todavía más, ya que el propio Merlín también padece las leyes de 

esta fatalidad. La ayuda que proporciona a Uterpadragón para unirse con Iguerna, a pesar de 

permitir la concepción de Arturo, rey ideal de este universo, es considerada como un pecado que 

el profeta tendrá que expiar: su encierro final por Niviana es el resultado de una justicia divina 

que castiga, a la vez, la lujuria del personaje, su origen diabólico, del que nunca logra eximirse, y 

la culpa de haber hecho pecar a Iguerna. Estos caracteres sumamente negativos no se encuentran 

en los textos franceses de la Suite, donde Merlín aparecía continuamente preocupado por la 

salvación de su alma. En los Baladros, al contrario, preparan uno de los episodios claves de la 

versión hispánica: el desenlace trágico de la muerte del sabio, acompañada por su condenación, 

ya que sus últimas palabras expresan su entrega voluntaria al diablo. Merlín, profeta de las 



297 

 

aventuras del Grial y expositor en la tierra de los designios divinos, termina padeciendo, no sólo 

la traición de una doncella, sino también el abandono de Dios. En este contexto, las profecías, 

lejos de limitarse al mero estatuto de motivo narrativo, participan plenamente de la esencia 

fatídica del universo caballeresco de los Baladros y constituyen su expresión más directa y 

trágica. Sin embargo, las dimensiones del presente estudio no me permiten examinar más a fondo 

esta vertiente fundamental de la obra, pues quisiera privilegiar aquí otro aspecto de las versiones 

hispánicas, más directamente relacionado con los textos que hemos venido analizando hasta 

ahora: el de las profecías de índole histórico-política. 

En efecto, el segundo grupo de oráculos de los Baladros corresponde a anuncios de esta 

naturaleza, insertados en la obra, pero desligados de su contenido ficcional, ya que aluden a 

eventos históricos extradiegéticos. A su vez, este segundo grupo está constituido por dos 

conjuntos distintos. Por una parte, encontramos una serie de profecías tomadas de las Prophetiae 

Merlini de Geoffrey de Monmouth y que el compilador español introdujo después del episodio de 

la torre de Vortigern, es decir en el capítulo 9 de 1498 y en el LII de 1535. Según Entwistle, como 

ya señalamos, se trataría de una ubicación errónea, puesto que Merlín reserva normalmente sus 

revelaciones para reyes amigos (Úter, Padragón, Arturo), y no para un personaje tan negativo 

como lo es el usurpador Vortigern. Sin embargo, basarse en la lógica interna del relato quizá no 

sea el método adecuado. Cabe recordar más bien que, en la Historia regum Britanniae, esta serie 

de profecías se encuentra justamente en los capítulos 112 y siguientes, después de la explicación 

que da Merlín al combate de los dragones, responsables de las repetidas caídas de la torre de 

Vortigern. Más que un error del compilador, creo que esta inserción constituye un indicio 

importante respecto a sus fuentes y conocimientos textuales. Dos posibilidades se presentan. La 

primera es que el modelo de los Baladros contenía estas profecías y que el texto seguía así la 

versión, como ya vimos, sumamente difundida de la Historia galfridiana. Es poco probable, 

puesto que la prosificación del Merlin presente tanto en la Vulgata como en la Post-Vulgata no 

suele dar a conocer estas profecías. La segunda posibilidad es que el modelo de los Baladros no 

contenía estas profecías: en este caso, el compilador del arquetipo de los Baladros decidió 

insertarlas, con el fin de restaurar el episodio completo de la torre de Vortigern, tal como lo 

conocía en la versión de la Historia. Por lo tanto, el conjunto de profecías galfridianas no 

constituye una verdadera interpolación, menos aún mal ubicada: se trata o, posibilidad más 

dudosa, de la huella de una línea de testimonios del Merlín que conservaron las profecías de la 



298 

 

Historia, o, más probablemente, del resultado del cotejo de un compilador entre el texto del 

Merlín y el de la Historia, pareciéndole el primero incompleto a la vista del segundo. En todo 

caso, la incomprensión del traductor y/o compilador peninsular ante estas profecías resulta 

evidente al considerar más de cerca el texto que presentan los Baladros. Como hizo notar 

Bohigas,
599

 sea por imperfecciones del modelo, sea por la dificultad intrínseca del estilo 

galfridiano, la traducción de estos pasajes planteó tantos problemas al traductor que las malas 

lecturas y los contrasentidos se acumulan y hacen todavía más ininteligibles las misteriosas 

profecías de Merlín: “nemus” se vuelve así “nombre”; “navigio”, “nido”; “perjurii”, “pregonero”, 

etc. Estos pocos ejemplos parecen indicar que los errores de traducción se deben a un traductor de 

lengua castellana o portuguesa –“perjurii”, por ejemplo, no podría dar lugar a una confusión con 

“héraut” o “crieur public” en francés–, pero sólo un examen mucho más detenido del texto 

original y de su adaptación en español permitiría asegurarlo. 

Por ahora, sólo podemos afirmar que tanto la aparente voluntad de completar una escena 

preexistente como los defectos de traducción apuntan hacia la misma conclusión. El compilador 

no estaba interesado ni en el contenido exacto de estas profecías ni en sus referentes históricos 

precisos, tocantes a la historia de los reyes de Bretaña o al futuro soñado de los Bretones en 

tiempos de Monmouth. Su propósito parece más bien haber sido el de corregir una escena que le 

parecía trunca respecto a la tradición más difundida: lo consiguió gracias a la interpolación de las 

profecías, que completaban la unidad narrativa de la torre de Vortigern, y gracias a su traducción, 

que facilitaba el acceso a este relato para un lector no familiarizado con el latín. El motivo que 

movió al interpolador de las profecías galfridianas no deriva, pues, de la lógica del relato ni de la 

voluntad de precisar la caracterización de Merlín, sino de un simple afán de alcanzar cierta 

“exactitud” textual. Por lo tanto, no analizaré más aquí este conjunto profético, pues no se vincula 

con su contexto textual inmediato –el relato del Baladro–, sino con el que le había creado 

Geoffrey de Monmouth a principios del siglo XII en relación con su historia semi-imaginaria de la 

Gran Bretaña. 

El segundo grupo de profecías históricas presentes en el Baladro del sabio Merlín corresponde 

a otra interpolación, relacionada con la historia del reino castellano, la cual se encuentra 

únicamente al final de la edición de Sevilla. Aparentemente, se compone de dos conjuntos 

distintos, ambos exclusivos de esta versión de la obra. Por un lado, después de contar el último 

                                                 
599

 Bohigas, “Estudio sobre el Baladro del sabio Merlín”, op. cit., p. 165. 



299 

 

intercambio entre Merlín, ya encerrado en la tumba, y Bandemagús, y la muerte del profeta, el 

Baladro de 1535 concluye con un último capítulo, el CCCXLI, cuya rúbrica anuncia “De algunas 

profecias que el sabio Merlin dixo antes de su muerte” [p. 154b]. Sigue una serie de profecías 

eminentemente oscuras, que ocupan el equivalente de una columna de la edición de Bonilla y San 

Martín. Dos declaraciones separan este primer conjunto profético del segundo. La primera parece 

concluir el Baladro y anunciar la siguiente obra del ciclo: “Aqui se acaba el primero libro de la 

demanda del Sancto Grial” [p. 155a]. Pero, de forma paradójica, una segunda declaración reza 

“Aqui comiençan las profecias del sabio Merlin, profeta dignissimo” [id.], lo que introduce, 

efectivamente, un segundo conjunto de profecías que corresponde a más de siete páginas a doble 

columna de la misma edición. Para evitar cualquier confusión, hablaré a continuación o de la 

interpolación del capítulo CCCXLI, o de la interpolación mayor. 

Ambos conjuntos evocan acontecimientos verdaderos o imaginarios de la historia castellana, 

valiéndose en general del estilo galfridiano, pero también de otros recursos, no necesariamente 

más claros para el lector moderno, sobre todo cuando se aplican a la expresión de anuncios ante 

eventum. Otro obstáculo a la comprensión de estas profecías lo constituyen las idas y venidas que 

operan en la cronología de los sucesos referidos, así como lo describe Entwistle: 

They are written in a difficult or confused style, which is frequently impossible to 

construe; the are not chronologically arranged; they are profuse of dates, which, 

however, partly from the corruptibility of Roman numerals, and partly from 

conversion from Julian to the Christian era, are wholly unreliable; they have been 

tampered with on various occasions, and it is possible that their earliest matter may be 

found mingled with their latest.
600

 

Sin embargo, ante la complejidad de este conjunto profético, los estudiosos han intentado 

repetidas veces proponer algún patrón de organización, con el fin de poder aislar unidades de 

sentido y de facilitar la comprensión de ciertos pasajes. Uno de los primeros críticos en hacerlo 

fue justamente William J. Entwistle, quien distinguió dos conjuntos de anuncios, que se oponen 

según múltiples criterios, a la vez de forma y de fondo: 

There is, however, a line of evident division between those utterances made by 

Merlin “one day” and those which he delivered “in that time” to Maestre Antonio. 

The former are lucid, anti-dynastic, fully developed; the latter are obscure, dynastic, 

and developed by means of a menagerie of “great lions”, “cub lions”, “angry lions”, 

“wolf lions”, etc., among whom D. Pedro the Cruel appears as the “ass of 

wickedness”. The former are concerned with the wise foolishness of Alfonso X., the 

                                                 
600

 Entwistle, The Arthurian Legend, op. cit., p. 175. 



300 

 

unfilial conduct of Sancho IV., the doom of Fernando IV., and thus cover the years 

1283-1312.
601

 

La primera serie de anuncios corresponde al principio mismo de la interpolación mayor, que 

empieza describiendo la situación de enunciación de las profecías: “Estando Merlin vn dia en el 

palacio del rey Artur” [p. 155a]. El comienzo de la segunda serie coincide con la introducción de 

la figura del Maestre Antonio: “En aquel tienpo maestre Antonio, profundado en la sancta fe 

catholica, e muy amador de Dios, supo como Merlin era en la Gran Bretaña, e fablaua en los 

fechos que eran por venir” [p. 157a]. El primer conjunto aislado por Entwistle corresponde a casi 

dos páginas, mientras que el segundo parece extenderse a lo largo de casi seis páginas. Pero esta 

desproporción no es exacta, pues, más adelante en su estudio, el crítico inglés describe el asunto 

de los últimos anuncios en los siguientes términos: “The latest allusions cover the whole of the 

fifteenth century, and reach as late as 1488; they predict the reunion of Christendom, the ruin of 

Africa, the empire of Spain, and such other matters as Gutierre Diez de Games has taught us to 

expect”.
602

 El final de la interpolación mayor corresponde, pues, a profecías de raigambre 

mesiánica, como algunas de las que analizamos en el Cancionero de Baena. El problema es que 

Entwistle no precisa dónde concluyen los anuncios dirigidos al Maestre Antonio ni dónde 

empiezan los oráculos mesiánicos: ahora bien, veremos que otras series de profecías se 

encuentran entre estos dos conjuntos. 

La división tripartita de la interpolación propuesta por Entwistle fue, años después, 

completada y precisada por Pedro Bohigas. Siendo mucho más complejo el esquema 

organizacional que elabora, prefiero citar exhaustivamente su síntesis: 

He aquí los [componentes] que hemos logrado identificar: 1. Profecías de Merlín en 

el palacio del rey Artur. El preámbulo de este texto parece que sea el primer párrafo 

de las profecías que siguen al Baladro [Bohigas se refiere evidentemente a nuestra 

“interpolación mayor”]. 2. Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres. El 

Baladro las intercala a continuación del preámbulo anterior. Con esto tenemos dos 

preámbulos en una misma obra, el primero de los cuales es del todo innecesario. 3. 

Visión de Alfonso X en la ciudad de Sevilla. Este texto va interpolado en las 

anteriores profecías. El interpolador ha suprimido algunas frases, para hacer mejor la 

soldadura, y ha puesto toda la versión en futuro. 4. Profecías de Maestre Antonio. 

Merlín revela a este personaje algunas cosas que han de suceder en España. Estas 

profecías, imitación de las de Merlín a Mestre Antoine, en Les Prophecies de Merlin 

publicadas por Lucy Allen Paton [cf. supra], acaban en la página 158, columna 1, 

línea 38, de la edición Bonilla del Baladro. A continuación, sin ninguna advertencia 

                                                 
601

 Ibid., p. 56. 
602

 Ibid., pp. 175-176. 



301 

 

del compilador, se reanudan las Profecías de Merlín del número 2, las cuales 

terminan en la página 159, columna 2, línea 36, de la edición mencionada y van 

seguidas, sin mediar entre ellas separación alguna, de otras profecías de Merlín, que 

parecen referirse a tiempos posteriores, hasta el reinado de Fernando el Católico.
603

 

Esta larga cita resulta imprescindible para entender mejor la complejidad de este extenso 

conjunto profético. Para resumirla, podemos decir que esta interpolación estaría constituida por 

cinco grupos de anuncios: 1. Las profecías de Merlín en el palacio del rey Arturo; 2. Las 

profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres; 3. La visión de Alfonso X en la ciudad de 

Sevilla; 4. Las profecías a Maestre Antonio; 5. Las profecías finales, relacionadas con el reino de 

Fernando el Católico o, más generalmente, de temas mesiánicos.
604

 Pero, más allá de esta 

multiplicidad textual, la complejidad de la interpolación se acentúa todavía más por el hecho de 

que el grupo 2 se divide entre varios lugares del conjunto. 

Bohigas pudo llegar a estas conclusiones gracias, evidentemente, a un análisis detallado del 

texto del Baladro de Sevilla, pero también gracias a otros testimonios encontrados en 

manuscritos castellanos y catalanes: descubrió, más precisamente, una versión castellana de la 

Visión de Alfonso X, ubicada en el manuscrito 431 de la Biblioteca Nacional, y otro manuscrito, 

el 271 de la Biblioteca Central de Cataluña, que reúne una versión en catalán de esta misma 

Visión de Alfonso X y una traducción también al catalán de las Profecías de Merlín en la Gran 

Bretaña, cerca de la ciudad de Londres.
605

 Estos testimonios constituyen una prueba fehaciente 

                                                 
603

 Bohigas, “La ‘Visión de Alfonso X’ y las ‘Profecías de Merlín’”, art. cit., pp. 386-387. 
604

 Respecto a la asimilación propuesta entre este último grupo de profecías y el reino de Fernando el Católico, el 

único argumento de Bohigas parece ser que los temas mesiánicos aludidos por Díez de Games han sido utilizados 

con frecuencia en profecías dirigidas a este monarca (ibid., p. 390): dos de éstas, una en catalán, otra en latín, se 

pueden consultar en su artículo “Profecies catalanes dels segles XIV i XV”, Butlletí de la Biblioteca de Catalunya, VI 

(1923), pp. 24-49, esp. pp. 47-48. Desde un punto de vista intratextual, encontramos, no obstante, varios indicios 

para tal identificación. En la p. 160b, la narración de la victoria del “rey león” sobre el “rey de la fumera grande” –

imagen que ya encontramos en el Poema de Alfonso XI para remitir al rey moro y que nuestro texto explicita al 

revelar que “la otra parte de Meridian sera dicha la gran fumera” [157a]– podría evocar la reconquista de Granada. 

Más adelante, en la p. 161a, se dice de este mismo “rey león” que “sera alferez de la yglesia de Sant Pedro, e lidiara 

contra todos aquellos que fueron contra la sancta yglesia”: una vez más, se puede aludir aquí a la labor 

reconquistadora de Fernando, simbolizada por su apodo de “el Católico”. Existe, por lo tanto, fuertes elementos a 

favor de una asimilación entre el “rey león” y Fernando el Católico, como veremos en detalle más adelante. Sin 

embargo, también es evidente que, mientras más nos acercamos al final de la interpolación, menos contacto con la 

realidad demuestran las profecías. 
605

 Bohigas reproduce la Visión castellana y parte de las Profecías en catalán en “La ‘Visión de Alfonso X’ y las 

‘Profecías de Merlín’”, art. cit., pp. 390-398. En cuanto a la Visió y a las Profecies en catalán del ms. 271 de 

Cataluña, las editó en su artículo “Profecies de Merlí. Altres profecies contingudes en manuscrits catalans”, Butlletí 

de la Biblioteca de Catalunya, VIII (1928-1932), pp. 253-279 [los textos en cuestión pp. 264-270]. Uno de los 

puntos de más interés del cotejo con las Profecias catalanas es que éstas presentan un último párrafo no incluido en 

el Baladro, lo que permite fijar con más precisión el fin de este grupo de anuncios en la larga acumulación de 

profecías que nos concierne aquí. Se encontrará también en las pp. 253-254 de este artículo una descripción precisa 

del ms. 271 y de su contenido. Es interesante notar que los dos conjuntos proféticos que coinciden con partes de la 



302 

 

de que la interpolación mayor del Baladro no es una creación original, sino, como lo dejaba 

sospechar, de por sí, el entramado de este apéndice, una compilación de distintos textos 

proféticos independientes, compuestos en distintos momentos de la historia castellana y de cada 

uno de los cuales se puede rastrear una transmisión textual autónoma. Bohigas fecha así los dos 

textos de la Visión de Alfonso X y de las Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres entre 

el 22 de marzo de 1369, día de la muerte de Pedro I, y 1377, a la vez año mencionado en el 

manuscrito catalán como fecha límite de las profecías de Merlín –aunque la edición de Bonilla 

menciona “la era de mill e quatrocientos y sessenta y siete años de la Encarnación de Nuestro 

Señor Jesuchristo” [155b]– y año en el que el infante fray Pedro de Aragón escribió la exposición 

de la visión Cedrus Alta Libani, donde comenta, entre otras profecías, las de Merlín.
606

 En cuanto 

a las Profecías a Maestre Antonio tendrían como terminus ante quem la fecha de 1344, año en 

que Rodrigo Yáñez las hubiera utilizado para su Poema de Alfonso XI:
607

 sin embargo, ya vimos 

que era más probable que los dos textos se inspiraran de una misma fuente, y no que fuera el uno 

modelo del otro. Más aún, los anuncios tocantes a Alfonso XI y ubicados después de las profecías 

a Maestre Antonio de hecho ya no forman parte de este conjunto, lo que refuerza nuestra 

hipótesis relativa a la falta de relación directa entre el Poema y el Baladro. Pertenecen más bien 

al grupo 2 de la organización propuesta por Bohigas, es decir, las Profecías de Merlín cerca de la 

ciudad de Londres, pues se encuentran también en la versión catalana del ms. 271 de Barcelona. 

Los distintos componentes de la interpolación profética mayor del Baladro parecen precisarse 

poco a poco. Sin embargo, las hipótesis presentadas por Pedro Bohigas no son suficientes para 

desenredar todo el entramado textual con el que nos enfrentamos, como veremos más adelante 

respecto a varios pasajes de esta serie de oráculos. Me propongo entonces entrar ahora en el 

detalle de este largo apéndice, con el fin de entender mejor los múltiples elementos que lo 

constituyen. 

 

                                                                                                                                                              
interpolación del Baladro de 1525 no son los únicos textos proféticos de este manuscrito, sino que coexisten con una 

profecía de Juan de Rocacisa y con otras de autores desconocidos, pero que Bohigas identifica con visionarios del 

Lenguadoc cercanos a las doctrinas joaquinitas. 
606

 Bohigas, “La ‘Visión de Alfonso X’ y las ‘Profecías de Merlín’”, art. cit., p. 389. 
607

 Ibid., p. 384: Bohigas extrapola esta datación de la comparación propuesta por Entwistle entre las profecías a don 

Antón del Poema y las a Maestre Antonio del Baladro (The Arthurian Legend, op. cit., pp. 58 y 177). Isabelle 

Rousseau retoma esta fecha, ignoro si por los mismos motivos: cf. “Prophétie et réécriture de l’histoire”, art. cit., p. 

176, nota 4. 



303 

 

II.2.4.3 Descripción e interpretación de los apéndices proféticos del Baladro 

Dada la multiplicidad de las fuentes empleadas por los autores de las interpolaciones finales 

del Baladro y la complejidad de su organización, resulta imprescindible presentar de modo más 

detenido esta difícil construcción textual. Al mismo tiempo que describiremos sus elementos, 

intentaremos rastrear sus orígenes, las etapas de su formación y el sentido de cada conjunto. 

Empezaremos con el estudio de la interpolación mayor, puesto que el cap. CCCXLI retoma varias 

de las metáforas allí desarrolladas. 

Para llevar a cabo tal propósito, necesitamos apoyarnos en nuestros conocimientos históricos, 

pero también, y sobre todo, en los elementos textuales de los que disponemos. Ahora bien, los 

estudiosos ya han insistido en numerosas ocasiones sobre la confusión y la oscuridad de este 

texto, cualidades más evidentes de esta interpolación. Pero, antes de empezar nuestro trabajo 

exegético, debemos señalar un aspecto menos subrayado por la crítica, o sea, el carácter 

paradójico de tal dificultad, que describió muy claramente Isabelle Rousseau: 

cet hermétisme n’est qu’apparent. En effet, il est le résultat d’un travail de cryptage 

sur des choses déjà existantes, et que le prophète s’arrange toujours à rendre 

identifiables. Ce texte apparemment obscur et revendiqué comme tel est en réalité fait 

pour être compris, raison pour laquelle un certain nombre de procédés sont mis en 

œuvre pour faciliter son décodage.
608

 

Entre estos recursos, la estudiosa menciona la existencia de un discurso metatextual que señala 

la existencia de un código, o incluso que indica ciertas equivalencias entre metáfora y referente: 

así, “E de la otra parte Oriente sera llamada la montaña del dragón” [p. 157a, las cursivas son 

mías]. Por otro lado, las imágenes escogidas son normalmente unívocas –remiten a un referente 

único– y vuelven a aparecer en múltiples contextos, como la expresión “el señor de la fumera 

grande” que alude al rey moro en distintos pasajes. Más aún, ciertas denominaciones se organizan 

en sistema. Tal es el caso, sobre todo, de las sucesiones de reyes: si se identifica uno de los 

elementos, se puede ampliar la interpretación hacia sus predecesores y/o sus sucesores. Por fin, se 

retoman fórmulas preexistentes, sacadas de la cultura bíblica, histórica, jurídica, profética o 

heráldica. Algunas son fácilmente entendibles, tal como “la pérdida de España” que remite, para 

cualquier lector mínimamente conocedor de la historia peninsular, a la invasión musulmana de 

711; otras son mucho más problemáticas, por lo menos para un lector moderno, como ocurre con 

la expresión citada más arriba de “la montaña del dragón”: solamente nociones heráldicas más 

                                                 
608

 Ibid., p. 182. 



304 

 

precisas permiten saber que el dragón fue uno de los emblemas de Aragón y que la metáfora se 

refiere, por tanto, a este reino.
609

 El conocimiento de estos cuantos recursos resulta 

imprescindible para intentar superar la oscuridad más que aparente de las profecías merlinianas. 

Una vez conscientes de la existencia de tal “cryptage”, cabe ahora indagar los indicios que nos 

pueden conducir hacia su referente histórico. 

Después de la mención ya señalada “Aqui comiençan las profecias del sabio Merlin, profeta 

dignissimo” [p. 155a], la interpolación mayor comienza con un primer pasaje narrativo, aunque 

no profético, que corresponde al prólogo del conjunto conocido como Profecías de Merlín en el 

palacio del rey Arturo, según la designación utilizada por Bohigas. El título de esta serie remite a 

las circunstancias expuestas al principio del texto: “Estando Merlin vn dia en el palacio del rey 

Artur” [id.]. Antes de empezar realmente la serie de profecías tocantes a la historia de España, 

esta ubicación a la vez temporal y geográfica sirve para recordar la caracterización de su autor, el 

profeta Merlín. De cierto modo, la estrategia discursiva empleada aquí busca transmitir al lector 

el siguiente mensaje: todos los oráculos que siguen se deben a este mismo Merlín, profeta 

“dignissimo” de la corte del rey Arturo, cuya vida se relató a lo largo de la obra anterior; en ésta, 

se demostraron en repetidas ocasiones el valor de su palabra y su capacidad como profeta, por lo 

cual todos los siguientes anuncios, también de su autoría, son absolutamente de fiar. Ignoramos si 

esta parte de la interpolación conoció una existencia autónoma o si se elaboró específicamente 

para anunciar la inserción de los siguientes textos en este apéndice. Sin embargo, el que no se 

conozca otra versión independiente de este pasaje, así como el hecho de que el texto no presente 

otras profecías que las contenidas por los siguientes conjuntos, son argumentos a favor de una 

composición ex profeso. Otra explicación sería la de concebir este pasaje como el verdadero 

prólogo de las Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres, aunque falte en la versión 

catalana de este conjunto. En todo caso, su función es la ya mencionada de respaldar la verdad de 

los subsiguientes oráculos, o sea, en palabras de Merlín: “E todo lo que dixere crea vuestra 

excelencia que sera assi certissimo, que cosa mas cierta no aura” [p. 155b]. Desde el principio de 

su discurso, es el propio Merlín quien declara su voluntad de revelar ciertos sucesos: “Señor, yo 

quiero descobrirles algunos secretos de cosas que estan por venir” [p. 155a]. Los acontecimientos 

profetizados pertenecerán a la historia de España, “porque sera tierra en que mas conquistas e 

                                                 
609

 Resumo hasta aquí el análisis de Rousseau, ibid., pp. 182-183. 



305 

 

variaciones de principes aura, e assimesmo de pueblos, porque las gentes de España seran feroces 

e esforçados” [p. 155b]. 

Además de anunciar la temática de las profecías y de darles el respaldo ya señalado de la fama 

de Merlín, este prólogo desempeña una tercera función, la de justificar el estilo de los anuncios 

del mago. El propio rey Arturo intenta obtener que Merlín exprese sus revelaciones con claridad: 

“[El rey] rogo a Merlin que lo que declarasse no fuesse oscuro, sino muy a la clara; «que todos 

sientan lo que dixerdes»” [id.]. Arturo y su corte representan así, dentro del relato, la reacción del 

propio lector, desubicado por la oscuridad del estilo galfridiano. Sin embargo, Merlín se niega a 

cumplir este pedido, ya que “las cosas de profecias no podian ser sino en algo oscuras” [id.]. El 

argumento es inapelable: la naturaleza misma de la profecía se opone a la claridad de la 

expresión. Por tanto, si Merlín cumpliera con la voluntad de Arturo, su palabra dejaría de ser 

profética, o sea, verdadera. El intercambio anuncia así que los posteriores oráculos respetarán el 

rasgo de la obscuritas y que, por ello mismo, constituyen verdaderas profecías, es decir, 

nuevamente, que son anuncios plenamente fiables. Este prólogo cumple así con su papel, al 

presentar a la vez temática y teóricamente el contenido posterior de la interpolación, por lo cual 

disiento totalmente del juicio de Bohigas, que lo califica como “del todo innecesario”.
610

 Su 

carácter general le permite incluso desempeñar esta función respecto a pasajes insertados 

tardíamente en el conjunto. 

La segunda parte de la interpolación mayor corresponde, según la estructura presentada por 

Bohigas, al principio de las llamadas Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres. Para el 

estudioso catalán, se trataba de un segundo prólogo, que venía a reduplicar el primero. Sin 

embargo, me parece que la relación que se establece entre los dos textos es más de puesta en 

abismo que de redundancia. Si bien existe la posibilidad de que se trate de dos conjuntos 

distintos, la inserción del segundo fue preparada desde el primero, lo que, de constituir 

inicialmente dos textos, muestra por lo menos los esfuerzos del compilador. Además de anunciar, 

desde el conjunto anterior, el tema de su discurso (unas profecías tocantes a la historia de 

España), Merlín aludía ya a las circunstancias de su revelación: “declarare a todos lo que por 

inspiracion diuina, estando en la Gran Bretaña, cerca la cibdad de Londres, me auino” [p. 155b]. 

Son estas mismas circunstancias las que dan su nombre al conjunto de las Profecías de Merlín 

cerca de la ciudad de Londres y las que el profeta precisa ahora al principio de su discurso: “En 

                                                 
610

 Bohigas, “La ‘Visión de Alfonso X’ y las ‘Profecías de Merlín’”, art. cit., p. 387. 



306 

 

la Gran Bretaña, cerca de la cibdad de Londres, estando lauando mis manos e mi cara en vna 

fuente que estaua de cara Oriente” [id.]. El primer prólogo narró los preparativos del discurso de 

Merlín y entramos ahora en su contenido. Este segundo prólogo ya no es la introducción general 

de la interpolación, sino la introducción de este discurso. 

Tal introducción vierte sobre dos aspectos, que se van entrelazando: la justificación del poder 

de Merlín y la presentación de su tema. Primero, Merlín recuerda el origen dual de su saber: “por 

la gran sabiduria de mi padre [el diablo], e por el otorgamiento del alto señor que lo derribo del 

cielo al profundo del abismo [Dios]” [id.]. Una vez más, se trata de volver a demostrar el valor 

del saber de Merlín y la verdad de los siguientes anuncios. El profeta vuelve también a precisar la 

temática de sus oráculos, es decir, la historia de España, “fasta la era de mill e quatrocientos y 

sessenta y siete años de la Encarnacion de Nuestro Señor Jesuchristo” [id.], fecha que podría 

extenderse hasta el año 1505 si, a pesar de la referencia cristiana, la entendiéramos según el 

conteo de la era hispánica. No tenemos aquí ningún elemento que confirme la realidad de esta 

fecha. Sólo podemos constatar que nos lleva efectivamente hasta el final del reinado de Fernando 

el Católico, con el que concluye la interpolación profética. Por fin, para completar la presentación 

temática de su discurso, Merlín se traslada ya por el pensamiento hacia la tierra de España, de la 

que propone breves notas descriptivas, que alternan con más afirmaciones de su saber: “Ca yo 

alcance del señor, por su merced, lo mas cierto. […] auran por ciertas las palabras de mi boca, 

por gran sabiduria del mayor señor” [p. 155b-156a]. Vemos, pues, que tanto el prólogo inicial 

como la introducción del discurso mismo de Merlín tienen como principal objetivo la 

justificación de su saber y la confirmación de la verdad de sus anuncios. 

Las profecías propiamente dichas empiezan entonces, con un primer conjunto dedicado a la 

figura de Alfonso X. Nos referíamos más arriba a la insuficiencia de la organización propuesta 

por Bohigas ante la complejidad interna de ciertos pasajes. Uno de los ejemplos más evidentes 

corresponde justamente a la Visión de Alfonso X: un examen atento de esta parte de la 

interpolación revela que, en una especie de mise en abyme, nos encontramos aquí también con un 

mosaico de textos de distintos orígenes. La primera evocación de Alfonso X empieza en la p. 

156a, l. 7: “Vn noble rey sabidor en muchas cosas, fijo del sancto no publicado”. La alusión al 

rey sabio y a su padre, Fernando III, el Santo, es clara. Si el lector ignora las metáforas comunes 

de este tipo de anuncios, la continuación de la profecía es menos evidente: este rey se encontrará 

aislado en “la cibdad de los palos”, “sus bramidos sonaran por forma de blasfemia” y “su gemido 



307 

 

llegara a la oreja del gran toro bermejo” [p. 156a]. Esta parte del texto pertenece todavía al 

conjunto de las Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres, pues la versión catalana del 

ms. 271 también presenta este anuncio: su estilo es más o menos merliniano, ya que alternan 

referencias humanas y otras animales, y resulta, por tanto, sólo relativamente oscuro. Un lector 

conocedor de la leyenda de Alfonso X podría reconocer los principales elementos del relato. No 

obstante, la continuación del texto facilita todavía más este reconocimiento, pues, a partir de la p. 

156a, l. 28, se explicitan las correspondencias entre metáforas y referentes reales: “Por lo qual, 

sabado a hora de tercia, este rey don Alonso estara en la dicha cibdad de los palos, que sera 

despues dicha Sevilla, fijo del sancto no publicado, rey don Fernando”. La relación con la 

profecía previa se crea de dos formas distintas: mediante el conector lógico inicial que parece 

vincular el oráculo con el relato de su cumplimiento; y mediante la desambiguación de las 

metáforas empleadas anteriormente. La introducción de estos dos elementos de conexión se debe 

con toda probabilidad al compilador (o a uno de los compiladores) del apéndice del Baladro. En 

efecto, a pesar de este esfuerzo para tejer entre sí las diferentes fuentes utilizadas, es evidente que 

entramos aquí en un texto de otra naturaleza: se emplean los nombres de los personajes sin 

disfraz metafórico, y la sucesión de acciones y las palabras que se intercambian no presentan 

ninguna oscuridad. Dado que el fragmento anterior pertenecía todavía a las Profecías de Merlín 

cerca de la ciudad de Londres, es solamente ahora cuando empieza el grupo de anuncios 

conocido como Visión de Alfonso X. 

Resumamos rápidamente su contenido. Retirado en Sevilla, el rey Sabio recibe la visita de un 

ángel que le anuncia cuatro elementos principales: por la blasfemia que pronunció el rey en 

contra de su creador y por haberse negado a arrepentirse de ella, ya padeció el castigo divino, es 

decir, la pérdida de su honra y de su poder que representa la rebelión de su hijo Sancho; sin 

embargo, por la traición a la autoridad paterna y regia que constituye esta rebelión, Dios otorga al 

rey el cumplimiento de la maldición que profirió en contra de su hijo, una maldición que se 

extenderá hasta la cuarta generación descendiente de Sancho IV; pasado este lapso de tiempo, un 

rey ideal aparecerá y salvará el reino, un claro anuncio de la llegada sobre el trono de Enrique II; 

por fin, el ángel anuncia a Alfonso X que, como premio por su piedad mariana, se le da a conocer 

la fecha de su muerte, treinta días después, para que se pueda preparar para ella. El último 

elemento anunciado revela una confusión con otra leyenda, la de Fernando IV “el Emplazado”, 

quien muere inexplicablemente treinta días después de haber sido citado ante el juicio de Dios, 



308 

 

por dos hermanos a los que procesó, culpándolos de haber matado a uno de sus privados: en la 

versión tocante a Alfonso X, sin embargo, el valor negativo del emplazamiento, concebido como 

castigo de un crimen, se vuelve positivo, al ser una recompensa de la piedad del rey, quien 

obtiene así la posibilidad de llevar a cabo sus asuntos terrenales y espirituales antes de morir y, 

por tanto, recibe la promesa de gozar de la gloria eterna en el futuro. La última parte de la 

leyenda muestra justamente la reacción del rey Sabio a este oráculo: lo hace poner por escrito, 

lleva al extremo su actitud de piedad y penitencia, redacta su testamento y muere como había 

anunciado el ángel. 

Como lo revela el resumen, esta compleja leyenda reúne varios elementos de orígenes 

diversos. La historia de la formación de esta leyenda nos puede ayudar a entender el 

rompecabezas presente en el apéndice del Baladro. La reconstitución de su evolución ha sido 

llevada a cabo por Leonardo Funes a lo largo de dos brillantes artículos.
611

 Podemos retener tres 

etapas principales en este largo proceso: la época de su constitución y difusión oral, y dos 

momentos sucesivos de redacción, profundización y modificación del relato inicial. La leyenda 

nace en el contexto del enfrentamiento entre el rey Sabio y su hijo rebelde Sancho, hacia 1275, 

para desacreditar a Alfonso X, en particular su proyecto político-cultural y “la íntima relación 

entre el Saber y el Poder”
612

 que creó y que despertaba la sospecha de la Iglesia y de los grupos 

tradicionalistas. En esta versión primitiva, la leyenda sólo corresponde a la blasfemia del rey –

quien habría afirmado que, de estar él presente en el momento de la Creación, algunas cosas 

habrían sido mejores–, a quien Dios castiga, permitiendo la victoria de Sancho contra su padre en 

el ámbito político. 

Después de haber circulado en forma oral, la leyenda fue puesta por escrito por primera vez en 

la Crónica Geral de Espanha de 1344 de don Pedro de Barcelos: según Funes, la sobrevivencia 

del relato a las circunstancias políticas que lo vieron nacer se debe al hecho de que expresaba la 

visión más difundida de los contemporáneos sobre la figura de Alfonso X. Pero, para don Pedro, 

el objetivo inicial de la blasfemia del rey Sabio –la defensa de los intereses de Sancho el Bravo– 

cambia y se vuelve una manera de cuestionar la legitimidad de la dinastía reinante de Castilla, 

pues su antepasado se reveló indigno de la corona. Uno de los elementos que sirven este 

                                                 
611

 Leonardo Funes, “La blasfemia del rey Sabio: itinerario narrativo de una leyenda (Primera parte)” y “La 

blasfemia del rey Sabio: itinerario narrativo de una leyenda (Segunda parte)”, Incipit, respectivamente XIII (1993), 

pp. 51-70 y XIV (1994), pp. 69-101. El crítico propone una edición de cada uno de los textos estudiados. 
612

 Funes, “La blasfemia del rey Sabio (Primera parte)”, art. cit., p. 52. 



309 

 

propósito es la repetición de la blasfemia por parte del rey y la introducción del personaje de don 

Manuel, presente en la versión del Baladro y que simboliza justamente otra línea de la familia 

real castellana, frente a Sancho IV y sus descendientes. El cronista es también el primero en 

vincular la leyenda con el género profético, pues la inserta primero como un anuncio hecho a la 

reina doña Beatriz, madre de Alfonso X, respecto al final desgraciado de su hijo, antes de volver 

a detallar los acontecimientos en una narración cronística. Esta novedad resulta decisiva para la 

evolución posterior de la leyenda: “La finalidad de este nuevo elemento es darle al episodio 

legendario el peso complementario del cumplimiento de un destino inexorable […] el episodio 

profético será el núcleo potenciador de la evolución narrativa de la leyenda, cuyas sucesivas 

versiones se orientarán hacia la explotación de la carga profética en relación con la descendencia 

del rey Alfonso”.
613

 Una breve alusión a la leyenda se encuentra así en el Libro de las armas de 

don Juan Manuel, compuestos en los mismos años, la cual reúne de nuevo el motivo profético 

(esta vez, un sueño recibido por doña Beatriz) y la postura favorable a don Manuel, lo que 

apoyaría la hipótesis de que la difusión oral del relato se debiera a la influencia manuelina. 

Unas décadas más tarde, tiene lugar lo que Funes llama la “segunda narrativización cronística 

de la leyenda”, que corresponde esta vez a una crónica anónima conservada en el monasterio de 

Santo Domingo de Silos y titulada Relación de las cosas notables acaecidas en tiempo del rey 

don Alfonso e de su muerte.
614

 Esta versión, ideada en el contexto de la guerra civil de los años 

1366 a 1375, es el modelo de la que se interpola al final del Baladro. Varios cambios se pueden 

observar respecto a la “primera narrativización cronística”. El episodio ya no se narra de modo 

anticipado, en una prolepsis profética, sino que tiene lugar al final de la vida de Alfonso X, 

cuando ya se consumó el castigo divino. Es también el momento en el que la leyenda de “la 

blasfemia” se transforma en leyenda de “la visión” de Alfonso X: hace su aparición la figura del 

ángel, que explica al rey la relación entre su blasfemia pasada y la pérdida de su poder regio y 

que recompensa su devoción con varios anuncios, entre los cuales destacan la aceptación divina 

de la maldición contra Sancho y sus herederos –lo que confirma el pecado cometido por el hijo, 

al rebelarse contra el padre–, la llegada de un rey casi mesiánico en el futuro y el aviso de la 

muerte de Alfonso X en un plazo de treinta días. Todos estos elementos son los que encontramos 

                                                 
613

 Ibid., p. 66. 
614

 Como señaló Bohigas, otro testimonio de esta versión aparece también en el contexto jurídico del ms. 431 de la 

Biblioteca Nacional de Madrid, con implicaciones que no detallaré aquí: véase Funes, “La blasfemia del rey Sabio 

(Segunda parte)”, art. cit., pp. 84-90. 



310 

 

en la versión del Baladro, así como la precisión temporal que abre ahora el relato: “Sauado dos 

días de abrill era de mill y treçientos y treinta y dos annos a ora de terçia”,
615

 reducido en el 

Baladro a un simple “sabado a hora de tercia” [p. 156a]. 

Vemos, pues, que la postura política de la leyenda ha cambiado totalmente en esta segunda 

redacción: de figura negativa, que carga con el peso de la blasfemia y del pecado, el rey Sabio se 

ha restablecido como modelo positivo, dechado de piedad y arrepentido por sus errores pasados. 

Esta transformación no impide que, de la versión anterior, se mantenga también la referencia 

positiva a don Manuel. Estos distintos cambios apuntan todos hacia la justificación de la nueva 

dinastía Trastámara: además de anunciar de modo encomiástico el reinado de Enrique II, el 

discurso del ángel insiste sobre la falta de Sancho IV y otorga así la aprobación divina al 

regicidio de 1369, pues, al matar a Pedro I, Enrique no hace sino castigar el pecado original de 

este linaje, cumpliendo con la maldición proferida por Alfonso X. Es para reforzar este nuevo 

mensaje ideológico antipetrista que el autor de la segunda versión saca de nuevo partido de la 

profecía: ésta ya no anuncia el futuro castigo del rey Sabio, sino que, cobrando un alcance mayor, 

se extiende hacia las siguientes generaciones y revela la futura victoria Trastámara, símbolo de la 

justicia divina. En términos de Funes, “la profecía es, de hecho, una expansión de la maldición 

alfonsí”.
616

 Si la referencia positiva a don Manuel no desaparece, es también para apoyar los 

intereses trastámaras, ya que, para defender su propia legitimidad, la nueva dinastía se basa en los 

derechos de la esposa de Enrique II, Juana Manuel, a la vez nieta del infante don Manuel y del 

desheredado Fernando de la Cerda, nieto a su vez de Alfonso X. Por fin, esta segunda 

narrativización de la leyenda inserta un último elemento, el anuncio de la muerte próxima de 

Alfonso X, el cual revela claramente un cruce con la leyenda de Fernando IV, como ya 

comentamos.
617

 

La versión de la leyenda de la blasfemia del rey Sabio que encontramos en el apéndice del 

Baladro del sabio Merlín corresponde a esta segunda narrativización, que transforma la leyenda 

original en un relato de “visión”, gracias a la inserción del ángel. Sin embargo, la segunda versión 

cronística de la leyenda no tiene relación con la figura de Merlín y tampoco corresponde 

integralmente a un enunciado profético. Por tanto, el responsable de la inserción de la Visión de 

                                                 
615

 Relación de las cosas notables acaecidas en tiempo del rey don Alfonso e de su muerte, en ibid., p. 71. 
616

 Ibid., pp. 83-84. 
617

 El cruce entre las dos leyendas ha ocurrido a veces en sentido opuesto, como demuestra la versión catalana del 

relato de la blasfemia real, insertado en la Crònica de Pere III el Ceremoniós, donde el pecado de soberbia se 

atribuye a Fernando IV: véase ibid., pp. 91-94. 



311 

 

Alfonso X en medio de las profecías merlinianas tuvo que llevar a cabo varias modificaciones 

para intentar armonizar los distintos tipos de textos, pero lo hizo con poco éxito: la 

heterogeneidad textual sigue muy evidente. Podemos suponer que las Profecías de Merlín cerca 

de la ciudad de Londres constituían el núcleo original de la interpolación final del Baladro. En 

una etapa posterior de la conformación de esta interpolación, uno de los anuncios de este primer 

núcleo llamó la atención de algún lector: se trataba de la referencia metafórica al “noble rey 

sabidor” y a “sus bramidos [que] sonaran por forma de blasfemia” [p. 156a]. Las alusiones del 

estilo merliniano le recordaron la leyenda independiente del rey Sabio y quiso completar las 

informaciones proporcionadas por la profecía de Merlín, insertando el texto integral de la leyenda 

en el lugar preciso donde el mago bretón evocaba la suerte de Alfonso X. Este segundo 

interpolador se limitó entonces a transcribir en futuro toda la segunda versión de la leyenda, con 

el fin de darle un aspecto de profecía: se creó así una mise en abyme del oráculo, entre un primer 

nivel, supuestamente enunciado por Merlín, y un segundo nivel, que corresponde al anuncio en 

boca del ángel. Para hacer más difusa la sutura entre los dos textos, también insertó los cambios 

mínimos que ya comentamos: la repetición de las metáforas iniciales de Merlín y su 

desambiguación. 

El responsable de la inserción de las Profecías a Maestre Antonio no tuvo semejante prurito de 

armonización: al final de la Visión de Alsonso XI, empieza sin transición este nuevo grupo de 

profecías, introducido simplemente por una marca temporal y la mención del nuevo interlocutor 

de Merlín, “En aquel tienpo maestre Antonio, etc.” [p. 157a, l. 15]. El personaje, como el “don 

Antón” del Poema de Alfonso XI, deriva de las Prophésies de Merlin, compuestas en el último 

cuarto del siglo XIII por un franciscano italiano para expresar puntos de vista joaquinitas, objetivo 

que desaparece en los oráculos insertados en el Baladro. Después de la claridad estilística de la 

Visión, la narración del debate entre el Maestro y Merlín
618

 no representa un gran cambio. Es 

solamente con la serie de oráculos en boca de Merlín, a partir de la mención “Dixo el sabio 

Merlin: «Maestre Antonio, etc.»” [ibid., l. 29], cuando reanudamos paulatinamente con el típico 

estilo merliniano. A partir de este momento, el lector debe, de nuevo, llevar a cabo un trabajo, 

más o menos difícil según los pasajes, de comprensión e interpretación del texto profético. 

                                                 
618

 Cabe señalar que este debate vuelve a cumplir una de las funciones del prólogo, la de demostrar el saber de 

Merlín, pues, aunque su interlocutor sea “profundado en la sancta fe catholica, e muy amador de Dios” [p. 157a], 

“Merlin lo vencio de sabiduria muy realmente y sin enojo” [id.]: el profeta es a la vez un gran sabio y un buen 

cristiano. 



312 

 

Después de una breve presentación de las regiones de España, Merlín expone una teoría de la 

realeza, a la vez elegida por Dios y representante de Dios en la tierra, según la concepción 

medieval del vicariato real: si el rey no cumple con los deberes que su función le impone, Dios 

puede retirarle su apoyo y, por consiguiente, la honra y el poder. Como analizó con mucha fineza 

Isabelle Rousseau,
619

 el resumen profético de la historia de España que sigue la exposición 

teórica no es sino una aplicación del principio del vicariato a los reyes castellanos. Merlín evoca 

así, sucesivamente, la fundación del reino de León por los godos, la pérdida de España por 

Rodrigo –quien no cumplió con sus obligaciones reales–, la resistencia de Pelayo a los invasores, 

la lucha de Fernán González, y, de forma más rápida, los reyes de Castilla desde Fernando III 

hasta Pedro I, quien desacata también sus deberes y provoca la guerra civil, evocada mediante la 

imagen de una destrucción de España. 

Hasta la aparición de Pelayo, el estilo no es sencillo –las frases adoptan construcciones 

embrolladas, se emplean numerosas metáforas, los personajes no son aludidos por sus nombres, 

sino mediante perífrasis, etc.–, pero el autor no se vale de las acostumbradas imágenes animales. 

A partir de la evocación de Fernán González, éstas hacen su aparición y la comprensión del final 

del conjunto se hace más delicada. El conde castellano sirve de transición entre los dos estilos, 

pues se presenta a la vez como un “leon” y como un “conde”. Fernando III se identifica gracias a 

su matrimonio con “[la] aguila de Alemania”, “hija del emperador de Alemania” [157b], es decir 

Beatriz de Suabia, y gracias a sus conquistas, pues “ganara tres cibdades”, que corresponden a 

sus victorias en Sevilla, Córdoba y Jaén. Se alude a continuación a un “rey escorpion”, a partir 

del cual se van sucediendo los siguientes monarcas de Castilla. Si se le sigue identificando con 

Fernando III, como parece hacerlo Bonilla en una de sus notas a pie [p. 158a, nota 1], sus 

descendientes serían: Alfonso X, designado como “lobo cerual” [p. 158a], siendo el “cauallo de 

los pies aluos” al que mata probablemente don Fadrique; Sancho IV como “gauilan del olmo”; 

Fernando IV como “leoncillo de España”, una posible alusión a su juventud; y, finalmente, 

Alfonso XI como “leon coronado de España”, un adjetivo que podría convenir a la importancia 

de su reino, en particular desde el punto de vista de la Reconquista. Sin embargo, la identificación 

entre Fernando III y el rey escorpión parece errónea, pues éste más bien parece heredero del 

matrimonio entre Fernando III y la “aguila de Alemania”: “Y deste linaje decendira el enperio 

                                                 
619

 Véase “Prophétie et réécriture de l’histoire”, art. cit., pp. 184-188. La estudiosa también propone en su artículo 

una nueva edición de las solas Profecías a maestre Antonio incluidas en el Baladro, basada esta vez en el ejemplar 

MY222 de la Bibliothèque Nationale de France: el texto se sitúa en las pp. 177-180 del artículo. 



313 

 

sobre el rey de España. Y este sera llamado escorpion” [p. 157b]. Esta rectificación implica 

recorrer las identificaciones una generación, tal como lo propuso Isabelle Rousseau. En esta 

interpretación, el rey escorpión pasa a ser el propio Alfonso X, lo que se confirmaría gracias a 

otras alusiones: la noción de imperio corresponde justamente al proyecto político alfonsí; la 

rebelión de “sus gentes brauas” [p. 158a] que podría evocar las sublevaciones de Murcia y 

Andalucía en 1264; la fecha de su muerte en 1322, que, en la era hispánica, corresponde 

efectivamente al año 1284 en el que se muere el rey Sabio; y, por fin, la frase “e despues desto [la 

muerte del rey escorpión] forçara el jabali a los del rey” [id.] podría aludir a una invasión 

marroquí en Jaén, similar a la de 1275. El “lobo cerual” pasaría entonces a ser “Sancho IV”, 

responsable de la muerte simbólica de un “cauallo de los pies aluos” que podría remitir a 

Fernando de la Cerda. El “gauilan del olmo” sería Fernando IV; el “leoncillo de España”, 

Alfonso XI; y el “leon coronado de España”, Pedro I. Estas últimas dos identificaciones me 

parecen menos entendibles, pues Alfonso XI evoca difícilmente la imagen de un pequeño 

monarca, mientras que Pedro I correspondería más bien a un león que pierde su corona que a un 

“leon coronado”. Rousseau intenta superar esta dificultad avanzando la hipótesis de que la 

gradación entre los leones simboliza el “affermissement progressif de l’autorité royale”.
620

 El 

argumento me parece insuficiente, pues las metáforas merlinianas se basan generalmente sobre 

características precisas de los personajes aludidos, y no sobre la evolución de nociones abstractas: 

la imagen del “león” remite evidentemente a la noción de realeza, pero creo que, a partir de esta 

característica común, el propósito de cada adjetivo asociado es más bien individualizar a los 

personajes así designados. Sin embargo, esta segunda interpretación, en su globalidad, parece 

aquí más sostenible, pues, a pesar de algunos puntos dudosos, ofrece una mejor correspondencia 

entre la exposición teórica que abre el discurso de Merlín y el resumen de la historia del reino, y 

permite entender mejor el anuncio final de la destrucción de España, concebida como una imagen 

ex eventu de la guerra civil entre Pedro I y su hermanastro (“leuantarse han las gentes vnas contra 

las otras en locura” [p. 158a]), y no como un oráculo ante eventum de una nueva “pérdida de 

España” hipotética y de tonalidad apocalíptica. Sin embargo, veremos que elementos posteriores 

pueden despertar nuevas dudas. 

Después del anuncio tocante a la destrucción de España, regresamos, como lo señaló Bohigas, 

al conjunto de las Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres. Varios indicios permiten 

                                                 
620

 Ibid., p. 183. 



314 

 

entenderlo. El más evidente es que, a partir de la p. 158a, l. 38, prosigue el texto también 

conocido por la versión catalana del ms. 271. Pero, existen además indicios intratextuales que lo 

muestran: la referencia a “este rey corrido” [p. 158a] remite claramente al “noble rey sabidor” de 

la p. 156a, es decir, Alfonso X, castigado por su blasfemia y a quien estaba aplicado este mismo 

adjetivo. Del mismo modo, la alusión al “sancto no publicado” confirma que nos encontramos en 

el mismo conjunto de profecías iniciado anteriormente: después de las dos interpolaciones de la 

Visión de Alfonso X y de las Profecías a Maestre Antonio, las Profecías de Merlín cerca de la 

ciudad de Londres van a proseguir. No obstante, el regreso a este conjunto no significa una 

ruptura fuerte en el texto, ya que se mantiene un estilo típicamente merliniano, empleado tanto al 

final de las Profecías a Maestre Antonio como a lo largo de los anuncios desplegados en las 

Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres. Después de haber evocado más arriba al rey 

Sabio, éstas no siguen la cronología de cada soberano, sino que brincan hasta “el tercero grado 

deste rey corrido” [id.], para anunciar la llegada de un “gran Leon” [id.], que no puede ser sino 

Alfonso XI, heredero en tercer grado de Alfonso X e identificable gracias a múltiples señales: se 

evocan sus tensiones con la nobleza; se alude a su relación con la “loua parda paridera como 

puerca” [id.], imagen más bien negativa de doña Leonor de Guzmán, quien dio diez hijos al rey, 

correspondencia confirmada por la precisión de que “ay començara la su rayz de aborrescimiento 

a los pueblos” [id.], claro anuncio de la posterior guerra civil entre el hijo legítimo y el de doña 

Leonor; por fin, se alaba su labor reconquistadora: “Muy gran conqueridor sera de los puercos e 

jabalines” [p. 158b]; tal cualidad permite incluso al profeta equipararlo con su antepasado 

Fernando III, un paralelo que constituyó precisamente uno de los objetivos perseguidos por las 

crónicas redactadas bajo el impulso del rey Justiciero: “el remediara al sancto no publicado en 

algunos de sus fechos” [p. 158a]. Este aspecto guerrero de su reinado es el más desarrollado, 

puesto que se describe largamente la campaña provocada por el levantamiento de “el muy gran 

jabali” [p. 158b], la cual desemboca sobre una gran batalla “cerca de la peña del venado” [id.], o 

sea, la Peña del Ciervo, donde tiene lugar la batalla del Salado, que se concluye con la victoria 

del “gran león”, “acompañado de gente de tres coronas” [id.] –alusión a la presencia portuguesa y 

a la ayuda de Aragón–, sobre el jabalí y “sus puercos”. Finalmente, la larga evocación de Alfonso 

XI termina con un anuncio muy preciso de su muerte: “E durara este fasta el cuento de mil e 

trezientos e quarenta e nueue años [una fecha bastante exacta, pues el rey muere en 1350], que lo 



315 

 

atrapara muerte rauiosa [Alfonso XI muere de peste], al pie de la peña alta de la muy gran laguna 

pauorosa [su muerte ocurre durante el sitio de Gibraltar]” [id.]. 

Después del largo desarrollo dedicado al rey Justiciero, las Profecías de Merlín cerca de la 

ciudad de Londres siguen con anuncios relativos a sus descendientes inmediatos. El primero de 

ellos es evidentemente Pedro I, a quien corresponde la siguiente descripción: “El conplidor de lo 

dicho
621

 sera el quatro pollino, asno de maldad, conplido de toda crueldad, sus ojos e su coraçon e 

sus entrañas abondados de toda luxuria, etc.” [p. 159b]. Se ofrece, pues, una imagen sumamente 

negativa e incluso diabólica del monarca, propia de la propaganda trastámara, que acumula las 

acusaciones de crueldad, maldad, lujuria, destrucción, etc., tal como lo observamos en la carta del 

moro Benahatín en la crónica del canciller Ayala. Sin embargo, el pasaje presenta varias 

dificultades, como la identificación del “cabron luxurioso” [id.], designación que podría referir al 

propio Pedro I, pero no lo permite ni el funcionamiento de las profecías merlinianas, en las cuales 

una metáfora sólo remite a un personaje y viceversa, ni la sintaxis de la frase que hace del 

“cabrón” el sujeto y del rey el complemento directo. El sentido mismo de la frase deja lugar a 

dudas, pues la versión española presenta el verbo “emporna” y la catalana el verbo 

“apostatera”,
622

 lo que cambia considerablemente el alcance de la acusación. Otro elemento 

problemático es la alusión al “cuchillo del rabi cruel” [p. 159b]: esta referencia falta en la versión 

catalana, pero se encuentra de modo extraño al final de las Profecías a Maestre Antonio, en el 

contexto del anuncio de la destrucción de España, con la mención “Sera de sus linajes el cruel 

cuchillo del gran rabi agudo, que taja a dos cabos” [p. 158a]. Se plantea, por tanto, la posibilidad 

de que el interpolador de las Profecías a Maestre Antonio insertara esta imagen en el lugar 

adecuado de las Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres, con el fin de crear un vínculo 

más íntimo entre los dos conjuntos, aunque el carácter único y puntual de este añadido, además 

de su ubicación lejana respecto al grupo anterior, hace poco probable tal hipótesis. En cuanto al 

sentido de la imagen, la frase que la acompaña nos puede dar una pista: “E mucho con miedo e 

con gran necessidad atenderan el cuchillo del rabi cruel” [p. 159b]. El contexto de la guerra civil 

en el que aparece dos veces la metáfora, vinculado con las ideas de necesidad y expectativa, 

puede sugerir que se trate del puñal con el que Enrique de Trastámara asesina a su hermanastro. 

                                                 
621

 Según Isabelle Rousseau (“La prophétie comme outil de légitimation”, art. cit., p. 93), la expresión “el conplidor 

de lo dicho” remite a Pedro I como personaje en el que se consuma la maldición de Alfonso X en contra de Sancho 

IV y sus descendientes. 
622

 Bohigas, “Profecies de Merlí”, art. cit., p. 269. 



316 

 

No obstante, la correspondencia entre Enrique II y un rabí, además “cruel”, resulta sorprendente, 

más aún cuando sabemos que los rumores en torno a los orígenes judíos de un monarca 

concernían justamente a Pedro I, y no al de Trastámara. El otro inconveniente de esta 

interpretación es el ya mencionado de la función simbólica del sistema merliniano, que, en teoría, 

sólo asocia una máscara con un personaje, sin que las metáforas se puedan multiplicar. Ahora 

bien, la continuación de la profecía atañe claramente a Enrique II, quien aparece bajo los rasgos 

de un “pollino león” [id.], lo que nos obligaría a renunciar a su asociación con un “rabi”, de 

encontrar otra explicación para tal imagen. 

Este “pollino leon” pasa a ser el protagonista de los siguientes anuncios. Si bien Bonilla 

sugiere una correspondencia con Enrique III el Doliente, por la mención de unas “grandes 

llagas”, el pasaje no deja lugar a dudas respecto a los acontecimientos profetizados: se trata de la 

guerra civil entre el “pollino leon”, dechado de virtudes, y el “asno de gran maldad” [id.], que 

sigue simbolizando a Pedro I. Como señala Isabelle Rousseau,
623

 la metáfora empleada 

constituye en sí una justificación de la legitimidad como rey de Enrique II, pues, a diferencia de 

Pedro, designado como el “quatro pollino” y asociado con un “asno”, lo que lo desliga de toda 

aura real, el “pollino leon”, o sea el cachorro del león, es el verdadero heredero del “gran Leon” 

que simboliza a Alfonso XI. La pareja antagónica formada por el “quatro pollino” y el “pollino 

león” se inscribe, además, en el contexto de la literatura apocalíptica, pues el “pullus jumentalis” 

es, según la lectura del Vae mundo de Villanueva propuesta por Rocacisa, el responsable de las 

desdichas de España, un tipo de Anticristo, al que se opone necesariamente otra figura mesiánica, 

la del “pollino leon”–Enrique II.
624

 La caracterización de este último como salvador del reino se 

acentúa todavía más gracias a la imagen del despertar (“se leuantara en este tienpo, perezoso, 

adormido” [id.]), propia de la literatura escatológica, en particular de la figura del último 

emperador del mundo. Ayudado por un “muy gran cauallero cruzado, buen religioso, e muy 

esforçado, e sabidor en todo bien, e muy virtuoso en todas las cosas” [id.], que podría ser Pedro 

IV de Aragón, enemistado con Pedro I, y por un “noble cauallero religioso” [id.], probablemente 

Bertrand du Guesclin, el de Trastámara vence a su adversario y se instaura una era de paz 

idealizada: 

Y verdeceran todos los arboles, e los canpos, que muy gran maravilla sera a los que lo 

vieren. […] e por la piedad e nobleza del pollino leon, muchos desechados […] ayna 

                                                 
623

 Rousseau, “La prophétie comme outil de légitimation”, art. cit., p. 89. 
624

 Id. 



317 

 

tornaran sin miedo a su desechadura, e seran assentados e con muy grande honrra 

puestos en su desechadura. Las tres coronas le abraçaran con gran amor en uno, con 

el gran assosiego y hermandad durable que nunca le fallecera [id.]. 

Esta paz interna restaurada permite también nuevas victorias en contra de los moros: “y en tal 

manera sera este abraçamiento destas tres coronas, que quebrantara los colmillos de los grandes 

puercos jabalines” [p. 159b]; y el nuevo rey obtiene numerosas declaraciones de lealtad: “e 

muchos dellos ay aura que arrancaran las sedas rubias de sus espinazos, e que los embiaran con 

gran humildad, embueltos con muy gran miedo, pensando de ser mas dañados de los que las 

sedas rancaran” [id.]. Enrique II recibe también el apoyo de dioses paganos: “E Mercurio, e 

Cercites,
625

 e Jupiter, renouaran las sus fazes” [id.], lo que funciona como una especie de 

apoteosis del primer monarca trastámara. 

En la versión del Baladro,
626

 las Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres terminan 

con una última serie de anuncios relativos a una “honça del ala” [id.]. Esta imagen remite con 

toda probabilidad a doña Juana Manuel, esposa de Enrique II. El texto catalán es el más claro al 

respecto, pues afirma: “E regnara en pau ab lo Polli Leo”.
627

 Pero la versión castellana también 

presenta varios indicios sólidos para tal identificación.
628

 Uno es la referencia a su origen 

familiar, con la expresión “liña muy derecha de justicia” [id.], que alude o a la línea bendecida de 

los Manuel, o a la de los infantes de la Cerda, alejadas ambas del trono hasta este momento, como 

                                                 
625

 El término “Cercites” es bastante misterioso. Según Estrabón, se trata de un antiguo pueblo de la región del Ponto 

(véase su Geografía, libro XII, cap. 3, pár. 18, consultable en versión bilingüe griego-francés en la siguiente página: 

http://remacle.org/bloodwolf/erudits/strabon/index.htm [03/01/2013]). En ningún caso aparece como una divinidad. 

Si nos referimos a la versión catalana del ms. 271, el pasaje reza “Mercurii e Jupiter e Mars renovellaran les sues 

hosts contra los infiells” (en Bohigas, “Profecies de Merlí”, art. cit., p. 270). ¿Será “Cercites” una designación culta 

que alude a los orígenes tracios del dios romano de la guerra? No solamente las denominaciones geográficas no 

corresponden exactamente, sino que no he encontrado ningún otro ejemplo de tal uso. 
626

 En la versión del ms. 271, se encuentra un último párrafo que concluye con anuncios de índole mesiánica (véase 

id.). Cabe suponer que estos últimos oráculos de las Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres nunca fueron 

insertados en el apéndice del Baladro o que se perdieron en algún momento de la transmisión textual, quizás a raíz 

de la intervención de un compilador posterior, que prefirió remplazar estos anuncios fantasiosos por alusiones a 

acontecimientos reales, ya de su conocimiento. El papel de este último párrafo correspondía al que desempeñan aquí 

otras profecías mesiánicas, las que constituyen ahora la parte final de la interpolación mayor. 
627

 Id. 
628

 Según Isabelle Rousseau (“La prophétie comme outil de légitimation”, art. cit., p. 95, nota 93), la expresión 

misma de “onza del ala” es un indicio, pues la familia de los Manuel llevaba en sus armas una mano alada. Sin 

embargo, la misma imagen vuelve a aparecer varias veces a lo largo de la interpolación, sin que sea siempre en 

relación con este linaje. Parece más bien referirse a la reina consorte de cada reinado, cualquiera que sea su origen 

familiar: otro rey designado como “Leon coronado” [p. 159b] “casara en el quinto año con la onça del ala de 

Oriente” [p. 160a], mientras que el rey que suscita los anuncios mesiánicos finales, llamado “rey Leon de España” 

“aura una fija en la onça del ala” [p. 161a]. La mención del origen oriental de la esposa del Pollino león, si bien 

puede interpretarse como una alusión al señorío de Villena, perteneciente a los Manuel, tampoco es de fiar, puesto 

que la versión catalana presenta una lectura opuesta: “En les sprees de Occident, una Onza del ala nexera” (en 

Bohigas, “Profecies de Merlí”, art. cit., p. 270). 

http://remacle.org/bloodwolf/erudits/strabon/index.htm


318 

 

lo recuerda el adjetivo “desechada”. Otro es la precisión de que “el leon pollino no perdera por 

ella su prez, ante la cobrara” [id.], en la que podemos ver una alusión a la argumentación a favor 

de la legitimidad de Enrique II como rey: ésta no se fundamenta en el hecho de ser Enrique hijo 

de Alfonso XI, sino en los derechos a la sucesión de su esposa, a la vez nieta de don Manuel y de 

Fernando de la Cerda. Por tanto, Juana Manuel permite efectivamente a su esposo obtener una 

nueva legitimidad en el reino recién conquistado. El conjunto de las Profecías de Merlín cerca de 

la ciudad de Londres concluye entonces con un último elogio de Enrique II: “Su nonbre durara 

por sienpre, cumplido sera en todos sus fechos, ca aura marauilloso entendimiento. Biuira diez 

años mas que ninguno de los passados” [id.]. Esta última precisión es más o menos cierta, pues 

Enrique II vive efectivamente diez años más que Pedro I y de seis a dieciocho años más que los 

reyes anteriores, de Sancho IV a Alfonso XI. 

Según la organización propuesta por Bohigas, al terminar las Profecías de Merlín cerca de la 

ciudad de Londres, se abría un conjunto profético distinto, el último del apéndice, tocante a 

monarcas posteriores, hasta Fernando el Católico. Sin embargo, creo que la alternancia entre los 

grupos es más compleja de lo que suponía el estudioso catalán. En efecto, después de las 

Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres y antes de los anuncios finales de tipo 

mesiánico, aparece un pequeño conjunto, de la p. 159b, l. 36, a la p. 160a, l. 19, que retoma 

metáforas presentes en las Profecías a Maestre Antonio, más precisamente, la sucesión final 

desde el “lobo cerval” hasta el “Leon coronado de España”. Parece, incluso, que esta 

enumeración final de las Profecías a Maestre Antonio se entiende como un plan escueto, que se 

desarrolla en el pequeño conjunto ubicado más adelante. El primer pasaje rezaba: “Y el su hijo 

[del rey Escorpión] aura nonbre lobo cerual. Este matara el cavallo de los pies aluos; y el su nieto 

sera llamado gauilan del olmo. Y el segundo nieto sera llamado leoncillo de España. Y el tercero 

nieto sera dicho leon coronado de España” [p. 158a]. El segundo pasaje retoma a los mismos 

protagonistas, pero con un ligero trastorno del orden, pues empieza con el segundo: “Leuantarase 

el gauilan del olmo, e matara el leon brauo de las montañas. Y este abrira los puertos de España, 

y sera muy buen rey e muy temido de todas las gentes, e no reynara mas de treze años, e saldra 

del mundo terrenal” [p. 159b]. Estas precisiones parecen confirmar la identificación de este 

“gavilán” con Sancho IV: se levantó contra su rey, mató simbólicamente a su padre Alfonso X, 

defendió Tarifa contra los benimerines y reinó doce años. Lo más probable es que, en algún 

momento de la transmisión textual, se modificó por error el orden de las frases y que estas líneas 



319 

 

tocantes al “gauilan del olmo” debían aparecer después de la breve mención del “leon lobo 

cerual” [id.], imagen equivalente a la del “leon brauo de las montañas” y asociada, pues, con 

Alfonso X. El posesivo de la frase “Su hijo sera dicho leoncillo de España” [id.] remitía, por 

tanto, al gavilán-Sancho IV, padre de Fernando IV. Este último será padre del “Leon coronado de 

España”, Alfonso XI, “mas antes aura vna hija”, que corresponde a la infanta Leonor, futura 

esposa de Alfonso IV de Aragón. 

Como en las Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres, la parte dedicada a Alfonso 

XI es aquí la más larga, lo que nos permite confirmar nuestra asociación mediante varios 

elementos. Su educación fue confiada a la “Leona de Molina” [id.], clara alusión a María de 

Molina, abuela del joven rey y su tutora durante varios años, también evocada en la interpolación 

profética del cap. CCCXLI [p. 155a]. Después de su proclamación como rey y de sus bodas con 

otra “onça del ala de Oriente” [p. 160a], la profecía anuncia distintos logros guerreros del rey: 

“quando este conplire tres sietes, echara el puerco gordo de Portugal” [id.], que remite a la 

victoria de Alfonso XI, a los 21 años, sobre Alfonso IV de Portugal, aliado de don Juan Manuel, 

quien se había sublevado contra el rey; “se començara la conquista, e passara a Ceuta, e tomarla 

ha, e muy gran partida de Africa” [id.], lo que evoca de modo hiperbólico su labor de reconquista. 

Por fin, la mención “dexaran los caualleros en dos casas” [id.] podría ser una alusión a la creación 

del Orden de la Banda en 1332. La mayoría de los indicios textuales convergen entonces hacia la 

asociación del “leon coronado” con Alfonso XI. Pero, cabe recordar que el análisis del final de 

las Profecías a Maestre Antonio nos había dejado ante una alternativa: o la sucesión de estos 

reyes, del “lobo cerval” al “leon coronado”, empezaba con Alfonso X y concluía con Alfonso XI, 

o iniciaba con Sancho IV y terminaba con Pedro I. Esta última interpretación, defendida por 

Isabelle Rousseau, parecía más probable en el primer pasaje. Sin embargo, resulta aquí 

insostenible, pues los elementos relativos al “leon coronado” (“nunca sera vencido en batalla” [p. 

159b] o las alusiones a la Reconquista) no corresponden en absoluto al reinado del rey Cruel. A 

partir de esta constatación, varias preguntas se plantean. ¿Cabe renunciar a esta interpretación 

incluso para el primer pasaje o debemos aceptar para los dos pasajes sendas explicaciones, 

aunque sean distintas? Al escoger esta doble interpretación, otra pregunta surge: ¿tienen ambos 

pasajes el mismo autor? Si es el mismo, ¿por qué haber modificado las asociaciones, pues no 

parece que tales cambios se deban solamente a errores de transmisión? La falta de respuestas 

sólidas a esta pregunta nos lleva a desechar la hipótesis de un mismo autor. Si el pasaje se debe a 



320 

 

otro autor, la explicación podría ser más sencilla: se trataría de un imitador que no entendió 

cabalmente el primer pasaje que se proponía desarrollar. En vez de identificar al “leon coronado” 

como Pedro I –una asociación bastante extraña, como ya señalamos–, lo vinculó con la figura de 

Alfonso XI y le atribuyó rasgos de este monarca, de allí la necesidad de hacer coexistir dos 

exégesis distintas. La hipótesis de dos autores distintos permite también explicar mejor la 

ubicación del segundo pasaje. Si ambos pasajes hubieran conformado inicialmente un texto 

único, compuesto por un solo autor, ¿por qué la segunda parte de las Profecías de Merlín cerca 

de la ciudad de Londres se hubiera insertado en medio de la serie de anuncios relativos a los 

mismos personajes? Al contrario, si el segundo pasaje es obra de un interpolador posterior, 

resulta más lógico que, en vez de buscar insertar su texto en algún lugar del conjunto ya existente, 

se haya contentado con añadirlo al final del texto, sin preocuparse por la separación que las 

Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres creaban entre los dos pasajes, entre el modelo 

y su imitación. Como se puede observar, las dificultades de interpretación de estos dos pasajes 

son considerables. Sin embargo, es imprescindible notar el parentesco entre ambas series de 

anuncios e intentar entenderlo.
629

 

Después de este pasaje aparentemente imitado de las Profecías a Maestre Antonio, empieza la 

última serie de oráculos del apéndice del Baladro del sabio Merlín. Se trata de una de las partes 

más problemáticas de la interpolación, porque la gran mayoría de los anuncios pertenecen a la 

categoría de las profecías ante eventum y se refieren, por tanto, a eventos imaginarios, pero 

algunas predicciones, de tipo ex eventu, siguen aludiendo a acontecimientos históricos: la 

dificultad radica entonces en fijar el límite entre las dos formas de anuncios, en particular al 

principio de este último conjunto. En general, el estilo sigue siendo galfridiano: se suceden 

anuncios relativos a toda una galería de figuras animalísticas, tales como lobos, leones, gallo, 

                                                 
629

 En una alusión bastante escueta (“Prophétie et réécriture de l’histoire”, art. cit., p. 176, nota 4), Rousseau evoca la 

presencia, entre las últimas profecías de la interpolación, de un pasaje dedicado a Juan II. No he podido consultar el 

trabajo en el que desarrolla esta pista –probablemente su tesis doctoral, aunque no lo precisa aquí–, así que no 

conozco con certeza la ubicación de tal pasaje. Sin embargo, tengo la sospecha de que Rousseau se refiere 

justamente a esta serie de anuncios en torno al “leon coronado de España”, pues tres elementos podrían asociarlo con 

Juan II: su nacimiento en Toro, ocurrido en el “tercero mes” y, quizás, su matrimonio con “la onça del ala de 

Oriente”. Juan II es efectivamente el único rey en haber nacido en esta ciudad, además en el mes de marzo (aunque la 

precisión del “viernes primero” no corresponde), y se casa con María de Aragón, de origen, pues, “oriental”, respecto 

al reino de Castilla. Pero, quedan demasiados elementos sueltos que no coinciden con el reinado de Juan II, en 

particular la referencia a la “Leona de Molina”, que difícilmente puede ser asociada con Catalina de Lancaster, 

madre y tutora de Juan II, o las alusiones a sus empresas guerreras, que corresponden mal a la imagen de debilidad 

propia de este monarca. Si Rousseau tenía en mente este pasaje, creo, por tanto, que su hipótesis no se sostiene. 

Presenta, además, el defecto mayor de no tomar en cuenta la relación de estos oráculos con el final de las Profecías a 

Maestre Antonio. 



321 

 

paloma, etc., mediante narraciones en forma futura que acumulan metáforas, perífrasis y 

paradojas, de modo a acentuar la oscuridad reivindicada de la profecía merliniana. Para fortalecer 

la autoría supuesta de los oráculos, la fórmula “Dixo el sabio Merlin” se repite a lo largo del 

conjunto, así como fórmulas derivadas como “Dixo el gran sabio Merlin” [p. 161a] o “Merlin el 

sabio dixo” [p. 162a]. La misma introducción se utilizaba en el grupo de las Profecías a Maestre 

Antonio, enriquecida por la mención del destinatario de los anuncios: “Dixo el sabio Merlin 

contra maestre Antonio” [p. 157a y b]. Otro rasgo estilístico tomado de este conjunto es la 

costumbre de dar las fechas de forma extremadamente desarrolladas; así en las Profecías a 

Maestre Antonio: “a los treynta e tres años, de mas del millar de los años de Jesu Christo” [p. 

157b]; y de la misma manera hacia el final de la interpolación: “a los quarenta años de mas del 

millar de los quatrocientos años de Jesu Christo” [p. 161b]. El uso de la dicha fórmula y este 

modo de expresar las fechas en el conjunto final confirmarían entonces que las Profecías a 

Maestre Antonio constituyeron el principal modelo para el imitador tardío, autor del final del 

apéndice. A pesar de estos parecidos con el estilo merliniano típico, el conjunto final tiende a 

referirse cada vez más a elementos reconocibles, en particular los topónimos, que se evocan 

directamente, y ya no mediante el uso de metáforas o perífrasis: en un principio, encontramos 

designaciones realmente oscuras, como “sobre el alto pino sin rayz” [p. 160a] o “ante las puertas 

de Tarfagada” [p. 160b], mientras que, a continuación, las referencias se vuelven más claras, con 

perífrasis conocidas, como “las cuevas de Ercoles”, o nombres directos, como España, África, 

Asia, Persia, Capadocia, Inglaterra, etc. Observamos, pues, de modo evidente, la dualidad ya 

señalada de la profecía merliniana, entre obligación genérica de oscuridad y necesidad de ser 

entendida, por lo menos parcialmente. 

En cuanto al contenido, el grupo de anuncios empieza con un pasaje particularmente oscuro, 

relativo al enfrentamiento entre un “lobo fediendo” [p. 160a] y un “leon” inicialmente dormido. 

Ubicado a continuación de las profecías tocantes a Alfonso XI, esta lucha podría remitir a la 

guerra civil entre Pedro I y su hermanastro. Sin embargo, los detalles de la contienda no 

corresponden: la figura rebelde y negativa es la del lobo, que llega de fuera y es finalmente 

derrotado, mientras que el rey instalado es el león, el cual sale vencedor y recibe la 

caracterización más ditirámbica, con rasgos propios, de nuevo, del último emperador del mundo 

(“e nuestro señor Dios lidiara por el. Y este leon despertara y sera muy buen rey e cobrara todas 

sus tierras; e passara la mar, e folgara España con el; e sera la su vida a par del rey Dauid” [p. 



322 

 

160a]). Otra interpretación más plausible podría asociar esta guerra con el final de la 

Reconquista, llevado a cabo por Isabel y Fernando: el lobo que invade el reino evocaría las 

incursiones moras en territorio castellano, mientras que el rey león sería la máscara de Fernando, 

que protege a Castilla tanto de las razias como de la fe musulmana. Varios argumentos pueden 

apoyar esta hipótesis. Los sucesos tienen lugar “en el tienpo destas tres sectas” [id.], o sea, antes 

de la expulsión de musulmanes y judíos por los Reyes Católicos. El “lobo” representa a la 

“malignidad” y “fara muchas contrarias cosas contra nuestro señor Dios” [id.], lo que confirma su 

no pertenencia a la fe cristiana. 

A continuación, la narración profética se amplía y se multiplican los indicios. En un primer 

momento, una referencia a “las alas sin cuerpo” [id.] remite probablemente al escudo de los 

Reyes Católicos, de cada lado del cual aparecen las alas del águila de San Juan, ocultando el 

escudo el cuerpo del ave. Su vuelo “sobre las montañas de Lucena” [id.] evoca el principio de la 

guerra contra Granada, pues Lucena es una localidad cercana al reino moro, en la que tuvo lugar 

una batalla en 1483, donde el rey Boabdil sufrió una primera derrota y fue encarcelado: su 

mención sirve así a la vez de ubicación geográfica y de signo de buen augurio respecto a la 

campaña granadina. El rey León llega entonces “dentro de la arca del lobo” y provoca pavor entre 

“los lobos”, lo cual confirma la identificación de este animal con los moros, si bien la metáfora de 

los “puercos” y “jabalíes” había sido la acostumbrada hasta aquí. Más adelante, los antagonistas 

del rey León también reciben el nombre de “las crueles bestias” [p. 160b]. La perífrasis que 

designa a su dirigente ya es habitual para aludir a un rey moro, pues es la del “señor de la fumera 

grande”, imagen probable de Boabdil en el presente contexto. Un segundo momento corresponde 

a una fase posterior de la guerra, con la llegada del rey a Gibraltar. Se trata probablemente del 

principio de la campaña hacia la ciudad misma de Granada, cuyo asedio se evoca mediante la 

imagen de una mujer cortejada, según la metáfora tradicional de la épica árabe: “descendera este 

leon a las cuevas de Ercoles e requerira la sierua de su natura, y despertara la dueña que yaze 

durmiendo” [id.]. La profecía opera luego una especie de análepsis hacia el relato de la batalla 

misma, que se extiende a lo largo de tres días. Al final, “el rey de la fumera grande”, Boabdil, 

busca obtener un acuerdo con el “rey de España”, pero, no satisfecho por las propuestas 

castellanas, reanuda las hostilidades. La victoria castellana obliga finalmente a los moros a huir, 

según distintas modalidades (esconderse, integrarse entre los cristianos, regresar a África): 



323 

 

“partirse han en tres partes. La vna se alçara a las montañas, e la otra se verna para morar con 

ellos, e la otra se yra a las aguas del mar” [p. 161a]. 

Después del relato profético de la conquista de Granada, entramos ya en los últimos oráculos 

de la interpolación, los cuales constituyen un conjunto de anuncios ante eventum, a la vez 

fantasiosos y mesiánicos. La serie se estructura en torno a los nacimientos de distintos hijos del 

“rey leon” y de la “onça del ala”. Nace primero una hija, designada como “paloma de España” [p. 

161a] y cuya relación con la Iglesia se ensalza, lo cual permite también alabar a la figura del rey 

León, como mayor representante de esta Iglesia: “Assi que la moneda del rey Leon de España e 

la de la yglesia todo sera vna ley e vna señal, e seran ayuntados en vno. Y este rey sera alferez de 

la yglesia de Sant Pedro, e lidiara contra todos aquellos que fueron contra la sancta yglesia” 

[id.].
630

 Esta caracterización del rey es propia de la literatura mesiánica, así como el hecho de 

que, en un primer momento, esté “durmiendo”. Lo mismo se puede decir de otro elemento del 

anuncio, que alude al antagonismo de los últimos tiempos entre las fuerzas de Cristo y las del 

Anticristo, representado por la figura de origen bíblico de los falsos profetas: “seran destruydos 

en este tienpo los falsos profetas de rayz, aquellos que se vernan como en vestiduras de corderos” 

[id.]. El pensamiento milenarista promete, evidentemente, la victoria de Cristo sobre las fuerzas 

del mal. La importancia de la faceta religiosa del rey se acentúa, más adelante, gracias a la 

repetición de estas mismas hazañas espirituales: “sera este rey Leon señor de toda España, y sera 

alferez de la yglesia de San Pedro, e sera su defensor e guardador. Y en aquel tienpo aura mucho 

amor con la yglesia de Jesu Christo. Y en aquel tienpo sera la yglesia de Sant Pedro mas honrada, 

e mas ennoblecida, e mas ensalçada que en otro tienpo. […] E sera mayor rey en la Christiandad” 

[p. 161b]. El rey León alcanza así el estatuto mesiánico de un rey a la vez salvador de su pueblo y 

de la Cristiandad misma, aunque el presente conjunto profético no pertenece al género 

apocalíptico y prescinde, por tanto, de anuncios más directamente escatológicos. 

Para regresar al tema de la descendencia del rey León, prosigue la enumeración de sus 

vástagos, pero cabe notar que los siguientes hijos de la realeza son todos varones. Con cada uno, 

se asocian un nombre metafórico y un futuro glorioso. Al primero y al tercero, respectivamente 

“cieruo corredor de la gran ventura” [p. 161a] y “oso esforçado de gran ventura” [id.], se les 

promete la conquista de África, mientras que al segundo, llamado “falcon bolador de la gran 

                                                 
630

 Me pregunto si el pasaje, al mismo tiempo que ensalza la relación de Fernando el Católico con la Iglesia, no alude 

también a su unión con Isabel, pues sabemos que la reina solía ser evocada mediante palabras con las que compartía 

la inicial “y”, tal como fue el caso con los sucesivos emblemas de su esposo, el yunque y, más adelante, el yugo. 



324 

 

ventura” [id.], la de Asia. El cuarto hijo, “bravo leon” [p. 161b], se asocia igualmente con la 

conquista de África, pero recibe además otros pronósticos favorables: “la su morada sera en la 

tierra santa de Jerusalem” [id.], lo que implica el éxito de la cruzada, y “casara con la fija del rey 

de Capadocia” [id.]. Esta mención sentimental, así como la descripción idealizada del personaje 

(“tan fuerte sera en sus hechos, que no aura su par” [id.]), recuerdan sin duda el destino de los 

héroes del género caballeresco, al cual hasta se toman prestados ciertos giros estilísticos y 

nociones, tal la idea del caballero “sin par”. Esta impresión se refuerza mediante la 

generalización de tal éxito hacia todos los hijos del rey León: “y seran todos casados con hijas de 

reyes; y el menor destos quatro fijos casara con la hija del rey de Capadocia mucho a sy honra” 

[id.]. Parece crearse así un conjunto de parejas reales, vinculadas por el parentesco de los hijos, 

del mismo modo que el desenlace de los libros de caballerías suele mostrar a todos los héroes 

casados con grandes princesas, en un mundo ideal en el que todas las familias reinantes se 

relacionan gracias a lazos de parentesco o amistad. Por fin, el rey León tiene un quinto hijo, 

llamado “casa de sapiencia” [id.], que heredará “los cinco reynados de España”, al morir su 

padre. 

Esta primera presentación de la descendencia del rey León se simplifica hacia el final de las 

profecías, puesto que, de cinco, el número de hijos varones del rey se reduce a tres, primero de 

modo indirecto, y luego de forma explícita: “los dos mayores sojuzgaran todas las tierras de 

Africa. Y el menor sera Rey en la tierra sancta de Jerusalem, […] yran los dos mayores casados 

con fijas de reyes de España; y el menor sera casado con la fija del rey de Capadocia” [p. 162a], 

“la yglesia de San Pedro los alçara por reyes a todos los tres fijos deste rey Leon de España. […] 

Y aparejarse han estos tres reyes…” [p. 162b]. La primera versión de los cinco hijos puede 

buscar la correspondencia con los cinco reinos principales de los Reyes Católicos, es decir, los 

que aparecen en su escudo: Castilla, León, Aragón, Sicilia y Granada. En cuanto a la segunda 

versión, evoca más bien una estructura folclórica, basada en el número tres, número “perfecto” 

que representa a la vez la firmeza y el equilibrio. Esta influencia folclórica también se puede 

notar en la repartición funcional de los hijos, en la que “los dos mayores” se oponen 

repetidamente al “menor”, el más destacado de todos. 

Otro elemento que permite estructurar esta larga serie de profecías es la mención de múltiples 

fechas. Así, cabe notar que la fecha supuesta del nacimiento de la primera hija del rey León es “a 

los treynta e dos años, de mas del millar de los quatrocientros años de Nuestro Señor Jesu 



325 

 

Christo” [id.]: si, a pesar de la mención de la era cristiana, consideramos la fecha como propia del 

conteo de la era hispánica, se trataría del año 1470, fecha efectiva del nacimiento de la primera 

hija de la pareja real, la princesa Isabel. Sin embargo, las fechas mencionadas anteriormente en 

torno a la campaña de Granada no corresponden a los eventos aludidos, que las entendamos 

según el conteo cristiano o según el hispánico. Si bien existe la posibilidad de una corrupción del 

texto –ya sabemos que la buena conservación de las fechas es sumamente delicada en el proceso 

de transmisión textual–, podemos notar que las fechas siguen un orden de cronología interna: “a 

los diez de mas del millar de los quatrocientros años de nuestro señor Jesu Christo” [p. 160a], “a 

los veynte y siete años de mas del millar de los quatrocientros años de nuestro señor Jesu 

Christo” [p. 160b], “a los treynta e dos años, de mas del millar de los quatrocientros años de 

Nuestro Señor Jesu Christo” [p. 161a], “A los .XXXV. años, de mas del millar de los .CCCC. años 

de Christo” [p. 161b], “a los .XXXVII. años de mas del millar de los quatrocientos años de Jesu 

Christo” [id.], “a los quarenta años de mas del millar de los quatrocientos años de Jesu Christo” 

[id.], “a los cincuenta años de mas del millar de los quatro cientos años de Christo” [p. 162a].
631

 

Esta sucesión de fechas crecientes parece entonces indicar que se trata más bien de fechas 

simbólicas, que permiten seguir con más facilidad el desarrollo de un relato profético 

particularmente complejo, pero por lo menos ordenado según una perfecta cronología supuesta. 

La extensa serie de oráculos que concluye la interpolación mayor del Baladro gana así en 

                                                 
631

 Dos fechas más merecen una mención aparte. La primera es “A los .XXXIII. años del su nascimiento deste rey 

Leon” [p. 161a], donde el punto de partida del conteo ya no es el nacimiento de Cristo, sino el del rey León. Sin 

embargo, esta fecha respeta aparentemente el orden cronológico, puesto que se sitúa entre los años “treynta e dos” y 

“.XXXV.” después de 1400. Una posible interpretación es que la fecha de nacimiento del rey León coincida 

justamente con el año 1400, lo que no es el caso de Fernando el Católico, ni de ningún otro rey de Castilla, que nos 

situemos en la era cristiana o en la era hispánica. Otra posibilidad es que un copista haya cometido aquí un olvido, 

por ejemplo de un par de líneas, y desaparecieron la mención de la era cristiana, así como el principio de la 

equivalencia entre esta fecha y la edad del rey León. 

La segunda fecha problemática es la última del texto: “a los quarenta e ocho años, de mas del millar de los 

quatrocientos años de Christo” [p. 162b]. Es la única en no respetar la cronología, ya que la precede la fecha de los 

“cincuenta años”. Mi hipótesis es que el último párrafo de la edición de Bonilla, en el que aparece esta fecha, y, muy 

probablemente, también el penúltimo fueron desplazados en algún momento de la transmisión textual: un copista, al 

darse cuenta de que había olvidado copiar esta parte del texto, la transcribió al final, y los siguientes copistas y 

editores no corrigieron el error. El olvido inicial se explica fácilmente por la repetición, al principio de cada uno de 

los párrafos modernos, de la fórmula ya comentada “Dixo el sabio Merlin”. Esta hipótesis no se basa solamente en el 

trastorno de la cronología, sino también en los acontecimientos anunciados en cada párrafo, pues el último evoca 

nuevas conquistas del rey León y de sus hijos, mientras que el párrafo correspondiente a la fecha de los “cincuenta 

años” narra eventos posteriores a estas conquistas, es decir, el regreso del rey a España y su muerte y presenta una 

recapitulación de sus virtudes y del desarrollo de su reinado: sería, por tanto, mucho más lógico que estos elementos 

conclusivos cerraran la larga evocación de los hechos del rey León y, al mismo tiempo, la extensa interpolación final 

del Baladro. 



326 

 

estructura y en claridad, aunque sus anuncios no correspondan a ningún acontecimiento real, en 

la gran mayoría de los casos. 

Finalmente, la imagen que se desprende del principal protagonista de esta larga narración 

profética es la de un rey perfecto, a la vez defensor de la Iglesia y guerrero sin par, capaz tanto de 

proezas históricas –la toma de Granada–, como de hazañas imaginarias –las conquistas de Asia y 

África o el dominio de Inglaterra [véase p. 162b]–. El Fernando V así creado no solamente está a 

la altura de los antiguos grandes reyes, sino que los supera a todos: “Y David, e Salomon, e 

Alexandre, estos tres, que fueron los mas nobles e los mas preciados del mundo, estos perderan 

sus bozes por la suya deste rey Leon de España” [p. 161a]. El conjunto profético dedicado al rey 

León constituye, por tanto, un caso ejemplar de los oráculos de los que se burlaba Gutierre Díez 

de Games: aprovechando la credibilidad creada por referencias a sucesos verdaderos, el texto 

profético pasa a prometer al nuevo rey todas las conquistas y glorias imaginables, tanto en el 

nivel terrenal como en el espiritual. En la presente interpolación, la cantidad de anuncios tocantes 

a acontecimientos reales de la historia de España que preceden el conjunto relativo al rey León, 

así como la supuesta autoría de Merlín, profeta que goza de un reconocimiento general, como ha 

mostrado su repetida inclusión en los textos político-históricos de la Edad Media castellana, 

funcionan como garantías adicionales de los oráculos mesiánicos finales, que cantan las 

alabanzas de Fernando el Católico. 

 

Para resumir esta extensa descripción de los componentes de la interpolación mayor, podemos 

distinguir los siguientes ocho conjuntos de “Profecías del sabio Merlín”:
632

 

1. Desde la p. 155a, l. 45, hasta la p. 155b, l. 36: las Profecías de Merlín en el palacio del rey 

Arturo constituyen el prólogo general de la interpolación; 

                                                 
632

 En su estudio “Prophétie et réécriture de l’histoire”, art. cit., Rousseau juzga que la interpolación mayor 

corresponde a una “compilation de neuf séries de textes composés entre la fin du XIII
e
 et la fin du XV

e
” (p. 176), 

series que así detalla en nota: 

Ces prophéties, désignées comme Profecias cerca de la ciudad de Londres, comprennent : un noyau 

primitif, portant le même titre, concernant Alphonse X, Sanche I et Alphonse XI et datant au plus tard de 

1344. Puis, à l’époque de la guerre civile castillane, y ont été ajoutés : la vision et légende du blasphème 

d’Alphonse X –dans sa version du XIV
e
 siècle–, les Prophéties à Maître Antoine et des textes sur Pierre I

er
, 

Henri II et Juana Manuel. Enfin, une introduction et deux groupes de vaticinations concernant 

respectivement Jean II [véase mi nota supra] et Ferdinand IV [sic], composé dans la première moitié du 

XV
e
 pour le premier, avant 1505 pour le second, ont été ajouté à l’ensemble déjà constitué pour former les 

Profecias cerca de la ciudad de Londres telles que nous pouvons les lire aujourd’hui [p. 176, nota 4]. 

Si bien el esquema general que propongo presenta varias similitudes con esta descripción, ya expresé algunos 

desacuerdos puntuales en el desarrollo de mi análisis. Repito, sin embargo, que no he podido consultar la tesis 

doctoral de Isabelle Rousseau, donde la estudiosa justifica muy probablemente todos sus puntos de vista. 



327 

 

2. Desde la p. 155b, l. 37, hasta la p. 156a, l. 28: la primera parte de las Profecías de Merlín 

cerca de la ciudad de Londres corresponden al principio del discurso de Merlín y aluden a 

la leyenda de la blasfemia de Alfonso X; 

3. Desde la p. 156a, l. 28, hasta la p. 157a, l. 14: interpolada bajo el reinado de Enrique II, 

una adaptación al contexto profético de la segunda versión historiográfica de la Visión de 

Alfonso X funciona como desarrollo narrativo del anuncio anterior, relativo al rey Sabio; 

4. Desde la p. 157a, l. 15, hasta la p. 158a, l. 37: probablemente interpoladas en el contexto 

de la guerra civil entre Pedro I y Enrique de Trastámara, o durante el reinado de este 

último, las Profecías a Maestre Antonio se insertan sin relación con el conjunto precedente 

y, después de una presentación teórica del papel del rey como vicario de Dios en la tierra, 

evocan la historia de España desde la fundación de León hasta, posiblemente, el conflicto 

entre los dos hermanastros; 

5. Desde la p. 158a, l. 38, hasta la p. 159b, l. 35: completada bajo el reinado del primer 

Trastámara, la segunda parte de las Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres 

prosigue con anuncios relativos a Alfonso XI, Pedro I y Enrique II, y ensalzan 

particularmente a este último; 

6. Desde la p. 159b, l. 36, hasta la p. 160a, l. 19: unas profecías forman una Ampliación de 

las profecías a Maestre Antonio, pues retoman sus últimos anuncios y los desarrollan, 

mediante una probable evocación de Alfonso XI; la fecha de su inserción es difícil de 

precisar; 

7. Desde la p. 160a, l. 20, hasta la p. 161a, l. 8: una primera parte de las Profecías del rey 

León se refiere al final de la Reconquista y, sobre todo, a la toma de Granada por Fernando 

el Católico; 

8. Desde la p. 161a, l. 9, hasta la p. 162b, l. 36: una segunda parte de las Profecías del rey 

León adquiere una tonalidad claramente mesiánica, para anunciar, ante eventum, el 

glorioso futuro de Fernando el Católico y su descendencia. Las dos partes de las Profecías 

del rey León, parcialmente imitadas de las Profecías a Maestre Antonio, fueron insertadas 

después de 1492, año de la toma de Granada, y antes de 1505, fecha en la que Fernando el 

Católico renuncia al trono de Castilla. Conocer más precisamente la edición perdida del 

Baladro de 1500 podría permitir precisar todavía más esta datación. 

 



328 

 

Finalmente, nos queda por analizar la breve interpolación del cap. CCCXLI, que, de acuerdo a 

mis investigaciones, no ha recibido nunca los honores de la crítica. El texto es probablemente el 

más oscuro de todos los conjuntos proféticos del Baladro del sabio Merlín. El pasaje parece 

tomar al pie de la letra la afirmación de Merlín según la cual “las cosas de profecias no podian ser 

sino en algo oscuras” [p. 155b] y complacerse en alcanzar el mayor hermetismo posible. Si bien 

su apariencia inicial recuerda el estilo de otras profecías político-históricas, relativas a la historia 

castellana, tales como las Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres o las Profecías del 

rey León, creo que el propósito de este texto es muy distinto. 

Una de sus peculiaridades es la mezcla de referencias y de rasgos estilísticos que presenta. De 

la misma manera que las Profecías a Maestre Antonio, el capítulo empieza con una fecha 

expresada de modo sumamente desarrollado: “Desde diez e nueue fasta en veynte vno e tres días 

del mas del millar e los trezientos cinquenta años de mas de la era de Jesu Christo” [p. 154b]. 

Vemos que, más allá del desarrollo acostumbrado, varios aspectos complican todavía más la 

expresión de este tiempo: no se alude a un solo año, sino a un plazo de tiempo; la mención de las 

décadas aparece separada en dos partes; a los elementos habituales se añade por fin la precisión 

de los días. Estamos, por tanto, ante un elemento a la vez conocido y distinto, pues se trata de un 

rasgo típico de los textos proféticos, pero profundizado y complicado. Pero, además, el oráculo 

nos transporta de inmediato hacia otro ámbito que el castellano: “en los canpos de Italia, en la 

cabaña de Romulo el pastor” [id.], alusión que parece remitirnos incluso a una fecha anterior a la 

fundación de Roma, o sea, muy distinta a la que el texto acaba de mencionar. Unas líneas más 

adelante, la referencia a “los montes Perineos” [id.] parece acercarnos al ámbito español, antes de 

que, de inmediato, la expresión “allende en las baxuras de los mares, en la conquista del sancto 

Grial” [id.] nos lleve de nuevo muy lejos de las tierras peninsulares, esta vez en una geografía 

incluso imaginaria. 

En cuanto a los actores de esta profecía, todos corresponden a metáforas animalísticas, un 

aspecto típico del estilo merliniano. Sin embargo, llama la atención su número, pues, en vez de 

seguir a una figura principal, rodeada de unas cuantas figuras segundarias, como sucede en las 

series proféticas de la interpolación mayor, el seudo-relato de este capítulo cambia de 

protagonista casi en cada línea. Algunas de estas imágenes son más bien insólitas, así “el can 

passariño” [id.], “el verdugo del braço” [p. 155a] o “los verdugos fracines” [id.]. Otras aparecen 

con una connotación muy distinta a la acostumbrada, tal la figura del león que, en vez de aludir a 



329 

 

un estatuto real, caracteriza a un personaje violento y cruel: “sera tornado el leon muy cruel, e no 

se fartara, e rompera las greyes de sus ouejas por quatro partes, e los sus dientes ensangrentaran, 

e la su lengua emponçoñara” [p. 154b]. Por fin, unos animales, como el “cangrejo del mar, y el 

dragon” [p. 155a], si bien pertenecen a la fauna de las profecías galfridianas, nunca han aparecido 

en los textos españoles estudiados hasta aquí y su referente es, por tanto, misterioso. No obstante, 

otras máscaras animales sí son habituales en nuestras profecías, así el “lobo”, el “leon coronado”, 

“las ouejas” o las “crueles bestias” [id.], pero, como ya señalé, se trata de una sucesión de 

referencias inconexas más que de una verdadera narración profética. Esta impresión se puede 

explicar si nos fijamos en un detalle curioso de la construcción de este capítulo: varios sintagmas 

son directamente copiados de la interpolación mayor. Tal es el caso de la siguiente frase, tomada 

de la primera parte de las Profecías del rey león [p. 160a]: “las alas sin cuerpo bolaran sobre las 

montañas de Lucencia” [p. 155a], con una confusión entre “Lucerna” y “Lucencia”. Del mismo 

contexto viene la mención “vn lobo se leuantara” [id.]: la frase no se copia exactamente, pero los 

elementos aludidos son los mismos (levantamiento de un lobo en contra de un rey león y 

destrucción de lo más preciado de este rey). Lo mismo pasa con el fragmento “las crueles bestias 

saliran de sus cueuas, e perseguiran los ganados”, que transforma muy ligeramente la referencia 

de las Profecías del rey león: “las crueles bestias, e saldran de las sus cueuas, e perseguiran las 

gentes del leon” [p. 160b]. Por fin, un caso extremo es el siguiente, en el que el fragmento 

original se copió de forma trunca y perdió, por consiguiente, todo sentido: “la leona de molina 

dara lugar en la puebla” [p. 155a], cuando la versión inicial era “la Leona de Molina, e dara lugar 

a la onça” [p. 159b], una referencia al traspaso de poderes entre la “reina abuela”, María de 

Molina, y la nueva reina consorte, María de Portugal, esposa de Alfonso XI.
633

 

Cierta dinámica narrativa se puede notar, a pesar de todo, en el capítulo. Más allá de las 

menciones sucesivas de un sin fin de actores, dos bloques de figuras emergen: por una parte, el 

bloque más numeroso corresponde a un grupo negativo, caracterizado por su crueldad, y 

constituido por “el leon muy cruel”, distintos lobos, ayudados por el “can”, una “mala bestia”, y 

“las crueles bestias”; por otra parte, un grupo más reducido corresponde a las víctimas de los 

primeros, es decir, “las ouejas”, “el fijo del leon coronado”, “el fijo de la loba rabiosa”. A partir 

de este antagonismo, el pasaje presenta una alternancia de periodos de paz y seguridad con otros 

                                                 
633

 Es sin embargo esta mención de la “leona de molina” que lleva a Bonilla a suponer que el pasaje atañe a la 

minoría de Alfonso XI [p. 154b, nota 1]. 



330 

 

de violencia y crímenes. La particularidad de estas variaciones es que no desembocan, como es el 

caso en las Profecías del rey León, en una conclusión esperanzadora, de índole mesiánica, sino 

todo lo contrario. El final del texto pinta, más bien, un paisaje aterrador, muy lejos de la tonalidad 

final de la interpolación mayor: “se morderan los canes fasta que la tierra cubierta de sangre, que 

sera estonce de las cibdades, que su poder sera tornado en fenbras, pueblo sin consolacion, 

arboles sin fruto, piedras secas e duras, e no creeran en las yglesias” [p. 155a]. La profecía del 

capítulo CCCXLI entra así a formar parte del subgénero de los anuncios apocalípticos. La 

confusión del oráculo se explica entonces mejor: el propósito del texto es ofrecer a su receptor 

una pintura del mundo como un caos gobernado por la violencia y la crueldad, un caos debido al 

pecado que reina en la tierra, calificada de “gran pecadora de sus daños” [id.]. El capítulo se 

cierra, por tanto, a la manera de un sermón que llama al lector a más devoción, pero, sobre todo, a 

la penitencia corporal: “¡e alçad vuestras manos al muy alto señor! ¡E conosced vuestras durezas 

con fuentes de lagramas [sic] e questiones malas! ¡Dad abstinencia a vuestros cuerpos, e amargad 

vuestros sabores, e hazed vuestras oraciones a la sancta virgen, antes que ueades los tormentos 

destos tiempos!” [id.]. El contenido de la profecía no tiene, pues, como meta el anuncio de 

acontecimientos terrenales, sino que constituye una amenaza para realzar la efectividad del 

sermón: la serie de anuncios apocalípticos debe espantar al receptor y obligarlo a reafirmar su fe 

y su buena conducta. El punto que nos falta examinar ahora es el por qué de la inclusión de esta 

especie de “sermón profético” al final de la narración del Baladro. 

 

II.2.4.4 Intereses políticos y función enciclopédica de las profecías interpoladas del 

Baladro del sabio Merlín 

Ahora que tenemos más claros el contenido y la organización de las profecías insertadas al 

final del Baladro, debemos resolver una última cuestión: la de su función, tanto intrínseca como 

respecto a la obra en la que fueron interpoladas. Como en el caso de la carta al sabio moro 

Benahatín, insertada en la Crónica del rey don Pedro y del rey don Enrique su hermano, resulta 

efectivamente necesario examinar este asunto tanto en el nivel de la interpolación mayor y de 

cada uno de sus componentes, concebidos como textos independientes, como en el nivel del 

conjunto narrativo formado por el Baladro y su apéndice profético. Empecemos con el primer 

aspecto. 



331 

 

Como ya comentamos, esta larga interpolación es sumamente heterogénea, pues se parece a un 

gran tejido, a veces incluso mal cosido, de textos dispares. Así Bohigas se quejaba de la 

redundancia de los dos prólogos, correspondientes respectivamente al grupo de las Profecías de 

Merlín en el palacio del rey Arturo y a la primera parte de las Profecías de Merlín cerca de la 

ciudad de Londres. Podríamos incluso considerar que el conjunto presenta, en medio de los 

anuncios, un tercer prólogo, el que introduce el grupo de las Profecías a Maestre Antonio, que 

justamente constituye quizás el grupo peor vinculado con sus antecedentes textuales inmediatos. 

Desde el punto de vista profético, también vimos que coexisten tipos de oráculos muy 

distintos. Algunos son eminentemente oscuros, otros más o menos inteligibles. Esta distinción 

corre paralela a otras: las profecías que recurren a las claves animales pertenecen en general a la 

primera categoría, mientras que las que escogen un estilo más directo permiten una mejor 

comprensión; asimismo, los vaticinios ex eventu son normalmente más fáciles de entender, pues 

su sustrato referencial es histórico, cuando, al contrario, los anuncios ante eventum pueden 

resultar mucho más confusos, ya que no se refieren a ninguna realidad concreta, sino a 

aspiraciones muy fantasiosas. Además, todas estas categorías se pueden entremezclar, lo que 

puede provocar una confusión todavía mayor, por ejemplo si pensamos reconocer elementos 

históricos reales donde sólo se acumulaban metáforas ante eventum. También existen casos 

extraños de fusión entre distintos géneros proféticos. Así, la evolución textual que desembocó en 

la versión de la Visión de Alfonso X presente en el apéndice transformó una profecía de tipo 

bíblico, la del ángel como mensajero de Dios, quien viene a avisar al rey Sabio de su castigo 

terrenal y de su futura muerte, en una profecía “merliniana”, puesto que Merlín es considerado el 

autor de todos los vaticinios incluidos en la interpolación. El estilo, no obstante, no es en absoluto 

galfridiano: la inserción de la versión historiográfica de la leyenda en el contexto profético del 

Baladro sólo se realizó mediante el traslado al futuro de las partes narrativas del relato inicial (el 

discurso del ángel no necesitaba ninguna transformación), sin recurrir ni a imágenes 

animalísticas, ni a la confusión creada por las metáforas y perífrasis habituales en un oráculo de 

Merlín. Sin embargo, por el simple hecho de que la autoría de la profecía se atribuye a Merlín, el 

profeta pagano hijo del diablo parece, de repente, capaz de escudriñar la mente divina y de prever 

incluso las profecías que Dios decidirá otorgar a los hombres por el intermedio de sus ángeles. 

Podemos suponer evidentemente que tal no fue el objetivo del interpolador, quien, al contar de 

semejante modo la blasfemia del rey Sabio incurría en otra todavía más grave, pero resulta 



332 

 

llamativo observar las consecuencias involuntarias de su afán compilador, que no se limitó 

solamente a “reduplica[r] mediante el recurso de la mise en abîme la parte profética de la 

sentencia divina proferida por el ángel”,
634

 sino que planteó inconscientemente verdaderos 

problemas teológicos. 

A pesar de tanta heterogeneidad, la interpolación mayor presenta también ciertas 

características que hacen de ella un conjunto con lógica propia. Isabelle Rousseau afirma 

inclusive que todas estas profecías “présentent en effet un discours cohérent sur la royauté 

castillane, ses origines, son essence et sa mission, incarnée dans un personnage de león de 

España qu’elles s’appliquent à construire”.
635

 Esta coherencia ideológica se basaría en la teoría 

ya expuesta del rey como vicario de Dios en la tierra, responsable de sus actos ante la justicia 

divina. Tal concepción explicaría entonces la visión cíclica de la historia castellana, en la que 

alternan monarcas respetuosos de sus obligaciones, a la vez, ante Dios y ante su pueblo, y que, 

por ello, alcanzan gloria terrenal y espiritual –el máximo ejemplo de tal actitud, aunque poco 

presente en la interpolación, es el de San Fernando–, y reyes que no cumplen con sus deberes y 

padecen, por tanto, el castigo divino, que se identifica en general con una ruptura dinástica –

siendo los casos más notables los del rey Rodrigo o de Pedro I el Cruel–. La correspondencia 

entre esta teoría política y su confirmación por los acontecimientos históricos se observa con más 

claridad en el grupo de las Profecías a Maestre Antonio, puesto que la presentación conceptual 

antecede la serie de anuncios post eventum. Su existencia en los demás conjuntos proféticos me 

parece menos evidente. O, más precisamente, creo que tal comprensión del poder real puede 

servir de argumento para apoyar ciertas posturas políticas en todos los conjuntos considerados, 

pero que solamente en las Profecías a Maestre Antonio su demostración, basada en una 

recapitulación de la historia real castellana, constituye el objetivo del texto. En los demás grupos, 

funciona como un trasfondo ideológico aceptado, vinculado con la concepción providencialista 

de un proceso histórico en el que Dios suele intervenir, un trasfondo que permite explicar ciertos 

acontecimientos, pero que, sobre todo, sirve a otros propósitos políticos. 

No cabe olvidar, en efecto, que la profecía de índole histórico-política que aparece en 

numerosos textos de nuestro corpus es el punto de encuentro entre una forma que responde a las 

reglas del género profético –las cuales varían según nos situemos en la veta bíblica o en la 

                                                 
634

 Funes, “La blasfemia del rey Sabio (Segunda parte)”, art. cit., p. 99. 
635

 Rousseau, “Prophétie et réécriture de l’histoire”, art. cit., p. 176. 



333 

 

galfridiana– y un fondo de raigambre historiográfica, lo que conlleva necesariamente una 

interpretación de la historia referida y, al mismo tiempo, la transmisión de una ideología, 

generalmente al servicio de ciertos personajes políticos o ciertos grupos de poder: este aspecto 

interpretativo es ajeno a la profecía en sí. Debemos tomar en cuenta, por tanto, que cada uno de 

los conjuntos proféticos contemplados aquí fueron compuestos en un entorno político-histórico 

dado. La teoría del vicariato real puede confortar ciertos intereses y oponerse a otros: por tanto, 

no todos los grupos proféticos de la interpolación mayor recurren a ella de la misma manera. 

Importa, por ello mismo, entender los distintos objetivos políticos que pretenden alcanzar los 

múltiples componentes de la interpolación. Para lograr tal comprensión, examinaré a los 

diferentes actores implicados siguiendo un orden cronológico. 

El grupo profético que remonta más lejos en la historia de la Península es el de las Profecías a 

Maestre Antonio, pues cuenta, de modo inteligible, la fundación del reino de León por los godos, 

la pérdida de España por Rodrigo, la resistencia de Pelayo, los primeros pasos de la Reconquista 

y la labor de Fernán González, hasta que Castilla alcance también el estatuto de reino. Un brinco 

temporal nos lleva entonces hasta la época de Fernando III. La lejanía histórica de los primeros 

sucesos aludidos respecto al momento de redacción del texto –la guerra civil castellana– descarta 

de por sí cualquier voluntad de incidir directamente sobre el presente político. Como analizó 

Rousseau, se trata más bien de demostrar la funcionalidad de la teoría del vicariato real –la cual 

podrá ser utilizada posteriormente para cuestiones de político contemporánea–. La segunda parte 

del conjunto parece referirse a los monarcas castellanos, desde San Fernando hasta Alfonso XI o, 

incluso, hasta el contexto de la guerra civil. Sin embargo, la narración se vuelve demasiado 

hermética para poder percibir en ella intereses particulares. Su meta sería más bien la de advertir 

a sus contemporáneos de la inminencia de un castigo divino, debido a una nueva aplicación de 

dicha teoría ante los crímenes cometidos por España: tal sería el objetivo de la conclusión casi 

apocalíptica de este conjunto profético. Como adelantamos, demostrar la validez de esta 

concepción política y, luego, aplicarla al contexto presente constituyen los propósitos ideológicos 

de las Profecías a Maestre Antonio. 

Después de la evocación de los orígenes del reino castellano, los personajes más antiguos que 

aparecen en esta interpolación son Alfonso X y su hijo, Sancho IV, en particular en el conjunto 

de la Visión de Alfonso X. Esta leyenda, como vimos, es la resultante de una construcción textual 

que comprende varias capas. En un primer momento, el relato de la blasfemia del rey Sabio, 



334 

 

culpable de un orgullo extremo ante su Creador, forma parte de la propaganda sanchista, con el 

fin de desacreditar al viejo monarca y sus objetivos políticos –en particular la ambición 

imperialista y las propuestas culturales– y, por consiguiente, de justificar la rebelión del hijo, 

concebida como el instrumento del castigo divino. Hacia 1330-1340, en la primera versión escrita 

que se conoce de la leyenda, esta rebelión ya pertenece al pasado y ya no necesita justificación. 

Como demostró Funes,
636

 su reutilización por el conde de Barcelos tiene, por tanto, otro objetivo: 

el de cuestionar la legitimidad moral de la línea reinante de Castilla, que desciende de un ancestro 

blasfemo y soberbio, pero finalmente arrepentido, y de otro rebelde a la autoridad de su rey y 

padre. Esta repartición de las culpas se acentúa en la segunda versión historiográfica de la 

leyenda, modelo del relato insertado en el Baladro: Alfonso X ya fue castigado por su blasfemia 

y recibe ahora una caracterización positiva, mediante la evocación de su sumisión a las decisiones 

divinas, la pintura de su gran piedad y las dos gracias que Dios le otorga, al aceptar que se 

cumpla su maldición en contra de su hijo y al avisarle del día de su muerte; en cuanto a Sancho el 

Bravo, su imagen resulta todavía más negativa, ya que no solamente es culpable de rebelión, sino 

que él y su linaje serán castigados por la aplicación de la maldición alfonsí. El rey Sabio aparece 

ya redimido y muere de forma modélica, provocando la admiración de sus coetáneos y, claro 

está, del nuevo lector de la leyenda. Al contrario, la llegada sobre el trono de Sancho IV y sus 

descendientes está rebajada al estatuto de paréntesis en la historia castellana, un paréntesis 

destinado a cerrarse muy próximamente. Tal razonamiento crea necesariamente una fuerte 

expectativa ante el final de esta línea maldita y la llegada del rey que permitirá el cumplimiento 

de la maldición y el regreso a la legitimidad de la monarquía castellana: este rey mesiánico es, 

evidentemente, Enrique II. 

Antes de detallar los elementos de la interpolación mayor a favor del primer Trastámara, 

regresemos brevemente sobre los reyes del “paréntesis sanchista”. Sancho IV está aludido al final 

de las Profecías a Maestre Antonio y al principio de la Ampliación de las mismas, bajo la imagen 

del “gauilan del olmo” o del “lobo cerual” según la interpretación retenida. Ambas figuras 

aparecen como responsables de una muerte, respectivamente la del “leon brauo de las montañas” 

y la del “cauallero de los pies aluos”. De la primera también se precisa que “sera muy buen rey e 

muy temido de todas las gentes” [p. 159b], quizás una alusión a su apodo del “Bravo”. En todo 

caso, su caracterización no parecía importar mucho a los autores de estos pasajes. Su sucesor, 

                                                 
636

 Funes, “La blasfemia del rey Sabio (Primera parte)”, art. cit., pp. 63-67. 



335 

 

Fernando IV, despertó todavía menos interés, pues sólo se lo menciona para respetar el orden de 

los monarcas, y eso mediante un diminutivo más bien extraño, el de “leoncillo”, o como padre del 

rey siguiente, Alfonso XI. El rey Justiciero es de hecho el que goza de uno de los desarrollos más 

largos en la segunda parte de las Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres, además de 

la mención más extensa de la Ampliación de las profecías a Maestre Antonio. Se destaca sobre 

todo su papel en la Reconquista, al punto de compararlo con los éxitos de Fernando III. La 

narración detallada de la batalla del Salado permite poner de realce sus virtudes guerreras y 

subrayar su victoria militar. Se crea así en torno a Alfonso XI la imagen de un rey modelo, a la 

altura de su papel de representante de Dios en la tierra. Sin embargo, esta caracterización positiva 

no es el objetivo directo del texto oracular, pues éste concluye con la evocación de la muerte del 

soberano y, por tanto, no constituye un alegato a favor de una figura aún reinante. Se trata más 

bien de establecer un contraste con su sucesor inmediato, Pedro I. Precedida por el retrato de un 

monarca ejemplar, la denuncia de los pecados y crímenes del rey Cruel resulta todavía más 

impactante: desde la perspectiva de la teoría del vicariato real, el padre representa al soberano 

ideal y el hijo al anti-modelo. El acercamiento a la vez cronológico y textual entre las dos figuras 

opuestas pone en evidencia la necesidad del castigo divino en contra del segundo, un castigo 

divino que, como en el caso de Alfonso X, toma la forma de una pérdida de honra y poder del 

culpable, plasmada en un cambio dinástico: una vez más nos encontramos con Enrique de 

Trastámara como beneficiario directo de tal construcción ideológica. 

A través de la evocación seudo-profética de los precedentes monarcas de Castilla, los 

conjuntos de anuncios de la interpolación mayor conducen al lector hacia una misma figura, la de 

Enrique II. Hijo bastardo de Alfonso XI, el de Trastámara necesitaba una propaganda 

particularmente hábil para lograr desacreditar a su rival, heredero legítimo del rey precedente, y 

defender sus propias aspiraciones al trono. Después de su victoria sobre Pedro I, el nuevo rey, 

culpable del crimen de regicidio, debía encontrar además una justificación suficientemente sólida 

para semejante acción. La propaganda enriqueña sacó entonces partido de leyendas, a veces 

antiguas, pero que seguían vivas y, por tanto, convincentes, y propuso, al mismo tiempo, nuevas 

construcciones ideológicas a favor del nuevo monarca. La reutilización de la Visión de Alfonso X 

forma parte de la primera estrategia. La situación de Enrique II respecto a Pedro I era mucho más 

crítica que la de Sancho IV respecto a Alfonso X: el Bravo sí era hijo legítimo del monarca 

reinante, gozaba del apoyo de buena parte de la nobleza y no cometió un regicidio para llegar al 



336 

 

poder. Sin embargo, la leyenda ofrecía posibilidades que el primer Trastámara supo aprovechar. 

Al repartir las culpas entre el rey blasfemo y su hijo rebelde, Alfonso X ya no aparecía como un 

rey anti-modélico al que había que derrocar absolutamente y, por consiguiente, Sancho IV ya no 

desempeñaba el papel de redentor del reino, sino de iniciador de un linaje ilegítimo, ya que 

maldito y desheredado por su padre. Esta maldición se vuelve el elemento más importante de la 

leyenda. El ángel de Dios confirma su cumplimiento y la extiende sobre cuatro generaciones: 

Sancho IV, pero también Fernando IV, Alfonso XI y Pedro I. Por fin, se añade a la leyenda un 

anuncio mesiánico relativo al rey que pondrá fin a esta línea maldita, o sea, el propio Enrique II. 

Los términos son ditirámbicos: “Dios enbiarales saluacion de parte de Oriente, muy noble rey. 

Idoneo acabado, fundado en justicia en todos los bienes, e bondades, e noblezas que a rey 

pertenesce” [p. 156b]. La presentación del monarca salvador se adecúa perfectamente a la 

concepción del vicariato real: Dios mismo manda explícitamente a este nuevo rey, el cual cumple 

con todas las perfecciones exigidas para llevar a cabo semejante misión. Los cambios aportados a 

la leyenda de la blasfemia del rey Sabio permiten así una refuncionalización del relato, destinado 

ahora a erigir a Enrique de Trastámara en monarca mesiánico, salvador del reino y garante de su 

porvenir. 

La segunda estrategia seguida por la propaganda trastamarista no remonta tan lejos en la 

historia castellana, sino que se funda en la figura misma del rival de Enrique II, Pedro I. Ya 

hemos estudiado las facetas del discurso antipetrista en el contexto de la obra del canciller Ayala. 

Son argumentos similares los que se retoman aquí, en el conjunto formado por la segunda parte 

de las Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres, es decir, una exageración de los 

pecados y de la crueldad del último borgoñés, acentuada por el uso de metáforas animalísticas 

despreciativas para designarlo o evocar ciertos de sus rasgos: “el quatro pollino, asno de maldad” 

[p. 158b], “su lengua sera semejante de sierpe enponçoñada” [id.], “el cabron luxurioso” [id.], 

etc. Su caracterización negativa se subraya, además, gracias a la estructura textual que lo presenta 

rodeado por soberanos modélicos. Como ya mencioné, la imagen sumamente positiva de Alfonso 

XI, además de ensalzar al padre de Enrique de Trastámara, permite poner todavía más en 

evidencia los crímenes de su sucesor. Del mismo modo, la presentación negativa de Pedro I se 

acentúa también a posteriori, gracias al retrato de otro rey modélico, el propio Enrique II, cuya 

evocación idealizada forma un claro contraste con su predecesor anti-modélico. Como en el 

pasaje a su respecto de la Visión de Alfonso X, los términos aquí empleados lo erigen al nivel de 



337 

 

figura mesiánica, salvador del reino después del caos instituido por Pedro I, restaurador de la paz 

y la prosperidad de Castilla, y digno vicario de Dios en la tierra. Una curiosidad del fragmento es 

el olvido puntual del estilo profético que comete el autor para desear lo mejor a su rey: “E 

rogaran los muertos por su vida; que Dios ge la prospere con muy gran razon abondosa de 

nobleza” [p. 159a]. Este sintagma, con el uso del presente del subjuntivo, deja claro el contexto 

de composición del pasaje, es decir, el principio del reinado de Enrique II, y al servicio de quién 

se hallaba el fingido profeta.
637

 

Los textos proféticos de la interpolación mayor del Baladro dan así acceso a una visión más 

completa de las estrategias propagandísticas del primer Trastámara. Más que la coexistencia de 

discursos contradictorios, observamos un sabio equilibrio entre dos líneas de justificación del 

regicidio de Montiel: una línea antidinástica, que se basa en la ilegitimidad de Sancho IV y sus 

sucesores, y una línea antipetrista, que pone en evidencia la indignidad de Pedro I respecto a su 

función real. En ambos casos, Enrique II es la figura mesiánica que llega a cumplir con los 

designios divinos, sea para consumar la maldición pronunciada contra Sancho el Bravo y sus 

descendientes, sea como instrumento del castigo divino decretado contra Pedro I. Más aún, este 

mesianismo se proyecta hacia el futuro, puesto que el autor del conjunto se atreve a componer 

algunas profecías ante eventum y a prometer a su rey la paz de una nueva edad de oro, la unión de 

los reinos peninsulares y la victoria definitiva sobre los moros. 

Vinculada con el discurso trastamarista, la defensa de otro personaje o, más bien, de otra 

familia trasparece en la extensa interpolación profética del Baladro. Se trata de la familia de los 

Manuel, representada por tres generaciones, con las figuras de don Manuel, don Juan Manuel y 

doña Juana Manuel. El primero es uno de los actores de la Visión de Alfonso X, donde, en el 

relato de la pasada blasfemia del rey Sabio, transmite a su hermano un primer aviso divino y lo 

insta a que se arrepienta por su blasfemia: “como aquel que te amaua, preguntote [don Manuel a 

Alfonso X] si dixeras tal razon, e tu le dixiste que si dixeras. De lo que ouo don Manuel gran 

pesar; e afrontote que te quitasses dello, y que demandasses dello perdon a Dios, e tu no lo 

preciaste” [p. 156b]. Aparece, por tanto, como representante de valores positivos, en clara 

                                                 
637

 Un elemento poco comprensible si, como resulta lógico, entendemos las Profecías de Merlín cerca de la ciudad 

de Londres como la máxima expresión de la propaganda enriqueña es la referencia a su madre, doña Leonor de 

Guzmán, favorita de Alfonso XI, mediante la metáfora despreciativa “loua parda paridera como puerca” [p. 158a]. 

Podemos suponer que se quiso conservar una imagen frecuente de la literatura profética contemporánea o, más 

probablemente, que tal metáfora señala la existencia de una etapa previa de este conjunto profético, anterior a su 

reutilización a favor de Enrique II, tal y como sucede con la leyenda de la Visión de Alfonso X. 



338 

 

oposición con el monarca, del que se recuerda aquí el orgullo desmesurado y blasfematorio: la 

sensatez del infante se opone a la locura del rey, su humildad a la soberbia de Alfonso X, su 

respeto ante la autoridad tanto divina como real al desprecio del rey por los avisos celestiales, etc. 

El infante aparece muy temprano en la evolución de la leyenda, pues su intercesión ya se narra en 

la primera versión historiográfica conocida, la del conde de Barcelos. En su Libro de las armas, 

don Juan Manuel también alude al destino de su padre como contrapartida positiva del sino 

dramático del rey Sabio. De estas dos apariciones tempranas, Funes extrae la hipótesis de que la 

figura de don Manuel ya se encontraba en la forma previa que sirvió de fuente al cronista 

portugués y al infante castellano, lo cual podría confirmar la idea, propuesta por María Cecilia 

Ruiz, de que la difusión oral de la leyenda se debiera justamente a la influencia de don Manuel, 

como parte del apoyo que proporcionó a Sancho el Bravo.
638

 

Más allá de este posible papel propagandístico inicial, el hecho de que se mantenga la 

referencia al infante don Manuel en la versión de la leyenda transmitida por el Baladro se debe a 

otros propósitos. Para Derek Lomax, su presencia denota la autoría de don Juan Manuel. Sin 

embargo, como demuestra Funes, tal hipótesis resulta innecesaria.
639

 Ya vimos que esta nueva 

versión de la leyenda formaba parte de la propaganda enriqueña. Ahora bien, la defensa de la 

legitimidad del primer Trastámara se basa también en un tercer argumento, además de las dos 

construcciones mesiánicas que ya presentamos: su enlace con doña Juana Manuel, quien reúne al 

linaje bendito de don Manuel y al linaje legítimo, pero alejado del trono por Sancho IV, de 

Fernando de la Cerda. En esta versión pro-trastamarista de la Visión de Alfonso X, resultaba 

totalmente lógica conservar la figura eminentemente positiva del abuelo de la reina y expresar, a 

través de su caracterización, el derecho moral a la corona de su heredera y, al mismo tiempo, del 

cónyuge de ésta, Enrique II. Es exactamente la misma estrategia propagandística la que se 

expresa al final de las Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres, donde doña Juana 

                                                 
638

 Ibid., p. 69. Funes remite al trabajo de María Cecilia Ruiz, Literatura y política: el “Libro de los estados” y el 

“Libro de las armas”, Scripta Humanistica, Potomac, 1989, pp. 82-83. En su excelente artículo “Alphonse X maudit 

son fils” (Atalaya, V (1994) : L’invective au Moyen Âge, pp. 151-179), Georges Martin llega a una conclusión 

todavía más extrema respecto al papel desempeñado por la familia Manuel en la concepción de la leyenda, pues 

considera que los respectivos textos del conde de Barcelos y de don Juan Manuel “portent à entrevoir dans la légende 

anti-alphonsine du blasphème et dans l’amplification légendaire anti-sanchiste de la malédiction un système binaire 

conçu d’un seul et même coup dans le berceau domanial des Manuel” (p. 171). 
639

 Véase Funes, “La blasfemia del rey Sabio (Segunda parte)”, art. cit., pp. 80-83. El estudio aludido de Derek 

Lomax es el siguiente: “Una crónica inédita de Silos”, en Homenaje a fray Justo Pérez de Urbel, O. S. B., Abadía de 

Silos, 1976, I, pp. 323-337. La posible autoría de don Juan Manuel o de uno de sus allegados fue también propuesta 

por Entwistle acerca, esta vez, del conjunto de las Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres: véase The 

Arthurian Legend, op. cit., pp. 57 y 179. 



339 

 

Manuel aparece bajo la metáfora de la “honça del ala”. La profecía la presenta justamente como 

descendiente de una “liña muy derecha de justicia” [p. 159b] y como el origen de la legitimidad 

de Enrique II: “el leon pollino no perdera por ella su prez, ante la cobrara” [id.]. Los dos 

conjuntos proféticos apuntan hacia la argumentación que se hará cada vez más explícita en los 

posteriores discursos de la nueva línea reinante: la legitimidad de la dinastía Trastámara no se 

basa tanto en la necesidad de cambio impuesta por la tiranía de Pedro I, ni en la maldición alfonsí 

en contra de Sancho IV y sus herederos, como en los derechos sucesorios de doña Juana Manuel, 

heredera directa de los Manuel y de los de la Cerda y, a través de ellos, del rey Santo, Fernando 

III.
640

 

En cuanto a la figura del infante don Juan Manuel, no aparece explícitamente en el apéndice 

del Baladro. Sin embargo, su presencia latente es indudable, justamente a través de la 

“conciencia linajística que supo crear en torno a sí”
641

 y que se expresa mediante dos 

construcciones ideológicas analizadas aquí: por una parte, la distinción entre una línea bendecida 

por Fernando III, la que deriva de don Manuel, y una línea maldita, la de Alfonso X y sus 

descendientes, que don Juan Manuel creó en su Libro de las armas y que trasparece en la Visión 

de Alfonso X; por otra, el éxito de su matrimonio con doña Blanca Núñez, hija de Fernando de la 

Cerda y de doña Juana Núñez de Lara, gracias al cual reúne en la persona de su hija, doña Juana, 

los más sólidos derechos a la corona de Castilla, legitimidad sobre la cual se apoyan las Profecías 

de Merlín cerca de la ciudad de Londres para ensalzar a Enrique II. La figura implícita del 

infante que se revela en nuestros textos mediante este “imaginaire dynastique”
642

 es, por tanto, la 

del “Juan Manuel, Trastámara” analizado por Gómez Redondo, es decir, la del pensador 

linajístico y del creador de la ideología política de la nueva dinastía Trastámara. 

Como lo dejó ver nuestra descripción de los componentes de la interpolación, existe un brinco 

temporal entre la evocación del primer Trastámara y la última figura histórica aludida, la de 

                                                 
640

 Una de las exposiciones más claras de tal razonamiento es la que presenta Juan I ante unas cortes celebradas el 24 

de noviembre de 1386 en Segovia, para defender sus derechos ante otro pretendiente a la corona castellana, Juan de 

Gante, duque de Lancaster y esposo de Constanza, hija de Pedro I. Véase el análisis que propone de esta arenga 

Fernando Gómez Moreno en su artículo “Don Juan Manuel, Trastámara”, Cahiers de Linguistique et de Civilisation 

Hispaniques Médiévales, XXV (2002), pp. 163-181, en part. pp. 170-174. 
641

 Ibid., p. 166. 
642

 La fórmula es de Georges Martin, “Alphonse X maudit son fils”, art. cit., p. 173, quien resume el objetivo de este 

imaginario casi demasiado perfecto en los siguientes términos: “Avant de mourir, Jean Manuel prit le temps de tisser 

la fine toile d’alliances, de mythes littéraires et de rumeurs qui laisserait, offerte à qui saurait saisir l’occasion par les 

cheveux, une lignée royale sans tache, où – accordés […] aux deux décisions testamentaires d’Alphonse X : 

l’exhérédation et la malédiction – cristalliseraient les droits successoraux des La Cerda et l’ascendance bénie des 

Manuel” (p. 175). 



340 

 

Fernando el Católico, protagonista de las Profecías del rey León. El propósito político de este 

final de la interpolación ya no es tan complejo como los anteriores, pues ya no se trata de 

defender derechos sucesorios cuestionables o de legitimar un acceso violento al trono, sino 

solamente de cantar las alabanzas del monarca reinante. La guerra de sucesión con los partidarios 

de doña Juana la Beltraneja ya quedaron atrás y Fernando V se encuentra ya suficientemente 

legitimado por su linaje propio y el matrimonio con Isabel de Castilla y, sobre todo, por los 

grandes éxitos de su labor reconquistadora. Son estos logros los que la primera parte de este 

conjunto exalta, con la narración detallada de la toma de Granada, símbolo del final de la 

Reconquista. En la segunda parte, pasamos a una serie de vaticinios ante eventum que elevan a 

Fernando el Católico al prestigio de monarca mesiánico universal, mayor representante de Dios y 

de su Iglesia y victorioso en todas sus conquistas. Como analizaron Cátedra y Rodríguez Velasco, 

la profecía cumple aquí con una función muy distinta a la reinterpretación historiográfica que 

llevaba a cabo en los anteriores conjuntos, al servicio de uno u otro soberano: ahora, el discurso 

oracular pasa a ser “como una fórmula dentro de las ceremonias del nuevo rey coronado, al que 

se vendrían a profetizar sobre todo los episodios futuros como rey reconquistador. En este 

sentido, la profecía tiene menos un carácter de explicación, legitimación o justificación 

providencial de ciertos de sus actos cuanto de esperanzas que vienen a depositarse sobre su 

persona regia”.
643

 La figura semi-histórica, semi-mítica, del rey León de España sintetiza 

entonces estas aspiraciones escatológicas del reino castellano, ya plasmadas parcialmente en el 

personaje concreto de Fernando el Católico, que remplaza ahora a Enrique II como nuevo rey 

mesiánico. La profecía constituye así, a la vez, una alabanza cortesana dirigida hacia la figura 

reinante y un discurso revelador de los anhelos más profundos de una sociedad y de la ideología 

con la que se identifica. 

Cada componente de la interpolación mayor del Baladro tiene entonces un objetivo particular 

de índole político, o inclusive propagandístico, relacionado con un contexto histórico dado y, en 

general, con los intereses precisos de un personaje concreto. Las construcciones ideológicas que 

transmiten entonces las profecías resultan a veces complementarias, otras veces contradictorias, o 

pueden no tener entre ellas ninguna relación. ¿Cuál es, por tanto, el propósito de su reunión para 

crear un compendio profético único, aunque heterogéneo? La respuesta a esta pregunta depende 

de la resolución de otro problema, el de saber si este compendio se formó de manera 

                                                 
643

 Cátedra y Rodríguez Velasco, Creación y difusión, op. cit., pp. 40-41. 



341 

 

independiente o si se creó mediante un proceso de sucesivos añadidos al texto del Baladro del 

sabio Merlín. Si bien las dos ediciones de la obra contienen múltiples diferencias, el hecho de que 

la versión de 1498 no presenta esta interpolación profética final parece indicar que la vinculación 

de la narración ficcional con estos anuncios histórico-políticos constituía una iniciativa 

relativamente reciente en la historia del texto cuando éste se volvió a publicar en Sevilla, en 

1535: a lo mucho, remontaba a la edición perdida de 1500. Entwistle veía en la posible influencia 

de estas profecías sobre los poetas del Cancionero de Baena una prueba de que Villasandino ya 

conocía una versión del Baladro con un apéndice profético, lo que nos sitúa a más tardar en el 

primer cuarto del siglo XV.
644

 Tal conclusión no me parece necesaria, pues Villasandino y sus 

compañeros podían conocer estos textos de modo independiente. El objetivo propagandístico de 

la mayoría de los componentes de la interpolación debió de favorecer, desde las más altas esferas, 

la difusión autónoma de estos textos, difusión demostrada, a pesar de la rareza de los testimonios 

en castellano –recordemos el ejemplo de la Visión de Alfonso X del ms. 431 de la BNM–, por la 

versión catalana de las Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres encontrada por 

Bohigas. La inclusión de vaticinios similares en el Poema de Alfonso XI o, más tarde, en el 

Cancionero de Baena son justamente señales de esta amplia difusión. 

Creo, por tanto, que es a partir de esta transmisión autónoma de los componentes proféticos 

cómo surgió la idea de irlos reuniendo, en base a dos características: la supuesta autoría de Merlín 

y la índole histórico-política de los anuncios. Esta diferencia genérica debió de excluir durante 

mucho tiempo un posible acercamiento entre el Merlín de la Fábula, el del Baladro, y el Merlín 

Profeta, el de estos oráculos políticos independientes. Mi hipótesis es que, a partir del núcleo 

inicial de las Profecías de Merlín cerca de la ciudad de Londres, concebidas o reinterpretadas 

desde la perspectiva propagandística trastamarista,
645

 el compendio creció primero con la 

interpolación más bien cuidada de la Visión de Alfonso X, transpuesta en futuro y vinculada en la 

                                                 
644

 Entwistle, The Arthurian Legend, op. cit., p. 177, donde el estudioso incluso afirma: “we have no reason to doubt 

that they [el Baladro y las profecías] always formed one corpus”. 
645

 Rousseau, como ya indicamos, defiende una redacción en dos tiempos de este conjunto: primero, los anuncios 

relativos a Alfonso X, Sancho IV y Alfonso XI, anteriores a 1344, y, luego, las predicciones tocantes a Pedro I, 

Enrique II y doña Juana Manuel (“Prophétie et réécriture de l’histoire”, art. cit., p. 176, nota 4). Creo que el límite de 

1344 se debe a la opinión de que el conjunto influyó directamente sobre Rodrigo Yáñez al componer la profecía del 

Poema de Alfonso XI relativa a la batalla del Salado: como ya mencioné, esta influencia no me parece comprobable, 

pues los dos textos podían haberse inspirado en una misma fuente o, incluso, en el mismo vocabulario y estilo ya 

identificados por toda Europa como propios de Merlín y adaptados a la realidad histórica peninsular. Me parece más 

interesante observar que desde un principio y, más aún, en las partes dedicadas a Alfonso XI (en la que, de hecho, se 

menciona la muerte del rey, ocurrida en 1350) y a Pedro I, el conjunto apunta ya hacia el apoteosis profético de 

Enrique de Trastámara. 



342 

 

medida de lo posible con el pasaje preexistente relativo al rey Sabio. Dos motivaciones pudieron 

explicar esta primera inserción: por una parte, la voluntad ya mencionada de completar las 

informaciones, de inicio bastante escuetas, sobre la leyenda de la blasfemia real; por otra, la 

conciencia de que ambos textos expresaban una justificación mesiánica de Enrique II y que se 

reunían así las dos líneas de su propaganda (no olvidemos que un lector al tanto de los 

acontecimientos contemporáneos y de sus implicaciones tenía una comprensión mucho más 

inmediata de la significación de semejante construcción ideológica). La siguiente etapa formativa 

del compendio que conocemos hoy en día correspondió probablemente a la inserción de las 

Profecías a Maestre Antonio. A partir de este momento, podemos suponer que ya no fueron 

motivos ideológicos los que impulsaron esta nueva reunión de textos, sino el deseo de juntar 

profecías atribuidas a un mismo autor, o sea, el famoso mago Merlín. Este cambio de propósito 

del interpolador explica que la inserción del nuevo grupo de profecías ya no esté tan cuidada, sino 

que éste empieza de forma abrupta, al concluir la Visión de Alfonso X: la idea es reunir todas las 

profecías conocidas, y ya no formar un nuevo conjunto pensado para expresar un sentido 

ideológico coherente. La llamada Ampliación de las profecías a Maestre Antonio constituye el 

grupo más problemático de ubicar en este proceso de formación. La aparente no conformidad de 

sus alusiones con las de las Profecías a Maestre Antonio apoyaría la opinión de que son una 

imitación de éstas –o que corresponden a otra versión de las mismas–. El lugar que ocupan en el 

compendio, desvinculado de su modelo, resulta también extraño: puede deberse a un trastorno de 

las series de profecías en algún momento de la transmisión textual, o puede revelar la 

despreocupación del nuevo interpolador, interesado, él también, en reunir todas las profecías 

merlinianas posibles y no en dar coherencia a tal antología. En cuanto a la inserción del último 

grupo profético del compendio, el de las Profecías del rey león, pudo derivar de la misma 

voluntad acumuladora, que llevó a un nuevo compilador a añadirlas al final del compendio ya 

formado. Pero se ofrece también otra posibilidad. Dada la fecha muy reciente del último 

acontecimiento histórico aludido, la toma de Granada en 1492, respecto a las fechas de las 

ediciones de los Baladros, su inserción puede vincularse más directamente con el proceso 

editorial de la obra. El editor sevillano de 1535 (o desde 1500) se propuso reunir todos los 

materiales merlinianos a su disposición, es decir, la fábula de Merlín, correspondiente al texto del 

Baladro, el compendio de profecías que se había ido formando desde los principios de la dinastía 

Trastámara y, por fin, un conjunto más reciente creado en torno a la figura real contemporánea (si 



343 

 

nos situamos en el contexto de 1500), o por lo menos cercana (si la inserción sólo tuvo lugar en 

1535) y que circulaba de forma autónoma en la época. 

Estas posibles etapas del proceso de formación de la interpolación profética son, 

evidentemente, en gran medida hipotéticas. Sin embargo, creo que respetan la lógica tanto del 

contenido textual de los distintos componentes, como de las implicaciones políticas e ideológicas 

que explicitamos en cada caso. Son estas implicaciones las que dictaron en un principio la 

reunión de textos, pero, muy rápido, otra aspiración las remplazó: la voluntad de juntar todos los 

conjuntos proféticos que corrían a nombre del mago Merlín. Tal objetivo se hizo todavía más 

ambicioso cuando un editor, quizás inspirado por el título completo de la obra, se propuso juntar 

esta vertiente profética del personaje con la vertiente fabulesca: así fue cómo nació la versión 

sevillana del Baladro del sabio Merlín con sus profecías. En esta nueva edición, el Baladro 

desempeña así la función de una especie de enciclopedia merliniana, que reúne todos los 

materiales sobre o del mago bretón y podría recibir el subtítulo moderno de “Vida y obras del 

profeta Merlín”. Hacia la misma dirección apunta la inclusión anterior de las profecías tomadas 

de Monmouth: eran anuncios pronunciados por el mismo Merlín del que se contaba la historia y, 

más aún, otras obras ya los reunían. De cierto modo, se trata de una aspiración similar a la 

ambición totalizadora que regía la formación de los grandes ciclos caballerescos del siglo XIII 

francés, de los que deriva la materia del Baladro: se trata de incluir todo lo que se sabe sobre un 

personaje, aquí Merlín, sin dejar ningún cabo suelto dentro de la obra –por eso se detallan partes 

de la narración a las que solamente se aludían en la Suite du Merlin–, ni material conocido que no 

se le añada –se insertan las Prophetiae Merlini y el compendio de oráculos relativos a la historia 

castellana creado a lo largo del siglo anterior–. Según la interpretación de Leonardo Funes, la 

inserción de estas profecías en el conjunto narrativo del Baladro no podía tener otro sentido que 

“la literaturización de la historia política”.
646

 Pero esta conclusión se basaba en la opinión de que 

los anuncios sólo concernían al problemático acceso al trono de Enrique II y a ningún 

acontecimiento contemporáneo: la distancia histórica de la guerra civil le habría quitado su 

dimensión polémica, lo que habría permitido considerarla como material literario. Sin embargo, 

tal presentación de la interpolación profética deja de lado las últimas Profecías del rey León que 

atañen, al contrario, a sucesos muy cercanos e, incluso, a la figura todavía reinante, o que dejó la 

corona muy recientemente, de Fernando el Católico. Es poco probable que semejante 

                                                 
646

 Funes, “La blasfemia del rey Sabio (Segunda parte)”, art. cit., p. 101, nota 42. 



344 

 

distanciamiento ya se haya creado en torno a la acción de este rey. Creo, por eso, que la inclusión 

de las profecías en el Baladro no se debe a su “literaturización” –al contrario, fue su carácter no 

literario el que retardó tal reunión–, sino a la voluntad enciclopédica que ya describimos y que 

fue, justamente, el único factor capaz de superar las diferencias genéricas entre los textos. 

Aclarada la motivación que pudo llevar a un editor a incluir el largo compendio profético en el 

Baladro, sólo nos falta explicar las razones de la ubicación textual escogida para tal 

interpolación. La respuesta más sencilla a esta pregunta es que se trataba de la solución más fácil, 

pues añadir este compendio como apéndice de la obra permitía una simple yuxtaposición de los 

dos textos, sin implicar las modificaciones que una inserción dentro de la trama ficticia hubiera 

exigido. Además, por la temática castellana de los anuncios, una interpolación en algún lugar del 

argumento hubiera resultado sumamente difícil, puesto que el núcleo de la obra nunca menciona 

a Castilla. Si bien estos motivos prácticos bastan para explicar la situación de apéndice del 

compendio profético mayor, aislado incluso del cuerpo del texto por la mención explícita del 

final del “primero libro de la demanda del Sancto Grial” [p. 155a], podemos aventurar una 

segunda hipótesis relativa al pequeño capítulo CCCXLI: su ubicación, tan cercana a la narración de 

la muerte de Merlín, participaba del dramatismo de ésta y cumplía con una función de epílogo, de 

despedida del personaje, pero también de contrapeso a su terrible muerte. 

Cabe recordar que el relato de la muerte del profeta falta en las versiones francesas de la obra 

y que son precisamente los Baladros los únicos en presentar una narración detallada del fin 

trágico del personaje, con toda probabilidad en base a las indicaciones presentes en su modelo 

francés, como demostró Bogdanow. Las versiones francesas sólo mencionan el encierro de 

Merlín y precisan que Bandemagús fue el último en escucharlo hablar. Es esta escena entre el 

profeta y el caballero la que recrean en detalle los Baladros: después del encantamiento de la 

Doncella del Lago y del encierro del mago, cuentan la llegada a la cámara de los dos amadores de 

Bandemagús, acompañado por una doncella; el caballero descubre el monumento y escucha una 

voz que sale de la tumba; Merlín se da a conocer, le explica el engaño del que fue víctima y 

profiere unas últimas profecías relativas al propio Bandemagús y a otros caballeros de la corte de 

Arturo; ante la imposibilidad de liberar al profeta, el caballero, lleno de miedo, escucha su último 

discurso, ya delirante, al final del cual Merlín entrega su alma a su padre, el diablo; en acuerdo 

con una naturaleza que se vuelve casi apocalíptica, Merlín da finalmente grandes “baladros” o 

gritos, que provocan el desmayo de Bandemagús, y muere. Los respectivos finales de las dos 



345 

 

ediciones del Baladro varían entonces ligeramente: en la de Burgos, el caballero vuelve en sí, 

regresa con la doncella que lo acompañaba, le cuenta su encuentro con Merlín y termina una 

aventura, antes de regresar a la corte de Arturo y de anunciar la muerte del profeta, que provoca 

un gran luto en todo el reino de Londres; en la de Sevilla, Bandemagús reencuentra a la doncella 

literalmente muerta por el miedo causado por los baladros y acude directamente a la corte de 

Arturo para narrar lo sucedido, relato que el rey hace consignar de inmediato. Siguen entonces los 

dos conjuntos proféticos aquí analizados. 

Los dos Baladros buscaron claramente crear un desenlace impresionante para la narración de 

la vida de Merlín. El título mismo de las versiones hispánicas de la Suite du Merlin demuestra la 

importancia otorgada a este final trágico, pues el término de “baladro” anuncia desde un principio 

la terrible muerte del profeta. Además de los detalles que aportan sobre los últimos momentos de 

Merlín, presentan un cambio llamativo respecto a la caracterización del mago: después de haber 

sido, a lo largo de la obra, el profeta del Grial y el facilitador de los designios divinos en la tierra, 

Merlín reniega del servicio de Dios y se entrega al diablo. Bohigas proponía dos posibles 

explicaciones para esta inesperada inversión final: “este sorprendente juicio sobre Merlín puede 

obedecer también a una razón estructural, –en este caso muy gratuita– por la cual se devolvía al 

infierno a quien de él había salido. O al prurito de ensombrecer más la muerte de Merlín y darle 

un final espeluznante que ciertamente no viene preparado por la obra”.
647

 Esta voluntad de 

dramatismo me parece bastante evidente, sobre todo en la versión sevillana, donde la compañera 

de Bandemagús aparece muerta y el caballero se dirige directamente a la corte para anunciar el 

fin trágico de Merlín, sin que la narración de una última aventura llegue a distraer la atención del 

lector y a dejar recaer su emoción. Creo que la inserción del capítulo CCCXLI viene a coronar este 

edificio textual: esta serie de anuncios, que no corresponde a ningún referente ni ficticio ni 

histórico, sino que se basa en una acumulación de metáforas merlinianas sin coherencia, tomadas 

incluso a veces de la interpolación mayor, prolonga el efecto de la dramática muerte del profeta. 

Las alusiones son casi todas negativas y espantosas: mantienen así el miedo provocado por los 

baladros de Merlín y el desencadenamiento de las fuerzas naturales en torno a su muerte. La 

conclusión moralizante del capítulo crea un contrapeso al delirio diabólico del profeta: Merlín, 

hijo del diablo y culpable de lujuria, acabó condenándose; para no seguir tal ejemplo y alcanzar la 

                                                 
647

 Bohigas, “Estudio sobre el Baladro del sabio Merlín”, op. cit., p. 179. 



346 

 

salvación, el final del capítulo CCCLXI constituye un llamamiento a la virtud y a la piedad. Este 

capítulo forma así un perfecto remate para el dramático desenlace de la obra. 

 

La complejidad y la extensión de las interpolaciones proféticas del Baladro del sabio Merlín 

exigieron un análisis particularmente desarrollado, y eso por varios motivos. Por una parte, el 

hermetismo de la gran mayoría de los anuncios requería una exégesis bastante precisa, para 

dilucidar las múltiples metáforas empleadas y entender, a la vez, el referente histórico al que 

aludían y su estructura interna. Por otra, su interpolación más bien floja al final de la narración 

ficcional de esta obra artúrica nos obligaba a estudiar su función según dos perspectivas distintas: 

la de las profecías consideradas como textos autónomos, antes y después de su agrupación unas 

con otras, respondía a una necesidad propagandística, en particular la de justificar la violenta 

llegada al poder de la dinastía Trastámara; mientras que la función de estos compendios 

proféticos en relación con la obra en la que fueron insertados se alejaba de tales objetivos 

políticos, para cumplir con un propósito enciclopédico, el de reunir todo el material conocido en 

torno a la figura de Merlín. Las interpolaciones proféticas del Baladro sevillano constituyen así 

una culminación del género de la profecía merliniana de índole histórico-política en el ámbito 

español, tal y como la hemos estudiado a lo largo de esta segunda parte. Por un lado, alcanzan un 

nivel de complejidad interna y de extensión que no habíamos encontrado anteriormente: se trata 

de un edificio textual sin equivalente en la literatura profética de la Edad Media castellana. Pero, 

por otro, su inclusión al final del Baladro también señala cierta pérdida de estatuto. La presencia 

de vaticinios relativos a acontecimientos casi contemporáneos, así como la importancia que, 

como sabemos, seguirá teniendo la profecía política a lo largo de los Siglos de Oro, no permiten 

hablar de una “literaturización” propiamente dicha. Sin embargo, es evidente que observamos 

aquí un principio de desfuncionalización de los anuncios proféticos merlinianos, pues, al 

contrario de lo que sucede en las demás obras que hemos analizado aquí, donde el oráculo posee 

una profunda carga política, el papel propagandístico inicial de la profecía y su aspecto 

fuertemente polémico desaparecen, para dejar lugar a la conformación de una especie de 

enciclopedia del merlinisno, reuniendo la vida y las obras del gran profeta. Este cambio 

representa una primera etapa de la reapropiación de la profecía merliniana que está operando la 

literatura castellana de índole ficcional en esta misma época. 

 



347 

 

 

 

 

 

 

CONCLUSIONES 

 

 

Al terminar este amplio recorrido por las variadas sendas hispánicas del motivo profético, 

queda manifiesta la inmensidad del panorama que nos abre el estudio de la profecía medieval. 

Más allá de los pasajes puntuales que responden a la denominación de ‘oráculos’, la profecía 

constituye una puerta de entrada privilegiada hacia amplias facetas de la literatura y del hombre 

de la Edad Media, en nuestro caso hispánica. Resultará, pues, enriquecedor recapitular los 

conocimientos que el estudio de este motivo nos permitió adquirir o completar. 

El primer aspecto que nos propusimos precisar aquí corresponde, evidentemente, a la noción 

misma de profecía, de la que pudimos alcanzar una visión más exacta y completa, y, por lo 

mismo, una mejor conceptualización. Lejos de mantener la idea errónea que asimila profecía y 

predicción, intentamos mostrar la complejidad de la profecía y la multiplicidad de su contenido. 

A lo largo de este trabajo, nos encontramos así con ejemplos de revelaciones indiferentemente 

relacionadas con un pasado, un presente o un futuro supuestamente incognoscible para el hombre. 

El Apóstol Santiago puede así revelar a Ramiro I la misión que le ha sido confiada por Cristo en 

el pasado para ayudar a España; informar a un peregrino suyo sobre su cualidad presente de 

santo-caballero; o predecir la futura victoria de Fernando I en Coimbra. 

También hemos observado varias de las modalidades que puede adoptar la profecía para 

transmitirse a los hombres. Como habíamos precisado, nos concentramos en el análisis de la 

profecía discursiva, es decir, la transmisión mediante el lenguaje de un saber ajeno a las 

capacidades humanas. Sin embargo, esta auto-limitación no nos impidió examinar ejemplos 

representativos de la variedad profética. Por un lado, dentro de la categoría de la profecía 

discursiva, distintas modalidades aparecieron. La más sencilla es la de un personaje real –desde la 

perspectiva del universo intradiegético– que goza del don de profecía y comunica oral y 



348 

 

directamente su saber a los demás: tal es el caso del monje Pelayo frente a Fernán González, o de 

Merlín, personaje humano, a pesar de su ascendencia diabólica, que suele proferir sus anuncios 

mediante el lenguaje (la cuestión del estilo adoptado por este lenguaje es, por el momento, 

secundaria). El propio Merlín puede también dar a conocer sus oráculos por vía escrita: él mismo 

habría encargado esta redacción a escribas, desde la Vita Merlini de Geoffrey de Monmouth, 

hasta las Prophecies de Merlin del Pseudo-Ricardo de Irlanda, pero, a lo largo de los siglos, son 

sobre todo sus receptores quienes pretenden haberlas escrito. Esta modalidad escrita permite 

también superar la dificultad de la muerte del profeta y seguirle atribuyendo oráculos que 

hubieran sido consignados antes de su desaparición. El rey don Pedro, en la crónica del Canciller 

Ayala, encontró así la profecía que anunciaba su muerte trágica en forma escrita, “entre los libros 

e propheçias […] que fizo Merlyn”. Si el profeta es sobrehumano o ya ha muerto, otra vía se abre 

para la transmisión de sus profecías: la de las apariciones. Si el receptor está dormido, el profeta –

santo, ángel, rara vez Dios mismo– puede aparecérsele en un sueño: así el arcángel Gabriel para 

Carlomagno o el Cid. Si, por el contrario, el receptor mantiene cierto nivel de conciencia, la 

aparición corresponde a una visión, que puede ser, pese a la redundancia, visual (así san Lázaro 

ante el joven Rodrigo y sus compañeros) o, pese a la paradoja, solamente auditiva, sin que el 

emisor de la profecía adquiera corporeidad alguna (Fernán González sólo escucha la voz de san 

Millán, así como Zifar una “boz del çielo”). 

Por otro lado, la preferencia dada a la profecía discursiva no nos hizo descartar 

ocasionalmente otros tipos de oráculos que podían precisar el funcionamiento general del sistema 

profético en una obra o explicar, por contraste, ciertos rasgos propios del anuncio discursivo. Nos 

encontramos así con ciertos casos de profecías materiales, fundadas en la observación de 

elementos concretos del mundo exterior, por ejemplo el vuelo de las cornejas que interpreta el 

Cid al salir de Castilla, o las conclusiones que saca la reina mora Fátima del curso de las estrellas, 

casos que ilustran ámbitos más específicos de la adivinación: la ornitomancia y la astrología. 

Hemos analizado también algunos oráculos oníricos desprovistos de cualquier anuncio articulado, 

o sea, sueños que se limitaban a ofrecer al soñador un anuncio visual: es lo que sucede a Roboán 

en las Ínsolas Dotadas –sin que entienda el significado del sueño– o, de nuevo, a la reina Fátima, 

quien comprende de inmediato la derrota que la escena soñada predice a su esposo. 

Finalmente, hemos podido distinguir familias proféticas que, más allá de la variedad de las 

modalidades de transmisión que acabamos de recordar, reúnen ciertos oráculos en función de una 



349 

 

misma concepción del fenómeno profético. Una primera familia corresponde a una noción de la 

profecía que hace de Dios la única fuente primaria del conocimiento profético: el profeta es 

entonces quien recibe una inspiración divina. A esta concepción pertenecen los profetas bíblicos, 

que gozan del carisma profético, así como los mensajeros elegidos por Dios para transmitir su 

voluntad o su ayuda a los hombres o, más bien, a ciertos hombres, que alcanzan igualmente el 

estatuto de elegidos. En los textos que hemos analizado, este tipo de profecía de origen 

directamente divino se caracterizaba, además, por ciertos aspectos de su transmisión: la presencia 

de un mensajero divino que podía ser un ángel, un santo, a veces la Virgen o el Niño Dios; la 

transmisión de la profecía por la modalidad del sueño o de la visión; la unicidad del receptor. La 

segunda familia que distinguimos se sitúa originariamente en un ámbito más profano, aunque los 

sucesivos autores que recurrieron a ella se esforzaron en cristianizarla también. La figura de 

Merlín simboliza una concepción más problemática de la profecía, que puede deberse, a la vez, a 

poderes de origen diabólico, a la voluntad de Dios y a capacidades más o menos mágicas, 

relacionadas con la noción novelesca de lo maravilloso. El origen del saber profético ya no es 

inmaculado, sino que dudas ontológicas pesan sobre él y sobre el profeta que lo posee. Quizá la 

fascinación que ejerció esta mezcla entre la misión providencial llevada a cabo por el Merlín 

novelesco y lo prohibido y peligroso de su ascendencia y sus poderes sea justamente el 

fundamento de su éxito europeo, más allá, incluso, de los límites temporales de la Edad Media. 

Desde el punto de vista literario, pero también práctico, otro aspecto resultaba igualmente 

atractivo: el estilo inconfundible de las profecías merlinianas, donde las metáforas animalísticas y 

el gusto por la oscuridad provocaban, de nuevo, una mezcla llamativa entre la posibilidad de un 

acceso al saber y la inevitable incomprensión ante tal lenguaje. 

La elaboración de esta tipología del motivo profético constituye un aspecto importante de 

nuestro trabajo. Pero nuestro propósito era superar esta vertiente descriptiva para proponer 

también un análisis funcional de este motivo. Por la prioridad que decidimos dar a su uso literario 

y, consecuentemente, por el corpus que seleccionamos, estas funciones son, ante todo, de índole 

literaria. Las podemos resumir mediante la noción de caracterización, un papel que la profecía 

lleva a cabo hacia varias direcciones. Primero, el motivo profético permite una caracterización de 

orden actancial: entre todos los personajes que aparecen en una obra, la profecía está reservada 

inicialmente para el solo protagonista principal. Esta unicidad del receptor le confiere un estatuto 

único, el de héroe, propiamente dicho, en particular en el ámbito épico, en el que la profecía 



350 

 

constituye, al mismo tiempo, un reconocimiento de las cualidades únicas –guerreras y religiosas– 

del protagonista y del apoyo divino del que goza, individualmente o como representante de una 

causa más amplia, así en el Poema de mio Cid o en el de Fernán González. En obras posteriores a 

los cantares épicos, este reconocimiento se va a extender hacia otros personajes. La profecía ya 

no desempeña, entonces, un papel de caracterización del héroe, sino de caracterización de una 

serie de figuras paradigmáticas, definidas esencialmente desde el modelo social contemporáneo: 

el buen rey, el buen caballero, el buen guerrero, la mujer virtuosa, el santo, etc. Ramiro I, Zifar, 

Grima, santa Oria, etc., reciben anuncios de parte de Dios que funcionan como garantes de su 

buena conducta, en función de la categoría a la que pertenecen y de las obligaciones a las que 

deben responder. La profecía, que, pese a esta apertura, sigue siendo un privilegio rara vez 

otorgado al hombre, los erige así en modelos para el resto de la humanidad. Cuando la profecía 

deja de provenir directamente de Dios, como sucede con los oráculos merlinianos, el privilegio 

vinculado con el anuncio se modifica: ya no se trata de distinguir al receptor de la profecía –pues 

éste es sistemáticamente Merlín–, sino al actor de los acontecimientos anunciados. Alfonso XI 

obtiene así, en la obra de Rodrigo Yáñez, un reconocimiento de su grandeza como rey gracias a la 

existencia de una profecía de Merlín tocante a sus hazañas en la Reconquista. Otra novedad de 

este reconocimiento indirecto es que puede, ahora, invertir su sentido: la profecía destaca al rey 

modélico, pero también al anti-modelo, como sucede con la figura de Pedro I, designado por el 

oráculo como indigno de su función (recordemos, de paso, que las profecías bíblicas referidas al 

rey Cruel tienen como meta la caracterización de su actor –el rey–, y ya no de su receptor –el 

clérigo por ejemplo–, por lo cual ya no se cuenta siquiera la escena de la profecía, sino solamente 

la de su narración al monarca). 

Por fin, el motivo profético también participa de la caracterización genérica de las obras: la 

profecía de tipo bíblico se relaciona estrechamente con el género épico, a tal punto que textos 

tardíos, como las Mocedades de Rodrigo, la perciben como un pasaje obligado, que se añade de 

modo artificial a la trama de la obra, pese a las incoherencias que puedan surgir. En cuanto a la 

concepción historiográfica de la profecía, observamos un gran cambio en la primera mitad del 

siglo XIV. Para Alfonso X y sus predecesores, es claramente la profecía bíblica la que tiene cabida 

en el contexto historiográfico: la Biblia misma, con las profecías que contiene, presenta una parte 

de la historia de la humanidad, la cual se integra al proyecto alfonsí de la General Estoria; la vida 

de los primeros mártires cristianos y de los santos, marcada por profecías divinas, también 



351 

 

pertenece al campo de la historia; por fin, la profecía bíblica permite caracterizar a la figura 

modélica del rey e instituir una continuidad entre los monarcas castellanos, cuyo papel 

providencial es así reconocido por Dios. A partir del Poema de Alfonso XI (1348), es la profecía 

merliniana la que pasa a ser un recurso clave de la historiografía, sobre el modelo instituido por 

Monmouth en la Historia regum Britanniae (1135) y adoptado por los historiadores posteriores 

en toda Europa, en base a las profecías creadas por Geoffrey o gracias a la composición de 

nuevos oráculos, siempre atribuidos al profeta bretón. Saliéndonos de los límites cronológicos y 

genéricos que nos impusimos en el presente estudio, cabe señalar que el género caballeresco 

reunirá las dos tradiciones de la profecía merliniana: por un lado, al reivindicarse como “historia 

fingida”, el libro de caballerías retoma la profecía merliniana como un recurso propio de la 

historiografía, capaz de otorgar a las obras ficticias uno de los rasgos típicos de las crónicas 

contemporáneas; por otro, siguiendo el modelo novelesco francés, la caballeresca retomará la 

profecía galfridiana en cuanto recurso, a la vez, de la estructuración de estos amplios ciclos 

narrativos y de la expresión del ámbito maravilloso en el que se ubican. 

La aplicación de la profecía a la narración de acontecimiento históricos –ya sea en la 

presentación idealizada de la épica, ya sea en la más realista de la historiografía– nos abre 

también una ventana hacia las funciones histórico-políticas que desempeñó el recurso profético 

dentro de estas obras o, a través de ellas, en el contexto político real. El reconocimiento divino 

que otorga la profecía ofrece, por ejemplo, un respaldo inmejorable a ciertas causas, como la de 

la Reconquista, de la que los oráculos ensalzan los logros y héroes, desde el Poema de Fernán 

González hasta la narración profética de la toma de Granada presente al final del apéndice del 

Baladro sevillano. La profecía también sufre múltiples intentos de instrumentalización para 

defender o, incluso, ennoblecer intereses políticos particulares: el caso paradigmático de esta 

propaganda profética es la amplia estrategia que elabora Enrique de Trastámara para desacreditar 

a Pedro I y a los demás herederos del rey Sabio y para legitimar su propia accesión violenta al 

trono de Castilla; pero esta utilización política de la profecía también se da en niveles más 

modestos, como observamos en varios poemas del Cancionero de Baena, en los que la oposición 

entre el condestable Ruy López Dávalos y el cardenal Pedro Fernández de Frías se evoca 

mediante metáforas proféticas. La vertiente política del uso de la profecía, en particular 

merliniana, culmina con su adaptación a un contenido de raigambre mesiánica: más allá de los 

intereses políticos locales y concretos, la profecía apunta hacia ambiciones mayores, elevando al 



352 

 

monarca castellano a una escala universal y a la función providencial del Último Emperador del 

Mundo, soberano idealizado, que anuncia la inminencia del Juicio final, tal como observamos en 

los casos de Enrique II o Fernando el Católico. 

Por último, el estudio de los oráculos nos proporciona algunos conocimientos relativos a la 

historia de las mentalidades. En efecto, a lo largo de los tres siglos que abarca este trabajo, y de 

modo distinto según el tipo de profecía considerado, observamos unos profundos cambios en la 

concepción y en la recepción del motivo profético. Durante el siglo XIII, que nos situemos en el 

contexto épico, cronístico, ejemplar o novelesco, el oráculo, en este momento de índole 

solamente bíblico, no despierta ningún cuestionamiento: símbolo de la concepción del Dios 

cristiano, todopoderoso y omnisciente, pero que se manifiesta a los hombres a través de ella, la 

profecía corresponde al dogma religioso comúnmente aceptado y se admite la posibilidad de su 

existencia histórica. En los siglos XIV y XV, la situación evoluciona. La profecía bíblica no recibe 

críticas, que se podrían interpretar como blasfemias o derivas heréticas, pero se hace cada vez 

menos frecuente. Los casos que hemos analizado la limitan a un estatuto de obligación genérica, 

sin más fundamento ideológico, como en las Mocedades de Rodrigo, o la relegan fuera de campo, 

negándole una plena existencia textual (así, en la Crónica del rey don Pedro, nos enteramos de la 

revelación que santo Domingo transmitió a un clérigo gracias a la narración posterior de los 

hechos, pero ya no asistimos a la escena misma de la profecía). La fe de la que goza la profecía 

bíblica parece mantenerse en teoría, pero, en la práctica, se relaciona cada vez más con el mundo 

propiamente bíblico o con el ámbito mítico de los fundadores del reino castellano: la posibilidad 

de su verificación en el mundo presente parece desdibujarse. 

En lo que concierne a la profecía merliniana, el cambio que sufre su recepción es más drástico. 

Los primeros textos hispánicos que la incluyen –el Poema de Alfonso XI, la misma Crónica del 

rey don Pedro– lo hacen con la máxima seriedad, puesto que, desde hace siglos, el recurso 

pertenece, en la escala europea, al género muy serio y reconocido de la historiografía. Sin 

embargo, quizá justamente por la larga historia que el motivo ya tiene en la literatura de los 

países vecinos, su apreciación conoce una evolución acelerada en la Península: en la primera 

mitad del siglo XV, observamos ya señales de distanciamiento. Gutierre Díaz de Games no duda 

en mofarse de la costumbre de recibir a cada nuevo soberano con delirantes profecías merlinianas 

relativas a sus futuros logros, mientras que un poeta nacido a mediados del siglo XIV como 

Alfonso Álvarez de Villasandino se divierte en aplicar la sabiduría de Merlín a un pedido 



353 

 

cortesano personal. Empero, la profecía merliniana conserva paralelamente cierto crédito al 

ofrecer su estilo a la expresión del pensamiento mesiánico, en pleno auge en el ámbito hispánico, 

pues los sucesivos monarcas ambicionan el reconocimiento del estatuto universal de Último 

Emperador del Mundo: la profecía permite así captar también las inquietudes apocalípticas de 

una época, al mismo tiempo que sus aspiraciones milenaristas. 

Por motivos de tiempo y extensión, detuvimos este estudio antes de franquear el umbral de la 

literatura caballeresca. Sin embargo, como ya adelantamos, es evidente que este género requiere 

más que ningún otro un análisis de su peculiar desarrollo del motivo profético: heredero de las 

distintas tradiciones proféticas que intentamos describir y definir aquí, el libro de caballerías 

adopta la profecía y la adapta a su propias normas genéricas, caracterizadas por una índole 

maravillosa y por la idealización de los personajes y hazañas. La profecía conoce en sus páginas 

un nuevo auge, pues su empleo se multiplica y diversifica, su lenguaje y sus modalidades se 

reinventan y nuevos profetas hacen su aparición, antes de que el recurso pierda nuevamente su 

fuerza inicial y se preste a las parodias cervantistas. Es una región distinta del universo literario 

del motivo profético la que se abre así a la posibilidad de una nueva exploración. 

  



354 

 

 



355 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

 

FUENTES PRIMARIAS: 
 

Annales Cambriae, ed, by John Williams Ab Ithel, Longman – Green – Longman – Robert, 

London, 1860. 

El baladro del sabio Merlín, en Libros de caballerías. Primera parte: Ciclo artúrico, ed. de 

Adolfo Bonilla y San Martín, Nueva Biblioteca de Autores Españoles, Madrid, 1907. 

El baladro del sabio Merlín según el texto de la edición de Burgos de 1498, ed. de Pedro 

Bohigas, Selecciones Bibliófilas, Barcelona, 1962, 3 tomos. 

El baladro del sabio Merlín con sus profecías. Transcripción y estudios, ed. de María Isabel 

Hernández, Cajastur – Trea – Universidad de Oviedo, Gijón, 1999, 2 tomos. 

Bestiario medieval, ed. y trad. de Ignacio Malaxecheverría, Siruela, Madrid, 2008. 

Biblia de estudio Harper Caribe, antigua versión de Casiodoro de Reina (1569), revisada por 

Cipriano de Valera (1602), otras revisiones (1862, 1909 y 1960), con notas, concordancia y 

mapas, ed. del Dr. J. Mervin Breneman, Caribe, Nashville, 1980. 

Buile Suibhne (La Folie de Suibhne), en Philippe Walter, Le devin maudit, pp. 203-230 

[traducción al francés por Nathalie Salmans]. 

Cancionero de Juan Alfonso de Baena, ed. crítica de J. M. Azáceta, CSIC, Madrid, 1966. 

Cancionero de Juan Alfonso de Baena, ed. crítica de Brian Dutton y Joaquín González Cuenca, 

Visor Libros, Madrid, 1993. 

Cantar de Mio Cid, ed. de Ramón Menéndez Pidal, Espasa-Calpe, Madrid, 1944-1946. 

Cantar del mio Cid, ed. de Alberto Montaner, Crítica, Barcelona, 2000. 

Cantar de Rodrigo, ed. de Luis Guarner, Aubi, Gerona, 1972. 

Cantares de gesta medievales, ed. de Manuel Alvar, Porrúa, México, 1977. 

La Chanson de Roland, ed. de Jean Dufournet, Flammarion, Paris, 1993. 

The Four Ancient Books of Wales, ed. by William Forbes Skene, Edmonston and Douglas, 

Edinburgh, 1868, 2 tomes. 

Gran Crónica de Alfonso XI, ed. de Diego Catalán, Gredos, Madrid, 1976, 2 tomos. 

Grial español:  - GARCIA DE LUCAS, César, Les premières traductions du roman du Graal 

en Espagne, Thèse doctorale, Université de Paris X, Nanterre, 1999. 

    - Spanish Grail Fragments, ed. by Karl Pietsch, The University of Chicago 

Press, Chicago, 1924, 2 tomes. 

Index Librorum Prohibitorum, Concilio de Trento, 1559: <http://www.aloha.net/~mikesch/ILP-

1559.htm#M> [08/05/2012]. 

Lailoken ou la Vie du Merlin Sylvestre, en Philippe Walter, Le devin maudit, pp. 173-201 [texto 

original y traducción al francés por Christine Bord y Jean-Charles Berthet]. 

Lancelot-Graal: - The Vulgate Version of the Arthurian Romances, ed. by H.O. Sommer, 

Washington, 1908-1916, 7 tomes. 

- Le livre du Graal. ed. de Daniel Poirion, dir, de Philippe Walter, 

Gallimard, Paris, 2001-2009, 3 tomes. 

Libro de Alexandre, ed. de Jesús Cañas, Cátedra, Madrid, 2007. 

http://www.aloha.net/~mikesch/ILP-1559.htm#M
http://www.aloha.net/~mikesch/ILP-1559.htm#M


356 

 

El Libro del Caballero Zifar, ed. de Charles Phillip Wagner, University of Michigan, Ann Arbor, 

1929. 

El Libro del Caballero Zifar, ed. de Cristina González, Cátedra, Madrid, 2001. 

Mabinogion, ed. et trad. de Joseph Loth, Ernest Thorin, Paris, 1889, 2 tomes. 

Merlin. Roman en prose du XIIIe siècle. D’après le manuscrit appartenant à M. Alfred H. Huth, 

ed. de Gaston Paris et Jacob Ulrich, Librairie Firmin Didot et Cie, Paris, 1886, 2 tomes. 

Los Miraglos de Santiago (Biblioteca Nacional de Madrid MS 10252), estudio y ed. de Jane E. 

Connolly, Universidad de Salamanca, Salamanca, 1991. 

Las Mocedades de Rodrigo, ed. de Juan Victorio, Espasa-Calpe, Madrid, 1982. 

Las “Mocedades de Rodrigo”: estudios críticos, manuscrito y edición, ed. de Matthew Bailey, 

King's College London Centre for Late Antique & Medieval Studies, London, 1999. 

Poema de Fernán González, ed. de Juan Victorio, REI, México, 1990 [Cátedra, Madrid, 1984]. 

Poema de Mio Cid, ed. de Ian Michael, Castalia, Madrid, 1984. 

Prophetiae Ambrosii Merlini Expositio. Commentaire latin des prophéties de Merlin d’après le 

ms. Dublin Trinity College 496, ed. critique et traduction de C. Lukas Bohny et 

Emmanuelle Métry-Perone, Classiques Garnier, Paris, 2011. 

The “Prophetiae Merlini” of Geoffrey of Monmouth. A fifteenth Century English Commentary, 

ed. and intro. by Caroline D. Eckardt, The Medieval Academy of America, Cambridge 

(Mass.), 1982 [Speculum Anniversary Monographs 8]. 

Reliquias de la poesía épica española, ed. de Ramón Menéndez Pidal, Instituto de Cultura 

Hispánica – CSIC, Madrid, 1951. 

Romancero del Rey don Pedro (1368-1800), ed. de Antonio Pérez Gómez, « … la fonte que mana 

y corre… », Valencia, 1954. 

La Suite du Roman de Merlin, ed. critique de Gilles Roussineau, Droz, Paris, 2006. 

Vida de san Alejo. Versiones castellanas, ed. de Carlos Alberto Vega, Universidad de Salamanca, 

Salamanca, 1991. 

ALFONSO X, Primera crónica general de España que mandó componer Alfonso el Sabio y se 

continuaba bajo Sancho IV en 1289, ed. de Ramón Menéndez Pidal, Gredos, Madrid, 1955. 

AQUINO, Tomás de, Suma de Teología, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1994, 5 tomos. 

BERCEO, Gonzalo de, Poema de santa Oria, ed. de Isabel Uría Maqua, Castalia, Madrid, 1981. 

BORON, Robert de, Le Roman de l’Estoire dou Graal, ed. de William A. Nitze, Honoré 

Champion, Paris, 1999 [1ª ed. 1927]. 

——————, Merlin. Roman du XIIIe siècle, ed. critique d’Alexandre Micha, Droz, Genève, 

2000 [1ª ed. 1980]. 

——————, The Didot Perceval, according to the manuscripts of Modena and Paris, éd. 

William Roach, Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 1941. 

CAMBRIENSIS, Giraldus, Opera, ed. by James F. Dimock, Longmans, Green, Reader and Dyer, 

London, 1868, 7 volumes [la edición forma parte del proyecto Rerum Britannicarum Medii 

Aevi Scriptores or Chronicles and Memorials of Great Britain and Ireland during the 

Middle Ages, under the direction of the Master of the Rolls, London]. 

DESCHAMPS, Eustache, Œuvres complètes, publiées d'après le manuscrit de la Bibliothèque 

nationale par le marquis de Queux de Saint-Hilaire, Firmin-Didot, Paris, 1878-1903, 11 

tomes. 

DÍAZ DE GAMES, Gutierre, El Victorial, ed. de Rafael Beltrán Llavador, Taurus, Madrid, 2005. 

ESTRABÓN, Geografía, versión bilingüe griego-francés: [03/01/2013] 

<http://remacle.org/bloodwolf/erudits/strabon/index.htm>. 

http://remacle.org/bloodwolf/erudits/strabon/index.htm


357 

 

HIPONA, Agustín, De civitate Dei contra paganos, edición en línea de la Bibliotheca Augustana 

[18/01/2013]: 

<http://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost05/Augustinus/aug_cd00.html>. 

JIMÉNEZ DE RADA, Rodrigo, Historia de los hechos de España, ed. y trad. de Juan Fernández 

Valverde, Alianza, Madrid, 1989. 

LÓPEZ DE AYALA, Pero, Crónica del rey don Pedro y del rey don Enrique, su hermano, hijos del 

rey don Alfonso Onceno, ed. crítica y notas de Germán Orduna, estudio preliminar de 

Germán Orduna y José Luis Moure, SECRIT, Buenos Aires, 1997, 2 tomos. 

MACROBIO, Œuvres complètes, trad. de M. Nisard, Firmin-Didot, Paris, 1875 : 

<http://remacle.org/bloodwolf/erudits/macrobe/index.htm> [14/08/2010]. 

MONMOUTH, Geoffrey de, Historia Regum Britanniae, en Edmond Faral, La légende arthurienne, 

t. 3, pp. 63-203 [texto original]. 

——————, Historia de los reyes de Britania, ed. de Luis Alberto Cuenca, Madrid, Siruela, 

1984. 

——————, Vita Merlini, en Edmond Faral, La légende arthurienne, t. 3, pp. 305-352 [texto 

original]. 

——————, Vita Merlini, en Philippe Walter, Le devin maudit, pp. 49-171 [texto original y 

traducción al francés por Christine Bord y Jean-Charles Berthet]. 

——————, Vida de Merlín, trad. de Lois C. Pérez Castro, Prólogo de Carlos García Gual, 

Siruela, Madrid, 1986. 

NENIO, Historia Britonum, en Edmond Faral, La légende arthurienne, t. 3. 

OROZCO Y COVARRUBIAS, Juan de, Tratado de la verdadera y falsa prophecia. Hecho por Don 

Iuan de Horozco y Couarruuias Arcediano de Cuellar en la Santa Yglesia de Segouia, Juan 

de la Cuesta, Segovia, 1588. 

PSEUDO-RICHARD D’IRLANDE, Les Prophécies de Merlin, edited from Ms. 593 in the Bibliothèque 

Municipale of Rennes, ed. by Lucy Allen Paton, D. C. Health and Compagny – Oxford 

University Press, New York – London, 1926-1927. 

——————, Les Prophésies de Merlin (Cod. Bodmer 116), ed. d’Anne Berthelot, Fondation 

Martin Bodmer, Cologny – Genève, 1992. 

——————, Les Prophésies de Merlin, ed. de Nathalie Koble, Thèse doctorale, École 

Nationale des Chartes, Paris, 1997. 

SÁNCHEZ DE VALLADOLID, Fernán, Crónica de don Alfonso el Onceno de este nombre, de los 

reyes que reynaron en Castilla y en León, ed. de Francisco Cerdá y Rico, Madrid, 1787: 

<http://books.google.fr/books?id=vxdo1sKTwkEC&printsec=frontcover&hl=fr#v=onepage

&q&f=false> [26/02/2012]. 

VILLENA, Enrique de, Obras completas, ed. y prólogo de Pedro Cátedra, Biblioteca Castro – 

Turner, Madrid, 1994, 3 tomos. 

VITERBO, Godofredo de, Pantheon, en Monumenta Germaniae historica, ed. Georgius Heinricus 

Pertz, Hannoverae, 1872, reprod. K. W. Hiersemann, Leipzig, 1928, t. XXII. 

VORÁGINE, Santiago de la, La leyenda dorada, trad. de J. M. Macías, Alianza, Madrid, 1984, 2 

tomos. 

YÁÑEZ, Rodrigo, Poema de Alfonso XI, ed. de Yo Ten Cate, CSIC, Instituto Miguel de 

Cervantes, Madrid, 1956 (Revista de Filología Española, Anejo 65). 

 

  

http://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost05/Augustinus/aug_cd00.html
http://remacle.org/bloodwolf/erudits/macrobe/index.htm
http://books.google.fr/books?id=vxdo1sKTwkEC&printsec=frontcover&hl=fr#v=onepage&q&f=false
http://books.google.fr/books?id=vxdo1sKTwkEC&printsec=frontcover&hl=fr#v=onepage&q&f=false


358 

 

FUENTES SECUNDARIAS: 
 

Diccionario de la Biblia, ed. castellana preparada por el R. P. Serafín de Ausejo [a partir de 

Herbert Haag, Bibel-Lexikon, y de A. Van den Born, Bijbels woordenboek], Herder, 

Barcelona, 1966. 

Enciclopedia de la Biblia, Garriga, Barcelona, 1969. 

ACHTEMEIER, Paul J., The HarperCollins Bible Dictionary, Harper Collins, New York, 1996 [1ª 

ed. 1985]. 

ALVAR, Carlos y Ángel Gómez Moreno, La poesía épica y de clerecía medievales, Taurus, 

Madrid, 1988. 

AMEZCUA GÓMEZ, José, Metamorfosis del caballero. Sus transformaciones en los libros de 

caballerías españoles, UAM, México, 1984. 

D’ARBOIS DE JUBAINVILLE, M.-H., “Merlin est-il un personnage réel, ou les origines de la 

légende de Merlin”, Revue des Questions Historiques, V (1868), pp. 559-568. 

ARIAS ARIAS, Ricardo, El concepto de destino en la literatura medieval española, Ínsula, 

Madrid, 1970. 

ARIZA, Manuel, “Alfonso X y el Cantar de Mio Cid”, Revista Portuguesa de Filologia, XXII 

(1998), pp. 153-185. 

ARMISTEAD, Samuel G., “The structure of the Refundición de las Mocedades de Rodrigo”, 

Romance Philology, XVII (1963-1964), pp. 338-345. 

——————, “Cantares de gesta y crónicas alfonsíes: «Mas a grand ondra / tornaremos a 

Castiella»”, en Sebastian Neumeister, Actas del IX Congreso de la Asociación 

Internacional de Hispanistas (18-23 agosto 1986, Berlín), Vervuert, Frankfurt, 1989, pp. 

177-185. 

AURELL, Martin, “Prophétie et messianisme politique. La péninsule ibérique au miroir du Liber 

Ostensor de Jean de Roquetaillade”, Mélanges de l'École française de Rome. Moyen-Age, 

CII-2 (1990), pp. 317-361. 

AVALLE-ARCE, Juan Bautista, “El Poema de Fernán González: Clerecía y juglaría”, Philological 

Quarterly, LI-1 (1972), pp. 60-73. 

——————, Amadís de Gaula: el primitivo y el de Montalvo, Fondo de Cultura Económica, 

México, 1990. 

BANDERA GÓMEZ, Cesáreo, “Reflexiones sobre el carácter mítico del Poema de Mio Cid”, 

Modern Language Notes, LXXXI-2 (1966), pp. 195-216. 

BAÑOS VALLEJO, Fernando, La hagiografía como género literario en la Edad Media. Tipología 

de doce vidas individuales castellanas, Universidad de Oviedo, Oviedo, 1989. 

——————, “Plegarias de héroes y de santos: Más datos sobre la oración narrativa”, Hispanic 

Review, LXII-2 (1994), pp. 205-215. 

——————, Las vidas de santos en la literatura medieval española, Laberinto, Madrid, 2003. 

BASDEKIS, Demetrius, “Modernity in Ferrant Sanches Calavera”, Hispania, XLVI-2 (1963), pp. 

300-303. 

BATLLORI I MUNNÉ, Miquel, “La Sicile et la Couronne d'Aragon dans les prophéties d'Arnaud de 

Villeneuve et de Jean de Roquetaillade”, Mélanges de l'École française de Rome. Moyen-

Age, CII-2 (1990), pp. 363-379. 

BELTRÁN, Luis, “Conflictos interiores y batallas campales en el Cid”, Hispania, LXI (1978), pp. 

235-244. 



359 

 

BLENKINSOPP, Joseph, A History of Prophecy in Israel. Revised and enlarged, Westminster John 

Knox Press, Louisville (Kentucky), 1996 [1ª ed. 1983]. 

BOGDANOW, Fanny, “The Suite du Merlin and the Post-Vulgate Roman du Graal”, en Roger 

Sherman Loomis, ALMA, pp. 325-335. 

——————, “The Spanish Baladro and the Conte du Brait”, Romania, LXXXIII (1962), pp. 

383-399. 

——————, The Romance of the Grail. A Study of the Structure and Genesis of a Thirteenth-

Century Arthurian Prose Romance, Manchester University Press, New York, 1966. 

BOHIGAS, Pedro, “Profecies catalanes dels segles XIV i XV”, Butlletí de la Biblioteca de 

Catalunya, VI (1923), pp. 24-49. 

——————,“Profecies de Merlí. Altres profecies contingudes en manuscrits catalans”, Butlletí 

de la Biblioteca de Catalunya, VIII (1928-1932), pp. 253-279. 

——————, “La ‘Visión de Alfonso X’ y las ‘Profecías de Merlín’”, Revista de Filología 

Española, XXV-3 (1941), pp. 389-398. 

BUCETA, Erasmo, “Ensayo de interpretación de la poesía de Villasandino, número 199 del 

Cancionero de Baena”, Revista de Filología Española, XV (1928), pp. 354-374. 

BURKE, James F., History and vision. The figural structure of the “Libro del Cavallero Zifar”, 

Tamesis, London, 1972. 

——————, “Alfonso X and the Structuring of Spanish History”, Revista Canadiense de 

Estudios Hispánicos, IX-3 (1985), pp. 464-471. 

CABALLERO LÓPEZ, José Antonio, “Presencia y función del relato mítico en la primera Crónica 

general”, Romania, CXXVI-1-2 [501-502] (2008), pp. 103-120. 

CACHO BLECUA, Juan Manuel, “El género del ‘Cifar’ (Sevilla, Cromberger, 1512)”, Thesaurus, 

LIV (1999), pp. 76-105. 

CAMPOS GARCÍA ROJAS, Axayácatl, “La educación del héroe en El libro del cavallero Zifar”, 

Tirant, 3 (2000): <http://parnaseo.uv.es/Tirant/art_axayactl_educ.htm> [22/06/10]. 

CASTRO, Américo, Santiago de España, Emecé, Buenos Aires, 1958. 

CASTRO, Ivo, “Remarques sur la tradition manuscrite de l'Estoire del Saint Graal”, en Dieter 

Kremer, Homenagem a Joseph M. Piel, Max Niemeyer, Tübingen, 1988, pp. 195-206. 

——————, “Sobre a data da introduç o na Península Ibérica do ciclo arturiano da Post-

Vulgata”, Boletim de Filologia, XXXVIII (1983), pp. 81-98. 

——————,“Quando foi copiado o Livro de José  de Arimateia? (Dataç o do cód. 643 da 

Torre do Tombo)”, Boletim de Filologia, XXV, 1976-9. 

CATALÁN, Diego, Poema de Alfonso XI: fuentes, dialecto, estilo, Gredos, Madrid, 1953. 

——————, Un prosista anónimo del siglo XIV. La Gran Crónica de Alfonso XI: hallazgo, 

estilo, reconstrucción, Universidad de la Laguna, La Laguna, 1956. 

——————, “Las estrofas mutiladas en el ms. E del Poema de Alfonso XI”, Nueva Revista de 

Filología Hispánica, XIII-3/4 (1959), pp. 325-334. 

——————, “El Poema de Alfonso XI. Edición de Yo Ten Cate” [reseña], Nueva Revista de 

Filología Hispánica, XIII (1959), pp. 363-372. 

——————, “Crónicas generales y cantares de gesta. El Mio Cid de Alfonso X y el del pseudo 

Ben-Alfaraŷ”, Hispanic Review, XXXI-3 y 4 (1963), pp. 195-215 y 291-306. 

——————, Introducción a la Gran Crónica de Alfonso XI, ed. de Diego Catalán, Gredos, 

Madrid, 1976, 2 tomos. 

——————, La épica española. Nueva documentación y nueva evaluación, Fundación Ramón 

Menéndez Pidal y Seminario Menéndez Pidal de la Universidad Complutense de Madrid, 

Madrid, 2000. 

http://parnaseo.uv.es/Tirant/art_axayactl_educ.htm


360 

 

CÁTEDRA, Pedro y Jesús Rodríguez Velasco, Creación y difusión de “El Baladro del sabio 

Merlín” (Burgos, 1498), SEMYR, Salamanca, 2000. 

CHEVALIER, Jean et Alain Gheerbrant, Dictionnaire des symboles, Robert Laffont, Paris, 1982. 

CÓNDOR ORDUÑA, María, “La obra de Gonzalo Martínez de Medina en el Cancionero de Baena”, 

Revista de Literatura, XLVIII-96 (1986), pp. 315-349. 

CONNOLLY, Jane E., Alan Deyermond and Brian Dutton, Saints and their Authors: Studies in 

Medieval Hispanic Hagiography in Honor of John K. Walsh, Hispanic Seminary of 

Medieval Studies, Madison, 1990. 

——————, “Three Peninsular Versions of a Miracle of St. James”, en Connolly et al., Saints 

and their Authors, pp. 37-46. 

CUMMINS, John G., “Methods and conventions in the 15th-century poetic debate”, Hispanic 

Review, XXXI-4 (1963), pp. 307-323. 

CURTIUS, Ernst Robert, Literatura europea y Edad Media latina, FCE, México, 1998. 

DAVIS, Gifford, “The debt of the Poema de Alfonso Onceno to the Libro de Alexandre”, Hispanic 

Review, XV (1947), pp. 436-452. 

——————, “National Sentiment in the Poema de Fernán Gonçález and in the Poema de 

Alfonso Onceno”, Hispanic Review, XVI-1 (1948), pp. 61-68. 

DUBOST, Francis, Aspects fantastiques de la littérature narrative médiévale (XIIème-XIIIème 

siècles). L’Autre, l’Ailleurs, l’Autrefois, Honoré Champion, Paris, 1991, 2 tomes. 

DEYERMOND, Alan, Epic Poetry and the Clergy: Studies on the "Mocedades de Rodrigo", 

Tamesis, London, 1968. 

——————, Historia de la literatura española. 1. La Edad Media, trad. de Luis Alonso 

López, Ariel, Barcelona, 2001 [1ª ed. 1973]. 

——————, “Folk-Motifs in the Medieval Spanish Epic”, Philological Quarterly, LI-1 

(1972), pp. 36-53. 

——————, “The Death and Rebirth of Visigothic Spain in the Estoria de España”, Revista 

Canadiense de Estudios Hispánicos, IX-3 (1985), pp. 345-367. 

——————, “Uses of the Bible in the Poema de Fernán González”, en David Hook and Barry 

Taylor, Cultures in Contact in Medieval Spain: Historical and Literary Essays Presented to 

L. P. Harvey, King’s College London, London, 1990, pp. 47-70. 

DIZ, Marta Ana, “El motivo de la partida en el Cifar”, Kentucky Romance Quaterly, XXVIII-1 

(1981), pp. 3-11. 

——————, “La construcción del Cifar”, Nueva Revista de Filología Hispánica, XXVIII-1 

(1979), pp. 105-117. 

——————, “El mundo de las armas en el Libro del Caballero Cifar”, Bulletin of Hispanic 

Studies, 56 (1979), 189-199. 

DUBY, Georges, Los tres ordenes o lo imaginario del feudalismo, trad. de Arturo R. Firpo, 

Taurus, Madrid, 1992 [1ª ed. en francés: 1978]. 

EDERY, Moïse, “El fondo bíblico del Mio Cid”, Revista de Occidente, XX-XXI (1977), pp. 56-

60. 

ENTWISTLE, William J., “Geoffrey of Monmouth and Spanish Literature”, The Modern Language 

Review, XVII-4 (1922), pp. 381-391. 

——————, The Arthurian Legend in the Literature of Spanish Peninsula, J. M. Dent, 

London, 1925 [reproducción facsimilar por Kessinger Publishing, 2010]. 

——————, “The ‘Romancero del rey don Pedro’ in Ayala and the ‘Cuarta Crónica 

General’”, Modern Language Review, XXV-3 (1930), pp. 306-326. 



361 

 

EPALZA, Mikel de, “El Cid = El León: ¿Epíteto árabe del Campeador?”, Hispanic Review, XLV-1 

(1977), pp. 67-75. 

FARAL, Edmond, La légende arthurienne. Études et documents, Honoré Champion, Paris, 1993, 3 

tomes [1ª ed. 1929]. 

FORSTER, Jennifer E., Politics, Prophecy and Propaganda in Early Modern England, PhD 

dissertation, Kent State University, 2005. 

FRAKER, Charles F., Jr., “Gonçalo Martínez de Medina, the Jerónimos, and the Devotio 

Moderna”, Hispanic Review, XXXIV-3 (1966), pp. 197-217. 

——————, “Prophecy in Goncalo Martínez de Medina”, Bulletin of Hispanic Studies, XLIII 

(1966), pp. 81-97. 

——————, Studies on the Cancionero de Baena, Chapel Hill – University of North Carolina 

Press, 1966. 

——————, “The Theme of Predestination in the Cancionero de Baena”, Bulletin of Hispanic 

Studies, LI (1974), pp. 228-243. 

——————, “Alfonso X, the Empire and the Primera Crónica”, Bulletin of Hispanic Studies, 

LV (1978), pp. 95-102. 

FREIRE-NUNES, Irène, Le Graal ibérique et ses rapports avec la littérature française, Thèse 

doctorale, Presses Universitaires du Septentrion, Villeneuve d’Ascq, 1997. 

FUNES, Leonardo, “Gesta, refundición, crónica: deslindes textuales en las Mocedades de Rodrigo 

(Razones para una nueva edición crítica)”, Íncipit, VII (1987), pp. 69-94. 

——————, “La blasfemia del rey Sabio: itinerario narrativo de una leyenda (Primera parte)”, 

Incipit, XIII (1993), pp. 51-70. 

——————, “La blasfemia del rey Sabio: itinerario narrativo de una leyenda (Segunda 

parte)”, Incipit, XIV (1994), pp. 69-101. 

——————, “Hacia una nueva apreciación de las Mocedades de Rodrigo. I. Últimos estudios 

(1)”, Íncipit, XX-XXI (2000-2001), pp. 119-132. 

——————, “Mocedades de Rodrigo: huellas fragmentarias de una tradición épica tardía”, en 

Isaías Lerner, Robert Nival y Alejandro Alonso, Actas del XIV Congreso de la Asociación 

Internacional de Hispanistas (New York, 16-21 de julio de 2001), Juan de la Cuesta, 

Newark, 2004, I, pp. 85-93. 

GARCIA, Michel, Obra y personalidad del Canciller Ayala, Alhambra, Madrid, 1983. 

——————, “Comentario de los textos. Textos 1 y 2. Cartas del Moro Benalhatib al rey don 

Pedro”, Atalaya, X (1999) [número especial titulado Le métier de l’historien en Castille au 

XV
e
 siècle, enteramente redactado por Michel Garcia, acerca del Ms. 216 de la BNF], pp. 

20-37. 

GARCÍA DÍAZ, Isabel, “La política caballeresca de Alfonso XI”, Miscelánea Medieval Murciana, 

XI (1984), pp. 118-133. 

GARCÍA LEÓN, José María, “La abolición del Voto de Santiago en las Cortes de Cádiz”, Revista 

de Estudios Regionales, LXIV (2002), pp. 291-308 [07/04/11]: 

<http://redalyc.uaemex.mx/pdf/755/75506415.pdf>. 

GARCÍA MONTORO, Adrian, “Good or Bad Fortune on Entering Burgos? A Note on Bird-Omens 

in the Cantar de mío Cid”, Modern Language Notes, LXXXIX-2 (1974), pp. 131-145. 

GARIANO, Carmelo, “Lo religioso y lo fantástico en el Poema de mio Çid”, Hispania, XLVII-1 

(1964), pp. 69-78. 

GEARY, John S., “The ‘tres monjes’ of the Poema de Fernán González: Myth and History”, La 

Coronica, XIX-2 (1991), pp. 24-42. 

GÉRARD, André-Marie, Dictionnaire de la Bible, Robert Laffont, Paris, 1989. 

http://redalyc.uaemex.mx/pdf/755/75506415.pdf


362 

 

GIMENO CASALDUERO, Joaquín, “Pero López de Ayala y el cambio poético de Castilla a 

comienzos del XV”, Hispanic Review, XXXIII-1 (1965), pp. 1-14. 

——————, “Sobre la composición del Poema de Fernán González”, Anuario de Estudios 

Medievales, V (1968), pp. 181-206. 

——————, “La profecía medieval en la literatura castellana y su relación con las corrientes 

proféticas”, Nueva Revista de Filología Hispánica, XX (1971), pp. 64-89. 

GINGRAS, Gerald L., “López de Ayala’s Crónica del rey don Pedro: the Politics of Chivalry”, 

Revista Canadiense de Estudios Hispánicos, XVI-2 (1992), pp. 187-201. 

GOLDBERG, Harriet, “The dream report as a literary device in medieval Hispanic literature”, 

Hispania, LXVI-1 (1983), pp. 21–31. 

GÓMEZ-BRAVO, Ana M., “Retórica y poética en la evolución de los géneros poéticos 

cuatrocentistas”, Rhetorica, XVII-2 (1999), pp. 137- 175. 

GÓMEZ MORENO, Ángel, Claves hagiográficas de la literatura española (del Cantar de mio Cid a 

Cervantes), Iberoamericana-Vervuert, Madrid-Frankfurt am Main, 2008. 

GÓMEZ MORENO, Fernando, “Formas hagiográficas en la Estoria de España alfonsí”, en 

Connolly et al., Saints and their Authors, pp. 55- 69. 

——————, “Don Juan Manuel, Trastámara”, Cahiers de Linguistique et de Civilisation 

Hispaniques Médiévales, XXV (2002), pp. 163-181. 

GÓMEZ REDONDO, Fernando, Historia de la prosa medieval castellana, Cátedra, Madrid, 1999, 2 

tomos. 

——————, Artes poéticas medievales, Laberinto, Madrid, 2000. 

GONZÁLEZ, Cristina, “El Cavallero Zifar” y el reino lejano, Gredos, Madrid, 1984. 

GONZÁLEZ, Javier Roberto, “La admonición como profecía en el Amadís de Gaula”, Medievalia, 

XVIII (1994), pp. 27-42. 

——————, “Profecías materiales en el Amadís de Gaula y Las Sergas de Esplandián”, en 

Rosa E. Penna y María A., Rosarossa, Studia Hispanica Medievalia III, Universidad 

Católica Argentina, Buenos Aires, 1995, pp. 78-89. 

——————,”Pautas para la caracterización del discurso profético ficcional como clase de 

texto: las profecías del Palmerín de Olivia”, Incipit, XVIII (1998), pp. 107-158. 

——————, “‘Profetizar’ como acto de habla en los libros de caballerías (a propósito de los 

discursos proféticos del Primaleón)”, Moenia, VIII (2002), pp. 223-249. 

GUADALAJARA MEDINA, José, Las profecías del Anticristo en la Edad Media, Gredos, Madrid, 

1996. 

GUILLAUME, Alfred, Prophétie et divination chez les Sémites, trad. de Jacques Marty, Payot, 

Paris, 1950. 

GUILLAUME ALONSO, Araceli, “Les récits prophétiques et le problème du pouvoir sous le règne 

de Charles II d’Espagne”, en Redondo, La prophétie comme arme de guerre des pouvoirs, 

pp. 341-355. 

GUTIÉRREZ GARCÍA, Santiago, Merlín y su historia, trad. de Santiago Gutiérrez García, Alianza, 

Madrid, 1999 [1ª ed. 1997]. 

HAMMER, Jacob, “A Commentary on the Prophetia Merlini (Geoffrey of Monmouth's Historia 

Regum Britanniae, Book VII) – Continuation”, Speculum, XV-4 (1940), pp. 409-431. 

——————, “A Commentary on the Prophetia Merlini (Geoffrey of Monmouth's Historia 

Regum Britanniae, Book VII)”, Speculum, X-1 (1935), pp. 3-30. 

HARNEY, Michael, “The Libro del caballero Zifar as a «Refraction» of the Life of Saint Eustace”, 

en Connolly et al., Saints and their Authors, pp. 71-82. 



363 

 

HARVEY, L. P. y David HOOK, “The Affair of the Horse and Hawk in the Poema de Fernán 

González”, The Modern Language Review, LXXVI-4 (1982), pp. 840-847. 

HASTINGS, James, Dictionary of the Bible, Charles Scribner’s Sons, New York, 1939. 

HERNÁNDEZ, Francisco J., “El libro del cavallero Zifar: Meaning and Structure”, Revista 

Canadiense de Estudios Hispánicos, II-2 (1978), pp. 89-121. 

HIGASHI, Alejandro, “La clerecía”, en Aurelio González y María Teresa Miaja de la Peña, 

Introducción a la cultura medieval, UNAM, México, 2006, pp. 37-50. 

HUERTA, Eleazar, Indagaciones épicas: La maravilla épica y su forma reveladora en la Ilíada y 

en el Poema del Cid, Universidad Austral de Chile, Valdivia, 1969. 

JANIN, Erica, “Alfonso XI, el león carnicero: ejemplaridad y Reconquista en el Poema de Alfonso 

XI y la Gran Crónica de Alfonso XI”, Medievalia, XLII (2010), pp. 19- 29. 

——————, “El uso del discurso profético como recurso de exaltación de la figura regia en el 

Poema de Alfonso XI y la Gran Crónica de Alfonso XI”, Revista de Poética Medieval, XXII 

(2009), pp. 103-113. 

JARDIN, Jean-Pierre, “Les prophéties dans la chronique de Pierre I
er

 de López de Ayala : respect 

et manipulation du temps”, en La concordance des temps. Moyen Âge et Époque moderne, 

Gilles Luquet (ed.), Presses de la Sorbonne Nouvelle, Paris, 2010, pp. 189-204. 

JARMAN, Alfred Owen Hughes, “The Welsh Myrddin Poems”, en Roger Sherman Loomis, 

ALMA, pp. 20-30. 

LABRADOR HERRAIZ, José J., “Las preocupaciones doctrinales de los poetas del Cancionero de 

Baena”, Boletín del Instituto Fernán González, CLXXXI (1973), pp. 882-915. 

——————, Poesía dialogada medieval: la "pregunta" en el "Cancionero" de Baena. Estudio 

y antología, Maisal, Madrid, 1974. 

JINDO, Job Y., Biblical metaphor reconsidered: A cognitive approach to poetic metaphor in 

biblical prophecy, PhD dissertation, Jewish Theological Seminary of America, New York, 

2006. 

JOE DYER, Nancy, El ‘Mio Cid’ del taller alfonsí: versión en prosa en la ‘Primera Crónica 

General’ y en la ‘Crónica de veinte reyes’, Juan de la Cuesta, Newark, 1995. 

JOHNSTON, Taran Sarah Christien, The Sacred Face of War: Irredentist Ideology in Early Spanish 

Literature, PhD dissertation, University of Texas, Austin, 2004. 

KEIGHTLEY, Ronald G., “The Story of Zifar and the Structure of the Libro del Cavallero Zifar”, 

The Modern Language Review, LXXIII-2 (1978), pp. 308-327. 

KELLER, Jean-Paul, “The Hunt and Prophecy Episode of the Poema de Fernán González”, 

Hispanic Review, XXIII-4 (1955), pp. 251-58. 

——————, “The Structure of the Poema de Fernán González”, Hispanic Review, XXV-4 

(1957), pp. 235-246. 

LAPESA, Rafael, De la Edad Media a nuestros días. Estudios de historia literaria, Gredos, 

Madrid, 1967. 

——————, “Notas sobre Micer Francisco Imperial”, en De la Edad Media a nuestros días, 

pp. 76-94 [publicado inicialmente en la Nueva Revista de Filología Hispánica, “Homenaje 

a Amado Alonso”, VII (1953)]. 

LE GOFF, Jacques, L’imaginaire médiéval, en Un autre Moyen Âge, Gallimard, Paris, 1999, pp. 

421-770. 

LENDO FUENTES, Rosalba, El proceso de reescritura de la novela artúrica francesa, la ‘Suite du 

Merlin’, UNAM, México, 2003. 



364 

 

LINARES, Lidwine, “Leyenda y figura de Santiago en dos hagiografías de principios del siglo 

XVII. Mauro Castellá Ferrer y Hernando Ojea Gallego y sus Historias del Apóstol 

Santiago”, Méridiennes, XVI (2006), pp. 1-16 [22/10/10]: 

<http://halshs.archives-ouvertes.fr/docs/00/08/40/08/PDF/articlelidwinecorrige.pdf>. 

LOPEZ ESTRADA, Francisco, Panorama crítico sobre el Poema del Cid, Castalia, Madrid, 1982. 

LUBENOW HAJI-GHASSEMI, Ruth, Metahistorias medievales. Dos heterologías crónicas, PhD 

dissertation, Purdue University, 1989. 

MARKALE, Jean, Merlin l’Enchanteur ou l’éternelle quête magique, Albin Michel, Paris, 1992 [1ª 

ed. 1981]. 

MARTIN, Georges, “Alphonse X maudit son fils”, Atalaya, V (1994) : L’invective au Moyen Âge, 

pp. 151-179. 

MARTÍNEZ, Purificación, “La historia como vehículo político: la figura real en la Crónica de 

Alfonso XI”, Espacio, Tiempo y Forma, Serie III, Historia Medieval, XIII (2000), pp. 215-

231. 

MENÉNDEZ PIDAL, Ramón, Poesía juglaresca y orígenes de las literaturas románicas, Instituto 

de Estudios Políticos, Madrid, 1957. 

MILHOU, Alain, “Esquisse d'un panorama de la prophétie messianique en Espagne (1482-1614). 

Thématique, conjoncture et fonction”, en Redondo, La prophétie comme arme de guerre 

des pouvoirs, pp. 11-29. 

MONTERO CURIEL, Pilar y María Luisa, El léxico animal del Cancionero de Baena, 

Iberoamericana-Vervuert, Madrid-Frankfurt am Main, 2005. 

MONTGOMERY, Thomas, “Some singular passages in the Mocedades de Rodrigo”, Journal of 

Hispanic Philology, VII-2 (1983), pp. 121-134. 

MOREL-FATIO, Alfred, “Souhaits de bienvenue adressés à Ferdinand le Catholique par un poète 

barcelonais en 1473”, Romania, XI (1882), pp. 333-356. 

MORREALE DE CASTRO, Margherita, “Alcune considerazioni sulla Bibbia in volgare. Con un 

aggiornamento del saggio ‘Vernacular Bible Spain’ (Cambridge history of the Bible)”, en 

Lino Leonardi (ed.), La Bibbia in italiano tra Medioevo e Rinascimento. Atti del Convegno 

internazionale (Firenze, Certosa del Galluzzo, 8-9 novembre 1996), SISMEL-Galluzzo, 

Firenze, 1996, pp. 255-287. 

MOURE, José Luis. “Sobre la autenticidad de las cartas de Benahatín en la Crónica de Pero López 

de Ayala: consideración filológica de un manuscrito inédito”, Incipit, III (1983), pp. 53-93. 

——————, “Cartas del sabio moro Benalhatib dirigidas a Pedro I” [Documentos I: 

Transcripción del Ms. BNParis Fonds Espagnols 216 (ff. 59-65)], Incipit, III (1983), pp. 

185-196. 

——————, “Otra versión independiente de las cartas del moro sabidor al rey don Pedro: 

consideraciones críticas y metodológicas”, Incipit, XIII (1993), pp. 71-85. 

NEPAULSINGH, Colbert. I., Towards a History of Literary Composition, University of Toronto, 

Toronto, 1986. 

NUSSBAUM, Fernanda, “El pensamiento político en el Poema de Alfonso XI: la relación 

Monarquía-Iglesia”, Boletín Hispánico Helvético, VII (2006), pp. 5-44. 

ORDUNA, Germán, “Crónica del rey don Pedro y del rey don Enrique su hermano, hijos del rey 

don Alfonso Onceno: unidad de estructura e intencionalidad”, en Actas del IX Congreso de 

la Asociación Internacional de Hispanistas (Berlín, 18-23 de agosto de 1986), Sebastian 

Neumeister (ed.), Vervuert, Frankfurt, 1989, I, pp. 255-262. 

ORDUÑA, María Cóndor, “La obra de Gonzalo Martínez de Medina en el Cancionero de Baena”, 

Revista de Literatura, XLVIII-96 (1986), pp. 315-349. 

http://halshs.archives-ouvertes.fr/docs/00/08/40/08/PDF/articlelidwinecorrige.pdf


365 

 

PAUL, André, La Bible, Nathan, s. l., 2001. 

PICCUS, Jules “El Dezir que fizo Juan Alfonso de Baena”, Nueva Revista de Filología Hispánica, 

XII (1958), pp. 335-356. 

POIRION, Daniel, Le merveilleux dans la littérature française du Moyen Âge, PUF, Paris, 1982. 

POTVIN, Claudine, Illusion et pouvoir : la poétique du "Cancionero de Baena", Bellarmin-Vrin, 

Montréal-Paris, 1989. 

PUYOL Y ALONSO, Julio, El presunto cronista Fernán Sánchez de Valladolid, Real Academia de 

la Historia, Reus, Madrid, 1920. 

QUINT, Anne-Marie, “Chronique d'un avènement annoncé (Fernão Lopes et le Maître d'Aviz)”, 

en Redondo, La prophétie comme arme de guerre des pouvoirs, pp. 57-67. 

REDONDO, Augustín (ed.), La prophétie comme arme de guerre des pouvoirs (XVe-XVIIe siècles), 

Presses de la Sorbonne Nouvelle, Paris, 2000. 

——————, “Impérialisme espagnol et prophéties sur l'Empire turc à travers quelques 

‘relaciones de sucesos’, à l’époque de Philippe IV”, en Redondo, La prophétie comme arme 

de guerre des pouvoirs, pp. 123-138. 

REEVES, Marjorie E., “Joachimist Influences on the Idea of a Last World Emperor”, Traditio, 

XVII (1961), pp. 323-370. 

RICH, Lawrence, “Reyes, vasallos y moros: Ideología en el Poema del mio Cid y La primera 

crónica general”, Ariel, VIII (1992), pp. 5-16. 

——————, “Kings and Counts: Pragmatics and the Poema de Fernán González in the 

Primera crónica general”, Coronica, XXV-2 (1997), pp. 103-113. 

ROUBAUD, Sylvia, “La prophétie merlinienne en Espagne : des rois de Grande-Bretagne aux rois 

de Castille”, en Redondo, La prophétie comme arme de guerre des pouvoirs, pp. 159-173. 

ROUSSEAU, Isabelle, “Prophétie et réécriture de l’histoire dans les vaticinations de Merlin à 

Maître Antoine”, en Redondo, La prophétie comme arme de guerre des pouvoirs, pp. 175-

190. 

——————, “La prophétie comme outil de légitimation : trois lectures du Vae mundo (XIVe 

siècle)”, en Lucha política. Condena y legitimación en la España medieval [Annexes des 

Cahiers de Linguistique et de Civilisation Hispaniques Médiévales, XVI] ENS, Lyon, 

2004, pp. 63-99. 

RUPP, Stephen, “Rhetoric and Patronage in Alfonso Alvarez de Villasandino”, Revista 

Canadiense de Estudios Hispánicos, XV-1 (1990), pp. 49-64. 

SAMSON, Alexander, “Florián de Ocampo, Castilian Chronicler and Habsburg Propagandist: 

Rhetoric, Myth and Genealogy in the Historiography of Early Modern Spain”, Forum for 

Modern Language Studies, XLII-4 (2006), pp. 339-354. 

SANZ HERMIDA, Jacobo, “Cancioneros y profecías: algunas notas sobre el mesianismo durante el 

reinado de los Reyes Católicos”, Via Spiritus, VI (1999), pp. 7-25. 

SHERMAN LOOMIS, Roger (ed.), Arthurian Literature in the Middle Ages. A Collaborative 

History, Oxford University Press, London, 1959 [Reimpresión por Sandpiper Books, 2001; 

abreviado en ALMA]. 

SKENE, William Forbes, Introduction to The Four Ancient Books of Wales, Edmonston and 

Douglas, Edinburgh, 1868, 2 tomos. 

SOBERANAS, Amadeu J., “La version galaïco-portugaise de la Suite du Merlin”, Vox Romanica, 

XXXVIII (1979), pp. 174-193. 

SOLARES ALTAMIRANO, Blanca, Merlín, Arturo y las Hadas. Philippe Walter y la hermenéutica 

del imaginario medieval, UNAM, México, 2007. 



366 

 

SPITZER, Leo, “Sobre el carácter histórico del Cantar de Mio Cid”, Nueva Revista de Filología 

Hispánica, II-2 (1948), pp. 105-117. 

STÉFANO, Luciana de, “El Caballero Zifar: novela didáctico-moral”, Thesaurus, XXVII-2 

(1972), pp. 173-260. 

TALBOTIER, Catherine, “La légende d’Eustache-Placide”, e-Spania, VII (2009) [11/04/2011]: 

<http://e-spania.revues.org/18413>. 

TATE, Robert B., “López de Ayala, humanist historian?”, Hispanic Review, XXV-3 (1957), pp. 

157-174. 

TAYLOR, Rupert, The Political Prophecy in England, The Columbia University Press, New York, 

1911 [reproducción facsimilar por Kessinger Publishing, s. f.]. 

TORRELL, Jean-Pierre, “La conception de la prophétie chez Jean de Roquetaillade”, Mélanges de 

l'École française de Rome. Moyen-Age, CII-2 (1990), pp. 557-576. 

TRACHSLER, Richard, Julien Abed et David Expert, Moult obscures paroles: Études sur la 

prophétie médiévale, Presses Universitaires de Paris-Sorbonne, Paris, 2007. 

URÍA MAQUA, Isabel, Panorama crítico del «mester de clerecía», Castalia, Madrid, 2000. 

VALDALISO CASANOVA, Covadonga, “La legitimación a través de la historiografía en Portugal y 

Castilla en la baja Edad Media”, en Discursos de legitimação: actas do Colóquio 

Internacional  = Discours de légitimation : actes du Colloque International, Universidade 

Aberta, Lisboa, 2003, s. p.: [21/08/2011] <http://repositorioaberto.univ-

ab.pt/bitstream/10400.2/1541/1/ComCovadonga.htm>. 

——————, “La legitimación dinástica en la historiografía trastámara”, Res publica, XVIII 

(2007), pp. 307-321. 

VAQUERO, Mercedes, “La Devotio Moderna y la poesía del siglo XV: elementos hagiográficos en 

la Vida rimada de Fernán González”, en Connolly et al., Saints and their Authors, pp. 107-

119. 

VEYSSEYRE, Géraldine, “Metre en roman les prophéties de Merlin : voies et détours de 

l’interprétation dans trois traductions de l’Historia Regum Britanniae”, en Richard 

Trachsler, et. al., Moult obscures paroles, pp. 107-166. 

WALKER, Roger M., Tradition and technique in El Libro del Cavallero Zifar, Tamesis, London, 

1974. 

WALSH, John K., “Religious motifs in the early Spanish Epic”, Revista Hispánica Moderna, 

XXXVI-4 (1970-1971), pp. 165-172. 

WALTER, Philippe, Le devin maudit : Merlin, Lailoken, Suibhne. Textes et étude, ELLUG, 

Université Stendhal, Grenoble, 1999. 

WEST, Beverly, Epic, Folk, and Christian Traditions in the “Poema de Fernán González”, Studia 

Humanitatis, Potomac, 1983. 

WHITLEY, Charles Francis, The Prophetic Achievement, E. J. Brill, Leiden, 1963. 

WILLE, Claire, “Le dossier des commentaires latins des Prophetie Merlini”, en Richard Trachsler, 

et. al., Moult obscures paroles, pp. 167-184. 

YORBA-GRAY, Galen Beckwith, Venga tu reino: The Kingdom of God in Spanish Epic Poetry, 

PhD dissertation, Texas Tech University, 1997. 

ZUMTHOR, Paul, Merlin le Prophète. Un thème de la littérature polémique, de l’historiographie 

et des romans, Slatkine, Genève, 2000 [1ª ed. 1943]. 

  

http://e-spania.revues.org/18413
http://repositorioaberto.univ-ab.pt/bitstream/10400.2/1541/1/ComCovadonga.htm
http://repositorioaberto.univ-ab.pt/bitstream/10400.2/1541/1/ComCovadonga.htm


367 

 

ÍNDICE 

 
 

INTRODUCCIÓN .......................................................................................................................... 5 
 

 

LA ADAPTACIÓN DE LA PROFECÍA BÍBLICA A LA LITERATURA PROFANA 

HISPÁNICA ................................................................................................................................. 17 
 

I.1 Las características de la profecía bíblica y su difusión en la Península ................................ 19 
I.1.1 Historia del profetismo bíblico ...................................................................................... 19 
I.1.2 Las vertientes del carisma profético .............................................................................. 21 
I.1.3 Las características de la profecía bíblica ....................................................................... 23 
I.1.4 La difusión de la Biblia en la Península ......................................................................... 27 
I.1.5 El papel literario de la clerecía ....................................................................................... 29 

 

I.2. La integración de la profecía bíblica en el contexto épico hispánico .................................. 35 
I.2.1 El ciclo cidiano: la profecía, recurso para la construcción del héroe ............................. 35 

I.2.1.1 Importancia estructural de la profecía dentro del Poema de Mio Cid .................... 36 
I.2.1.2 El sueño profético del Cid ....................................................................................... 42 
I.2.1.3 La mecanización del recurso profético en las Mocedades de Rodrigo ................... 50 

I.2.2 El Poema de Fernán González y la politización de la profecía ..................................... 59 
I.2.2.1 La permanencia de la profecía como garante de heroicidad ................................... 60 
I.2.2.2 El desarrollo de una profecía política ..................................................................... 70 

 

I.3 La integración de la profecía bíblica en el contexto cronístico en España: Dios y el rey en la 

Estoria de España, o el papel religioso-político de las profecías .............................................. 85 
I.3.1 Profecías y ensalzamiento del poder de Dios ................................................................ 88 
I.3.2 Profecías y ensalzamiento de la monarquía ................................................................... 94 

 

I.4 La integración de la profecía bíblica en el contexto novelístico en España: El papel 

ejemplarizante de las profecías en El Libro del Cavallero Zifar ............................................. 114 
I.4.1 Alegoría, discurso ejemplar y profecía ........................................................................ 115 
I.4.2 La profecía, guía del personaje ejemplar ..................................................................... 120 
I.4.3 La profecía, protección del personaje ejemplar ........................................................... 127 
I.4.4 Profecía religiosa y profecía novelesca ........................................................................ 136 

 

 

LA INTRODUCCIÓN DE LA PROFECÍA MERLINIANA EN EL CONTEXTO 

LITERARIO HISPÁNICO ....................................................................................................... 149 
 

II.1 Los orígenes del motivo merliniano .................................................................................. 151 
II.1.1 Los orígenes del personaje de Merlín ......................................................................... 151 

II.1.1.1 Del Merlín pseudo-histórico a la (re)creación de Geoffrey de Monmouth ......... 152 
II.1.1.2 El éxito del “tema del Profeta” ............................................................................ 165 
II.1.1.3 La evolución temprana de la “fábula de Merlín” ................................................ 173 



368 

 

II.1.2 La llegada a la Península del personaje y sus profecías ............................................. 178 
II.1.3 Las características de la profecía merliniana .............................................................. 184 

 

II.2 El uso histórico-político de la profecía merliniana en España .......................................... 191 
II.2.1 El Poema y la Gran Crónica de Alfonso XI: la profecía merliniana como recurso 

encomiástico al servicio del rey Justiciero ........................................................................... 191 
II.2.1.1 El Poema de Alfonso XI y el uso de la profecía como recurso encomiástico ...... 198 
II.2.1.2 El testimonio de la Gran Crónica de Alfonso XI y la reelaboración de la profecía 

merliniana ......................................................................................................................... 212 
II.2.2 La profecía merliniana en la Crónica del rey don Pedro: del espejo de príncipes a la 

propaganda dinástica ............................................................................................................ 222 
II.2.2.1 La profecía merliniana como texto independiente .............................................. 228 
II.2.2.2 La integración de la profecía merliniana en la Crónica del rey don Pedro ......... 239 

II. 2. 3 El Cancionero de Baena y la integración de la profecía merliniana en el campo de la 

retórica .................................................................................................................................. 255 
II. 2.3.1 El Cancionero de Baena dentro de la renovación poética del siglo XV ............. 255 
II.2.3.2 La presencia de la profecía merliniana en el Cancionero de Baena ................... 264 
II. 2.3.3 Las funciones de la profecía merliniana en el Cancionero de Baena ................ 274 

II.2.4. Las profecías interpoladas del Baladro del sabio Merlín o la ambición de una 

enciclopedia merliniana ........................................................................................................ 290 
II.2.4.1 El Baladro del sabio Merlín: orígenes y versiones ............................................. 290 
II.2.4.2 Tipología de las profecías del Baladro del sabio Merlín .................................... 296 
II.2.4.3 Descripción e interpretación de los apéndices proféticos del Baladro ................ 303 
II.2.4.4 Intereses políticos y función enciclopédica de las profecías interpoladas del 

Baladro del sabio Merlín ................................................................................................. 330 
 

 

CONCLUSIONES ...................................................................................................................... 347 
 

 

BIBLIOGRAFÍA ........................................................................................................................ 355 
 


